Einleitung

Tarab ist eines der vielen mehrdeutigen Worter der arabischen Sprache. Es
kann einfach mit ,,Musik“ tibersetzt werden, bedeutet aber mehr als das. Es ist
der musikalische Genuss, ein Gefiihl von Freude oder auch Trauer, durch Mu-
sikgenuss herbeigefithrte Emotionen und zuweilen auch Extase.! Ein mutrib
ist dann jemand, der diese Emotionen hervorruft, also ein Musiker oder eine
Musikerin, jemand der ein Instrument spielt oder singt. Im vorliegenden Text
geht es hauptsichlich um die Frauen unter diesen Tonkiinstlern, nimlich um
Sangersklavinnen (qiyan, Sg. gaina),? hier meist gawari (Sg. ariya) genannt,
was ,,Sklavin, Dienerin“ bedeutet.? Trotz der gingigen Ubersetzung von giyan
als ,,Singersklavin“ muss man diese allgemeiner als Musikerinnen bezeichnen,
weil sie zumeist nicht nur sangen, sondern sich dabei auch auf einem Instru-
ment begleiteten. Als das hiufigste Begleitinstrument wird der ‘#d, die arabi-
sche Knickhalslaute, genannt. Manche Singerinnen spielten aber auch andere
Instrumente; und einige der gawari waren Uberhaupt ,nur® fir ihre Dicht-
kunst bertthmt und tberlielen die Vertonung anderen. Viele beherrschten
jedoch alle drei: Stegreifdichtung, Vertonung im Gesang und instrumentale Be-
gleitung. Hinzu kam ein enormes Repertoire, nicht nur an tberlieferten Melo-
dien, sondern vor allem an Gedichten. Die Auswahl der Gedichte unterlag
hierbei situationsgebunden eigenem Ermessen der gaina oder auch dem
Wunsch oder der Stimmung ihres Besitzers.

Denn die Singersklavinnen gehorten Kalifen, Fiirsten, Sultanen sowie ho-
hen Beamten, die sie sich zur Unterhaltung und als Statussymbol gonnten. Um
diese Herren zu unterhalten, mussten die giyan sehr gut ausgebildet sein, viel
besser beispielsweise als die tibrigen Bewohnerinnen eines Harems. Zu den
bereits genannten musikalischen und dichterischen Fihigkeiten kamen noch
Kenntnisse der Biographien von Dichtern sowie berithmter Figuren der Ver-
gangenheit, darunter auch tber die azyam al-‘arab, die altarabischen , Kampf-
tage®, Uber kleinere und groflere kimpferische Auseinandersetzungen zwi-
schen den arabischen Stimmen in der Zeit vor dem Islam.* Dartiberhinaus
besalen einige giyan eine religiose Grundausbildung. Sie alle waren mehr oder
weniger schlagfertig und kokett und wussten ihre Reize und ihr Konnen in
den privaten und halbprivaten Sitzungen (magalis, Sg. maglis)> einzusetzen.

I Vgl. Lambert, , Tarab,“ 211.

2 Vgl. Pellat, ,Kayna,“ 820-824. Zu den Singerinnen unter dem Kalifen al-Mutawakkil s.
Stigelbauer, Die Singerinnen am Abbasidenhof.

3 Zu Singersklavinnen s. Stigelbauer, Die Singerinnen am Abbasidenhof; Caswell, The
Slave Girls of Baghdad; Gokpinar, Hofische Musikkultur.

am 24.01.2026, 02:03:31,



https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach den offiziellen politischen Sitzungen, Besprechungen und Audienzen
erholten sich die Kalifen mit ithrem Zechgenossen und Unterhalter (nadim)
sowie den Vertrauten bei der Darbietung der neuesten wissenschaftlichen
Erkenntnisse, beim poetischen Schlagabtausch unterschiedlicher Dichter und
im engsten Kreise beim Musikgenuss, dem tarab der Singerinnen und/oder
Sanger, Wein und gutem Essen.

Uber Jahrhunderte und in ganz unterschiedlichen Regionen der islamischen
Welt hielten sich die Singersklavinnen in der hofischen Kultur. Sie vertonten
ganz unterschiedliche Poesie, verfassten des ofteren Gelegenheitsdichtung im
besten Sinne, unterhielten Kalifen, Fiirsten und Beamte und lieferten sich
Dichterwettbewerbe, in denen sie sich oft gegen ihre minnliche, freie (!) Kon-
kurrenz durchsetzten. Diese war zwar unversklavt, stand aber dennoch oft in
einem Abhingigkeitsverhiltnis zu ihrem Mizen. So buhlten sowohl Musiker
als auch Musikerinnen um die Gunst des Kalifen, Fiirsten oder eines hochran-
gigen Beamten. Beide mussten dessen Zorn fiirchten, falls dessen Geschmack
nicht getroffen wurde und der Vortrag nicht dessen Zustimmung fand.!

Dabei darf der Sklavenstatus einer gaina nicht unterschitzt werden.? Sie war
den Launen eines Kalifen vollig ausgeliefert und sang nicht selten um ihr Le-
ben. Auch musste sie mit ihrem Herrn das Bett teilen, wann immer er es
wollte. Die Freiheit konnte sie nur als Geschenk fir ihre Dienste erlangen,
wenn sie in besonders hoher Gunst ihres Besitzers stand; oder sie wurde per
Gesetz frei, dann nimlich, wenn sie threm Herrn ein Kind gebar. In diesem
Fall war das Kind frei, die Mutter (umm al-walad) aber erst nach dem Tode
ihres Besitzers. Oft genug fand sich aber auch ein Rechtsknift, um dieser recht-
lichen Regelung zu entkommen, wie z. B. der Verkauf der Sklavin, um die
Schulden des Besitzers nach dessen Tod zu tilgen, oder das Kind wurde nicht
anerkannt o. 4.

Trotz ihres Sklavenstatus gelang es einigen wenigen, dafiir hochberiihmten
Musikerinnen, an enormem Einfluss zu gewinnen. Durch die ithnen gewihrte
Belohnung zufriedenstellender musikalischer Vortrige in Form von wertvoller
Kleidung und Geld waren diese Diven in der Lage, selbst als Mizeninnen zu
agieren, Dichter- und Musikerkreise zu protegieren, zu finanzieren und
sowohl weitere giyan als auch mannliche Musiker auszubilden und bei Hofe
einzufithren.

Die vorliegende Quelle ist der zehnte Band der Masalik al-absar fi mamalik
al-amsar von Ibn Fadlallah al-‘Umari (gest. 749/1349).* Das Gesamtwerk ent-
hilt in der gewohnlichen Zihlung 27 Binde und gehért zu den sogenannten

* Vgl. Mittwoch, ,,Ayyam al-‘arab,“ 793-794; Meyer, Der historische Gebalt.
5 Vgl. Ed. der E12, ,Madjlis. In Social and Cultural Life,“ 1031-1033.

1 7Zu Hofmusikern s. Neubauer, Musiker.

2 Vgl. Brunschvig, ,,‘Abd,* 24-40.

3 Vgl. Schacht, ,Umm al-Walad,* 857-859.

X1V

am 24.01.2028, 02:03:31



https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Masalik-Werken. Diese sind vielleicht am besten als geographische Enzyklopi-
dien zu charakterisieren und behandeln die Regionen der Erde, die dortigen
klimatischen Bedingungen und deren Auswirkungen auf das Leben und — ver-
meintlich — den Charakter der Menschen.! Das vorliegende Werk umfasst auch
einzelne Binde, die sich mit einer bestimmten Berufsgruppe beschiftigen, wie
z. B. Philosophen oder Poeten.?

Der zehnte Band beschaftigt sich auschlief}lich mit Musik bzw. vornehmlich
mit denen, die sie ausiiben, also Musiker und Musikerinnen. Die Art und
Weise, wie iiber sie berichtet wird, bildet ein eigenes Genre, das Liederbuch
(kitab al-agani). Das beriithmteste seiner Art ist das Kitab al-Agani von Abu
1-Farag al-Isbahani (gest. 356/967), das in der heute gebrauchlichen Ausgabe 24
Binde zdhlt. Es versammelt Liedtexte und tberliefert die Entstehung und den
Kontext der Lieder von der Zeit der gahiliya (der vorislamischen Zeit) bis zu
Lebzeiten des Autors, der selbst im ‘abbasidischen Bagdad als Geschichts-
schreiber, Literat und Poet arbeitete, aber auch am Hamdanidenhof in Aleppo
unter Saif ad-Daula (gest. 356/967) ein gern gesehener Gast war.? Sein Grof3-
werk enthalt ausfiihrliche biographische und historische Informationen zu den
Dichtern der Liedtexte, zu den Komponisten und ihren Wirkstitten. Zudem
zitiert al-Isbahani grofiziigig aus alteren Werken der genannten Personen, so
dass uns teilweise verlorene Werke zumindest in Ausziigen tberliefert sind.
Auch fir die vorislamische Poesie der bereits genannten Kampftage (azyam)
stellen al-Isbahanis Agani eine wertvolle Quelle dar.

Al-‘Umari zitiert in der ersten Hailfte des zehnten Band seiner Masalik
al-absar aus dem Kitab al-Agani, danach jedoch setzt er es bis in seine eigene
Zeit fort. Zwei kleinere Werke zitiert er darin anscheinend komplett, wonach
einzelne Biographien von Musikern und Musikerinnen folgen. Die beiden
zitierten Werke stammen von Ibn Naqiya, al-Mubdat fi I-Agani, und al-Is-
bahani, al-Ima’; sie werden hier im Ganzen ediert und iibersetzt, die darauffol-
genden Biographien beschrinken sich auf die Frauen. Es ist jedoch geplant, die
Biographien ihrer mannlichen Kollegen zu gegebener Zeit nachzureichen.

Die Bezeichnungen Musiker/Musikerin und Singer/Singerin werden je
nach Kontext beide benutzt. Die Umschrift arabischer Begriffe und Namen in
lateinischer Schrift folgt den Regeln der Deutschen Morgenlindischen Gesell-
schaft (DMG).

# Zum Autor und seinen Werken s. auch Gokpinar, Héfische Musikkultur, 8-16.

1 Vgl. Pellat, ,,al-Masilik wa-'l-mamalik,“ 639.

2 Eine ausfiihrliche Inhaltsangabe findet sich in Gokpinar, Hofische Musikkultur, 16-32.
3 Vgl. Nallino, ,,Abu ’I-Faradj al-Isbahani.”

XV



https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 24.01.2026, 02:03:31,



https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

