
Einleitung

Ṭarab ist eines der vielen mehrdeutigen Wörter der arabischen Sprache. Es 
kann einfach mit „Musik“ übersetzt werden, bedeutet aber mehr als das. Es ist 
der musikalische Genuss, ein Gefühl von Freude oder auch Trauer, durch Mu-
sikgenuss herbeigeführte Emotionen und zuweilen auch Extase.1 Ein muṭrib 
ist dann jemand, der diese Emotionen hervorruft, also ein Musiker oder eine 
Musikerin, jemand der ein Instrument spielt oder singt. Im vorliegenden Text 
geht es hauptsächlich um die Frauen unter diesen Tonkünstlern, nämlich um 
Sängersklavinnen (qiyān, Sg. qaina),2 hier meist ǧawārī (Sg. ǧāriya) genannt, 
was „Sklavin, Dienerin“ bedeutet.3 Trotz der gängigen Übersetzung von qiyān 
als „Sängersklavin“ muss man diese allgemeiner als Musikerinnen bezeichnen, 
weil sie zumeist nicht nur sangen, sondern sich dabei auch auf einem Instru-
ment begleiteten. Als das häufigste Begleitinstrument wird der ʿūd, die arabi-
sche Knickhalslaute, genannt. Manche Sängerinnen spielten aber auch andere 
Instrumente; und einige der ǧawārī waren überhaupt „nur“ für ihre Dicht-
kunst berühmt und überließen die Vertonung anderen. Viele beherrschten 
jedoch alle drei: Stegreifdichtung, Vertonung im Gesang und instrumentale Be-
gleitung. Hinzu kam ein enormes Repertoire, nicht nur an überlieferten Melo-
dien, sondern vor allem an Gedichten. Die Auswahl der Gedichte unterlag 
hierbei situationsgebunden eigenem Ermessen der qaina oder auch dem 
Wunsch oder der Stimmung ihres Besitzers.

Denn die Sängersklavinnen gehörten Kalifen, Fürsten, Sultanen sowie ho-
hen Beamten, die sie sich zur Unterhaltung und als Statussymbol gönnten. Um 
diese Herren zu unterhalten, mussten die qiyān sehr gut ausgebildet sein, viel 
besser beispielsweise als die übrigen Bewohnerinnen eines Harems. Zu den 
bereits genannten musikalischen und dichterischen Fähigkeiten kamen noch 
Kenntnisse der Biographien von Dichtern sowie berühmter Figuren der Ver-
gangenheit, darunter auch über die aiyām al-ʿarab, die altarabischen „Kampf-
tage“, über kleinere und größere kämpferische Auseinandersetzungen zwi-
schen den arabischen Stämmen in der Zeit vor dem Islam.4 Darüberhinaus 
besaßen einige qiyān eine religiöse Grundausbildung. Sie alle waren mehr oder 
weniger schlagfertig und kokett und wussten ihre Reize und ihr Können in 
den privaten und halbprivaten Sitzungen (maǧālis, Sg. maǧlis)5 einzusetzen. 

1 Vgl. Lambert, „Ṭarab,“ 211.
2 Vgl. Pellat, „Ḳayna,“ 820–824. Zu den Sängerinnen unter dem Kalifen al-Mutawakkil s. 

Stigelbauer, Die Sängerinnen am Abbasidenhof.
3 Zu Sängersklavinnen s. Stigelbauer, Die Sängerinnen am Abbasidenhof; Caswell, The 

Slave Girls of Baghdad; Gökpınar, Höfische Musikkultur.

https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII - am 24.01.2026, 02:03:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/




Nach den offiziellen politischen Sitzungen, Besprechungen und Audienzen 
erholten sich die Kalifen mit ihrem Zechgenossen und Unterhalter (nadīm) 
sowie den Vertrauten bei der Darbietung der neuesten wissenschaftlichen 
Erkenntnisse, beim poetischen Schlagabtausch unterschiedlicher Dichter und 
im engsten Kreise beim Musikgenuss, dem ṭarab der Sängerinnen und/oder 
Sänger, Wein und gutem Essen.

Über Jahrhunderte und in ganz unterschiedlichen Regionen der islamischen 
Welt hielten sich die Sängersklavinnen in der höfischen Kultur. Sie vertonten 
ganz unterschiedliche Poesie, verfassten des öfteren Gelegenheitsdichtung im 
besten Sinne, unterhielten Kalifen, Fürsten und Beamte und lieferten sich 
Dichterwettbewerbe, in denen sie sich oft gegen ihre männliche, freie (!) Kon-
kurrenz durchsetzten. Diese war zwar unversklavt, stand aber dennoch oft in 
einem Abhängigkeitsverhältnis zu ihrem Mäzen. So buhlten sowohl Musiker 
als auch Musikerinnen um die Gunst des Kalifen, Fürsten oder eines hochran-
gigen Beamten. Beide mussten dessen Zorn fürchten, falls dessen Geschmack 
nicht getroffen wurde und der Vortrag nicht dessen Zustimmung fand.1

Dabei darf der Sklavenstatus einer qaina nicht unterschätzt werden.2 Sie war 
den Launen eines Kalifen völlig ausgeliefert und sang nicht selten um ihr Le-
ben. Auch musste sie mit ihrem Herrn das Bett teilen, wann immer er es 
wollte. Die Freiheit konnte sie nur als Geschenk für ihre Dienste erlangen, 
wenn sie in besonders hoher Gunst ihres Besitzers stand; oder sie wurde per 
Gesetz frei, dann nämlich, wenn sie ihrem Herrn ein Kind gebar. In diesem 
Fall war das Kind frei, die Mutter (umm al-walad) aber erst nach dem Tode 
ihres Besitzers. Oft genug fand sich aber auch ein Rechtskniff, um dieser recht-
lichen Regelung zu entkommen, wie z. B. der Verkauf der Sklavin, um die 
Schulden des Besitzers nach dessen Tod zu tilgen, oder das Kind wurde nicht 
anerkannt o. ä.3

Trotz ihres Sklavenstatus gelang es einigen wenigen, dafür hochberühmten 
Musikerinnen, an enormem Einfluss zu gewinnen. Durch die ihnen gewährte 
Belohnung zufriedenstellender musikalischer Vorträge in Form von wertvoller 
Kleidung und Geld waren diese Diven in der Lage, selbst als Mäzeninnen zu 
agieren, Dichter- und Musikerkreise zu protegieren, zu finanzieren und 
sowohl weitere qiyān als auch männliche Musiker auszubilden und bei Hofe 
einzuführen.

Die vorliegende Quelle ist der zehnte Band der Masālik al-abṣār fī mamālik 
al-amṣār von Ibn Faḍlallāh al-ʿUmarī (gest. 749/1349).4 Das Gesamtwerk ent-
hält in der gewöhnlichen Zählung 27 Bände und gehört zu den sogenannten 

4 Vgl. Mittwoch, „Ayyām al-ʿarab,“ 793–794; Meyer, Der historische Gehalt.
5 Vgl. Ed. der EI2, „Madjlis. In Social and Cultural Life,“ 1031–1033.
1 Zu Hofmusikern s. Neubauer, Musiker.
2 Vgl. Brunschvig, „ʿAbd,“ 24–40.
3 Vgl.  Schacht, „Umm al-Walad,“ 857–859.

https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII - am 24.01.2026, 02:03:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/




Masālik-Werken. Diese sind vielleicht am besten als geographische Enzyklopä-
dien zu charakterisieren und behandeln die Regionen der Erde, die dortigen 
klimatischen Bedingungen und deren Auswirkungen auf das Leben und – ver-
meintlich – den Charakter der Menschen.1 Das vorliegende Werk umfasst auch 
einzelne Bände, die sich mit einer bestimmten Berufsgruppe beschäftigen, wie 
z. B. Philosophen oder Poeten.2

Der zehnte Band beschäftigt sich auschließlich mit Musik bzw. vornehmlich 
mit denen, die sie ausüben, also Musiker und Musikerinnen. Die Art und 
Weise, wie über sie berichtet wird, bildet ein eigenes Genre, das Liederbuch 
(kitāb al-aġānī). Das berühmteste seiner Art ist das Kitāb al-Aġānī von Abū 
l-Faraǧ al-Isbahānī (gest. 356/967), das in der heute gebräuchlichen Ausgabe 24 
Bände zählt. Es versammelt Liedtexte und überliefert die Entstehung und den 
Kontext der Lieder von der Zeit der ǧāhilīya (der vorislamischen Zeit) bis zu 
Lebzeiten des Autors, der selbst im ʿabbāsidischen Bagdad als Geschichts-
schreiber, Literat und Poet arbeitete, aber auch am Ḥamdanidenhof in Aleppo 
unter Saif ad-Daula (gest. 356/967) ein gern gesehener Gast war.3 Sein Groß-
werk enthält ausführliche biographische und historische Informationen zu den 
Dichtern der Liedtexte, zu den Komponisten und ihren Wirkstätten. Zudem 
zitiert al-Iṣbahānī großzügig aus älteren Werken der genannten Personen, so 
dass uns teilweise verlorene Werke zumindest in Auszügen überliefert sind. 
Auch für die vorislamische Poesie der bereits genannten Kampftage (aiyām) 
stellen al-Iṣbahānīs Aġānī eine wertvolle Quelle dar.

Al-ʿUmarī zitiert in der ersten Hälfte des zehnten Band seiner Masālik 
al-abṣār aus dem Kitāb al-Aġānī, danach jedoch setzt er es bis in seine eigene 
Zeit fort. Zwei kleinere Werke zitiert er darin anscheinend komplett, wonach 
einzelne Biographien von Musikern und Musikerinnen folgen. Die beiden 
zitierten Werke stammen von Ibn Nāqiyā, al-Muḥdaṯ fī l-Aġānī, und al-Iṣ-
bahānī, al-Imāʾ; sie werden hier im Ganzen ediert und übersetzt, die darauffol-
genden Biographien beschränken sich auf die Frauen. Es ist jedoch geplant, die 
Biographien ihrer männlichen Kollegen zu gegebener Zeit nachzureichen.

Die Bezeichnungen Musiker/Musikerin und Sänger/Sängerin werden je 
nach Kontext beide benutzt. Die Umschrift arabischer Begriffe und Namen in 
lateinischer Schrift folgt den Regeln der Deutschen Morgenländischen Gesell-
schaft (DMG).

4 Zum Autor und seinen Werken s. auch Gökpınar, Höfische Musikkultur, 8–16.
1 Vgl. Pellat, „al-Masālik wa-'l-mamālik,“ 639.
2 Eine ausführliche Inhaltsangabe findet sich in Gökpınar, Höfische Musikkultur, 16–32.
3 Vgl. Nallino, „Abu ’l-Faradj al-Iṣbahānī.“

https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII - am 24.01.2026, 02:03:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII - am 24.01.2026, 02:03:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508202-XIII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

