Das Leben und die Urspriinglichkeit des Selbst.
Das systematische Grundproblem im Frithwerk Heideggers'

Ralf Elm

Wer die Sache Heideggers iiber Sein und Zeit zu erschlielen versucht,
sieht sich schnell mit der These konfrontierf, dal das fundamental-
ontologische Programm nichts mit Lebensphilosophie zu tun haben soll.
Wenn es auch zur Beantwortung der Frage nach dem Sinn von Sein
allererst der Untersuchung des Menschen als des ‘Wesens’ bedarf, das
iiberhaupt durch ein Seinsverstindnis ausgezeichnet ist, so darf diese
Daseinsanalytik, so § 10, nicht mit Anthropologie, Psychologie und
Biologie verwechselt werden. Deren prominenteste Vertreter - Scheler,
Dilthey und Bergson - stehen nun aber zugleich fiir die damalige
Lebensphilosophie, so dal Heidegger seine Kritik an jenen Ansitzen
dahingehend zusammenfassen kann, dal sie ,grundsitzlich“ eine
ontologische Problematisierung des Lebens vermissen lieBen’.
Heideggers scharfe Abgrenzung von den genannten Disziplinen 148t
nicht ahnen, dal die Fundamentalontologie selbst allmahlich aus einer
Art , Lebensphdanomenologie“ hervorgegangen ist, die fiir den frilhen
Heidegger der Freiburger Zeit mit Philosophie schlechterdings identisch
war. Ebensowenig 148t die in Sein und Zeit mehrfach besonders mit
Blick auf die Biologie vorgebrachte These der Vorordnung der
,Ontologie des Daseins* vor einer ,,Ontologie des Lebens* ahnen®, dafl
Heidegger spiter im Horizont des Seinsdenkens zu einem integralen
Begriff des Lebens kommt*, der kraft seiner impliziten Normativitit eine
spezifische Kritik an all dem mdglich macht, was dieses im umfassenden
Sinn gemeinte Leben gefihrdet’.

' Annemarie Gethmann-Siefert sowie Carl Friedrich Gethmann habe ich nicht nur die
Vortragsmoglichkeiten, in Hagen und in Essen erste Thesen zum Urspriinglich-
keitsdenken des friihen Heideggers zur Diskussion stellen zu kénnen, sondern auch
wichtige Diskussionsanregungen zu verdanken.

2 S8Z,46.

3 SZ,247. Vgl. allgemein dazu A. Beelmann, 1994.

Ich denke hier etwa an das aus dem ,,Ereignis*, ,,Geviert* usw. zu verstehende Leben,

wie Heidegger es beispielsweise im Vortrag ,,Holderlins Erde und Himmel*“ entfaltet

und am Ende mit Hélderlin als ,,lebendiges Verhiltnis und Geschick", als ,,das Leben*

anspricht, GA 4, 181.

Zu diesem Komplex sei auf die neueren Uberlegungen von Walter Biemel, 1997,

hingewiesen. Dankenswerterweise hat mir W. Biemel das Manuskript seines Vortrags

(gehalten auf der 8. Tagung der Martin-Heidegger-Gesellschaft in MeBkirch 1996)

schon vor der Drucklegung zur Verfligung gestellt.

172

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Modifizierungen des Lebensbegriffs im Verlaufe des
heideggerschen ‘Denkweges’ sind nicht zufallig. Sie bzw. iiberhaupt der
Lebensbegriff gewinnen ihre Besonderheit durch die Verbindung mit
dem alten Motiv der Urspriinglichkeit. Der archdologische Anspruch
deutet sich nach dem SchluBkapitel seiner Habilitation gleich in
Heideggers ersten Vorlesungen in der Abgrenzung von Philosophie und
Weltanschauung an. Hier werden die ,Idee der Philosophie als
Urwissenschaft“, ,Phdnomenologie als vor-theoretische Urwissen-
schaft“, diese dann als ,,Ursprungswissenschaft des Lebens an und fiir
sich* konzipiert. Bis zu Sein und Zeit und in diesem Hauptwerk selbst
treibt die Frage nach Urspriinglichkeit die jeweiligen Interpretationen
voran. Das der Seinsgeschichte entsprechende ‘wesentliche Denken’
Heideggers ist im Hinblick auf die Technik-Deutung, hinsichtlich der
‘Griindungsfunktion’ von Politik und Kunst (Vom Ursprung des
Kunstwerks), schliefilich in seiner Sprache und Sprachauffassung
getragen von einer wiederum jeweils urspriinglichen Sichtweise.
Heidegger ist ein Philosoph der Urspriinglichkeit. Sein Nachdenken
etwa iber Leben, Sein, Zeit steht fiir sein Nachdenken iiber
Urspriinglichkeit. Allein: In den verschiedenen Phasen seines Denkens
sind weder Leben, Sein noch Zeit in ausschlieBlich einem Sinne
verstanden worden, selbst dort nicht, wo nach dem Sinn jeweils gefragt
wird. Eine ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit Heideggers Urspriing-
lichkeitsdenken wiirde zeigen konnen, daf selbst im Durchgdngigen des
Grundmotivs unter Ursprung und Urspriinglichkeit in der Frith-, Kehre-
und Spétphase charakteristische Unterschiede aufzufinden sind.

Vor dem Hintergrund der nahezu vollstindigen Ver6ffentlichung der
frilhen Vorlesungen Heideggers ergibt sich die Brisanz der Thematik
daraus, daB selbst bekannteste ‘Schiiler’ Heideggers mehr und mehr die
grofle Kontinuitit seiner Philosophie herausstellen. So hat Heideggers
Redeweise im Kriegsnotsemester von 1919 vom ,,es weltet” frith schon
Gadamer dazu veranlalit, von einer ,Kehre vor der Kehre* zu sprechen
(die die zweite damit implizit nivelliert), weil in der Aussage vom
‘Welten’ ,kein Ich vor(kommt) und kein Subjekt und kein BewuBtsein.
Es ist vielmehr eine Grundstruktur des Seins, die wir erfahren, darin
ausgesprochen, und zwar so, daB die Welt aufgeht wie der Same‘®.
Riedel und andere haben sich dieser Position angeschlossen’.
Verstarkend kommt der Kontinuititsstrang der heideggerschen Kritik am
sich verselbstindigenden theoretischen Verhalten hinzu, die von seiner
ersten Vorlesung bis hin zu seiner Metaphysikkritik reicht und in der

6 S0 1987, 423.
7 Vgl. etwa M. Riedel, 1990, 85 f.

173

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

theoretischen Vergegenstindlichung sei es von Seiten der positiven
Wissenschaften, sei es von Seiten transzendentaler Konstitutionstheorien
im Sinne Kants oder Husserls eine Aufhebung nicht nur der
Unmittelbarkeit des Lebens, sondern iiberhaupt seiner Lebendigkeit,
Geschichtlichkeit und lebensweltlichen Bedeutsamkeit sieht. Aber die
Frage ist, wie im Gegenzuge dazu der Riickgang auf Faktizitit,
Lebenswelt, ,,Welten“ und ,,Sich-ereignen* zu verstehen ist. Mag die
Sphére faktischen Lebens gegeniiber den theoretischen Ansitzen von
Wissenschaft und traditioneller Philosophie auch die urspriinglichere
Ebene sein, stellt sie damit fiir Heidegger schon die letzturspriingliche
Instanz dar? Oder verbirgt sich hier beim frithen Heidegger bereits eine
Ambivalenz, wie sie sich etwa in Husserls Krisis-Arbeiten zeigt,
zunéchst auf die ‘urspriingliche’ Lebenswelt zuriickzugehen, um sodann
ihre Leistungen letztlich doch wieder von einer ihr zugrundeliegenden
transzendentalen Subjektivitit her einsichtig machen zu wollen? Ja,
konnte das Geschehen des ,Weltens und ,Sich-ereignens* nicht
weniger ein Indiz fiir Kontinuitdt als vielmehr die Grundlage sein, auf
welcher iiberhaupt die Verschiebungen, Briiche, Neuansitze im
Verhiéltnis zu einer sich erst iliber Heideggers Ursprungsvorgriff
herstellenden Kontinuitit auszumachen sind?

Ich mochte die dahinterstehende These iiber einen kurzen Umweg als
Zugang zu den folgenden Uberlegungen erliutern. Frith schon hat
Heidegger in Husserls Reflexion auf Erlebnisse eine spezifische
Vergegenstdndlichung am Werk gesehen, wie sie sich gerade aus
Husserls theoretischer Einstellung ergeben soll®. In der Tat kommt der
Reflexion bei Husserl eine ,,universelle methodologische Funktion zu’,
die sie jedoch tiberhaupt nur im Bruch mit der natiirlichen Einstellung
erfiillen kann. Aus diesem Grunde gilt die Reflexion ob ihrer
spezifischen ,,Anschauungs- und Denkrichtung von den Logischen
Untersuchungen an bis hin zur Krisis als ,widemnatiirlich“'®, als
,» unnatiirlich’, da sie ,,die vollige Umkehrung der natiirlichen Lebens-
haltung* bedeutet'!. Fiir Heidegger wiirde eine solche phinomeno-
logische Reflexion aufgrund ihrer Objektivierung dem Leben bzw.
Erlebten gegeniiber immer schon zu spdt kommen, dem Lebenszug und
also der Lebensbewegtheit gegenldufig und zum SchluB stillstellend sein,
ndamlich vom Sein bei der Welt iiber das Fiir-mich-sein derselben zum
Sein bei mir als ‘Bewuftseinsabsolutem’ fiihren. Eine Auslegung - und

8 GA 56/57, 100.
® Ideenl, § 77.
0 LUI,9, 1.
1" Krisis, 204.

174

https://dol.org/10.5771/6783495893644-172 - am 20.01.2028, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - (- EEm—.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hier scheint mir einer der entscheidendsten Grundgedanken Heideggers
bis in die Spitzeit hinein leitend zu sein - wiirde nur dann nicht
vergegenstdndlichen und so zu spidt kommen, ausschlieflich dann
lebensmitlaufig und lebenssteigernd sein, wenn sie riick- wie vorgreifend
aus den Situationen spriache, sie aus sich bzw. gleichsam situations-
retentional sie protentional auslegte, mithin produktiv ndhme, d. h. schon
hier nicht nur theoretisch verstiinde, sondern bereits in bestimmter Weise
das tendenzmidfBig Motivierte situativ applizierte, wenn sie also
phdnomenal, kurz gesagt, nicht das BewuBtseinsabsolute fiir die
Urspriinglichkeit des Lebens in Anschlag brachte, sondern die (je
selbstweltliche) Situation selbst urspriinglich sein lieBe. Aus dieser stets
situationsbezogenen ,hermeneutischen Intuition* heraus geht Heidegger
dann in seinem ersten Versuch der Entfaltung einer ,,Ursprungs-
wissenschaft des Lebens an und fiir sich” dem Prozef8 der Gestalt- und
Sinnbildung des Lebens nach, indem er in diesem eine ,,Urstruktur®,
,Urgliederung der Situation herausarbeitet, um von dieser her dann die
Selbststrukturierung des Lebens sinngenetisch zu fassen. Genau diese
Grundstruktur von Situativitit ist es dann aber, wo eine auffallende
Verschiebung sich zeigt, da8 namlich eigentlich nicht die Situation in
ihren Beziigen, sondern die ,,Spontaneitit des lebendigen Selbst* der
Ursprung des Existenz- und Wirklichkeitssinnes in allen
Lebensschichten sein soll. Es ist genau dies der Punkt, an dem
Heideggers Grundambivalenz mindestens bis zum Kant-Buch sich
andeutet und den etwa Gadamer beim frithen Heidegger ebenso iibersieht
wie dessen weitere Charakterisierung des ,,im Ereignischarakters des
faktischen Lebens* Geschehenden als ,,immer nichturspriinglich*'". Es
geht Heidegger mit seinem Riickgriff auf die faktische Lebenswelt hin
zum In-der-Welt-sein des Daseins einerseits durchaus um die
Grundstruktur des Lebens oder spater des Seins, um das Aufgehen und
Erscheinen von Welt. Jedoch wird das dann andererseits ‘allein-
urspriinglich’ vom Lebenssubjekt her verstanden, dies aber nicht etwa
methodologisch wie in Sein und Zeit, dal wir ob unseres Seins-
verstindnisses von ihm bzw. uns ausgehen miifiten, auch nicht primér in

GA 59, 85. Zuvor hatte Heidegger seine friihe Rede vom weltgerichteten, ,.historischen
Ich*, das ganz im Welten, beim Ereignis dabei ist (GA 56/57, 69, 73 ff)
wiederaufgegriffen im Rahmen einer Differentialanalyse der Bedeutungen des
Geschichtlichen und es weiter bestimmt als dasjenige ,,Vorkommnis, bei dem ich
selbst irgendwie engagiert bin, das mich angeht* (GA 59, 48). Nur ist eben das, was
»passiert und ,,vorbeigeht, was ,im Ereignischarakter des faktischen Lebens auf
faktische Lebenswelt, Mitwelt und Umwelt (bezogen)* ist (ebd., 58 f.), was in Form
der ,faktischen Lebenserfahrung” immer vom ,,Ursprung abfillt und im ,,Gehalt
verblaBt*, eben ,,immer nichturspriinglich* (85)!

175

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Sinne, daf} ,,das lebendige Selbst* hier schon zuriickhaltend als Ort
und Stitte der Gestalt- und Sinnbildung selbst gefaflit wiirde, sondern es
als Dasein, Existenz ist zundchst alleinig aller Redeweise von Tendenz-
Motivationszusammenhingen zum Trotz selbst Gestalt-, Sinnbildner,
spéter Ekstatiker und Schematiker, auf welches Geschehen das Leben
selbst, Welt und Mitwelt in ihrer konkret geschichtlich-kulturellen
Dimension anfinglich zumindest keinen wirklich gleichurspriinglichen,
d. h. miturspriinglichen Einfluf3 haben.

Dies nachzuweisen, ja, daB der friilhe Heidegger'> weniger am
faktischen Leben als vielmehr an seinem Ursprung interessiert ist, ist das
Ziel der folgenden Uberlegungen. Da fiir viele schon in der ersten
Freiburger Dozententitigkeit Heideggers die Uberwindung der
neuzeitlichen Subjekt- und BewuBtseinsphilosophie durch den Riickgang
auf Leben und Lebenswelt in ihrer Faktizitit gegeben ist', konzentriere
ich mich ebenfalls auf diese frithe Zeit, ist doch m. E. schon hier eine
tiefe Ambivalenz in Heideggers Faktizititsdenken feststellbar. Zunéchst
frage ich, wo Heidegger wie Leben und Begriindung in Beziehung setzt.
Zu diesem Zweck interpretiere ich das ,,vortheoretische Lebens-Etwas*
im Zusammenhang mit der ,hermeneutischen Intuition im
Kriegsnotsemester (I) und zeige, als was beides insbesondere vor dem
Hintergrund der Geltungstheorie Emil Lasks verstanden werden muf3
(II). SchlieBlich ist die Aufgabe, die Urstruktur lebensweltlicher
Situativitdit und Heideggers Ursprungsvorgriff herauszuarbeiten, von
dem her Heidegger ,,das Leben an und fiir sich* auslegen mochte, sowie
auf das systematische Grundproblem aufmerksam zu machen (III).

I. Der Riickgang auf Lebenswelt, faktisches Leben und Erleben -
Heideggers Konzeption der ,, Phdnomenologie als vortheoretische
Urwissenschaft

Bereits Heideggers erste Freiburger Vorlesung im sogenannten
Kriegsnotsemester von 1919 zeigt, wie fragwiirdig ihm nach der
Habilitation der Versuch kulturphilosophischer Fundierung geschicht-
lichen Lebens, iiberhaupt die Inbeziehungsetzung von Philosophie und

Wie man sich der Spitphilosophie Heideggers nidhern kann, versuche ich in einer
Sammelbesprechung verschiedener Arbeiten (von F.-W. von Herrmann, R. Brandner,
W. Ullrich) zu skizzieren; s. Elm, 1998.

4 Vgl. hierzu neben der Arbeit von Kisiel zum ‘Begriffsfeld der Faktizitat’, 1986/87,
z.B. die neueren Arbeiten von Imdahl, 1997, Ruff, 1997, und Kim, 1998.

176

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weltanschauung geworden sind®’. Die zu seiner Zeit verfochtenen
weltanschauungsbezogenen Ansitze vermag er nicht mehr zu teilen's,
weder Philosophie als Weltanschauungsschopfung und Metaphysik noch
Philosophie als weltanschauungsbezogene, kritische Wertphilosophie, so
daB Heidegger sich auf nichts als auf ,die Idee der Philosophie*
zurickgeworfen sieht (GA 56/57, 12). Er greift damit die
geistesgeschichtliche Lage auf, die ihm gut vertraut war. Denn der
Neukantianismus hatte sich der Situation durchaus gestellt und
angesichts des Zusammenbruchs des Deutschen Idealismus und der sich
daraus ergebenden Versachlichung im Sinne einer Verwissenschaft-
lichung und Vergeschichtlichung von allem, wie sie sich im Positivismus
und Historismus zeigten, von einer ausdriicklichen Krisensituation der
Philosophie gesprochen. Dem Philosophen erginge es, veranschaulicht
Windelband, wie dem Dichter, der bei der Aufteilung der Welt unter die
Wissenschaften zu spit gekommen sei, ja, wie Konig Lear, der all sein
Hab und Gut an seine Kinder verteilt habe, um es sich dann gefallen
lassen zu miissen, als Bettler auf die StraBe gesetzt zu werden'’. Rickert
kommt zu &hnlichem Befund: ,Alle korperlichen und geistigen
Vorgéinge werden heute von den Einzelwissenschaften objektivierend
untersucht, und die Philosophie hat die Ergebnisse dieser Arbeit lediglich

15 Zwar ist in der Habilitation, Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus

(recte: Thomas von Erfurt als Verfasser des von Heidegger interpretierten Traktats: De
modis significandi), GA 1, 189 ff, die Kritik an der ,nur objektiv-logischen
Behandlungsart des Kategorienproblems* (407) aspektreich mit dem Leben verwoben
und das Leben in vielféltigster Weise bereits Thema. So ist etwa umwillen , /etzter
Begriindung* (ebd.) die Hineinstellung des Kategorienproblems in eine Philosophie
des lebendigen, mithin geschichtlichen Geistes, gefordert, was heiit, daB ,die
Geschichte und deren kulturphilosophisch-teleologische Deutung* fiir die Kategorien-
problematik beriicksichtigt werden muB (s. bes. 400 f. und 407 f.). Immer jedoch wird
das Leben insbesondere in seiner geschichtlich-kulturellen Dimension noch ganz im
Sinne des Siidwestdeutschen Neukantianismus einer ‘Begriindung von oben’
unterstellt. Die Ebenen des Lebens und der Begriindung sind getrennt. Jene trégt diese
nicht in sich und also kann vom Leben selbst her, so sehr es fiir Heidegger schon als
neuer Horizont sichtbar wird, auch nichts begriindet ausgelegt werden. Selbst wo im
translogischen Zusammenhang Einzelnes und Aligemeines, Akt und Sinn im Leben, in
der konkreten Tat, in Geschichte und Kultur bereits als zusammengeschlossen
aufgefalt werden, bleibt ihnen die Dimension der Fundierung und ‘letzten
Begriindung’ duBerlich. Alle geschichtlich-kulturelle Wertgestaltung wird fokusartig
auf die Wertgeltung bezogen (vgl. etwa 410). Das ist es jedoch, was sich grundlegend
in Heideggers frihen Freiburger Vorlesungen andert. In ihnen wird die
kulturphilosophische Fundierungsabsicht preisgegeben, nicht jedoch iiberhaupt der
Fundierungsanspruch fallengelassen. Vorgenommen wird vielmehr eine Inversion
letzter Begriindung ins Leben.
6 Vgl. zu dieser intensivst gefiihrten Diskussion etwa Imdahl, 1997, 26 ff.
7 Priludien 1, 19.

177

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hinzunehmen. Sie findet in keinem Teil der Objektwirklichkeit auch nur
das kleinste Plitzchen fiir eine spezifisch philosophische Problem-
stellung und Bearbeitung frei“'®. Windelband wie Rickert sehen
angesichts des Vordringens der Einzelwissenschaften und des Fehlens
einer alles einenden Instanz, und d. h. auch angesichts einer
,uniibersehbar vielfiltigen und in sich zerrissenen Kultur*'® nur den Weg
weiterer entschiedener Formalisierung bzw. Transzendentalisierung der
klassischen Vernunft um ihrer Bewahrung willen® (so da3 es im iibrigen
kein Zufall ist, wenn in neueren Untersuchungen zum Neukantianismus
iiber den Geltungsbegriff eine Linie zu den transzendentalpragmatischen
Rettungsmandvern der Vernunft gesehen wird?'). Den Ausweg, der
Legitimationskrise, in die die Philosophie durch die Entwicklung der
Einzelwissenschaften geraten ist, durch die duflerlich bleibende Ansicht
eines kulturphilosophisch fundierten Weltganzen zu begegnen, vermag
Heidegger nach seiner Habilitation allerdings nicht mehr mitzugehen.
Das heif3t aber auch, dafl er nach dem Zusammenbruch der idealistischen
Systeme die durch die positivistischen Wissenschaftsansitze entstehende
Kluft zwischen einer jeden Gutseins, Sinns, Zwecks beraubten nackten
Wirklichkeit und einer Orientierung bietenden apriorischen Sinn-
dimension® nicht duBerlich kitten méchte. Ebensowenig setzt er aber auf
die mit dem historischen Bewufitsein erwachende Lebensphilosophie,
obwohl sie doch den Fundamentalismus der Aprioriphilosophie und den
Hegemonieanspruch des Theoretischen zuriickweist und auf das Leben
in seiner ganzen Vielheit und Erlebnismannigfaltigkeit setzt”. Und
schlieBlich kommt fiir ihn nicht eine dialektische Philosophie in Frage,
weil sie die Gegensitze etwa vom Absoluten und Relativen,
Apriorischen und Geschichtlichen, Rationalen und Irrationalen wie
»feste Spielmarken ansetzt“ und so gerade nicht wirklich aufzuheben
vermag (vgl. GA 59, 27). Von Anfang an will Heidegger die
geistesgeschichtliche Situation mit ihrer Gegeniiberstellung der Ratio-
nalitit der Wissenschaften und sie legitimierender Apriori- bzw.

'8 Rickert, 1910/11, 13 f.

' Windelband, 1910/11, 194.

D. h. um einer Vernunft willen, ,die ihre Gegenstinde und in diesen das Reich ihrer

Geltung selbst erzeugt. Genau dies ist die fundamentale Lehre des transzendentalen

Idealismus*; nur so erfahren ,,die verschiedenen Kulturfunktionen [...] ihren letzten

Wert erst in ihrem ZusammenschluB zu einem einheitlichen System, das in einem

KulturbewuBitsein, einer Weltanschauung seinen Zusammenhalt haben muB*, so

Windelband, 1910/11, 195.

2 vgl. Herrschaft, 1995, 18.

2 Zu dieser Kluft vgl. z. B. H. Kuhn, 1973, 671 f.; darauf aufbauend H. Schnidelbach,
°1994. 198 ff.

B vgl. zu dieser Ausgangskonstellation GA 56/57, 132 ff.; GA 58, 6 ff.; GA 59, 12 ff.

178

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wertphilosophie auf der einen Seite und der Irrationalitit des Lebens auf
der anderen Seite - die also von weither kommende und bis in unsere
Zeit hineinreichende Konstellation von fundamentalistischer Letztbe-
griindungsphilosophie und Postmodernismus - iiberwinden. Heideggers
dahinterstehendes Ziel der Freilegung eines unverstellten urspriinglichen
Lebens sollte zugleich die Wissenschaft(en) und Philosophie an ihren
Ursprung aus dem Leben zuriickbinden, um so ihre ,.entlebenden* und
entfremdenden Tendenzen zu bandigen.

Dieser Ansatz bestimmt nun auch die Kriegsnotsemester-Vorlesung
mit. Im Ausgang erstens vom Problem der Bestimmung der Idee der
Philosophie als Urwissenschaft wird zweitens der urwissenschaftlichen
Anspruch erhebende siidwestdeutsche Neukantianismus einer radikalen
Kritik unterzogen, um drittens selbst - darin dem Ubergang von Hegels
Phdanomenologie des Geistes in die Wissenschaft der Logik vergleichbar
- ,,an die Grenze von Voraussetzungslosigkeit zu kommen, d. h. zum Ur-
sprung*“?*. Die Auslegung dieser Ursprungssphire, bildet dann
(wiederum in Abgrenzung von Positionen, die jene Sphére verfehlen)
den zweiten Teil der Vorlesung, auf den ich mich im folgenden
konzentriere, weil sich in ihm zeigt, sowohl, da} das Leben von seinem
eigenen Ursprung her verstanden werden soll als auch, daf3 eben deshalb
Ursprung und faktisches Leben nicht schlicht als identisch angesetzt
werden. Auf die Kritiklinie des ersten Teils kann an dieser Stelle nicht
weiter eingegangen werden. Festgehalten sei aber die Stofrichtung in der
Auseinandersetzung mit dem Neukantianismus. Sie liegt darin, daf3
Heidegger in der ,radikalen Scheidung zwischen Sein und Wert*“ (GA
56/57, 55) das Spaltprodukt einer urspriinglicheren Einheit angelegt
sieht, auf die vor allem das Erlebensmoment verweist (vgl. bes. 46 ff.).
Deshalb sind die diversen Trennungen in ein Urspriinglicheres, in das
Urspriinglichere des Lebens zuriickzunehmen.

Heidegger steht mit seinem Riickgang auf das Erleben des faktisch
gelebten Lebens, auf das Erfahren unserer nichsten Umgebung und
Lebenswelt natiirlich keineswegs isoliert da. Den Hintergrund bilden die
Diskussionen im Umkreis der lebensphilosophischen Ansitze des
ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts, auf die Heidegger
1919/20 auch zu sprechen kommt. In der Kriegsnotsemester-Vorlesung
setzt er aber charakteristischerweise am Begriff des Erlebens an®.
Dessen Bedeutung als unmittelbare Letztgegebenheit und Letztgrundlage
allen Wissens seit Fichte diirfte ihm ebenso vertraut gewesen sein wie

2 Dies formuliert Heidegger im Riickblick GA 56/57, 95.
3 Vgl. allgemein hierzu vor allem H.-G. Gadamer, *1975, 56 ff., und K. Cramer, 1974,
537-603.

179

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Varianten der Frith- und Spatromantik (etwa bei Novalis und
Schlegel®) bzw. wie die Modifikation ins explizit Religidse (die religidse
Erfahrung der Frommigkeit Schleiermachers als ,unmittelbares
SelbstbewuBtsein“?’). Zudem lag der Riickgang auf das Erlebnis als
Aufbaumoment der geschichtlichen Welt bei Dilthey wie als intentionale
Beziehung bei Husserl Heidegger im Riicken. Schliellich darf nicht
vergessen werden, daf} seit Lotze sich in der neukantianischen Tradition
mit der Hervorhebung des Wert- und Geltungserlebnisses bis hin zu
Lasks ‘Erlebenstatsdchlichkeit’ ein besonderer Modus des Erlebens
ausgepragt hat®. Immerhin spricht Heidegger in der Dissertation vom
,»Gelten als der ,,Sphire, in der ich als aktuelles Subjekt /eben muf}, um
von etwas zu wissen sowohl sein Was wie sein DaB“?, ebenso wie in der
Habilitation mit Blick auf Duns Scotus bzw. Th. v. Erfurt: ,Nur indem
ich im Geltenden lebe, weifl ich um Existierendes“*. Notwendigerweise
mufl, wenn es um erkenntnistheoretische Rechtfertigung sei es der
Natur-, sei es der Geistes- bzw. Kulturwissenschaften oder gar um die
‘Logik der Philosophie’ selbst geht, das primidr Gegebene, wahrhaft
Letzte - fiir viele eben das Erleben bzw. Erlebnis - einen besonderen
Stellenwert gewinnen.

Mitnichten war also Heideggers Ansatz beim Erleben eine Besonder-
heit. Diese kommt erst durch seine eigentiimliche Deutung des Erlebens
zum Vorschein. Wenngleich es zundchst den Anschein hat, als wiirde das
Erleben auch bei ihm alle Begriindungslasten tragen miissen, so 148t sich
dennoch weder dem Erleben noch dem faktischen Leben oder gar
allgemein der Lebenswelt so einfachhin die Begriindungsfunktion
zuschreiben. Heideggers ,,hermeneutische Intuition‘ zielt tiefer, ndamlich
auf ein - spiter noch zu erlauterndes - (,,vortheoretisches*) ,,Ur-etwas®,
das sich im Erleben eher manifestiert, als daf3 das Erleben Grund von
allem ist, das, indem es in faktische Lebenswelten ,,ausweltet*, diese in
spezifischer Weise mitbildet, das, indem es weitere Motivationen in sich
trigt, zu spezifisch theoretischen Fassungen seiner selbst fiihrt, dariiber
hinaus aber die Frage aufwirft, wie es methodisch iiberhaupt angemessen

Vgl. zum einen das 1798 im ersten Heft des Athendum erschienene Novalis-Fragment
als Motto des SchluBkapitels der Habilitation (GA 1, 399), zum anderen die
Bezugnahme auf Schlegels Vorlesungen zur ,,Philosophie des Lebens* von 1827 durch
die ,,Orientierung am Begriff des lebendigen Geistes und seiner ‘ewigen Bejahungen’
(Fr. Schlegel) (GA 1, 406).

S. schon die Schleiermacher-Beziige in der geplanten, aber nicht zur Ausfiihrung
gelangten Mystik-Vorlesung von 1918/19, GA 60, 303 ff., insbes. 330 ff.

% GA56/57,z.B. 121 f, 151 f,, 157 f, 185 ff. Zu Lask s. den nichsten Abschnitt.

» GA 1, 166, Anm. (Hervorhebung R. E.).

30 GA1,280.

27

180

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verstehbar ist. Die ,hermeneutische Intuition* als Ziel der heidegger-
schen Argumentation wird in drei Schritten vorbereitet (1. iiber die
Erlebnisstrukturen, 2. iiber das Problem der Voraussetzungen, 3. iiber
das Problem der ErschlieBung der Erlebnissphére). - An sie mufl kurz
erinnert werden, um die Bedeutung des Riickgangs auf das faktische
Leben bzw. auf die Faktizitit einschitzen und sehen zu konnen, daf3 es
bzw. sie als solche noch nicht das Letzturspriingliche ist.

1. Uber eine Analyse von im Grunde drei Erlebnistypen, die wie eine
Klimax einander folgen (Frage-, Umwelt-, ‘Lebens’-Erlebnis’'), arbeitet
Heidegger die Grundstruktur des Erlebnisses heraus. Hierbei sind auch
die im 19. Jahrhundert wiederholt betonten Erlebnis-Momente
wiederzufinden a) der Unmittelbarkeit des Erlebensvollzugs, b) der
Ungetrenntheit dieses Vollzugs vom Erlebten sowie c¢) die Bedeutsam-
keit des Erlebten aus dem Lebenszusammenhang heraus®. So weist fiir
Heidegger das Erlebnis iiber sich hinaus (GA 56/57, 67 f.), ist intentional
strukturiert, immer ,,Er-leben von etwas®, ein ,,Leben auf etwas zu* (68).
Als solches ist es aber ,keine Sache, die brutal existiert, anfangt und
aufhort wie ein Vor-gang. Das ‘Verhalten zu’ ist kein Sachstiick, dem ein
anderes, das ‘Etwas’, angehdngt wurde. Das Erleben und das Erlebte als
solches sind nicht wie seiende Gegenstinde zusammengestiickt” (69 f.).
Es ist diese Einheit, die Heidegger in ihrer Unmittelbarkeit Zug um Zug
nédher zu bestimmen versucht. Und es ist zugleich die Betrachtung der
Grundmoglichkeiten der Auflésung dieser Einheit, die es ihm erlaubt,

3! Wenn die Vorlesungsgliederung augenscheinlich in den §§ 13 und 14 nur das Frage-

und Umwelterlebnis gesondert hervorhebt, so darf nicht vergessen werden, daB die
Gliederung der Vorlesung vom Herausgeber Bernd Heimbiichel (s. sein Nachwort GA
56/57, 217 £.) vorgenommen worden ist, nicht von Heidegger. Das, wie ich es einmal
nennen méchte: Lebens-Erlebnis der thebanischen Altesten, wie es sich am Morgen
nach siegreich bestandenem Kampf im Blick und Licht der Sonne ereignet, darf nicht
als einfaches Anhingsel ausgelegt werden, ist es doch schon allein im Vergleich zum
Umwelterlebnis von viel groBerer Tragweite (74 £.).

32 Dazu s. die oben angefiihrten Arbeiten von K. Cramer und H.-G. Gadamer. Auffillig
ist freilich gleich hier schon, daB Heidegger die Bedeutsamkeit des Erlebten aus dem
Lebenszusammenhang heraus nicht explizit als eine versteht, die ihre Bedeutsamkeit
zugleich fiir das Leben im ganzen hat. Anders gesagt: der emphatische Sinn eines das
Leben im ganzen verdndernden und als erinnertes es durchwirkenden Erlebnisses wird
bei Heidegger nicht hervorgehoben. Vielleicht ist dies der Preis, der fir die
Ausdehnung des Erlebens auf die alltidglichen Gebrauchsgegenstinde bezahlt werden
muB. Das Umwelterlebnis eines Katheders, das ausdriicklich auch als ,,Erlebnis*
bezeichnete Sehen des eigenen Platzes im Horsaal (70) akzentuieren zwar treffend die
,unmittelbare Umwelt“ in ihrer jeweiligen Bedeutsamkeit ,,ohne jeden gedanklichen
Umweg iber ein Sacherfassen* (72 f.); sie bestimmen aber gerade wegen ihrer
Alltaglichkeit nicht mehr das Lebensganze im Sinne der romantisch-pantheistischen
Erlebnisauffassung neu. Vielleicht wollte Heidegger mit dem ‘Lebens-Erlebnis’ (s.
vorige Anm.) eine solche Dimension andeuten.

181

https://dol.org/10.5771/6783485993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:48.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Problem von Wissenschaft, Theorie, Voraussetzungs- und
Zirkelhaftigkeit neu anzugehen.

Bei dem fiir Heidegger paradigmatischen unmittelbaren Umwelt-
erleben ist die Einheit unangetastet. Lebensweltlich werden die
Gebrauchsgegenstinde in ihren jeweiligen Bedeutungen genommen, ein
»Katheder in einer Orientierung, Beleuchtung, einem Hintergrund*
gesehen (71). ,,Das Bedeutsame ist das Primdre, [...], es ist alles welthaft,
‘es weltet’* (73). Der Erlebende tritt nicht eigens heraus. Als Erlebender
geht er im Erlebensvollzug auf, ,,schwingt mir“, ist ,,ganz dabei®, lebt
,,als historisches Ich* auf das Welthafte zu, was als solches schon in sein
intentionales Verhalten es leitend Eingang gefunden hat (73 f.). Kein
Welten ohne eigenes Mitwelten. Im Gegensatz dazu wird die Einheit des
Weltens und Umweltlebens durch vergegenstindlichende Theorie
angetastet, ja zerstort und aufgehoben (ebd.). Heidegger arbeitet mit zwei
Grundformen als Kontrast zu seinem Ansatz. Schon die fragende
Ausrichtung auf ein Etwas allein unter dem Gesichtspunkt seiner
Erkennbarkeit (,,Gibt es etwas?) 16scht in eins mit der Formalisierung
alles Umweltlichen zu einem bloflen auf Erkennbarkeit reduzierten
Etwas dessen Welten und damit wiederum das Mitschwingen des
historischen Ich aus®. Dergleichen geschieht ebenso in der stufenweise
fortschreitenden  abstrahierenden Vergegenstindlichung, die im
Katheder iiber bestimmte Abstraktionsstufen letztlich nur ein
Sinnesdaten-,,.Ding* sieht und dann, vom ,Vorgriff* dieser ,,Ding-
haftigkeit sozusagen motiviert, ebenfalls wieder die Frage stellt, wie
denn das Ding X von den haptischen und optischen Sinnesdaten Y her
bestimmbar sei. Wie auch immer die Varianten des kritischen Realismus
und kritischen Idealismus genauer aussehen, ihre gemeinsame Basis
bilden die Sinnesdaten®, was voraussetzt, daB in beiden Konzeptionen
das umweltliche Welten ausgesetzt, zum ,,objektivierten Geschehen* und
»Vor-gang* degradiert wird (74). Gemeinsam sind den zwei
Grundmoéglichkeiten der sich in Wissenschaft und Philosophie
realisierenden Theoretisierung, sowohl der stufenungebundenen
Formalisierung (zu einem formallogischen Etwas iiberhaupt) als auch der
stufengebundenen Theoretisierung (zu einem letztlich objektartigen
Etwas), eine Ent-deutung, Ent-weltung des umweltlich Bedeutungs-
haften, ein Ent-leben des Umwelt-erlebens, eine Ent-geschichtlichung

33 Heidegger greift hier auf Husserls Unterscheidung von Formalisierung und

Generalisierung zurick; vgl. das SchluBkapitel der LU I; ferner: Ideen I, § 13.
3 GA 56/57, z.B. 80 ff, 84 (hier ,entscheidet fir Heidegger die ,Erklarung® der
Empfindungsdaten ,,alles*), 91.

182

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des historischen Ich®. Demgegeniiber versucht Heidegger - die
Haupttendenzen der lebensphilosophischen Bemiihungen seiner Zeit
weiterfiihrend -*, die Formen der Theoretisierung samt ihrer seit
Descartes bestehenden Dualismen zu unterlaufen. Von ‘BewuBtsein -
Auflenwelt’ ist im Kontext der Erlebensanalyse nicht die Rede. Die
Gegensitze von Auflen und Innen, von physisch und psychisch, von
einer Sache als Sinnesdatenquelle und einem Ich, das von der Sache bzw.
Sinnesdaten determiniert ist bzw. sie konstitutionstheoretisch verarbeitet,
haben beim lebensweltlichen Erleben keinen Sinn. ,,Die Erlebnisse sind
Er-eignisse, insofern sie aus dem Eigenen leben und Leben nur so lebt*
(75). So soll vom urspriinglichen (Er-)Leben her, wie Heidegger wenig
spéter sagen wird, die seit Galilei aus der ,,Umwelt* eine ,Dingwelt*
machende, in ,,merkwiirdiger Produktivitit* sich ausgestaltende ,,Tyran-
nis“ der Wissenschaft der Lebenswelt gegeniiber zuriickgenommen
werden (GA 58, 39, 52, 75).

2. Deshalb ist fiir Heidegger schon im Kriegsnotsemester ent-
scheidend, dafl in der Unmittelbarkeit des Umwelterlebens, Weltens,
Ereignens ,,iiberhaupt keine theoretische Setzung (liegt). Das ‘es weltet’
wird nicht theoretisch festgestellt, sondern ‘als weltend’ erlebt“ (GA
56/57, 93 f.). Diesseits von ‘Setzung’ steht das Ereignen des Erlebens
auch diesseits von ‘Voraussetzung’, mithin ,vor aller Beweis- oder
Nichtbeweisbarkeit* (94). Weder ist das Umwelterleben voraussetzungs-
voll noch -los, ,,denn ,Voraussetzung und Voraussetzungslosigkeit
haben iiberhaupt nur Sinn im Theoretischen (ebd.). Ebenso ist
Zirkelhaftigkeit ein Problem des Theoretischen und eine ,theoretisch
gemachte Schwierigkeit (95). Da nun aber das Theoretische selbst das
~Entlebte, selbst erst Entsprungene (96) ist, kann die Sphire des
Voraussetzungs- und Zirkelhaften nicht die einer ,echten Ur-
wissenschaft“ sein. Wenn das Zirkulidre des Theoretischen wirklich
‘aufgehoben’ werden soll, ,,dann muf3 es eine vor-theoretische oder
iibertheoretische, jedenfalls eine nichttheoretische Wissenschaft, eine
echte Ur-wissenschaft geben, aus der das Theoretische selbst seinen
Ursprung nimmt. Diese Wissenschaft vom Ursprung ist dann so geartet,
daB sie nicht nur keine Voraussetzungen zu machen braucht, sondern sie
nicht einmal machen kann, weil sie nicht Theorie ist. Sie liegt dann vor
oder tiber der Sphire, wo die Rede von Voraussetzung iiberhaupt Sinn
hat* (96 f.). Gefordert ist gleichsam das Paradox einer (atheoretischen,

% GA56/57,73 ff,, 85 £, 89 ff., 98.

Das heiBt, Heidegger sieht hier noch die Mgglichkeiten, mit dem Erlebens-/Erleb-
nisbegriff die cartesianischen Dualismen zu unterlaufen. Spiter wird er bedeutsamer-
weise den Erlebens-/Erlebnisbegriff wegen cartesianischer Implikationen kritisieren.

183

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht theoretisierenden) ,,Theorie der Theorie (ebd.) nach MaBigabe
einer Urwissenschaft. Sie ist gesucht als die Art von Wissenschaft, die
das Theoretische und seine Leistung nicht auf dem iiberkommenen
theoretischen Wege verstindlich zu machen versucht, sondern die Frage
nach dem Verstehen auch des Erkennens als Frage nach den eigenen
Vollzugsbedingungen aus dem eigenen Vollzug heraus Iést (97 ff.).
Damit laufen im Hinblick auf Aufgabe, Gegenstandsbereich und
Methode philosophischer Urwissenschaft noch einmal die Grundlinien
der gesamten Vorlesung zusammen. Sich als Urwissenschaft
auszuweisen, gelingt urwissenschaftlicher Philosophie nur im Vollzug
selbst. Als Urwissenschaft hat sie sich abzugrenzen von den
theoretisierenden Konzeptionen einer ‘Logik der Philosophie’, deren
,sinnhafte Genesis* als eine solche des ,,Theoretischen* (88) zugleich
aufgehellt werden mufl, um damit nicht verwechselt und theorie-
gemachten Vorwiirfen ausgesetzt zu werden. ‘Beunruhigt’ vom Problem
der Aufgabe einer ‘Logik der Philosophie’, einer ‘Theorie der Theorie’
war laut Heidegger ,,als einziger Emil Lask (ebd.). Husserl wiederum
hatte der geforderten Methode mit dem ,Prinzip aller Prinzipien* der
Phianomenologie die erfolgversprechendste Richtung gewiesen. Diesem
Prinzip zufolge soll alles in der ,,Intuition sich urspriinglich Darbietende
als das hingenommen werden, ,als was es sich gibt“ *’. Gleichwohl
gelingt weder Lask noch Husserl eine Uberwindung der theoretischen
Einstellung. Lask scheitert, weil er in seiner ,,Logik der Philosophie* mit
threr Stockwerkslehre und in seiner ,Urteilslehre* das Problem der
Theorie , theoretisch 15sen wollte** (88)%. Husserl verstellt Heidegger
zufolge sein ‘Prinzip aller Prinzipien’ durch seine Fassung
phanomenologischer Deskription als Reflexion auf ,,reflexionslos erlebte
Erlebnisse”. Indem diese so zum Objekt gemacht werden, sind wir ,,in
der Reflexion [...] theoretisch eingestellt“ (100). Heidegger folgt hier
Natorps Kritik der Phinomenologie (101 ff.), kritisiert aber ebenfalls
dessen Rekonstruktionsansatz, alle iberhaupt moglichen Objektivie-
rungen zum Subjekt als dem Bestimmenden ,diesseits aller Bestim-
mung* zuriickzuverfolgen. Natorps explizites Ziel ,theoretischer (!)

37 ldeen I, § 24. Natiirlich weisen in diese Richtung auch Diltheys Erlebens- und
Verstehensbegriff, ebenso Lasks Konzeption der erlebenden Hingabe (s. den nédchsten
Abschnitt). Im Vergleich zu diesen Ansitzen scheint Heidegger mit Husserl im
phénomenologischen Prinzip am ehesten die Moglichkeit zu sehen, die Erlebnissphdre
ganz von innen her auszulegen (vgl. GA 56/57, 109 f., bes. 110 u.).

3% Heidegger erwihnt hier an dieser Stelle Lasks Hauptschriften nicht ausdriicklich. Sie
sind es jedoch, in denen Lask das Programm angeht, das Heidegger - mutatis mutandis
- dann weiterfiihrt.

184

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergewinnung des ,urspriinglichen Lebens des BewuBtseins**’

verbleibt schon programmatisch innerhalb der Sphare des Theoretischen,
in eins damit im Rahmen des Bewufitseins und entsprechenden
Systemansatzes. Und insofern a) ,,auch Re-Konstruktion Konstruktion
ist*“ (107), kann Natorp b) gar nicht das unmittelbare Erleben als es selbst
fassen, vielmehr wird ,,die Erlebnissphére radikal logisiert [...], womit
aber das Logische nicht verlassen ist“ (108). Ist denn anders eine
,»Wissenschaft von Erlebnissen iiberhaupt moglich (vgl. 98)?

3. Angesichts der ,,methodischen Wegkreuzung* und also Alternative
von Philosophie als Erkenntnistheoric oder phinomenologischer
Lebensphilosophie sprach Heidegger vom ,,Sprung [...] iiberhaupt erst in
die Welt“ (63). Die ihm folgenden Erlebnisanalysen hatten den
»methodischen Sinn [...], an die Grenze von Voraussetzungslosigkeit zu
kommen, d. h. zum Ur-sprung, alles wegzurdumen, was mit Voraus-
setzungen belastet ist. Dabei verharrten wir selbst im Theoretischen*
(95). Von diesem ,,Theoretischen herkommend*“ werden dann iiber die
indirekten Lask-Beziige Husserl und Natorp kritisiert, um ,,in der Weise
des immer mehr Sichfreimachens* vom Theoretischen die
phanomenologische ,,Grundhaltung® zu ,,sehen” (110), u. z. weil man
aus ihr selbst heraus zu sehen lernt. Bei aller anfinglichen Kritik an
Husserl bleibt fiir Heidegger dessen Prinzip der Prinzipien das
Leitprinzip fiir die ErschlieBung der Erlebnissphidre. Es bringt ,,die
Urintention des wahrhaften Lebens* nicht blo zum Ausdruck, sondem
,,es ist die Urintention des wahrhaften Lebens iiberhaupt, die Urhaltung
des Erlebens und Lebens als solchen, die absolute, mit dem Erleben
selbst identische Lebenssympathie* (ebd.). Und fiir den Phianomenologen
ist die ,,Grundhaltung [...] erst absolut, wenn wir in ihr selbst leben*
(ebd.). Das ist jedoch nicht iiber Systementwiirfe moglich, sondern allein
durch das ,,phdnomenologische Leben in seiner wachsenden Steigerung
seiner selbst* (ebd.; vgl. 86). Das aber heilt: Urwissenschaft ist, was sie
ist, nur als absolutes phdnomenologisches Leben in fortwdhrender
Epidosis. Sie 1aBt es nicht zum ,,Bruch zwischen Erleben und Erlebtem*
(98) kommen, sie ist nicht theoretisierend, vergegenstindlichend, wenn
gezeigt werden kann, dal ihr ,,In-Worte-Fassen®, ihr ,,Sehen“, ihre
»Hntuition, ihr ,,Verhalten zu etwas‘ nicht von der vis-a-vis-Vorstellung
her gedacht wird (111 ff.)*. Zu diesem Zweck geht Heidegger nochmals

% So Natorp, 1912, 192.

% Ist denn die phinomenologische Intuition ein Sehen, das dem zu Sehenden
gegeniibersteht, (bildlich) auBerhalb seiner steht? [...] ist es nicht schon versteckte
Theorie, die Erlebnissphire zu einem Gegebenen zu stempeln, das nun beschrieben
werden soll? Besteht denn iiberhaupt diese Zweiheit und Auseinandergerissenheit von

185

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der ‘Wurzel’ der zwei Grundmoglichkeiten der Auflésung der
Erlebenseinheit nach, dem, worin sie motiviert sind. Er entwickelt dabei
ein Schema, das zugleich die Grundlage seiner ,hermeneutischen
Intuition” und also der Philosophie als vortheoretischer Urwissenschaft
wiedergibt.

1I. Leben und Urspriinglichkeit vor dem Hintergrund der
Geltungstheorie Emil Lasks

Wir haben es Theodore Kisiel zu verdanken, dafl dieses Schema, das sich
nicht in der ver6ffentlichen Vorlesung, aber in den Nachschriften von
F.J. Brecht, G. Walther und O. Becker findet, zugénglich gemacht
worden ist"'. Heidegger unterscheidet:

,.1. Das vortheoretische Etwas
A. Das vorweltliche Etwas (Grundmoment des Lebens iiberhaupt)
Ur-etwas
B. Welthaftes Etwas (Grundmoment bestimmter Erlebnissphéren)
Genuine Erlebniswelt

I1. Das theoretische Etwas
A. Formallogisches gegenstindliches Etwas (motiviert im Ur-etwas)
B. Objektartiges Etwas (motiviert in genuiner Erlebniswelt).

Hinter II. A. und II. B. verbergen sich die zwei von Heidegger
diskutierten Grundmoglichkeiten des Bruches der Erlebniseinheit. II. A.
meint die ,formale Vergegenstindlichung (114), derzufolge alles
jederzeit zu einem ‘erkennbaren Etwas als solchem’ formalisiert werden
kann. II. B. faBt die ‘dingmotivierte’ fortschreitende Theoretisierung
welthafter Gegenstinde zu einem ,,0bjektartigen Etwas®. II. A. und B.
unterscheiden sich durch den Grad ihrer Gebundenheit an den
TheoretisierungsprozeB: II. A. ist frei, stufenungebunden, d. h. es kann
immer alles zum bloflen Etwas formalisiert werden, wohingegen nach II.
B. das sukzessive Bestimmen welthafter Gegenstdnde im Abstraktions-
prozel an eine - in Resten gegenstandsabhidngige - bestimmte

Gegenstand und Erkenntnis, von Gegebenem (Gebbarem) und Beschreibung” (GA
56/57, 111 f.).

4§, das Uberblicksschema bei Kisiel, 1992, 122. Das Schema war offensichtlich ein
Tafelanschrieb in der letzten Vorlesungsstunde. Direkt stellt es eine Erganzung von
GA 56/57, 116, dar, obwohl es viele Momente des zweiten Teils der Vorlesung
prignant gegeneinander bestimmt. - Kisiel hat das Schema der Nachschrift Brechts
entnommen, das jetzt auch mit Brechts Aufzeichnungen der letzten zwei Sitzungen des
Kriegsnotsemesters von C. Strube ediert ist, s. Heidegger, 1996.

186

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stufenfolge gebunden ist (bes. 113 f.). II. A. und B. unterscheiden sich
ferner durch ihr je spezifisches Motiviertsein (in I. A. oder B.), nicht aber
in ihrem grundsétzlichen Motivationsursprung, als ,theoretisches Etwas*
(Erkennbares iiberhaupt) dem ,,vortheoretischen Etwas* (I., bzw. dem
,.Erlebbaren iiberhaupt“, 115) entsprungen zu sein. Gemeinsam ist ihnen
in diesem Entspringen deshalb, daf3 beide (II. A. und B.) Resultat eines
Entlebungsprozesses sind*.

Demgegeniiber verbleibt die Fassung des ,,vorweltlichen* und
,welthaften Etwas“ (I. A. und B.) im ,,vortheoretischen* (I.), weil hier
nicht erkenntnis-theoretisch reduziert, sondern in der Hingabe an
,»Grundphdnomene* ,verstehend erlebt werden soll (115). Hier beim
,Erlebbaren iiberhaupt anzusetzen, bringt deshalb auch weder
Entlebung noch ,,absolute Unterbrochenheit des Lebensbezuges™ mit
sich. Das Leben wird hier iiberhaupt nicht aufler Kraft gesetzt, vielmehr
erst vom Erlebbaren in seinem &sthetische, religiése, soziale und
dergleichen Formen annehmenden ‘Auswelten’ erlebt.

Vor diesem (Aus-)Welten ist das Erlebbare als solches natiirlich durch
»Indifferenz gegen jede genuine Welthaftigkeit (die es erst annimmt)

2 Diesbeziiglich ist Heideggers Differenzierung nicht immer sofort erkennbar. Denn zur

Darstellung des Theoretisierungs- als Entlebungsproze verwendet er zunichst ohne
explizite Abgrenzung (welche erst 112 ff. vorgenommen wird) Momente sowohl der
formalen als auch der dingmotivierten Vergegenstindlichung (s. den Riickblick 112 -
114, bes. 114). Und wenn es nach 114 den Anschein hat, als wiirde die formale
Theoretisierung keinen EntlebungsprozeB implizieren, so ist demgegeniiber dreierlei
zu beachten: 1) Wenn Heidegger von einer Nicht-Zugehorigkeit der formalen
Theoretisierung zum EntlebungsprozeB spricht, dann meint er vor allem, ,nicht
zugehorig zum Entlebungsprozef8 der dingmotivierten Theoretisierung (114). Denn 2)
spricht Heidegger deutlich davon, dal das aus dem ,vorweltlichen Lebensetwas*
motivierte ,,formal gegenstindliche Etwas der Erkennbarkeit ein ,als Entlebung
entwachsendes formal Gegenstandliches* ist (116). Ebenso eindeutig heifit es in den
»Grundproblemen der Phinomenologie von 1919/20, daB ,im Sinne des
formallogischen Etwas iberhaupt (die) absolute (!) und radikalste (!) Unterbindung
faktisch lebendigen personalen Lebensbezugs liegt* (GA 58, 107). Wenn 3) doch von
Formalisierung die Rede ist, die ,,in keiner Weise identisch mit Entlebtheit oder gar
mit der hochsten Stufe dieser, der sublimsten Theoretisierung* sein soll (GA 56/57,
115), dann ist Differenzierung gefordert (so auch in GA 59, 62). Gegeniiber der
Formalisierung, die das ,,vorweltliche Etwas* (I. A.) vom ,,vortheoretischen Etwas*
(1) bzw. ,Erlebbaren iiberhaupt (GA 56/57, 115) zum ,,Erkennbaren iiberhaupt* (116)
reduziert hat, ist auch eine Moglichkeit der Formalisierung anzusetzen, die die
theoretische Sphare* uberschreitet, d. h. diese ins Vor-theoretische unterlauft. ‘In
keiner Weise identisch mit Entlebtheit’ vermag diese Art Formalisierung (als
Vorgestalt der ,formalen Anzeige*) nur aus der ,,verstehenden, [...] hermeneutischen
Intuition* (s. u.) heraus zu sein, die in ganz bestimmter Weise vom ‘vortheoretischen
Etwas’ bzw. ‘Erlebbaren iiberhaupt’ her aus ihm selber heraus spricht. - Dem Gesagten
entsprechend ist auch die allgemeine These Imdahls, 1997, 55, da die formale
Theoretisierung , keine Entlebung impliziert“, zu korrigieren.

187

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausgezeichnet, selbst ,,Index fiir die hochste Potentialitdt (da offen fiir
alle Welten bzw. diese gleichsam in sich tragend), als ,,Noch-nicht (sich
in welthafte Formen gebendes) ist es das ,,wesenhaft Vorweltliche*, dem
aber durch und durch das intentionale Moment des ,,'Auf zu’, der
‘Richtung auf’, des ‘In eine (bestimmte) Welt hinein’ [...] in seiner
ungeschwichten ‘Lebensschwungkraft’* eignet (ebd.). Durch dieses
Vorweltliche (1) birgt das Leben gleichsam eine absolute Sphdre. Das
(scharf von II. A. und B. zu trennende) ,,vor-weltliche Etwas des Lebens
an sich® bzw. ,,Grund-*“ oder ,,Wesensmoment des Lebens an und fiir
sich* gilt als ,,erste Sphére*” und ,,ist als eine solche des Lebens absolut®,
wohingegen II. A. und B. génzlich ,relativ*‘ sind, da von I. abhingig, je
darin motiviert (116).

Urwissenschaftlich verstehendes (Er-)Leben, so haben wir oben
gesehen, ist ‘rein’ nur gegeben, falls es sich von der vis-a-vis-
Vorstellung etwa eines Sehenden gegeniiber dem Gesehenen freigemacht
hat. Heidegger trigt dem in und mit seiner ,verstehenden, [...]
hermeneutischen Intuition” Rechnung (116 f.). In ihr verwirklicht sich
gleichsam die phanomenologisch urwissenschaftliche Grundhaltung.
Ganz ,vom Vorweltlichen aus“, gewissermaflen aus der Binnen-
perspektive des Erlebens von seinem Ursprung her ,,gesehen®, muf} das
»erlebnisverstehende Verhalten“, da es weder formal noch objektartig
be-greift und so die traditionelle Begriffsbildung représentiert, eben
dieses sein (Er-)Leben als ,historisches* in seinem ,,Zusammenhang*
ausdriicken. So ist es bzw. die hermeneutische Intuition ein ,,sich selbst
mitnehmendes Erleben des Erlebens*. In ihm geht es nicht um Referenz
vermittels ,,objektartig meinender Begriffe, sondermm darum,
»urspriinglich erlebend* im ,BedeutungsmiBigen®, im ,,Sprachaus-
druck®, ,Ereignischaraktere auszudriicken. Unter Aneignung wesent-
licher Aspekte der Zeittheorien Bergsons und Husserls (vor allem mit
Blick auf das Zusammenspiel der Weisen der Re- und Protention) sowie
der Hermeneutik Diltheys bedeutet dies: ,,Die vor-welthaften und
welthaften Bedeutungsfunktionen [...] gehen (erlebend und Erlebtes
erlebend) mit dem Erleben mit, leben im Leben selbst, und mitgehend
sind sie zugleich herkommend und die Herkunft in sich tragend. Sie sind
vorgreifend zugleich riickgreifend, d. h. sie driicken aus das Leben in
seiner motivierten Tendenz bzw. tendierenden Motivation* (117). In der
hermeneutischen Intuition ist die traditionelle Begriffsbildung verlassen,
als sich im Erleben selbst verstehender und ausdriickender Vollzug ist sie
,»origindre phidnomenologische Riick- und Vorgriffs-bildung* (ebd.). -
Das erlaubt nun wieder Riickschlisse auf die Bedeutung des

188

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘vortheoretischen Etwas’ (I.). Denn als was mufl dieses nach der
Charakterisierung der hermeneutischen Intuition verstanden werden?

Fiir die ausgearbeitetste Position, wie sic zur Zeit m.E. in Kisiels
Interpretationen vorliegt, steht das ‘vortheoretische Etwas’ als ,,Ur-
etwas* (I.A.) tberhaupt fir Heideggers Riickgang auf das faktische
Leben. Inspiriert von Heideggers Brief an Karl Léwith vom August
1927* sieht Kisiel bereits Heideggers Habilitation von der ,,Tendenz zur
Faktizitat beherrscht und deutet ebenso in der Nachkriegsvorlesung das
,.Verstindnis des Ur-Etwas als Faktizitit**. Neben der Fassung des ,,Ur-
Etwas als ‘Erlebbares iiberhaupt’* wird es auch gesehen als ,,Faktizitit,
die zugleich die Potentialitit einer inneren Artikulation [...] in sich
enthilt, letztlich meine Potentialitit, aber zunichst die des ‘abgrunde-
liegendenden’ Es, des Ur-Etwas*“®. So geht es um das ,,Ur-Etwas, das ich
selbst bin*“, spéter ,,um das einzigartige Ur-Etwas, in dem ich lebe*; auf
diese Weise ist es ,schlicht das Verhalten als solches”, im
Zusammenhang mit der formalen Anzeige wiederum identisch mit der
»faktischen Lebenserfahrung®, um schlielich als , Urbewegung des
Lebens* das spitere Aletheia- und Ereignisdenken vorwegzunehmen®.
So sehr das Ur-Etwas als Erlebbares iiberhaupt die Pluralitit von
Erlebnissphiaren in sich birgt, so ist die Vielfalt der angefiihrten
Bedeutungssinne zur genaueren Fassung des Ur-etwas selbst doch
verddchtig. Vor allem ist nach dem oben Ausgefiihrten die Frage,
inwieweit das Ur-etwas als Ursprung iberhaupt mit der Sphire
faktischen Lebens und Erlebens gleichgesetzt werden darf, ob es also mit
Faktizitit oder faktischer Lebenserfahrung schlicht identisch ist.

Heideggers klare Herausstellung des ,,vortheoretischen‘ (I.) Ur-etwas
(I. A)) als ,,vorweltlich* (gegeniiber I. B. und IL.) ist nicht anderes als
eine philosophische Ursprungskonzeption. Man vergibt sich viel, wenn
man diese Konzeption allzuschnell aufweicht, unscharf in ihr ,,Ur-Etwas
als Faktizitit“ in den Abwandlungen des Faktischen faBt oder gar schon
Heideggers spiteres Seinsdenken antizipiert. In jenem Konzept ist der
Ursprung m. E. nicht identisch mit der Sphére der Faktizitit, faktischen
Lebens und Erlebens, schlicht aus dem Grunde, weil Heidegger vom Ur-
etwas her allererst - prinzipiell - sowohl das faktische Leben, das
Auswelten in die Erlebnissphiren (des Religiosen, Asthetischen,
Sozialen, Politischen usw.), als auch die prinzipiellen

S, Kisiel, 1992, 107, wo er unter anderem aus Heideggers Brief zitiert: ,,Ich miifte

zuvor extrem auf das Faktische losgehen, um iiberhaupt die Faktizitit als Problem zu
gewinnen.*

“  Ebd., 108 (Hervorhebung R. E.).

% Ebd, 117f

“  Ebd., 118-121.

189

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theoretisierungsmoglichkeiten des Lebens aus ihm selbst heraus (II.) zu
verstehen sucht.

Gleichwohl ist Kisiels ‘weiche’ Deutung des Ur-etwas als Faktizitit,
faktische Lebenserfahrung, als meine Potentialitit und mein intentionales
Verhalten kein Zufall. Denn wenn mit Dilthey das Leben eben
Hhistorisch und ,,Zusammenhang“ ist (so im SchluBlabsatz der
Kriegsnotsemester-Vorlesung), dann mufl ja aus diesem Lebens-
zusammenhang heraus die ‘verstehende’, die ‘hermeneutische Intuition’
‘das Leben in seiner motivierten Tendenz bzw. tendierenden Motivation’
ausdriicken, und zwar vom Ur-etwas her. Aber wie verhalten sich Ur-
etwas und Lebenszusammenhang zueinander, wie der Ursprung des
Lebens(zusammenhangs) zum Lebenszusammenhang selbst? Es soll ja
gerade nicht der Lebenszusammenhang (naturalistisch) allein aus ihm
selber, Faktizitit nicht einfach aus Faktizitit, Seiendes nicht aus
Seiendem verstanden werden. Das heifit indessen, aus dem faktischen
Lebenszusammenhang heraus muf} etwas mit ihm (in der Frithphase
Heideggers zumindest) nicht geradehin Identisches - das Ur-etwas als
Ursprung - freigelegt werden, von dem her das faktische Leben eben
auslegbar ist. Aber selbst wenn aus faktischen Zusammenhéngen heraus
die Freilegung ihrerseits ein Verhalten ist, fafit Heidegger das Ur-etwas
nicht als identisch mit dem Verhalten als solchem, sondern vom
philosophisch-phidnomenologischen Verhalten her zeigt das Ur-etwas
sich vielmehr - in der ‘verstehenden, hermeneutischen Intuition’ - in
seinem Auswelten als Welten, zwar wiederum allein faktisch, aber darin
nicht aufgehend, sondern (historisch) das Faktische und seinen
Zusammenhang bildend.

Dafiir spricht nicht allein die Bezugnahme auf Bergsons
,Lebensschwungkraft (élan vital), von der her dieser das Werden aus
seinem Ursprung jeweils verstehen wollte, bemerkenswerterweise vom
,Leben als Tendenz" her, deren ,,Wesen [...] es ist, sich in Garbenform
zu entwickeln und so durch die bloe Tatsache ihres Wachstums
divergierende Richtungen zu schaffen, zwischen die ihre Schwungkraft
sich teilt*”. Noch wichtiger ist vielleicht sogar Heideggers
konzeptionelle Fortfiihrung des ,,vortheoretischen Etwas* (I.) von Lask.
Dessen Bedeutung hebt Kisiel selbstverstandlich auch hervor,
insbesondere fiir das Schema am Ende der Kriegsnotsemester-
Vorlesung®. Doch scheint mir gerade hier eine nihere Betrachtung der
Geltungstheorie Lasks unter Beriicksichtigung des entsprechenden
Begriffs des Erlebens als philosophischem Erkennen Vorsicht zu

47 Bergson, 1927, bes. 120 ff., Zitat: 130.
% Z.B.1992,108, 110 ff, 115 £, 118 f. - Vgl. femner Kisiels Arbeit, 1992 a.

190

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gebieten, die vortheoretische Ursprungssphéire einfachhin mit der der
Faktizitit zusammenfallen zu lassen. Es konnte ja sein, daB ich im
faktischen Leben immer schon aus der Ursprungssphére, in der die
phénomenologische Grundhaltung sich zu halten sucht, herausgefallen
bin.

Innerhalb des Programms® einer ,Logik der Philosophie, nicht nur
eine Begriindung der Erkenntnis des Seienden, sondern dariiber hinaus
auch eine des Erkennens selbst zu liefern, geht Lasks Kerngedanke
immer von der Voraussetzung aus, die wir machen, wenn wir einen
Erkenntnisanspruch erheben. Denn notwendige Voraussetzung aller
menschlichen Erkenntnisbemiihungen ist jeweils ein Gegenstand, den
wir in unseren Aussagen und Urteilen zwar erkennen wollen, aber auch
verfehlen konnen, der aber selbst der Gegensitzlichkeit des Treffens
oder Verfehlens seiner in der Erkenntnisbemiihung grundsétzlich
enthoben ist. Die ,,Ubergegensitzlichkeit* des jeweiligen Gegenstandes
geht der ,Geltungsdifferenz* unserer Aussagen und Urteile voraus®.
Dementsprechend fragt Lask nach den notwendigen Bedingungen, die
die Gegensténdlichkeit und Geltungsdifferenz ausmachen. Das
Besondere seiner Theorie liegt in der Konzeption des Gegenstands, einer
darauf bezogenen Erlebens- als Erkenntnistheorie sowie in der
Gegenstand und Erleben gleichermaflen einbeziehenden Konzeption des
Urteils als eines metagrammatischen.

Der aller Geltungsdifferenz vorausliegende Gegenstand ist in seinem
,urbildlichen oder ,transzendenten“ Sinn nicht auf wahmehmbare
Dinglichkeit reduziert’'. Vielmehr gilt Lask ,,alles, soweit es ein Etwas
und nicht ein nichts ist“ (125), also auch jeder nichtsinnliche
‘Gegenstand’, alles als bestehend ausweisbare Sachhaltige iiberhaupt als
‘Gegenstand’. Dieser ist in seiner ,,Strukturform* (281, 330 f.), in seiner
,urstruktur (307) das ,schlichte Ineinander eines geltungsbestim-
menden Formmoments und eines bedeutungsbestimmenden Material-
moments (34, 378, 382). Einerseits steckt im Begriff des Gegenstandes
schon der Bezug zum Subjekt. ,,‘Gegenstand’ ist: der Subjektivitit

4 Auf das Programm (mit der Lehre der ‘materialen Bedeutungsdifferenzierung’, der

‘Stockwerktheorie’, der Unterscheidung der konstitutiven und reflexiven Kategorien
usw.) kann ich freilich nicht weiter eingehen. S. schon Heideggers Rezension der
Hauptwerke Lasks in seinem Uberblick iiber ,Neuere Forschungen iiber Logik* von
1912 in GA 1, 24 ff,, 32 ff. - Vgl. zur neueren Lask-Diskussion R. Hofer, 1997.

50 ‘Geltungsdifferenz’ sei dabei mit L. Herrschaft, 1995, verstanden als ,vollstindige
Disjunktion, und zwar im Sinne positiver vs. negativer Valenz. Extern abgegrenzt
gegen ‘Seinsdifferenzen’ (Beispiel: ‘giiltig / ungiiltig’, ‘gut / bose’; dagegen ‘es
regnet / es regnet nicht’ (19).

' Lask, 1923/24, z. B. 11, 37, 43, 122, 277, 416 (wenn nicht anders vermerkt, sind die
weiteren Lask-Stellenangaben aus Bd. II).

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entgegengeltende, ‘entgegenstehende’ Wahrheit. Es liegt somit in der
Gegenstiandlichkeit noch zugleich angedeutet, dal dabei das Gelten
bereits als vorschwebendes Objekt auf das Subjekt hinblickend gedacht
wird. ‘Gegenstand’ ist der transzendentallogische Gehalt, wenn er bereits
als ‘Objekt’ in Korrelation zum erkennenden Subjektsverhalten gesetzt
ist“ (30). Andererseits ist der Gegenstand in seinem Gelten, seiner
Logizitat vollkommen unabhéangig von der Subjektivitdt, nicht von ihr
bestimmt, weder kategorial noch akttheoretisch von ihr konstituiert’.
Selbst der den ‘Gegenstand’ in seiner objektiven, ontologischen
Bestimmung prima facie fassende Begriff des ,,Sachverhalts* wird von
Lask abgelehnt, weil er ,eine Hineintragung der Gliederung des
gegensitzlichen Sinnes in die Gegenstdnde* (391 f.) mit sich bringen
soll. Demgegeniiber ist der Gegenstand eben ,iibergegensatzliche*
Wahrheit®. Und nur weil er das ist, geltend und sinnartig, kann das
Subjekt ihn treffen oder verfehlen, wenn das Reden von Uber- und
Nichtiibereinstimmung denn sinnvoll sein soll (390).

Damit ist bereits das dem Gegenstand als ‘Wahrheit’ korrelierende
,wahrheitsbekiimmerte Subjektsverhalten angesprochen (100). Der
objektiven Seite, dem erkennbaren Gegenstand entspricht die subjektive
Seite, das gegenstandsbezogene Erleben und urteilende Erkennen*. Das
immer als vereinzelt gedachte Subjekt gewdhrt dem geltenden
Gegenstand eine ,,Erlebnisstitte*, einen ,,Schauplatz (195, 414), so daf3
im Grunde aller theoretischer Sinn, aller ,,Geltungsgehalt vorfindbar ist
in der Tatsdchlichkeit des Erlebens* (67). Soll dieser nun als Erlebtes
auch erkannt werden, so geschieht zwar mit der , Immanentwerdung des
Transzendenten, daf} nur die Sitation, nicht aber irgendwie Bestand und
Struktur des Transzendenten aufgehoben wird. Genau der transzendente
Bestand ohne jeden Abbruch ist es, der auch immanent werden kann*
(415). Aber zugleich ist die Subjektivitit keine ,bloBe

52 S. Lasks Umdeutung der Kopernikanischen Tat Kants 27 f¥.; ferner bes. III, 89 ff.

3 Es war diese ,,Ubergegensitzlichkeit*, von welcher Heidegger sich iibrigens im
SchluBkapitel der Habilitation eine Zusammenfiihrung der kritischen Ansitze des
Realismus und Transzendentalismus erhofft hatte (GA 1, 403 f., Anm. 3, und 406 f.).

34 Macht doch das Subjekt-Objekt-Verhaltnis, die Erlebbarkeit des Gegenstandes und
des Sinnes tiberhaupt, sein Hineingebanntsein in die ihm einen Schauplatz gewahrende
Subjektivitit [...] eine Urtatsache aus* (414, Hervorhebung R. E.). Vgl. zu dieser
Konstellation auch 422 f.: | Aus der Antreffbarkeit des Sinnes in der Tatsdchlichkeit
des Erlebens ergeben sich in letzter Linie zwei groBe Forschungsgebiete fiir die
theoretische Philosophie. Sie kann entweder und vorzugsweise Sinnstruktur und
kategorialen Formgehalt zu ergriinden suchen. Oder aber auch der Realisierungsstitte
theoretischen Sinnes, dem subjektiven Verhalten dazu, sich zuwenden. [...] So zerfallt
das Gebiet der Logik in Objekts- und Subjekts-, in Wahrheits- und Erkenntnis-, in
aletheiologische und gnoseologische Probleme* (Hervorhebung R. E.).

192

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Realisierungsstitte” (417) des transzendenten Sinnes. Im Zuge seiner
Immanentwerdung stellt sich, wenn man nicht in der reinen Hingabe an
den Gegenstand verbleibt, eine Differenz zwischen ,Ur-“ und
,»Nachbild“ ein, die in der Eigenaktivitit der Subjektivitit begriindet ist.
Was im Gegenstand ‘schlichtes Ineinander’ von Materie bzw.
Kategorienmaterial und kategorialer Form ist, ‘zerstiickelt’, ‘atomisiert’
die Subjektivitit aufgrund eines aus der Hingabe sich l6senden,
isolierenden Erlebens. Von hier aus wiederum ist Lasks Theorie des
metagrammatischen Urteils zu verstehen®. Denn das aus dem
isolierenden Erleben sich ergebende ‘Erkennen’ ist als eine
~Bemdchtigung der Gegenstinde stets verbunden mit einer
Auseinanderreifung und einer nachtrdglichen Zusammenpassung der
zerstiickelten Elemente. Die Gegenstinde werden zu Urteilsobjekten
umgearbeitet (374), womit die Dimension der Geltungsdifferenz gesetzt
wird*. In der Fortfiihrung des Ansatzes von Windelband und Rickert
geschieht jene Umarbeitung als Urteilsbildung in zwei Schritten. Die
isolierten und so gegeneinander ‘verschiebbar’ (417, 419) gewordenen
Momente von Form und Materie werden im ersten Schritt vom Subjekt
zu eciner Vorstellungsbeziehung synthetisiert, die Lask als ,priméres
Objekt“ (299), ,,primares Gefiige* (303) oder auch treffend - bezogen auf
den urbildlichen Sinn - derivativ als ,,Sinnfragment* (430) bezeichnet.
Auf das primédre Objekt, Geflige bzw. Sinnfragment als ,,Unterlage der
Urteilsentscheidung* (299) bezieht sich im zweiten Schritt die bejahende
resp. verneinende Stellungnahme. Das Subjekt spricht dem priméren
Gefiige, Sinnfragment durch die Urteilsentscheidung Wahrheits-
gemiaBheit oder Wahrheitswidrigkeit zu. Lask benétigt die gestufte
Abgrenzung der iibergegensitzlichen Wahrheit der gegenstindlichen
Sphire vom primédren Objekt und die Unterscheidung von diesem zur
Urteilsentscheidung zur Erklirung des logischen Phidnomens des
richtigen, aber verneinenden Urteils (ansonsten miifite es einen negativ
geltenden Gegenstand geben)®’. Dariiber hinaus aber benétigt Lask
sowohl fiir die Urteilsentscheidung als auch zur Beurteilung des Urteils
als richtig oder falsch die (nicht wiederum urteilsmiBige) Kenntnis des
Gegenstandes als des letzten Mallstabes. In diesem dann
,»ibergegensitzlichen, iberurteilsmidBigen Erkennen“ ist der geltende
Gegenstand unmittelbar eroffnet. Ein solches Erkennen ist ,,als schlichte

55 Metagrammatisch ist dieser Urteilsansatz, weil er nicht primir von der Kopula

ausgeht. Vgl. dazu bes. 321 ff.

»Nicht Gelten und Wert iiberhaupt, sondern nur Geltungs- und Wertgegensdtzlichkeit
bildet das Spezifikum der nachbildlichen Region, wovon es in der urbildlichen keine
Spur gibt* (387).

57 S. dazu den ganzen SchluBabschnitt von Die Lehre vom Urteil (426 ff.).

56

193

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hingabe an das kategorial betroffene, an das in der Gewalt der logischen
Form stehende Material, an das urbildliche Strukturgefiige der mit dem
unzerstiickelten Gegenstand zusammenfallenden gegensatzlosen Wahr-
heit, somit als Pradizieren im urspriinglichen metagrammatischen Sinne,
freilich noch ohne Pridikationscharakter [...], zu denken. Ein solches
Erkennen darf nur als Empfangerin des Gegenstandes, aber nicht als
irgendwelches Schalten mit seinen isolierten Elementen, darum nicht als
Aktivitdt eines Pradizierens, eines Hineinstellens in die kategoriale Form,
einer formenden Funktion, angesehen werden. Es erfaflt das unzerstorte
oder wiederhergestellte Urbild, in dem es nur ein schlichtes Stehen der
Inhalte in den Kategorien gibt. Nicht, wie die Urteilsentscheidung auf
gegensitzlich gespaltene Objekte, sondern auf den gegensatzlosen
Gegenstand selbst ist es gerichtet” (396; vgl. 332, 378, 438 £., I11, 186).
Fiir Lask ist dies ‘Empfangen’ des Gegenstandes in der Hingabe das
unmittelbare Leben in der unsinnlichen Form, ein unmittelbar ,,in der
Wahrheit leben“ (86, 191 f.). Es bedeutet, das zu erkennende ,,Etwas,
wie es in kategorialer Wahrheitsform steht [...] erleben, also diese
kategoriale Legitimierung miterleben (82), wodurch das jeweils
spezifische ‘Material’ iibergegensétzlich erkannt wird, das der
betreffenden Kategorie ihre Bestimmtheit gibt. ,,Das unmittelbare
Erleben stellt sich [...] als reines Aufgehen im Spezifischen eines
Nichtsinnlichen dar, beispielsweise als blofle ethische, asthetische,
religiose Hingabe ohne irgendein Dariiberhinausgehn und ins
Bewulitsein Erheben, vor die Reflexion Hinstellen“ (191). Dieses Nicht-
oder Unsinnliche, ist fiir Lask das ,vortheoretische Etwas“ (ebd.,
Zusatz). ,,Als logisch nackt und vorgegenstiandlich® steht es ,,nur vor der
‘unmittelbaren’, unreflektierten, theoretisch unberiihrten Hingabe* (130).
Wenn Heidegger nun dieses unmittelbare, vorreflexive,
vortheoretische Etwas aufgreift, zum Erlebbaren iiberhaupt, Vorwelt-
lichen, Ur-etwas, Lebensgrundmoment weiterfiihrt (I. A.), so ist damit
doch der Ansatz bei einem offenkundig prinzipiell Vorgéngigen, auch im
Verhiltnis zum Faktischen bzw. seinen Erlebniswelten (I. B.)
beibehalten. ,Dall das welthafte Etwas in Lasks Unterscheidung
zwischen dem Ur-Etwas der Erlebbarkeit und dem Etwas iiberhaupt der
Erkennbarkeit noch fehlt“, ist zwar richtig. Aber darin Heideggers
,entscheidende Einsicht, seinen hermeneutischen Durchbruch iiber Lask
hinaus* angedeutet zu sehen®, leuchtet nicht ein, weil so der Status eben
des vortheoretischen Etwas nivelliert wiirde. Vielmehr ist hier insofern
zu differenzieren, da Heidegger einerseits wohl Lasks iibergegen-
satzliche, objektiv-logische Sinn- und Wahrheitssphére gleichsam in die

8 So eben Kisiel, 1992, 111.

194

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

faktische Lebenswelt iiber- und hineintrdgt (I. B.), andererseits aber das
Ur-etwas als darin nicht aufgehend (und deshalb auch nicht mit dem
intentionalen Verhalten des In-der-Welt-seins als solchem identisch)
noch festhalten mochte (I. A.). Deshalb kann die faktische
Erlebenstatsichlichkeit nicht als solche zum grundlegenden Prinzip
werden, wie es M. J. Brach behauptet hat: ,,Wenn es neben der
BewuBtseinssphire ‘Etwas’ gibt, das uns im Erkennen den subjektiven
Sinn unserer Urteile ermoglicht, dann muB, so Lasks Uberlegung, dieses
wiederum in einem Prinzip grundgelegt sein, das er in der
‘Erlebenstatsichlichkeit’ erblickte*®. Meiner Interpretation nach ist es
sowohl mit Blick auf Lask wie Heidegger genau umgekehrt zu ver-
stehen: Die Erlebenstatsdchlichkeit ist ‘fundiert’ in dem, wovonher sie
iberhaupt die Tatsdchlichkeit eines Erlebten sein kann. Heideggers Ur-
etwas steht gleichermaflen sowohl fiir eine Art des Geschehens-
Ursprungs (des Weltens in die Erlebniswelten) als auch fiir eine Art des
Verstehens-Ursprungs (ist doch das Welten als vom Ur-etwas her z.B.
dsthetisch oder religiés sich ausdriickend, darin genuine Welten
ausbildend, und darin wiederum erlebend verstehbar und im Verstehen
erlebt). Das Ur-etwas ist so das Begriindungswoher des Werdens von
Welten, des Weltens iiberhaupt, und des gleichzeitig erlebenden
Verstehens bzw. verstehenden Erlebens. Die hermeneutische Intuition ist
damit nicht nur der Brennpunkt, in dem (zumindest hier noch) Bergsons
Intuition als Erfassung des Werdens von etwas im Ausgang von seinem
Ursprung der ‘Lebensschwungkraft’, Husserls Prinzip aller Prinzipien,
Lasks Hingabeerleben und Diltheys erlebendes Verstehen zusammen-
kommen. Sie ‘sitzt’ quasi im Ausweltensgeschehen, ist in Anlehnung an
Fichte: dessen Auge und legt die Erlebnissphiaren vom Ursprung her
riick- wie vorgreifend aus. Was auch immer mit der dem Leben duf3er-
lichen, kulturphilosophisch-teleologischen Fundierung der Habilitation
nach derselben preisgegeben wird, die Bemiithung um Fundierung ldf3t
Heidegger als solche nicht fallen, nur verlegt er sie ins faktische Leben,
ohne damit schon Leben und Urspriinglichkeit gleichzusetzen.

III. Die Spontaneitit des lebendigen Selbst als Ursprung allen Existenz-
und Wirklichkeitssinns in Heideggers ‘Phdnomenologie-Vorlesung’ von
1919/20

Eine Konkretisierung des frilhen Ansatzes und zugleich eine weitere
Bestdtigung der hier vorgelegten These gibt die Vorlesung der

%% M. J. Brach, 1996, 147.

195

https://dol.org/10.5771/9783495893644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundprobleme der Phinomenologie von 1919/20. Von Heideggers in
Sein und Zeit gegebenen Hinweis her, seit 1919/20 ,,die Umweltanalyse
und iiberhaupt die ‘Hermeneutik der Faktizitit’* behandelt zu haben®,
wird die Bedeutung der frithen Phdnomenologie-Vorlesung im
allgemeinen betont®. Die Herausstellung dieses Kontinuititsstrangs ist
richtig. Gleichwohl verdeckt sie auch das, woraufthin bzw. wovonher
Umwelt- und Faktizititshermeneutik in der Tat kontinuierlich
vorgenommen werden. Die Kontinuitdt ist deshalb tiefer anzusetzen.
Denn auf Heideggers Hauptanliegen projiziert geht es ihm in dieser wie
in den anderen frithen Vorlesungen primir weder um Umwelt- noch
Faktizitdtsanalyse als solche, nicht um das faktische Leben in seiner
Faktizitit, sondern um seinen Ursprung. Uberdeutlich ist das an der
Grundunterscheidung des ,,Lebens an sich“®> vom ,,Leben an und fiir
sich“®®. Zwar soll zunichst das ,,Leben an sich* als ,,faktisches Leben‘
(z. B. GA 58, 62 f) - wiederum diesseits sowohl einer klassisch
transzendentalen Konstituierung als auch wissenschaftlicher Objekti-
vierung des Lebens - in seinen alltdglichen Vollziigen auf seine
,allgemeinste Typik* (vgl. 30) hin durchmustert werden. Eigentliches
Ziel der Phianomenologie als ,,Ursprungswissenschaft“ jedoch ist die
Erfassung des ,,Lebens an und fiir sich* (1). Und realisiert werden soll
dieses Projekt eben kraft der Freilegung eines Ursprungsgebietes bzw.
Ursprungs selbst (2 f.). ,,Das faktische Leben selbst und die unendliche
Fiille der in ihm gelebten Welten soll nicht erforscht werden, sondern das
Leben als entspringend, als aus einem Ursprung hervorgehend* (81).
Entsprechend heiflt Heidegger hier zu verstehen, seinen Ursprungs-
vorgriff auszulegen, der sich durch die ganze Vorlesung zieht**.

Hierbei gehort es zu Heideggers zentraler Leitvorstellung, die allen
seinen Analysen des faktischen Lebens zugrundeliegt, Leben als Leben
des Geistes anzusetzen®. Sein Signum ist nicht die Irrationalitit. Es ist
kein blindes, unverstindliches Chaos, das dionysisch alles verschlingt,
ebensowenig ein ,,dumpfes Kraftprinzip“, sondern ,,es ist, was es ist, nur
als konkrete sinnhafte Gestalt* (148). Obwohl Heidegger dem Begriff
der Gestalt oder auch Ausdrucksgestalt zu wenig nachgeht, ist er zentral.
Denn das Leben (des Geistes) gibt sich nicht anders denn gestalthaft und

8 SZ,72, Anm. 1.

! Soz. B. Stolzenberg, 1995, 280; Imdahl, 1997, Kap. V, insbes. 108 ff.

€ GAS8,z.B.27,29f,35ff, 38 f, 41 ff, 46, 63 f., 79, 169.

8 GAS8,z.B.1f,63, 114,119, 122, 137, 140, 181, 227, 236.

¢ GAS58,1f,22, 26f, 81,86 (dazu 173, 179), 139, 145, 148, 154 ff., 160 f., 167 ff,
173 ff,, 181, 184, 187, 197 ., 203, 228 £, 230 ff., 237, 240, 243 f., 246 f., 257, 260 f.

8 vgl. 1 ff, 139, 145 ff, 155, 160, 168, 236. - Auffallend ist freilich Heideggers
Zuriickhaltung hinsichtlich dieser sich vom Idealismus herschreibenden Terminologie.

196

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

also geht die ,,Phénomenologie auf konkrete Ausdrucksgestalten des
Geistes* (147), um ,,in“ ihnen zu einem Ursprungsverstehen zu kommen
(148, Hervorhebung R. E.).

Dariiber hinaus 148t sich der Verwendung des Gestaltbegriffs bei
Heidegger entnehmen, dafl konkret-sinnhafte Gestalten sich fiir ihn
primdr aus Situationen ergeben, inbesondere der lebensweltlich
eingelassenen Selbstwelt, in denen und in der das Leben immer konkret
ist (233). Die je ‘konkrete, sinnhafte Gestalt’ des Lebens, wie sie sich aus
den Situationen lebensweltlich vernetzter Selbstwelt herausbilden sollen,
sind genauer besehen ,Ausdrucksgestalten von Tendenzen von
konkreten Lebenssituationen®, die erlebt werden und darin die und die
Ausdrucksgestalt annehmen (ebd.). Entsprechend ist eine darauf
bezogene ,Wissenschaft von Erlebnissen die origindr gebende
Anschauung des Erlebniszusammenhangs, der Situationen, aus denen
Erlebnisse entspringen* (ebd.).

Mit Blick auf die angezielte Ursprungswissenschaft heifit dies, dafl
das Leben an und fiir sich nur zu erfassen ist 1) iiber die Gestalten, wie
sie sich aufgrund bestimmter Motive und Tendenzen in konkreten
Lebenssituationen ausdriicken und das 2) nur, sofern dieser ganze
Zusammenhang origindr gegeben ist. Damit ist aber 3) zur
urspriinglichen Lebenserfassung explizit das Verstehen der Selbstwelt in
threm Situationscharakter verlangt, eben weil die Zusammenhangs-
bildung und Ausdrucksgestaltung meiner Praxis mit ihren Tendenzen,
Interessen und Zwecken je iber und durch meine Situation (als
selbstweltlicher Situation) geschehen, das Leben, mein Leben also im
situativen Erleben den Ausdruck seiner selbst gestaltet. Das wiederum
erfordert 4) eine nicht-objektivierende Erfassungsweise. Denn das
Verstehen von Selbstwelt und Situation bzw. situativer Selbstweltlichkeit
miiflte scheitern, wiirden sie nach Maligabe klassischer Wissenschaft
verobjektiviert. Es wiirde so nidmlich der die je selbstweltliche Situation
bestimmende Lebenszug mit allem, was dazugehért (wie z. B. der
Weltlichkeit und Geschichtlichkeit), stillgestellt. SchlieBlich scheint
durch Heideggers Erorterungen 5) die Bedingung durch, daB das Gesagte
schlieBlich nur in der Applikation auf und Fiithrung in eigene Situationen
realisierbar ist.

Dieses Bedingungsgefiige - die Ausdrucksgestalten, der jeweilige
Lebenszusammenhang, die Situativitit der Selbstwelt und diese selbst
auf nichtobjektivierende Weise bei gleichzeitiger Fiihrung in eigene
Situationen urspriinglich zu verstehen und das noch je in ihrer
wechselseitigen Abhingigkeit voneinander - bildet m.E. die Folie der
gesamten Vorlesung als Zugang zum Ursprung und dem Leben an und

197

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir sich. Mit dem Zusammenhang vor Augen, der das Bedingungsgefiige
ausmacht, beschreibt Heidegger im ersten Teil der Vorlesung erste
Ausdruckscharaktere des faktischen Lebens, weist auf seinen
,Phinomen“charakter wie auf den alles Erlebten hin®® und versucht
nachzuweisen, daf} unser alltiglich-lebensweltliches Leben in seinen sich
wechselseitig durchdringenden Formen der Um-, Mit- und Selbstwelt
eine ,,Zuspitzung auf die Selbstwelt“ in sich tragt (60), weil das Wie des
Sichzeigens irgendeines Ausdrucks stets von unserer selbstweltlichen
Situation abhangt (62 f.). Also mufl nach der Grunderfahrung der Selbst-
welt gefragt werden, die aber dem zweiten Teil der Vorlesung zufolge
niemals von einer an der Idee der Dinglichkeit ausgerichteten (Objekt-)
Wissenschaft gewonnen werden kann. DaBl dies vielmehr iiber eine
nichtobjektivierende phidnomenologische Freilegung der Urstruktur von
Situativitdt und Selbstweltlichkeit zu geschehen hat, zeigt der dritte Vor-
lesungsteil, in dem zugleich die Ursprungsidee konkretisiert werden soll.

Unsere Beweisabsicht verlangt eine Konzentration auf die
SchluBpassagen des dritten Teils. Ihre Bedeutung 1aft sich allerdings nur
dann ermessen, wenn man die den gesamten Argumentations-
zusammenhang iiberspannende ‘methodologische Idee’, wie ich es
nennen mochte, der Vorlesung verstanden hat. Sie stellt meiner Lesart
nach gewissermaflen eine lebensphdanomenologische Weiterfilhrung des
Epoché-Ansatzes Husserls dar. Die Grundidee der husserlschen Epoché
ist bekanntlich die ,Einklammerung, ,,Ausschaltung* der Daseins-
urteile, der ,,Generalthesis der natiirlichen Einstellung“, um so im
reflexionserzeugten Bruch mit dieser Einstellung nicht mehr auf das Was
ihrer Gegenstinde ausgerichtet zu sein, sondern um diese Gegenstinde
im Ausgang von den Grundstrukturen des absoluten BewuBltsein im Wie
ihrer Gegebenheitsweisen zu thematisieren. Heideggers Ausgang vom
faktischen Leben erlaubt nicht mehr die methodische Disponibilitit der
Epoché, wie sie Husserl voraussetzt, wenn er behauptet, sie gehore wie

% D. h. daB es in seinen Ausformungen von Um-, Mit- und Selbstwelt je schon Sinn-,
Verweisungszusammenhinge und - horizonte bis hin zum Welthorizont ausgebildet
hat, innerhalb welcher Zusammenhénge tberhaupt alles ,,Erlebte [...] irgendwie |[...]
begegnet“, etwas als etwas sich zeigt, ,.erscheint, Phdnomen ist (50; vgl. 41 ff.). Als
etwas wird etwas nicht nur in sprachlicher Hinsicht genommen, sondern auch
vorpradikativ, vorreflexiv in unserem Verhalten und Erleben. Das als etwas Gemeinte
ist der im Verhalten, Erleben, Sprechen verstandene Sinn. Es ist das, worauthin wir im
Leben intentional (aus)gerichtet sind bzw. diese Intentionalitit in bestimmter Weise
schon so orientiert, daB diese zugleich erfiillt ist (31). - DaB sich alles im Leben
wirgendwie ausdriickt*, trifft auch fiir die Tendenzen zu, in denen es sich in besonderer
Weise ausformt bzw. ausgeformt wird, wie z.B. in dem ,,Ausdruckszusammenhang™
der Wissenschaft. ,,Objektive und subjektive Wissenschaften sind echte Gestalten des
Lebens* (149).

198

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Descartes’ Zweifelsversuch ,,ganz in das Reich unserer vollkommenen
Freiheit®’. Andererseits muB aber auch bei Heidegger das natiirlich-
faktische Leben in seiner ,intentionalen Struktur“, in seiner
,Grundgerichtetheit jeweils und immer in eine Welt [..] auf
Transzendentes (GA 58, 31), in seiner Selbstgeniigsamkeit und
Selbstverstandlichkeit eine Entselbstverstindlichung, Distanzierung,
‘Umstellung’, einen ‘Blickwechsel’ erfahren (z. B. 29, 36 ff.), um so die
Auslegung seiner selbst um seiner selbst willen aus sich selbst heraus,
mithin die Ursprungswissenschaft zu motivieren (z. B. 86). In gewisser
Weise ist im Leben selbst schon dieser Zug angelegt, ,,daf3 sowohl die
Lebensgehalte nichttheoretischen Lebens wie die Wasgehalte der
Sachbetrachtung immer in gewisser Weise in einem ‘Wie’ sich
darstellen* (85 f.), ganz einfach deshalb, weil es im faktischen Leben
eine fokale Ausrichtung, eine ,.Zugespitztheit“ auf die je situative
Selbstwelt gibt, die dementsprechend auch als ,Zentrum der
Lebensbeziige* angesetzt wird (87). Die ,Zugespitztheit ist kein
Wasgehalt, sondern ein Wiegehalt, in dem jeder noch so verschiedene
Wasgehalt stehen kann. Dieser Wiegehalt ist nicht eine Erfindung oder
theoretische Abstraktion, eine Erklarungsweise, sondern etwas, was als
‘Gehalt’ nichttheoretisch erfahrbar wird“ (85). Die Erfahr-, Erlebbarkeit
dieses Wiegehalts aber heifit, daf3 ich gerade iiber diese Erfahrungen den
Husserl bedingt analogen Ubergang von der Sach- und Was-Ausrichtung
auf ihr Wie vollziehen kann. Diese ‘Funktion’ iibernehmen bei
Heidegger bestimmte, schon hier im Zusammenhang mit der Kunst
erwihnte Lebensbegegnisse®®, durch die ich auf das Wiesein
selbstweltlichen Lebens als In-Situation-sein ,hin‘‘gewiesen werde, ja,
vor es selbst gebracht werde (ebd.)®. So ist der Ubergang vom Was zum

7 Ideen I, wiederholt z. B. in den §§ 31 ff.

88 Z. B. wird der Wechsel vom Was- zum Wiegehalt im Vollzug ,.erfahrbar [...] in der
lebendigen Begegnung mit bedeutenden Menschen: Kiinstlern, Forschern, Heiligen*.
Was hier geschieht, kann im Grunde schon von jedem Menschen ,,in der erfahrbaren
Lebenswelt* ausgehen oder von dem ,,in der Geschichte* und schlieBlich auch von
dem ,in der literarischen kiinstlerischen Darstellung (Shakespeares Dramen,
Dostojewski)* (85). Entscheidend ist jeweils, daB von dem in der Begegnung
erfahrenen ,,Selbstleben* des Anderen ,die Welt eine ganz neue Charakterisierung
erfahrt*, daB die in der Begegnung erfahrene ,,Betontheit und Zugespitztheit auf die
Selbstwelt nicht von bestimmten Lebenswelten und ihrem Sachgehalt als solchem her
bestimmt* ist, vielmehr betrifft es ,,verschiedene Lebenswelten gleichermaflen, ist
winnerhalb* ihrer ,antreffbar* - eben im Hinblick auf den Vollzugsmodus selbst-
weltlichen Lebens (175; Hervorhebung R. E.).

Gegen unsere Interpretation selbst konnte eingewandt werden, daB von der etwa iiber
kiinstlerische Darstellungen vermittelten Zuriickgeworfenheit auf das eigene Wie
selbstweltlichen Daseins als spezifischem In-Situation-sein in der Passage, die die
Erfahrbarkeit jenes Ubergangs zum Wie behauptet, nicht direkt die Rede ist. Das ist

69

199

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie in der Tat eine im Leben angelegte und von der Philosophie
methodisch verlangerte ,,absolute” Distanzierung (29), insofern sie eine
radikale - ‘reinigende’ - Abstandnahme von allem Sachlichen,
Inhaltlichen, Ontischen ist. Es ist eine lebenshermeneutische Katharsis
als Epoché, die, indem sie aus dem faktischen Leben herausfiihrt, in das
Wie selbstweltlichen In-Situation-seins hineinfiihrt und es ansatzweise
schon in seiner ontologischen Strukturiertheit sehen 148t™. Die skizzierte
Grunderfahrung der Selbstwelt will Heidegger nun phinomenologisch
freilegen, aber nicht im Sinne einfachen Nachvollzugs, sondem in eins
mit der Destruktion verstellender Objektivierungen derart, da3 man der
,»Grunderfahrung [...] selbst im Vollzug und Vollzogensein habhaft
(wird)* (95) und so die ,,Grundhaltung der Phinomenologie* selbst
gewinnt (136 ff., 233 f.). Die lebenstranszendentale Idee ist, daf3 aus
dem Wie situativ-selbstweltlicher Lebendigkeit das Leben an und fiir sich
verstanden werden soll.

Zu diesem Zweck setzt Heidegger in den SchluBpassagen nun am
,,Phinomen des Sich-Selbst-Habens* an, das iiber die Ausschaltung all
dessen, was ‘Haben’ und ‘Selbst’ prinzipiell nicht sind, geklart werden
soll. Grundsitzlich ist das Haben meiner selbst als dem ,,Vertrautsein des
Lebens mit der Welt, in der ich selbst lebe*, als ,,Art und Weise, wie sich
das Ich dabei seiner selbst bewuBit wird“ (257), kein Haben aufgrund
methodischer, sprich reflexiver Einstellung, die das Ich als Ich aus der
Faktizitiat heraushdbe, es dadurch objektivierte, als faktisches jedoch
verfehlte. Vielmehr ist das nichtreflexive und doch immanent
selbstbeziigliche ,Michselbsthaben* fiir Heidegger ,der lebendige
ProzeS des Gewinnens und Verlierens des Vertrautseins mit dem
konkreten Leben selbst“ - und das gerade aufgrund des Lebenszuges
selbst, von meinen Erfahrungen herkommend mich wieder vorzuneigen
»in bestimmter Situationsweise in Tendenz-Horizonte*. Der, mein
Lebenszusammenhang herkiinftigen Vorneigens als einer in diesem
Sinne verstindlicher ist es, ,,darin ich mein Selbst habe*, ,,worin lebend
ich mir verstandlich bin, mag das Erfahrene selbst meiner Existenz die
schwersten Ratsel vorlegen* (165 f.).

richtig. Trotzdem ist unsere Interpretation systematisch gesehen berechtigt und 146t
sich durch einen einfachen Hinweis belegen. Denn - das zeigt der Riickgriff - so wie es
der Situationscharakter der Selbstwelt gewesen ist, durch den alles Lebensweltliche
spezifisch als etwas erscheint (62 f.), ist die Erfahrung des Wie selbstweltlichen Seins
(84 ff.) notwendigerweise zugleich die Erfahrung des In-Situation-seins, selbst wenn
Heidegger das in letzterem Zusammenhang nicht expliziert.

Heidegger nimmt die Unterscheidung ‘ontisch-ontologisch’ an dieser Stelle freilich
noch nicht vor, obwohl sie der Sache nach hier bereits angelegt ist.

70

200

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit ist aber noch nicht die Frage beantwortet, ,,als* was das Selbst
als Selbst in dem Michselbsthaben eigentlich verstanden werden muf’".
Heideggers Antwort ist der Tendenz nach klar, aber nicht unproble-
matisch. Pointiert besteht die Tendenz darin, das Selbst und seine
Situation zusammenlaufen und nichts als diese Situativitdt sein zu lassen,
so daf3 Heideggers Ursprung des Lebens an und fiir sich das Wie des
Selbst in Situation ist bzw. von ihm aufgeht. ,Die Ausdrucksgestalt des
Selbst ist seine Situation. Ich habe mich selbst, heilit: die lebendige
Situation wird verstandlich* (166). Eben daraus ergibt sich aber auch das
Problem, insofern mit der Transzendentalisierung des faktischen, in
Was-Beziigen sich haltenden Lebens zum Wie situativen Selbsts die
Situation ebenfalls aller Was-Beziige ‘beraubt’” und so selbst
transzendentalisiert wird. ,Situation ist eben der eigentiimliche
Charakter, in dem ich mich selbst habe, nicht den Inhalt des Erlebten*.
Aber wie geht das zusammen, da ich mich einerseits habe, mir
verstindlich bin aus dem faktischen Lebenszusammenhang, dessen
Verstindlichkeit doch sicher auf der inhaltlichen Verbindung
herkiinftigen Vorneigens in neue Tendenz-Horizonte, mithin auf dem
Zusammenhang meiner Praxis selbst beruht, andererseits ich mich aber
gerade dann situativ haben soll, wenn die Inhalte des Erlebens, das
worum es mir gegenstands-, was-, sach-, projektbezogen immer geht -
wie Heidegger sonst ja selbst vom faktischen Leben sagt -, nicht
hereinspielen? Diese schon von Heideggers eigenem Ansatz systema-
tische Schwierigkeit potenziert sich vor der Folie einer die Leiblichkeit
des Lebens einbeziehenden Systematik, etwa im Sinne Merleau-Pontys.
Ist denn iiberhaupt eine Situation vorstellbar, in der alle doch immer
leibvermittelten Beziige - die Inhalte des Erlebens - wirklich
ausklammerbar sind? Bin ich leiblich, dann bin ich in der Welt. Bin ich
in der Welt, bilden diese leiblich-weltlichen Beziige meine Situation.
Mich ganz zu haben, in einer Situation, die zugleich eine der Welt sein
soll, aber dennoch situativ, weltlich in keiner Weise darauf bezogen zu
sein - wird damit nicht der alte, sich von Descartes’ weltlosem Ego
herschreibende transzendentalphilosophische Gedanke eines leiblosen
BewuBitseins in neuer Gestalt wiederholt? Zeigen sich hier nicht
Ahnlichkeiten zum alten Traum letzter Evidenz, nimlich neu der Traum

T 166. Beachte jedoch: ,,In faktischer Erfahrung frage ich nicht, was das Selbst ist; ich
habe es in der Weise des Lebens im Verstindlichen. Was wir mit unserer Frage
suchen, ist das ‘Als’, in welchem unabgehoben das Michselbsthaben mein Selbst hat.
Welches ist die Ausdrucksgestalt des Selbst im Michselbsthaben selbst?*

™ 260 (Hervorhebung R. E.).

201

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer Klarheit, eines vollen Michselbsthabens - der durch keinen leiblich-
weltlichen Inhalt des Erlebten getriibt ist?

Uber die Destruktion aller Objektivierungen, aller Inhalte und Was-
Beziige hat Heidegger nun nicht nur die reine Faktizitit als das Wie
situativ-selbstweltlichen Vollzugs, sondern zugleich damit die
Hauptbedingung des eigenen Tuns als lebendigen Vollzugs heraus-
geschilt, zudem noch die Mitphdnomenologen (die Horer einst, die
Leser heute) zum ,reinen Verstehen vor und in die Situation gefiihrt,
nur noch das Wie selbstweltlicher Situativitét faktischen Lebens zu sehen
(257). In gewisser Weise sind hier die Ursprungsdimension strukturell
konstruiert, die Faktizitdt ,,in die reine Sphidre des Lebens* gehoben
(261). Da diese Faktizitit als (im Durchgang durch die Katharsis von
allen objektivierenden Verstellungen) gereinigt-reine aber nichts anderes
ist als das Wie von Situativitdt des Selbst im Leben, mufl, wenn dem Wie
je situativ-selbstweltlichen Lebens eine Grundstruktur zu eigen ist, genau
das die Grundstruktur sein, um das Leben an und fiir sich zu verstehen.
Aufgrund m.E. dieses Gedankens kommt Heidegger zu einer
wUrgliederung*, |, Urstruktur der Situation*, die nach Bezugs-, Gehalts-
und Vollzugssinn als ,,Sinnelementen** oder ,.Sinnfiihrungen [...] des
Lebensstromes selbst zunichst rein strukturell differenziert wird, um
sodann ,,zurtickgeworfen (zu) werden in das lebendige Leben selbst.
Diese Sinneselemente erlauben damit einen Zugang zu dem Leben-an-
und-fiir-sich*™,

Spricht im Hinblick auf dieses Vorhaben alles fiir eine ,,Gleich-
urspriinglichkeit” jener die Situation ausmachenden Sinnfithrungen, so
148t ein ndheres Hinsehen doch erkennen, wie Heidegger selbst in die
Urstruktur der Situation nochmals ein Gefille, eine Differenzierung nach
Ferne und Nihe zum Ursprung integriert, die ganz vom Gedanken des
reinen Wie selbstweltlichen Lebens durchherrscht ist. Bereits die
Differenzierung der Sinnfilhrungen driickt formal nichts als das Wie
situativ-selbstweltlichen Lebens nach Bezugs-, Gehalts- und Vollzugs-
sinn aus. Der Bezugssinn des Lebens steht formal fiir den ,,Bezug von
Motiv zur Tendenz*, also fiir das, wie ich in allem natiirlichen Lebenszug
immer dieser Ausrichtung unterliege, der Gehaltssinn steht formal fiir die
natiirliche Ausrichtung der Tendenz an einem weltlichen Was, weil die
Tendenz per definitionem zu und auf etwas hintendiert, was inhaltlicher
Art ist, was sich zur ,,/dee ausformen und so den Horizont einer
~Lebenswelt‘ eroffnen und ,umspannen“ kann (260 f.). So sehr
Bezugssinn und Gehaltssinn ,,in jeder Lebenswelt und Situations-
ganzheit“ deren Struktur untrennbar ausmachen, so sehr besteht doch

™ 261 f. Entsprechend 161. Zur ,,Urgliederung*, ,,Urstruktur* der Situation s. 166, 261.

202

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,methodisch ausdriicklich [ein] Vorrang des Bezugs vor [dem] Gehalt",
weil von ihm her iiberhaupt so etwas wie ,,Sinnzusammenhang* gedacht
werden kann™. Nun ist aber das Wie des Bezugssinnes keine duBerliche
Verbindung zwischen zwei Gegenstandsobjekten, sondern immer schon
das Wie des Vollzugs des Selbst in seinen lebensintentionalen Beziigen™,
selbst wenn dieses so dabei ist, dal es selbstvergessen, da
weltbenommen ,,lebt, ohne sich selbst zu haben*. Sich selbst nicht zu
haben, heifit nicht, im ‘Bezug zu ...’ gar nicht dabei zu sein. Vielmehr
dominiert hier der Bezugssinn der situativen Urstruktur bei gleichzeitiger
Verdringung - nicht Aufhebung (!) - des Vollzugssinnes”. Deshalb muf}
aber - erst recht um der Durchfiihrbarkeit des eigenen Projektes einer
Ursprungswissenschaft willen - die Urstruktur der Situation die
Moglichkeit des ,Riickganges in verschiedenen Stufen zur immer
gesteigerten Konzentration des Vollzugs (des Bezugssinnes) bis
schlieBlich zur vollen Spontaneitdt des Selbst” in sich bergen. Zweifellos
kommt es Heidegger auf diese ,,Spontaneitit des Selbst* an. Ihr
»entspringt“ der Vollzugssinn. Sie ist ,,Domination des Vollzugssinnes*.
Wenn sie so herrscht, ,,so gesteigert lebendig ist, ist urspriingliches
Leben existent®, so existent, daf3 ,,die Situation damit eine Modifikation
ihres Gehaltssinnes [erfahrt]: es kommt zu einer schopferischen
Gestaltung der Lebenswelt.“ Und weil dem so ist, stellt ,,die Spontaneitéit
des lebendigen Selbst“ das ,letzte Phinomen“ dar, ,aus der der
Grundsinn von ‘Existenz’ geschopft werden kann [..] der Sinn der
Wirklichkeit in allen Schichten des Lebens verstindlich [wird].* Kurz
gesagt ist Heideggers friihe These: Die , urspriingliche Bedeutung“ des
,,Sinns von ‘Existenz’* ist ihre Spontaneitdt! Eben deshalb ist sie fir
,Jedes Sinngeflige des theoretischen Verhaltens* der ,,letzte Ursprung*
(260 £.).

Diese These von der Spontaneitit des lebendigen Selbst als letztem
Ursprung wird aber ihre oben angedeutete Ambivalenz nicht los, vertieft
sie vielmehr noch. Zum einen trdgt sie in die ,,Urstruktur der Situation
als Wie situativer Existenz ein hierarchisches Gefille hinein, so daB} es
gewissermaflen einen Ursprung im gleichwohl urspriinglichen Zusam-
menhang von Bezug, Gehalt und Vollzug geben soll. Selbst hier im
urspriinglichen Zusammenhang wird der Gedanke eines reinen Wie von
Leben nochmals radikalisiert. Wahrend im Bezugs- und Gehaltssinn
noch der Widerschein von Was-Beziigen steckt, stellt die

™ 161, Anm. 21 (Hervorhebung R. E.).
S 260: ,,Der Bezugssinn [...] ist selbst schon Sinn eines Vollzugs, eines Dabeiseins des
Selbst.*

260 f.: ,,Der Vollzugssinn ist verdringt, die Situation verlauft im Bezugssinn* (261).

203

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstspontaneitit die Freiheit von allen Was-Beziigen dar. Aber nicht
nur das. Sie hebt diese Beziige in ihren iiberkommenen lebensweltlichen
Zusammenhingen auf, indem sie das Wie des Bezuges in seinen Was-
Tendenzen modifiziert und den Lebensweltzusammenhang von sich her
neu formt, gestaltet. Problematisch wird das zum zweiten, wo Heidegger
die Urstrukturhinsichten als ,,variable Mannigfaltigkeit“ ins Leben
zuriicknehmen will, um es jetzt als Leben an und fiir sich zu verstehen.
Nunmehr soll ,der Ursprung* iiber den ,,Ausdruckszusammenhang
zwischen dem faktischen Erfahren in der Umwelt, der Spontaneitdt der
Selbstwelt und der gegenwartigen Geschichte einmal mehr gewonnen
werden bzw. ,,ausgedriickt sein durch diesen letzten Ausdruckszusam-
menhang selbst“ (262). Emeut erhebt sich die Frage, ob das
zusammengehen kann. Einerseits steht der Ausdruckszusammenhang als
ganzer fiir die Ursprungsdimension (und das ist nicht ohne historisch-
konkrete Was-Beziige, Auspragungen der Lebensformen usw. denkbar),
andererseits gilt eben die iiberdeutlich ausgesprochene These der
Spontaneitdt des lebendigen Selbst als letztem Ursprung (unabhingig
von allen inhaltlich, historisch-kulturellen Vorgaben).

Heidegger braucht die Spontaneitdt, diese lebenstranszendentale
Freiheit als ausgezeichnete Form lebendigen Vollzugs zur Durchfiihrung
seines Projekts. Sie ist die entscheidende Vermittlungsstelle, der
phanomenologische Vollzug aus entsprechender Grundhaltung, destruk-
tiv freigeschdlt und freigehalten, darin sich selbst bestitigend und
steigernd. Sie ist es, deretwegen das Phanomen des Sichselbsthabens
zum ,,vollen Phinomen des Selbstweltlebens* gesteigert werden mufl
und auf die bezogen Heidegger im Kontext moglicher ,,Ausdrucks-
stufen des situativen Selbst von ,,Selbstwerden* als ,,Intransititen der
Verselbstung' spricht (161, 166; vgl. 260 f.). Kraft dieser Leistung ist sie
weiterhin unhintergehbare Letztbedingung, um ,,durch Ursprungs-
verstehen, Interpretation und ‘Konstruktion’ die Urgeschichte des
Lebens selbst (zu gewinnen), nicht in einer linearen Abfolge von
Stadien, sondern in einer stindig neu vom Ursprung vorbrechenden
Produktion*, die also damit ,keine allgemeingiiltigen Gesetze, sondern
geoffenbarte Sinnbeziige herausgestaltet, ,,die als reine Ausdrucks-
gestalten des Lebens es selbst geben (148). Die ‘Produktion’ entspricht
fiir Heideggers Vorstellung der Stufen phanomenologischen Verstehens
explizit der letzten, der ,,Gestaltgebung* (255). Beide laufen zusammen
mit dem Moment der Neugestaltung iiberkommener, in festen
Bezugsbahnen sich haltender Lebenswelten. Denn die Spontaneitit
ermoglicht - nach der ,,Zuriicknahme der Ausformung [sc. der Urstruktur
selbstweltlicher Situativitit] in das Leben* - allererst die Produktion

204

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,.genealogisch urgeschichtlicher Ausdruckszusammenhinge®, die ,,abso-
lute Geschichte des Lebens an und fiir sich“, die ,,Urgeschichte des
Lebens selbst* (161, 63, 148). Und schlieBlich ist erst hier Heideggers
Forderung erfiillt, der ,,genuinen Grunderfahrung der Selbstwelt im
Vollzug (und d. h. in eigener Spontaneitat) selbst habhaft zu werden
(95).

Die Konzeption verdeutlicht nicht nur, daB Heidegger mit der
Herausarbeitung der Urstrukturiertheit des Wie selbstweltlicher Situa-
tivitdt und ihrer ‘Zuriicknahme’ in das faktische Leben an sich, um es
archdologisch fiir sich zum Verstindnis zu bringen, die traditionellen
Arché-Vorstellungen nach MaBgabe ,,einer letzten leeren Allgemeinheit*
als ,,Satz, Axiom", als ein ,,allgemeines Prinzip“, als eine , Kraftquelle*
oder dergleichen (26, 147 f.) verabschiedet hat. Deutlich ist ebenso, dafl
die Ebene des faktischen Lebens von der lebensausgénglichen Initiierung
des Blickwechsels vom Was zum Wie iber die erlebbare Grund-
erfahrung der Selbstwelt bis hin zu jener Produktion ‘genealogisch
urgeschichtlicher Ausdruckszusammenhinge’ nicht verlassen, nicht
reflexiv vergegenstandlicht und stillgestellt, sondern aus der Situation
heraus ,,ausdrucksbegrifflich, ,,diahermeneutisch* ausgelegt werden soll
(263). Uberdeutlich liegt schlieBlich der letzturspriingliche Quellpunkt
aller Sinnhaftigkeit in der ,Spontaneitit des lebendigen Selbst”, in
welcher es sich ganz hat und seiner ganz méchtig ist, was ebenso situativ
sein wie ohne Erlebensinhalt soll geschehen kénnen (260).

Damit liegt jedoch auch die Grundspannung im friihen heidegger-
schen Ansatz zu Tage. Gehen wir hier noch einmal auf die selbstweltlich
situative Urstrukturiertheit zuriick und fragen nach dem Verhiltnis von
Faktizitit und Existenzspontaneitit, so a3t sich jetzt die Bedeutung der
einseitigen Akzentuierung des Vollzugssinnes zu Ungunsten des Bezugs-
und Gehaltsinnes ermessen. Diese bilden zwar die Urstruktur der
Situation mit. Dennoch vernachlassigt sie Heidegger und ihre Relevanz
kann ‘gegen Null’ gehen, wenn es um meine reine Selbsthabe geht (vgl.
260 f.). Die Moglichkeit génzlicher Selbstméchtigkeit und also reiner
Selbstgewifheit in meiner Spontaneitit verlangt die Hintanstellung jener
Sinne oder, anders gesagt, die Selbstspontaneitit 146t den ,,Vollzugssinn*
»entspringen®, , steigert” ihn so, daf} er situativ dominiert. Einerseits soll
so jetzt erst ,urspriingliches Leben existent sein, der Gehaltssinn
dadurch modifiziert und eine ,,schopferische Gestaltung der Lebenswelt*
erreicht werden. Das bedeutet andererseits, dal gegeniiber der reinen
Aktivitdt spontaneititsgetragenen Vollzugssinnes der Bezugs-Gehalts-
sinn-Zusammenhang fiir sekunddr und reiner Passivitit unterliegend
erklart wird. Das besagt jedoch wiederum, es ist gar nicht die

205

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbstweltliche Situation eigentlicher Ursprung! Oder kann etwas
Situation genannt werden, was aus den Zusammenhéngen, durch die es
eben die einmalige Situation wird, gelost wird? Thr Herkommen, ihre
Motiv-Tendenz-Zusammenhénge, ihre Peristasen, damit die ihr
moglicherweise eingefligten Anderen und gegebenen zwischen-
menschlichen Beziehungen - ist das alles irrelevant fiir meine
Spontaneitdt, meinen Vollzug, fiir die Neugestaltung der Situation?
Nehmen wir entsprechend die Perspektive des Phinomenologen. Gesetzt,
mein Selbstvollzug wird durch meine Spontaneitit so spontaneitts-
durchsetzt, da3 er nichts als reine Spontaneitit - nichts als reine Freiheit
und Konstitutivkraft - ist, gesetzt, die interpretative (Re-)Konstruktion,
Produktion und Gestaltgebung genealogisch urgeschichtlicher Aus-
druckszusammenhédnge halt sich zundchst gehaltsbezogen im
Bezugssinn, um sodann schopferisch zu werden, welche Grund-
voraussetzung macht Heidegger dabei? Die, dafl unter AusschluB von
Wechselbeziigen allein vom Selbst her alle Beziiglichkeiten neu,
anfénglich, urspriinglich ‘setzbar’ sind! Warum aber sollten nicht der
jeweilige Bezug und damit verbundene Gehalt (und d. h. die dahinter
stehenden faktischen Lebensbeziige) von ihrer Seite selbst her meinen
Seinsvollzug in seinem Wie prinzipiell mitbestimmen, auf meine
Spontaneitdt ihrerseits Einflu nehmen, was freilich hiefle, daB meine
Spontaneitit nicht allein meine ist, in sie sich immer schon anderes mit
hineinartikuliert hat? Wiare dem so, dann gébe es von jenen Sinnen und
Beziigen eine Art Miturspriinglichkeit. Selbst wenn die Ausdrucks-
zusammenhénge sich jeweils auch iiber mein Erleben vollziehen, liegt
darin eine Rechtfertigung fiir die Reduktion des Zusammen von Selbst,
Welt und Mitwelt auf meine Spontaneitit (iber die Urstruktur der
Situation hinaus) als Letztursprung einer Ursprungswissenschaft des
Lebens an und fiir sich? Schon die lebensausgéngliche Initiierung ‘von
Seiten’ der Welt, ja mehr noch eben von den Mitmenschen - Heidegger
spricht explizit von ,,Begegnung mit [...]* (85), durch welche mir das
Wie situativ-selbstweltlichen Lebens auffillig wird - zeigt ihre
Miturspriinglichkeit fiir das Wie meines Vollzuges und also auch all
meiner Konstitution, so dafl unter diesem Gesichtspunkt Faktisches und
Transzendentales untrennbar sind. Nicht anders als beim letzten grof3en
und iberzeugt forcierten transzendentalphilosophischen Letztbe-
griindungsprogramm - dem Husserls ndmlich - bestimmen auch beim
scheinbaren Antitranszendentalisten und frithen Lebensphidnomenologen
Heidegger das faktische Leben, Welt und Mitwelt die Gestalt- und
Sinnbildung eben dieses Lebens nicht eigentlich mit.

206

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So groB der Unterschied von Heidegger und Husserl anfanglich auch
immer zu sein scheint, die Nihe selbst in der Methode ist grofler, als im
allgemeinen angenommen wird. Zwar sucht Heidegger quasi der
husserlschen Epoché zu ‘entkommen’, indem er den Blickwechsel vom
Was zum Wie und seine Ursprungswissenschaft lebensausginglich
motiviert sein 1Bt - etwa durch Kunsterfahrungen, ,,Angst“, ,Lange-
weile”, ,,Verzweiflung* oder sogar durch einen ,,Jubel des Herzens* L
und indem er ferner anstelle des entschiedenen Nichtmitmachens,
anstelle geforderter Uninteressiertheit und Enthaltsamkeit in der Epoché
Husserls das ,,‘Mitmachen’ der personlichen Lebenserfahrung mit
grofiter Lebendigkeit und Innerlichkeit verlangt (254). Aber schon die
ausgingliche Umstellung als solche vom Was zum Wie selbstweltlichen
In-Situation-sein sollte hellhorig werden lassen. Noch nachdenklicher
aber stimmt das, was sich hinter dem von Heidegger angemahnten
groftmoglich lebendigen und innerlichen Mitmachen verbirgt. Denn
dieses ist beim Phinomenverstehen engstens verschmolzen mit der
kritischen Destruktion der Objektivierungen, die immer bereit sind, sich
den Phianomenen anzusetzen“ (ebd.). ,,Jmmer wieder* ,,féllt“ das Leben
seinen EntiduBerungen, Objektivierungen, Ausdrucksgestalten ,,zum
Opfer - ,statt sich selbst zu haben* (155, Hervorhebung, R. E.).
Umgekehrt gesehen bedarf es also umwillen der Selbsthabe des und also
auch meines Lebens des reduktiven Abbaus der Objektivierungen - die
weitere in der Transformation dennoch erkennbare Anverwandlung der
husserlschen Epoché. Nur so vermag ich in der ,,Steigerung des ‘Nicht’*
eine ,,Steigerung der Anschauung* zu erreichen bis hin zum ,,prinzipiell
Letzten [...] mit absoluter Anschauung* (110, 161, 198). Diese ist, sofern
ich ,in ihr selbst lebe“, die ,absolute Lebenssympathie” des
Kriegsnotsemesters (GA 56/57, 110) als Heideggers Fortfiihrung des
husserlschen ,Prinzips aller Prinzipien“ und Alternative zu den
entwurzelten, da entlebenden und das °‘Ich’ enthistorisierenden
Wissenschaften. Sie besagt das volle ,,Beim-Leben-selbst-sein*, durch
die es erst als ,,es selbst“ gegeben werden kann, der ersten Ausarbeitung
der Ursprungsphilosophie (GA 58, 163 — Hervorhebung R. E. -, 148).
»Weil“ deren phianomenologische Grundhaltung nun aber ,,in jedem
Moment Eingang in die Lebendigkeit des Lebens selbst verlangt®, bedarf
es des ,duflersten Radikalismus“ der Phanomenologie als stindige

™ Zu den Kunsterfahrungen s.0.; zur Angst: SZ § 40; zur Langeweile insbes. GA 29/30;
zur Verzweiflung die erste Bemerkung GA 59, 131 (wo durch fortwihrende
Destruktion und Diiudication die ,,Grunderfahrung® - ,sich im Vollzug selbst zu
haben* (187) - ausgel6st werden soll, mithin ,,Entscheidungssorge, ‘Verzweiflung™
(131).) Zum ,,Jubel des Herzens* nur eine kurze Bemerkung in EiM, 1.

207

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Repetition der Mainahme gegen jegliches objektivierende ,,Herausfallen
aus der Grundhaltung* (z. B. 145, 237). Das aber heift, Heidegger denkt
die phinomenologische Grundhaltung in ihrem dufSersten Radikalismus
inbegrifflich zugleich als Selbsthabe (des Lebens in seiner Spontaneitit
als fortwahrender Negierung, gleichsam als Dauer-Epoché) und Beim-
Leben-selbst-sein. Damit stehen wir m. E. vor dem systematischen
Grundproblem des friihen Heidegger. Es ergibt sich daraus, da3 absolute
Selbsthabe, die nur deshalb absolut sein kann, weil sie allein vom Selbst
her aufgefalSt wird, und radikales Beim-Leben-selbst-sein in Wahrheit
unvereinbar sind! Wohl mag die Steigerung der Lebendigkeit des
Lebens hin zu seiner hochsten Potenz situativer Spontaneitit als
Negativitit aus ‘urspriinglicher Historizitit’ méglich sein’. Nur findet
eine solche Existenz nicht wirklich Eingang ins faktische Leben, wie es
als faktisches leibt und lebt, sondern 16st sich aus ihm und hebt die
Lebensbindung auf, auf die Heidegger mit Dilthey Husserl gegeniiber so
groflen Wert legt. So werden die stark gemachten Tendenz-Motivations-
Zusammenhédnge aber nicht aufgenommen, vielmehr programmatisch
unterlaufen’. Demgegeniiber heifit beim Leben selbst zu sein, daB meine
scheinbar volle und génzlich in meine Macht gestellte Selbsthabe fort
und fort durchtrankt ist von jeder nie ganz von meiner Spontaneitit neu
konstellierbaren Situation, von ihren Peristasen, von Welt und Mitwelt,
deren ‘Urspriinglichkeit’ sich mit meiner ‘Urspriinglichkeit’ je schon
wechselseitig, ereignishaft (im Sinne des spiten Heidegger), chiasmisch

" Vgl. GA 60, 90. - Auf den engen Zusammenhang der destruktionsermdglichenden
Negativitit mit der Spontaneitit und urspriinglichen Historizitat der Existenz beim
frithen Heidegger bereits kann ich an dieser Stelle nicht ausfiihrlicher eingehen.

Das systematische Grundproblem ergibt sich damit aus Heideggers ,/dentitdts-
philosophie des Lebens*. So hat Gethmann, 1986/87, 44, Heideggers vollzugs-
definitorischen Bestimmungsversuch von Philosophie in seinen Aristoteles-
Interpretationen (GA 61, 13 ff.) auf den Punkt gebracht. Wahrend Gethmann auf die in
der Unmittelbarkeit auch dieser Philosophie liegende Gefahr ihrer Unvermittelbarkeit
hinweist (44) und die ,grundsitzliche Schwierigkeit* darin sieht, daB ein
Verschmelzen des Philosophierens ,,mit dem faktischen Lebensvollzug |...] seinen
intersubjektiven Geltungsanspruch* zu verlieren droht (45), méchte ich an dieser Stelle
das systematische Grundproblem des frithen Heidegger anders akzentuieren. In der Tat
war die Identitatsphilosophie vom Kriegsnotsemester an Heideggers Ziel und in der
Tat hat er im Zuge der Destruktion aller objektivierend-entlebenden Tendenzen eine
Unmittelbarkeit der  phanomenologischen  Grundhaltung als  ‘absoluter,
erlebensidentischer Lebenssympathie’ (vgl. GA 56/57, 110) zu gewinnen und ihre
‘Vermittlung’ in die ‘wahre Unmittelbarkeit’ wohl durch eine nicht objektbegrifflich-
referentiell, sondern durch eine ausdrucksbegrifflich arbeitende Diahermeneutik zu
konzipieren versucht. Uneingelost bleibt bei dieser Konzeption bloB8, daB in den
faktisch lebens-, um-, und mitweltlichen Beziigen eine allein selbstweltliche
Urspriinglichkeit nicht moglich ist bzw. das Erreichen dieser das Integrieren jener
ausschlieBt.

9

208

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verflochten hat*®, ohne daB darin eine existenzurspriingliche Selbst-
transparenz zu gewinnen wire (reine Selbsthabe), die zugleich universale
Lebenstransparenz wire (Lebenshabe als ungetriibtes Beim-Leben-
selbst-sein). Wenn der frilhe Heidegger aber in der ,,Spontaneitdt des
lebendigen Selbst den Letztursprung allen Wirklichkeitssinnes ansetzt;
wenn ,alle Wirklichkeit [...] ihren urspriinglichen Sinn durch die
Bekiimmerung des Selbst* erhalten soll (GA 59, 173); wenn als dessen
»entscheidende Grunderfahrung® die angesehen wird, ,,im [Destruktions-
JVollzug sich selbst zu haben* (187), wodurch zugleich der
»urspriingliche Sinn von ‘haben’ und ‘sein’ [...] gewonnen* wird (ebd.,
Hervorhebung R. E.); wenn es, wie Heidegger zu betonen nicht miide
wird, ,.entscheidend wird [...], da8 ich mich habe, die Grunderfahrung, in
der ich mir selbst als Selbst begegne* (so die Jaspers-Rezension, WM,
29); wenn also letztlich alle Begriindungslasten noch immer von Seiten
einer nur ansatzweise verwandelten Subjektivitit getragen werden, dann
mufl man sagen: Descartes’, Kants, die friihidealistische und Husserls
Zentrierung auf ein cogito bzw. transzendentales Bewuftsein hat der
frithe Heidegger bei aller Transformation zur Existenz und
entsprechender Abwendung vom Systemgedanken noch nicht wirklich
lebensdezentriert®'.  Zundichst tritt im nur allzu  berechtigten

8 Ich denke hier an Heideggers spiteren, nicht mehr eindeutig zwischen Sein und Dasein

trennbaren Ereignisbegriff sowie an den Begriff des Chiasmus beim spiten Merleau-
Ponty, SU, 172 ff.

8 Das bestitigt auch Heideggers Selbstkritik. Schon wihrend der frithen
Phdnomenologie-Vorlesung erkennt er in der Selbstweltzuspitzung eine ,,Einseitigkeit,
die zuriickgenommen werden muB*“ (GA 58, 228, vgl. 229). In wohl spiteren
Bemerkungen zur Umarbeitung der Vorlesung sieht er sogar seinen Ursprungsansatz
wie die ,Ursprungsidee als ,,prinzipiell verfehlt und notwendig unklar an, des
weiteren in der ,,Zuspitzung auf die Selbstwelt ,,zu sehr [einen] Nachklang einer
anfanglichen ichlich-transzendentalen Orientierung (197 f.). Prinzipiell wird ein
' Monismus’ der Existenz* abgelehnt, ,,weil Monismus etwas objekthaft Einstellungs-
maBiges besagt und man mit solcher Charakterisierung das Ganze von Grund aus nicht
versteht (199). - Doch scheint mir - abgesehen von der Beibehaltung der selbstwelt-
und existenzausgerichteten Terminologie, s. etwa GA 59, 82, 84, 89 - fraglich, ob
Heideggers Selbstkritik wirklich zu einer durchgreifenden Anderung seines
Philosophierens fiihrt, oder ob sich die frilhe Orientierung im Zuge einer
Ontologisierung nicht vielmehr zur Authentizitit der eigentlichen Existenz
radikalisiert (selbst wenn diese Fragestellung letztlich auf die Schematisierung des
Seinssinnes abhebt). Und es scheint in der Selbstkritik schon der Grund der
Radikalisierung angedeutet. Denn wenn Heidegger sowohl die ‘ichlich-transzendentale
Orientierung’ als auch die ‘objekthaft -einstellungsmiBige’ Ausrichtung eines
Existenzmonismus zusammen hinterschreiten mochte, ist die Frage, ob das
gleichzeitig moglich ist, oder ob nicht vielmehr der Versuch der Vermeidung aller
potentiell substantiell-objektmaBig konnotierten Ansdtze ihn ungewollt zur
nochmaligen Uberhéhung der idealistisch transzendentalen Perspektive fiihrt.

209

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Revisionsversuch der iiberkommenen Ich-Welt-Konstellation die
Spontaneitit des lebendigen Selbst als Vollzug gleichsam an die Stelle
des cogito, an die Stelle transzendental prinzipierender oder
konstituierender Subjektivitat als Ursprung von allem! Sogar die
Urstruktur der Situation des Selbst faktischen Lebens (von dem also, was
in ihrer Endlichkeit alle UnbedingtheitsanmafSung der ihr eingefiigten
‘Subjekte’ in Schranken weisen sollte) wird in die Spontaneitit der
Existenz (oder Varianten der Selbstaffektion) zuriickgenommen, in der
sie sich selbst ganz soll haben konnen, und steht so noch - konsequent
interpretiert und so paradox es klingen mag - in der neuzeitlichen
Tradition. Heidegger ist hier noch weit entfernt davon, die ,,Anmaffung
alles Unbedingten “ hinter sich gelassen zu haben®?!

1V. Fazit

Wir haben Heideggers frithen Einsatz beim Leben rekonstruiert. Das
Kriegsnotsemester ging von der fundamentalen Opposition entlebender
und enthistorisierender Wissenschaft und urspriinglichem Leben aus. Die
Schrittfolge zeigte sodann in der Auslegung des ‘vortheoretischen
Lebens-Etwas’ in der ‘hermeneutischen Intuition’ und unter Heran-
ziehung der Geltungstheorie Lasks Heideggers Begriindungsversuch aus
der Urspriinglichkeit des Lebens. Ursprung des Lebens an und fiir sich
bzw. allen Existenz- und Wirklichkeitssinnes, ja Paradigma eigentlicher
Wirklichkeit, war schliefilich die ‘Spontaneitit des lebendigen Selbst’.
Zugleich offenbarte sich hier eine tiefe Ambivalenz im frithen Ansatz
Heideggers. Prima facie geht es ihm in seinem Rekurs auf das faktische
Leben hin zum In-der-Welt-sein des Daseins um eine Revision der
klassischen Subjekt-Objekt-Sichtweise, um das ‘Welten’, ‘Sich-
ereignen’, um die Sinn- und Gestaltbildung, um die Selbststrukturierung
des Lebens aus ihm selbst heraus. Doch zugleich 1af3t er das Geschehen
nicht nur iliber das situativ-selbstweltliche Erleben als Inbegriff und
Kreuzungspunkt von Ausdruckszusammenhdngen vermittelt sein,
sondern die Selbstwelt als ‘Zentrum der Lebensbeziige’ wird ob ihrer

8 S0 spiter in seinem Ding-Aufsatz, VA, 179. - Uberhaupt muB der friihe
Urspriinglichkeitsansatz Heideggers auf seine weiteren Implikationen befragt werden.
Was bedeuten beispielsweise die Beibehaltung des Gedankens der Evidenz im Wandel
zur VollzugsgewiBheit, der Gedanke schlechthinniger Selbst- als universaler
Lebenstransparenz  sowie der damit zusammenhdngende Gedanke des
Selbststeigerungszirkels hin zum absoluten Vollzugsleben in der phanomenologischen
Grundhaltung (GA 56/57, 110)? Greift hier nicht die neuzeitliche Geschichte weit auf
Heidegger iiber?

210

https://dol.org/10.5771/6783485993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:48.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spontaneitdt in ihrer radikalen Selbsthabe als letzter Urheber jeder
(Neu-)Gestaltung des Lebens angesetzt. Diese Urheberschaft ist
letztkonstitutiv. Weder das Leben, Welt und Mitwelt noch ein
geschichtliches (Seins-)Geschehen fungieren gleich- oder miturspriing-
lich wirklich mit.

Diese Grundambivalenz des friihen Heidegger bis zu Sein und Zeit
und den Schriften im Umfeld muf} verstanden sein, um einen Zugang zur
»Kehre zu finden. Von der spezifischen Nichturspriinglichkeit des
Weltens oder Geschehens ‘im Ereignischarakter des faktischen Lebens’
(GA 59, 85) ist die Verbindung zur Spatphilosophie nicht zu ziehen. Wer
sie zieht, gibt viel von der Tiefe preis, zu der Heidegger in seinem
Kampf um philosophische Urspriinglichkeit letztlich im Aufbrechen
derselben als einseitiger vorgedrungen ist. So wie Heideggers Leitdevise,
das Leben nicht vom Auflen welcher Einstellung nach auch immer,
sondern ganz von innen her rein verstehen zu wollen, selbst ihn fiihrte,
kann das Kehren seinerseits auch nur innerhalb dieser Binnenperspektive
der absoluten, erlebensidentischen Lebenssympathie verstanden werden.
Thetisch gesagt: Von der Ebene des ‘immer nichturspriinglichen’
faktischen Lebens als einer ontischen Ebene kann weder Heideggers
Urspriinglichkeitskonzeption noch die allein aus bestimmter
ontologischer Unchiasmizitit auf der ontologischen Begriindungsebene
‘sich ereignende’ Kehre in dem ‘Quélenden der ontologischen Differenz’
(vgl. GA 65, 250) hin zu ihrer Auflésung, mithin zur Verschrankung des
Ontischen und Ontologischen einsichtig gemacht werden. Erst nach Sein
und Zeit wird Heidegger allmahlich deutlich, wie sehr er die
Urspriinglichkeit der Existenz von einer her denkt, die bestimmte
subjektivitidtsmetaphysische Primissen der Neuzeit noch teilt. Mit der
Einsicht, da8 die Urspriinglichkeit von Sein und Zeit nicht wirklich
urspriinglich ist, wird Heidegger durch sein Urspriinglichkeitsdenken
tiber seinen fundamentalontologischen Ansatz hinausgetrieben. Das fiihrt
schlieflich zwangsldufig zu einer anderen, nicht mehr an einer Instanz
festmachbaren Gestalt von Urspriinglichkeit, die Heidegger chiasmisch
im ,Ereignisdenken* sich zeigen lassen moéchte. Es schliet einen
integralen Lebensbegriff ebenso ein wie es eine implizite Normativitit
mit sich bringt, von welcher her gerade die Entfesselung des Machbaren
im ,,Gestell“ der Technik etwa dahingehend kritisiert werden kann, daf3
es den Menschen fiir die ihm zugeschickten Ereignis- und
Lebensmoglichkeiten blind zu machen droht.

211

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Texte von Heidegger:

GA 1 - Gesamtausgabe Band 1: Frithe Schriften (1912-1916), hg. von F.-W. v. Herrmann,
Frankfurt a. M. 1978.

GA 4 - Gesamtausgabe Band 4: Erlduterungen zu Hélderlins Dichtung, hg. von F.-W. v.
Hermann, Frankfurt a. M. 1981.

GA 29/30 - Gesamtausgabe Band 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt -
Endlichkeit - Einsamkeit (Freiburger Vorlesung Wintersemester 1929/30), hg. von Fr.-
W. von Herrmann, Frankfurt a. M. 1983.

GA 56/57 - Gesamtausgabe Band 56/57: Zur Bestimmung der Philosophie, 1. Die Idee der
Philosophie und das Weltanschauungsproblem (Vorlesung Kriegsnotsemester 1919, 1 -
117); 2. Phdanomenologie und transzendentale Wertphilosophie mit einer Nachschrift
der Vorlesung ,Uber das Wesen der Universitit und des akademischen Studiums*
(Sommersemester 1919, 119 - 203; 205 - 214), hg. von B. Heimbiichel, Frankfurt a. M.
1987.

GA 58 - Gesamtausgabe Band 58: Grundprobleme der Phanomenologie (Frithe Freiburger
Vorlesung Wintersemester 1919/20), hg. von H.-H. Gander, Frankfurt a. M. 1993.

GA 59 - Gesamtausgabe Band 59: Phanomenologie der Anschauung und des Ausdrucks.
Theorie der philosophischen Begriffsbildung (Frithe Freiburger Vorlesung
Sommersemester 1920), hg. von C. Strube, Frankfurt a. M. 1993.

GA 60 - Gesamtausgabe Band 60: Phanomenologie des religiésen Lebens, 1. Einleitung in
die Phianomenologie der Religion (Friihe Freiburger Vorlesung Wintersemester
1920/21, hg. von M. Jung u. T. Regehly, 1 - 156); 2. Augustinus und der
Neuplatonismus (Friihe Freiburger Vorlesung Sommersemester 1921, hg. von C.
Strube, 157 - 299); 3. Die philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik
(Ausarbeitungen und Entwiirfe zu einer nicht gehaltenen Vorlesung 1918/19, hg. von
C. Strube, 301 - 337), Frankfurt a. M. 1995.

- (EiM): Einfuiihrung in die Metaphysik (Vorlesung vom Sommersemester 1935), Tiibingen
21958.

- (SZ): Sein und Zeit, Tiibingen '°1979.

- (VA): Vortrige und Aufsitze, Pfullingen 21959.

- (1996): Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem (Auszug aus der
Nachschrift Brecht, hg. von C. Strube, in: Heidegger-Studies, Volume 12, 1996, 9-14.

Weitere Texte:

Beelmann, A. (1994): Heideggers hermeneutischer Lebensbegriff: Eine Analyse seiner
Vorlesung ‘Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit - Einsamkeit’,
Wiirzburg.

Bergson, H. (1927): Schopferische Entwicklung, Nobelpreis-Ausgabe, Ziirich.

Biemel, W. (1997): Die Wahrheit unserer Zeit - im Lichte des Denkens von Heidegger, in:
E. Richter (Hg.): Die Frage nach der Wahrheit, Frankfurt a. M.

Brach, M. J. (1996): Heidegger - Platon: vom Neukantianismus zur existentiellen
Interpretation des ‘Sophistes’, Wiirzburg.

Cramer, K. (1974): ‘Erlebnis’. Das aporetische Resultat der systematischen Diskussion
eines nachhegelschen Grundbegriffs und das Problem des Riickgangs auf Hegel als
Theoretiker der Subjektivitit, in: Hegel-Studien, Beih. 11, Stuttgarter Hegel-Tage, hg.
von H.-G. Gadamer, Bonn. 537-603.

Elm, R. (1998): Heideggers Spitphilosophie, Aufgaben der Heidegger-Forschung und
Philosophie heute, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 52, H.1, 133-148.

212

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gadamer, H.-G. (1987): Der eine Weg Martin Heideggers, in: ders., Gesammelte Werke 3.
Neuere Philosophie I, Hegel - Husserl - Heidegger, Tiibingen.

- (*1975): Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik,
Tiibingen.

Gethmann, C. F. (1986/87): Philosophie als Vollzug und als Begriff. Heideggers
Identitatsphilosophie des Lebens in der Vorlesung vom Wintersemester 1921/22 und
ihr Verhiltnis zu Sein und Zeit, in: Dilthey-Jahrbuch, hg. von F. Rodi, Bd. 4,
Géttingen.

Herrschaft, L. (1995): Theoretische Geltung. Zur Geschichte eines philosophischen
Paradigmas, Wiirzburg.

Hofer, R. (1997): Gegenstand und Methode. Untersuchungen zur frithen
Wissenschaftslehre Emil Lasks, Wiirzburg.

Husserl, E. (Ideen I): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie, Erstes Buch (Husserliana III, 1), Den Haag 1976.

- (LU IV/1): Logische Untersuchungen, 2. Band: Untersuchungen zur Phanomenologie und
Theorie der Erkenntnis, 1. Teil, Halle 21913.

- (Krisis): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie. Eine Einleitung in die phanomenologische Philosophie (Husserliana
VI), Den Haag 21976.

Imdahl, G. (1997): Das Leben verstehen. Heideggers formal anzeigende Hermeneutik in
den frithen Freiburger Vorlesungen (1919-1923), Wiirzburg.

Kim, L.-S. (1998): Phianomenologie des faktischen Lebens. Heideggers formal anzeigende
Hermeneutik (1919-1923), Frankfurt a. M.

Kisiel, T. (1986/87): Das Entstehen des Begriffsfeldes ,Faktizitit“ im Frithwerk
Heideggers, in: Dilthey-Jahrbuch, hg. von F. Rodi, Bd. 4, Gottingen.

- (1992): Das Kriegsnotsemester 1919: Heideggers Durchbruch zur hermeneutischen
Phinomenologie, Philosophisches Jahrbuch 99.

- (1992 a): Why Students of Heidegger Will Have to Read Emil Lask, in: Emil Lask and
the Search for Concreteness, hg. von D. G. Chaffin, Ohio.

Kuhn, H. (1973): Art. ,,Das Gute*, in: H. Krings et al. (Hg.), Handbuch philosophischer
Grundbegriffe, Miinschen.

Lask, E. (1923/24): Gesammelte Schriften, 3. Bde., hg. von E. Herrigel, Tiibingen.

Merleau-Ponty, M. (SU): Das Sichtbare und das Unsichtbare, gefolgt von Arbeitsnotizen,
hg. und mit einem Vor- und Nachwort von C. Lefort, aus dem Franz. von R. Giuliani
und B. Waldenfels, Miinchen 21994.

Natorp, P. (1912): Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, 1. Buch: Objekt und
Methode der Psychologie, Tiibingen.

Rickert, H. (1910/11): Vom Begriff der Philosophie, in: Logos I.

Riedel, M. (1990): Die Urstiftung der hermeneutischen Phinomenologie. Heideggers
Auseinandersetzung mit Husserl, in: ders., Horen auf die Sprache. Die akroamatische
Dimension der Hermeneutik, Frankfurt a. M.

Ruff, G. (1997): Am Ursprung der Zeit. Studie zu Martin Heideggers phdnomenologischem
Zugang zur christlichen Religion in den ersten ‘Freiburger Vorlesungen’, Berlin.

Schnédelbach, H. (*1994): Philosophie in Deutschland. 1831-1933, Frankfurt a. M.

Stolzenberg, J. (1995): Ursprung und System: Probleme der Begriindung systematischer
Philosophie im Werk Hermann Cohens, Paul Natorps und beim frilhen Martin
Heidegger, Gottingen.

Windelband, W. (Priludien 1): Priludien, 2. Bde., Tiibingen °1924 ('1884).

- (1910/11): Kulturphilosophie und transzendentaler Idealismus, in: Logos I.

213

hitps/dol.org/10.5771/9783485993844-172 - am 20.01.2028, 12:27:49,



https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

