
Das Leben und die Ursprünglichkeit des Selbst.
Das systematische Grundproblem im Frühwerk Heideggers1

Ralf Elm

Wer die Sache Heideggers über Sein und Zeit zu erschließen versucht, 
sieht sich schnell mit der These konfrontiert, daß das fundamental­
ontologische Programm nichts mit Lebensphilosophie zu tun haben soll. 
Wenn es auch zur Beantwortung der Frage nach dem Sinn von Sein 
allererst der Untersuchung des Menschen als des ‘Wesens’ bedarf, das 
überhaupt durch ein Seinsverständnis ausgezeichnet ist, so darf diese 
Daseinsanalytik, so § 10, nicht mit Anthropologie, Psychologie und 
Biologie verwechselt werden. Deren prominenteste Vertreter - Scheier, 
Dilthey und Bergson - stehen nun aber zugleich für die damalige 
Lebensphilosophie, so daß Heidegger seine Kritik an jenen Ansätzen 
dahingehend zusammenfassen kann, daß sie „grundsätzlich“ eine 
ontologische Problematisierung des Lebens vermissen ließen2. 
Heideggers scharfe Abgrenzung von den genannten Disziplinen läßt 
nicht ahnen, daß die Fundamentalontologie selbst allmählich aus einer 
Art „Lebensphänomenologie“ hervorgegangen ist, die für den frühen 
Heidegger der Freiburger Zeit mit Philosophie schlechterdings identisch 
war. Ebensowenig läßt die in Sein und Zeit mehrfach besonders mit 
Blick auf die Biologie vorgebrachte These der Vorordnung der 
„Ontologie des Daseins“ vor einer „Ontologie des Lebens“ ahnen3, daß 
Heidegger später im Horizont des Seinsdenkens zu einem integralen 
Begriff des Lebens kommt4, der kraft seiner impliziten Normativität eine 
spezifische Kritik an all dem möglich macht, was dieses im umfassenden 
Sinn gemeinte Leben gefährdet5.

1 Annemarie Gethmann-Siefert sowie Carl Friedrich Gethmann habe ich nicht nur die 
Vortragsmöglichkeiten, in Hagen und in Essen erste Thesen zum Ursprünglich­
keitsdenken des frühen Heideggers zur Diskussion stellen zu können, sondern auch 
wichtige Diskussionsanregungen zu verdanken.

2 SZ, 46.
3 SZ, 247. Vgl. allgemein dazu A. Beelmann, 1994.
4 Ich denke hier etwa an das aus dem „Ereignis“, „Geviert“ usw. zu verstehende Leben, 

wie Heidegger es beispielsweise im Vortrag „Hölderlins Erde und Himmel“ entfaltet 
und am Ende mit Hölderlin als „lebendiges Verhältnis und Geschick“, als „das Leben“ 
anspricht, GA 4, 181.

5 Zu diesem Komplex sei auf die neueren Überlegungen von Walter Biemel, 1997, 
hingewiesen. Dankenswerterweise hat mir W. Biemel das Manuskript seines Vortrags 
(gehalten auf der 8. Tagung der Martin-Heidegger-Gesellschaft in Meßkirch 1996) 
schon vor der Drucklegung zur Verfügung gestellt.

172

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Modifizierungen des Lebensbegriffs im Verlaufe des 
heideggerschen ‘Denkweges’ sind nicht zufällig. Sie bzw. überhaupt der 
Lebensbegriff gewinnen ihre Besonderheit durch die Verbindung mit 
dem alten Motiv der Ursprünglichkeit. Der archäologische Anspruch 
deutet sich nach dem Schlußkapitel seiner Habilitation gleich in 
Heideggers ersten Vorlesungen in der Abgrenzung von Philosophie und 
Weltanschauung an. Hier werden die „Idee der Philosophie als 
Urwissenschaft“, „Phänomenologie als vor-theoretische Urwissen­
schaft“, diese dann als „Ursprungswissenschaft des Lebens an und für 
sich“ konzipiert. Bis zu Sein und Zeit und in diesem Hauptwerk selbst 
treibt die Frage nach Ursprünglichkeit die jeweiligen Interpretationen 
voran. Das der Seinsgeschichte entsprechende ‘wesentliche Denken’ 
Heideggers ist im Hinblick auf die Technik-Deutung, hinsichtlich der 
‘Gründungsfimktion’ von Politik und Kunst (Vom Ursprung des 
Kunstwerks), schließlich in seiner Sprache und Sprachauffassung 
getragen von einer wiederum jeweils ursprünglichen Sichtweise. 
Heidegger ist ein Philosoph der Ursprünglichkeit. Sein Nachdenken 
etwa über Leben, Sein, Zeit steht für sein Nachdenken über 
Ursprünglichkeit. Allein: In den verschiedenen Phasen seines Denkens 
sind weder Leben, Sein noch Zeit in ausschließlich einem Sinne 
verstanden worden, selbst dort nicht, wo nach dem Sinn jeweils gefragt 
wird. Eine ausführlichere Auseinandersetzung mit Heideggers Ursprüng­
lichkeitsdenken würde zeigen können, daß selbst im Durchgängigen des 
Grundmotivs unter Ursprung und Ursprünglichkeit in der Früh-, Kehre- 
und Spätphase charakteristische Unterschiede aufzufinden sind.

Vor dem Hintergrund der nahezu vollständigen Veröffentlichung der 
frühen Vorlesungen Heideggers ergibt sich die Brisanz der Thematik 
daraus, daß selbst bekannteste ‘Schüler’ Heideggers mehr und mehr die 
große Kontinuität seiner Philosophie herausstellen. So hat Heideggers 
Redeweise im Kriegsnotsemester von 1919 vom „es weitet“ früh schon 
Gadamer dazu veranlaßt, von einer ,,Kehre vor der Kehre“ zu sprechen 
(die die zweite damit implizit nivelliert), weil in der Aussage vom 
‘Welten’ „kein Ich vor(kommt) und kein Subjekt und kein Bewußtsein. 
Es ist vielmehr eine Grundstruktur des Seins, die wir erfahren, darin 
ausgesprochen, und zwar so, daß die Welt aufgeht wie der Same“6. 
Riedel und andere haben sich dieser Position angeschlossen7. 
Verstärkend kommt der Kontinuitätsstrang der heideggerschen Kritik am 
sich verselbständigenden theoretischen Verhalten hinzu, die von seiner 
ersten Vorlesung bis hin zu seiner Metaphysikkritik reicht und in der 

6 So 1987, 423.
7 Vgl. etwa M. Riedel, 1990, 85 f.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theoretischen Vergegenständlichung sei es von Seiten der positiven 
Wissenschaften, sei es von Seiten transzendentaler Konstitutionstheorien 
im Sinne Kants oder Husserls eine Aufhebung nicht nur der 
Unmittelbarkeit des Lebens, sondern überhaupt seiner Lebendigkeit, 
Geschichtlichkeit und lebensweltlichen Bedeutsamkeit sieht. Aber die 
Frage ist, wie im Gegenzuge dazu der Rückgang auf Faktizität, 
Lebenswelt, „Welten“ und „Sich-ereignen“ zu verstehen ist. Mag die 
Sphäre faktischen Lebens gegenüber den theoretischen Ansätzen von 
Wissenschaft und traditioneller Philosophie auch die ursprünglichere 
Ebene sein, stellt sie damit für Heidegger schon die letztursprüngliche 
Instanz dar? Oder verbirgt sich hier beim frühen Heidegger bereits eine 
Ambivalenz, wie sie sich etwa in Husserls Ä'mz^-Arbeiten zeigt, 
zunächst auf die ‘ursprüngliche’ Lebens weit zurückzugehen, um sodann 
ihre Leistungen letztlich doch wieder von einer ihr zugrundeliegenden 
transzendentalen Subjektivität her einsichtig machen zu wollen? Ja, 
könnte das Geschehen des „Weitens“ und „Sich-ereignens“ nicht 
weniger ein Indiz für Kontinuität als vielmehr die Grundlage sein, auf 
welcher überhaupt die Verschiebungen, Brüche, Neuansätze im 
Verhältnis zu einer sich erst über Heideggers Ursprungs  vorgriff 
herstellenden Kontinuität auszumachen sind?

Ich möchte die dahinterstehende These über einen kurzen Umweg als 
Zugang zu den folgenden Überlegungen erläutern. Früh schon hat 
Heidegger in Husserls Reflexion auf Erlebnisse eine spezifische 
Vergegenständlichung am Werk gesehen, wie sie sich gerade aus 
Husserls theoretischer Einstellung ergeben soll8. In der Tat kommt der 
Reflexion bei Husserl eine „universelle methodologische Funktion“ zu9, 
die sie jedoch überhaupt nur im Bruch mit der natürlichen Einstellung 
erfüllen kann. Aus diesem Grunde gilt die Reflexion ob ihrer 
spezifischen „Anschauungs- und Denkrichtung“ von den Logischen 
Untersuchungen an bis hin zur Krisis als „widernatürlich“10, als 
„‘unnatürlich’“, da sie „die völlige Umkehrung der natürlichen Lebens­
haltung“ bedeutet11. Für Heidegger würde eine solche phänomeno­
logische Reflexion aufgrund ihrer Objektivierung dem Leben bzw. 
Erlebten gegenüber immer schon zu spät kommen, dem Lebenszug und 
also der Lebensbewegtheit gegenläufig und zum Schluß stillstellend sein, 
nämlich vom Sein bei der Welt über das Für-mich-sein derselben zum 
Sein bei mir als ‘Bewußtseinsabsolutem’ führen. Eine Auslegung - und 

8 GA 56/57, 100.
9 Ideen I, § 77.
10 LU II/1, 9, 11.
11 Krisis, 204.

174

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier scheint mir einer der entscheidendsten Grundgedanken Heideggers 
bis in die Spätzeit hinein leitend zu sein - würde nur dann nicht 
vergegenständlichen und so zu spät kommen, ausschließlich dann 
lebensmitläufig und lebenssteigemd sein, wenn sie rück- wie vorgreifend 
aus den Situationen spräche, sie aus sich bzw. gleichsam situations- 
retentional sie protentional auslegte, mithin produktiv nähme, d. h. schon 
hier nicht nur theoretisch verstünde, sondern bereits in bestimmter Weise 
das tendenzmäßig Motivierte situativ applizierte, wenn sie also 
phänomenal, kurz gesagt, nicht das Bewußtseinsabsolute für die 
Ursprünglichkeit des Lebens in Anschlag brächte, sondern die (je 
selbstweltliche) Situation selbst ursprünglich sein ließe. Aus dieser stets 
situationsbezogenen „hermeneutischen Intuition“ heraus geht Heidegger 
dann in seinem ersten Versuch der Entfaltung einer „Ursprungs­
wissenschaft des Lebens an und für sich“ dem Prozeß der Gestalt- und 
Sinnbildung des Lebens nach, indem er in diesem eine „Urstruktur“, 
„Urgliederung der Situation“ herausarbeitet, um von dieser her dann die 
Selbststrukturierung des Lebens sinngenetisch zu fassen. Genau diese 
Grundstruktur von Situativität ist es dann aber, wo eine auffallende 
Verschiebung sich zeigt, daß nämlich eigentlich nicht die Situation in 
ihren Bezügen, sondern die „Spontaneität des lebendigen Selbst“ der 
Ursprung des Existenz- und Wirklichkeitssinnes in allen 
Lebensschichten sein soll. Es ist genau dies der Punkt, an dem 
Heideggers Grundambivalenz mindestens bis zum Kant-Buch sich 
andeutet und den etwa Gadamer beim frühen Heidegger ebenso übersieht 
wie dessen weitere Charakterisierung des „im Ereignischarakters des 
faktischen Lebens“ Geschehenden als „immer nichtursprünglich“n. Es 
geht Heidegger mit seinem Rückgriff auf die faktische Lebenswelt hin 
zum In-der-Welt-sein des Daseins einerseits durchaus um die 
Grundstruktur des Lebens oder später des Seins, um das Aufgehen und 
Erscheinen von Welt. Jedoch wird das dann andererseits ‘allein­
ursprünglich ’ vom Lebenssubjekt her verstanden, dies aber nicht etwa 
methodologisch wie in Sein und Zeit, daß wir ob unseres Seins- 
verständnisses von ihm bzw. uns ausgehen müßten, auch nicht primär in * 

12 GA 59, 85. Zuvor hatte Heidegger seine frühe Rede vom weltgerichteten, „historischen 
Ich“, das ganz im Welten, beim Ereignis dabei ist (GA 56/57, 69, 73 ff.) 
wiederaufgegriffen im Rahmen einer Differentialanalyse der Bedeutungen des 
Geschichtlichen und es weiter bestimmt als dasjenige „Vorkommnis, bei dem ich 
selbst irgendwie engagiert bin, das mich angeht“ (GA 59, 48). Nur ist eben das, was 
„passiert“ und „vorbeigeht“, was „im Ereignischarakter des faktischen Lebens auf 
faktische Lebenswelt, Mitwelt und Umwelt (bezogen)“ ist (ebd., 58 f.), was in Form 
der „faktischen Lebenserfahrung“ immer vom „Ursprung abfallt“ und im „Gehalt 
verblaßt“, eben „immer nichtursprünglich" (85)!

175

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Sinne, daß „das lebendige Selbst“ hier schon zurückhaltend als Ort 
und Stätte der Gestalt- und Sinnbildung selbst gefaßt würde, sondern es 
als Dasein, Existenz ist zunächst alleinig aller Redeweise von Tendenz- 
Motivationszusammenhängen zum Trotz selbst Gestalt-, Sinnbildner, 
später Ekstatiker und Schematiker, auf welches Geschehen das Leben 
selbst, Welt und Mitwelt in ihrer konkret geschichtlich-kulturellen 
Dimension anfänglich zumindest keinen wirklich gleichursprünglichen, 
d. h. mitursprünglichen Einfluß haben.

Dies nachzuweisen, ja, daß der frühe Heidegger13 weniger am 
faktischen Leben als vielmehr an seinem Ursprung interessiert ist, ist das 
Ziel der folgenden Überlegungen. Da für viele schon in der ersten 
Freiburger Dozententätigkeit Heideggers die Überwindung der 
neuzeitlichen Subjekt- und Bewußtseinsphilosophie durch den Rückgang 
auf Leben und Lebenswelt in ihrer Faktizität gegeben ist14, konzentriere 
ich mich ebenfalls auf diese frühe Zeit, ist doch m. E. schon hier eine 
tiefe Ambivalenz in Heideggers Faktizitätsdenken feststellbar. Zunächst 
frage ich, wo Heidegger wie Leben und Begründung in Beziehung setzt. 
Zu diesem Zweck interpretiere ich das „vortheoretische Lebens-Etwas“ 
im Zusammenhang mit der „hermeneutischen Intuition“ im 
Kriegsnotsemester (I) und zeige, als was beides insbesondere vor dem 
Hintergrund der Geltungstheorie Emil Lasks verstanden werden muß 
(II). Schließlich ist die Aufgabe, die Urstruktur lebensweltlicher 
Situativität und Heideggers Ursprungsvorgriff herauszuarbeiten, von 
dem her Heidegger „das Leben an und für sich“ auslegen möchte, sowie 
auf das systematische Grundproblem aufmerksam zu machen (III).

I. Der Rückgang auf Lebenswelt, faktisches Leben und Erleben - 
Heideggers Konzeption der „ Phänomenologie als vortheoretische 
Urwissenschaft“

Bereits Heideggers erste Freiburger Vorlesung im sogenannten 
Kriegsnotsemester von 1919 zeigt, wie fragwürdig ihm nach der 
Habilitation der Versuch kulturphilosophischer Fundierung geschicht­
lichen Lebens, überhaupt die Inbeziehungsetzung von Philosophie und 

13 Wie man sich der Spätphilosophie Heideggers nähern kann, versuche ich in einer 
Sammelbesprechung verschiedener Arbeiten (von F.-W. von Herrmann, R. Brandner, 
W. Ullrich) zu skizzieren; s. Elm, 1998.

14 Vgl. hierzu neben der Arbeit von Kisiel zum ‘Begriffsfeld der Faktizität’, 1986/87, 
z.B. die neueren Arbeiten von Imdahl, 1997, Ruff, 1997, und Kim, 1998.

176

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltanschauung geworden sind15. Die zu seiner Zeit verfochtenen 
weltanschauungsbezogenen Ansätze vermag er nicht mehr zu teilen16, 
weder Philosophie als Weltanschauungsschöpfung und Metaphysik noch 
Philosophie als weltanschauungsbezogene, kritische Wertphilosophie, so 
daß Heidegger sich auf nichts als auf „Jze Idee der Philosophie“ 
zurückgeworfen sieht (GA 56/57, 12). Er greift damit die 
geistesgeschichtliche Lage auf, die ihm gut vertraut war. Denn der 
Neukantianismus hatte sich der Situation durchaus gestellt und 
angesichts des Zusammenbruchs des Deutschen Idealismus und der sich 
daraus ergebenden Versachlichung im Sinne einer Verwissenschaft­
lichung und Vergeschichtlichung von allem, wie sie sich im Positivismus 
und Historismus zeigten, von einer ausdrücklichen Krisensituation der 
Philosophie gesprochen. Dem Philosophen erginge es, veranschaulicht 
Windelband, wie dem Dichter, der bei der Aufteilung der Welt unter die 
Wissenschaften zu spät gekommen sei, ja, wie König Lear, der all sein 
Hab und Gut an seine Kinder verteilt habe, um es sich dann gefallen 
lassen zu müssen, als Bettler auf die Straße gesetzt zu werden17. Rickert 
kommt zu ähnlichem Befund: „Alle körperlichen und geistigen 
Vorgänge werden heute von den Einzelwissenschaften objektivierend 
untersucht, und die Philosophie hat die Ergebnisse dieser Arbeit lediglich 

15 Zwar ist in der Habilitation, Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus 
(recte: Thomas von Erfurt als Verfasser des von Heidegger interpretierten Traktats: De 
modis significandi), GA 1, 189 ff., die Kritik an der „nur objektiv-logischen 
Behandlungsart des Kategorienproblems“ (407) aspektreich mit dem Leben verwoben 
und das Leben in vielfältigster Weise bereits Thema. So ist etwa umwillen „letzter 
Begründung“ (ebd.) die Hineinstellung des Kategorienproblems in eine Philosophie 
des lebendigen, mithin geschichtlichen Geistes, gefordert, was heißt, daß „die 
Geschichte und deren kulturphilosophisch-teleologische Deutung“ für die Kategorien­
problematik berücksichtigt werden muß (s. bes. 400 f. und 407 f.). Immer jedoch wird 
das Leben insbesondere in seiner geschichtlich-kulturellen Dimension noch ganz im 
Sinne des Südwestdeutschen Neukantianismus einer ‘Begründung von oben’ 
unterstellt. Die Ebenen des Lebens und der Begründung sind getrennt. Jene trägt diese 
nicht in sich und also kann vom Leben selbst her, so sehr es für Heidegger schon als 
neuer Horizont sichtbar wird, auch nichts begründet ausgelegt werden. Selbst wo im 
translogischen Zusammenhang Einzelnes und Allgemeines, Akt und Sinn im Leben, in 
der konkreten Tat, in Geschichte und Kultur bereits als zusammengeschlossen 
aufgefaßt werden, bleibt ihnen die Dimension der Fundierung und ‘letzten 
Begründung’ äußerlich. Alle geschichtlich-kulturelle Wertgestaltung wird fokusartig 
auf die Wertgeltung bezogen (vgl. etwa 410). Das ist es jedoch, was sich grundlegend 
in Heideggers frühen Freiburger Vorlesungen ändert. In ihnen wird die 
kulturphilosophische Fundierungsabsicht preisgegeben, nicht jedoch überhaupt der 
Fundierungsanspruch fallengelassen. Vorgenommen wird vielmehr eine Inversion 
letzter Begründung ins Leben.

16 Vgl. zu dieser intensivst geführten Diskussion etwa Imdahl, 1997, 26 ff.
17 Präludien 1,19.

177

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinzunehmen. Sie findet in keinem Teil der Objektwirklichkeit auch nur 
das kleinste Plätzchen für eine spezifisch philosophische Problem­
stellung und Bearbeitung frei“18. Windelband wie Rickert sehen 
angesichts des Vordringens der Einzelwissenschaften und des Fehlens 
einer alles einenden Instanz, und d. h. auch angesichts einer 
„unübersehbar vielfältigen und in sich zerrissenen Kultur“19 nur den Weg 
weiterer entschiedener Formalisierung bzw. Transzendentalisierung der 
klassischen Vernunft um ihrer Bewahrung willen20 (so daß es im übrigen 
kein Zufall ist, wenn in neueren Untersuchungen zum Neukantianismus 
über den Geltungsbegriff eine Linie zu den transzendentalpragmatischen 
Rettungsmanövem der Vernunft gesehen wird21). Den Ausweg, der 
Legitimationskrise, in die die Philosophie durch die Entwicklung der 
Einzelwissenschaften geraten ist, durch die äußerlich bleibende Ansicht 
eines kulturphilosophisch fundierten Weltganzen zu begegnen, vermag 
Heidegger nach seiner Habilitation allerdings nicht mehr mitzugehen. 
Das heißt aber auch, daß er nach dem Zusammenbruch der idealistischen 
Systeme die durch die positivistischen Wissenschaftsansätze entstehende 
Kluft zwischen einer jeden Gutseins, Sinns, Zwecks beraubten nackten 
Wirklichkeit und einer Orientierung bietenden apriorischen Sinn­
dimension22 nicht äußerlich kitten möchte. Ebensowenig setzt er aber auf 
die mit dem historischen Bewußtsein erwachende Lebensphilosophie, 
obwohl sie doch den Fundamentalismus der Aprioriphilosophie und den 
Hegemonieanspruch des Theoretischen zurückweist und auf das Leben 
in seiner ganzen Vielheit und Erlebnismannigfaltigkeit setzt23. Und 
schließlich kommt für ihn nicht eine dialektische Philosophie in Frage, 
weil sie die Gegensätze etwa vom Absoluten und Relativen, 
Apriorischen und Geschichtlichen, Rationalen und Irrationalen wie 
„feste Spielmarken ansetzt“ und so gerade nicht wirklich aufzuheben 
vermag (vgl. GA 59, 27). Von Anfang an will Heidegger die 
geistesgeschichtliche Situation mit ihrer Gegenüberstellung der Ratio­
nalität der Wissenschaften und sie legitimierender Apriori- bzw.

18 Rickert, 1910/11, 13 f.
19 Windelband, 1910/11, 194.
20 D. h. um einer Vernunft willen, „die ihre Gegenstände und in diesen das Reich ihrer 

Geltung selbst erzeugt. Genau dies ist die fundamentale Lehre des transzendentalen 
Idealismus“; nur so erfahren „die verschiedenen Kulturfunktionen [...] ihren letzten 
Wert erst in ihrem Zusammenschluß zu einem einheitlichen System, das in einem 
Kulturbewußtsein, einer Weltanschauung seinen Zusammenhalt haben muß“, so 
Windelband, 1910/11, 195.

21 Vgl. Herrschaft, 1995, 18.
22 Zu dieser Kluft vgl. z. B. H. Kuhn, 1973, 671 f.; darauf aufbauend H. Schnädelbach, 

51994. 198 ff.
23 Vgl. zu dieser Ausgangskonstellation GA 56/57, 132 ff.; GA 58, 6 ff.; GA 59, 12 ff.

178

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wertphilosophie auf der einen Seite und der Irrationalität des Lebens auf 
der anderen Seite - die also von weither kommende und bis in unsere 
Zeit hineinreichende Konstellation von fundamentalistischer Letztbe­
gründungsphilosophie und Postmodemismus - überwinden. Heideggers 
dahinterstehendes Ziel der Freilegung eines unverstellten ursprünglichen 
Lebens sollte zugleich die Wissenschaft(en) und Philosophie an ihren 
Ursprung aus dem Leben zurückbinden, um so ihre „entlebenden“ und 
entfremdenden Tendenzen zu bändigen.

Dieser Ansatz bestimmt nun auch die Kriegsnotsemester-Vorlesung 
mit. Im Ausgang erstens vom Problem der Bestimmung der Idee der 
Philosophie als Urwissenschaft wird zweitens der urwissenschaftlichen 
Anspruch erhebende südwestdeutsche Neukantianismus einer radikalen 
Kritik unterzogen, um drittens selbst - darin dem Übergang von Hegels 
Phänomenologie des Geistes in die Wissenschaft der Logik vergleichbar 
- „an die Grenze von Voraussetzungslosigkeit zu kommen, d. h. zum Ur­
sprung“24. Die Auslegung dieser Ursprungssphäre, bildet dann 
(wiederum in Abgrenzung von Positionen, die jene Sphäre verfehlen) 
den zweiten Teil der Vorlesung, auf den ich mich im folgenden 
konzentriere, weil sich in ihm zeigt, sowohl, daß das Leben von seinem 
eigenen Ursprung her verstanden werden soll als auch, daß eben deshalb 
Ursprung und faktisches Leben nicht schlicht als identisch angesetzt 
werden. Auf die Kritiklinie des ersten Teils kann an dieser Stelle nicht 
weiter eingegangen werden. Festgehalten sei aber die Stoßrichtung in der 
Auseinandersetzung mit dem Neukantianismus. Sie liegt darin, daß 
Heidegger in der „radikalen Scheidung zwischen Sein und Wert“ (GA 
56/57, 55) das Spaltprodukt einer ursprünglicheren Einheit angelegt 
sieht, auf die vor allem das Erlebensmoment verweist (vgl. bes. 46 ff.). 
Deshalb sind die diversen Trennungen in ein Ursprünglicheres, in das 
Ursprünglichere des Lebens zurückzunehmen.

Heidegger steht mit seinem Rückgang auf das Erleben des faktisch 
gelebten Lebens, auf das Erfahren unserer nächsten Umgebung und 
Lebenswelt natürlich keineswegs isoliert da. Den Hintergrund bilden die 
Diskussionen im Umkreis der lebensphilosophischen Ansätze des 
ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts, auf die Heidegger 
1919/20 auch zu sprechen kommt. In der Kriegsnotsemester-Vorlesung 
setzt er aber charakteristischerweise am Begriff des Erlebens an25. 
Dessen Bedeutung als unmittelbare Letztgegebenheit und Letztgrundlage 
allen Wissens seit Fichte dürfte ihm ebenso vertraut gewesen sein wie 

24 Dies formuliert Heidegger im Rückblick GA 56/57, 95.
25 Vgl. allgemein hierzu vor allem H.-G. Gadamer, 41975, 56 ff., und K. Cramer, 1974, 

537-603.

179

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Varianten der Früh- und Spätromantik (etwa bei Novalis und 
Schlegel26) bzw. wie die Modifikation ins explizit Religiöse (die religiöse 
Erfahrung der Frömmigkeit Schleiermachers als „unmittelbares 
Selbstbewußtsein“27). Zudem lag der Rückgang auf das Erlebnis als 
Aufbaumoment der geschichtlichen Welt bei Dilthey wie als intentionale 
Beziehung bei Husserl Heidegger im Rücken. Schließlich darf nicht 
vergessen werden, daß seit Lotze sich in der neukantianischen Tradition 
mit der Hervorhebung des Wert- und Geltungserlebnisses bis hin zu 
Lasks ‘Erlebenstatsächlichkeit’ ein besonderer Modus des Erlebens 
ausgeprägt hat28. Immerhin spricht Heidegger in der Dissertation vom 
„Gelten“ als der „Sphäre, in der ich als aktuelles Subjekt leben muß, um 
von etwas zu wissen sowohl sein Was wie sein Daß“29, ebenso wie in der 
Habilitation mit Blick auf Duns Scotus bzw. Th. v. Erfurt: „Nur indem 
ich im Geltenden lebe, weiß ich um Existierendes“30. Notwendigerweise 
muß, wenn es um erkenntnistheoretische Rechtfertigung sei es der 
Natur-, sei es der Geistes- bzw. Kulturwissenschaften oder gar um die 
‘Logik der Philosophie’ selbst geht, das primär Gegebene, wahrhaft 
Letzte - für viele eben das Erleben bzw. Erlebnis - einen besonderen 
Stellenwert gewinnen.

Mitnichten war also Heideggers Ansatz beim Erleben eine Besonder­
heit. Diese kommt erst durch seine eigentümliche Deutung des Erlebens 
zum Vorschein. Wenngleich es zunächst den Anschein hat, als würde das 
Erleben auch bei ihm alle Begründungslasten tragen müssen, so läßt sich 
dennoch weder dem Erleben noch dem faktischen Leben oder gar 
allgemein der Lebenswelt so einfachhin die Begründungsftmktion 
zuschreiben. Heideggers „hermeneutische Intuition“ zielt tiefer, nämlich 
auf ein - später noch zu erläuterndes - („vortheoretisches“) „Ur-etwas“, 
das sich im Erleben eher manifestiert, als daß das Erleben Grund von 
allem ist, das, indem es in faktische Lebenswelten „ausweitet“, diese in 
spezifischer Weise mitbildet, das, indem es weitere Motivationen in sich 
trägt, zu spezifisch theoretischen Fassungen seiner selbst führt, darüber 
hinaus aber die Frage aufwirft, wie es methodisch überhaupt angemessen 

26 Vgl. zum einen das 1798 im ersten Heft des Athenäum erschienene Novalis-Fragment 
als Motto des Schlußkapitels der Habilitation (GA 1, 399), zum anderen die 
Bezugnahme auf Schlegels Vorlesungen zur „Philosophie des Lebens“ von 1827 durch 
die „Orientierung am Begriff des lebendigen Geistes und seiner ‘ewigen Bejahungen’ 
(Fr. Schlegel)“ (GA 1, 406).

27 S. schon die Schleiermacher-Bezüge in der geplanten, aber nicht zur Ausführung 
gelangten Mystik-Vorlesung von 1918/19, GA 60, 303 ff., insbes. 330 ff.

28 GA 56/57, z. B. 121 f„ 151 f., 157 f., 185 ff. Zu Lask s. den nächsten Abschnitt.
29 GA 1, 166, Anm. (Hervorhebung R. E.).
30 GAI, 280.

180

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstehbar ist. Die „hermeneutische Intuition“ als Ziel der heidegger- 
schen Argumentation wird in drei Schritten vorbereitet (1. über die 
Erlebnisstrukturen, 2. über das Problem der Voraussetzungen, 3. über 
das Problem der Erschließung der Erlebnissphäre). - An sie muß kurz 
erinnert werden, um die Bedeutung des Rückgangs auf das faktische 
Leben bzw. auf die Faktizität einschätzen und sehen zu können, daß es 
bzw. sie als solche noch nicht das Letztursprüngliche ist.

1. Über eine Analyse von im Grunde drei Erlebnistypen, die wie eine 
Klimax einander folgen (Frage-, Umwelt-, ‘Lebens’-Erlebnis ), arbeitet 
Heidegger die Grundstruktur des Erlebnisses heraus. Hierbei sind auch 
die im 19. Jahrhundert wiederholt betonten Erlebnis-Momente 
wiederzufmden a) der Unmittelbarkeit des Erlebensvollzugs, b) der 
Ungetrenntheit dieses Vollzugs vom Erlebten sowie c) die Bedeutsam­
keit des Erlebten aus dem Lebenszusammenhang heraus . So weist für 
Heidegger das Erlebnis über sich hinaus (GA 56/57, 67 f.), ist intentional 
strukturiert, immer „Er-leben von etwas“, ein „Leben auf etwas zu“ (68). 
Als solches ist es aber „keine Sache, die brutal existiert, anfängt und 
aufhört wie ein Vor-gang. Das ‘Verhalten zu’ ist kein Sachstück, dem ein 
anderes, das ‘Etwas’, angehängt wurde. Das Erleben und das Erlebte als 
solches sind nicht wie seiende Gegenstände zusammengestückt“ (69 f.). 
Es ist diese Einheit, die Heidegger in ihrer Unmittelbarkeit Zug um Zug 
näher zu bestimmen versucht. Und es ist zugleich die Betrachtung der 
Grundmöglichkeiten der Auflösung dieser Einheit, die es ihm erlaubt, 

31

32

31 Wenn die Vorlesungsgliederung augenscheinlich in den §§13 und 14 nur das Frage- 
und Umwelterlebnis gesondert hervorhebt, so darf nicht vergessen werden, daß die 
Gliederung der Vorlesung vom Herausgeber Bernd Heimbüchel (s. sein Nachwort GA 
56/57, 217 f.) vorgenommen worden ist, nicht von Heidegger. Das, wie ich es einmal 
nennen möchte: Lebens-Erlebnis der thebanischen Ältesten, wie es sich am Morgen 
nach siegreich bestandenem Kampf im Blick und Licht der Sonne ereignet, darf nicht 
als einfaches Anhängsel ausgelegt werden, ist es doch schon allein im Vergleich zum 
Umwelterlebnis von viel größerer Tragweite (74 f.).

32 Dazu s. die oben angeführten Arbeiten von K. Cramer und H.-G. Gadamer. Auffällig 
ist freilich gleich hier schon, daß Heidegger die Bedeutsamkeit des Erlebten aus dem 
Lebenszusammenhang heraus nicht explizit als eine versteht, die ihre Bedeutsamkeit 
zugleich Jur das Leben im ganzen hat. Anders gesagt: der emphatische Sinn eines das 
Leben im ganzen verändernden und als erinnertes es durchwirkenden Erlebnisses wird 
bei Heidegger nicht hervorgehoben. Vielleicht ist dies der Preis, der für die 
Ausdehnung des Erlebens auf die alltäglichen Gebrauchsgegenstände bezahlt werden 
muß. Das Umwelterlebnis eines Katheders, das ausdrücklich auch als „Erlebnis“ 
bezeichnete Sehen des eigenen Platzes im Hörsaal (70) akzentuieren zwar treffend die 
„unmittelbare Umwelt“ in ihrer jeweiligen Bedeutsamkeit „ohne jeden gedanklichen 
Umweg über ein Sacherfassen“ (72 f.); sie bestimmen aber gerade wegen ihrer 
Alltäglichkeit nicht mehr das Lebensganze im Sinne der romantisch-pantheistischen 
Erlebnisauffassung neu. Vielleicht wollte Heidegger mit dem ‘Lebens-Erlebnis’ (s. 
vorige Anm.) eine solche Dimension andeuten.

181

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Problem von Wissenschaft, Theorie, Voraussetzungs- und 
Zirkelhaftigkeit neu anzugehen.

Bei dem für Heidegger paradigmatischen unmittelbaren Umwelt­
erleben ist die Einheit unangetastet. Lebensweltlich werden die 
Gebrauchsgegenstände in ihren jeweiligen Bedeutungen genommen, ein 
„Katheder in einer Orientierung, Beleuchtung, einem Hintergrund“ 
gesehen (71). „Das Bedeutsame ist das Primäre, [...], es ist alles welthaft, 
'es weitet'" (73). Der Erlebende tritt nicht eigens heraus. Als Erlebender 
geht er im Erlebensvollzug auf, „schwingt mit", ist „ganz dabei“, lebt 
„als historisches Ich“ auf das Welthafte zu, was als solches schon in sein 
intentionales Verhalten es leitend Eingang gefunden hat (73 f). Kein 
Welten ohne eigenes Mitwelten. Im Gegensatz dazu wird die Einheit des 
Weitens und Umweltlebens durch vergegenständlichende Theorie 
angetastet, ja zerstört und aufgehoben (ebd.). Heidegger arbeitet mit zwei 
Grundformen als Kontrast zu seinem Ansatz. Schon die fragende 
Ausrichtung auf ein Etwas allein unter dem Gesichtspunkt seiner 
Erkennbarkeit („Gibt es etwas?“) löscht in eins mit der Formalisierung 
alles Umweltlichen zu einem bloßen auf Erkennbarkeit reduzierten 
Etwas dessen Welten und damit wiederum das Mitschwingen des 
historischen Ich aus33. Dergleichen geschieht ebenso in der stufenweise 
fortschreitenden abstrahierenden Vergegenständlichung, die im 
Katheder über bestimmte Abstraktionsstufen letztlich nur ein 
Sinnesdaten-„Ding“ sieht und dann, vom „Vorgriff4 dieser „Ding- 
haftigkeit“ sozusagen motiviert, ebenfalls wieder die Frage stellt, wie 
denn das Ding X von den haptischen und optischen Sinnesdaten Y her 
bestimmbar sei. Wie auch immer die Varianten des kritischen Realismus 
und kritischen Idealismus genauer aussehen, ihre gemeinsame Basis 
bilden die Sinnesdaten34, was voraussetzt, daß in beiden Konzeptionen 
das umweltliche Welten ausgesetzt, zum „objektivierten Geschehen“ und 
„Vor-gang" degradiert wird (74). Gemeinsam sind den zwei 
Grundmöglichkeiten der sich in Wissenschaft und Philosophie 
realisierenden Theoretisierung, sowohl der stufenwngebundenen 
Formalisierung (zu einem formallogischen Etwas überhaupt) als auch der 
stufengebundenen Theoretisierung (zu einem letztlich objektartigen 
Etwas), eine Ent-deutung, Ent-weltung des umweltlich Bedeutungs­
haften, ein Ent-leben des Umwelt-erlebens, eine Ent-geschichtlichung 

33 Heidegger greift hier auf Husserls Unterscheidung von Formalisierung und 
Generalisierung zurück; vgl. das Schlußkapitel der LU I; ferner: Ideen 1, § 13.

34 GA 56/57, z.B. 80 ff., 84 (hier „entscheidet“ für Heidegger die „Erklärung“ der 
Empfindungsdaten „alles“), 91.

182

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des historischen Ich35. Demgegenüber versucht Heidegger - die 
Haupttendenzen der lebensphilosophischen Bemühungen seiner Zeit 
weiterführend -36, die Formen der Theoretisierung samt ihrer seit 
Descartes bestehenden Dualismen zu unterlaufen. Von ‘Bewußtsein - 
Außenwelt’ ist im Kontext der Erlebensanalyse nicht die Rede. Die 
Gegensätze von Außen und Innen, von physisch und psychisch, von 
einer Sache als Sinnesdatenquelle und einem Ich, das von der Sache bzw. 
Sinnesdaten determiniert ist bzw. sie konstitutionstheoretisch verarbeitet, 
haben beim lebensweltlichen Erleben keinen Sinn. „Die Erlebnisse sind 
Er-eignisse, insofern sie aus dem Eigenen leben und Leben nur so lebt“ 
(75). So soll vom ursprünglichen (Er-)Leben her, wie Heidegger wenig 
später sagen wird, die seit Galilei aus der „Umwelt“ eine „Dingwelt“ 
machende, in „merkwürdiger Produktivität“ sich ausgestaltende „Tyran­
nis“ der Wissenschaft der Lebenswelt gegenüber zurückgenommen 
werden (GA 58, 39, 52, 75).

2. Deshalb ist für Heidegger schon im Kriegsnotsemester ent­
scheidend, daß in der Unmittelbarkeit des Umwelterlebens, Weitens, 
Ereignens „überhaupt keine theoretische Setzung (liegt). Das ‘es weitet’ 
wird nicht theoretisch festgestellt, sondern ‘als weitend’ erlebt“ (GA 
56/57, 93 f.). Diesseits von ‘Setzung’ steht das Ereignen des Erlebens 
auch diesseits von ‘Voraussetzung’, mithin „vor aller Beweis- oder 
Nichtbeweisbarkeit“ (94). Weder ist das Umwelterleben voraussetzungs­
voll noch -los, „denn „Voraussetzung und Voraussetzungslosigkeit 
haben überhaupt nur Sinn im Theoretischen“ (ebd.). Ebenso ist 
Zirkelhaftigkeit ein Problem des Theoretischen und eine „theoretisch 
gemachte Schwierigkeit“ (95). Da nun aber das Theoretische selbst das 
„Entlebte, selbst erst Entsprungene" (96) ist, kann die Sphäre des 
Voraussetzungs- und Zirkelhaften nicht die einer „echten Ur­
wissenschaft“ sein. Wenn das Zirkuläre des Theoretischen wirklich 
‘aufgehoben’ werden soll, „dann muß es eine vor-theoretische oder 
übertheoretische, jedenfalls eine nichttheoretische Wissenschaft, eine 
echte Ur-wissenschaft geben, aus der das Theoretische selbst seinen 
Ursprung nimmt. Diese Wissenschaft vom Ursprung ist dann so geartet, 
daß sie nicht nur keine Voraussetzungen zu machen braucht, sondern sie 
nicht einmal machen kann, weil sie nicht Theorie ist. Sie liegt dann vor 
oder über der Sphäre, wo die Rede von Voraussetzung überhaupt Sinn 
hat“ (96 f.). Gefordert ist gleichsam das Paradox einer (atheoretischen, 

35 GA 56/57, 73 ff., 85 f., 89 ff., 98.
36 Das heißt, Heidegger sieht hier noch die Möglichkeiten, mit dem Erlebens-/Erleb- 

nisbegriff die cartesianischen Dualismen zu unterlaufen. Später wird er bedeutsamer­
weise den Erlebens-/Erlebnisbegriff wegen cartesianischer Implikationen kritisieren.

183

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht theoretisierenden) „Theorie der Theorie“ (ebd.) nach Maßgabe 
einer Urwissenschaft. Sie ist gesucht als die Art von Wissenschaft, die 
das Theoretische und seine Leistung nicht auf dem überkommenen 
theoretischen Wege verständlich zu machen versucht, sondern die Frage 
nach dem Verstehen auch des Erkennens als Frage nach den eigenen 
Vollzugsbedingungen aus dem eigenen Vollzug heraus löst (97 ff.).

Damit laufen im Hinblick auf Aufgabe, Gegenstandsbereich und 
Methode philosophischer Urwissenschaft noch einmal die Grundlinien 
der gesamten Vorlesung zusammen. Sich als Urwissenschaft 
auszuweisen, gelingt urwissenschaftlicher Philosophie nur im Vollzug 
selbst. Als Urwissenschaft hat sie sich abzugrenzen von den 
theoretisierenden Konzeptionen einer ‘Logik der Philosophie’, deren 
„sinnhafte Genesis“ als eine solche des „Theoretischen“ (88) zugleich 
aufgehellt werden muß, um damit nicht verwechselt und theorie­
gemachten Vorwürfen ausgesetzt zu werden. ‘Beunruhigt’ vom Problem 
der Aufgabe einer ‘Logik der Philosophie’, einer ‘Theorie der Theorie’ 
war laut Heidegger „als einziger“ Emil Lask (ebd.). Husserl wiederum 
hatte der geforderten Methode mit dem „Prinzip aller Prinzipien“ der 
Phänomenologie die erfolgversprechendste Richtung gewiesen. Diesem 
Prinzip zufolge soll alles in der „Intuition“ sich ursprünglich Darbietende 
als das hingenommen werden, „als was es sich gibt“ 37. Gleichwohl 
gelingt weder Lask noch Husserl eine Überwindung der theoretischen 
Einstellung. Lask scheitert, weil er in seiner „Logik der Philosophie“ mit 
ihrer Stockwerkslehre und in seiner „Urteilslehre“ das Problem der 
Theorie „theoretisch lösen wollte“ (88)38. Husserl verstellt Heidegger 
zufolge sein ‘Prinzip aller Prinzipien’ durch seine Fassung 
phänomenologischer Deskription als Reflexion auf „reflexionslos erlebte 
Erlebnisse“. Indem diese so zum Objekt gemacht werden, sind wir „in 
der Reflexion [...] theoretisch eingestellt“ (100). Heidegger folgt hier 
Natorps Kritik der Phänomenologie (101 ff.), kritisiert aber ebenfalls 
dessen Rekonstruktionsansatz, alle überhaupt möglichen Objektivie­
rungen zum Subjekt als dem Bestimmenden „diesseits aller Bestim­
mung“ zurückzuverfolgen. Natorps explizites Ziel „theoretischer“ (!) 

37 Ideen I, § 24. Natürlich weisen in diese Richtung auch Diltheys Erlebens- und 
Verstehensbegriff, ebenso Lasks Konzeption der erlebenden Hingabe (s. den nächsten 
Abschnitt). Im Vergleich zu diesen Ansätzen scheint Heidegger mit Husserl im 
phänomenologischen Prinzip am ehesten die Möglichkeit zu sehen, die Erlebnissphäre 
ganz von innen her auszulegen (vgl. GA 56/57, 109 f., bes. 110 u.).

38 Heidegger erwähnt hier an dieser Stelle Lasks Hauptschriften nicht ausdrücklich. Sie 
sind es jedoch, in denen Lask das Programm angeht, das Heidegger - mutatis mutandis 
- dann weiterfuhrt.

184

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wiedergewinnung des „ursprünglichen Lebens des Bewußtseins“39 
verbleibt schon programmatisch innerhalb der Sphäre des Theoretischen, 
in eins damit im Rahmen des Bewußtseins und entsprechenden 
Systemansatzes. Und insofern a) „auch Re-Konstruktion Konstruktion 
ist“ (107), kann Natorp b) gar nicht das unmittelbare Erleben als es selbst 
fassen, vielmehr wird „die Erlebnissphäre radikal logisiert [...], womit 
aber das Logische nicht verlassen ist“ (108). Ist denn anders eine 
„Wissenschaft von Erlebnissen“ überhaupt möglich (vgl. 98)?

3. Angesichts der „methodischen Wegkreuzung“ und also Alternative 
von Philosophie als Erkenntnistheorie oder phänomenologischer 
Lebensphilosophie sprach Heidegger vom „Sprung [...] überhaupt erst in 
die Welt“ (63). Die ihm folgenden Erlebnisanalysen hatten den 
„methodischen Sinn [...], an die Grenze von Voraussetzungslosigkeit zu 
kommen, d. h. zum Ur-sprung, alles wegzuräumen, was mit Voraus­
setzungen belastet ist. Dabei verharrten wir selbst im Theoretischen“ 
(95). Von diesem „Theoretischen herkommend“ werden dann über die 
indirekten Lask-Bezüge Husserl und Natorp kritisiert, um „in der Weise 
des immer mehr Sichfreimachens“ vom Theoretischen die 
phänomenologische „Grundhaltung“ zu „sehen" (110), u. z. weil man 
aus ihr selbst heraus zu sehen lernt. Bei aller anfänglichen Kritik an 
Husserl bleibt für Heidegger dessen Prinzip der Prinzipien das 
Leitprinzip für die Erschließung der Erlebnissphäre. Es bringt „die 
Urintention des wahrhaften Lebens“ nicht bloß zum Ausdruck, sondern 
„es ist die Urintention des wahrhaften Lebens überhaupt, die Urhaltung 
des Erlebens und Lebens als solchen, die absolute, mit dem Erleben 
selbst identische Lebenssympathie“ (ebd.). Und für den Phänomenologen 
ist die „Grundhaltung [...] erst absolut, wenn wir in ihr selbst leben“ 
(ebd.). Das ist jedoch nicht über Systementwürfe möglich, sondern allein 
durch das „phänomenologische Leben in seiner wachsenden Steigerung 
seiner selbst“ (ebd.; vgl. 86). Das aber heißt: Urwissenschaft ist, was sie 
ist, nur als absolutes phänomenologisches Leben in fortwährender 
Epidosis. Sie läßt es nicht zum ,3ruch zwischen Erleben und Erlebtem“ 
(98) kommen, sie ist nicht theoretisierend, vergegenständlichend, wenn 
gezeigt werden kann, daß ihr „In-Worte-Fassen“, ihr „Sehen“, ihre 
„Intuition“, ihr „Verhalten zu etwas“ nicht von der vis-ä-vis-Vorstellung 
her gedacht wird (111 ff.) . Zu diesem Zweck geht Heidegger nochmals 40

39 So Natorp, 1912, 192.
40 „Ist denn die phänomenologische Intuition ein Sehen, das dem zu Sehenden 

gegenübersteht, (bildlich) außerhalb seiner steht? [...] ist es nicht schon versteckte 
Theorie, die Erlebnissphäre zu einem Gegebenen zu stempeln, das nun beschrieben 
werden soll? Besteht denn überhaupt diese Zweiheit und Auseinandergerissenheit von 

185

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der ‘Wurzel’ der zwei Grundmöglichkeiten der Auflösung der 
Erlebenseinheit nach, dem, worin sie motiviert sind. Er entwickelt dabei 
ein Schema, das zugleich die Grundlage seiner „hermeneutischen 
Intuition“ und also der Philosophie als vortheoretischer Urwissenschaft 
wiedergibt.

II. Leben und Ursprünglichkeit vor dem Hintergrund der 
Geltungstheorie Emil Lasks

Wir haben es Theodore Kisiel zu verdanken, daß dieses Schema, das sich 
nicht in der veröffentlichen Vorlesung, aber in den Nachschriften von 
F.J. Brecht, G. Walther und O. Becker findet, zugänglich gemacht 
worden ist41. Heidegger unterscheidet:

„I. Das vortheoretische Etwas
A. Das vorweltliche Etwas (Grundmoment des Lebens überhaupt) 
Ur-etwas
B. Welthaftes Etwas (Grundmoment bestimmter Erlebnissphären) 
Genuine Erlebniswelt

II. Das theoretische Etwas
A. Formallogisches gegenständliches Etwas (motiviert im Ur-etwas)
B. Objektartiges Etwas (motiviert in genuiner Erlebniswelt).“

Hinter II. A. und II. B. verbergen sich die zwei von Heidegger 
diskutierten Grundmöglichkeiten des Bruches der Erlebniseinheit. II. A. 
meint die „formale Vergegenständlichung“ (114), derzufolge alles 
jederzeit zu einem ‘erkennbaren Etwas als solchem’ formalisiert werden 
kann. II. B. faßt die ‘dingmotivierte’ fortschreitende Theoretisierung 
welthafter Gegenstände zu einem „objektartigen Etwas“. II. A. und B. 
unterscheiden sich durch den Grad ihrer Gebundenheit an den 
Theoretisierungsprozeß: II. A. ist frei, stufenungebunden, d. h. es kann 
immer alles zum bloßen Etwas formalisiert werden, wohingegen nach II. 
B. das sukzessive Bestimmen welthafter Gegenstände im Abstraktions­
prozeß an eine - in Resten gegenstandsabhängige - bestimmte 

Gegenstand und Erkenntnis, von Gegebenem (Gebbarem) und Beschreibung“ (GA 
56/57, 111 f.).

41 S. das Überblicksschema bei Kisiel, 1992, 122. Das Schema war offensichtlich ein 
Tafelanschrieb in der letzten Vorlesungsstunde. Direkt stellt es eine Ergänzung von 
GA 56/57, 116, dar, obwohl es viele Momente des zweiten Teils der Vorlesung 
prägnant gegeneinander bestimmt. - Kisiel hat das Schema der Nachschrift Brechts 
entnommen, das jetzt auch mit Brechts Aufzeichnungen der letzten zwei Sitzungen des 
Kriegsnotsemesters von C. Strube ediert ist, s. Heidegger, 1996.

186

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stufenfolge gebunden ist (bes. 113 f.). II. A. und B. unterscheiden sich 
ferner durch ihr je spezifisches Motiviertsein (in I. A. oder B.), nicht aber 
in ihrem grundsätzlichen Motivationsursprung, als „theoretisches Etwas“ 
(Erkennbares überhaupt) dem „vortheoretischen Etwas“ (L, bzw. dem 
„Erlebbaren überhaupt“, 115) entsprungen zu sein. Gemeinsam ist ihnen 
in diesem Entspringen deshalb, daß beide (II. A. und B.) Resultat eines 
Entlebungsprozesses sind42.

Demgegenüber verbleibt die Fassung des „vorweltlichen“ und 
„weithaften Etwas“ (I. A. und B.) im „vortheoretischen“ (L), weil hier 
nicht erkenntnis-theoretisch reduziert, sondern in der Hingabe an 
„Grundphänomene“ „verstehend erlebt“ werden soll (115). Hier beim 
„Erlebbaren überhaupt“ anzusetzen, bringt deshalb auch weder 
Entlebung noch „absolute Unterbrochenheit des Lebensbezuges“ mit 
sich. Das Leben wird hier überhaupt nicht außer Kraft gesetzt, vielmehr 
erst vom Erlebbaren in seinem ästhetische, religiöse, soziale und 
dergleichen Formen annehmenden ‘Auswelten’ erlebt.

Vor diesem (Aus-)Welten ist das Erlebbare als solches natürlich durch 
„Indifferenz gegen jede genuine Welthaftigkeit“ (die es erst annimmt) 

42 Diesbezüglich ist Heideggers Differenzierung nicht immer sofort erkennbar. Denn zur 
Darstellung des Theoretisierungs- als Entlebungsprozeß verwendet er zunächst ohne 
explizite Abgrenzung (welche erst 112 ff. vorgenommen wird) Momente sowohl der 
formalen als auch der dingmotivierten Vergegenständlichung (s. den Rückblick 112- 
114, bes. 114). Und wenn es nach 114 den Anschein hat, als würde die formale 
Theoretisierung keinen Entlebungsprozeß implizieren, so ist demgegenüber dreierlei 
zu beachten: 1) Wenn Heidegger von einer Nicht-Zugehörigkeit der formalen 
Theoretisierung zum Entlebungsprozeß spricht, dann meint er vor allem, „nicht 
zugehörig zum Entlebungsprozeß“ der dingmotivierten Theoretisierung (114). Denn 2) 
spricht Heidegger deutlich davon, daß das aus dem „vorweltlichen Lebensetwas“ 
motivierte „formal gegenständliche Etwas der Erkennbarkeit“ ein „als Entlebung 
entwachsendes formal Gegenständliches“ ist (116). Ebenso eindeutig heißt es in den 
„Grundproblemen der Phänomenologie“ von 1919/20, daß „im Sinne des 
formallogischen Etwas überhaupt (die) absolute (!) und radikalste (!) Unterbindung 
faktisch lebendigen personalen Lebensbezugs liegt“ (GA 58, 107). Wenn 3) doch von 
Formalisierung die Rede ist, die „in keiner Weise identisch mit Entlebtheit oder gar 
mit der höchsten Stufe dieser, der sublimsten Theoretisierung“ sein soll (GA 56/57, 
115), dann ist Differenzierung gefordert (so auch in GA 59, 62). Gegenüber der 
Formalisierung, die das „vorweltliche Etwas“ (I. A.) vom „vortheoretischen Etwas“ 
(I.) bzw. „Erlebbaren überhaupt“ (GA 56/57, 115) zum „Erkennbaren überhaupt“ (116) 
reduziert hat, ist auch eine Möglichkeit der Formalisierung anzusetzen, die die 
„theoretische Sphäre“ überschreitet, d. h. diese ins Vor-theoretische unterläuft. ‘In 
keiner Weise identisch mit Entlebtheit’ vermag diese Art Formalisierung (als 
Vorgestalt der „formalen Anzeige“) nur aus der „verstehenden, [...] hermeneutischen 
Intuition“ (s. u.) heraus zu sein, die in ganz bestimmter Weise vom ‘vortheoretischen 
Etwas’ bzw. ‘Erlebbaren überhaupt’ her aus ihm selber heraus spricht. - Dem Gesagten 
entsprechend ist auch die allgemeine These Imdahls, 1997, 55, daß die formale 
Theoretisierung „keine Entlebung impliziert“, zu korrigieren.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgezeichnet, selbst „Index für die höchste Potentialität“ (da offen für 
alle Welten bzw. diese gleichsam in sich tragend), als ,,Noch-nicht“ (sich 
in welthafte Formen gebendes) ist es das „wesenhaft Vorweltliche“, dem 
aber durch und durch das intentionale Moment des „‘Auf zu’, der 
‘Richtung auf, des ‘In eine (bestimmte) Welt hinein" [...] in seiner 
ungeschwächten ‘Lebensschwungkraft’“ eignet (ebd.). Durch dieses 
Vorweltliche (I.) birgt das Leben gleichsam eine absolute Sphäre. Das 
(scharf von II. A. und B. zu trennende) „vor-weltliche Etwas des Lebens 
an sich“ bzw. „Grund-“ oder „Wesensmoment des Lebens an und für 
sich“ gilt als „erste Sphäre“ und „ist als eine solche des Lebens absolut“, 
wohingegen II. A. und B. gänzlich „relativ“ sind, da von I. abhängig, je 
darin motiviert (116).

Urwissenschaftlich verstehendes (Er-)Leben, so haben wir oben 
gesehen, ist ‘rein’ nur gegeben, falls es sich von der vis-ä-vis- 
Vorstellung etwa eines Sehenden gegenüber dem Gesehenen freigemacht 
hat. Heidegger trägt dem in und mit seiner „verstehenden, [...] 
hermeneutischen Intuition“ Rechnung (116 f.). In ihr verwirklicht sich 
gleichsam die phänomenologisch urwissenschaftliche Grundhaltung. 
Ganz „vom Vorweltlichen aus“, gewissermaßen aus der Binnen­
perspektive des Erlebens von seinem Ursprung her „gesehen“, muß das 
„erlebnisverstehende Verhalten“, da es weder formal noch objektartig 
be-greift und so die traditionelle Begriffsbildung repräsentiert, eben 
dieses sein (Er-)Leben als „historisches“ in seinem Zusammenhang“ 
ausdrücken. So ist es bzw. die hermeneutische Intuition ein „sich selbst 
mitnehmendes Erleben des Erlebens“. In ihm geht es nicht um Referenz 
vermittels „objektartig meinender“ Begriffe, sondern darum, 
„ursprünglich erlebend“ im „Bedeutungsmäßigen“, im „Sprachaus­
druck“, „Ereignischaraktere auszudrücken“. Unter Aneignung wesent­
licher Aspekte der Zeittheorien Bergsons und Husserls (vor allem mit 
Blick auf das Zusammenspiel der Weisen der Re- und Protention) sowie 
der Hermeneutik Diltheys bedeutet dies: „Die vor-welthaften und 
weithaften Bedeutungsfunktionen [...] gehen (erlebend und Erlebtes 
erlebend) mit dem Erleben mit, leben im Leben selbst, und mitgehend 
sind sie zugleich herkommend und die Herkunft in sich tragend. Sie sind 
vorgreifend zugleich rückgreifend, d. h. sie drücken aus das Leben in 
seiner motivierten Tendenz bzw. tendierenden Motivation“ (117). In der 
hermeneutischen Intuition ist die traditionelle Begriffsbildung verlassen, 
als sich im Erleben selbst verstehender und ausdrückender Vollzug ist sie 
„originäre phänomenologische Rück- und Vorgriffs-bildung“ (ebd.). - 
Das erlaubt nun wieder Rückschlüsse auf die Bedeutung des 

188

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‘vortheoretischen Etwas’ (I.). Denn als was muß dieses nach der 
Charakterisierung der hermeneutischen Intuition verstanden werden?

Für die ausgearbeitetste Position, wie sie zur Zeit m.E. in Kisiels 
Interpretationen vorliegt, steht das ‘vortheoretische Etwas’ als „Ur­
etwas“ (LA.) überhaupt für Heideggers Rückgang auf das faktische 
Leben. Inspiriert von Heideggers Brief an Karl Löwith vom August 
192743 44 sieht Kisiel bereits Heideggers Habilitation von der „Tendenz zur 
Faktizität“ beherrscht und deutet ebenso in der Nachkriegsvorlesung das 
„Verständnis des Ur-Etwas als Faktizität“^. Neben der Fassung des „Ur- 
Etwas als ‘Erlebbares überhaupt’“ wird es auch gesehen als „Faktizität, 
die zugleich die Potentialität einer inneren Artikulation [...] in sich 
enthält, letztlich meine Potentialität, aber zunächst die des ‘abgrunde- 
liegendenden’ Es, des Ur-Etwas“45. So geht es um das „Ur-Etwas, das ich 
selbst bin“, später „um das einzigartige Ur-Etwas, in dem ich lebe“; auf 
diese Weise ist es „schlicht das Verhalten als solches“, im 
Zusammenhang mit der formalen Anzeige wiederum identisch mit der 
„faktischen Lebenserfahrung“, um schließlich als „Urbewegung des 
Lebens“ das spätere Aletheia- und Ereignisdenken vorwegzunehmen46. 
So sehr das Ur-Etwas als Erlebbares überhaupt die Pluralität von 
Erlebnissphären in sich birgt, so ist die Vielfalt der angeführten 
Bedeutungssinne zur genaueren Fassung des Ur-etwas selbst doch 
verdächtig. Vor allem ist nach dem oben Ausgeführten die Frage, 
inwieweit das Ur-etwas als Ursprung überhaupt mit der Sphäre 
faktischen Lebens und Erlebens gleichgesetzt werden darf, ob es also mit 
Faktizität oder faktischer Lebenserfahrung schlicht identisch ist.

Heideggers klare Herausstellung des „vortheoretischen“ (I.) Ur-etwas 
(I. A.) als „vorweltlich“ (gegenüber I. B. und II.) ist nicht anderes als 
eine philosophische Ursprungskonzeption. Man vergibt sich viel, wenn 
man diese Konzeption allzuschnell aufweicht, unscharf in ihr „Ur-Etwas 
als Faktizität“ in den Abwandlungen des Faktischen faßt oder gar schon 
Heideggers späteres Seinsdenken antizipiert. In jenem Konzept ist der 
Ursprung m. E. nicht identisch mit der Sphäre der Faktizität, faktischen 
Lebens und Erlebens, schlicht aus dem Grunde, weil Heidegger vom Ur­
etwas her allererst - prinzipiell - sowohl das faktische Leben, das 
Auswelten in die Erlebnissphären (des Religiösen, Ästhetischen, 
Sozialen, Politischen usw.), als auch die prinzipiellen 

43 S. Kisiel, 1992, 107, wo er unter anderem aus Heideggers Brief zitiert: „Ich müßte 
zuvor extrem auf das Faktische losgehen, um überhaupt die Faktizität als Problem zu 
gewinnen.“

44 Ebd., 108 (Hervorhebung R. E.).
45 Ebd., 117 f.
46 Ebd., 118-121.

189

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theoretisierungsmöglichkeiten des Lebens aus ihm selbst heraus (II.) zu 
verstehen sucht.

Gleichwohl ist Kisiels ‘weiche’ Deutung des Ur-etwas als Faktizität, 
faktische Lebenserfahrung, als meine Potentialität und mein intentionales 
Verhalten kein Zufall. Denn wenn mit Dilthey das Leben eben 
„historisch“ und „Zusammenhang“ ist (so im Schlußabsatz der 
Kriegsnotsemester-Vorlesung), dann muß ja aus diesem Lebens­
zusammenhang heraus die ‘verstehende’, die ‘hermeneutische Intuition’ 
‘das Leben in seiner motivierten Tendenz bzw. tendierenden Motivation’ 
ausdrücken, und zwar vom Ur-etwas her. Aber wie verhalten sich Ur­
etwas und Lebenszusammenhang zueinander, wie der Ursprung des 
Lebens(zusammenhangs) zum Lebenszusammenhang selbst? Es soll ja 
gerade nicht der Lebenszusammenhang (naturalistisch) allein aus ihm 
selber, Faktizität nicht einfach aus Faktizität, Seiendes nicht aus 
Seiendem verstanden werden. Das heißt indessen, aus dem faktischen 
Lebenszusammenhang heraus muß etwas mit ihm (in der Frühphase 
Heideggers zumindest) nicht geradehin Identisches - das Ur-etwas als 
Ursprung - freigelegt werden, von dem her das faktische Leben eben 
auslegbar ist. Aber selbst wenn aus faktischen Zusammenhängen heraus 
die Freilegung ihrerseits ein Verhalten ist, faßt Heidegger das Ur-etwas 
nicht als identisch mit dem Verhalten als solchem, sondern vom 
philosophisch-phänomenologischen Verhalten her zeigt das Ur-etwas 
sich vielmehr - in der ‘verstehenden, hermeneutischen Intuition’ - in 
seinem Aus weiten als Welten, zwar wiederum allein faktisch, aber darin 
nicht aufgehend, sondern (historisch) das Faktische und seinen 
Zusammenhang bildend.

Dafür spricht nicht allein die Bezugnahme auf Bergsons 
„Lebensschwungkraft“ (elan vital), von der her dieser das Werden aus 
seinem Ursprung jeweils verstehen wollte, bemerkenswerterweise vom 
„Leben als Tendenz“ her, deren „Wesen [...] es ist, sich in Garbenform 
zu entwickeln und so durch die bloße Tatsache ihres Wachstums 
divergierende Richtungen zu schaffen, zwischen die ihre Schwungkraft 
sich teilt“47. Noch wichtiger ist vielleicht sogar Heideggers 
konzeptionelle Fortführung des „vortheoretischen Etwas“ (I.) von Lask. 
Dessen Bedeutung hebt Kisiel selbstverständlich auch hervor, 
insbesondere für das Schema am Ende der Kriegsnotsemester- 
Vorlesung48. Doch scheint mir gerade hier eine nähere Betrachtung der 
Geltungstheorie Lasks unter Berücksichtigung des entsprechenden 
Begriffs des Erlebens als philosophischem Erkennen Vorsicht zu 

47 Bergson, 1927, bes. 120 ff., Zitat: 130.
48 Z. B. 1992, 108, 110 ff., 115 f, 118 f. - Vgl. ferner Kisiels Arbeit, 1992 a.

190

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebieten, die vortheoretische Ursprungssphäre einfachhin mit der der 
Faktizität zusammenfallen zu lassen. Es könnte ja sein, daß ich im 
faktischen Leben immer schon aus der Ursprungssphäre, in der die 
phänomenologische Grundhaltung sich zu halten sucht, herausgefallen 
bin.

Innerhalb des Programms49 einer „Logik der Philosophie“, nicht nur 
eine Begründung der Erkenntnis des Seienden, sondern darüber hinaus 
auch eine des Erkennens selbst zu liefern, geht Lasks Kemgedanke 
immer von der Voraussetzung aus, die wir machen, wenn wir einen 
Erkenntnisanspruch erheben. Denn notwendige Voraussetzung aller 
menschlichen Erkenntnisbemühungen ist jeweils ein Gegenstand, den 
wir in unseren Aussagen und Urteilen zwar erkennen wollen, aber auch 
verfehlen können, der aber selbst der Gegensätzlichkeit des Treffens 
oder Verfehlens seiner in der Erkenntnisbemühung grundsätzlich 
enthoben ist. Die „Übergegensätzlichkeit“ des jeweiligen Gegenstandes 
geht der „Geltungsdifferenz“ unserer Aussagen und Urteile voraus50. 
Dementsprechend fragt Lask nach den notwendigen Bedingungen, die 
die Gegenständlichkeit und Geltungsdifferenz ausmachen. Das 
Besondere seiner Theorie liegt in der Konzeption des Gegenstands, einer 
darauf bezogenen Erlebens- als Erkenntnistheorie sowie in der 
Gegenstand und Erleben gleichermaßen einbeziehenden Konzeption des 
Urteils als eines metagrammatischen.

Der aller Geltungsdifferenz vorausliegende Gegenstand ist in seinem 
„urbildlichen“ oder „transzendenten“ Sinn nicht auf wahrnehmbare 
Dinglichkeit reduziert51. Vielmehr gilt Lask „alles, soweit es ein Etwas 
und nicht ein nichts ist“ (125), also auch jeder nichtsinnliche 
‘Gegenstand’, alles als bestehend ausweisbare Sachhaltige überhaupt als 
‘Gegenstand’. Dieser ist in seiner „Strukturform“ (281, 330 f.), in seiner 
„Urstruktur“ (307) das „schlichte Ineinander“ eines geltungsbestim­
menden Formmoments und eines bedeutungsbestimmenden Material­
moments (34, 378, 382). Einerseits steckt im Begriff des Gegenstandes 
schon der Bezug zum Subjekt. „‘Gegenstand’ ist: der Subjektivität 

49 Auf das Programm (mit der Lehre der ‘materialen Bedeutungsdifferenzierung’, der 
‘Stockwerktheorie’, der Unterscheidung der konstitutiven und reflexiven Kategorien 
usw.) kann ich freilich nicht weiter eingehen. S. schon Heideggers Rezension der 
Hauptwerke Lasks in seinem Überblick über „Neuere Forschungen über Logik“ von 
1912 in GA 1, 24 ff., 32 ff. - VgL zur neueren Lask-Diskussion R. Hofer, 1997.

50 ‘Geltungsdifferenz’ sei dabei mit L. Herrschaft, 1995, verstanden als „vollständige 
Disjunktion, und zwar im Sinne positiver vs. negativer Valenz. Extern abgegrenzt 
gegen ‘Seinsdifferenzen’ (Beispiel: ‘gültig / ungültig’, ‘gut / böse’; dagegen ‘es 
regnet / es regnet nicht’“ (19).

51 Lask, 1923/24, z. B. II, 37, 43, 122, 277, 416 (wenn nicht anders vermerkt, sind die 
weiteren Lask-Stellenangaben aus Bd. II).

191

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entgegengeltende, ‘entgegenstehende’ Wahrheit. Es liegt somit in der 
Gegenständlichkeit noch zugleich angedeutet, daß dabei das Gelten 
bereits als vorschwebendes Objekt auf das Subjekt hinblickend gedacht 
wird. ‘Gegenstand’ ist der transzendentallogische Gehalt, wenn er bereits 
als ‘Objekt’ in Korrelation zum erkennenden Subjekts verhalten gesetzt 
ist“ (30). Andererseits ist der Gegenstand in seinem Gelten, seiner 
Logizität vollkommen unabhängig von der Subjektivität, nicht von ihr 
bestimmt, weder kategorial noch akttheoretisch von ihr konstituiert52. 
Selbst der den ‘Gegenstand’ in seiner objektiven, ontologischen 
Bestimmung prima facie fassende Begriff des „Sachverhalts“ wird von 
Lask abgelehnt, weil er „eine Hineintragung der Gliederung des 
gegensätzlichen Sinnes in die Gegenstände“ (391 f.) mit sich bringen 
soll. Demgegenüber ist der Gegenstand eben „übergegensätzliche“ 
Wahrheit53. Und nur weil er das ist, geltend und sinnartig, kann das 
Subjekt ihn treffen oder verfehlen, wenn das Reden von Über- und 
Nichtübereinstimmung denn sinnvoll sein soll (390).

Damit ist bereits das dem Gegenstand als ‘Wahrheit’ korrelierende 
„wahrheitsbekümmerte Subjekts verhalten“ angesprochen (100). Der 
objektiven Seite, dem erkennbaren Gegenstand entspricht die subjektive 
Seite, das gegenstandsbezogene Erleben und urteilende Erkennen54. Das 
immer als vereinzelt gedachte Subjekt gewährt dem geltenden 
Gegenstand eine „Erlebnisstätte“, einen „Schauplatz“ (195, 414), so daß 
im Grunde aller theoretischer Sinn, aller „Geltungsgehalt vorfindbar ist 
in der Tatsächlichkeit des Erlebens“ (67). Soll dieser nun als Erlebtes 
auch erkannt werden, so geschieht zwar mit der „Immanentwerdung des 
Transzendenten, daß nur die Situation, nicht aber irgendwie Bestand und 
Struktur des Transzendenten aufgehoben wird. Genau der transzendente 
Bestand ohne jeden Abbruch ist es, der auch immanent werden kann“ 
(415). Aber zugleich ist die Subjektivität keine „bloße

52 S. Lasks Umdeutung der Kopemikanischen Tat Kants 27 ff.; ferner bes. III, 89 ff.
53 Es war diese „Übergegensätzlichkeit“, von welcher Heidegger sich übrigens im 

Schlußkapitel der Habilitation eine Zusammenführung der kritischen Ansätze des 
Realismus und Transzendentalismus erhofft hatte (GA 1,403 f., Anm. 3, und 406 f.).

54 „Macht doch das Subjekt-Objekt-Verhältnis, die Erlebbarkeit des Gegenstandes und 
des Sinnes überhaupt, sein Hineingebanntsein in die ihm einen Schauplatz gewährende 
Subjektivität [...] eine Urtatsache aus“ (414, Hervorhebung R. E.). Vgl. zu dieser 
Konstellation auch 422 f.: „Aus der Antreffbarkeit des Sinnes in der Tatsächlichkeit 
des Erlebens ergeben sich in letzter Linie zwei große Forschungsgebiete für die 
theoretische Philosophie. Sie kann entweder und vorzugsweise Sinnstruktur und 
kategorialen Formgehalt zu ergründen suchen. Oder aber auch der Realisierungsstätte 
theoretischen Sinnes, dem subjektiven Verhalten dazu, sich zuwenden. [...] So zerfällt 
das Gebiet der Logik in Objekts- und Subjekts-, in Wahrheits- und Erkenntnis-, in 
aletheiologische und gnoseologische Probleme“ (Hervorhebung R. E.).

192

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Realisierungsstätte“ (417) des transzendenten Sinnes. Im Zuge seiner 
Immanentwerdung stellt sich, wenn man nicht in der reinen Hingabe an 
den Gegenstand verbleibt, eine Differenz zwischen „Ur-“ und 
„Nachbild“ ein, die in der Eigenaktivität der Subjektivität begründet ist. 
Was im Gegenstand ‘schlichtes Ineinander’ von Materie bzw. 
Kategorienmaterial und kategorialer Form ist, ‘zerstückelt’, ‘atomisiert’ 
die Subjektivität aufgrund eines aus der Hingabe sich lösenden, 
isolierenden Erlebens. Von hier aus wiederum ist Lasks Theorie des 
metagrammatischen Urteils zu verstehen55. Denn das aus dem 
isolierenden Erleben sich ergebende ‘Erkennen’ ist als eine 
„Bemächtigung der Gegenstände stets verbunden mit einer 
Auseinanderreißung und einer nachträglichen Zusammenpassung der 
zerstückelten Elemente. Die Gegenstände werden zu Urteilsobjekten 
umgearbeitet“ (374), womit die Dimension der Geltungsdifferenz gesetzt 
wird56. In der Fortführung des Ansatzes von Windelband und Rickert 
geschieht jene Umarbeitung als Urteilsbildung in zwei Schritten. Die 
isolierten und so gegeneinander ‘verschiebbar’ (417, 419) gewordenen 
Momente von Form und Materie werden im ersten Schritt vom Subjekt 
zu einer Vorstellungsbeziehung synthetisiert, die Lask als „primäres 
Objekt“ (299), „primäres Gefüge“ (303) oder auch treffend - bezogen auf 
den urbildlichen Sinn - derivativ als „Sinnfragment“ (430) bezeichnet. 
Auf das primäre Objekt, Gefüge bzw. Sinnfragment als „Unterlage der 
Urteilsentscheidung“ (299) bezieht sich im zweiten Schritt die bejahende 
resp. verneinende Stellungnahme. Das Subjekt spricht dem primären 
Gefüge, Sinnfragment durch die Urteilsentscheidung Wahrheits­
gemäßheit oder WahrheitsWidrigkeit zu. Lask benötigt die gestufte 
Abgrenzung der übergegensätzlichen Wahrheit der gegenständlichen 
Sphäre vom primären Objekt und die Unterscheidung von diesem zur 
Urteilsentscheidung zur Erklärung des logischen Phänomens des 
richtigen, aber verneinenden Urteils (ansonsten müßte es einen negativ 
geltenden Gegenstand geben)57. Darüber hinaus aber benötigt Lask 
sowohl für die Urteilsentscheidung als auch zur Beurteilung des Urteils 
als richtig oder falsch die (nicht wiederum urteilsmäßige) Kenntnis des 
Gegenstandes als des letzten Maßstabes. In diesem dann 
„übergegensätzlichen, überurteilsmäßigen Erkennen“ ist der geltende 
Gegenstand unmittelbar eröffnet. Ein solches Erkennen ist „als schlichte 

55 Metagrammatisch ist dieser Urteilsansatz, weil er nicht primär von der Kopula 
ausgeht. Vgl. dazubes. 321 ff.

56 „Nicht Gelten und Wert überhaupt, sondern nur Geltungs- und Wertgegensätzlichkeit 
bildet das Spezifikum der nachbildlichen Region, wovon es in der urbildlichen keine 
Spur gibt“ (387).

57 S. dazu den ganzen Schlußabschnitt von Die Lehre vom Urteil (426 ff.).

193

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hingabe an das kategorial betroffene, an das in der Gewalt der logischen 
Form stehende Material, an das urbildliche Strukturgefüge der mit dem 
unzerstückelten Gegenstand zusammenfallenden gegensatzlosen Wahr­
heit, somit als Prädizieren im ursprünglichen metagrammatischen Sinne, 
freilich noch ohne Prädikationscharakter [...], zu denken. Ein solches 
Erkennen darf nur als Empfängerin des Gegenstandes, aber nicht als 
irgendwelches Schalten mit seinen isolierten Elementen, darum nicht als 
Aktivität eines Prädizierens, eines Hineinstellens in die kategoriale Form, 
einer formenden Funktion, angesehen werden. Es erfaßt das unzerstörte 
oder wiederhergestellte Urbild, in dem es nur ein schlichtes Stehen der 
Inhalte in den Kategorien gibt. Nicht, wie die Urteilsentscheidung auf 
gegensätzlich gespaltene Objekte, sondern auf den gegensatzlosen 
Gegenstand selbst ist es gerichtet“ (396; vgl. 332, 378, 438 f., III, 186).

Für Lask ist dies ‘Empfangen’ des Gegenstandes in der Hingabe das 
unmittelbare Leben in der unsinnlichen Form, ein unmittelbar „in der 
Wahrheit leben“ (86, 191 f.). Es bedeutet, das zu erkennende „Etwas, 
wie es in kategorialer Wahrheitsform steht [...] erleben, also diese 
kategoriale Legitimierung miterleben“ (82), wodurch das jeweils 
spezifische ‘Material’ übergegensätzlich erkannt wird, das der 
betreffenden Kategorie ihre Bestimmtheit gibt. „Das unmittelbare 
Erleben stellt sich [...] als reines Aufgehen im Spezifischen eines 
Nichtsinnlichen dar, beispielsweise als bloße ethische, ästhetische, 
religiöse Hingabe ohne irgendein Darüberhinausgehn und ins 
Bewußtsein Erheben, vor die Reflexion Hinstellen“ (191). Dieses Nicht­
oder Unsinnliche, ist für Lask das „vortheoretische Etwas“ (ebd., 
Zusatz). „Als logisch nackt und vorgegenständlich“ steht es „nur vor der 
‘unmittelbaren’, unreflektierten, theoretisch unberührten Hingabe“ (130).

Wenn Heidegger nun dieses unmittelbare, vorreflexive, 
vortheoretische Etwas aufgreift, zum Erlebbaren überhaupt, Vorwelt­
lichen, Ur-etwas, Lebensgrundmoment weiterführt (I. A.), so ist damit 
doch der Ansatz bei einem offenkundig prinzipiell Vorgängigen, auch im 
Verhältnis zum Faktischen bzw. seinen Erlebniswelten (I. B.) 
beibehalten. „Daß das welthafte Etwas in Lasks Unterscheidung 
zwischen dem Ur-Etwas der Erlebbarkeit und dem Etwas überhaupt der 
Erkennbarkeit noch fehlt“, ist zwar richtig. Aber darin Heideggers 
„entscheidende Einsicht, seinen hermeneutischen Durchbruch über Lask 
hinaus“ angedeutet zu sehen58, leuchtet nicht ein, weil so der Status eben 
des vortheoretischen Etwas nivelliert würde. Vielmehr ist hier insofern 
zu differenzieren, daß Heidegger einerseits wohl Lasks übergegen­
sätzliche, objektiv-logische Sinn- und Wahrheitssphäre gleichsam in die 

58 So eben Kisiel, 1992, 111.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faktische Lebenswelt über- und hineinträgt (I. B.), andererseits aber das 
Ur-etwas als darin nicht aufgehend (und deshalb auch nicht mit dem 
intentionalen Verhalten des In-der-Welt-seins als solchem identisch) 
noch festhalten möchte (I. A.). Deshalb kann die faktische 
Erlebenstatsächlichkeit nicht als solche zum grundlegenden Prinzip 
werden, wie es M. J. Brach behauptet hat: „Wenn es neben der 
Bewußtseinssphäre ‘Etwas’ gibt, das uns im Erkennen den subjektiven 
Sinn unserer Urteile ermöglicht, dann muß, so Lasks Überlegung, dieses 
wiederum in einem Prinzip grundgelegt sein, das er in der 
‘Erlebenstatsächlichkeit’ erblickte“59. Meiner Interpretation nach ist es 
sowohl mit Blick auf Lask wie Heidegger genau umgekehrt zu ver­
stehen: Die Erlebenstatsächlichkeit ist ‘fundiert’ in dem, wovonher sie 
überhaupt die Tatsächlichkeit eines Erlebten sein kann. Heideggers Ur­
etwas steht gleichermaßen sowohl Jür eine Art des Geschehens- 
Ursprungs (des Weitens in die Erlebniswelten) als auch für eine Art des 
Verstehens-Ursprungs (ist doch das Welten als vom Ur-etwas her z.B. 
ästhetisch oder religiös sich ausdrückend, darin genuine Welten 
ausbildend, und darin wiederum erlebend verstehbar und im Verstehen 
erlebt). Das Ur-etwas ist so das Begründungswoher des Werdens von 
Welten, des Weitens überhaupt, und des gleichzeitig erlebenden 
Verstehens bzw. verstehenden Erlebens. Die hermeneutische Intuition ist 
damit nicht nur der Brennpunkt, in dem (zumindest hier noch) Bergsons 
Intuition als Erfassung des Werdens von etwas im Ausgang von seinem 
Ursprung der ‘Lebensschwungkraft’, Husserls Prinzip aller Prinzipien, 
Lasks Hingabeerleben und Diltheys erlebendes Verstehen zusammen­
kommen. Sie ‘sitzt’ quasi im Ausweitensgeschehen, ist in Anlehnung an 
Fichte: dessen Auge und legt die Erlebnissphären vom Ursprung her 
rück- wie vorgreifend aus. Was auch immer mit der dem Leben äußer­
lichen, kulturphilosophisch-teleologischen Fundierung der Habilitation 
nach derselben preisgegeben wird, die Bemühung um Fundierung läßt 
Heidegger als solche nicht fallen, nur verlegt er sie ins faktische Leben, 
ohne damit schon Leben und Ursprünglichkeit gleichzusetzen.

III. Die Spontaneität des lebendigen Selbst als Ursprung allen Existenz- 
und Wirklichkeitssinns in Heideggers ‘Phänomenologie-Vorlesung’ von 
1919/20

Eine Konkretisierung des frühen Ansatzes und zugleich eine weitere 
Bestätigung der hier vorgelegten These gibt die Vorlesung der

59 M. J. Brach, 1996, 147.

195

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundprobleme der Phänomenologie von 1919/20. Von Heideggers in 
Sein und Zeit gegebenen Hinweis her, seit 1919/20 „die Umweltanalyse 
und überhaupt die ‘Hermeneutik der Faktizität’“ behandelt zu haben60, 
wird die Bedeutung der frühen Phänomenologie-N im
allgemeinen betont61. Die Herausstellung dieses Kontinuitätsstrangs ist 
richtig. Gleichwohl verdeckt sie auch das, woraufhin bzw. wovonher 
Umwelt- und Faktizitätshermeneutik in der Tat kontinuierlich 
vorgenommen werden. Die Kontinuität ist deshalb tiefer anzusetzen. 
Denn auf Heideggers Hauptanliegen projiziert geht es ihm in dieser wie 
in den anderen frühen Vorlesungen primär weder um Umwelt- noch 
Faktizitätsanalyse als solche, nicht um das faktische Leben in seiner 
Faktizität, sondern um seinen Ursprung. Überdeutlich ist das an der 
Grundunterscheidung des „Lebens an sich“62 vom „Leben an und für 
sich“63. Zwar soll zunächst das „Leben an sich“ als „faktisches Leben“ 
(z. B. GA 58, 62 f.) - wiederum diesseits sowohl einer klassisch 
transzendentalen Konstituierung als auch wissenschaftlicher Objekti­
vierung des Lebens - in seinen alltäglichen Vollzügen auf seine 
„allgemeinste Typik“ (vgl. 30) hin durchmustert werden. Eigentliches 
Ziel der Phänomenologie als „Ursprungswissenschaft“ jedoch ist die 
Erfassung des „Lebens an und für sich“ (1). Und realisiert werden soll 
dieses Projekt eben kraft der Freilegung eines Ursprungsgebietes bzw. 
Ursprungs selbst (2 f.). „Das faktische Leben selbst und die unendliche 
Fülle der in ihm gelebten Welten soll nicht erforscht werden, sondern das 
Leben als entspringend, als aus einem Ursprung hervorgehend“ (81). 
Entsprechend heißt Heidegger hier zu verstehen, seinen Ursprungs­
vorgriff auszulegen, der sich durch die ganze Vorlesung zieht64.

Hierbei gehört es zu Heideggers zentraler Leitvorstellung, die allen 
seinen Analysen des faktischen Lebens zugrundeliegt, Leben als Leben 
des Geistes anzusetzen65. Sein Signum ist nicht die Irrationalität. Es ist 
kein blindes, unverständliches Chaos, das dionysisch alles verschlingt, 
ebensowenig ein „dumpfes Kraftprinzip“, sondern „es ist, was es ist, nur 
als konkrete sinnhafte Gestalt' (148). Obwohl Heidegger dem Begriff 
der Gestalt oder auch Ausdrucksgestalt zu wenig nachgeht, ist er zentral. 
Denn das Leben (des Geistes) gibt sich nicht anders denn gestalthaft und 

60 SZ, 72, Anm. 1.
61 So z. B. Stolzenberg, 1995, 280; Imdahl, 1997, Kap. V, insbes. 108 ff.
62 GA 58, z. B. 27, 29 f., 35 ff., 38 f., 41 ff., 46, 63 f., 79, 169.
63 GA 58, z. B. 1 f., 63, 114, 119, 122, 137, 140, 181,227,236.
64 GA 58, 1 f., 22, 26 f., 81, 86 (dazu 173, 179), 139, 145, 148, 154 ff., 160 f., 167 ff.,

173 ff., 181, 184, 187, 197 f., 203, 228 f., 230 ff., 237, 240, 243 f., 246 f., 257, 260 ff.
65 Vgl. 1 ff., 139, 145 ff., 155, 160, 168, 236. - Auffallend ist freilich Heideggers

Zurückhaltung hinsichtlich dieser sich vom Idealismus herschreibenden Terminologie.

196

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


also geht die „Phänomenologie auf konkrete Ausdrucksgestalten des 
Geistes“ (147), um „zn“ ihnen zu einem Ursprungsverstehen zu kommen 
(148, Hervorhebung R. E.).

Darüber hinaus läßt sich der Verwendung des Gestaltbegriffs bei 
Heidegger entnehmen, daß konkret-sinnhafte Gestalten sich für ihn 
primär aus Situationen ergeben, inbesondere der lebens weltlich 
eingelassenen Selbstwelt, in denen und in der das Leben immer konkret 
ist (233). Die je ‘konkrete, sinnhafte Gestalt’ des Lebens, wie sie sich aus 
den Situationen lebensweltlich vernetzter Selbstwelt herausbilden sollen, 
sind genauer besehen ,Ausdrucksgestalten von Tendenzen von 
konkreten Lebenssituationen“, die erlebt werden und darin die und die 
Ausdrucksgestalt annehmen (ebd.). Entsprechend ist eine darauf 
bezogene „Wissenschaft von Erlebnissen die originär gebende 
Anschauung des Erlebniszusammenhangs, der Situationen, aus denen 
Erlebnisse entspringen“ (ebd.).

Mit Blick auf die angezielte Ursprungswissenschaft heißt dies, daß 
das Leben an und für sich nur zu erfassen ist 1) über die Gestalten, wie 
sie sich aufgrund bestimmter Motive und Tendenzen in konkreten 
Lebenssituationen ausdrücken und das 2) nur, sofern dieser ganze 
Zusammenhang originär gegeben ist. Damit ist aber 3) zur 
ursprünglichen Lebenserfassung explizit das Verstehen der Selbstwelt in 
ihrem Situationscharakter verlangt, eben weil die Zusammenhangs­
bildung und Ausdrucksgestaltung meiner Praxis mit ihren Tendenzen, 
Interessen und Zwecken je über und durch meine Situation (als 
selbstweltlicher Situation) geschehen, das Leben, mein Leben also im 
situativen Erleben den Ausdruck seiner selbst gestaltet. Das wiederum 
erfordert 4) eine nicht-objektivierende Erfassungsweise. Denn das 
Verstehen von Selbstwelt und Situation bzw. situativer Selbstweltlichkeit 
müßte scheitern, würden sie nach Maßgabe klassischer Wissenschaft 
verobjektiviert. Es würde so nämlich der die je selbstweltliche Situation 
bestimmende Lebenszug mit allem, was dazugehört (wie z. B. der 
Weltlichkeit und Geschichtlichkeit), stillgestellt. Schließlich scheint 
durch Heideggers Erörterungen 5) die Bedingung durch, daß das Gesagte 
schließlich nur in der Applikation auf und Führung in eigene Situationen 
realisierbar ist.

Dieses Bedingungsgefüge - die Ausdrucksgestalten, der jeweilige 
Lebenszusammenhang, die Situativität der Selbstwelt und diese selbst 
auf nichtobjektivierende Weise bei gleichzeitiger Führung in eigene 
Situationen ursprünglich zu verstehen und das noch je in ihrer 
wechselseitigen Abhängigkeit voneinander - bildet m.E. die Folie der 
gesamten Vorlesung als Zugang zum Ursprung und dem Leben an und 

197

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für sich. Mit dem Zusammenhang vor Augen, der das Bedingungsgefüge 
ausmacht, beschreibt Heidegger im ersten Teil der Vorlesung erste 
Ausdruckscharaktere des faktischen Lebens, weist auf seinen 
,JPhänomen“charakter wie auf den alles Erlebten hin66 und versucht 
nachzuweisen, daß unser alltäglich-lebensweltliches Leben in seinen sich 
wechselseitig durchdringenden Formen der Um-, Mit- und Selbstwelt 
eine „Zuspitzung auf die Selbstwelt“ in sich trägt (60), weil das Wie des 
Sichzeigens irgendeines Ausdrucks stets von unserer selbstweltlichen 
Situation abhängt (62 f.). Also muß nach der Grunderfahrung der Selbst­
welt gefragt werden, die aber dem zweiten Teil der Vorlesung zufolge 
niemals von einer an der Idee der Dinglichkeit ausgerichteten (Objekt-) 
Wissenschaft gewonnen werden kann. Daß dies vielmehr über eine 
nichtobjektivierende phänomenologische Freilegung der Urstruktur von 
Situativität und Selbstweltlichkeit zu geschehen hat, zeigt der dritte Vor­
lesungsteil, in dem zugleich die Ursprungsidee konkretisiert werden soll.

Unsere Beweisabsicht verlangt eine Konzentration auf die 
Schlußpassagen des dritten Teils. Ihre Bedeutung läßt sich allerdings nur 
dann ermessen, wenn man die den gesamten Argumentations­
zusammenhang überspannende ‘methodologische Idee’, wie ich es 
nennen möchte, der Vorlesung verstanden hat. Sie stellt meiner Lesart 
nach gewissermaßen eine lebensphänomenologische Weiterführung des 
Epoche-Ansatzes Husserls dar. Die Grundidee der husserlschen Epoche 
ist bekanntlich die „Einklammerung“, Ausschaltung“ der Daseins­
urteile, der „Generalthesis der natürlichen Einstellung“, um so im 
reflexionserzeugten Bruch mit dieser Einstellung nicht mehr auf das Was 
ihrer Gegenstände ausgerichtet zu sein, sondern um diese Gegenstände 
im Ausgang von den Grundstrukturen des absoluten Bewußtsein im Wie 
ihrer Gegebenheitsweisen zu thematisieren. Heideggers Ausgang vom 
faktischen Leben erlaubt nicht mehr die methodische Disponibilität der 
Epoche, wie sie Husserl voraussetzt, wenn er behauptet, sie gehöre wie 

66 D. h. daß es in seinen Ausformungen von Um-, Mit- und Selbstwelt je schon Sinn-, 
Verweisungszusammenhänge und - horizonte bis hin zum Welthorizont ausgebildet 
hat, innerhalb welcher Zusammenhänge überhaupt alles „Erlebte [...] irgendwie [...] 
begegnet“, etwas als etwas sich zeigt, „erscheint, Phänomen ist (50; vgl. 41 ff.). Als 
etwas wird etwas nicht nur in sprachlicher Hinsicht genommen, sondern auch 
vorprädikativ, vorreflexiv in unserem Verhalten und Erleben. Das als etwas Gemeinte 
ist der im Verhalten, Erleben, Sprechen verstandene Sinn. Es ist das, woraufhin wir im 
Leben intentional (aus)gerichtet sind bzw. diese Intentionalität in bestimmter Weise 
schon so orientiert, daß diese zugleich erfüllt ist (31). - Daß sich alles im Leben 
„irgendwie ausdrückt“, trifft auch für die Tendenzen zu, in denen es sich in besonderer 
Weise ausformt bzw. ausgeformt wird, wie z.B. in dem „Ausdruckszusammenhang“ 
der Wissenschaft. „Objektive und subjektive Wissenschaften sind echte Gestalten des 
Lebens“ (149).

198

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Descartes’ Zweifelsversuch „ganz in das Reich unserer vollkommenen 
Freiheit^. Andererseits muß aber auch bei Heidegger das natürlich­
faktische Leben in seiner „intentionalen Struktur“, in seiner 
„Grundgerichtetheit jeweils und immer in eine Welt [...] auf 
Transzendentes“ (GA 58, 31), in seiner Selbstgenügsamkeit und 
Selbstverständlichkeit eine Entselbstverständlichung, Distanzierung, 
‘Umstellung’, einen ‘Blickwechsel’ erfahren (z. B. 29, 36 ff.), um so die 
Auslegung seiner selbst um seiner selbst willen aus sich selbst heraus, 
mithin die Ursprungswissenschaft zu motivieren (z. B. 86). In gewisser 
Weise ist im Leben selbst schon dieser Zug angelegt, „daß sowohl die 
Lebensgehalte nichttheoretischen Lebens wie die Wasgehalte der 
Sachbetrachtung immer in gewisser Weise in einem 'Wie' sich 
darstellen“ (85 f.), ganz einfach deshalb, weil es im faktischen Leben 
eine fokale Ausrichtung, eine „Zugespitztheit“ auf die je situative 
Selbstwelt gibt, die dementsprechend auch als „Zentrum der 
Lebensbezüge“ angesetzt wird (87). Die „Zugespitztheit ist kein 
Wasgehalt, sondern ein Wiegehalt, in dem jeder noch so verschiedene 
Wasgehalt stehen kann. Dieser Wiegehalt ist nicht eine Erfindung oder 
theoretische Abstraktion, eine Erklärungsweise, sondern etwas, was als 
‘Gehalt’ nichttheoretisch erfahrbar wird“ (85). Die Erfahr-, Erlebbarkeit 
dieses Wiegehalts aber heißt, daß ich gerade über diese Erfahrungen den 
Husserl bedingt analogen Übergang von der Sach- und Was-Ausrichtung 
auf ihr Wie vollziehen kann. Diese ‘Funktion’ übernehmen bei 
Heidegger bestimmte, schon hier im Zusammenhang mit der Kunst 
erwähnte Lebensbegegnisse67 68, durch die ich auf das Wiesein 
selbstweltlichen Lebens als In-Situation-sein „/z/«“gewiesen werde, ja, 
vor es selbst gebracht werde (ebd.)69. So ist der Übergang vom Was zum 

67 Ideen I, wiederholt z. B. in den §§31 ff.
68 Z. B. wird der Wechsel vom Was- zum Wiegehalt im Vollzug „erfahrbar [...] in der 

lebendigen Begegnung mit bedeutenden Menschen: Künstlern, Forschem, Heiligen“. 
Was hier geschieht, kann im Grunde schon von jedem Menschen „in der erfahrbaren 
Lebenswelt“ ausgehen oder von dem „in der Geschichte“ und schließlich auch von 
dem „in der literarischen künstlerischen Darstellung (Shakespeares Dramen, 
Dostojewski)“ (85). Entscheidend ist jeweils, daß von dem in der Begegnung 
erfahrenen „Selbstleben“ des Anderen „die Welt eine ganz neue Charakterisierung 
erfahrt“, daß die in der Begegnung erfahrene „Betontheit und Zugespitztheit auf die 
Selbstwelt nicht von bestimmten Lebenswelten und ihrem Sachgehalt als solchem her 
bestimmt“ ist, vielmehr betrifft es „verschiedene Lebenswelten“ gleichermaßen, ist 
„innerhalb“ ihrer „antreffbar“ - eben im Hinblick auf den Vollzugsmodus selbst­
weltlichen Lebens (175; Hervorhebung R. E.).

69 Gegen unsere Interpretation selbst könnte eingewandt werden, daß von der etwa über 
künstlerische Darstellungen vermittelten Zurückgeworfenheit auf das eigene Wie 
selbstweltlichen Daseins als spezifischem In-Situation-sein in der Passage, die die 
Erfahrbarkeit jenes Übergangs zum Wie behauptet, nicht direkt die Rede ist. Das ist 

199

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie in der Tat eine im Leben angelegte und von der Philosophie 
methodisch verlängerte „absolute“ Distanzierung (29), insofern sie eine 
radikale - ‘reinigende’ - Abstandnahme von allem Sachlichen, 
Inhaltlichen, Ontischen ist. Es ist eine lebenshermeneutische Katharsis 
als Epoche, die, indem sie aus dem faktischen Leben herausfuhrt, in das 
Wie selbstweltlichen In-Situation-seins hineinführt und es ansatzweise 
schon in seiner ontologischen Strukturiertheit sehen läßt70. Die skizzierte 
Grunderfahrung der Selbstwelt will Heidegger nun phänomenologisch 
freilegen, aber nicht im Sinne einfachen Nachvollzugs, sondern in eins 
mit der Destruktion verstellender Objektivierungen derart, daß man der 
„Grunderfahrung [...] selbst im Vollzug und Vollzogensein habhaft 
(wird)“ (95) und so die „Grundhaltung der Phänomenologie“ selbst 
gewinnt (136 ff., 233 f.). Die lebenstranszendentale Idee ist, daß aus 
dem Wie situativ-selbstweltlicher Lebendigkeit das Leben an und Jur sich 
verstanden werden soll.

Zu diesem Zweck setzt Heidegger in den Schlußpassagen nun am 
„Phänomen des Sich-Selbst-Habens“ an, das über die Ausschaltung all 
dessen, was ‘Haben’ und ‘Selbst’ prinzipiell nicht sind, geklärt werden 
soll. Grundsätzlich ist das Haben meiner selbst als dem „Vertrautsein des 
Lebens mit der Welt, in der ich selbst lebe“, als „Art und Weise, wie sich 
das Ich dabei seiner selbst bewußt wird“ (257), kein Haben aufgrund 
methodischer, sprich reflexiver Einstellung, die das Ich als Ich aus der 
Faktizität heraushöbe, es dadurch objektivierte, als faktisches jedoch 
verfehlte. Vielmehr ist das nichtreflexive und doch immanent 
selbstbezügliche „Michselbsthaben“ für Heidegger „der lebendige 
Prozeß des Gewinnens und Verlierens des Vertrautseins mit dem 
konkreten Leben selbst“ - und das gerade aufgrund des Lebenszuges 
selbst, von meinen Erfahrungen herkommend mich wieder vorzuneigen 
„in bestimmter Situationsweise in Tendenz-Horizonte“. Der, mein 
Lebenszusammenhang herkünftigen Vomeigens als einer in diesem 
Sinne verständlicher ist es, „darin ich mein Selbst habe“, „worin lebend 
ich mir verständlich bin, mag das Erfahrene selbst meiner Existenz die 
schwersten Rätsel vorlegen“ (165 f.).

richtig. Trotzdem ist unsere Interpretation systematisch gesehen berechtigt und läßt 
sich durch einen einfachen Hinweis belegen. Denn - das zeigt der Rückgriff - so wie es 
der Situationscharakter der Selbstwelt gewesen ist, durch den alles Lebensweltliche 
spezifisch als etwas erscheint (62 f.), ist die Erfahrung des Wie selbstweltlichen Seins 
(84 ff.) notwendigerweise zugleich die Erfahrung des In-Situation-seins, selbst wenn 
Heidegger das in letzterem Zusammenhang nicht expliziert.

70 Heidegger nimmt die Unterscheidung ‘ontisch-ontologisch’ an dieser Stelle freilich 
noch nicht vor, obwohl sie der Sache nach hier bereits angelegt ist.

200

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit ist aber noch nicht die Frage beantwortet, „als“ was das Selbst 
als Selbst in dem Michselbsthaben eigentlich verstanden werden muß71 72. 
Heideggers Antwort ist der Tendenz nach klar, aber nicht unproble­
matisch. Pointiert besteht die Tendenz darin, das Selbst und seine 
Situation zusammenlaufen und nichts als diese Situativität sein zu lassen, 
so daß Heideggers Ursprung des Lebens an und für sich das Wie des 
Selbst in Situation ist bzw. von ihm aufgeht. „Die Ausdrucksgestalt des 
Selbst ist seine Situation. Ich habe mich selbst, heißt: die lebendige 
Situation wird verständlich“ (166). Eben daraus ergibt sich aber auch das 
Problem, insofern mit der Transzendentalisierung des faktischen, in 
Was-Bezügen sich haltenden Lebens zum Wie situativen Selbsts die 
Situation ebenfalls aller Was-Bezüge ‘beraubt’ und so selbst 
transzendentalisiert wird. „Situation ist eben der eigentümliche 
Charakter, in dem ich mich selbst habe, nicht den Inhalt des Erlebten“22. 
Aber wie geht das zusammen, daß ich mich einerseits habe, mir 
verständlich bin aus dem faktischen Lebenszusammenhang, dessen 
Verständlichkeit doch sicher auf der inhaltlichen Verbindung 
herkünftigen Vomeigens in neue Tendenz-Horizonte, mithin auf dem 
Zusammenhang meiner Praxis selbst beruht, andererseits ich mich aber 
gerade dann situativ haben soll, wenn die Inhalte des Erlebens, das 
worum es mir gegenstands-, was-, sach-, projektbezogen immer geht - 
wie Heidegger sonst ja selbst vom faktischen Leben sagt -, nicht 
hereinspielen? Diese schon von Heideggers eigenem Ansatz systema­
tische Schwierigkeit potenziert sich vor der Folie einer die Leiblichkeit 
des Lebens einbeziehenden Systematik, etwa im Sinne Merleau-Pontys. 
Ist denn überhaupt eine Situation vorstellbar, in der alle doch immer 
leibvermittelten Bezüge - die Inhalte des Erlebens - wirklich 
ausklammerbar sind? Bin ich leiblich, dann bin ich in der Welt. Bin ich 
in der Welt, bilden diese leiblich-weltlichen Bezüge meine Situation. 
Mich ganz zu haben, in einer Situation, die zugleich eine der Welt sein 
soll, aber dennoch situativ, weltlich in keiner Weise darauf bezogen zu 
sein - wird damit nicht der alte, sich von Descartes’ weltlosem Ego 
herschreibende transzendentalphilosophische Gedanke eines leiblosen 
Bewußtseins in neuer Gestalt wiederholt? Zeigen sich hier nicht 
Ähnlichkeiten zum alten Traum letzter Evidenz, nämlich neu der Traum 

71 166. Beachte jedoch: „In faktischer Erfahrung frage ich nicht, was das Selbst ist; ich 
habe es in der Weise des Lebens im Verständlichen. Was wir mit unserer Frage 
suchen, ist das ‘Als’, in welchem unabgehoben das Michselbsthaben mein Selbst hat. 
Welches ist die Ausdrucksgestalt des Selbst im Michselbsthaben selbst?“

72 260 (Hervorhebung R. E.).

201

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Klarheit, eines vollen Michselbsthabens - der durch keinen leiblich­
weltlichen Inhalt des Erlebten getrübt ist?

Über die Destruktion aller Objektivierungen, aller Inhalte und Was- 
Bezüge hat Heidegger nun nicht nur die reine Faktizität als das Wie 
situativ-selbstweltlichen Vollzugs, sondern zugleich damit die 
Hauptbedingung des eigenen Tuns als lebendigen Vollzugs heraus­
geschält, zudem noch die Mitphänomenologen (die Hörer einst, die 
Leser heute) zum ,,reinen Verstehen“ vor und in die Situation geführt, 
nur noch das Wie selbstweltlicher Situativität faktischen Lebens zu sehen 
(257). In gewisser Weise sind hier die Ursprungsdimension strukturell 
konstruiert, die Faktizität „in die reine Sphäre des Lebens“ gehoben 
(261). Da diese Faktizität als (im Durchgang durch die Katharsis von 
allen objektivierenden Verstellungen) gereinigt-reine aber nichts anderes 
ist als das Wie von Situativität des Selbst im Leben, muß, wenn dem Wie 
je situativ-selbstweltlichen Lebens eine Grundstruktur zu eigen ist, genau 
das die Grundstruktur sein, um das Leben an und für sich zu verstehen. 
Aufgrund m.E. dieses Gedankens kommt Heidegger zu einer 
„Urgliederung“, „Urstruktur der Situation“, die nach Bezugs-, Gehalts­
und Vollzugssinn als „Sinnelementen“ oder „Sinnführungen [...] des 
Lebensstromes selbst“ zunächst rein strukturell differenziert wird, um 
sodann „zurückgeworfen (zu) werden in das lebendige Leben selbst. 
Diese Sinneselemente erlauben damit einen Zugang zu dem Leben-an- 
und-fur-sich“™.

Spricht im Hinblick auf dieses Vorhaben alles für eine „Gleich­
ursprünglichkeit“ jener die Situation ausmachenden Sinnführungen, so 
läßt ein näheres Hinsehen doch erkennen, wie Heidegger selbst in die 
Urstruktur der Situation nochmals ein Gefälle, eine Differenzierung nach 
Feme und Nähe zum Ursprung integriert, die ganz vom Gedanken des 
reinen Wie selbstweltlichen Lebens durchherrscht ist. Bereits die 
Differenzierung der Sinnführungen drückt formal nichts als das Wie 
situativ-selbstweltlichen Lebens nach Bezugs-, Gehalts- und Vollzugs­
sinn aus. Der Bezugssinn des Lebens steht formal für den „Bezug von 
Motiv zur Tendenz", also für das, wie ich in allem natürlichen Lebenszug 
immer dieser Ausrichtung unterliege, der Gehaltssinn steht formal für die 
natürliche Ausrichtung der Tendenz an einem weltlichen Was, weil die 
Tendenz per defmitionem zu und auf etwas hintendiert, was inhaltlicher 
Art ist, was sich zur „Idee“ ausformen und so den Horizont einer 
„Lebenswelt“ eröffnen und „umspannen“ kann (260 f.). So sehr 
Bezugssinn und Gehaltssinn „in jeder Lebenswelt und Situations­
ganzheit“ deren Struktur untrennbar ausmachen, so sehr besteht doch * 

73 261 f. Entsprechend 161. Zur „Urgliederung', „Urstruktuf der Situation s. 166, 261.

202

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„methodisch ausdrücklich [ein] Vorrang des Bezugs vor [dem] Gehalt“, 
weil von ihm her überhaupt so etwas wie J&mnzusainmenhang“ gedacht 
werden kann74. Nun ist aber das Wie des Bezugssinnes keine äußerliche 
Verbindung zwischen zwei Gegenstandsobjekten, sondern immer schon 
das Wie des Vollzugs des Selbst in seinen lebensintentionalen Bezügen75, 
selbst wenn dieses so dabei ist, daß es selbstvergessen, da 
weltbenommen „lebt, ohne sich selbst zu haben“. Sich selbst nicht zu 
haben, heißt nicht, im ‘Bezug zu ...’ gar nicht dabei zu sein. Vielmehr 
dominiert hier der Bezugssinn der situativen Urstruktur bei gleichzeitiger 
Verdrängung - nicht Aufhebung (!) - des Vollzugssinnes76. Deshalb muß 
aber - erst recht um der Durchführbarkeit des eigenen Projektes einer 
Ursprungswissenschaft willen - die Urstruktur der Situation die 
Möglichkeit des „Rückganges in verschiedenen Stufen zur immer 
gesteigerten Konzentration des Vollzugs (des Bezugssinnes) bis 
schließlich zur vollen Spontaneität des Selbst“ in sich bergen. Zweifellos 
kommt es Heidegger auf diese „Spontaneität des Selbst“ an. Ihr 
„entspringt“ der Vollzugssinn. Sie ist „Domination des Vollzugssinnes“. 
Wenn sie so herrscht, „so gesteigert lebendig ist, ist ursprüngliches 
Leben existent“, so existent, daß „die Situation damit eine Modifikation 
ihres Gehaltssinnes [erfährt]: es kommt zu einer schöpferischen 
Gestaltung der Lebenswelt.“ Und weil dem so ist, stellt „die Spontaneität 
des lebendigen Selbst“ das „letzte Phänomen“ dar, „aus der der 
Grundsinn von ‘Existenz' geschöpft werden kann [...] der Sinn der 
Wirklichkeit in allen Schichten des Lebens verständlich [wird].“ Kurz 
gesagt ist Heideggers frühe These'. Die „ ursprüngliche Bedeutung “ des 
„Sinns von ‘Existenz’“ ist ihre Spontaneität*. Eben deshalb ist sie für 
, jedes Sinngefüge des theoretischen Verhaltens“ der „letzte Ursprung“ 
(260 f.).

Diese These von der Spontaneität des lebendigen Selbst als letztem 
Ursprung wird aber ihre oben angedeutete Ambivalenz nicht los, vertieft 
sie vielmehr noch. Zum einen trägt sie in die „Urstruktur“ der Situation 
als Wie situativer Existenz ein hierarchisches Gefälle hinein, so daß es 
gewissermaßen einen Ursprung im gleichwohl ursprünglichen Zusam­
menhang von Bezug, Gehalt und Vollzug geben soll. Selbst hier im 
ursprünglichen Zusammenhang wird der Gedanke eines reinen Wie von 
Leben nochmals radikalisiert. Während im Bezugs- und Gehaltssinn 
noch der Widerschein von Was-Bezügen steckt, stellt die 

74 161, Anm. 21 (Hervorhebung R. E.).
75 260: „Der Bezugssinn [...] ist selbst schon Sinn eines Vollzugs, eines Dabeiseins des 

Selbst.“
76 260 f.: „Der Vollzugssinn ist verdrängt, die Situation verläuft im Bezugssinn“ (261).

203

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstspontaneität die Freiheit von allen Was-Bezügen dar. Aber nicht 
nur das. Sie hebt diese Bezüge in ihren überkommenen lebensweltlichen 
Zusammenhängen auf, indem sie das Wie des Bezuges in seinen Was- 
Tendenzen modifiziert und den Lebensweltzusammenhang von sich her 
neu formt, gestaltet. Problematisch wird das zum zweiten, wo Heidegger 
die Urstrukturhinsichten als „variable Mannigfaltigkeit“ ins Leben 
zurücknehmen will, um es jetzt als Leben an und für sich zu verstehen. 
Nunmehr soll „der Ursprung“ über den „Ausdruckszusammenhang 
zwischen dem faktischen Erfahren in der Umwelt, der Spontaneität der 
Selbstwelt und der gegenwärtigen Geschichte“ einmal mehr gewonnen 
werden bzw. „ausgedrückt sein durch diesen letzten Ausdruckszusam­
menhang selbst“ (262). Erneut erhebt sich die Frage, ob das 
Zusammengehen kann. Einerseits steht der Ausdruckszusammenhang als 
ganzer für die Ursprungsdimension (und das ist nicht ohne historisch­
konkrete Was-Bezüge, Ausprägungen der Lebensformen usw. denkbar), 
andererseits gilt eben die überdeutlich ausgesprochene These der 
Spontaneität des lebendigen Selbst als letztem Ursprung (unabhängig 
von allen inhaltlich, historisch-kulturellen Vorgaben).

Heidegger braucht die Spontaneität, diese lebenstranszendentale 
Freiheit als ausgezeichnete Form lebendigen Vollzugs zur Durchführung 
seines Projekts. Sie ist die entscheidende Vermittlungsstelle, der 
phänomenologische Vollzug aus entsprechender Grundhaltung, destruk­
tiv freigeschält und freigehalten, darin sich selbst bestätigend und 
steigernd. Sie ist es, deretwegen das Phänomen des Sichselbsthabens 
zum „vollen Phänomen des Selbstweltlebens“ gesteigert werden muß 
und auf die bezogen Heidegger im Kontext möglicher „Ausdrucks­
stufen“ des situativen Selbst von „Selbstwerden“ als „Intransitäten der 
Verselbstung“ spricht (161, 166; vgl. 260 f.). Kraft dieser Leistung ist sie 
weiterhin unhintergehbare Letztbedingung, um „durch Ursprungs­
verstehen, Interpretation und ‘Konstruktion’ die Urgeschichte des 
Lebens selbst (zu gewinnen), nicht in einer linearen Abfolge von 
Stadien, sondern in einer ständig neu vom Ursprung vorbrechenden 
Produktion“, die also damit „keine allgemeingültigen Gesetze, sondern 
geoffenbarte Sinnbezüge“ herausgestaltet, „die als reine Ausdrucks­
gestalten des Lebens es selbst geben“ (148). Die ‘Produktion’ entspricht 
für Heideggers Vorstellung der Stufen phänomenologischen Verstehens 
explizit der letzten, der „Gestaltgebung“ (255). Beide laufen zusammen 
mit dem Moment der Neugestaltung überkommener, in festen 
Bezugsbahnen sich haltender Lebenswelten. Denn die Spontaneität 
ermöglicht - nach der „Zurücknahme der Ausformung [sc. der Urstruktur 
selbstweltlicher Situativität] in das Leben“ - allererst die Produktion 

204

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„genealogisch urgeschichtlicher Ausdruckszusammenhänge“, die „abso­
lute Geschichte des Lebens an und für sich“, die „Urgeschichte des 
Lebens selbst“ (161, 63, 148). Und schließlich ist erst hier Heideggers 
Forderung erfüllt, der „genuinen Grunderfahrung der Selbstwelt“ im 
Vollzug (und d. h. in eigener Spontaneität) selbst habhaft zu werden 
(95).

Die Konzeption verdeutlicht nicht nur, daß Heidegger mit der 
Herausarbeitung der Urstrukturiertheit des Wie selbstweltlicher Situa- 
tivität und ihrer ‘Zurücknahme’ in das faktische Leben an sich, um es 
archäologisch für sich zum Verständnis zu bringen, die traditionellen 
Arche-Vorstellungen nach Maßgabe „einer letzten leeren Allgemeinheit“ 
als „Satz, Axiom“, als ein „allgemeines Prinzip“, als eine „Kraftquelle“ 
oder dergleichen (26, 147 f.) verabschiedet hat. Deutlich ist ebenso, daß 
die Ebene des faktischen Lebens von der lebensausgänglichen Initiierung 
des Blickwechsels vom Was zum Wie über die erlebbare Grund­
erfahrung der Selbstwelt bis hin zu jener Produktion ‘genealogisch 
urgeschichtlicher Ausdruckszusammenhänge’ nicht verlassen, nicht 
reflexiv vergegenständlicht und stillgestellt, sondern aus der Situation 
heraus „ausdrucksbegrifflich“, „diahermeneutisch“ ausgelegt werden soll 
(263). Überdeutlich liegt schließlich der letztursprüngliche Quellpunkt 
aller Sinnhaftigkeit in der „Spontaneität des lebendigen Selbst“, in 
welcher es sich ganz hat und seiner ganz mächtig ist, was ebenso situativ 
sein wie ohne Erlebensinhalt soll geschehen können (260).

Damit liegt jedoch auch die Grundspannung im frühen heidegger- 
schen Ansatz zu Tage. Gehen wir hier noch einmal auf die selbstweltlich 
situative Urstrukturiertheit zurück und fragen nach dem Verhältnis von 
Faktizität und Existenzspontaneität, so läßt sich jetzt die Bedeutung der 
einseitigen Akzentuierung des Vollzugssinnes zu Ungunsten des Bezugs­
und Gehaltsinnes ermessen. Diese bilden zwar die Urstruktur der 
Situation mit. Dennoch vernachlässigt sie Heidegger und ihre Relevanz 
kann ‘gegen Null’ gehen, wenn es um meine reine Selbsthabe geht (vgl. 
260 f.). Die Möglichkeit gänzlicher Selbstmächtigkeit und also reiner 
Selbstgewißheit in meiner Spontaneität verlangt die Hintanstellung jener 
Sinne oder, anders gesagt, die Selbstspontaneität läßt den „Vollzugssinn“ 
„entspringen“, „steigert“ ihn so, daß er situativ dominiert. Einerseits soll 
so jetzt erst „ursprüngliches Leben existent“ sein, der Gehaltssinn 
dadurch modifiziert und eine „schöpferische Gestaltung der Lebenswelt“ 
erreicht werden. Das bedeutet andererseits, daß gegenüber der reinen 
Aktivität spontaneitätsgetragenen Vollzugssinnes der Bezugs-Gehalts­
sinn-Zusammenhang für sekundär und reiner Passivität unterliegend 
erklärt wird. Das besagt jedoch wiederum, es ist gar nicht die 

205

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbstweltliche Situation eigentlicher Ursprung*. Oder kann etwas 
Situation genannt werden, was aus den Zusammenhängen, durch die es 
eben die einmalige Situation wird, gelöst wird? Ihr Herkommen, ihre 
Motiv-Tendenz-Zusammenhänge, ihre Peristasen, damit die ihr 
möglicherweise eingefugten Anderen und gegebenen zwischen­
menschlichen Beziehungen - ist das alles irrelevant für meine 
Spontaneität, meinen Vollzug, für die Neugestaltung der Situation? 
Nehmen wir entsprechend die Perspektive des Phänomenologen. Gesetzt, 
mein Selbstvollzug wird durch meine Spontaneität so spontaneitäts­
durchsetzt, daß er nichts als reine Spontaneität - nichts als reine Freiheit 
und Konstitutivkraft - ist, gesetzt, die interpretative (Re-)Konstruktion, 
Produktion und Gestaltgebung genealogisch urgeschichtlicher Aus­
druckszusammenhänge hält sich zunächst gehaltsbezogen im 
Bezugssinn, um sodann schöpferisch zu werden, welche Grund­
voraussetzung macht Heidegger dabei? Die, daß unter Ausschluß von 
Wechselbezügen allein vom Selbst her alle Bezüglichkeiten neu, 
anfänglich, ursprünglich ‘setzbar’ sind! Warum aber sollten nicht der 
jeweilige Bezug und damit verbundene Gehalt (und d. h. die dahinter 
stehenden faktischen Lebensbezüge) von ihrer Seite selbst her meinen 
Seinsvollzug in seinem Wie prinzipiell mitbestimmen, auf meine 
Spontaneität ihrerseits Einfluß nehmen, was freilich hieße, daß meine 
Spontaneität nicht allein meine ist, in sie sich immer schon anderes mit 
hineinartikuliert hat? Wäre dem so, dann gäbe es von jenen Sinnen und 
Bezügen eine Art Mitursprünglichkeit. Selbst wenn die Ausdrucks­
zusammenhänge sich jeweils auch über mein Erleben vollziehen, liegt 
darin eine Rechtfertigung für die Reduktion des Zusammen von Selbst, 
Welt und Mitwelt auf meine Spontaneität (über die Urstruktur der 
Situation hinaus) als Letztursprung einer Ursprungswissenschaft des 
Lebens an und für sich? Schon die lebensausgängliche Initiierung ‘von 
Seiten’ der Welt, ja mehr noch eben von den Mitmenschen - Heidegger 
spricht explizit von „Begegnung mit [...]“ (85), durch welche mir das 
Wie situativ-selbstweltlichen Lebens auffällig wird - zeigt ihre 
Mitursprünglichkeit für das Wie meines Vollzuges und also auch all 
meiner Konstitution, so daß unter diesem Gesichtspunkt Faktisches und 
Transzendentales untrennbar sind. Nicht anders als beim letzten großen 
und überzeugt forcierten transzendentalphilosophischen Letztbe­
gründungsprogramm - dem Husserls nämlich - bestimmen auch beim 
scheinbaren Antitranszendentalisten und frühen Lebensphänomenologen 
Heidegger das faktische Leben, Welt und Mitwelt die Gestalt- und 
Sinnbildung eben dieses Lebens nicht eigentlich mit.

206

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So groß der Unterschied von Heidegger und Husserl anfänglich auch 
immer zu sein scheint, die Nähe selbst in der Methode ist größer, als im 
allgemeinen angenommen wird. Zwar sucht Heidegger quasi der 
husserlschen Epoche zu ‘entkommen’, indem er den Blickwechsel vom 
Was zum Wie und seine Ursprungswissenschaft lebensausgänglich 
motiviert sein läßt - etwa durch Kunsterfahrungen, ,Angst“, „Lange­
weile“, „Verzweiflung“ oder sogar durch einen „Jubel des Herzens“ 77 -, 
und indem er ferner anstelle des entschiedenen Nichtmitmachens, 
anstelle geforderter Uninteressiertheit und Enthaltsamkeit in der Epoche 
Husserls das ,,‘Mitmachen’ der persönlichen Lebenserfahrung mit 
größter Lebendigkeit und Innerlichkeit“ verlangt (254). Aber schon die 
ausgängliche Umstellung als solche vom Was zum Wie selbstweltlichen 
In-Situation-sein sollte hellhörig werden lassen. Noch nachdenklicher 
aber stimmt das, was sich hinter dem von Heidegger angemahnten 
größtmöglich lebendigen und innerlichen Mitmachen verbirgt. Denn 
dieses ist beim Phänomenverstehen engstens verschmolzen mit der 
„kritischen Destruktion der Objektivierungen, die immer bereit sind, sich 
den Phänomenen anzusetzen“ (ebd.). „Immer wieder“ „fallt“ das Leben 
seinen Entäußerungen, Objektivierungen, Ausdrucksgestalten „zum 
Opfer“ - ,jtatt sich selbst zu haben“ (155, Hervorhebung, R. E.). 
Umgekehrt gesehen bedarf es also umwillen der Selbsthabe des und also 
auch meines Lebens des reduktiven Abbaus der Objektivierungen - die 
weitere in der Transformation dennoch erkennbare Anverwandlung der 
husserlschen Epoche. Nur so vermag ich in der „Steigerung des ‘Nicht’“ 
eine „Steigerung der Anschauung“ zu erreichen bis hin zum „prinzipiell 
Letzten [...] mit absoluter Anschauung“ (110, 161, 198). Diese ist, sofern 
ich „in ihr selbst lebe“, die „absolute Lebenssympathie“ des 
Kriegsnotsemesters (GA 56/57, 110) als Heideggers Fortführung des 
husserlschen „Prinzips aller Prinzipien“ und Alternative zu den 
entwurzelten, da entlebenden und das ‘Ich’ enthistorisierenden 
Wissenschaften. Sie besagt das volle „Beim-Leben-selbst-sein“, durch 
die es erst als „es selbst“ gegeben werden kann, der ersten Ausarbeitung 
der Ursprungsphilosophie (GA 58, 163 - Hervorhebung R. E. -, 148). 
„Weil“ deren phänomenologische Grundhaltung nun aber „in jedem 
Moment Eingang in die Lebendigkeit des Lebens selbst verlangt“, bedarf 
es des „äußersten Radikalismus“ der Phänomenologie als ständige 

77 Zu den Kunsterfahrungen s.o.; zur Angst: SZ § 40; zur Langeweile insbes. GA 29/30; 
zur Verzweiflung die erste Bemerkung GA 59, 131 (wo durch fortwährende 
Destruktion und Diiudication die „Grunderfahrung“ - „sich im Vollzug selbst zu 
haben“ (187) - ausgelöst werden soll, mithin „Entscheidungssorge, ‘Verzweiflung’“ 
(131).) Zum „Jubel des Herzens“ nur eine kurze Bemerkung in EiM, 1.

207

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Repetition der Maßnahme gegen jegliches objektivierende „Herausfallen 
aus der Grundhaltung“ (z. B. 145, 237). Das aber heißt, Heidegger denkt 
die phänomenologische Grundhaltung in ihrem äußersten Radikalismus 
inbegrifflich zugleich als Selbsthabe (des Lebens in seiner Spontaneität 
als fortwährender Negierung, gleichsam als Dauer-Epoche) und Beim- 
Leben-selbst-sein. Damit stehen wir m. E. vor dem systematischen 
Grundproblem des frühen Heidegger. Es ergibt sich daraus, daß absolute 
Selbsthabe, die nur deshalb absolut sein kann, weil sie allein vom Selbst 
her aufgefaßt wird, und radikales Beim-Leben-selbst-sein in Wahrheit 
unvereinbar sind] Wohl mag die Steigerung der Lebendigkeit des 
Lebens hin zu seiner höchsten Potenz situativer Spontaneität als 
Negativität aus ‘ursprünglicher Historizität’ möglich sein78. Nur findet 
eine solche Existenz nicht wirklich Eingang ins faktische Leben, wie es 
als faktisches leibt und lebt, sondern löst sich aus ihm und hebt die 
Lebensbindung auf, auf die Heidegger mit Dilthey Husserl gegenüber so 
großen Wert legt. So werden die stark gemachten Tendenz-Motivations- 
Zusammenhänge aber nicht aufgenommen, vielmehr programmatisch 
unterlaufen79. Demgegenüber heißt beim Leben selbst zu sein, daß meine 
scheinbar volle und gänzlich in meine Macht gestellte Selbsthabe fort 
und fort durchtränkt ist von jeder nie ganz von meiner Spontaneität neu 
konstellierbaren Situation, von ihren Peristasen, von Welt und Mitwelt, 
deren ‘Ursprünglichkeit’ sich mit meiner ‘Ursprünglichkeit’ je schon 
wechselseitig, ereignishaft (im Sinne des späten Heidegger), chiasmisch 

78 Vgl. GA 60, 90. - Auf den engen Zusammenhang der destruktionsermöglichenden 
Negativität mit der Spontaneität und ursprünglichen Historizität der Existenz beim 
frühen Heidegger bereits kann ich an dieser Stelle nicht ausführlicher eingehen.

79 Das systematische Grundproblem ergibt sich damit aus Heideggers „Identitäts­
philosophie des Lebens“. So hat Gethmann, 1986/87, 44, Heideggers vollzugs- 
definitorischen Bestimmungsversuch von Philosophie in seinen Aristoteles- 
Interpretationen (GA 61, 13 ff.) auf den Punkt gebracht. Während Gethmann auf die in 
der Unmittelbarkeit auch dieser Philosophie liegende Gefahr ihrer Unvermittelbarkeit 
hinweist (44) und die „grundsätzliche Schwierigkeit“ darin sieht, daß ein 
Verschmelzen des Philosophierens „mit dem faktischen Lebensvollzug [...] seinen 
intersubjektiven Geltungsanspruch“ zu verlieren droht (45), möchte ich an dieser Stelle 
das systematische Grundproblem des frühen Heidegger anders akzentuieren. In der Tat 
war die Identitätsphilosophie vom Kriegsnotsemester an Heideggers Ziel und in der 
Tat hat er im Zuge der Destruktion aller objektivierend-entlebenden Tendenzen eine 
Unmittelbarkeit der phänomenologischen Grundhaltung als ‘absoluter, 
erlebensidentischer Lebenssympathie’ (vgl. GA 56/57, 110) zu gewinnen und ihre 
‘Vermittlung’ in die ‘wahre Unmittelbarkeit’ wohl durch eine nicht objektbegrifflich­
referentiell, sondern durch eine ausdrucksbegrifflich arbeitende Diahermeneutik zu 
konzipieren versucht. Uneingelöst bleibt bei dieser Konzeption bloß, daß in den 
faktisch lebens-, um-, und mitweltlichen Bezügen eine allein selbstweltliche 
Ursprünglichkeit nicht möglich ist bzw. das Erreichen dieser das Integrieren jener 
ausschließt.

208

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verflochten hat80 81, ohne daß darin eine existenzursprüngliche Selbst­
transparenz zu gewinnen wäre (reine Selbsthabe), die zugleich universale 
Lebenstransparenz wäre (Lebenshabe als ungetrübtes Beim-Leben- 
selbst-sein). Wenn der frühe Heidegger aber in der „Spontaneität des 
lebendigen Selbst“ den Letztursprung allen Wirklichkeitssinnes ansetzt; 
wenn „alle Wirklichkeit [...] ihren ursprünglichen Sinn durch die 
Bekümmerung des Selbst“ erhalten soll (GA 59, 173); wenn als dessen 
„entscheidende Grunderfahrung“ die angesehen wird, „im [Destruktions- 
] Vollzug sich selbst zu haben“ (187), wodurch zugleich der 
„ursprüngliche Sinn von ‘haben’ und 'sein’ [...] gewonnen“ wird (ebd., 
Hervorhebung R. E.); wenn es, wie Heidegger zu betonen nicht müde 
wird, „entscheidend wird [...], daß ich mich habe, die Grunderfahrung, in 
der ich mir selbst als Selbst begegne“ (so die Jaspers-Rezension, WM, 
29); wenn also letztlich alle Begründungslasten noch immer von Seiten 
einer nur ansatzweise verwandelten Subjektivität getragen werden, dann 
muß man sagen: Descartes’, Kants, die frühidealistische und Husserls 
Zentrierung auf ein cogito bzw. transzendentales Bewußtsein hat der 
frühe Heidegger bei aller Transformation zur Existenz und 
entsprechender Abwendung vom Systemgedanken noch nicht wirklich 
lebensdezentriert^. Zunächst tritt im nur allzu berechtigten

80 Ich denke hier an Heideggers späteren, nicht mehr eindeutig zwischen Sein und Dasein 
trennbaren Ereignisbegriff sowie an den Begriff des Chiasmus beim späten Merleau- 
Ponty, SU, 172 ff

81 Das bestätigt auch Heideggers Selbstkritik. Schon während der frühen 
Phänomenologie-Vorlesung erkennt er in der Selbstweltzuspitzung eine „Einseitigkeit, 
die zurückgenommen werden muß“ (GA 58, 228, vgl. 229). In wohl späteren 
Bemerkungen zur Umarbeitung der Vorlesung sieht er sogar seinen Ursprungsansatz 
wie die „Ursprungsidee“ als „prinzipiell verfehlt und notwendig unklaf‘ an, des 
weiteren in der „Zuspitzung“ auf die Selbstwelt „zu sehr [einen] Nachklang einer 
anfänglichen ichlich-transzendentalen Orientierung“ (197 f). Prinzipiell wird ein 
„‘Monismus’ der Existenz“ abgelehnt, „weil Monismus etwas objekthaft Einstellungs­
mäßiges besagt und man mit solcher Charakterisierung das Ganze von Grund aus nicht 
versteht“ (199). - Doch scheint mir - abgesehen von der Beibehaltung der selbstwelt- 
und existenzausgerichteten Terminologie, s. etwa GA 59, 82, 84, 89 - fraglich, ob 
Heideggers Selbstkritik wirklich zu einer durchgreifenden Änderung seines 
Philosophierens fuhrt, oder ob sich die frühe Orientierung im Zuge einer 
Ontologisierung nicht vielmehr zur Authentizität der eigentlichen Existenz 
radikalisiert (selbst wenn diese Fragestellung letztlich auf die Schematisierung des 
Seinssinnes abhebt). Und es scheint in der Selbstkritik schon der Grund der 
Radikalisierung angedeutet. Denn wenn Heidegger sowohl die ‘ichlich-transzendentale 
Orientierung’ als auch die ‘objekthaft einstellungsmäßige’ Ausrichtung eines 
Existenzmonismus zusammen hinterschreiten möchte, ist die Frage, ob das 
gleichzeitig möglich ist, oder ob nicht vielmehr der Versuch der Vermeidung aller 
potentiell substantiell-objektmäßig konnotierten Ansätze ihn ungewollt zur 
nochmaligen Überhöhung der idealistisch transzendentalen Perspektive führt.

209

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Revisionsversuch der überkommenen Ich-Welt-Konstellation die 
Spontaneität des lebendigen Selbst als Vollzug gleichsam an die Stelle 
des cogito, an die Stelle transzendental prinzipierender oder 
konstituierender Subjektivität als Ursprung von allem! Sogar die 
Urstruktur der Situation des Selbst faktischen Lebens (von dem also, was 
in ihrer Endlichkeit alle Unbedingtheitsanmaßung der ihr eingefugten 
‘Subjekte' in Schranken weisen sollte) wird in die Spontaneität der 
Existenz (oder Varianten der Selbstaffektion) zurückgenommen, in der 
sie sich selbst ganz soll haben können, und steht so noch - konsequent 
interpretiert und so paradox es klingen mag - in der neuzeitlichen 
Tradition. Heidegger ist hier noch weit entfernt davon, die „Anmaßung 
alles Unbedingten“ hinter sich gelassen zu haben82\

IV Fazit

Wir haben Heideggers frühen Einsatz beim Leben rekonstruiert. Das 
Kriegsnotsemester ging von der fundamentalen Opposition entlebender 
und enthistorisierender Wissenschaft und ursprünglichem Leben aus. Die 
Schrittfolge zeigte sodann in der Auslegung des ‘vortheoretischen 
Lebens-Etwas’ in der ‘hermeneutischen Intuition’ und unter Heran­
ziehung der Geltungstheorie Lasks Heideggers Begründungsversuch aus 
der Ursprünglichkeit des Lebens. Ursprung des Lebens an und für sich 
bzw. allen Existenz- und Wirklichkeitssinnes, ja Paradigma eigentlicher 
Wirklichkeit, war schließlich die ‘Spontaneität des lebendigen Selbst’. 
Zugleich offenbarte sich hier eine tiefe Ambivalenz im frühen Ansatz 
Heideggers. Prima facie geht es ihm in seinem Rekurs auf das faktische 
Leben hin zum In-der-Welt-sein des Daseins um eine Revision der 
klassischen Subjekt-Objekt-Sichtweise, um das ‘Welten’, ‘Sich­
ereignen’, um die Sinn- und Gestaltbildung, um die Selbststrukturierung 
des Lebens aus ihm selbst heraus. Doch zugleich läßt er das Geschehen 
nicht nur über das situativ-selbstweltliche Erleben als Inbegriff und 
Kreuzungspunkt von Ausdruckszusammenhängen vermittelt sein, 
sondern die Selbstwelt als ‘Zentrum der Lebensbezüge’ wird ob ihrer 

82 So später in seinem Ding-Aufsatz, VA, 179. - Überhaupt muß der frühe 
Ursprünglichkeitsansatz Heideggers auf seine weiteren Implikationen befragt werden. 
Was bedeuten beispielsweise die Beibehaltung des Gedankens der Evidenz im Wandel 
zur Vollzugsgewißheit, der Gedanke schlechthinniger Selbst- als universaler 
Lebenstransparenz sowie der damit zusammenhängende Gedanke des 
Selbststeigerungszirkels hin zum absoluten Vollzugsleben in der phänomenologischen 
Grundhaltung (GA 56/57, 110)? Greift hier nicht die neuzeitliche Geschichte weit auf 
Heidegger über?

210

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spontaneität in ihrer radikalen Selbsthabe als letzter Urheber jeder 
(Neu-)Gestaltung des Lebens angesetzt. Diese Urheberschaft ist 
letztkonstitutiv. Weder das Leben, Welt und Mitwelt noch ein 
geschichtliches (Seins-)Geschehen fungieren gleich- oder mitursprüng­
lich wirklich mit.

Diese Grundambivalenz des frühen Heidegger bis zu Sein und Zeit 
und den Schriften im Umfeld muß verstanden sein, um einen Zugang zur 
„Kehre“ zu finden. Von der spezifischen Nichtursprünglichkeit des 
Weitens oder Geschehens ‘im Ereignischarakter des faktischen Lebens’ 
(GA 59, 85) ist die Verbindung zur Spätphilosophie nicht zu ziehen. Wer 
sie zieht, gibt viel von der Tiefe preis, zu der Heidegger in seinem 
Kampf um philosophische Ursprünglichkeit letztlich im Aufbrechen 
derselben als einseitiger vorgedrungen ist. So wie Heideggers Leitdevise, 
das Leben nicht vom Außen welcher Einstellung nach auch immer, 
sondern ganz von innen her rein verstehen zu wollen, selbst ihn führte, 
kann das Kehren seinerseits auch nur innerhalb dieser Binnenperspektive 
der absoluten, erlebensidentischen Lebenssympathie verstanden werden. 
Thetisch gesagt: Von der Ebene des ‘immer nichtursprünglichen’ 
faktischen Lebens als einer ontischen Ebene kann weder Heideggers 
Ursprünglichkeitskonzeption noch die allein aus bestimmter 
ontologischer Unchiasmizität auf der ontologischen Begründungsebene 
‘sich ereignende’ Kehre in dem ‘Quälenden der ontologischen Differenz’ 
(vgl. GA 65, 250) hin zu ihrer Auflösung, mithin zur Verschränkung des 
Ontischen und Ontologischen einsichtig gemacht werden. Erst nach Sein 
und Zeit wird Heidegger allmählich deutlich, wie sehr er die 
Ursprünglichkeit der Existenz von einer her denkt, die bestimmte 
subjektivitätsmetaphysische Prämissen der Neuzeit noch teilt. Mit der 
Einsicht, daß die Ursprünglichkeit von Sein und Zeit nicht wirklich 
ursprünglich ist, wird Heidegger durch sein Ursprünglichkeitsdenken 
über seinen ftmdamentalontologischen Ansatz hinausgetrieben. Das fuhrt 
schließlich zwangsläufig zu einer anderen, nicht mehr an einer Instanz 
festmachbaren Gestalt von Ursprünglichkeit, die Heidegger chiasmisch 
im „Ereignisdenken“ sich zeigen lassen möchte. Es schließt einen 
integralen Lebensbegriff ebenso ein wie es eine implizite Normativität 
mit sich bringt, von welcher her gerade die Entfesselung des Machbaren 
im „Gestell“ der Technik etwa dahingehend kritisiert werden kann, daß 
es den Menschen für die ihm zugeschickten Ereignis- und 
Le/jensmöglichkeiten blind zu machen droht.

211

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis
Texte von Heidegger:
GA 1 - Gesamtausgabe Band 1: Frühe Schriften (1912-1916), hg. von F.-W. v. Herrmann, 

Frankfurt a. M. 1978.
GA 4 - Gesamtausgabe Band 4: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, hg. von F.-W. v. 

Hermann, Frankfurt a. M. 1981.
GA 29/30 - Gesamtausgabe Band 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - 

Endlichkeit - Einsamkeit (Freiburger Vorlesung Wintersemester 1929/30), hg. von Fr.- 
W. von Herrmann, Frankfurt a. M. 1983.

GA 56/57 - Gesamtausgabe Band 56/57: Zur Bestimmung der Philosophie, 1. Die Idee der 
Philosophie und das Weltanschauungsproblem (Vorlesung Kriegsnotsemester 1919, 1 - 
117); 2. Phänomenologie und transzendentale Wertphilosophie mit einer Nachschrift 
der Vorlesung „Über das Wesen der Universität und des akademischen Studiums“ 
(Sommersemester 1919, 119 - 203; 205 - 214), hg. von B. Heimbüchel, Frankfurt a. M. 
1987.

GA 58 - Gesamtausgabe Band 58: Grundprobleme der Phänomenologie (Frühe Freiburger 
Vorlesung Wintersemester 1919/20), hg. von H.-H. Gander, Frankfurt a. M. 1993.

GA 59 - Gesamtausgabe Band 59: Phänomenologie der Anschauung und des Ausdrucks. 
Theorie der philosophischen Begriffsbildung (Frühe Freiburger Vorlesung 
Sommersemester 1920), hg. von C. Strube, Frankfurt a. M. 1993.

GA 60 - Gesamtausgabe Band 60: Phänomenologie des religiösen Lebens, 1. Einleitung in 
die Phänomenologie der Religion (Frühe Freiburger Vorlesung Wintersemester 
1920/21, hg. von M. Jung u. T. Regehly, 1 - 156); 2. Augustinus und der 
Neuplatonismus (Frühe Freiburger Vorlesung Sommersemester 1921, hg. von C. 
Strube, 157 - 299); 3. Die philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik 
(Ausarbeitungen und Entwürfe zu einer nicht gehaltenen Vorlesung 1918/19, hg. von 
C. Strube, 301 - 337), Frankfurt a. M. 1995.

- (EiM): Einführung in die Metaphysik (Vorlesung vom Sommersemester 1935), Tübingen
21958.

- (SZ): Sein und Zeit, Tübingen 151979.
- (VA): Vorträge und Aufsätze, Pfullingen21959.
- (1996): Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem (Auszug aus der

Nachschrift Brecht, hg. von C. Strube, in: Heidegger-Studies, Volume 12, 1996, 9-14.

Weitere Texte:
Beelmann, A. (1994): Heideggers hermeneutischer Lebensbegriff: Eine Analyse seiner 

Vorlesung ‘Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit - Einsamkeit’, 
Würzburg.

Bergson, H. (1927): Schöpferische Entwicklung, Nobelpreis-Ausgabe, Zürich.
Biemel, W. (1997): Die Wahrheit unserer Zeit - im Lichte des Denkens von Heidegger, in: 

E. Richter (Hg.): Die Frage nach der Wahrheit, Frankfurt a. M.
Brach, M. J. (1996): Heidegger - Platon: vom Neukantianismus zur existentiellen 

Interpretation des ‘Sophistes’, Würzburg.
Cramer, K. (1974): ‘Erlebnis’. Das aporetische Resultat der systematischen Diskussion 

eines nachhegelschen Grundbegriffs und das Problem des Rückgangs auf Hegel als 
Theoretiker der Subjektivität, in: Hegel-Studien, Beih. 11, Stuttgarter Hegel-Tage, hg. 
von H.-G. Gadamer, Bonn. 537-603.

Elm, R. (1998): Heideggers Spätphilosophie, Aufgaben der Heidegger-Forschung und 
Philosophie heute, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, 52, H.l, 133-148.

212

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gadamer, H.-G. (1987): Der eine Weg Martin Heideggers, in: ders., Gesammelte Werke 3. 
Neuere Philosophie I, Hegel - Husserl - Heidegger, Tübingen.

- (41975): Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik,
Tübingen.

Gethmann, C. F. (1986/87): Philosophie als Vollzug und als Begriff. Heideggers 
Identitätsphilosophie des Lebens in der Vorlesung vom Wintersemester 1921/22 und 
ihr Verhältnis zu Sein und Zeit, in: Dilthey-Jahrbuch, hg. von F. Rodi, Bd. 4, 
Göttingen.

Herrschaft, L. (1995): Theoretische Geltung. Zur Geschichte eines philosophischen 
Paradigmas, Würzburg.

Hofer, R. (1997): Gegenstand und Methode. Untersuchungen zur frühen 
Wissenschaftslehre Emil Lasks, Würzburg.

Husserl, E. (Ideen I): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie, Erstes Buch (Husserliana III, 1), Den Haag 1976.

- (LU II/1): Logische Untersuchungen, 2. Band: Untersuchungen zur Phänomenologie und
Theorie der Erkenntnis, 1. Teil, Halle 21913.

- (Krisis): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale
Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie (Husserliana 
VI), Den Haag21976.

Imdahl, G. (1997): Das Leben verstehen. Heideggers formal anzeigende Hermeneutik in 
den frühen Freiburger Vorlesungen (1919-1923), Würzburg.

Kim, I.-S. (1998): Phänomenologie des faktischen Lebens. Heideggers formal anzeigende 
Hermeneutik (1919-1923), Frankfurt a. M.

Kisiel, T. (1986/87): Das Entstehen des Begriffsfeldes „Faktizität“ im Frühwerk 
Heideggers, in: Dilthey-Jahrbuch, hg. von F. Rodi, Bd. 4, Göttingen.

- (1992): Das Kriegsnotsemester 1919: Heideggers Durchbruch zur hermeneutischen
Phänomenologie, Philosophisches Jahrbuch 99.

- (1992 a): Why Students of Heidegger Will Have to Read Emil Lask, in: Emil Lask and
the Search for Concreteness, hg. von D. G. Chaffin, Ohio.

Kuhn, H. (1973): Art. „Das Gute“, in: H. Krings et al. (Hg.), Handbuch philosophischer 
Grundbegriffe, Münschen.

Lask, E. (1923/24): Gesammelte Schriften, 3. Bde., hg. von E. Herrigel, Tübingen.
Merleau-Ponty, M. (SU): Das Sichtbare und das Unsichtbare, gefolgt von Arbeitsnotizen, 

hg. und mit einem Vor- und Nachwort von C. Lefort, aus dem Franz, von R. Giuliani 
und B. Waidenfels, München21994.

Natorp, P. (1912): Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, 1. Buch: Objekt und 
Methode der Psychologie, Tübingen.

Rickert, H. (1910/11): Vom Begriff der Philosophie, in: Logos I.
Riedel, M. (1990): Die Urstiftung der hermeneutischen Phänomenologie. Heideggers 

Auseinandersetzung mit Husserl, in: ders., Hören auf die Sprache. Die akroamatische 
Dimension der Hermeneutik, Frankfurt a. M.

Ruff, G. (1997): Am Ursprung der Zeit. Studie zu Martin Heideggers phänomenologischem 
Zugang zur christlichen Religion in den ersten ‘Freiburger Vorlesungen’, Berlin.

Schnädelbach, H. (51994): Philosophie in Deutschland. 1831-1933, Frankfurt a. M.
Stolzenberg, J. (1995): Ursprung und System: Probleme der Begründung systematischer 

Philosophie im Werk Hermann Cohens, Paul Natorps und beim frühen Martin 
Heidegger, Göttingen.

Windelband, W. (Präludien 1): Präludien, 2. Bde., Tübingen 91924 (M884).
-(1910/11): Kulturphilosophie und transzendentaler Idealismus, in: Logos I.

213

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172 - am 20.01.2026, 12:27:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-172
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

