I. Phdnomenologie und Philosophie
der Sprache

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783495993637-37 -

m 25.01.2026, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der materiale Stoff der Sprache

Phianomenologie einer Verdringung!

CLAUDIO MAJOLINO (ROM)

Auf den ersten Blick klingt der Terminus "materialer Stoff" sehr selt-
sam. Er sagt einerseits zu viel, andererseits zu wenig. Er scheint ein
unnétiger Pleonasmus zu sein, eine iiberfliissige Redundanz, die sich
zudem philosophischer Betrachtung wiirdig erweisen soll. Aber worin
sollte dieser philosophische Wert liegen? Es handelt sich um etwas,
das von Anfang an einer Verdringung anheimgefallen ist. Verdran-
gung wird hier — in einem nicht technischen Sinne — als ein Abwehr-
mechanismus definiert, der darauf abzielt, etwas besonders Schmerz-
haftes vom Bewulltsein fernzuhalten. Verdrangen kann also die Mog-
lichkeit sein (um ein wenig mit der psychoanalytischen Terminologie
zu spielen), die Wirkungen eines philosophischen Schmerzes fern-
zuhalten. Verdriangen heifit so: einen bestimmten Abwehrmechanis-
mus einrasten zu lassen, um etwas ertragbar zu machen, das sonst
nicht ertragbar wire. Beim "materialen Stoff" hat jemand — und hier
vermutet man "jemand von Wichtigkeit" — der Philosophie diesen an-
geblichen "Schmerz" erspart, indem er etwas (sehr Schwieriges) fern-
gehalten oder ihm wenigstens eine "Stellung" gegeben hat, die seine
Wirkungen didmpfen konnte.

Aber es handelt sich um noch mehr. Eine solche Verdriangung be-
notigte, wegen einer sozusagen methodologischen "Verwirrung", eine
phdnomenologische Analyse. Aber was bedeutet eigentlich "Phéno-
menologie einer Verdrangung"? Sicherlich nicht eine einfache Suche
nach Griinden. Man muf daher eher die phanomenologische Kon-
stellation des Problems beschreiben, und zwar sowohl die Verdrin-
gung selbst als auch das von ihr Verdringte. Was wiederum heift:
nicht eine Phanomenologie der Verdringung, die auf den Fall des so-
genannten "materialen Stoffs" angewandt wird, sondern die phéno-
menologische Analyse jenes Verdringungsprozesses, der hier mit der

37

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unterdriickung des "materialen Stoffs" selbst zusammenfillt. Jene
Verdrangung, welche die Spuren jenes "Wichtigen" (und sehr "Mich-
tigen") trigt und dem es einen unertriglichen Schmerz bereiten
wiirde, wenn er sich nicht verteidigen konnte.

1. Materialprinzip, Transzendenz und Stellung der Hyle

Was fiir ein Schmerz ist es jedoch, den der "materiale Stoff" mit sich
bringt? Warum vor allem von so etwas wie einem "materialen Stoff"
sprechen? Um Klarheit zu gewinnen, fingt man am besten mit dem
Anfang an. Die westliche philosophische Tradition kannte von Anfang
an das Problem der Materie, und sie dachte es auf ihre Weise. Bei
Aristoteles ist jenem Ursprung des Vergehens und Verdnderns, jener
"...", von der der platonische "Timaios" spricht (51a), eine besondere
Behandlung zugekommen — und ein Name: hyle.” Sowohl in der
Physik als auch in der Metaphysik hat die Hyle eine besondere onto-
logische Wiirde erhalten. Vor allem in der Metaphysik, in der sie
unter den Merkmalen der ousia als dem Brennpunkt der mannigfalti-
gen Bedeutungen des Seins aufgefiihrt wird, spielt sie eine Hauptrolle
beim Problem des Seins des Seienden. Und genau in diesem ousio-
logischen Licht hat die Tradition die Materie betrachtet. Die Hyle ist
fiir Aristoteles "in einem gewissen Sinne" (de tropon) Ousia, so wie
sie auch, in einem anderen Sinne, die morphe und das synholon ist.
Aber die Materie kann in der aristotelischen Betrachtung an sich
nur teilweise den Namen der Ousia fiir sich fordern. Es ist vielmehr
die Form (morphe), die als "frither und mehr seiend als die Materie"
(Met. Z 3, 1029a 6-7) definiert wird, und es ist stets die Form (eidos),
die "das Sosein eines jeden Dinges und sein erstes Wesen" wird (ebd.
1032b 1-2). Es muB sofort hinzugefiigt werden, dal das Problem
hier nicht einfach jenes des Vorrangs des formalen vor dem ma-
terialen Prinzip ist. Von unserem Gesichtspunkt aus handelt es sich
nicht darum, fiir die Materie einen Ehrenplatz, irgendeine wichtige
Stellung einzufordern — eine Stellung, die im iibrigen Aristoteles
selber ihr schon hat zukommen lassen. Es handelt sich auch nicht
darum, die aristotelische Ordnung einfach umzukehren, und zwar
deshalb, weil wir — den Uberlegungen Michel Henrys folgend — davon
iberzeugt sind, daB} die zwei Termini des traditionellen Begriffspaares

38

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Form/Materie miteinander verschwistert sind, das heifit Termini des
"ontologischen Monismus" darstellen.’ Einfach nur die Hierarchie
umzukehren, wiirde sehr wenig bedeuten, da die Materie selbst, wie
wir sehen werden, ihre Fremdheit vom Denken der Transzendenz her
bezieht. Diese Fremdheit, wenn sie angemessen phanomenologisch
betrachtet wird, ist in der Lage, die Unzuldnglichkeit der Rede von
der Ousia aufzudecken, um — und dies ist unsere These — auf ihre
Weise deren Aufbau zu untergraben. Kehren wir folglich zu Aristote-
les zuriick und fragen wir uns, in welchem "Sinne" es moglich sein
kann, die Hyle als Ousia zu denken; unter welchen Bedingungen man
dem Hyletischen jenes "Mehr" an Sein zukommen lassen kann,
welches ihm unter anderen Umsténden verweigert wird.

Aristoteles zeigt, daf er die Hyle von den sinnlichen Realitdten (ta aistheta),
von den Korpern (fa somata) aus, versteht. Die Begegnung mit dem Anwesen
eines Seienden zeigt der aristotelischen Materie ihr MaB; es ist dies das
Problem des Wesens (als eines substantiellen Quid) der Ousia eben. Die
sinnlich Seienden zeigen sich als aus der Verfiigbarkeit eines materialen
Grundbestandes hervorkommend, der sich als ihr determinierender und be-
standiger Zug erweist. Aristoteles behauptet, wenn man jegliche Bedingtheit
wegnehme und vom Operieren der Kategorien abstrahiere, dann bliebe die
Hyle als Rest, auf den sich ein Jegliches — Affektion, Aktion oder Potenz —
beziehe. Wenn man vom Seienden ausgeht, zeigt sich die Hyle — wie des wei-
teren Heidegger kommentiert hat — als das Verfiighare. Bestimmungsgrund
heift hier also das, was auf mannigfaltige Weise bestimmbar ist; das, was
wegen seiner "Konsistenz" féhig ist, auf verschiedene und mogliche Weise
geformt zu werden. Aristoteles kann daher behaupten: "Ich kenne aber
Materie, was an sich weder als Etwas noch als Quantitatives noch durch
irgendeine andere der Aussageweisen bezeichet wird, durch welche das
Seiende bestimmt ist." (Met. Z 3, 1029a 20 f.) Ein weiterer Zug, von dem aus
er den Charakter der Hyle bestimmen wird, ist die dynamis: die Fahigkeit,
eine gewisse Form zu empfangen. Nach Aristoteles ist diese Moglichkeit
immer nur gegeben, sofern sie im Akt vollendet wird (vgl. Meth. Th 8), so
wie die blol materiale Fahigkeit nur insofern vorhanden ist, wie sie in der
Verwirklichung des Seienden vollendet wird (vgl. Met. H 1, 1042a 27 f.). Die
Hyle wird also als letzter Terminus beschrieben, im Gegensatz zum Sein der
Kategorien und der Morphe oder des Eidos definiert, denen die Hyle von
Anfang an als kon-form entspricht.

39

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn nun unser Ziel nicht einfach darin besteht, die aristotelische
Hierarchie umzukehren, so bleibt jetzt noch unbedingt zu verstehen,
inwieweit die Morphe "mehr" Sein als die Hyle ist und aus welchem
Grund Aristoteles am SchluB das Gegenteil fiir "unméglich” halt
(Met. Z 3, 1029 a 27). Es scheint hier klar, daB3 das wirkliche Telos
der Hyle die sinnlich Seienden, die Korper, die Somata sind — anders
gesagt jene bestimmten Aistheta, fiir welche die Form letztendlich den
Phénomenalitdtsgrund und daher das Wesen bestimmt. Die sowohl
ontologische als auch phénomenologische Struktur der Morphe und
auch des Eidos ist jenes Prinzip, welches im Strukturieren sowie
Bestimmen der diffusen "Verfiigbarkeit" der Materie besteht, welche
von Anfang an schon auf die Bestimmtheit des Seienden hin einge-
stellt ist— jenes Seienden, insofern es in einer bestimmten hyle-
morphischen Konkretion individuiert wird. Eingeschrieben in die
Frage des Seins des Seienden kommt der Materie an sich eine beson-
dere Stellung innerhalb eines horizontalen Schemas zu, in welchem
einerseits das Seiende und andererseits der eigentliche Grund des
Seins des Seienden jeweils den terminus a quo und den terminus ad
quem darstellen. Wenn die Hyle ein materiales Apriori ist und deshalb
so etwas wie ein formendes Prinzip benétigt, dann deswegen, weil wir
uns innerhalb der Rede der Ousia befinden.

Aristoteles versucht also, vom Seienden ausgehend, die Hyle mit den Ziigen
der Substantialitit beziehungsweise der Objektivitdt zu denken. Aber die
Ousia muf} bestimmte Prédikate besitzen: 1. sagt man sie nicht von Anderem
(kath' hypokeimenou); 2. ist sie das, was an sich als Absolutes (kat' auto) und
Abgetrenntes (to choriston) bestehen kann; 3. ist sie etwas Bestimmtes und
Individuiertes (fode ti). Wie wir schon gesagt hatten, behauptet Aristoteles,
daB3 der Name ousia "in einem gewissen Sinne" auch der Hyle zukommt, aber
eben nur "in einem gewissen Sinne". Die Materie als Bestimmungsgrund hat
nur das erste der Pridikate der Ousia: Man sagt sie nicht von Anderem. Die
Materie kann also nur als Aypokeimenon Substanz genannt werden. Jegliche
mogliche Bestimmung mufl vom immer zur Verfligung stehenden Bestand der
Materie ausgehen, aber fiir sich selbst genommen ist sie "nicht genug" ousia,
weil sie nur einen von deren Ziigen besitzt (vgl. Met. Z 3, 1029a 6-10 u. 26-
30).

Die Hyle "geniigt nicht" zur Bestimmung des Seins des Seienden,
besser gesagt: sie ist nicht dafiir geeignet. Wenn der einzige Zug der

40

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ousia hingegen das Hypokeimenon wire, dann geschiahe das Gegen-
teil: Das Sein des Seienden wiirde mit der allgegenwirtigen Materie
zusammenfallen. Aber wie Aristoteles exemplifiziert, ist das Wesen
eines Hauses "das Weshalb", die "Ursache", durch die dieses be-
stimmte Material ein Haus ist.* Das Problem der "Ursache" des
Hauses 16st sich in das Problem des Eidos auf, das aus dieser Hyle ein
bestimmtes Seiendes macht: "Die Ursache fiir die Hyle ist die Form
[eidos], durch welche sie etwas Bestimmtes ist, und das ist das
Wesen." (Met. Z 17, 1041b 7-9) Hierdurch zeigt sich, dafl die Hyle
"nicht genug" Wesen ist. Die ousiologische Frage des Wesens
schlieBt aus, daB das materiale Prinzip iiber die Frage des Seins des
Seienden entscheiden kann— iiber jene Frage, innerhalb derer die
Materie selbst gedacht wird. Die Materie kann hochstens in einem
gewissen Sinne — in der Art und Weise des Hypokeimenon — iiber das
"Faktum" der Existenz eines Seienden entscheiden. Das Schema ist
mithin folgendes: Wenn es 1. Existierendes gibt, dann gibt es auch
Materie. Wenn es 2. Materie gibt, dann gibt es noch kein Wesen. Mit-
hin ist es 3. eigentlich das Wesen, das die Materie fiir die Parameter
der Frage des Seins des Seienden geeignet macht, das heiit das Eidos.
Die Verwandlung des Existierenden in Seiendes ist deshalb die Ge-
schichte der Ontologisierung der Materie, welche in der Tat durch die
Bezeugung ihrer Nicht-kon-formitiat mit den Parametern der Ousia
zusammenfallt. Aber welches sind nun die Ziige dieser ousiologischen
Nicht-Konformitit? Es sind dies das choriston und das tode ti; und
hiermit ndhern wir uns dem Thema der eingangs genannten Verdrin-
gung.

Denn es ist jetzt deutlich geworden, weshalb Ayle und ousia nicht
miteinander iibereinstimmen. Der Hyle fehlen die Getrenntheit und
die Bestimmtheit, das heiBt, ihr fehlen die Kennzeichen der Transzen-
denz. Das Eidos kann als substantielles und objektives Quid wirken,
weil es sich einerseits abtrennen lassen kann, ndmlich jene "Entfer-
nung" und "phdnomenologische Distanz" zu gewinnen vermag, von
denen aus es als Bedingung wirkt, "damit sich uns etwas als ein 'Pha-
nomen' darbietet", wie M. Henry’ sich ausdriickt, und also jene Form
sein kann, die bewirkt, das etwas sich als etwas zeigt. Andererseits
kann das Eidos gerade deshalb in Funktion treten, weil es selbst ein
Quid ist, ein individuelles, objektives Wesen, von dem ein Begrenztes

41

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(horismos) moglich ist — und dariiber hinaus noch: von dem (und von
dem nur) ein Horismos moglich ist, welcher an sich und fiir uns unter
bestimmten noetischen Bedingungen wahrmehmbar und erkennbar ist.
Aristoteles selber 1dBt gerade der Hyle nicht die Attribute der Tran-
szendenz zukommen. Und trotzdem kann er, da das ontologische
Schema sein Nachdenken bestimmt, die Hyle nicht anders denn als
Wesen denken, das heift, ihr eine Stellung, einen phénomenolo-
gischen Ort geben, von dem aus das so ontologisierte Prinzip de
Materie irgendwie kon-form mit den Parametern der Ousia wirken
kann.

"In einem gewissen Sinne" (de tropon), so scheint nun klar zu sein,
bedeutet fiir Aristoteles "von einer gewissen Stellung aus". Als
Bestimmungsgrund, als materialer Verfiigungsbestand, als hypokeime-
non und als dynamis — von dieser Stellung aus hat die Materie an den
Parametern des Wesens teil, und in diesem Sinne ist sie auch auf
gewisse Weise — und zwar als "materialer Horizont" — ousia. Wenig-
stens theoretisch verdient sie es nun, jene distanzierte Stellung
(tropos) zu sein, von der aus sie als Wesen funktionieren kann, und
sie gewinnt heimlich jene Individualitit, die ihr Aristoteles de facto
nicht zukommen 14ft. Die Distanzierung der Materie vom Faktum der
Existenz stellt sie nachtriglich auf das Seiende ein, nachdem ihr ihre
ontische Kontingenz aberkannt worden ist. Aber um dies gerade tun
zu konnen, muBl man die Materie von der kontingenten Existenz ab-
trennen und aus ihr ein Prinzip oder eine phinomenologische Bedin-
gung machen. Die hyle aisthete (insoweit sie ousia ist) gilt ndmlich
nicht als sinnlich wahrnehmbarer Stoff, sondern als Substrat des
Vergehens und Verdnderns — sie ist also schon ideale Materie. Die
Hyle wird also trotz ihrer vermeintlichen Unabtrennbarkeit zu einer
Art umgekehrtem Horizont, und die Materie wird letztlich entweder
Materie-der-Form (in bezug auf ihre ontische Bestimmung) oder
Form-der-Materie (umgekehrter Horizont).

2. Materie und ontologische Verdringung

Bis hierher haben wir nur eine gewisse Fremdheit der Hyle gegeniiber
der Transzendenz bemerkt. Sie kann nicht als objektives Wesen ge-
dacht werden, und trotzdem wird sie als transzendentes Prinzip gerade

42

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

innerhalb jenes Bereiches verwahrt. Dies geschieht durch das heim-
liche Zuschreiben der Ziige, die ihr schon nach Aristoteles selber
nicht zukommen. Man muf3 daher die Materie als etwas Nichttran-
szendentes denken, und diese Frage ist zum erstenmal umfassend von
der materialen Phanomenologie M. Henrys gestellt worden. Aber wir
koénnen jetzt auch noch etwas anderes bemerken. Die Ousiologie — das
hei3t die Tradition selbst als Ontologie — stellt nicht nur die heimliche
Begegnung von Materie und Wesen dar, sondern sie ist auch gleich-
zeitig sozusagen die Geschichte einer Trennung. Mit ihr, wie das
aristotelische Beispiel zu zeigen scheint, hat die Tradition die philoso-
phischen Wege des Individuums, des Abgetrennten (und man kommt
nicht umhin, zwischen diesen beiden eine gewisse "Korrespondenz"
zu bemerken) von dem Weg der Materie geschieden. Insofern die
Individualitdt und das Abgetrenntsein Ziige der Transzendenz sind,
gehdren sie nicht zur Hyle. Das heifit, Materie/Individuum/Ab-
getrenntes sollen sich nicht begegnen, wobei wir jedoch wiederholen
miissen: insofern sie Ziige der Transzendenz sind. Kann also nicht der
Verdacht aufkommen, da3 eben das ontologische Fragen diese Be-
gegnung unmdoglich macht? Wenn es sich so verhilt, ist es dann viel-
leicht die philosophische Weise der Frage selbst (ndmlich des logos
tes ousias), die — indem sie Prinzipien und Seiende verteilt — nur mit
sich selbst kon-forme Elemente produziert? Und ist es ebenfalls nicht
die logisch-sprachliche Weise der philosophischen Darstellung selbst,
welche die Transzendenzen produziert, indem sie alle ihre Inhalte —
eben als Inhalte — in eine Konformitdt mit dem ontologischen Kon-
formismus zwingt? Es gibt also eine Art von "Sympathie" zwischen
der philosophischen Darstellung und ihrem Dargestellten, und dies
gerade insofern, als alle ihre mdglichen Objekte eine gewisse notwen-
dige und wesentliche Verwandlung durchmachen, so daB sie eine be-
stimmte Verwandtschaft mit der Darstellung selbst erhalten kénnen.
Was geschieht mithin in der Tradition mit dem Thema des Ver-
héltnisses Individuum/Materie? Die Materie wird vom Seienden, das
heilt von der Seiendheit des Seienden aus gedacht, dessen Erschei-
nung die Selbstauthebung der Materie zeigt, insofern sich die Materie
als Materie-einer-Form offenbart. Durch diese Selbstaufhebung be-
sorgt sich die Tradition den doppelten Zugang zum radikal Abge-
trennten und zum Individuum. Die ontologisierte Materie, die Ma-

43

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

terie-der-Form (im doppelten Sinne des Seienden und des Wesens)
wird so wegen ihrer besonderen Abneigung fiir das Individuum
beibehalten — und dies ist der Preis, der fiir ihre Stellung im "Theater
des Wesens" zu zahlen ist. Daher wird der beste Freund des
Individuums gerade das Wesen als dessen "ewiger Begleiter" sein.
Fiir die Tradition erscheint das Individuum sogar erst, wenn die
Materie wegfillt; wenn man die Materie ausschlieft und so die
Materie-der-Form (ein Zug der Absolutheit des Wesens) erscheint.
Das Individuum wird so mit dem Universellen vermadhlt. Seit
Aristoteles kennt die Tradition, solange sie Ontologie ist, das Indivi-
duum als etwas Anti-Materielles, als ein Etwas, das ein transzendent-
transzendentales Streben in sich trigt; ein Streben nach jenem
Abgetrenntsein, dem es seine Besonderung verdankt. Oder die Tradi-
tion wird das Individuum zusammen mit der Materie verwerfen,
wobei beide — nicht zufillig dann — durch AusschlieBungen definiert
sind, zum Beispiel durch das Unmittelbare als das Einseitige, Unfal3-
bare, Undurchsichtige und so weiter.

Um diesen Ubergang besser verstehen zu konnen, kann ein Hinweis auf das
Thema der Intelligibilitdt niitzlich sein. In der Metapyhsik heifit es, daf die
sinnlichen Gegenstinde (anscheinend) die leichter erkennbaren seien, obwohl
sie in Wirklichkeit nur eine erste Stufe im Hinblick auf das darstellen, was
"an sich" erkennbar ist. Ontologisch friiher, und folglich als solches erkenn-
bar, ist das Wesen; ontologisch spiter, aber zuerst fiir die Erkenntnis in der
Doxa gegeben, ist hingegen die sinnliche Realitdt — von Seienden bevolkert.
Die eine besitzt eine absolut-ontologische, die andere eine relativ-ontische
Intelligibilitdt (vgl. Met. Z 3, 1029b3 1-15). Nun konnte man erwarten, daf3
die Hyle, insofern sie Wesen ist, am leichtesten, am klarsten "der Natur nach"
(te physei) erkennbar sei, wiahrend sie am schwierigsten, am dunkelsten "fiir
uns" (pros hemas) sein sollte. Hingegen zeigt sich etwas Merkwiirdiges:
"Wenig erkennbar an sich, aber erkennbar fiir das Individuum", ist fiir
Aristoteles gerade schon die Materie. Wenn Aristoteles damit beginnt, die
grundlegenden Bestimmungen der Ousia zu erforschen, so beginnt er — ganz
seinem methodologischen Prinzip folgend — mit dem "fiir das Individuum am
leichtesten Erkennbaren". Und dort fingt genau seine Behandlung der Hyle
an (1029a ff.). Die Materie ist das "zuerst" Erkennbare, solange sie Pradikat
eines Gegenstdndlichen ist; und sie miifite das absolut Erkennbare sein,
insofern sie Wesen und wesentliches Pradikat ist. Aber trotzdem laBt sich
diese wesentliche Intelligibilitdt nicht finden. Wahrend das Eidos auch in
Abwesenheit des Seienden absolut erkennbar bleibt (da dies sein noetischer

44

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zug selbst ist, der seine Intelligibilitit bestimmt), verliert hingegen die Hyle,
sobald sie vom Seienden getrennt ist (chorismos) ihre Intelligibilitét, die ihr
eventuell nur in einem nominalen oder logischen Sinne bleibt ("wenn sie
Wesen ist . . ., dann ist sie erkennbar"). Und Aristoteles gesteht selbst zu:
"Die Hyle ist an sich nicht erkennbar". (Met. Z 10, 1036a 9-10) Des weiteren
ist das synholon insofern nicht erkennbar, als es seine Undurchsichtigkeit
gerade seiner materialen Herkunft verdankt.

Die Hyle scheint sich also zwischen der Preliminaritat/relativen Intel-
ligibilitdt des Seienden (der ontologischen Posterioritdt) und der
Preliminaritit/absoluten Intelligibilitdt des Wesens (der ontologischen
Prioritdt) zu befinden. Klar erscheint, da es einerseits das Seiende
ist, das der Materie die preliminire Intelligibilitdt verschafft. Insofern
das Seiende unmittelbar mit materialer Konsistenz erscheint, ist die
Hyle ein ontisches Priadikat (wie die Formulierung "materieller Ge-
genstand" zeigt), und insofern gehort ihre Intelligibilitatsschicht schon
zu jener der sinnlichen Realitit. Spiter — oder besser gesagt: frither —
findet man sie als wesentliches Pridikat, und deswegen miifite ihr die
absolute Intelligibilitdt zukommen, wihrend hingegen das "Erkenn-
barste" nur die Form als "Wesen des Wesens" ist. Wo ist also die
Erkennbarkeit der Hyle? Wo ist ihre phdnomenologische Positivitit?
Diese gibt es nicht! Die Materie ist gerade jener Zug am Wesen, dem
eine eigene Intelligibilitit verweigert wird. Nur in Begleitung der
Form (im synholon) erhilt sie eine Art abgeleitete Intelligibilitit,
namlich die des Seienden. Von seiten des tode ti aus geschieht das-
selbe, denn entweder ist dieses die Individualitdt des Seienden (er-
kennbar auf Art und Weise der Erkenntnistheorien: sichtbar fiir die
Augen des Korpers) oder das individuierte Wesen (auch dieses mit
besonderen Blicken erkennbar: sichtbar ndmlich fiir die Augen der
Seele). Das heifit, das fode ti ist das Reale, das Ideale — oder das
individuum ineffabile. Entweder ist das Individuum nur in Begleitung
des Wesens (und dann ist es mehr als individuum), oder es ist allein
und wird sozusagen Schall und Rauch, da die einzige Intelligibilitat
vom Wesen herriihrt. Fiir die Tradition sind die Materie und das
Individuum entweder mehr als sie selbst, in sich "heterogen" (im
Sinne von M. Henry), oder ihre Phanomenalitit zerfdllt. Nur wenn das
Wesen sie begleitet, so daf sie nicht allein und abgetrennt sind, geben
sich die beiden im transzendent-phanomenologischen Sinne.

45

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nun konnen wir schlieBlich das zweite Element kldren, das uns
zum Thema der Verdrangung hinfiihrt. Das Verdrangte scheint gerade
dieses Verhiltnis von Materie/Abgetrenntem/Individuum zu sein. Es
bildet ein unheimliches Verhiltnis, das die Grenzen des Wesens
(zer)stort; ein Band, das die ousiologische Tradition nicht hat denken
konnen und dessen sie sich bemichtigt, indem sie es entweder
innerhalb ihrer Grenzen (iiber die es jedoch gelegentlich hinausragt)
aufnimmt und als Band zerstort, oder indem sie es (schon zerstort) als
Negatives verstofit. Den betreffenden Mechanismus haben wir bereits
gesehen, namlich der Form, dem Wesen, der Ousia das zuzuschrei-
ben, was ihnen am fremdesten ist, um es so innerhalb dieses Be-
reichs aufzugreifen und aufzul6sen, und zwar durch ein erneutes
divide et impera. Die Metaphysik ist genau diese Zuschreibung. Die
Verdrangung, wie nun schon deutlich sein diirfte, ist keineswegs die
der Materie, sondern sie ist jene Verdringung/Zuschreibung, welche
als Trennung die Begriffe innerhalb der Grenzen des Wesens zwingt.
Sie fiihrt anders gesagt in den Bereich der Ousiologie die Negativitit
ein, welche eine Art von problematischem und manchmal unbegreif-
barem "Unterbewufiten" der Realitit ist. Verdrdngen und Ontolo-
gisieren sind hier also Synonyme. Diese dunkle Seite des Ontolo-
gischen ist in Wirklichkeit dem Ontologischen selbst hochst niitzlich.
Die unbewufit gemachte Materie hat, wie wir gesehen haben, alle
Seinsarten des BewuBtseins des Realen (des Wesens), wobei sie nur
mit einem negativen Zeichen versehen wird, und dasselbe gilt fur
das Individuum in bezug auf das Seiende. Durch die doppelte Ne-
gation wird die Materie im synholon wieder positiv; sie kehrt zu
jenem Seienden zuriick, das ihr wirklicher Grund und Zweck war.
Und wenn es andererseits wahr ist, da} es ousia dort gibt, wo ein
horismos méglich ist, dann ist die Definition oder die bestimmende
Rede von der Materie unméglich, weil die Materie kein Individuum
so wie das Seiende oder das Wesen besitzt.

Wenn wir nun unbedingt von Negativitdt sprechen wollen, gehort
den Termini des Verhiltnisses deshalb eine radikale Negativitit zu,
weil der negative Pol (zum Beispiel Materie-der-Form/Seiendes oder
Form-der-Materie/Wesen) eine Rolle innerhalb des "Theaters des We-
sens" spielt, und zwar gerade dank jener ousiologischen Verschrei-
bung, die wir Verdringung genannt haben. Aber diese radikale Nega-

46

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tivitit ist auch eine phinomenologische Positivitit. Wenn dies in der
Tat so ist, dann kann ihre Thematisierung vielleicht in der Lage sein,
die ganze ontologische Struktur aus den Angeln zu heben. Indem
diese Thematisierung namlich die Existenz von ihrem Begleiter, dem
Wesen, trennt, iiberldfit sie die Existenz jetzt ganz allein dem Den-
ken — und dies bedeutet, die Materie von der Ontologie zu befreien,
sie dem Individuum zuriickzugeben, sie in ihrer radikalen (Ab)Ge-
trenntheit zu denken.

Nun konnte man hierbei sicher insgesamt besser von "Verschrei-
bung" als von "Verdringung" sprechen, wenn wir die psychoanaly-
tische Terminologie korrekt benutzen wollen. Aber es geht hier eher
darum, die innere Dynamik dieses Vergangs zu unterstreichen, als
herauszufinden, welche psychoanalytische Kategorie demselben zuzu-
schreiben ist, denn letztere benutze ich, wie schon gesagt wurde, in
einem nicht technischen, sondern in einem sozusagen "evokativen"
Sinne. Man muB sich daher fragen, woher die Tradition die kohésive
Kraft des Wesens nimmt, so daB dieses die Termini (wir nennen sie
jetzt noch so) des Verhiltnisses voneinander trennt und gleichzeitig
doch auch an sich zieht. Wie wirkt dieser sogenannte "Abwehrmecha-
nismus"? Wie ist die ousiologische Verschreibung eigentlich mog-
lich? Warum benétigt die Tradition die "Begleitung" des Wesens?
Um darauf zu antworten, ist es angebracht, jene Vorgehensweise zu
betrachten, der die Tradition ihr Denken anvertraut. Und es wird sich
herausstellen, daf all dies mittels der Solidaritit des Logos geschieht,
weshalb wir an dieser Stelle beginnen werden, detaillierter von der
Sprache zu sprechen, von jenem letzten Element, welches schon im
Titel angekiindigt wurde. Wenn es nimlich so etwas wie eine eigene
Verfassung der philosophischen Darstellung selbst gibt, die mit der
Ontologie solidarisch ist, wie wir schon erwihnten, dann mufl man
dazu iibergehen, jenes logische Medium genau in Augenschein zu
nehmen, in dem sich die philosophische Rede artikuliert.

"Der materiale Stoff der Sprache" konnte daher der Titel fiir jene
Begegnung sein, welche die westliche philosophische Tradition (auf-
grund ihrer Darstellung und ihrer Sprache) bisher nur hat verdringen
konnen — das heiit ein Titel fiir die Begegnung von Materie/Abge-
trenntem/Individuum, durch welche die Termini der traditionellen Ne-
gativitdt eine phdnomenologische Positivitit herausfordern. Nach der

47

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"materialen Phinomenologie" im Sinne M. Henrys kénnen wir ndm-
lich daran zweifeln, ob die einzige Art und Weise, die Individualitdt
zu denken, jene der Tradition sei — namlich die der Quidditas. Aber
wie kann man in einem nicht-ousiologischen Sinn eine Zusammen-
gehorigkeit von Materie und Individuum denken? Und kann man
dariiber hinaus wirklich von einer radikalen Getrenntheit der Materie
sprechen? Wenn die Materie nicht "Wesen" sein kann, dann deshalb,
weil sie den Ort eines Objekts oder einer "Sache" bestimmt, welche
radikal von dem Objekt, das zur ousiologischen Tradition gehort,
verschieden ist — welche so sehr Existenz ist, daB es nicht Wesen sein
kann.

3. Inhalt und sprachliche Phdnomenalitdt

Das aristotelische Beispiel hat gezeigt, wie die Tradition versucht hat,
die Materie als ein Wesen beziehungsweise als ein Quid zu denken.
Trotz alledem erweist sich dieser Versuch selbst als aporetisch. Die
Hyle scheint nicht dazu geeignet zu sein, als Quid zu wirken. Und
trotzdem ist der Status der Quidditas ein Faden, der sich stindig durch
die abendldndische Philosophie zieht und deren Rede iiber die
Materie bedingen wird. Denn es handelt sich im Grunde eigentlich um
nur eine Rede — um die Darstellung einer Sache. Obwohl der Bereich
der Erfahrung prinzipiell vorhanden ist, den die philosophische
Reflexion erst begriinden moéchte, bewegen sich ihre Elemente (Be-
griffe, Prinzipien, Termini und so weiter) sowie die Art und Weise,
sie miteinander in Beziehung zu setzen (logisch-syntaktische Unter-
ordnungen), immer schon auf der Ebene der Sprache und gehorchen
Jjenen Gesetzen, welche die philosophische Darstellung als solche im
vorhinein unterschrieben hat. Bevor sie auf irgendeine Weise diese
Frage geklart hat, gibt die philosophische Rede im Fall der Materie
vor, von etwas zu sprechen, das heifit von einem Quid, und zwar von
einem eher sprachlichen als von einem ontologischen Quid. Wenn
man von Materie spricht, meint man "etwas", eine schon vorhandene
leere Stelle (man konnte auch einfach sagen: einen Namen), die der
Logos ausfiillen soll. Die Frage des ti estin (oder des ti onomazein wie
eines ti legein) ist bereits auf sprachlicher Ebenc eine ontologische
Frage. Mit anderen Worten eine Frage, die in sich schon auf die

48

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebene hinweist, auf der die Antwort zu finden ist, nimlich auf die
Ebene des Logos mit all dessen strukturellen Qualitdten, welche als
solche bereits die Ubereinstimmung zwischen dem Fragen und
Gefragten, zwischen der Sprache und dem "Was", garantieren. Diese
Garantie ist durch die phdnomenologische Auflsbarkeit des Was in
sein sprachliches Wie gegeben. "Kein Ding sei, wo das Wort ge-
bricht", lauteten die Zeilen Stefan Georges, die Heidegger in einem —
nicht ohne Grund mit Das Wesen der Sprache betitelten — Vortrag®
kommentierte. Wir sagen auf weniger lyrische Weise: "Es gibt kein
Was (kein Quid), wo das Wort (beziehungsweise die Sprache) fehlt."
Wenn es einen Logos gibt; dann gibt es auch Washeit, dann gibt es
"etwas" als ein Etwas, das sich unter den Kennzeichen der Quidditas
zeigt — "an sich", als Iindividuum und abgetrennt, das heift als eine
ideale, bestimmte, transzendente Einheit.

Exkurs: Es geschieht schon bei einer natiirlichen Einstellung, bei der Nei-
gung, die auf einer eidetischen Moglichkeit beruht, Spannungen zu begegnen,
die verschiedenen Erfahrungsschichten angehoren und in den Bereich der
Sprache sowie der ihr eigenen Intentionalitét iibersetzt werden. Eine solche
Neigung hat beispielsweise die Psychoanalyse im Fall der Angst unter-
strichen: Die Angst — was Heidegger in "Sein und Zeit" (§ 40) bestitigt — ist
gerade wegen ihrer rein affektiven Natur ohne Objekt. Sie stellt eine "affek-
tive Komplikation" dar, bei welcher es sich (um in einer triebokonomischen
Sichtweise zu sprechen) um einen Affektbetrag, um ein Anwachsen von
Affektivitit handelt, welches sich als unbezdhmbar erweist. Die Angst bildet
das Anwachsen von Affektivitit , die das Selbst aus keiner Richtung erfafit.
Die Angst ist eben "alles". Die Funktion der Sprache greift dann ein, wenn
eine solche Angst ein "Was" finden muB, auf das sie sich richten kann, eben
auf etwas, das die "Angst" hervorruft. Die Furcht, das heifit die Angst vor . . .,
oder das, was Freud in einem gewissen Sinne die "Realangst" nennt, ist psy-
chisch eher ertragbar als die Angst im Sinne des bedrohlichen Triebes, da
jene Furcht intentional gerichtet ist, insofern sie eine Verbindung zu einer
verschieden begriindbaren Gefahr besitzt (eben als Furcht vor einem Etwas).
Dieses "Was" der Furcht katalysiert die Affektivitdt und 14t sie intentional
werden. Dies widerruft natiirlich nicht deren affektive Natur, denn auch die
Realangst bleibt Angst. Aber ihre Intensitdt wird ertriglicher, da diese ent-
scheidend das MaB der Affektivitdt ist. Der Angst ein Objekt zu geben, ist
aber nur moglich, indem man sie auf die sprachliche Ebene iibertrdgt, was be-
deutet, daB sich iiber die Intentionalititsabwesenheit des Affekts die Intentio-
nalitit der Sprache lagert. Auf dieser Ebene greift mit anderen Worten die

49

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

symbolische Funktion ein. Wenn die Uberlagerung gelingt, macht die sich
einstellende Reaktion endgiiltig die Nicht-Intentionalitit des Affekts riick-
gédngig, indem sie diesem sozusagen ein Objekt leiht, welches auch in einem
retrospektiven Sinne das ihm eigene ist. Diese quidditative Erfiillung ver-
schafft dem Affekt einen symbolischen und intentionalen "Kanal", in den er
sich zumindest teilweise hinein entladen kann. Die Rolle der Sprache ist in
diesem Fall (welcher nicht den einzigen innerhalb der Psychoanalyse dar-
stellt) also eine zweifache, denn 1. funktioniert sie als ein intentionaler "Kom-
mutator” sowie 2. als ein mehr oder weniger vollstindiger "Katalysator".
Noch allgemeiner gesagt ist jede Negativitit in eine polare Negativitdt ver-
wandelbar, welche die leere Stelle in der sprachlichen Intentionalitit bildet.
Und dies gilt nicht nur fiir den Zusammenhang der Angst, sondern grund-
sétzlich.

In der Sprache selbst wohnt also eine gewisse komplexe quidditative
Natur, welche unter zahlreichen Spielarten die erstere dazu verpflich-
tet, sich mit der Ontologie zu solidarisieren. Es ist ndmlich kein Zu-
fall, daB3 die zeitgendssische philosophische Reflexion "die Katze aus
dem Sack gelassen hat" und ausdriicklich den transzendentalen Zug,
der die Sprache charakterisiert, thematisierte. Des weiteren ist es
ebenfalls kein Zufall, daB die neue Ontologie sich ganz offen als
"Sprachphilosophie" bezeichnet und die traditionellen Fragen der Phi-
losophie auf einem sprachlich-philosophischen Niveau gelost oder
zumindest in Angriff genommen worden sind. Um zu verstehen, wie
dieses System, (sich) Objekte auszuleihen, funktioniert, ist eine pha-
nomenologische Betrachtung desselben niitzlich. "Von etwas zu
sprechen", und zwar sowohl zu anderen wie zu sich selbst im "ein-
samen Seelenleben" (Husserl), bedeutet in phanomenologischen Ter-
mini, innerhalb der Sprache "etwas" durch die Phdnomenalitdt des
Inhalts zu zeigen. Die Sache der Rede, bevor sie iiberhaupt zu einem
Gegenstand wird, das heift zu einem sich-erstreckenden Referenten,
zu einem in In-der-Welt-Seienden und Realen, ist ein Inhalt, das "Wo-
von" der Rede. Die sprachliche Verfassung, die Sprache in ihrer
Entfaltung, ist die Erscheinung einer Sache in einem bestimmten
"Wie". Anders gesagt das, wovon man mit der Sprache spricht, bezie-
hungsweise das, was sich zeigt, was innerhalb der Sprache in der
Weise des Inhalts zum Phinomen wird. Es ist kein Zufall, dal Husserl
aus seiner Phanomenologie der Sprache die ek-statische Funktion der
Anzeige ausgeschlossen hat, und zwar nicht so sehr als eine der

50

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache fremde Komponente, sondern als ihr "auerwesentlich" er-
scheinend.” Die Phanomenalitit der Anzeige ist diejenige der auBer-
sprachlichen und referentiellen Verweisung; ihr eigentliches Korrelat
ist nicht ein Inhalt, sondern eine Sache, namlich einerseits der Akt/die
Akte oder die besondere bedeutende, subjektive Intention, die sich in
der Mitteilung oder im informativen Austausch duBert, sowie anderer-
seits der reale Gegenstand.®

Der Ausdruck hingegen ist dank der ihm eigenen Verfassung in der
Lage, das Hinweisen "aufzuheben" und selbst Phdnomen zu werden.
Was sich in doppelter signitiver — ndmlich sinnlicher und intentio-
naler — Schichtung phianomenalisiert, ist ein Inhalt; etwas, das sich als
Phénomen in und mit demselben gibt. Der Inhalt erfordert also nicht
den Eingriff einer anderen Phanomenalitdt, wie zum Beispiel die der
"Sache" des Hinweisens (Akt/e oder Gegenstand). Der Ausdruck kann
auch einen bestimmten psychischen Gehalt "kundgeben", aber nur, in-
sofern er als Anzeige funktioniert. Wenn sich hingegen streng genom-
men der psychische Gehalt selbst als Sprache — und nicht durch die
Sprache — phanomenalisiert, so gibt er sich als Inhalt, und dies auch
unabhingig von dem, was Husserl "Uberzeugung oder Vermutung
von Sein" nennt (LU II/1, 25: §2). Aber zwischen Ausdruck und
Anzeige gibt es vor allem eine Unterscheidung in bezug auf die Art
der Einsichtigkeit, die jeweils gegeben ist. Wenn im Erlebnis der
Ausdruck einsichtig ist, dann deshalb, weil in ihm das, was sich phé-
nomenalisiert, als ein Inhalt "in einem wirklichen Erfassen" gegeben
ist, wihrend es beim "vermeintlichen Erfassen" anders ist, in dem der
Referent der Anzeige gegeben ist (LU II/1, 34: § 7). Die Sache gibt
sich als Inhalt; so ist sie leibhaftig. Andererseits kann die signitive
Intention unerfiillt bleiben, ohne den ihr eigenen phanomenologischen
Charakter zu verlieren, da sich im Ausdruck die Sache schon als In-
halt phanomenalisiert. Die Sache ist dann schon da,” und zwar auch
ohne die Deckungssynthese von erfiillenden und signitiven Akten. In
dem Moment, in dem man "S ist p" sagt, besitzt die Aussage einen
Inhalt, der als einsichtig erscheint, auch wenn de facto die Sachen
anders oder out of reach sind. Der sprachliche Inhalt kann auf jene
Art und Weise beschrieben werden, mit der Husserl das Noema cha-
rakterisiert. Dies ist das Ausgedriickte als solches, das heifit das Aus-
gedriickte, insofern es nichts anderes enthilt, als was dort "wirklich

51

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erscheint": das Ausgedriickte als Eidos, der immanente Gegenstand
der Sprache. Und deswegen ist in der Sprache unmittelbar eine Art
Reduktion im Gange, denn der reale Gegenstand ist als solcher "ein-
geklammert".

Die Phéanomenalitit des Inhalts muB jedoch strictu sensu auch von
der Bedeutung unterschieden werden. Sie erschopft sich nicht im Ge-
meinten, nicht im Sachbeziiglichen, so wie sie auch nicht mit dem
idealen Sinn des Ausdrucks identisch ist. Es handelt sich hier eher um
etwas, welches das Ganze der Sprache angeht und mit deren Struktur
selbst eins ist, namlich als phdnomenologisches Spannungsfeld
zwischen den Polen des Be-deutens und der Sache. Die einfache sig-
nitive Intention ist nur eine noetische Komponente, welche die schon
ideal-sinnliche Komponente, wie Husserl sich ausdriickt, "beseelt"
und diese als "Briicke" funktionieren 1aBt, um zu den Bedeutungenen
iiberzuleiten.'’ Das sprachliche Noema, irreell wie das Noema iiber-
haupt, ist andererseits weit mehr als eine Synthese der zwei noe-
tischen Komponenten; es ist das Sich-zeigen "eines Sachverhalts als
Werteinheit". Das Wie dieser Erscheinung gehort zu jener Art von
Phianomenalitit, welche die Sprache selbst bietet. Der Unterschied
zwischen Inhalt und Bedeutung gehort, wie man sagen konnte, zu dem
phianomenologischen Gesichtspunkt, von dem aus man die Frage be-
trachtet. Obwohl Husserl sie manchmal als Synonyme benutzt
(LU II/1, 46 ff.: § 12), ist die Bedeutung das Was des Ausdrucks, das
heifit ideelle Einheit, intentionales Korrelat der signitiv-ausdriick-
lichen Akte, wihrend der Inhalt hingegen das Wie der Sache in der
Sprache ist und sowohl den noetischen wie auch den noematischen
Pol des ausdriicklichen Erlebnisses einschlieit, insofern jene iiber-
haupt erscheinen. Der Ausdruck bezeichnet die Sache mittels ihrer
Bedeutung, und die Sache zeigt sich im Ausdruck als Inhalt. Der
Inhalt ist effektiv jene quidditativ-phdnomenologische Wirklichkeit,
welche die Sprache innerhalb der ihr eigenen Immanenz erschafft. Be-
vor der innere Referent der Sprache irgendeine Bedeutung darstellt,
ist er bereits Inhalt.

Exkurs: Man kann dazu ein einfaches Beispiel anfiihren. Wovon sprechen
gerade jene zwei Menschen, die sich in diesem Augenblick einer Fremd-
sprache bedienen, die ich nicht verstehe? Ich weifl nichts vom Sinn oder von
der Bedeutung ihrer Worte, aber ich bin sicher, daf sie iiber etwas sprechen.

52

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und diese GewiBheit wiirde auch dann bestehen bleiben, wenn die zwei Leute
nur Blédsinn reden wiirden, um mich auf den Arm zu nehmen. Es ist
hinreichend, daf} ich ihre Laute als Ausdriicke wahrnehme, damit gleichzeitig
deren Sprache-sein "etwas" (ein X) als Inhalt zeigt. Die Sprache hat a priori
gemdf ihrer phdnomenologischen Verfassung Inhalte, die jeweils durch die
einzelnen ausdriicklichen intentionalen Akte und durch die bestimmten
Bedeutungen realisiert werden. Wir konnten hier eben von so etwas wie von
einer leeren Stelle als einem X sprechen. In diesem Sinne geht man mithin
von einer Art Teleologie der ausdriicklichen Erlebnisse (mit ihren bestimmten
Intentionen als einem konkret von Sinn beseeltem Phanomen beziehungs-
weise mit ihren Bedeutungen) zur Sprache als einem phidnomenologischen
Modell iiber. Das heifit, man geht vom Akt des Sprechens, des rein deskriptiv
genommenen Sich-Ausdriickens, zum Erlebnis des Sprachlichen selbst tiber —
hin zu dem, was der Sprache als solcher eigen ist. Die Sprache driickt etwas
(Bedeutung) als ein Etwas (Inhalt) aus. Es geht also hauptsidchlich nicht
darum, zu verstehen, was passiert, wenn wir gemaf der intentionalen Verfas-
sung der ausdriicklichen Erlebnisse und der Korrelation zwischen jenen Er-
lebnissen und ihren méglichen, realen oder idealen Objekten sprechen.
Vielmehr geht es darum, festzuhalten, was passiert, wenn wir die Sprache und
die "Sachen" in der Sprache erleben, das heiit zu beschreiben, wie das
ausdriickliche Erlebnis funktioniert beziehungsweise was so etwas wie ein
Erlebnis der Sprache selber sein konnte. Daf3 diese zwei Sachverhalte iiber-
einander liegen konnen, wie es Bedeutung und Inhalt im konkret-ausdriick-
lichen Erlebnis sind, mag verstandlich erscheinen. Daf3 eine solche Diffe-
renzierung jedoch nicht notwendig sein soll, scheint zweifelhaft zu sein. Denn
wenn das ausdriickliche Erlebnis gleichzeitig auch Erlebnis der Sprache ist,
so gilt nicht das Gegenteil. Ohne Zweifel bildet das Erlebnis der Sprache
etwas, was das Sprechen oder das Sich-Ausdriicken einschlieBt; es erschopft
sich aber nicht darin. In der Sprache wird nicht nur die kontingente Be-
deutung zum Phénomen (und die ideale Bedeutung ist in diesem Sinne auch
kontingent), sondern es zeigt sich auBerdem jedesmal die Fahigkeit, jenen
Horizont hervorzubringen, innerhalb dessen wir "etwas" als Quidditas erle-
ben. Insoweit sie Form ist, bildet die Sprache gerade ein solches phdnomeno-
logisches Feld.

Nun hat vor allem die Phanomenologie die Besonderheit der sprach-
lichen Schicht in bezug auf die anderen Schichten der Erfahrung
unterstrichen. Diese Besonderheit besteht in dem, was wir die phdno-
menologische Gleichgiiltigkeit nennen kénnen, insofern jeder noema-
tische Sinn als solcher auf die Ebene des sprachlichen In-eins-setzens

53

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iibertragbar bleibt.'' Jedes Erlebnis ist dergestalt einer sprachlichen
Vergegenwirtigung fahig. Um diesen Sachverhalt zu kldren, kann
man auf verschiedene Arten von Motivationen zuriickgreifen. Einer-
seits kann man an eine besondere eidetische Bestimmung der Erleb-
nisse selbst denken, wodurch sich letztere im ausdriicklichen Sinn ein-
richten werden. Es wiirde sich in diesem Fall dann um eine innere
Sagbarkeit handeln, die in den eidetischen Gehalt der Erlebnisse
selbst eingeschrieben ist, wobei diese Sagbarkeit die ausdriickliche
Ubersetzbarkeit des noematischen Sinnes griindet und garantiert. Die
Sprache ist auf diese Weise wesentlich mit dem eidetischen Gehalt
der Erlebnisse verstrickt. Einigen Phanomenologen der hermeneu-
tischen Richtung scheint dies die wahrscheinlichtste Hypothese zu
sein. Aber es gibt eine zweite Hypothese, die nicht so sehr auf die
preliminér-ausdriickliche Kon-formitédt der verschiedenen Erlebnisse
gerichtet ist, sondern eher auf die Gleichgiiltigkeit, die der Sprache als
ein eigener eidetischer Zug zukommt. Zwischen den "parallelen
Strukturen" der ausdriicklichen und der nicht-ausdriicklichen Schich-
ten tritt eine phidnomenologische Distanz auf, die es der Sprache
erlaubt, als "Kommutator" von Intentionalitit und als noematischer
"Katalysator" zu wirken. Dieser Parallelismus wirkt im Fall der aus-
driicklichen Schicht des Erlebnisses als Gleichgiiltigkeit. Husserl
nennt dies die Unproduktivitit der Sprache:

Die Schicht des Ausdruckes ist — das macht ihre Eigentiimlichkeit aus —. . .
nicht produktiv. Oder wenn man will: Thre Produktivitdt, ihre noematische
Leistung, erschépft sich im Ausdriicken und der mit diesem neu hereinkom-
menden Form des Begrifflichen. (Ideen I, 287: § 124)

Der Ausdruck ist in der Lage, jegliche Erlebnisschicht zu ergreifen.
Diese Unproduktivitit hat mit dem formalen Charakter der ausdriick-
lichen Schicht zu tun: "Ausdruck' ist eine merkwiirdige Form, die
sich allem 'Sinne' (dem noemtischen Kern) anpassen ld8t und ihn in
das Reich des 'Logos', des Begrifflichen und damit des 'Aligemeinen’
erhebt." (Ideen I, 286) Insofern der Ausdruck Form ist, besitzt er
folglich eine besondere produktive Unproduktivitdt. Er ist wesentlich
"anpassend" und deshalb imstande, "etwas" in das Reich des Logos zu
erheben sowie in die Universalitit zu iibertragen. "Erheben" heifit da-
bei, daB er in Wirklichkeit den noematischen Sinn in demselben Au-

54

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genblick verdndert, in dem er ihn als kon-form ausdriickt. Der Aus-
druck iibt an den intentionalen Unterschichten neue intentionale
Funktionen aus, so daB Husserl behaupten kann, dal der Ausdruck
jene Unterschichten in seiner eigenen Farbengebung vergegenwirtige
beziehungsweise ihnen eine neue Form von Begrifflichkeit gebe — mit
einem Wort gesagt, daB} er sie auspragt: "In noetischer Hinsicht soll
unter dem Titel 'Ausdriicken’' eine besondere Aktschicht bezeichnet
sein, der alle iibrigen Akte eigenartig anzupassen und mit der sie
merkwiirdig zu verschmelzen sind, eben so, da sich jeder noema-
tische Aktsinn und folglich die in ihm liegende Beziehung auf Ge-
genstindlichkeit im Noematischen des Ausdriickens 'begrifflich' aus-
pragt." (Ideen I, 286)

Das Sprachliche ist folglich vom phanomenologischen Gesichts-
punkt aus gesehen "eine geistige Formung", "ein eigentiimliches
intentionales Medium". Aber Medium soll hier nicht im Sinne eines
Mittelgliedes aufgefat werden, sondern im Sinn des von uns ge-
nannten "Kommutators". Es handelt sich um eine Art von Formung,
die in der Lage ist, auf eine besondere Weise zu objektivieren, einen
besonderen Typus von Einsichtigkeit zu geben beziehungsweise die
Farbengebung des noematischen Kerns und dessen Sinnes zu ver-
wandeln. Nach dieser zweiten Hypothese, wie wir sie vorstellen, ist es
nicht das Erlebnis selbst, welches schon immer auf den Ausdruck hin
orientiert ist, sondern es ist der Ausdruck als solcher, der eine Art von
noetisch-noematischer Verdnderung bewirkt, so dal er bestimmte
Objektivititen und Universalititen herstellt. AuBlerdem gibt er auch
die Gehalte der Erlebnisse in der Weise der ausdriicklichen Inhalte, so
daB der Ausdruck vom Sinn der verschiedenen Erlebnisse auf deren
Bedeutung hinfiihrt. In seinem Sich-Uberlagern erhebt der Ausdruck
das Erlebnis zum Logos, indem er es als Inhalt phinomenalisiert.
Offensichtlich handelt es sich dabei nicht, wie wir schon sagten, um
eine Ausbreitung der Phdnomenlitit der Sprache in ihr fremde
Bereiche. Im Gegenteil handelt es sich um eine Zentripetalkraft, die in
sich den noetisch-noematischen Zusammenhang der anderen Schich-
ten einschlieBt, ohne daB sie extentional ihre Grenzen iiberschritte,
welche immer dieselben bleiben. Damit sich jedoch "etwas" in der
Sprache als Inhalt und gleichzeitig im Erlebnis als Gehalt gibt, muB es
zumindest einer eigenen Modalitdt nach erscheinen. Einer Modalitit

55

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach, welche sich sofort verdndert, sobald sie auf die ausdriickliche
Ebene erhoben worden ist und deren phanomenologische Verfassung
widerrufen wird. Diese neue Vergegenwirtigung ist gleichzeitig eine
noematische Verwandlung; es ist ein neues Objekt im Umlauf, das
logisch gespdgt ist— es gibt ein Was mit anderen Worten. Es ge-
schieht aber auBlerdem noch etwas anderes. Wenn namlich die
ausdriickliche Schicht die anderen Unterschichten nicht nur wider-
spiegelt, sondern dank ihrer "unproduktiven Anpassung" mit ihnen
verschmilzt, dann scheint die Behauptung gerechtfertigt zu sein, da3
"das ausdriickliche Vorstellen eben selbst Vorstellen" ist, ebensowie
"das ausdriickliche Glauben, Vermuten, Zweifeln" genau das Glau-
ben, Vermuten, Zweifeln selbst ist (Ideen I, 287). Man kann folglich
auf die husserlsche Frage, was die nicht-ausdriicklichen Erlebnisse im
hinzutretenden Ausdriicken erfahren, ohne weiteres mit Husserl selber
antworten: Es wird auf sie im Ausdruck verwiesen.

Aber es bleibt dabei etwas ungelost. "Verweisen" kann "Anzeigen" bedeu-
ten — oder "Hinweisen", was eine Unterordnung des Ausdrucks in bezug auf
die Anzeige einschlieBen wiirde, wobei der Ausdruck dann natiirlich seine
eigene Einsichtigkeit verlore. "Verweisen" kann also auch etwas anderes
bedeuten, und zwar, daf} die ausdriickliche Vergegenwirtigung die einzige ist,
sofern "das ausdriickliche Vorstellen eben selbst Vorstellen" genannt wird
(Ideen I, 287). Diese Vergegenwirtigung ist in ihrer Verschmelzung mit den
vor-ausdriicklichen Erlebnissen imstande, sie als Washeiten zu zeigen. Deren
Farbengebung ist dann Erhebung in die Quidditas, so dal diese Quidditas auf
das Vorausdriickliche projiziert wird. Das "Verweisen" bestiinde mithin in
dieser "Projektion". Die Einsichtigkeit des Ausdrucks hat in das Erlebnis den
"Verdacht" gebracht, daB8 die Quidditas allen Schichten angehore. Ich wiirde
sagen, dal es sich um einen erfreulichen Verdacht handelt. Es geschieht
gerade nach der Begegnung mit der Sprache, in die das Erlebnis unausweich-
lich immer verwickelt ist, da3 fiir den Phinomenologen ein Augenblick von
Ungeduld und Begeisterung gleichzeitig moglich ist. Er fuihlt, daB er es jetzt
verlangen kann, alle Erlebnisschichten in quidditative Wesenheiten ver-
wandeln zu diirfen. In den Ideen I (§ 125) geht Husserl nach den zuvor
zitierten Stellen denn auch dazu iiber, die Beziehungen zwischen der aus-
driicklichen Schicht und jenen Unterschichten zu untersuchen, die er jetzt
noch "begriindend" nennt. Dabei verstirkt er die Aufgabe der "Klarung" und
ist nunmehr bereit zu sagen, da8 der "Verworrenheit" der beiden Schichten
ihre "Kldrung" vorgezogen wird. Zuerst sind in der Tat alle Akte des Bedeu-

56

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tens "in den Modus der origindren spontanen Aktualitit zu tiberfiihren”" und
danach alles Nicht-Lebendige der Unterschichten in Lebendiges, das heif3t ihr
Unanschauliches in Anschauliches "zu verwandeln" (ebenda 289 f.).

Alles Nicht-Lebendige! — heif3t es. Nachdem die Sprache ihre Objekte
als quidditative Inhalte vergegenwirtigt hat, kann man den Verdacht
hegen, daB ein solches Quid (das die Wirkung einer Form, eines
Horizontes, einer Gleichgiiltigkeit und einer inneren Distanzierung
ist) auf eine sozusagen ontologische Quidditas verweist, an der die
Wesenheiten im allgemeinen als Korrelate der Erlebnisse teilhaben.
An dieser Stelle scheint Husserl uns etwas von dem Weg der Phino-
menologie selbst zu erzidhlen. Dieser war von der / Logischen Unter-
suchung ausgegangen, um am Leitfaden der Intentionalitit zu den
noetisch-noematischen Strukturen der Erlebnisse im allgemeinen zu
gelangen. Was wir davon haben festhalten kénnen, ist bei Husserl die
prinzipielle Ubersetzbarkeit jeder Art von Erlebnissen— auch der
affektiven — in intentionale Termini, weil diese Erlebnisse nach seiner
Behauptung immer vorstellbar sind, denn es gibt ein "Was", das sich
vor-stellt. Die Uberlagerung erfolgt dabei allerdings so, daB sie spiter
eigentlich nicht mehr erkennbar bleibt. Denn Husserl wird nie auf die
Frage antworten, welche neuen intentionalen Funktionen die aus-
driickliche Schicht auf die anderen Unterschichten ausiibt (vgl. Ideen
1, 290). Selbst die "Kldarung" soll diese Antwort nicht liefern, denn sie
ist bereits das, was die Phinomenologie durch die Uberlagerung fiir
sich erhilt.

Wir konnen somit das Ergebnis wie folgt schematisch zusammen-
fassen: 1. Die Sprache phidnomenalisiert nach dem Modus des Inhalts,
der sich als ideal, bestimmt sowie als immanente Transzendenz zeigt.
2. Die Sprache ist dank der ihr eigenen Gleichgiiitigkeit beziehungs-
weise der ihr eigenen formalen Distanzierung in der Lage, ihr eigenes
Phianomenalitétsprinzip auf jeden moglichen Inhalt auszubreiten. 3.
Alles, was sich in der Sprache zeigt, bekommt daher die quidditative
Farbengebung des Inhalts. 4. Alles ist potentiell in Quidditas iiber-
setzbar, das heiflt, alles ist wenigstens einmal als ein Quid erlebt
worden, sofern es mit der Sprache verschmolzen war. 5. Auf diese
Weise wirkt die Quidditas als vermeintliches Modell fiir das Wesen
tiberhaupt. Wenn all dies zutrifft, dann ist jede sprachliche Erhebung
gleichzeitig eine intentionale wie noematische Verwandlung, denn die

57

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalte der Sprache bieten eine quidditative Objektivitit. Inmer dann,
wenn diese Objektivititen verlorengehen (wie beim Beispiel der
Angst zuvor), sagt die Sprache, wo man sie wiederfinden kann.
Immer, wenn wir die Sache in der Sprache suchen, werden wir sie
bereits gefunden haben, ndmlich als ein Quid. Und wenn es die
Sprache ist, welche die Ousia erfunden hat, werden wir diesseits der
Sprache weitergehen miissen.

4. Der Verdacht der Sprache, die notwendige Darstellung
und die Materie

Man kann nun vielleicht auf die Frage antworten, die wir am Ende des
zweiten Teils gestellt hatten. Die Tradition nimmt die kohdsive Kraft
des Wesens gerade aus der Sprache, aus deren Kredit beziehungs-
weise Verdacht sowie aus deren Objekten, das heifit aus den Inhalten.
Die "Begleitung" des Wesens, wie wir uns ausdriickten, ist fiir die
Sprache notwendig, weil sie eine Art Garantie fiir die quidditative
Individuiertheit des Erfahrbaren als solchem darstellt. Der sprachliche
"Kommutator" macht die Sachen "ertragbar", wie wir im Fall der
Angst sahen. In der Sprache wohnt daher sowohl ein Bediirfnis als
auch dessen Befriedigung. Indem man dem Verdacht der Sprache
glaubt, befriedigt man auf der ausdriicklichen Ebene ein Bediirfnis,
welches aber an sich etwas anderem angehért. Denn die Ur-Inten-
tionalitdt der Sprache ist derart beschaffen, daB sie nie unbefriedigt
gelassen werden kann, da das intentionale Streben nach einem Inhalt
sowie dessen Vergegenwirtigung gemeinsam und gleichzeitig gesche-
hen. Eine solch transzendentale Macht der Sprache stellt eine Art Ga-
rantie insoweit dar, als iiberall dort, wo Sprache ist, man nicht allein
existiert. Es handelt sich jeweils um ein Was; es gibt ein Was. Nur in
diesem Sinne kann man sagen, daB die Sprache "Erschlossenheit"
(Heidegger) ist — insofern sie namlich auf die Objektivitit ausrichtet.
Oder um es brutaler zu sagen: indem sie diese erfindet! Die Erfindung
des traditionellen Wesens ist daher also vielleicht die Wirkung jenes
Verdachtes, der sich stillschweigend in die Sprache eingenistet hatte.
Der Verdacht in der Tat, daB diese intentionale Einrichtung zur Pha-
nomenalitit des Erfahrbaren selbst gehort, das heifit, Transzendenz
und Wesen der Erscheinung eins sind.

58

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es ist nicht auszuschlieBen, daB es etwas Ahnliches war, das sich Aristoteles
eingestand, als er sagte, es gebe "nur von der ousia horismos" und "der horis-
mos [sei] der logos des Wesens" (Met. Z 5, 1031a 1-2). Dies bedeutet, dafl
"es das Wesen nur von jenem gibt, dessen logos ein horismos ist" (Met. Z 4,
1030a 6-7). Es scheint mir, da3 Aristoteles in diesem privilegierten Verhiltnis
zwischen dem quidditativen Logos schlechthin und dem Wesen eine Wahl-
verwandtschaft bestétigt, von der wir sprechen. Gerade insofern das Wesen
quidditativ ist, ermoglicht sich von ihm her ein horismos, das heifit ein spe-
zifisch-ontologischer Logos. Die Thematisierung dieser besonderen Zugeho-
rigkeit von Logos und Ousia ist der ehrlichste Augenblick in der Tradition.
Danach wird es uns nicht mehr wundern, wenn wir in der Metaphysik von
einer gewissen Symmetrie zwischen den Teilen des Logos und denen der
Sache lesen (Met. Z 10, 1034b 20 ff.). Und es wird uns auch nicht weiter
wundern, wenn die zeitgenossische Philosophie, welche die Giiter der Tra-
dition gut verwaltet, offen zugibt, sich mit Leib und Seele der transzenden-
talen Feinbearbeitung der Sprachphilosophie zu widmen.

Die philosophische Darstellung ist folglich urteilend und operiert
innerhalb der Sprache, wodurch sie auch die Gebiete des Inhalts be-
wohnt, bevor sie ihr eigenes Objekt (die Seele, das Sein, das Bewuf3t-
sein und so weiter) definiert hat. Sie weill noch nicht, wovon sie reden
wird, aber sie wei schon, daB sie "von etwas" reden wird. Das Quid
operiert in der Philosophie bereits stillschweigend von der sprach-
lichen Schicht aus. Aber die Tradition hat diese Quidditas auf die
ontologische Ebene erhoben, indem sie die Frage nach dem Sein des
Seienden erarbeitete. Sie hat diese Bindung, die ihre Rechtfertigung
geworden ist, thematisiert und sich damit fiir den Logos sowie fiir
dessen enge Verwandtschaft mit dem Wesen entschieden. Insgesamt
hat sie sich dadurch fiir die phdnomenologische Macht der Transzen-
denz entschieden. Mit anderen Worten hat sie sich dem Verdacht der
Sprache blind anvertraut. Sie operiert nicht nur mit dem Verdacht —
oder mit der Hoffnung — des Logos, sondern sie macht ihn zu dem ihr
eigenen modus operandi. K6nnen wir also in diesem Sinne sagen, daf3
die abendldndische Philosophie stets "Sprachphilosophie" gewesen
sei? Insofern das Wesen der Quidditas gedacht worden ist, lieBe sich
mit Ja antworten. Die Philosophie ist also wesentlich logisch-sprach-
lich, denn sie vertraut sich dem Verdacht der Sprache an und ihr pha-
nomenologisches Modell ist das der Transzendenz. Um es mit den
Worten Michel Henrys zu sagen, ist alles, was sich innerhalb jenes

59

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ek-statischen Horizontes gibt, im buchstiblichsten Sinne aus sich
selbst "herausgeworfen", seiner eigenen Phinomenalitit entkleidet,
um sich als Inhalt in einem anderen phdnomenologischen Medium zu
geben.'” Dieses Aus-sich-selbst-herausgeworfen-sein, welches dem
Schicksal der Transzendenz der Sprache eigen ist, bildet in Wirklich-
keit einen anderen Modus, um von der "Begleitung" des Wesens zu
sprechen. Denn alles, was sich durch den Verdacht oder mittels der
Wirklichkeit der Sprache effektiv zeigt, ist seiner Individualitit,
seiner phanomenologischen Getrenntheit (was hier nicht Distanz, son-
dern Positivitidt bedeutet) entkleidet. Es gibt sich als kontingente Er-
fiillung einer leeren — ihm oder irgendeinem anderen zugeschriebe-
nen — Stelle, das heifit einer Stelle, die immer zur Verfiigung steht. Es
folgen daraus zwei Dinge, namlich die Stelle und das, was diese zufil-
ligerweise besetzt: das Wesen und das Seiende, das Objekt und die
Objektivitdt. Was schon im Verdacht vorhanden ist, besteht darin,
was die Spezifizitit des Individuums widerruft, dieses verdoppelt oder
ihm als Begleiter "Gesellschaft leistet" — es anders gesagt "beruhigt".
Ich glaube, daB an dieser Stelle nun sicher — mindestens — zwei
Fragen auftauchen werden. Die erste stellt sich ganz spontan: Wes-
halb mufl man beruhigt werden? — wobei diese Frage selbst schon
implizit nach einem Quid fragt. Oder in einer anderen Formulierung,
die wir zu Beginn benutzten: Worin besteht jener Schmerz, den die
Tradition fernhalten will, indem sie sich der Sprache anvertraut?
Sodann gibt es noch eine weitere Frage, welche stillschweigend, wie
ich mit Sicherheit glaube, all unsere letzten Uberlegungen begleitet
haben wird: Was hat die Materie mit all dem zu tun? Auf diese zwei
Fragen kann man eine gemeinsame Antwort geben. Die materiale
Phianomenologie nach M. Henry erlaubt uns, einen "Sprung" zu
machen, namlich von etwas immer Problematischem — aber gut durch
seine Stellung Definiertem — zu etwas weit Unsichererem hin. Es han-
delt sich um den Ubergang von der impressionalen Materie (von
derjenigen, die uns als sinnliche Materie von auBen affiziert) zur
pathischen Materie hin, das heiit zu jener Materie, die den Stoff eines
wirklich sinnlichen oder immanenten Fiihlens ausmacht. Mit anderen
Worten geht es um den Ubergang von der Materie als ontischem
Prédikat, als reeller Komponente der Erlebnisse (welche in der Imma-
nenz der absoluten Subjektivitdt durch ihre Abschattungen die Tran-

60

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

szendenz einer Welt von Seienden bezeugt) zur affektiven Materie
hin, welche nichts mehr bezeugt beziehungsweise, wenn sie unbedingt
etwas bezeugen muB, nichts anderes als sich selbst bezeugt, namlich
unser rein phdnomenologisches Leben als solches.

Ich spreche aus zwei Griinden von einem Sprung, weil wir 1. in der Tat mit
dem "Pathischen" auflerhalb der Objektivitit sein miissen und weil es 2. keine
logische Begriindung gibt, die uns zu diesem Ubergang zwingt. Die logische
Begriindung funktioniert im Gegenteil via Sprache in einem entgegenge-
setzten Sinne, wie wir zu zeigen versucht haben. Der Verdacht der Sprache
verleiht dem Pathischen "Objektivitit". In dem Augenblick, wo wir von
dieser sprechen, zeigt sich die pathische Materie — entgegen all unseren guten
Vorsitze — als Inhalt einer Rede, als ein Etwas. Wie es stets geschieht, wird
sie ihrer affektiven Erscheinungsart entzogen und zeigt sich sprachlich
"gefarbt". Wir konnten daher versucht sein, "eine schone Rede" iiber sie zu
halten; beispielsweise sagen, wie sie funktioniert, wie sie wirkt — und miissen
dann entdecken, daB wir uns ihr immer schon anvertraut haben. Wie die
Tradition hétten wir in diesem Fall nur folgende Alternative: Ihr entweder
eine andere Stelle zuzuweisen und sie mithin zu transzendentalisieren — oder
die Negativitit zuzugeben.

Des weiteren konnten wir zudem den Ausdruck "jenseits der Sprache"
auch als ein "ohne die Sprache" verstehen. Aber dann stellt sich die
Frage, weshalb hier iiberhaupt noch weiterzureden sei. Der "Sprung"
der materialen Phanomenologie kann jedoch, wenn er einmal voll-
zogen wurde, nicht riickgingig gemacht werden. Wir kénnen uns in
der Tat nicht dem Gefiihl entziehen, und haben wir auch dabei ein
"Objekt", so handelt es sich um ein "brennendes Objekt", um ein
"heifles Eisen". Und doch wissen wir irgendwie, daB es sich hier
lohnt, das Risiko der radikalen Gegen-Reduktion einzugehen, denn
schlieBlich ist auch das Sich-dem-Verdacht-der-Sprache-anvertrauen
nicht nur einerseits so etwas wie ein Bediirfnis und andererseits auch
etwas irgendwie "Erfreuliches", sondern es besitzt selber eine gewisse
pathische Natur. Wenn wir diesmal sogar wissen, daB wir mit einem
Verdacht arbeiten, so wissen wir nunmehr ebenfalls, da} wir mit der
phénomenologischen Wirklichkeit der pathischen Materie allein sind.
Und noch mehr wissen wir: Ohne Wesen, allein mit dem Pathischen
zu sein, heiflit ganz allein sein. Der Kreis scheint sich nun endlich zu
schlieBen, und wir konnten sogar der Wiederkehr des Verdringten

61

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beiwohnen, insofern wir nimlich die Termini des Verhiltnisses in
ihrer Zusammengehorigkeit zu betrachten imstande sind. Uber die
"Begleitung" des Wesens hinaus — von letzterem durch die GewiBheit
des Verdachts getrennt und allein mit der affektiven Materie — erfah-
ren wir, wie ich denke, unser Individuum-sein. Dieses radikale, unum-
gangliche Individuum-sein, welches verdriangbar, aber nicht eliminier-
bar ist, garantiert, weshalb die "Apparate" der Transzendenz bisher so
gut funktioniert haben. Deren Ziel ist es, diese konkret-eidetische Sin-
gularitidt, welche mit ihrer pathischen Erscheinung eins ist, ertragbar,
verwaltbar sowie verarbeitbar zu machen. Das rein phinomenolo-
gische Leben, das einzige Leben, von dem wir eine wirkliche Erfah-
rung haben und welches das unsrige ist — tut weh. Es ist die Erfahrung
jener Absolutheit (Getrenntheit), die mit einem total-pathischen Stoff
eins ist. Und eben als Absolutheit kann diese Erfahrung das "Ereig-
nis" einer radikalen Individualitdt im Sinne einer affektiven Einsam-
keit sein. Deswegen ist es zugleich immer erfreulich, die Leihgaben
der Sprache anzunehmen und sich ihnen anzuvertrauen. Wie immer
hat die Philosophie aus der Not eine Tugend gemacht.

Der Ausdruck, von dem Husserl gesprochen hat, funktioniert nicht
nur auch "im einsamen Seelenleben", sondern vielleicht gerade dort.
Wenn "man im eigentlichen Sinne in solchen Fillen nicht spricht"
und "die fraglichen Akte ja im selben Augenblick von uns erlebt
sind", warum spricht man dann in der isolierten Rede? In diesen
Fillen spricht man eigentlich nicht, sondern "man stellt sich nur als
Sprechenden vor" (LU 1I/1, 36: § 8). Es bleibt zu fragen, warum ge-
schieht dies? Vielleicht, weil Materie/Individuum/Abgetrenntes sich
nicht begegnen konnen sollen und wir ihre Nédhe schon allzu gut
kennen. In der radikalen Immanenz des "einsamen Seelenlebens" gibt
es jenen Stoff, das absolute Individuum, das sein radikales Pathisch-
sein auch nur auf eigene Kosten erfihrt — als Bediirfnis, zu verdrin-
gen. Der "materiale Stoff der Sprache" ist daher nur dies.

Anmerkungen

: Es gefiele mir, wenn dieser Text den Zeilen des "Prometheus Unbound" von Percy
Bisshe SHELLEY folgen wiirde: "A Voice: In the deep? / Semichorus of Hours II: Oh!

62

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Below the deep." Warum? Vielleicht, weil ich niemals dieses "Below the deep" habe
denken konnen — vielleicht, weil die ndchsten Seiten ein Versuch fiir mich sind, es zu
denken. Wer mich nur ein wenig kennt, wird sich nicht wundern, hier diese Widmung
zu finden: Fiir Marcella.

Vgl. H. Happ, Hyle. Studien zum aristotelischen Materie-Begriff, Berlin/New York:
W de Gruyter 1971.

Vgl M. HENRY, Phénoménologie matérielle, Paris: PUF 1990, 58 und ofters;
Radikale Lebensphianomenologie. Ausgewdhlte Studien zur Phanomenologie, Frei-
burg/Munchcn Alber 1992, 146 ff.

Vgl Met. Z 17, 1041 b 5-7: "Indem aber das Sein gegeben und vorausgesetzt sein
muB, so geht die Untersuchung offenbar darauf, weshalb die Hyle dieses Bestimmte
ist. Zum Beispiel, weshalb ist dies ein Haus? Weil ihm das zukommt, worin das We-
sen eines Hauses besteht."

L'essence de la manifestation, Paris: PUF 1963 (*1990), 76 (§ 9); vgl. Radikale Le-
t%cnsphﬁnomenologic, 75 ff.

Aus dem Jahre 1957. In: M. HEIDEGGER, Unterwegs zur Sprache (GA 12), Frank-
furt/M: Klostermann 1985.

Vgl. Logische Untersuchungen, 2. Bd.: Untersuchungen zur Phanomenologie und
Theorie der Erkenntnis, I. Teil (2., umgearbeitete Aufl. 1913), Tiibingen: Niemeyer
51968, 50 (§ 14) (im Text weiterhin abgekiirzt LU II/1). Anzeige ist also "der Motiva-
tionszusammenhang, in dem dies sich als objektiv gebende Verhiltnis zur Erschei-
nung kommt" (ebenda 27: § 3). Vgl. auch ebenda. 30 (§ 4): "Und das einzelne selbst
in diesen Hin- und Riickweisungen ist nicht der bloBe erlebte Inhalt, sondern der er-
scheinende Gegenstand (oder sein Teil, sein Merkmal u. dgl.), der nur dadurch er-
scheint, dafl die Erfahrung den Inhalten einen neuen phinomenologische Charakter
verleiht, indem sie nicht mehr fiir sich gelten, sondern einen von ihnen verschiedenen
Gegenstand vorstellig machen."

Vgl. ebenda. 24 (§ 2): "Einerseits im Hinblick auf die Aktion, welche die Merkzei-
chen schafft . . ., andererseits im Sinn der Anzeige selbst, also im Hinblick auf das an-
zuzeigende, beziehungsweise das bezeichnete Objekt."

Vgl. LU I/1, 37 (§ 9): "Der Ausdruck fungiert sinnvoll, er ist noch immer mehr als
ein leerer Wortlaut, obschon er der fundierenden, ihm den Gegenstand gebenden An-
schauung entbehrt."”

Vgl. Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Ver-
nlunft (2. Aufl. 1929), Tiibingen: Niemeyer 1981, 20 f. (§ 3).

Vgl. E. HUSSERL, Ideen zu einer Phinomenologie und phianomenologischen Philo-
sophie, 1. Buch: Allgemeine Einflihrung in die reine Phianomenologie (Husserliana
[1I/1), Den Haag: Nijhoff 1976, 284 ff. (§ 124): Die noetisch-noematische Schicht des
"Logos Bedeuten und Bedeutung (im Text des weiteren als "Ideen [" zitiert).

Vgl. Phénoménologie matérielle, 130 ff. (dt. Ubers. Radikale Lebensphanomeno-
logie, 178 ff.).

63

hittps://dol.org/10.5771/9783495883637-37 - am 25.01.2028, 11:45:11.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

