
I. Phänomenologie und Philosophie 
der Sprache

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der materiale Stoff der Sprache
Phänomenologie einer Verdrängung1

Claudio Majolino (Rom)

Auf den ersten Blick klingt der Terminus "materialer Stoff sehr selt­
sam. Er sagt einerseits zu viel, andererseits zu wenig. Er scheint ein 
unnötiger Pleonasmus zu sein, eine überflüssige Redundanz, die sich 
zudem philosophischer Betrachtung würdig erweisen soll. Aber worin 
sollte dieser philosophische Wert liegen? Es handelt sich um etwas, 
das von Anfang an einer Verdrängung anheimgefallen ist. Verdrän­
gung wird hier - in einem nicht technischen Sinne - als ein Abwehr­
mechanismus definiert, der darauf abzielt, etwas besonders Schmerz­
haftes vom Bewußtsein femzuhalten. Verdrängen kann also die Mög­
lichkeit sein (um ein wenig mit der psychoanalytischen Terminologie 
zu spielen), die Wirkungen eines philosophischen Schmerzes fem­
zuhalten. Verdrängen heißt so: einen bestimmten Abwehrmechanis­
mus einrasten zu lassen, um etwas ertragbar zu machen, das sonst 
nicht ertragbar wäre. Beim "materialen Stoff hat jemand - und hier 
vermutet man "jemand von Wichtigkeit" - der Philosophie diesen an­
geblichen "Schmerz" erspart, indem er etwas (sehr Schwieriges) fern­
gehalten oder ihm wenigstens eine "Stellung" gegeben hat, die seine 
Wirkungen dämpfen konnte.

Aber es handelt sich um noch mehr. Eine solche Verdrängung be­
nötigte, wegen einer sozusagen methodologischen "Verwirrung", eine 
phänomenologische Analyse. Aber was bedeutet eigentlich "Phäno­
menologie einer Verdrängung"? Sicherlich nicht eine einfache Suche 
nach Gründen. Man muß daher eher die phänomenologische Kon­
stellation des Problems beschreiben, und zwar sowohl die Verdrän­
gung selbst als auch das von ihr Verdrängte. Was wiederum heißt: 
nicht eine Phänomenologie der Verdrängung, die auf den Fall des so­
genannten "materialen Stoffs" angewandt wird, sondern die phäno­
menologische Analyse jenes Verdrängungsprozesses, der hier mit der 

37

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterdrückung des "materialen Stoffs" selbst zusammenfällt. Jene 
Verdrängung, welche die Spuren jenes "Wichtigen" (und sehr "Mäch­
tigen") trägt und dem es einen unerträglichen Schmerz bereiten 
würde, wenn er sich nicht verteidigen könnte.

1. Materialprinzip, Transzendenz und Stellung der Hyle

Was für ein Schmerz ist es jedoch, den der "materiale Stoff' mit sich 
bringt? Warum vor allem von so etwas wie einem "materialen Stoff' 
sprechen? Um Klarheit zu gewinnen, fangt man am besten mit dem 
Anfang an. Die westliche philosophische Tradition kannte von Anfang 
an das Problem der Materie, und sie dachte es auf ihre Weise. Bei 
Aristoteles ist jenem Ursprung des Vergehens und Veränderns, jener 
", . .", von der der platonische "Timaios" spricht (51a), eine besondere 
Behandlung zugekommen- und ein Name: hyle?' Sowohl in der 
Physik als auch in der Metaphysik hat die Hyle eine besondere onto­
logische Würde erhalten. Vor allem in der Metaphysik, in der sie 
unter den Merkmalen der ousia als dem Brennpunkt der mannigfalti­
gen Bedeutungen des Seins aufgeführt wird, spielt sie eine Hauptrolle 
beim Problem des Seins des Seienden. Und genau in diesem ousio- 
logischen Licht hat die Tradition die Materie betrachtet. Die Hyle ist 
für Aristoteles "in einem gewissen Sinne" (de tropori) Ousia, so wie 
sie auch, in einem anderen Sinne, die morphe und das synholon ist.

Aber die Materie kann in der aristotelischen Betrachtung an sich 
nur teilweise den Namen der Ousia für sich fordern. Es ist vielmehr 
die Form (morphe), die als "früher und mehr seiend als die Materie" 
(Met. Z 3, 1029a 6-7) definiert wird, und es ist stets die Form (eidos), 
die "das Sosein eines jeden Dinges und sein erstes Wesen" wird (ebd. 
1032b 1-2). Es muß sofort hinzugefügt werden, daß das Problem 
hier nicht einfach jenes des Vorrangs des formalen vor dem ma­
terialen Prinzip ist. Von unserem Gesichtspunkt aus handelt es sich 
nicht darum, für die Materie einen Ehrenplatz, irgendeine wichtige 
Stellung einzufordem- eine Stellung, die im übrigen Aristoteles 
selber ihr schon hat zukommen lassen. Es handelt sich auch nicht 
darum, die aristotelische Ordnung einfach umzukehren, und zwar 
deshalb, weil wir - den Überlegungen Michel Henrys folgend - davon 
überzeugt sind, daß die zwei Termini des traditionellen Begriffspaares 

38

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Form/Materie miteinander verschwistert sind, das heißt Termini des 
'‘ontologischen Monismus” darstellen.3 Einfach nur die Hierarchie 
umzukehren, würde sehr wenig bedeuten, da die Materie selbst, wie 
wir sehen werden, ihre Fremdheit vom Denken der Transzendenz her 
bezieht. Diese Fremdheit, wenn sie angemessen phänomenologisch 
betrachtet wird, ist in der Lage, die Unzulänglichkeit der Rede von 
der Ousia aufzudecken, um - und dies ist unsere These - auf ihre 
Weise deren Aufbau zu untergraben. Kehren wir folglich zu Aristote­
les zurück und fragen wir uns, in welchem "Sinne" es möglich sein 
kann, die Hyle als Ousia zu denken; unter welchen Bedingungen man 
dem Hyletischen jenes "Mehr" an Sein zukommen lassen kann, 
welches ihm unter anderen Umständen verweigert wird.
Aristoteles zeigt, daß er die Hyle von den sinnlichen Realitäten (ta aistheta), 
von den Körpern (ta somata) aus, versteht. Die Begegnung mit dem Anwesen 
eines Seienden zeigt der aristotelischen Materie ihr Maß; es ist dies das 
Problem des Wesens (als eines substantiellen Quid) der Ousia eben. Die 
sinnlich Seienden zeigen sich als aus der Verfügbarkeit eines materialen 
Grundbestandes hervorkommend, der sich als ihr determinierender und be­
ständiger Zug erweist. Aristoteles behauptet, wenn man jegliche Bedingtheit 
wegnehme und vom Operieren der Kategorien abstrahiere, dann bliebe die 
Hyle als Rest, auf den sich ein Jegliches - Affektion, Aktion oder Potenz - 
beziehe. Wenn man vom Seienden ausgeht, zeigt sich die Hyle - wie des wei­
teren Heidegger kommentiert hat - als das Verfügbare. Bestimmungsgrund 
heißt hier also das, was auf mannigfaltige Weise bestimmbar ist; das, was 
wegen seiner "Konsistenz” fähig ist, auf verschiedene und mögliche Weise 
geformt zu werden. Aristoteles kann daher behaupten: "Ich kenne aber 
Materie, was an sich weder als Etwas noch als Quantitatives noch durch 
irgendeine andere der Aussageweisen bezeichet wird, durch welche das 
Seiende bestimmt ist.” (Met. Z 3, 1029a 20 f.) Ein weiterer Zug, von dem aus 
er den Charakter der Hyle bestimmen wird, ist die dynamis\ die Fähigkeit, 
eine gewisse Form zu empfangen. Nach Aristoteles ist diese Möglichkeit 
immer nur gegeben, sofern sie im Akt vollendet wird (vgl. Meth. Th 8), so 
wie die bloß materiale Fähigkeit nur insofern vorhanden ist, wie sie in der 
Verwirklichung des Seienden vollendet wird (vgl. Met. H 1, 1042a 27 f.). Die 
Hyle wird also als letzter Terminus beschrieben, im Gegensatz zum Sein der 
Kategorien und der Morphe oder des Eidos definiert, denen die Hyle von 
Anfang an als kon-form entspricht.

39

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn nun unser Ziel nicht einfach darin besteht, die aristotelische 
Hierarchie umzukehren, so bleibt jetzt noch unbedingt zu verstehen, 
inwieweit die Morphe "mehr" Sein als die Hyle ist und aus welchem 
Grund Aristoteles am Schluß das Gegenteil für "unmöglich" hält 
(Met. Z 3, 1029 a 27). Es scheint hier klar, daß das wirkliche Telos 
der Hyle die sinnlich Seienden, die Körper, die Somata sind - anders 
gesagt jene bestimmten Aistheta, für welche die Form letztendlich den 
Phänomenalitätsgrund und daher das Wesen bestimmt. Die sowohl 
ontologische als auch phänomenologische Struktur der Morphe und 
auch des Eidos ist jenes Prinzip, welches im Strukturieren sowie 
Bestimmen der diffusen "Verfügbarkeit" der Materie besteht, welche 
von Anfang an schon auf die Bestimmtheit des Seienden hin einge­
stellt ist- jenes Seienden, insofern es in einer bestimmten hyle- 
morphischen Konkretion individuiert wird. Eingeschrieben in die 
Frage des Seins des Seienden kommt der Materie an sich eine beson­
dere Stellung innerhalb eines horizontalen Schemas zu, in welchem 
einerseits das Seiende und andererseits der eigentliche Grund des 
Seins des Seienden jeweils den terminus a quo und den terminus ad 
quem darstellen. Wenn die Hyle ein materiales Apriori ist und deshalb 
so etwas wie ein formendes Prinzip benötigt, dann deswegen, weil wir 
uns innerhalb der Rede der Ousia befinden.

Aristoteles versucht also, vom Seienden ausgehend, die Hyle mit den Zügen 
der Substantialität beziehungsweise der Objektivität zu denken. Aber die 
Ousia muß bestimmte Prädikate besitzen: 1. sagt man sie nicht von Anderem 
(kath' hypokeimenou)', 2. ist sie das, was an sich als Absolutes (kat' autd) und 
Abgetrenntes (to choristori) bestehen kann; 3. ist sie etwas Bestimmtes und 
Individuiertes (tode ti). Wie wir schon gesagt hatten, behauptet Aristoteles, 
daß der Name ousia "in einem gewissen Sinne" auch der Hyle zukommt, aber 
eben nur "in einem gewissen Sinne". Die Materie als Bestimmungsgrund hat 
nur das erste der Prädikate der Ousia: Man sagt sie nicht von Anderem. Die 
Materie kann also nur als hypokeimenon Substanz genannt werden. Jegliche 
mögliche Bestimmung muß vom immer zur Verfügung stehenden Bestand der 
Materie ausgehen, aber für sich selbst genommen ist sie "nicht genug" ousia, 
weil sie nur einen von deren Zügen besitzt (vgl. Met. Z 3, 1029a 6-10 u. 26- 
30).

Die Hyle "genügt nicht" zur Bestimmung des Seins des Seienden, 
besser gesagt: sie ist nicht dafür geeignet. Wenn der einzige Zug der 

40

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ousia hingegen das Hypokeimenon wäre, dann geschähe das Gegen­
teil: Das Sein des Seienden würde mit der allgegenwärtigen Materie 
zusammenfallen. Aber wie Aristoteles exemplifiziert, ist das Wesen 
eines Hauses "das Weshalb", die "Ursache", durch die dieses be­
stimmte Material ein Haus ist.4 Das Problem der "Ursache" des 
Hauses löst sich in das Problem des Eidos auf, das aus dieser Hyle ein 
bestimmtes Seiendes macht: "Die Ursache für die Hyle ist die Form 
[eidos], durch welche sie etwas Bestimmtes ist, und das ist das 
Wesen." (Met. Z 17, 1041b 7-9) Hierdurch zeigt sich, daß die Hyle 
"nicht genug" Wesen ist. Die ousiologische Frage des Wesens 
schließt aus, daß das materiale Prinzip über die Frage des Seins des 
Seienden entscheiden kann- über jene Frage, innerhalb derer die 
Materie selbst gedacht wird. Die Materie kann höchstens in einem 
gewissen Sinne - in der Art und Weise des Hypokeimenon - über das 
"Faktum" der Existenz eines Seienden entscheiden. Das Schema ist 
mithin folgendes: Wenn es 1. Existierendes gibt, dann gibt es auch 
Materie. Wenn es 2. Materie gibt, dann gibt es noch kein Wesen. Mit­
hin ist es 3. eigentlich das Wesen, das die Materie für die Parameter 
der Frage des Seins des Seienden geeignet macht, das heißt das Eidos. 
Die Verwandlung des Existierenden in Seiendes ist deshalb die Ge­
schichte der Ontologisierung der Materie, welche in der Tat durch die 
Bezeugung ihrer Nicht-^on-formität mit den Parametern der Ousia 
zusammenfällt. Aber welches sind nun die Züge dieser ousiologischen 
Nicht-Konformität? Es sind dies das choriston und das tode ti; und 
hiermit nähern wir uns dem Thema der eingangs genannten Verdrän­
gung.

Denn es ist jetzt deutlich geworden, weshalb hyle und ousia nicht 
miteinander übereinstimmen. Der Hyle fehlen die Getrenntheit und 
die Bestimmtheit, das heißt, ihr fehlen die Kennzeichen der Transzen­
denz. Das Eidos kann als substantielles und objektives Quid wirken, 
weil es sich einerseits abtrennen lassen kann, nämlich jene "Entfer­
nung" und "phänomenologische Distanz" zu gewinnen vermag, von 
denen aus es als Bedingung wirkt, "damit sich uns etwas als ein 'Phä­
nomen' darbietet", wie M. Henry5 sich ausdrückt, und also jene Form 
sein kann, die bewirkt, das etwas sich als etwas zeigt. Andererseits 
kann das Eidos gerade deshalb in Funktion treten, weil es selbst ein 
Quid ist, ein individuelles, objektives Wesen, von dem ein Begrenztes 

41

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(horismosj möglich ist - und darüber hinaus noch: von dem (und von 
dem nur) ein Horismos möglich ist, welcher an sich und für uns unter 
bestimmten noetischen Bedingungen wahrnehmbar und erkennbar ist. 
Aristoteles selber läßt gerade der Hyle nicht die Attribute der Tran­
szendenz zukommen. Und trotzdem kann er, da das ontologische 
Schema sein Nachdenken bestimmt, die Hyle nicht anders denn als 
Wesen denken, das heißt, ihr eine Stellung, einen phänomenolo­
gischen Ort geben, von dem aus das so ontologisierte Prinzip de 
Materie irgendwie kon-form mit den Parametern der Ousia wirken 
kann.

"In einem gewissen Sinne" (de tropori), so scheint nun klar zu sein, 
bedeutet für Aristoteles "von einer gewissen Stellung aus". Als 
Bestimmungsgrund, als materialer Verfügungsbestand, als hypokeime- 
non und als dynamis - von dieser Stellung aus hat die Materie an den 
Parametern des Wesens teil, und in diesem Sinne ist sie auch auf 
gewisse Weise - und zwar als "materialer Horizont" - ousia. Wenig­
stens theoretisch verdient sie es nun, jene distanzierte Stellung 
(tropos) zu sein, von der aus sie als Wesen funktionieren kann, und 
sie gewinnt heimlich jene Individualität, die ihr Aristoteles de facto 
nicht zukommen läßt. Die Distanzierung der Materie vom Faktum der 
Existenz stellt sie nachträglich auf das Seiende ein, nachdem ihr ihre 
ontische Kontingenz aberkannt worden ist. Aber um dies gerade tun 
zu können, muß man die Materie von der kontingenten Existenz ab­
trennen und aus ihr ein Prinzip oder eine phänomenologische Bedin­
gung machen. Die hyle aisthete (insoweit sie ousia ist) gilt nämlich 
nicht als sinnlich wahrnehmbarer Stoff, sondern als Substrat des 
Vergehens und Veränderns - sie ist also schon ideale Materie. Die 
Hyle wird also trotz ihrer vermeintlichen Unabtrennbarkeit zu einer 
Art umgekehrtem Horizont, und die Materie wird letztlich entweder 
Materie-der-Form (in bezug auf ihre ontische Bestimmung) oder 
Form-der-Materie (umgekehrter Horizont).

2. Materie und ontologische Verdrängung

Bis hierher haben wir nur eine gewisse Fremdheit der Hyle gegenüber 
der Transzendenz bemerkt. Sie kann nicht als objektives Wesen ge­
dacht werden, und trotzdem wird sie als transzendentes Prinzip gerade 

42

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innerhalb jenes Bereiches verwahrt. Dies geschieht durch das heim­
liche Zuschreiben der Züge, die ihr schon nach Aristoteles selber 
nicht zukommen. Man muß daher die Materie als etwas Nichttran­
szendentes denken, und diese Frage ist zum erstenmal umfassend von 
der materialen Phänomenologie M. Henrys gestellt worden. Aber wir 
können jetzt auch noch etwas anderes bemerken. Die Ousiologie - das 
heißt die Tradition selbst als Ontologie - stellt nicht nur die heimliche 
Begegnung von Materie und Wesen dar, sondern sie ist auch gleich­
zeitig sozusagen die Geschichte einer Trennung. Mit ihr, wie das 
aristotelische Beispiel zu zeigen scheint, hat die Tradition die philoso­
phischen Wege des Individuums, des Abgetrennten (und man kommt 
nicht umhin, zwischen diesen beiden eine gewisse "Korrespondenz" 
zu bemerken) von dem Weg der Materie geschieden. Insofern die 
Individualität und das Abgetrenntsein Züge der Transzendenz sind, 
gehören sie nicht zur Hyle. Das heißt, Materie/Individuum/Ab- 
getrenntes sollen sich nicht begegnen, wobei wir jedoch wiederholen 
müssen: insofern sie Züge der Transzendenz sind. Kann also nicht der 
Verdacht aufkommen, daß eben das ontologische Fragen diese Be­
gegnung unmöglich macht? Wenn es sich so verhält, ist es dann viel­
leicht die philosophische Weise der Frage selbst (nämlich des logos 
tes ousias), die - indem sie Prinzipien und Seiende verteilt - nur mit 
sich selbst kon-forme Elemente produziert? Und ist es ebenfalls nicht 
die logisch-sprachliche Weise der philosophischen Darstellung selbst, 
welche die Transzendenzen produziert, indem sie alle ihre Inhalte- 
eben als Inhalte - in eine Konformität mit dem ontologischen Kon­
formismus zwingt? Es gibt also eine Art von "Sympathie" zwischen 
der philosophischen Darstellung und ihrem Dargestellten, und dies 
gerade insofern, als alle ihre möglichen Objekte eine gewisse notwen­
dige und wesentliche Verwandlung durchmachen, so daß sie eine be­
stimmte Verwandtschaft mit der Darstellung selbst erhalten können.

Was geschieht mithin in der Tradition mit dem Thema des Ver­
hältnisses Individuum/Materie? Die Materie wird vom Seienden, das 
heißt von der Seiendheit des Seienden aus gedacht, dessen Erschei­
nung die Selbstaufhebung der Materie zeigt, insofern sich die Materie 
als Materie-einer-Form offenbart. Durch diese Selbstaufhebung be­
sorgt sich die Tradition den doppelten Zugang zum radikal Abge­
trennten und zum Individuum. Die ontologisierte Materie, die Ma­

43

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terie-der-Form (im doppelten Sinne des Seienden und des Wesens) 
wird so wegen ihrer besonderen Abneigung für das Individuum 
beibehalten - und dies ist der Preis, der für ihre Stellung im "Theater 
des Wesens" zu zahlen ist. Daher wird der beste Freund des 
Individuums gerade das Wesen als dessen "ewiger Begleiter" sein. 
Für die Tradition erscheint das Individuum sogar erst, wenn die 
Materie wegfällt; wenn man die Materie ausschließt und so die 
Materie-der-Form (ein Zug der Absolutheit des Wesens) erscheint. 
Das Individuum wird so mit dem Universellen vermählt. Seit 
Aristoteles kennt die Tradition, solange sie Ontologie ist, das Indivi­
duum als etwas Anti-Materielles, als ein Etwas, das ein transzendent­
transzendentales Streben in sich trägt; ein Streben nach jenem 
Abgetrenntsein, dem es seine Besonderung verdankt. Oder die Tradi­
tion wird das Individuum zusammen mit der Materie verwerfen, 
wobei beide - nicht zufällig dann - durch Ausschließungen definiert 
sind, zum Beispiel durch das Unmittelbare als das Einseitige, Unfaß­
bare, Undurchsichtige und so weiter.
Um diesen Übergang besser verstehen zu können, kann ein Hinweis auf das 
Thema der Intelligibilität nützlich sein. In der Metapyhsik heißt es, daß die 
sinnlichen Gegenstände (anscheinend) die leichter erkennbaren seien, obwohl 
sie in Wirklichkeit nur eine erste Stufe im Hinblick auf das darstellen, was 
"an sich" erkennbar ist. Ontologisch früher, und folglich als solches erkenn­
bar, ist das Wesen; ontologisch später, aber zuerst für die Erkenntnis in der 
Doxa gegeben, ist hingegen die sinnliche Realität - von Seienden bevölkert. 
Die eine besitzt eine absolut-ontologische, die andere eine relativ-ontische 
Intelligibilität (vgl. Met. Z3, 1029b3 1-15). Nun könnte man erwarten, daß 
die Hyle, insofern sie Wesen ist, am leichtesten, am klarsten "der Natur nach" 
(te physei) erkennbar sei, während sie am schwierigsten, am dunkelsten "für 
uns" (pros hetnas) sein sollte. Hingegen zeigt sich etwas Merkwürdiges: 
"Wenig erkennbar an sich, aber erkennbar für das Individuum", ist für 
Aristoteles gerade schon die Materie. Wenn Aristoteles damit beginnt, die 
grundlegenden Bestimmungen der Ousia zu erforschen, so beginnt er - ganz 
seinem methodologischen Prinzip folgend - mit dem "für das Individuum am 
leichtesten Erkennbaren". Und dort fängt genau seine Behandlung der Hyle 
an (1029a ff.). Die Materie ist das "zuerst" Erkennbare, solange sie Prädikat 
eines Gegenständlichen ist; und sie müßte das absolut Erkennbare sein, 
insofern sie Wesen und wesentliches Prädikat ist. Aber trotzdem läßt sich 
diese wesentliche Intelligibilität nicht finden. Während das Eidos auch in 
Abwesenheit des Seienden absolut erkennbar bleibt (da dies sein noetischer 

44

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zug selbst ist, der seine Intelligibilität bestimmt), verliert hingegen die Hyle, 
sobald sie vom Seienden getrennt ist (chorismos) ihre Intelligibilität, die ihr 
eventuell nur in einem nominalen oder logischen Sinne bleibt ("wenn sie 
Wesen ist . . ., dann ist sie erkennbar"). Und Aristoteles gesteht selbst zu: 
"Die Hyle ist an sich nicht erkennbar". (Met. Z 10, 1036a 9-10) Des weiteren 
ist das synholon insofern nicht erkennbar, als es seine Undurchsichtigkeit 
gerade seiner materialen Herkunft verdankt.

Die Hyle scheint sich also zwischen der Preliminarität/relativen Intel­
ligibilität des Seienden (der ontologischen Posteriorität) und der 
Preliminarität/absoluten Intelligibilität des Wesens (der ontologischen 
Priorität) zu befinden. Klar erscheint, daß es einerseits das Seiende 
ist, das der Materie die preliminäre Intelligibilität verschafft. Insofern 
das Seiende unmittelbar mit materialer Konsistenz erscheint, ist die 
Hyle ein ontisches Prädikat (wie die Formulierung "materieller Ge­
genstand" zeigt), und insofern gehört ihre Intelligibilitätsschicht schon 
zu jener der sinnlichen Realität. Später - oder besser gesagt: früher - 
findet man sie als wesentliches Prädikat, und deswegen müßte ihr die 
absolute Intelligibilität zukommen, während hingegen das "Erkenn­
barste" nur die Form als "Wesen des Wesens" ist. Wo ist also die 
Erkennbarkeit der Hyle? Wo ist ihre phänomenologische Positivität? 
Diese gibt es nicht! Die Materie ist gerade jener Zug am Wesen, dem 
eine eigene Intelligibilität verweigert wird. Nur in Begleitung der 
Form (im synholon) erhält sie eine Art abgeleitete Intelligibilität, 
nämlich die des Seienden. Von Seiten des tode ti aus geschieht das­
selbe, denn entweder ist dieses die Individualität des Seienden (er­
kennbar auf Art und Weise der Erkenntnistheorien: sichtbar für die 
Augen des Körpers) oder das individuierte Wesen (auch dieses mit 
besonderen Blicken erkennbar: sichtbar nämlich für die Augen der 
Seele). Das heißt, das tode ti ist das Reale, das Ideale - oder das 
Individuum ineffabile. Entweder ist das Individuum nur in Begleitung 
des Wesens (und dann ist es mehr als Individuum), oder es ist allein 
und wird sozusagen Schall und Rauch, da die einzige Intelligibilität 
vom Wesen herrührt. Für die Tradition sind die Materie und das 
Individuum entweder mehr als sie selbst, in sich "heterogen" (im 
Sinne von M. Henry), oder ihre Phänomenalität zerfallt. Nur wenn das 
Wesen sie begleitet, so daß sie nicht allein und abgetrennt sind, geben 
sich die beiden im transzendent-phänomenologischen Sinne.

45

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun können wir schließlich das zweite Element klären, das uns 
zum Thema der Verdrängung hinfuhrt. Das Verdrängte scheint gerade 
dieses Verhältnis von Materie/Abgetrenntem/Individuum zu sein. Es 
bildet ein unheimliches Verhältnis, das die Grenzen des Wesens 
(zer)stört; ein Band, das die ousiologische Tradition nicht hat denken 
können und dessen sie sich bemächtigt, indem sie es entweder 
innerhalb ihrer Grenzen (über die es jedoch gelegentlich hinausragt) 
aufnimmt und als Band zerstört, oder indem sie es (schon zerstört) als 
Negatives verstößt. Den betreffenden Mechanismus haben wir bereits 
gesehen, nämlich der Form, dem Wesen, der Ousia das zuzuschrei­
ben, was ihnen am fremdesten ist, um es so innerhalb dieses Be­
reichs aufzugreifen und aufzulösen, und zwar durch ein erneutes 
divide et impera. Die Metaphysik ist genau diese Zuschreibung. Die 
Verdrängung, wie nun schon deutlich sein dürfte, ist keineswegs die 
der Materie, sondern sie ist jene Verdrängung/Zuschreibung, welche 
als Trennung die Begriffe innerhalb der Grenzen des Wesens zwingt. 
Sie führt anders gesagt in den Bereich der Ousiologie die Negativität 
ein, welche eine Art von problematischem und manchmal unbegreif­
barem "Unterbewußten" der Realität ist. Verdrängen und Ontolo- 
gisieren sind hier also Synonyme. Diese dunkle Seite des Ontolo­
gischen ist in Wirklichkeit dem Ontologischen selbst höchst nützlich. 
Die unbewußt gemachte Materie hat, wie wir gesehen haben, alle 
Seinsarten des Bewußtseins des Realen (des Wesens), wobei sie nur 
mit einem negativen Zeichen versehen wird, und dasselbe gilt für 
das Individuum in bezug auf das Seiende. Durch die doppelte Ne­
gation wird die Materie im synholon wieder positiv; sie kehrt zu 
jenem Seienden zurück, das ihr wirklicher Grund und Zweck war. 
Und wenn es andererseits wahr ist, daß es ousia dort gibt, wo ein 
horismos möglich ist, dann ist die Definition oder die bestimmende 
Rede von der Materie unmöglich, weil die Materie kein Individuum 
so wie das Seiende oder das Wesen besitzt.

Wenn wir nun unbedingt von Negativität sprechen wollen, gehört 
den Termini des Verhältnisses deshalb eine radikale Negativität zu, 
weil der negative Pol (zum Beispiel Materie-der-Form/Seiendes oder 
Form-der-Materie/Wesen) eine Rolle innerhalb des "Theaters des We­
sens" spielt, und zwar gerade dank jener ousiologischen Verschrei­
bung, die wir Verdrängung genannt haben. Aber diese radikale Nega-

46

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tivität ist auch eine phänomenologische Positivität. Wenn dies in der 
Tat so ist, dann kann ihre Thematisierung vielleicht in der Lage sein, 
die ganze ontologische Struktur aus den Angeln zu heben. Indem 
diese Thematisierung nämlich die Existenz von ihrem Begleiter, dem 
Wesen, trennt, überläßt sie die Existenz jetzt ganz allein dem Den­
ken - und dies bedeutet, die Materie von der Ontologie zu befreien, 
sie dem Individuum zurückzugeben, sie in ihrer radikalen (Ab)Ge- 
trenntheit zu denken.

Nun könnte man hierbei sicher insgesamt besser von "Verschrei­
bung" als von "Verdrängung" sprechen, wenn wir die psychoanaly­
tische Terminologie korrekt benutzen wollen. Aber es geht hier eher 
darum, die innere Dynamik dieses Vergangs zu unterstreichen, als 
herauszufinden, welche psychoanalytische Kategorie demselben zuzu­
schreiben ist, denn letztere benutze ich, wie schon gesagt wurde, in 
einem nicht technischen, sondern in einem sozusagen "evokativen" 
Sinne. Man muß sich daher fragen, woher die Tradition die kohäsive 
Kraft des Wesens nimmt, so daß dieses die Termini (wir nennen sie 
jetzt noch so) des Verhältnisses voneinander trennt und gleichzeitig 
doch auch an sich zieht. Wie wirkt dieser sogenannte "Abwehrmecha­
nismus"? Wie ist die ousiologische Verschreibung eigentlich mög­
lich? Warum benötigt die Tradition die "Begleitung" des Wesens? 
Um darauf zu antworten, ist es angebracht, jene Vorgehensweise zu 
betrachten, der die Tradition ihr Denken anvertraut. Und es wird sich 
herausstellen, daß all dies mittels der Solidarität des Logos geschieht, 
weshalb wir an dieser Stelle beginnen werden, detaillierter von der 
Sprache zu sprechen, von jenem letzten Element, welches schon im 
Titel angekündigt wurde. Wenn es nämlich so etwas wie eine eigene 
Verfassung der philosophischen Darstellung selbst gibt, die mit der 
Ontologie solidarisch ist, wie wir schon erwähnten, dann muß man 
dazu übergehen, jenes logische Medium genau in Augenschein zu 
nehmen, in dem sich die philosophische Rede artikuliert.

"Der materiale Stoff der Sprache" könnte daher der Titel für jene 
Begegnung sein, welche die westliche philosophische Tradition (auf­
grund ihrer Darstellung und ihrer Sprache) bisher nur hat verdrängen 
können - das heißt ein Titel für die Begegnung von Materie/Abge- 
trenntem/Individuum, durch welche die Termini der traditionellen Ne­
gativität eine phänomenologische Positivität herausfordern. Nach der 

47

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"materialen Phänomenologie" im Sinne M. Henrys können wir näm­
lich daran zweifeln, ob die einzige Art und Weise, die Individualität 
zu denken, jene der Tradition sei - nämlich die der Quidditas. Aber 
wie kann man in einem nicht-ousiologischen Sinn eine Zusammen­
gehörigkeit von Materie und Individuum denken? Und kann man 
darüber hinaus wirklich von einer radikalen Getrenntheit der Materie 
sprechen? Wenn die Materie nicht "Wesen" sein kann, dann deshalb, 
weil sie den Ort eines Objekts oder einer "Sache" bestimmt, welche 
radikal von dem Objekt, das zur ousiologischen Tradition gehört, 
verschieden ist - welche so sehr Existenz ist, daß es nicht Wesen sein 
kann.

3. Inhalt und sprachliche Phänomenalität

Das aristotelische Beispiel hat gezeigt, wie die Tradition versucht hat, 
die Materie als ein Wesen beziehungsweise als ein Quid zu denken. 
Trotz alledem erweist sich dieser Versuch selbst als aporetisch. Die 
Hyle scheint nicht dazu geeignet zu sein, als Quid zu wirken. Und 
trotzdem ist der Status der Quidditas ein Faden, der sich ständig durch 
die abendländische Philosophie zieht und deren Rede über die 
Materie bedingen wird. Denn es handelt sich im Grunde eigentlich um 
nur eine Rede - um die Darstellung einer Sache. Obwohl der Bereich 
der Erfahrung prinzipiell vorhanden ist, den die philosophische 
Reflexion erst begründen möchte, bewegen sich ihre Elemente (Be­
griffe, Prinzipien, Termini und so weiter) sowie die Art und Weise, 
sie miteinander in Beziehung zu setzen (logisch-syntaktische Unter­
ordnungen), immer schon auf der Ebene der Sprache und gehorchen 
jenen Gesetzen, welche die philosophische Darstellung als solche im 
vorhinein unterschrieben hat. Bevor sie auf irgendeine Weise diese 
Frage geklärt hat, gibt die philosophische Rede im Fall der Materie 
vor, von etwas zu sprechen, das heißt von einem Quid, und zwar von 
einem eher sprachlichen als von einem ontologischen Quid. Wenn 
man von Materie spricht, meint man "etwas", eine schon vorhandene 
leere Stelle (man könnte auch einfach sagen: einen Namen), die der 
Logos ausfüllen soll. Die Frage des ti estin (oder des ti onomazein wie 
eines ti legeiri) ist bereits auf sprachlicher Ebene eine ontologische 
Frage. Mit anderen Worten eine Frage, die in sich schon auf die 

48

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ebene hinweist, auf der die Antwort zu finden ist, nämlich auf die 
Ebene des Logos mit all dessen strukturellen Qualitäten, welche als 
solche bereits die Übereinstimmung zwischen dem Fragen und 
Gefragten, zwischen der Sprache und dem ”Was", garantieren. Diese 
Garantie ist durch die phänomenologische Auflösbarkeit des Was in 
sein sprachliches Wie gegeben. "Kein Ding sei, wo das Wort ge­
bricht", lauteten die Zeilen Stefan Georges, die Heidegger in einem - 
nicht ohne Grund mit Das Wesen der Sprache betitelten - Vortrag6 
kommentierte. Wir sagen auf weniger lyrische Weise: "Es gibt kein 
Was (kein Quid), wo das Wort (beziehungsweise die Sprache) fehlt." 
Wenn es einen Logos gibt; dann gibt es auch Washeit, dann gibt es 
"etwas" als ein Etwas, das sich unter den Kennzeichen der Quidditas 
zeigt - "an sich", als Individuum und abgetrennt, das heißt als eine 
ideale, bestimmte, transzendente Einheit.
Exkurs’. Es geschieht schon bei einer natürlichen Einstellung, bei der Nei­
gung, die auf einer eidetischen Möglichkeit beruht, Spannungen zu begegnen, 
die verschiedenen Erfahrungsschichten angehören und in den Bereich der 
Sprache sowie der ihr eigenen Intentionalität übersetzt werden. Eine solche 
Neigung hat beispielsweise die Psychoanalyse im Fall der Angst unter­
strichen: Die Angst - was Heidegger in "Sein und Zeit" (§ 40) bestätigt - ist 
gerade wegen ihrer rein affektiven Natur ohne Objekt. Sie stellt eine "affek­
tive Komplikation" dar, bei welcher es sich (um in einer triebökonomischen 
Sichtweise zu sprechen) um einen Affektbetrag, um ein Anwachsen von 
Affektivität handelt, welches sich als unbezähmbar erweist. Die Angst bildet 
das Anwachsen von Affektivität , die das Selbst aus keiner Richtung erfaßt. 
Die Angst ist eben "alles". Die Funktion der Sprache greift dann ein, wenn 
eine solche Angst ein "Was" finden muß, auf das sie sich richten kann, eben 
auf etwas, das die "Angst" hervorruft. Die Furcht, das heißt die Angst vor .. ., 
oder das, was Freud in einem gewissen Sinne die "Realangst" nennt, ist psy­
chisch eher ertragbar als die Angst im Sinne des bedrohlichen Triebes, da 
jene Furcht intentional gerichtet ist, insofern sie eine Verbindung zu einer 
verschieden begründbaren Gefahr besitzt (eben als Furcht vor einem Etwas). 
Dieses "Was" der Furcht katalysiert die Affektivität und läßt sie intentional 
werden. Dies widerruft natürlich nicht deren affektive Natur, denn auch die 
Realangst bleibt Angst. Aber ihre Intensität wird erträglicher, da diese ent­
scheidend das Maß der Affektivität ist. Der Angst ein Objekt zu geben, ist 
aber nur möglich, indem man sie auf die sprachliche Ebene überträgt, was be­
deutet, daß sich über die Intentionalitätsabwesenheit des Affekts die Intentio­
nalität der Sprache lagert. Auf dieser Ebene greift mit anderen Worten die 

49

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


symbolische Funktion ein. Wenn die Überlagerung gelingt, macht die sich 
einstellende Reaktion endgültig die Nicht-Intentionalität des Affekts rück­
gängig, indem sie diesem sozusagen ein Objekt leiht, welches auch in einem 
retrospektiven Sinne das ihm eigene ist. Diese quidditative Erfüllung ver­
schafft dem Affekt einen symbolischen und intentionalen "Kanal", in den er 
sich zumindest teilweise hinein entladen kann. Die Rolle der Sprache ist in 
diesem Fall (welcher nicht den einzigen innerhalb der Psychoanalyse dar­
stellt) also eine zweifache, denn 1. funktioniert sie als ein intentionaler "Kom­
mutator" sowie 2. als ein mehr oder weniger vollständiger "Katalysator". 
Noch allgemeiner gesagt ist jede Negativität in eine polare Negativität ver­
wandelbar, welche die leere Stelle in der sprachlichen Intentionalität bildet. 
Und dies gilt nicht nur für den Zusammenhang der Angst, sondern grund­
sätzlich.

In der Sprache selbst wohnt also eine gewisse komplexe quidditative 
Natur, welche unter zahlreichen Spielarten die erstere dazu verpflich­
tet, sich mit der Ontologie zu solidarisieren. Es ist nämlich kein Zu­
fall, daß die zeitgenössische philosophische Reflexion "die Katze aus 
dem Sack gelassen hat" und ausdrücklich den transzendentalen Zug, 
der die Sprache charakterisiert, thematisierte. Des weiteren ist es 
ebenfalls kein Zufall, daß die neue Ontologie sich ganz offen als 
"Sprachphilosophie" bezeichnet und die traditionellen Fragen der Phi­
losophie auf einem sprachlich-philosophischen Niveau gelöst oder 
zumindest in Angriff genommen worden sind. Um zu verstehen, wie 
dieses System, (sich) Objekte auszuleihen, funktioniert, ist eine phä­
nomenologische Betrachtung desselben nützlich. "Von etwas zu 
sprechen", und zwar sowohl zu anderen wie zu sich selbst im "ein­
samen Seelenleben" (Husserl), bedeutet in phänomenologischen Ter­
mini, innerhalb der Sprache "etwas" durch die Phänomenalität des 
Inhalts zu zeigen. Die Sache der Rede, bevor sie überhaupt zu einem 
Gegenstand wird, das heißt zu einem sich-erstreckenden Referenten, 
zu einem in In-der-Welt-Seienden und Realen, ist ein Inhalt, das "Wo­
von" der Rede. Die sprachliche Verfassung, die Sprache in ihrer 
Entfaltung, ist die Erscheinung einer Sache in einem bestimmten 
"Wie". Anders gesagt das, wovon man mit der Sprache spricht, bezie­
hungsweise das, was sich zeigt, was innerhalb der Sprache in der 
Weise des Inhalts zum Phänomen wird. Es ist kein Zufall, daß Husserl 
aus seiner Phänomenologie der Sprache die ek-statische Funktion der 
Anzeige ausgeschlossen hat, und zwar nicht so sehr als eine der 

50

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprache fremde Komponente, sondern als ihr "außerwesentlich" er­
scheinend.7 Die Phänomenalität der Anzeige ist diejenige der außer­
sprachlichen und referentiellen Verweisung; ihr eigentliches Korrelat 
ist nicht ein Inhalt, sondern eine Sache, nämlich einerseits der Akt/die 
Akte oder die besondere bedeutende, subjektive Intention, die sich in 
der Mitteilung oder im informativen Austausch äußert, sowie anderer­
seits der reale Gegenstand.8

Der Ausdruck hingegen ist dank der ihm eigenen Verfassung in der 
Lage, das Hinweisen "aufzuheben" und selbst Phänomen zu werden. 
Was sich in doppelter signitiver- nämlich sinnlicher und intentio­
naler - Schichtung phänomenalisiert, ist ein Inhalt; etwas, das sich als 
Phänomen in und mit demselben gibt. Der Inhalt erfordert also nicht 
den Eingriff einer anderen Phänomenalität, wie zum Beispiel die der 
"Sache" des Hinweisens (Akt/e oder Gegenstand). Der Ausdruck kann 
auch einen bestimmten psychischen Gehalt "kundgeben", aber nur, in­
sofern er als Anzeige funktioniert. Wenn sich hingegen streng genom­
men der psychische Gehalt selbst als Sprache - und nicht durch die 
Sprache - phänomenalisiert, so gibt er sich als Inhalt, und dies auch 
unabhängig von dem, was Husserl "Überzeugung oder Vermutung 
von Sein" nennt (LUII/1, 25: §2). Aber zwischen Ausdruck und 
Anzeige gibt es vor allem eine Unterscheidung in bezug auf die Art 
der Einsichtigkeit, die jeweils gegeben ist. Wenn im Erlebnis der 
Ausdruck einsichtig ist, dann deshalb, weil in ihm das, was sich phä­
nomenalisiert, als ein Inhalt "in einem wirklichen Erfassen" gegeben 
ist, während es beim "vermeintlichen Erfassen" anders ist, in dem der 
Referent der Anzeige gegeben ist (LU II/l, 34: § 7). Die Sache gibt 
sich als Inhalt; so ist sie leibhaftig. Andererseits kann die signitive 
Intention unerfüllt bleiben, ohne den ihr eigenen phänomenologischen 
Charakter zu verlieren, da sich im Ausdruck die Sache schon als In­
halt phänomenalisiert. Die Sache ist dann schon da,9 und zwar auch 
ohne die Deckungssynthese von erfüllenden und signitiven Akten. In 
dem Moment, in dem man "S ist p" sagt, besitzt die Aussage einen 
Inhalt, der als einsichtig erscheint, auch wenn de facto die Sachen 
anders oder out of reach sind. Der sprachliche Inhalt kann auf jene 
Art und Weise beschrieben werden, mit der Husserl das Noema cha­
rakterisiert. Dies ist das Ausgedrückte als solches, das heißt das Aus­
gedrückte, insofern es nichts anderes enthält, als was dort "wirklich 

51

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erscheint": das Ausgedrückte als Eidos, der immanente Gegenstand 
der Sprache. Und deswegen ist in der Sprache unmittelbar eine Art 
Reduktion im Gange, denn der reale Gegenstand ist als solcher "ein­
geklammert".

Die Phänomenalität des Inhalts muß jedoch strictu sensu auch von 
der Bedeutung unterschieden werden. Sie erschöpft sich nicht im Ge­
meinten, nicht im Sachbezüglichen, so wie sie auch nicht mit dem 
idealen Sinn des Ausdrucks identisch ist. Es handelt sich hier eher um 
etwas, welches das Ganze der Sprache angeht und mit deren Struktur 
selbst eins ist, nämlich als phänomenologisches Spannungsfeld 
zwischen den Polen des Be-deutens und der Sache. Die einfache sig- 
nitive Intention ist nur eine noetische Komponente, welche die schon 
ideal-sinnliche Komponente, wie Husserl sich ausdrückt, "beseelt" 
und diese als "Brücke" funktionieren läßt, um zu den Bedeutungenen 
überzuleiten.10 Das sprachliche Noema, irreell wie das Noema über­
haupt, ist andererseits weit mehr als eine Synthese der zwei noe- 
tischen Komponenten; es ist das Sich-zeigen "eines Sachverhalts als 
Werteinheit". Das Wie dieser Erscheinung gehört zu jener Art von 
Phänomenalität, welche die Sprache selbst bietet. Der Unterschied 
zwischen Inhalt und Bedeutung gehört, wie man sagen könnte, zu dem 
phänomenologischen Gesichtspunkt, von dem aus man die Frage be­
trachtet. Obwohl Husserl sie manchmal als Synonyme benutzt 
(LU II/1, 46 ff.: § 12), ist die Bedeutung das Was des Ausdrucks, das 
heißt ideelle Einheit, intentionales Korrelat der signitiv-ausdrück- 
lichen Akte, während der Inhalt hingegen das Wie der Sache in der 
Sprache ist und sowohl den noetischen wie auch den noematischen 
Pol des ausdrücklichen Erlebnisses einschließt, insofern jene über­
haupt erscheinen. Der Ausdruck bezeichnet die Sache mittels ihrer 
Bedeutung, und die Sache zeigt sich im Ausdruck als Inhalt. Der 
Inhalt ist effektiv jene quidditativ-phänomenologische Wirklichkeit, 
welche die Sprache innerhalb der ihr eigenen Immanenz erschafft. Be­
vor der innere Referent der Sprache irgendeine Bedeutung darstellt, 
ist er bereits Inhalt.
Exkurs: Man kann dazu ein einfaches Beispiel anfiihren. Wovon sprechen 
gerade jene zwei Menschen, die sich in diesem Augenblick einer Fremd­
sprache bedienen, die ich nicht verstehe? Ich weiß nichts vom Sinn oder von 
der Bedeutung ihrer Worte, aber ich bin sicher, daß sie über etwas sprechen. 

52

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und diese Gewißheit würde auch dann bestehen bleiben, wenn die zwei Leute 
nur Blödsinn reden würden, um mich auf den Arm zu nehmen. Es ist 
hinreichend, daß ich ihre Laute als Ausdrücke wahmehme, damit gleichzeitig 
deren Sprache-sein "etwas” (ein X) als Inhalt zeigt. Die Sprache hat a priori 
gemäß ihrer phänomenologischen Verfassung Inhalte, die jeweils durch die 
einzelnen ausdrücklichen intentionalen Akte und durch die bestimmten 
Bedeutungen realisiert werden. Wir könnten hier eben von so etwas wie von 
einer leeren Stelle als einem X sprechen. In diesem Sinne geht man mithin 
von einer Art Teleologie der ausdrücklichen Erlebnisse (mit ihren bestimmten 
Intentionen als einem konkret von Sinn beseeltem Phänomen beziehungs­
weise mit ihren Bedeutungen) zur Sprache als einem phänomenologischen 
Modell über. Das heißt, man geht vom Akt des Sprechens, des rein deskriptiv 
genommenen Sich-Ausdrückens, zum Erlebnis des Sprachlichen selbst über - 
hin zu dem, was der Sprache als solcher eigen ist. Die Sprache drückt etwas 
(Bedeutung) als ein Etwas (Inhalt) aus. Es geht also hauptsächlich nicht 
darum, zu verstehen, was passiert, wenn wir gemäß der intentionalen Verfas­
sung der ausdrücklichen Erlebnisse und der Korrelation zwischen jenen Er­
lebnissen und ihren möglichen, realen oder idealen Objekten sprechen. 
Vielmehr geht es darum, festzuhalten, was passiert, wenn wir die Sprache und 
die "Sachen" in der Sprache erleben, das heißt zu beschreiben, wie das 
ausdrückliche Erlebnis funktioniert beziehungsweise was so etwas wie ein 
Erlebnis der Sprache selber sein könnte. Daß diese zwei Sachverhalte über­
einander liegen können, wie es Bedeutung und Inhalt im konkret-ausdrück­
lichen Erlebnis sind, mag verständlich erscheinen. Daß eine solche Diffe­
renzierung jedoch nicht notwendig sein soll, scheint zweifelhaft zu sein. Denn 
wenn das ausdrückliche Erlebnis gleichzeitig auch Erlebnis der Sprache ist, 
so gilt nicht das Gegenteil. Ohne Zweifel bildet das Erlebnis der Sprache 
etwas, was das Sprechen oder das Sich-Ausdrücken einschließt; es erschöpft 
sich aber nicht darin. In der Sprache wird nicht nur die kontingente Be­
deutung zum Phänomen (und die ideale Bedeutung ist in diesem Sinne auch 
kontingent), sondern es zeigt sich außerdem jedesmal die Fähigkeit, jenen 
Horizont hervorzubringen, innerhalb dessen wir "etwas" als Quidditas erle­
ben. Insoweit sie Form ist, bildet die Sprache gerade ein solches phänomeno­
logisches Feld.

Nun hat vor allem die Phänomenologie die Besonderheit der sprach­
lichen Schicht in bezug auf die anderen Schichten der Erfahrung 
unterstrichen. Diese Besonderheit besteht in dem, was wir die phäno­
menologische Gleichgültigkeit nennen können, insofern jeder noema- 
tische Sinn als solcher auf die Ebene des sprachlichen In-eins-setzens 

53

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übertragbar bleibt.11 Jedes Erlebnis ist dergestalt einer sprachlichen 
Vergegenwärtigung fähig. Um diesen Sachverhalt zu klären, kann 
man auf verschiedene Arten von Motivationen zurückgreifen. Einer­
seits kann man an eine besondere eidetische Bestimmung der Erleb­
nisse selbst denken, wodurch sich letztere im ausdrücklichen Sinn ein­
richten werden. Es würde sich in diesem Fall dann um eine innere 
Sagbarkeit handeln, die in den eidetischen Gehalt der Erlebnisse 
selbst eingeschrieben ist, wobei diese Sagbarkeit die ausdrückliche 
Übersetzbarkeit des noematischen Sinnes gründet und garantiert. Die 
Sprache ist auf diese Weise wesentlich mit dem eidetischen Gehalt 
der Erlebnisse verstrickt. Einigen Phänomenologen der hermeneu­
tischen Richtung scheint dies die wahrscheinlichtste Hypothese zu 
sein. Aber es gibt eine zweite Hypothese, die nicht so sehr auf die 
preliminär-ausdrückliche Kon-formität der verschiedenen Erlebnisse 
gerichtet ist, sondern eher auf die Gleichgültigkeit, die der Sprache als 
ein eigener eidetischer Zug zukommt. Zwischen den "parallelen 
Strukturen" der ausdrücklichen und der nicht-ausdrücklichen Schich­
ten tritt eine phänomenologische Distanz auf, die es der Sprache 
erlaubt, als "Kommutator" von Intentionalität und als noematischer 
"Katalysator" zu wirken. Dieser Parallelismus wirkt im Fall der aus­
drücklichen Schicht des Erlebnisses als Gleichgültigkeit. Husserl 
nennt dies die Unproduktivität der Sprache:

Die Schicht des Ausdruckes ist - das macht ihre Eigentümlichkeit aus -... 
nicht produktiv. Oder wenn man will: Ihre Produktivität, ihre noematische 
Leistung, erschöpft sich im Ausdrücken und der mit diesem neu hereinkom­
menden Form des Begrifflichen. {Ideen 1,287: § 124)

Der Ausdruck ist in der Lage, jegliche Erlebnisschicht zu ergreifen. 
Diese Unproduktivität hat mit dem formalen Charakter der ausdrück­
lichen Schicht zu tun: '"Ausdruck' ist eine merkwürdige Form, die 
sich allem 'Sinne' (dem noemtischen Kem) anpassen läßt und ihn in 
das Reich des 'Logos', des Begrifflichen und damit des 'Allgemeinen' 
erhebt." (Ideen I, 286) Insofern der Ausdruck Form ist, besitzt er 
folglich eine besondere produktive Unproduktivität. Er ist wesentlich 
"anpassend" und deshalb imstande, "etwas" in das Reich des Logos zu 
erheben sowie in die Universalität zu übertragen. "Erheben" heißt da­
bei, daß er in Wirklichkeit den noematischen Sinn in demselben Au­

54

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genblick verändert, in dem er ihn als kon-form ausdrückt. Der Aus­
druck übt an den intentionalen Unterschichten neue intentionale 
Funktionen aus, so daß Husserl behaupten kann, daß der Ausdruck 
jene Unterschichten in seiner eigenen Farbengebung vergegenwärtige 
beziehungsweise ihnen eine neue Form von Begrifflichkeit gebe - mit 
einem Wort gesagt, daß er sie ausprägt: "In noetischer Hinsicht soll 
unter dem Titel 'Ausdrücken' eine besondere Aktschicht bezeichnet 
sein, der alle übrigen Akte eigenartig anzupassen und mit der sie 
merkwürdig zu verschmelzen sind, eben so, daß sich jeder noema- 
tische Aktsinn und folglich die in ihm liegende Beziehung auf Ge­
genständlichkeit im Noematischen des Ausdrückens 'begrifflich' aus­
prägt." {Ideen I, 286)

Das Sprachliche ist folglich vom phänomenologischen Gesichts­
punkt aus gesehen "eine geistige Formung", "ein eigentümliches 
intentionales Medium". Aber Medium soll hier nicht im Sinne eines 
Mittelgliedes aufgefaßt werden, sondern im Sinn des von uns ge­
nannten "Kommutators". Es handelt sich um eine Art von Formung, 
die in der Lage ist, auf eine besondere Weise zu objektivieren, einen 
besonderen Typus von Einsichtigkeit zu geben beziehungsweise die 
Farbengebung des noematischen Kems und dessen Sinnes zu ver­
wandeln. Nach dieser zweiten Hypothese, wie wir sie vorstellen, ist es 
nicht das Erlebnis selbst, welches schon immer auf den Ausdruck hin 
orientiert ist, sondern es ist der Ausdruck als solcher, der eine Art von 
noetisch-noematischer Veränderung bewirkt, so daß er bestimmte 
Objektivitäten und Universalitäten herstellt. Außerdem gibt er auch 
die Gehalte der Erlebnisse in der Weise der ausdrücklichen Inhalte, so 
daß der Ausdruck vom Sinn der verschiedenen Erlebnisse auf deren 
Bedeutung hinfuhrt. In seinem Sich-Überlagem erhebt der Ausdruck 
das Erlebnis zum Logos, indem er es als Inhalt phänomenalisiert. 
Offensichtlich handelt es sich dabei nicht, wie wir schon sagten, um 
eine Ausbreitung der Phänomenlität der Sprache in ihr fremde 
Bereiche. Im Gegenteil handelt es sich um eine Zentripetalkraft, die in 
sich den noetisch-noematischen Zusammenhang der anderen Schich­
ten einschließt, ohne daß sie extentional ihre Grenzen überschritte, 
welche immer dieselben bleiben. Damit sich jedoch "etwas" in der 
Sprache als Inhalt und gleichzeitig im Erlebnis als Gehalt gibt, muß es 
zumindest einer eigenen Modalität nach erscheinen. Einer Modalität 

55

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach, welche sich sofort verändert, sobald sie auf die ausdrückliche 
Ebene erhoben worden ist und deren phänomenologische Verfassung 
widerrufen wird. Diese neue Vergegenwärtigung ist gleichzeitig eine 
noematische Verwandlung; es ist ein neues Objekt im Umlauf, das 
logisch gespägt ist- es gibt ein Was mit anderen Worten. Es ge­
schieht aber außerdem noch etwas anderes. Wenn nämlich die 
ausdrückliche Schicht die anderen Unterschichten nicht nur wider­
spiegelt, sondern dank ihrer "unproduktiven Anpassung" mit ihnen 
verschmilzt, dann scheint die Behauptung gerechtfertigt zu sein, daß 
"das ausdrückliche Vorstellen eben selbst Vorstellen" ist, ebensowie 
"das ausdrückliche Glauben, Vermuten, Zweifeln" genau das Glau­
ben, Vermuten, Zweifeln selbst ist (Ideen /, 287). Man kann folglich 
auf die husserlsche Frage, was die nicht-ausdrücklichen Erlebnisse im 
hinzutretenden Ausdrücken erfahren, ohne weiteres mit Husserl selber 
antworten: Es wird auf sie im Ausdruck verwiesen.

Aber es bleibt dabei etwas ungelöst. "Verweisen” kann "Anzeigen" bedeu­
ten - oder "Hinweisen", was eine Unterordnung des Ausdrucks in bezug auf 
die Anzeige einschließen würde, wobei der Ausdruck dann natürlich seine 
eigene Einsichtigkeit verlöre. "Verweisen" kann also auch etwas anderes 
bedeuten, und zwar, daß die ausdrückliche Vergegenwärtigung die einzige ist, 
sofern "das ausdrückliche Vorstellen eben selbst Vorstellen" genannt wird 
(Ideen /, 287). Diese Vergegenwärtigung ist in ihrer Verschmelzung mit den 
vor-ausdrücklichen Erlebnissen imstande, sie als Washeiten zu zeigen. Deren 
Farbengebung ist dann Erhebung in die Quidditas, so daß diese Quidditas auf 
das Vorausdrückliche projiziert wird. Das "Verweisen" bestünde mithin in 
dieser "Projektion". Die Einsichtigkeit des Ausdrucks hat in das Erlebnis den 
"Verdacht" gebracht, daß die Quidditas allen Schichten angehöre. Ich würde 
sagen, daß es sich um einen erfreulichen Verdacht handelt. Es geschieht 
gerade nach der Begegnung mit der Sprache, in die das Erlebnis unausweich­
lich immer verwickelt ist, daß für den Phänomenologen ein Augenblick von 
Ungeduld und Begeisterung gleichzeitig möglich ist. Er fühlt, daß er es jetzt 
verlangen kann, alle Erlebnisschichten in quidditative Wesenheiten ver­
wandeln zu dürfen. In den Ideen I (§ 125) geht Husserl nach den zuvor 
zitierten Stellen denn auch dazu über, die Beziehungen zwischen der aus­
drücklichen Schicht und jenen Unterschichten zu untersuchen, die er jetzt 
noch "begründend" nennt. Dabei verstärkt er die Aufgabe der "Klärung" und 
ist nunmehr bereit zu sagen, daß der "Verworrenheit" der beiden Schichten 
ihre "Klärung" vorgezogen wird. Zuerst sind in der Tat alle Akte des Bedeu­

56

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tens "in den Modus der originären spontanen Aktualität zu überfuhren" und 
danach alles Nicht-Lebendige der Unterschichten in Lebendiges, das heißt ihr 
Unanschauliches in Anschauliches "zu verwandeln" (ebenda 289 f.).

Alles Nicht-Lebendige! - heißt es. Nachdem die Sprache ihre Objekte 
als quidditative Inhalte vergegenwärtigt hat, kann man den Verdacht 
hegen, daß ein solches Quid (das die Wirkung einer Form, eines 
Horizontes, einer Gleichgültigkeit und einer inneren Distanzierung 
ist) auf eine sozusagen ontologische Quidditas verweist, an der die 
Wesenheiten im allgemeinen als Korrelate der Erlebnisse teilhaben. 
An dieser Stelle scheint Husserl uns etwas von dem Weg der Phäno­
menologie selbst zu erzählen. Dieser war von der 1 Logischen Unter­
suchung ausgegangen, um am Leitfaden der Intentionalität zu den 
noetisch-noematischen Strukturen der Erlebnisse im allgemeinen zu 
gelangen. Was wir davon haben festhalten können, ist bei Husserl die 
prinzipielle Übersetzbarkeit jeder Art von Erlebnissen- auch der 
affektiven - in intentionale Termini, weil diese Erlebnisse nach seiner 
Behauptung immer vorstellbar sind, denn es gibt ein "Was", das sich 
vor-stellt. Die Überlagerung erfolgt dabei allerdings so, daß sie später 
eigentlich nicht mehr erkennbar bleibt. Denn Husserl wird nie auf die 
Frage antworten, welche neuen intentionalen Funktionen die aus­
drückliche Schicht auf die anderen Unterschichten ausübt (vgl. Ideen 
1,290). Selbst die "Klärung" soll diese Antwort nicht liefern, denn sie 
ist bereits das, was die Phänomenologie durch die Überlagerung für 
sich erhält.

Wir können somit das Ergebnis wie folgt schematisch zusammen­
fassen: 1. Die Sprache phänomenalisiert nach dem Modus des Inhalts, 
der sich als ideal, bestimmt sowie als immanente Transzendenz zeigt. 
2. Die Sprache ist dank der ihr eigenen Gleichgültigkeit beziehungs­
weise der ihr eigenen formalen Distanzierung in der Lage, ihr eigenes 
Phänomenalitätsprinzip auf jeden möglichen Inhalt auszubreiten. 3. 
Alles, was sich in der Sprache zeigt, bekommt daher die quidditative 
Farbengebung des Inhalts. 4. Alles ist potentiell in Quidditas über­
setzbar, das heißt, alles ist wenigstens einmal als ein Quid erlebt 
worden, sofern es mit der Sprache verschmolzen war. 5. Auf diese 
Weise wirkt die Quidditas als vermeintliches Modell für das Wesen 
überhaupt. Wenn all dies zutrifft, dann ist jede sprachliche Erhebung 
gleichzeitig eine intentionale wie noematische Verwandlung, denn die 

57

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalte der Sprache bieten eine quidditative Objektivität. Immer dann, 
wenn diese Objektivitäten verlorengehen (wie beim Beispiel der 
Angst zuvor), sagt die Sprache, wo man sie wiederfinden kann. 
Immer, wenn wir die Sache in der Sprache suchen, werden wir sie 
bereits gefunden haben, nämlich als ein Quid. Und wenn es die 
Sprache ist, welche die Ousia erfunden hat, werden wir diesseits der 
Sprache weitergehen müssen.

4. Der Verdacht der Sprache, die notwendige Darstellung 
und die Materie

Man kann nun vielleicht auf die Frage antworten, die wir am Ende des 
zweiten Teils gestellt hatten. Die Tradition nimmt die kohäsive Kraft 
des Wesens gerade aus der Sprache, aus deren Kredit beziehungs­
weise Verdacht sowie aus deren Objekten, das heißt aus den Inhalten. 
Die "Begleitung" des Wesens, wie wir uns ausdrückten, ist für die 
Sprache notwendig, weil sie eine Art Garantie für die quidditative 
Individuiertheit des Erfahrbaren als solchem darstellt. Der sprachliche 
"Kommutator" macht die Sachen "ertragbar", wie wir im Fall der 
Angst sahen. In der Sprache wohnt daher sowohl ein Bedürfnis als 
auch dessen Befriedigung. Indem man dem Verdacht der Sprache 
glaubt, befriedigt man auf der ausdrücklichen Ebene ein Bedürfnis, 
welches aber an sich etwas anderem angehört. Denn die Ur-Inten­
tionalität der Sprache ist derart beschaffen, daß sie nie unbefriedigt 
gelassen werden kann, da das intentionale Streben nach einem Inhalt 
sowie dessen Vergegenwärtigung gemeinsam und gleichzeitig gesche­
hen. Eine solch transzendentale Macht der Sprache stellt eine Art Ga­
rantie insoweit dar, als überall dort, wo Sprache ist, man nicht allein 
existiert. Es handelt sich jeweils um ein Was; es gibt ein Was. Nur in 
diesem Sinne kann man sagen, daß die Sprache "Erschlossenheit" 
(Heidegger) ist - insofern sie nämlich auf die Objektivität ausrichtet. 
Oder um es brutaler zu sagen: indem sie diese erfindet'. Die Erfindung 
des traditionellen Wesens ist daher also vielleicht die Wirkung jenes 
Verdachtes, der sich stillschweigend in die Sprache eingenistet hatte. 
Der Verdacht in der Tat, daß diese intentionale Einrichtung zur Phä­
nomenalität des Erfahrbaren selbst gehört, das heißt, Transzendenz 
und Wesen der Erscheinung eins sind.

58

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist nicht auszuschließen, daß es etwas Ähnliches war, das sich Aristoteles 
eingestand, als er sagte, es gebe "nur von der ousia horismos" und "der horis­
mos [sei] der logos des Wesens" (Met. Z 5, 1031a 1-2). Dies bedeutet, daß 
"es das Wesen nur von jenem gibt, dessen logos ein horismos ist" (Met. Z 4, 
1030a 6-7). Es scheint mir, daß Aristoteles in diesem privilegierten Verhältnis 
zwischen dem quidditativen Logos schlechthin und dem Wesen eine Wahl­
verwandtschaft bestätigt, von der wir sprechen. Gerade insofern das Wesen 
quidditativ ist, ermöglicht sich von ihm her ein horismos, das heißt ein spe­
zifisch-ontologischer Logos. Die Thematisierung dieser besonderen Zugehö­
rigkeit von Logos und Ousia ist der ehrlichste Augenblick in der Tradition. 
Danach wird es uns nicht mehr wundem, wenn wir in der Metaphysik von 
einer gewissen Symmetrie zwischen den Teilen des Logos und denen der 
Sache lesen (Met. Z 10, 1034b 20 ff.). Und es wird uns auch nicht weiter 
wundem, wenn die zeitgenössische Philosophie, welche die Güter der Tra­
dition gut verwaltet, offen zugibt, sich mit Leib und Seele der transzenden­
talen Feinbearbeitung der Sprachphilosophie zu widmen.

Die philosophische Darstellung ist folglich urteilend und operiert 
innerhalb der Sprache, wodurch sie auch die Gebiete des Inhalts be­
wohnt, bevor sie ihr eigenes Objekt (die Seele, das Sein, das Bewußt­
sein und so weiter) definiert hat. Sie weiß noch nicht, wovon sie reden 
wird, aber sie weiß schon, daß sie "von etwas" reden wird. Das Quid 
operiert in der Philosophie bereits stillschweigend von der sprach­
lichen Schicht aus. Aber die Tradition hat diese Quidditas auf die 
ontologische Ebene erhoben, indem sie die Frage nach dem Sein des 
Seienden erarbeitete. Sie hat diese Bindung, die ihre Rechtfertigung 
geworden ist, thematisiert und sich damit für den Logos sowie für 
dessen enge Verwandtschaft mit dem Wesen entschieden. Insgesamt 
hat sie sich dadurch für die phänomenologische Macht der Transzen­
denz entschieden. Mit anderen Worten hat sie sich dem Verdacht der 
Sprache blind anvertraut. Sie operiert nicht nur mit dem Verdacht- 
oder mit der Hoffnung - des Logos, sondern sie macht ihn zu dem ihr 
eigenen modus operandi. Können wir also in diesem Sinne sagen, daß 
die abendländische Philosophie stets "Sprachphilosophie" gewesen 
sei? Insofern das Wesen der Quidditas gedacht worden ist, ließe sich 
mit Ja antworten. Die Philosophie ist also wesentlich logisch-sprach­
lich, denn sie vertraut sich dem Verdacht der Sprache an und ihr phä­
nomenologisches Modell ist das der Transzendenz. Um es mit den 
Worten Michel Henrys zu sagen, ist alles, was sich innerhalb jenes 

59

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ek-statischen Horizontes gibt, im buchstäblichsten Sinne aus sich 
selbst "herausgeworfen", seiner eigenen Phänomenalität entkleidet, 
um sich als Inhalt in einem anderen phänomenologischen Medium zu 
geben.12 Dieses Aus-sich-selbst-herausgeworfen-sein, welches dem 
Schicksal der Transzendenz der Sprache eigen ist, bildet in Wirklich­
keit einen anderen Modus, um von der "Begleitung" des Wesens zu 
sprechen. Denn alles, was sich durch den Verdacht oder mittels der 
Wirklichkeit der Sprache effektiv zeigt, ist seiner Individualität, 
seiner phänomenologischen Getrenntheit (was hier nicht Distanz, son­
dern Positivität bedeutet) entkleidet. Es gibt sich als kontingente Er­
füllung einer leeren - ihm oder irgendeinem anderen zugeschriebe­
nen - Stelle, das heißt einer Stelle, die immer zur Verfügung steht. Es 
folgen daraus zwei Dinge, nämlich die Stelle und das, was diese zufäl­
ligerweise besetzt: das Wesen und das Seiende, das Objekt und die 
Objektivität. Was schon im Verdacht vorhanden ist, besteht darin, 
was die Spezifizität des Individuums widerruft, dieses verdoppelt oder 
ihm als Begleiter "Gesellschaft leistet" - es anders gesagt "beruhigt".

Ich glaube, daß an dieser Stelle nun sicher - mindestens - zwei 
Fragen auftauchen werden. Die erste stellt sich ganz spontan: Wes­
halb muß man beruhigt werden? - wobei diese Frage selbst schon 
implizit nach einem Quid fragt. Oder in einer anderen Formulierung, 
die wir zu Beginn benutzten: Worin besteht jener Schmerz, den die 
Tradition femhalten will, indem sie sich der Sprache anvertraut? 
Sodann gibt es noch eine weitere Frage, welche stillschweigend, wie 
ich mit Sicherheit glaube, all unsere letzten Überlegungen begleitet 
haben wird: Was hat die Materie mit all dem zu tun? Auf diese zwei 
Fragen kann man eine gemeinsame Antwort geben. Die materiale 
Phänomenologie nach M. Henry erlaubt uns, einen "Sprung" zu 
machen, nämlich von etwas immer Problematischem - aber gut durch 
seine Stellung Definiertem - zu etwas weit Unsichererem hin. Es han­
delt sich um den Übergang von der impressionalen Materie (von 
derjenigen, die uns als sinnliche Materie von außen affiziert) zur 
pathischen Materie hin, das heißt zu jener Materie, die den Stoff eines 
wirklich sinnlichen oder immanenten Fühlens ausmacht. Mit anderen 
Worten geht es um den Übergang von der Materie als ontischem 
Prädikat, als reeller Komponente der Erlebnisse (welche in der Imma­
nenz der absoluten Subjektivität durch ihre Abschattungen die Tran­

60

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


szendenz einer Welt von Seienden bezeugt) zur affektiven Materie 
hin, welche nichts mehr bezeugt beziehungsweise, wenn sie unbedingt 
etwas bezeugen muß, nichts anderes als sich selbst bezeugt, nämlich 
unser rein phänomenologisches Leben als solches.

Ich spreche aus zwei Gründen von einem Sprung, weil wir 1. in der Tat mit 
dem "Pathischen" außerhalb der Objektivität sein müssen und weil es 2. keine 
logische Begründung gibt, die uns zu diesem Übergang zwingt. Die logische 
Begründung funktioniert im Gegenteil via Sprache in einem entgegenge­
setzten Sinne, wie wir zu zeigen versucht haben. Der Verdacht der Sprache 
verleiht dem Pathischen "Objektivität". In dem Augenblick, wo wir von 
dieser sprechen, zeigt sich die pathische Materie - entgegen all unseren guten 
Vorsätze - als Inhalt einer Rede, als ein Etwas. Wie es stets geschieht, wird 
sie ihrer affektiven Erscheinungsart entzogen und zeigt sich sprachlich 
"gefärbt". Wir könnten daher versucht sein, "eine schöne Rede" über sie zu 
halten; beispielsweise sagen, wie sie funktioniert, wie sie wirkt - und müssen 
dann entdecken, daß wir uns ihr immer schon anvertraut haben. Wie die 
Tradition hätten wir in diesem Fall nur folgende Alternative: Ihr entweder 
eine andere Stelle zuzuweisen und sie mithin zu transzendentalisieren - oder 
die Negativität zuzugeben.

Des weiteren könnten wir zudem den Ausdruck "jenseits der Sprache" 
auch als ein "ohne die Sprache" verstehen. Aber dann stellt sich die 
Frage, weshalb hier überhaupt noch weiterzureden sei. Der "Sprung" 
der materialen Phänomenologie kann jedoch, wenn er einmal voll­
zogen wurde, nicht rückgängig gemacht werden. Wir können uns in 
der Tat nicht dem Gefühl entziehen, und haben wir auch dabei ein 
"Objekt", so handelt es sich um ein "brennendes Objekt", um ein 
"heißes Eisen". Und doch wissen wir irgendwie, daß es sich hier 
lohnt, das Risiko der radikalen Gegen-Reduktion einzugehen, denn 
schließlich ist auch das Sich-dem-Verdacht-der-Sprache-anvertrauen 
nicht nur einerseits so etwas wie ein Bedürfnis und andererseits auch 
etwas irgendwie "Erfreuliches", sondern es besitzt selber eine gewisse 
pathische Natur. Wenn wir diesmal sogar wissen, daß wir mit einem 
Verdacht arbeiten, so wissen wir nunmehr ebenfalls, daß wir mit der 
phänomenologischen Wirklichkeit der pathischen Materie allein sind. 
Und noch mehr wissen wir: Ohne Wesen, allein mit dem Pathischen 
zu sein, heißt ganz allein sein. Der Kreis scheint sich nun endlich zu 
schließen, und wir könnten sogar der Wiederkehr des Verdrängten 

61

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beiwohnen, insofern wir nämlich die Termini des Verhältnisses in 
ihrer Zusammengehörigkeit zu betrachten imstande sind. Über die 
"Begleitung" des Wesens hinaus - von letzterem durch die Gewißheit 
des Verdachts getrennt und allein mit der affektiven Materie - erfah­
ren wir, wie ich denke, unser Individuum-sein. Dieses radikale, unum­
gängliche Individuum-sein, welches verdrängbar, aber nicht eliminier­
bar ist, garantiert, weshalb die "Apparate" der Transzendenz bisher so 
gut funktioniert haben. Deren Ziel ist es, diese konkret-eidetische Sin­
gularität, welche mit ihrer pathischen Erscheinung eins ist, ertragbar, 
verwaltbar sowie verarbeitbar zu machen. Das rein phänomenolo­
gische Leben, das einzige Leben, von dem wir eine wirkliche Erfah­
rung haben und welches das unsrige ist - tut weh. Es ist die Erfahrung 
jener Absolutheit (Getrenntheit), die mit einem total-pathischen Stoff 
eins ist. Und eben als Absolutheit kann diese Erfahrung das "Ereig­
nis" einer radikalen Individualität im Sinne einer affektiven Einsam­
keit sein. Deswegen ist es zugleich immer erfreulich, die Leihgaben 
der Sprache anzunehmen und sich ihnen anzuvertrauen. Wie immer 
hat die Philosophie aus der Not eine Tugend gemacht.

Der Ausdruck, von dem Husserl gesprochen hat, funktioniert nicht 
nur auch "im einsamen Seelenleben", sondern vielleicht gerade dort. 
Wenn "man im eigentlichen Sinne in solchen Fällen nicht spricht" 
und "die fraglichen Akte ja im selben Augenblick von uns erlebt 
sind", warum spricht man dann in der isolierten Rede? In diesen 
Fällen spricht man eigentlich nicht, sondern "man stellt sich nur als 
Sprechenden vor" (LU II/l, 36: § 8). Es bleibt zu fragen, warum ge­
schieht dies? Vielleicht, weil Materie/Individuum/Abgetrenntes sich 
nicht begegnen können sollen und wir ihre Nähe schon allzu gut 
kennen. In der radikalen Immanenz des "einsamen Seelenlebens" gibt 
es jenen Stoff, das absolute Individuum, das sein radikales Pathisch- 
sein auch nur auf eigene Kosten erfahrt - als Bedürfnis, zu verdrän­
gen. Der "materiale Stoff der Sprache" ist daher nur dies.

Anmerkungen

1 Es gefiele mir, wenn dieser Text den Zeilen des "Prometheus Unbound" von Percy 
Bisshe Shelley folgen würde: "A Voice: In the deep? / Semichorus of Hours II: Oh!

62

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Below the deep." Warum? Vielleicht, weil ich niemals dieses "Below the deep" habe 
denken können - vielleicht, weil die nächsten Seiten ein Versuch für mich sind, es zu 
denken. Wer mich nur ein wenig kennt, wird sich nicht wundem, hier diese Widmung 
zu finden: Für Marcella.

VgL H. Happ, Hyle. Studien zum aristotelischen Materie-Begriff, Berlin/New York: 
W. de Gruyter 1971.
3 VgL M. Henry, Phenomenologie materielle, Paris: PUF 1990, 58 und öfters; 
Radikale Lebensphänomenologie. Ausgewählte Studien zur Phänomenologie, Frei- 
burg/München: Alber 1992, 146 ff.

Vgl. Met. Z 17, 1041 b 5-7: "Indem aber das Sein gegeben und vorausgesetzt sein 
muß, so geht die Untersuchung offenbar darauf, weshalb die Hyle dieses Bestimmte 
ist. Zum Beispiel, weshalb ist dies ein Haus? Weil ihm das zukommt, worin das We­
sen eines Hauses besteht."
5 L'essence de la manifestation, Paris: PUF 1963 (21990), 76 (§ 9); vgl. Radikale Le­

bensphänomenologie, 75 ff.
Aus dem Jahre 1957. In: M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache (GA 12), Frank- 

furt/M: Klostermann 1985.
Vgl. Logische Untersuchungen, 2. Bd.: Untersuchungen zur Phänomenologie und 

Theorie der Erkenntnis, I. Teil (2., umgearbeitete Aufl. 1913), Tübingen: Niemeyer 
51968, 50 (§ 14) (im Text weiterhin abgekürzt LU II/1). Anzeige ist also "der Motiva­
tionszusammenhang, in dem dies sich als objektiv gebende Verhältnis zur Erschei­
nung kommt" (ebenda 27: § 3). Vgl. auch ebenda. 30 (§ 4): "Und das einzelne selbst 
in diesen Hin- und Rückweisungen ist nicht der bloße erlebte Inhalt, sondern der er­
scheinende Gegenstand (oder sein Teil, sein Merkmal u. dgl.), der nur dadurch er­
scheint, daß die Erfahrung den Inhalten einen neuen phänomenologische Charakter 
verleiht, indem sie nicht mehr für sich gelten, sondern einen von ihnen verschiedenen 
Gegenstand vorstellig machen."

Vgl. ebenda. 24 (§ 2): "Einerseits im Hinblick auf die Aktion, welche die Merkzei­
chen schafft . . ., andererseits im Sinn der Anzeige selbst, also im Hinblick auf das an­
zuzeigende, beziehungsweise das bezeichnete Objekt."

Vgl. LU 1/1, 37 (§ 9): "Der Ausdruck fungiert sinnvoll, er ist noch immer mehr als 
ein leerer Wortlaut, obschon er der fundierenden, ihm den Gegenstand gebenden An­
schauung entbehrt."

Vgl. Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Ver­
nunft (2. Aufl. 1929), Tübingen: Niemeyer 1981, 20 f. (§ 3).

Vgl. E. Husserl, Ideen zu einer Phänomenologie und phänomenologischen Philo­
sophie, I. Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie (Husserliana 
III/l), Den Haag: Nijhoff 1976, 284 ff. (§ 124): Die noetisch-noematische Schicht des 
"Logos". Bedeuten und Bedeutung (im Text des weiteren als "Ideen I" zitiert).

Vgl. Phenomenologie materielle, 130 ff. (dt. Übers. Radikale Lebensphänomeno­
logie, 178 ff.).

63

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37 - am 25.01.2026, 11:45:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

