II. Das kultische Erbe in der Philoscphie seit Platon

Stephan Gritzel

#Platons philosophischer Begriff der Theoria enthilt
sédmtliche ... Momente der kultischen Theoria: es geht um
das Gottliche, es wird ein Weg zu ihm zuriickgelegt, und
die Weise der Begegnung mit dem Goéttlichen ist ein
Schauen“ (Karl Albert).

»von meiner Jugend an war es mir gewib, daB alles Den-
ken, wenn es sich zu Ende denkt, in Mystik endet” (Al-
bert Schweitzer).

1. Die Bedeutung der Kreativitit in der Auslegung des Le-
bens

Im gegenwirtigen Leben spielt die Kreativitdt eine immer groBere
Rolle. Nicht nur im Bereich der Freizeitbeschiftigungen, wo viele
Aktivitdten der Kreativitit Raum geben, auch im Berufsleben wird
Kreativitit immer mehr zum LeistungsmaBstab und verdréngt hier
zuschends den MabBstab bloBer Intelligenz. Es wird der Eindruck
geweckt, daB wir in einem sehr schopferischen Zeitalter leben.
Nimmt man den technischen Fortschritt ernst, dann scheint dieser
Eindruck bewahrheitet. Dagegen herrscht im Bereich der Kiinste
als dem eigentlichen Bereich der Kreativitit - zumindest in der all-
gemeinen Einschétzung - eine verkrampfte Suche nach Kreativitit,
die von Nicht-Kennern des Kunstmarktes kaum noch nachvoll-
zogen werden kann. Zwischen dem Anspruch des elitiren Kunst-
marktes und den Erwartungen in der Pop-Kultur, dem Kunsthand-
werk oder dem Freizeitverhalten gibt es offenbar erhebliche Unter-
schiede, die auf unterschiedliche Vorstellungen von Kreativitit zu-
riickgehen. Es stellt sich also die Frage, was sich hinter dem Be-
griff Kreativitit verbirgt.

Zunichst ist allen Konzepten von Kreativitit gemeinsam, daB es
sich dabei um einen sehr hohen Wert handelt, der im modernen
Verstindnis fiir die Selbstentwicklung des Individuums steht und

297



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

damit nicht nur &sthetisch, sondern auch ethisch und religiés ver-
wendet wird. Er steht analog zum Wert des Lebens selbst, eines
Lebens allerdings, daB iiber das bloBe vegetative Leben hinaus-
geht. Ein nicht-kreatives Leben ist ein ungelebtes Leben, ein unge-
lebtes Leben ist aber lebensunwiirdig und in jedem Fall miBgliick-
tes Leben.

Wenn Kreativitit ein grundlegender Wert des Lebens ist, dann
ist hier der Schépfungsgedanke neu oder anders gedacht. Der
Mensch sieht sich hier nicht nur als stofflich oder auch geistiges
Daseiendes, also nicht nur ontologisch, sondern als Geschépf, als
geschaffenes Wesen. Dabei ist die speziell jidisch-christliche Vor-
stellung von der Ebenbildlichkeit des Menschen fiir eine solche
Selbsterkenntnis noch nicht einmal gefordert. Sich als Geschopf
sehen und wissen, ist eine grundsétzlich allen Religionen gemein-
same Vorstellung. Sie tritt dort hervor, wo der Mensch die Grund-
fragen nach dem Dasein stellt, also die Fragen: Warum lebe ich?
Wo komme ich her? Wo gchc ich hin? Diese Fragen gehen iiber
den ontologischen Rahmen hinaus und richten sich an den dramati-
schen Zusammenhang der individuellen Lebensgeschichte mit der
kulturell-gesellschaftlichen Geschichte und Naturgeschichte. Die
Selbstgeniigsamkeit des Lebens, wie es im pflanzlichen oder tieri-
schen Leben zu beobachten ist, ist dabei aufgelost. Der Mensch ist
sich in seinem Dasein nicht genug; es ist nicht genug, daB er blof
lebt. Das blofie Leben ist ein ,nacktes Grauen“, das dem Indivi-
duum die Unlebbarkeit des Lebens verdeutlicht. Das Leben in sei-
ner Natiirlichkeit ist allenfalls die Voraussetzung, es ist die Basis,
von der aus das Leben beginnen kann, indem es sich kreativ ge-
staltet. Blofles Leben ist Vegetieren.

Betrachtet man nun die einzelnen natiirlichen Vorginge selbst
wie Essen, Trinken, Sexualitit, Zeugen, Altern, Sterben, aber auch
Bauen und Wohnen, dann 4Bt sich an ihnen diese Ambivalenz
zwischen natiirlicher Voraussetzung und Ungeniigen konkret zei-
gen. Einerseits handelt es sich hier um Vorgéinge, ohne die kein
Mensch leben kénnte und auch nicht da wére. Andererseits sind sie
als vitale Grundvorginge vollstindig kultiviert, also durch den
kulturellen Umgang modifiziert. Dies zeigt sich darin, daB die vi-
talen Grundvorgénge nicht nur der leiblichen Funktion dienen,
sondern auch Gegenstinde des Genusses sind. Essen und Trinken
beispielsweise sind nicht dem Auftanken eines Autos zu verglei-
chen, obwohl natiirlich Analogien zwischen dem Kraftstoffver-

298



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

brauch einer Maschine und eines Leibes bestehen. Sexualitit ist
kein bloBer Reproduktionsvorgang, wie die Pflanzen- oder Vieh-
zucht, obwohl solche Analogien auch aufgestellt werden, sogar in
der Philosophie. Doch es bedarf keines grofen Beweises um fest-
zustellen, daB diese Analogien die Sache selbst nicht treffen, weil
sie immer aus der Perspektive der Maschine gezogen werden und
damit das technische Vorurteil aussprechen. Der Geschlechtsver-
kehr ist kein bloBer Zeugungsvorgang, von seinem Erlebnisgehalt
hat er mit Zeugung gar nichts zu tun, Essen und Trinken sind keine
bloBen Kraftstoffaufnahmen, auch sie vollzichen sich in einer sub-
jektiven Erlebniswelt und werden von daher kulturell und kultisch
gestaltet.

Die Ambivalenz der vitalen Grundvorgéange ergibt sich also ei-
nerseits aus dem rein biologischen Vorgang und andererseits aus
dem Erleben dieses Vorgangs, der der Kultivierung unterliegt und
sogar nur iiber die Kultivierung zuginglich gemacht wird, da diese
Hintergriinde nur durch sprachliche Darstellung, also nicht unmit-
telbar, bewuBt gemacht werden. Die Kultur schafft also den Zu-
gang zu allen vitalen Grundvorgéngen.

Dieser Zugang steht durchaus nicht allein im Dienst des Genus-
ses. So ist anhand der Askese ersichtlich, daB der kultivierte Um-
gang ganz andere Ziele verfolgen kann, als GenuB. Der bewuBte,
zum Teil sehr restriktive Umgang mit den vitalen Grundvorgédngen
hat dabei etwas zum Ziel, was mit diesen Vorgingen nichts mehr
zu tun hat. Hier geht es darum, dem bloBen Leben das ,,Mehr-als-
Leben® (Georg Simmel) aufzuprigen. GenuB und Askese haben
das gemeinsame Ziel, das bloSe Leben zu iiberhéhen. Auch eine
bekannte Bibelstelle spricht diesen Zusammenhang aus. In Matt-
hius 4,4 zitiert Jesus auf die Verfithrung des Teufels in der Wiiste:
,»Bist du Gottes Sohn, so sprich, daB diese Steine Brot werden®,
den Satz von 5. Moses 8,3: ,,Der Mensch lebt nicht vom Brot al-
lein, sondern von einem jeglichen Wort, das durch den Mund Got-
tes geht”. Jesus antwortet hier nicht direkt auf das Angebot des
Teufels, aus Steinen Brot zu machen, sondern zeigt vielmehr, daB
ein solches Wunder sinnlos wire, weil es das tiefere Bediirfnis des
Lebens nicht beriicksichtigt. Dieses tiefere Bediirfnis ist nicht
durch natiirliche Bediirfnisbefriedigungen abzudecken. Deshalb ist
die Vermehrung irdischer Giiter und die Sicherstellung des duBeren
Lebens zwar notwendig, sie reicht aber nicht aus, das Grundbe-
diirfnis des menschlichen Lebens nach Sinn zu befriedigen. Dem-

299



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entsprechend ist die Verwandlung von Steinen in Brot auch kein
Schopfungsvorgang, wenn in Betracht gezogen wird, daB eine
Schopfung die gesamte Gestaltung umfassen muB und darin sogar
den Hohepunkt und AbschluB sieht. Dagegen ist die symbolische
Verwandlung von Wein und Brot im Abendmahl ein schopferischer
Vorgang, weil durch die Zeichen ein Andenken gestiftet ist und
damit die geistige Anwesenheit vergegenwirtig wird.

Nicht die Verdnderung des Natiirlichen ist ein Schopfungsakt,
sondern die Verwandlung des Geistigen in ein Natiirliches oder des
Natiirlichen in ein Geistiges, wobei unter ,geistig™ die unleibliche
Prisenz im Andenken, in der Bedeutung oder im Glauben gemeint
ist. Schopfung ist damit ein Wandlungsvorgang von einer dieser
Sphiren in eine andere, die Deutung und Bedeutung des bloB Na-
tirlichen, aber auch die Vergegenstindlichung und Umsetzung
einer Vorstellung. Wihrend die Wandlung des Geistigen in ein Na-
tiirliches ebenso den biblischen Schopfungsvorgang der Fleisch-
werdung des Wortes wie die Ausfithrung eines Planes meinen
kann, ist dic Wandlung des Natiirlichen in ein Geistiges eine
schépferische Symbolisierung, die, ausgehend von der Unlebbar-
keit des bloBen Lebens, iiber die Fleischwerdung des Wortes, also
den natiirlichen Schopfungsbegriff hinaus, dic Handlungen des
Menschen schopferisch, kreativ macht. Dies geschieht dadurch,
daB die natiirlichen Grundbediirfnisse in Handlungsvorgénge ver-
wandelt werden und hierbei einer wie immer gearteten Kultivierung
unterliegen.

In dieser Spannung zwischen natiirlichem und geistigem Men-
schen muB Kultur, aber auch Kult gesehen werden. Im Kult wer-
den, ebenso wie bei der allgemeinen Kultivierung, Grundvorgénge
des Lebens zur Grundlage der Verwandlung. Essen, Trinken, Rei-
nigung, Geschlechtsverkehr, Zeugung, aber auch Geburt, Pubertit
und Tod sind deshalb Grundlagen und Elemente der Kultivierung,
zum Teil auch der Verfeinerung und Erh6hung des Genusses, sie
sind aber auch Grundlagen und Elemente aller religiésen Kulte. Sie
finden sich in den Sakramenten der Religionen wieder, auch in den
Sakramenten der christlichen Kirchen. Die Sakramente sind Sym-
bole der Verwandlungen natiirlicher und vitaler Grundbediirfnisse
und Grundereignisse in geistige, man kénnte auch sagen, die Ver-
wandlung natiirlicher Speise in geistige. DaB diese Verwandlung
nicht an beliebigen Vorgéngen des Lebens, sondern gerade an den
elementaren ansetzt, bestirkt keineswegs bloB die natiirliche Seite,

300



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

soll keine Unterstreichung des natiirlichen Menschen sein. Obwohl
immer der vitale Grundvorgang vollzogen wird, ist er doch nie als
solcher gemeint, sondern immer symbolisch verwandelt. DaB diese
Verwandlung eine schopferische ist, leitet sich, wie oben gesagt,
daraus ab, daB dieser natiirliche Vorgang erst sinnhaft gestaltet
werden muB, daB er an sich nicht schon befriedigend ist und dem
Menschen geniigt. Diese Gestaltung hat aber keine Vorlage, sie
greift zwar den Vitalvorgang auf, sie gestaltet ihn aber nach den
Kriterien eines sinnvollen, aber auch genuBivollen Lebens. Diesen
Eindruck des sinnvollen und genieBenden Lebens hat der bloBe
Vitalvorgang als nacktes Grauen nicht. Sinnhaftigkeit und GenuB
sind keine Anspriiche, die das Leben als bloBes Leben an sich
stellt. Im Gegenteil scheint die Natur mit threm ungeheuren Auf-
bieten von Lebewesen und deren Sterblichkeit als Nahrung fiirein-
ander weit entfernt von Sinnhaftigkeit und GenuB zu sein. Das
Natiirliche an sich scheint sinnlos, gerade daraus entstehen ja die
Grundfragen, die den Menschen wiederum zur Kultivierung seiner
Grundbediirfnisse und zum Kult zwingen.

Diese Gestaltung ist das Grundelement des Kultes wie der Kul-
tur. Sie wird nicht von einem Einzelnen allein, sondern in einer
Gemeinschaft vollzogen. Im Kult einer religiosen Gemeinschaft hat
jeder Einzelne seine spezielle Rolle und Aufgabe. Gemeinschaftlich
werden die groBen Krisen des Lebens, also Geburt, Pubertit und
Sterben im Kult und mit dem Kult bewiltigt. Daneben werden die
kritischen Bediirfnisse des Menschen, von denen sein Leben ab-
hangt, in der kultischen Gemeinschaft gedeutet und bewaltigt. Die-
se gemeinschaftliche Deutung, Besorgung und Bewiltigung gerat
in der modernen Gesellschaft immer mehr in den Hintergrund.
Immer mehr hat der Einzelne diese kultische und kulturelle Lei-
stung selbst aufzubringen. Der Einzelne ist bei der Bewiltigung
der groBen Lebenskrisen, soweit er sich aus religiosen Gemein-
schaften herausgelebt hat und soweit auch die religiosen Gemein-
schaften diese Aufgabe nicht mehr wahrehmen und sich zu Inter-
essensverbinden hinentwickeln, weitgehend sich selbst iiberlassen.

2. Die Auslegung und Wandlung des Lebens in der Therapie

DaBl der Verfall der kultischen und kulturellen Bewiltigung und
Wandlung des bloBen Lebens in Sinn und Genu8 nicht ohne Folgen

301



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist, zeigt sich am Krankheitsbild in Medizin und Psychologie, ge-
rade der letzten hundert Jahre. Allein die Beschreibungen und
Krankheitsbilder in der Psychoanalyse geben hieriiber hinreichend
AufschluB. Sie stammen, und hierin mag eine bestimmte Zeitge-
bundenheit liegen, zumeist aus dem Bereich der Sexualitit, also
einem der Vitalvorgange, die von der Kultur in besonderem MabB in
den Hintergrund geschoben und einer Subkultur iiberlassen wurde.
In der Sexualitiit ist der moderne Mensch wesentlich allein gelas-
sen, dies war zu Freuds Zeiten so und dies ist auch heute noch so.
Wesentlich allein bedeutet, daB es kaum eine kulturelle - auBer in
der Subkultur - und iberhaupt keine kultische Bewiltigung der
Sexualitit gibt. Die christlichen Kirchen haben sie nicht, im Ge-
gensatz zu den meisten anderen Religionen, zum Sakrament er-
klart. Dies ist sicher ein Grund fiir die groBe Problematik, die sie
im westlichen Kulturbereich macht.

Die Psychoanalyse glaubte in Anbetracht der weiten Verbrei-
tung sexueller Probleme zunichst, in ihr die alleinige Grundkraft
des Lebens zu finden. Da sie sich weitgehend dieses Grundbediirf-
nisses angenommen und damit zur Kultivierung desselben vieles
beigetragen hat, hat sie, ungeachtet der theoretischen Irrtiimer be-
ziiglich der Libido, wesentliches fiir die Bewiltigung dieses Grund-
bediirfnisses und der Krise des menschlichen Lebens geleistet. Sie
hat gleichsam etwas fiir den Einzelnen nachgeholt, was Aufgabe
einer kultischen Gemeinschaft gewesen wire und in archaischen
Gesellschaften war und ist.

Interessant ist nun, daB die Psychoanalyse diese eigentlich kulti-
sche, also gemeinschaftliche Bewdltigung vollzieht, indem sie einen
privaten Ritus einrichtet. Dieser ist weitgehend bestimmt durch die
Art der Behandlung, also der psychoanalytischen Therapie. Der
Kern der Behandlung liegt in dem Gesprich zwischen Patient und
Therapeut, in dem der Patient dem Therapeuten frei assoziierend
iiber problematische oder auch belanglose Ereignisse aus der fer-
nen und nahen Vergangenheit berichtet. In dieser freien Assozia-
tion sah Freud das wichtigste Element der Behandlung, da hier, so
ist es Freuds Theorie, das UnbewuBte den Gesprachs- und Erzéhl-
faden spinnt. Mithilfe der Leitung des UnbewuBten wird der Sinn
des Konflikts aufgespiirt. Diese freie Assoziation wiirden wir heute
als kreativen Vorgang verstehen. Die Psychoanalyse hat also Kre-
ativitit als Mittel der Anamnese verwandt und sie auch als Heil-
mittel eingesetzt.

302



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses Letztere 148t sich am Beispiel der Heilung von Zwangs-
erkrankungen und Hysterien, der haufigsten Klientel Freuds,
zeigen. Freud erkannte, daB diese Neurosen Ersatzhandlungen sind
fur andere Handlungen, die in einer bestimmten Situation notwen-
dig gewesen wiren, aber aus verschiedenen Griinden nicht vollzo-
gen werden durften. So sind Zwangshandlungen die vergeblichen
Versuche, eine peinliche Situation nachtraglich zu korrigieren. Da
den Patienten der Zusammenhang zwischen der peinlichen Urszene
und der Zwangshandlung nicht bewuBt ist (weil die Zwangshand-
lung nicht darauf hinweist), ist es ihm nicht méglich, den Grund
der Zwangshandlung zu erkennen und sie dann eigensténdig zu be-
heben. Durch die Psychoanalyse wird die Verbindung zwischen
Urszene und Ersatzhandlung hergestelit.

In der Therapie macht dies gerade den Unterschied zwischen ei-
ner Zwangshandlung und der auf Kreativitit beruhenden Heilung
aus. Die Zwangshandlung ist ein Versuch der Korrektur, der aber
gerade aufgrund seiner mechanisch-reproduktiven Art und Weise
erfolglos bleibt. Die Zwangshandlung scheitert daran, das Ereignis,
die kritisch oder peinliche Situation, nicht ungeschehen machen zu
koénnen. Gerade in der Unabénderlichkeit des Geschehens liegt die
Verzweiflung, aber auch die Energie, aus der der Zwang gespeist
wird. Ganz anders der Zugang durch die Therapie, die zwar nicht
das Ereignis ungeschehen machen kann und dies auch gar nicht
will, die aber die Bedeutung des Ereignisses umdeuten, den Wert
umwerten kann. Dazu ist es erforderlich, das Ereignis in einen an-
deren Zusammenhang zu stellen und ihm einen anderen Sinn zu
geben. Kreative Umdeutung ist also die Methode der Heilung von
Geschichte, in dem etwas Unabinderliches, das Geschehene, von
dem zusétzlichen Schuldbezug befreit. Die Umdeutung bezieht sich
also nicht auf das bloB faktisch Geschehene, da an diesem nicht zu
riitteln ist (,des Willens Zahneknirschen“, wie Nietzsche sagt),
sondern auf die subjektiv gedeutet Verstrickung,

Nach diesem Muster kreativer Heilung haben sich auch andere
Therapieformen ausgerichtet, wobei nicht nur das Gesprach, wie in
der Psychoanalyse, sondern auch andere Kommunikationsformen
schwierige Erlebnisse umdeuten und umbewerten kénnen, wie
Malerei, Musik, Tanz, Schauspiel. Alle diese Formen sind mittler-
weile therapeutisch genutzt und soweit dies der Fall ist, haben sie
diese Aufgabe einer kreativen Umdeutung kritischer Erlebnisse.
Diese Aufgabe teilt die therapeutische Aufarbeitung mit der kulti-

303



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Verarbemmg der groBen Lebenskrisen. Auch die Vorge-
hensweise ist weitgehend identisch. Hier wie dort wird ein tragi-
sches oder kritisches Urereignis erinnert.

3. Philosophie als kultische Gestaltung und Bewiltigung des
Lebens

Fir Karl Albert hat die Philosophie schon seit Platon, seit dem
Endes des mythischen Zeitalters, das ,,Erbe des Kultes* angetre-
ten.! Seine Grundbedeutung, die ,Wiederherstellung einer ur-
spriinglichen, aber verlorengegangenen Gemeinschaft zwischen
Mensch und Gott, sei es im gemeinsamen kultischen Mabhl, sei es
in Form geschlechtlicher Vereinigung, sei es im kultischen Wett-
kampf und dem gemeinsamen Zuschauen von Géttern und Men-
schen, sei es in irgendeiner anderen Form* vollzieht sich dabei in
der der Philosophie eigenen Art der Erinnerung, der Anamnesis.
Diese Form der Erkenntnis bringt nicht ,,etwas Neues und bis da-
hin véllig Unbekanntes®, sondern etwas, ,,was immer schon, wenn
auch unbeachtet, in uns lag*.* Das kultische Element der Philoso-
phie iibersteigt also das bloBe Erkenntnisinteresse, die Neugierde
und die Erforschung der Welt. Philosophie ist damit nicht nur Wis-
senschaft, sie ist, als Erbin des Kultes, Therapie. In dieser Rolle
ubertrifft sie aber die Formen moderner Therapie, wie sie sich von
der Psychoanalyse herleiten. Hier wird nicht nur ein privater Ritus
vollzogen, hier wird die gesamte Dramaturgie des Kultes - Reini-
gung, Erleuchtung und Einigung - umgesetzt. Karl Albert hat her-
ausgestellt, wie und wo diese Elemente Teil der Philosophie seit
Platon geworden ist. Seine Arbeiten zur Philosophie der Religion
geben hieriiber weitgehend AufschluB. Karl Albert spricht damit
eine Grundaufgabe der Philosophie an, die in Vergessenheit zu
gehen scheint: Philosophie als Lebenshilfe, als Lebensgestaltung
und als Lebensvollendung.

Wird Philosophie als kultische Handlung verstanden, dann wird
der Philosophierende anders gefordert als der Wissenschaftler. Die
Welt wird nicht substanziell, sondern als dramatischer Ablauf ver-

! Philosophie der Religion. Sankt Augustin 1991, S. 129.
Aa0.,,8.75.
3A.a.0,8. 164

304



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standen, in dem der Einzelne eine Rolle spielt. Dabei ist grund-
sdtzlich zu unterscheiden, ob er in dem Drama mitspielt oder ob er,
entsprechend der sakralen Funktion des theoros, auch die Aufgabe
der Beobachtung des Dramas hat. Den kultischen Beobachtern
kam im antiken Griechenland eine Aufgabe zu, die dann von der
Philosophie iibernommen wurde, die beobachtende Teilnahme ei-
nes Gottesdienstes, bei dem es um die Wiederherstellung der Ein-
heit mit der Natur und den Géttern geht. Diese Aufgabe ist gleich-
sam das Erbe, das die abendlédndische Philosophie angetreten hat
und dem sie verpflichtet ist. Sie kann also daran gemessen werden,
wie weit sie dieser Verpflichtung nachkommt. Auf moderne An-
spriiche iibertragen, gilt das Nachdenken der Philosophie genau
dieser Rolle in einem Drama kosmischer oder gesellschaftlicher
Art, in die der Einzelne hineingeboren wird. Das Denken als kulti-
sche Handlung bedient sich dabei der Erinnerungstechnik der
Anamnesis und Maieutik, bei der es, vergleichbar den Techniken in
verschiedenen Therapien, um die Korrektur und Heilung eines tief-
liegenden Traumas geht. Das Nachspiiren dieses Traumas, und
hier liegt der Unterschied zum Versténdnis und zur Vorgehenswei-
se moderner Therapien, ist nicht auf dem Wege der individuellen
Lebensgeschichte méglich. Hier geht es um ein unvordenkliches
Ereignis, von dem nur noch das BewuBtsein der Schuld erhalten ist
und sich von Generation zu Generation fortsetzt. Was immer die-
ses BewuBtsein der Schuld ausgelést hat, sie hat sich als ,,Ruf des
Gewissens®, wie Heidegger dies formuliert hat, in das primére Be-
wubtsein von der eigenen Existenz, in das Seinsverstidndnis des
Daseins verankert. Doch wihrend die Vorstellung von der Blut-
und Erbschuld im religiésen und politischen BewuBtsein lebendig
ist - wofiir die Aufarbeitung und Bewiltigung der Nazi-Verbrechen
ein markantes Beispiel aus einer nicht-archaischen Kultur ist - ist
sie von der Philosophie mit Ausnahme der Gnosis als Skandalon
behandelt worden. Schuld ist philosophisch und ethisch in die Ver-
antwortung des Einzelnen gestellt. Mit Ausnahme von Heidegger,
der im Verfehlen des Seinsverstindnisses kein personliches Ver-
sagen einzelner sieht, sondern ein iibergreifendes seinsgeschicht-
liches Ereignis, und Levinas, der mit seinem Konzept der ,,Stell-
vertretung™ die Grenzenlosigkeit der Schuld gezeigt hat, ist in der
modernen Philosophie kein Verstindnis des iiberindividuellen
SchuldbewuBtseins entwickelt, obwohl ein solches BewuBtsein ge-
rade durch die politisch verursachten Verbrechen des 20.Jahrhun-

305



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derts besteht. Das kultische Reinigungsgebot hat sich, wenn iiber-
haupt, philosophisch nur im theoretischen Bereich erhalten. Dabei
handelt es sich darum, die Wahrheit von allen physischen, psy-
chischen und kulturellen Voraussetzung abzusetzen. Diese Form
der Enthaltsamkeit fiihrt allenfalls zu einem logischen Positivismus
und einem ethischen Formalismus und hat mit der Wahrheitsfin-
dung durch eine schuldbereinigende Lebensfithrung nichts gemein.
Diese Art abstrakter Philosophie ist zurecht der Kritik und, wie bei
Nietzsche, dem Gespétt verfallen. Philosophie als Erbe des Kultes
hat sich dagegen einer Tragik des menschlichen Daseins und deren
moglicher Bewiltigung zuzuwenden. Kierkegaard und - in einer
Art negativen Philosophie der Schuld - auch Nietzsche mdgen hier
Vorbilder sein und sind es fiir die Lebensphilosophie und Existenz-
philosophie auch gewesen. Beide haben die existentielle Proble-
matik der Schuld, der sich der Einzelne, wie man sagen konnte,
,unverschuldet” ausgesetzt weiB, philosophisch angegangen und
behandelt. So unterschiedlich die Ansitze bei Kierkegaard und
Nietzsche auch sind, ihnen ist gemeinsam, daB der Mensch ein
existentielles Schicksal hat, eine Problematik, die sich aus der blo-
Ben Tatsache des Existierens, aus der Faktizitit ergibt. Damit wird
der grenzenlosen Naivitit die Stim geboten, die iiber das Sein als
leere Voraussetzung, als leeren Begriff und iiber das individuelle
Existieren als volligen Neuanfang aus dem Nichts und ins Leere
hinein spricht. Diese Art von ,,SpaBphilosophie” ist allen positi-
vistischen und formalistischen Ansétzen zueigen und hat mit Philo-
sophie als ,,Erbe des Kultes* nichts gemein. Nimmt man dagegen
die Spétphilosophie von Levinas und ihr Verstindnis der Selbst-
erkenntnis als ,,Vorladung“ (,,Ich erkenne mich“ als Akkusativ,
d.h. als ,,Anklage™), dann ist hier eine Auseinandersetzung, die
schon im mythischen Denken und im Kult gefiihrt wurde, auf eine
vertiefende Weise fortgesetzt.

Neben der existentiellen Bedeutung der Rolle im Drama des
menschlichen Daseins hat auch die Losung dieses tiefverankerten
Problems der Schuldfrage eine kultische Bedeutung und ist somit
Aufgabe einer emnstzunchmenden, elementaren Philosophie, die
sich als Erbe dieses Kultes versteht. Bei der Bewaltigung geht es
um die Aufarbeitung eines personlich nicht erlebten Ereignisses,
das aber doch im BewuBtsein des Einzelnen nachwirkt. Um diese
Nachwirkung ranken sich die mythischen Auseinandersetzungen
mit der Schuld, die sich im Denken Kierkegaards, Nietzsches, der

306



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebens- und Existenzphilosophie bis hin zu Levinas insoweit fort-
setzen, als hier Leben und Existenz iiberhaupt als groBe Heraus-
forderung und Aufgabe gesehen werden, deren Bewiltigung den
Sinn menschlicher Existenz begriindet. ExistenzbewuBtsein wird
dabei als Nachwirkung eines traumatischen Urereignisses verstan-
den. Die Aufarbeitung dieses nicht erlebten und doch wirksamen
Ereignisses im mythischen Denken versucht, eine Geschichte zu
finden, in der dieses Ereignis geschildert wird. Der tradierten Phi-
losophie geht es weniger um diese Geschichte eines urspriinglichen
Zerfalls der Gemeinschaft zwischen Menschen, Géttern und Natur
als um die Wiedergewinnung dieser Einheit und eben damit um die
dem Kultischen vergleichbare Riickfithrung aus der Zerstreuung.
Dazu bedarf es einer bestimmten Art der Erinnerung, eines spezi-
ellen Wiederholens dieses Urerlebnisses. In dieser Wiederholung
wird das Vergangene so prisent, daB es gleichsam als gegenwirtig
angesehen werden kann. Erinnern ist damit Vergegenwirtigen. Der
Kult, der das dramatische Urereignis wiederholt, gleicht darin der
Therapie, die die kritische, peinliche Lebenssituation wiederholt
und bewuBt macht. Beides sind Re-inszenierungen, die aber nur
dann realistisch sind, wenn die Wiederholung als kreativer Vor-
gang geschieht. Eine Wiederholung mechanischer Art, wie die
technischen Reproduktion, ist hierzu nicht in der Lage.

Grundlage der kultischen Reinszenierung sind die Sakramente
als spezifische Formen des Eingedenkens. Dies ist auch in der
christlichen Religion der Fall. Dabei gibt es einen theologischen
Streit iiber die Herkunft der Sakramente und ihre Zahl. Unabhéin-
gig von dieser ein modernes Denken befremdenden Diskussion liegt
die philosophische Bedeutung der sakramentalen Zeichen in der
geistigen Bewiltigung des Natiirlichen, gerade dort, wo die Natur
den Menschen bedroht, also in den groBen Lebenskrisen. Die Zei-
chen und Symbole dieser Krisen sind die Zeichen und Symbole des
urspriinglichen Zerfalls der Einheit mit der Natur und den Gottern.
Im Schmerz und im Tod wird der Zerfall auch zugleich als Strafe
erlebt, wobei dem Kult die Aufgabe der gemeinschaftlichen Sithne
mit dem Ziel der Wiederherstellung zukommt. Im Brennpunkt der
philosophischen Bedeutung der Sakramente liegt die Verbindung
von Rechts- und Heilsvorstellung zur Wiederherstellung einer zer-
brochen Einheit mit dem Ganzen. Die Krisen, die die Zerbrochen-
heit des Lebens erinnern, sind deshalb zugleich Ansatz und Aus-
gangspunkt einer Neubewertung und Neugestaltung des Lebens.

307



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie philosophische Anthropologie und Existenzphilosophie im-
mer wieder gezeigt haben, ist der Mensch grundsitzlich gezwun-
gen, sein Leben zu deuten und entsprechend dieser Deutung zu
gestalten. Er kann sich nicht auf die Position seiner Natiirlichkeit
zuriickziehen. Es gibt keine natiirlichen Fakten, Natur ist immer
nur als gedeutete und ausgelegte Natur gegeben, nicht unmittelbar.
In dieser Deutung seiner selbst und der Welt sind die groBen Kri-
sen Grundbilder der eigenen Zerrissenheit und zugleich Aufgabe
threr Losung und Erlésung. Philosophie in der Nachfolge des Kul-
tes ist damit sowohl Erkenntnis der Stellung des Menschen im
Kosmos, seiner Sonderstellung, die sich in Begriffen des ,nicht-
festgestellten Tieres“ (Nietzsche), der ,,Weltoffenheit™ (Scheler),
der ,.exzeutischen Position (Plessner) ausdriickt und damit die
Trennung von der Natur offenlegt. Sie ist aber auch Haltung und
Handlung in der Bewaltigung der Schuld, die das Leben in dieser
Sonderstellung belastet. Die Erkenntnis, daB wir auf Kosten ande-
rer leben, daB des ,einen Tod des anderen Brot“ ist, zwingt zu
einer Einstellung, die diese Grundschuld entweder ignoriert oder
iibernimmt. In der Haltung der Ubernahme wird das Denken ,.ele-
mentar”, wie Albert Schweitzer dies genannt hat. Es bekennt sich
zu einer Verpflichtung gegeniiber dem Leben und 148t daraus die
Verantwortung fiir die einzelnen Entscheidungen und Handlungen
flieBen. Die Tiefe der Verpflichtung geht iiber das hinaus, was
zwischenmenschlich zuschuldenkommt. Es ist vielmehr die Ganz-
heit der Natur und des Kosmos, die sich in der groBten Verschul-
dung andeutet. Sie zwingt zu einem Respekt, der in der titigen
Umsetzung zu einer Wiederherstellung tendiert. Albert Schweitzers
Ethik einer ,,Ehrfurcht vor dem Leben* gibt ein Beispiel einer ele-
mentaren Philosophie, die keine Spiel- und SpaBphilosophie von
Denkmodellen ist, sondern die, dem kultischen Beobachtungsauf-
trag entsprechend, einerseits dem Geschehen zusieht, sich thm aber
zugleich verpflichtet und verdankt weiB. Der einzelne, auch der
Nichtphilosophierende, kann sich durch reines Denken aus der Ge-
schichte auf einen exorbitanten Standpunkt hinausdenken und sich
durch bloBen BeschluB reinwaschen. Er ist dem, was ihn hervorge-
bracht hat und umgibt, dem Leben, in schuldhafter Weise ver-
pflichtet und verdankt sich ihm zugleich.

308



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Ehrfurcht vor dem Leben als Erkenntnis, Haltung und
Handlung

In ,Kultur und Ethik* (1923)* weist Albert Schweitzer der Philo-
sophie eine Schliisselrolle fir die Kultur zu und macht sie dabei
verantwortlich fir den Kulturverfall der Gegenwart: , Kampflos
und lautlos vollzog sich die Abdankung der Kultur. Thre Gedanken
blieben hinter der Zeit zuriick, als wéren sie zu erschopft, mit ihr
Schritt zu halten. Wie ging dies zu? Das Entscheidende war das
Versagen der Philosophie®.’ Schweitzers Unterscheidung zwischen
elementarem und nichtelementarem Denken verdeutlicht dieses
Versagen. Danach hat die Philosophie nicht die Aufgabe, nur das
,;Gold* vergangener Theorien zu horten, sondern ,,Speisen® zu be-
reiten fir den geistigen Hunger der Gegenwart.® Fiir Schweitzer ist
der Unterschied deutlich und die Entscheidung daher leicht: Nur
elementares Denken nihrt, nicht-elementares Denken zerstort. Ele-
mentares Denken ist nicht erkennbar an der Besonderheit der In-
halte und Ideale, die es vortrigt, sonden an der Haltung, dic es
gegeniiber dem Leben einnimmt. Kein Denken ist bloBes Denken,
jedes Denken nimmt eine Position ein gegeniiber dem Leben, auch
wenn dies nicht ausdriicklich festgestellt wird. In dieser Position
liegt das sittliche Verhiltnis, das jedes Denken gegeniiber dem
Leben einnimmt, auch dort, wo dies nicht explizit der Fall ist.
Auch das abstrakte und formale Denken, das sich bewuBt mit sich
und seinen Moglichkeiten beschéftigt, bringt ein sittliches Verhélt-
nis des Menschen zum Leben zum Ausdruck. Fiir Schweitzer liegt
der Grund darin, daB der Mensch als einziges Lebewesen in der
Lage ist, den Willen zum Leben nicht nur unmittelbar zu haben,
sondern diesen Willen auch zu erkennen und sich damit auch zu
dem Leben als ganzem zu verhalten. Deswegen hat alles Denken
auch ein Ziel, es forscht nicht immer weiter in das Unendliche
hinein. Das Ziel allen Denkens ist die Entdeckung und Offenba-
rung dieses Verhiltnisses zum Leben. Eine solche Entdeckung, daB
wir ,,Leben inmitten von Leben® sind, kann nur zur Ehrfurcht fih-
ren. Insofern ist dieser Gedanke der , Ehrfurcht vor dem Leben®, so
diirftig er sich anzuhéren scheint, der Ausdruck des elementaren

4 Neudruck Miinchen 1990.
Aa0.,8. 16.
$Aa0.,8S.21.

309



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhiltnisses des Menschen zu sich und zu der Welt und das Ziel
allen Denkens. Durch die Erkenntnis unseres Verhéltnisses zu dem
Leben erfahrt das Bewubtsein eine neue Qualitit, durch die es
wieder kreativ wird.

Es steht in der Macht des Denkens, das sittliche Verhiltnis zum
Leben als ein solches zu erkennen, sich dieser Erkenntnis zu fiigen
und danach zu leben. Damit ist der Mensch kein bloB erkennender
Reflex auf das Leben, gleichsam der Spiegel, der die im Leben
vorkommende Grausamkeit iibernimmt und weiterfiihrt. Fir
Schweitzer ist der Mensch, gerade weil er das Leben in seiner
Ganzheit erkennt, ein sittlicher Reflex und damit nicht bloB die
spiegelnde Wiederholung der Animalitat. Im sittlichen Verhalten
spiegelt der Mensch also nicht nur seine Beziechung auf sein Ich
oder seine Animalitit wider, sondern sein Verhiltnis zur Gesam-
theit des Lebens. Die Reduktion der Ethik auf eine Angelegenheit
von Menschen unter sich schafft ein MiBverhiltnis zwischen dem
ethischen Anspruch, der ja die Herrschaft der Vernunft anzeigt,
und der tatsdchlichen Umsetzung, die dann nur einen Teil dieser
Herrschaft, soweit es namlich das Verhalten unter Menschen be-
trifft, umsetzt. ,,Wird das Gebiet des Ethischen auf das Verhalten
des Menschen zu Menschen beschrinkt, so sind alle Versuche, zu
einem Grundprinzip des Sittlichen mit absolut verbindlichem Inhalt
zu gelangen, von vornherein aussichtslos. ... Gibt es wirklich ein
Grundprinzip des Sittlichen, so muB es sich irgendwie auf das Ver-
halten des Menschen zum Leben als solchem, in allen seinen Er-
scheinungen, beziehen“.” Die Hoherbildung des Naturverstehens
zum sittlichen Verstehen zeigt sich darin, daB das sittliche Natur-
verstehen, im Gegensatz zum bloB abstrakten und formalen Ver-
stehen, selbst wieder Erlebnis wird. Der Umschlag und Ubergang
von der Erkenntnis zum Erleben, wird zum Kern seiner Ethik:
,» Ich bin Leben, das leben will inmitten von Leben, das leben will’.
Dies ist nicht ein ausgekliigelter Satz. Tag fiir Tag, Stunde fiir
Stunde wandle ich in ihm. In jedem Augenblick der Besinnung
steht er neu vor mir. Wie aus nie verdorrender Wurzel schlagt fort
und fort lebendige, auf alle Tatsachen des Seins eingehende Welt-
und Lebensanschauung aus ihm aus. Mystik ethischen Einswer-
dens mit dem Sein wichst aus ihm hervor“?® Ein Erkennen, das

7A.2.0,8S.199.
8 A.2.0,S. 330.

310



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bloB Erkennen bleibt, ist, auch wenn es vom Inhalt her sittlich und
moralisch ist, tot. Die Sittlichkeit ist eine Qualitit der Erkenntnis
und verleiht jedem einzelnen Naturverstindnis die Einbindung in
das Geheimnis des Lebens.

Aus der hoheren Einheit seiner Freiheit und seines sittlichen Na-
turverstehens heraus kommt der Mensch zu dieser letztlich my-
stischen Erkenntnis. ,,Von meiner Jugend an war es mir gewiB, daB
alles Denken, wenn es sich zu Ende denkt, in Mystik endet“.’ Da-
mit ist endgiiltig der egoistische Standpunkt zwischenmenschlicher
Sittlichkeit verlassen, der aus dieser Perspektive heraus eine
gleichsam noch unterentwickelter Moralitat darstellt. Uber ein ego-
istisches Selbstverstehen hinaus erfaBt der Mensch die Natur in ei-
nem geistigen Verstehen und lebt diese hohere Einheit zugleich als
Ehrfurcht vor dem Leben. Die sittliche Freiheit des Individuums ist
dabei ein Schritt auf dem Wege zu dieser umfassenden Moralitit.
Dieser Weg hat ein Ziel und eine Vollendung, die sich in der mysti-
schen, aber auch praktischen Schau der Ehrfurcht zeigt. Damit ist
Philosophie zu ihrem Grundanliegen zuriickgefiihrt, wie es Karl
Albert in seiner Auslegung der Philosophie Platons gezeigt hat:
,Das Gottliche soll namlich nicht einfach in distanzierter Betrach-
tung erkannt werden, sondern die philosophische Erkenntnis ist als
Theoria im Sinne einer Reise in den Bereich des Géttlichen und
Heiligen zu verstehen. Das scheint auf den ersten Blick nichts Be-
sonderes zu sagen, denn die Philosophie wird heute ja noch immer
in Analogie zu einer Reise aufgefaBit: als unaufhérliches Unter-
wegssein und Auf-dem-Weg-Bleiben. Aber gerade das findet sich
in Platons und im urspriinglichen Begriff der Theoria nicht. Eine
Theoria ist zwar eine Reise, aber keine Reise ins Endlose und
Uferlose: sie hat ein ganz bestimmtes Ziel“."°

*A.a.0.,8.90.
1 Philosophie der Religion, S. 312.

311



https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495993705-207 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (i Tmmmm


https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

