
n. Das kultische Erbe in der Philosophie seit Platon

Stephan Grätzel

„Platons philosophischer Begriff der Theoria enthält 
sämtliche... Momente der kultischen Theoria: es geht um 
das Göttliche, es wird ein Weg zu ihm zurückgelegt, und 
die Weise der Begegnung mit dem Göttlichen ist ein 
Schauen“ (Karl Albert).

„Von meiner Jugend an war es mir gewiß, daß alles Den­
ken, wenn es sich zu Ende denkt, in Mystik endet“ (Al­
bert Schweitzer).

1. Die Bedeutung der Kreativität in der Auslegung des Le­
bens

Im gegenwärtigen Leben spielt die Kreativität eine immer größere 
Rolle. Nicht nur im Bereich der Freizeitbeschäftigungen, wo viele 
Aktivitäten der Kreativität Raum geben, auch im Berufsleben wird 
Kreativität immer mehr zum Leistungsmaßstab und verdrängt hier 
zusehends den Maßstab bloßer Intelligenz. Es wird der Eindruck 
geweckt, daß wir in einem sehr schöpferischen Zeitalter leben. 
Nimmt man den technischen Fortschritt ernst, dann scheint dieser 
Eindruck bewahrheitet. Dagegen herrscht im Bereich der Künste 
als dem eigentlichen Bereich der Kreativität - zumindest in der all­
gemeinen Einschätzung - eine verkrampfte Suche nach Kreativität, 
die von Nicht-Kennem des Kunstmarktes kaum noch nachvoll­
zogen werden kann. Zwischen dem Anspruch des elitären Kunst­
marktes und den Erwartungen in der Pop-Kultur, dem Kunsthand­
werk oder dem Freizeitverhalten gibt es offenbar erhebliche Unter­
schiede, die auf unterschiedliche Vorstellungen von Kreativität zu­
rückgehen. Es stellt sich also die Frage, was sich hinter dem Be­
griff Kreativität verbirgt.

Zunächst ist allen Konzepten von Kreativität gemeinsam, daß es 
sich dabei um einen sehr hohen Wert handelt, der im modernen 
Verständnis für die Selbstentwicklung des Individuums steht und 

297

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damit nicht nur ästhetisch, sondern auch ethisch und religiös ver­
wendet wird. Er steht analog zum Wert des Lebens selbst, eines 
Lebens allerdings, daß über das bloße vegetative Leben hinaus­
geht. Ein nicht-kreatives Leben ist ein ungelebtes Leben, ein unge­
lebtes Leben ist aber lebensunwürdig und in jedem Fall mißglück­
tes Leben.

Wenn Kreativität ein grundlegender Wert des Lebens ist, dann 
ist hier der Schöpfungsgedanke neu oder anders gedacht. Der 
Mensch sieht sich hier nicht nur als stofflich oder auch geistiges 
Daseiendes, also nicht nur ontologisch, sondern als Geschöpf, als 
geschaffenes Wesen. Dabei ist die speziell jüdisch-christliche Vor­
stellung von der Ebenbildlichkeit des Menschen für eine solche 
Selbsterkenntnis noch nicht einmal gefordert. Sich als Geschöpf 
sehen und wissen, ist eine grundsätzlich allen Religionen gemein­
same Vorstellung. Sie tritt dort hervor, wo der Mensch die Grund­
fragen nach dem Dasein stellt, also die Fragen: Warum lebe ich? 
Wo komme ich her? Wo gehe ich hin? Diese Fragen gehen über 
den ontologischen Rahmen hinaus und richten sich an den dramati­
schen Zusammenhang der individuellen Lebensgeschichte mit der 
kulturell-gesellschaftlichen Geschichte und Naturgeschichte. Die 
Selbstgenügsamkeit des Lebens, wie es im pflanzlichen oder tieri­
schen Leben zu beobachten ist, ist dabei aufgelöst. Der Mensch ist 
sich in seinem Dasein nicht genug; es ist nicht genug, daß er bloß 
lebt. Das bloße Leben ist ein „nacktes Grauen“, das dem Indivi­
duum die Unlebbarkeit des Lebens verdeutlicht. Das Leben in sei­
ner Natürlichkeit ist allenfalls die Voraussetzung, es ist die Basis, 
von der aus das Leben beginnen kann, indem es sich kreativ ge­
staltet. Bloßes Leben ist Vegetieren.

Betrachtet man nun die einzelnen natürlichen Vorgänge selbst 
wie Essen, Trinken, Sexualität, Zeugen, Altem, Sterben, aber auch 
Bauen und Wohnen, dann läßt sich an ihnen diese Ambivalenz 
zwischen natürlicher Voraussetzung und Ungenügen konkret zei­
gen. Einerseits handelt es sich hier um Vorgänge, ohne die kein 
Mensch leben könnte und auch nicht da wäre. Andererseits sind sie 
als vitale Grundvorgänge vollständig kultiviert, also durch den 
kulturellen Umgang modifiziert. Dies zeigt sich darin, daß die vi­
talen Grundvorgänge nicht nur der leiblichen Funktion dienen, 
sondern auch Gegenstände des Genusses sind. Essen und Trinken 
beispielsweise sind nicht dem Auftanken eines Autos zu verglei­
chen, obwohl natürlich Analogien zwischen dem Kraftstoffver-

298

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


brauch einer Maschine und eines Leibes bestehen. Sexualität ist 
kein bloßer Reproduktionsvorgang, wie die Pflanzen- oder Vieh­
zucht, obwohl solche Analogien auch aufgestellt werden, sogar in 
der Philosophie. Doch es bedarf keines großen Beweises um fest­
zustellen, daß diese Analogien die Sache selbst nicht treffen, weil 
sie immer aus der Perspektive der Maschine gezogen werden und 
damit das technische Vorurteil aussprechen. Der Geschlechtsver­
kehr ist kein bloßer Zeugungsvorgang, von seinem Erlebnisgehalt 
hat er mit Zeugung gar nichts zu tun, Essen und Trinken sind keine 
bloßen Kraftstofiaufhahmen, auch sie vollziehen sich in einer sub­
jektiven Erlebniswelt und werden von daher kulturell und kultisch 
gestaltet.

Die Ambivalenz der vitalen Grundvorgänge ergibt sich also ei­
nerseits aus dem rein biologischen Vorgang und andererseits aus 
dem Erleben dieses Vorgangs, der der Kultivierung unterhegt und 
sogar nur über die Kultivierung zugänglich gemacht wird, da diese 
Hintergründe nur durch sprachliche Darstellung, also nicht unmit­
telbar, bewußt gemacht werden. Die Kultur schafft also den Zu­
gang zu allen vitalen Grundvorgängen.

Dieser Zugang steht durchaus nicht allein im Dienst des Genus­
ses. So ist anhand der Askese ersichtlich, daß der kultivierte Um­
gang ganz andere Ziele verfolgen kann, als Genuß. Der bewußte, 
zum Teil sehr restriktive Umgang mit den vitalen Grundvorgängen 
hat dabei etwas zum Ziel, was mit diesen Vorgängen nichts mehr 
zu tun hat. Hier geht es darum, dem bloßen Leben das „Mehr-als- 
Leben“ (Georg Simmel) aufzuprägen. Genuß und Askese haben 
das gemeinsame Ziel, das bloße Leben zu überhöhen. Auch eine 
bekannte Bibelstelle spricht diesen Zusammenhang aus. In Matt­
häus 4,4 zitiert Jesus auf die Verführung des Teufels in der Wüste: 
„Bist du Gottes Sohn, so sprich, daß diese Steine Brot werden“, 
den Satz von 5. Moses 8,3: „Der Mensch lebt nicht vom Brot al­
lein, sondern von einem jeglichen Wort, das durch den Mund Got­
tes geht“. Jesus antwortet hier nicht direkt auf das Angebot des 
Teufels, aus Steinen Brot zu machen, sondern zeigt vielmehr, daß 
ein solches Wunder sinnlos wäre, weil es das tiefere Bedürfnis des 
Lebens nicht berücksichtigt. Dieses tiefere Bedürfnis ist nicht 
durch natürliche Bedürfnisbefriedigungen abzudecken. Deshalb ist 
die Vermehrung irdischer Güter und die Sicherstellung des äußeren 
Lebens zwar notwendig, sie reicht aber nicht aus, das Grundbe- 
dürfius des menschlichen Lebens nach Sinn zu befriedigen. Dem­

299

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entsprechend ist die Verwandlung von Steinen in Brot auch kein 
Schöpfungsvorgang, wenn in Betracht gezogen wird, daß eine 
Schöpfung die gesamte Gestaltung umfassen muß und darin sogar 
den Höhepunkt und Abschluß sieht. Dagegen ist die symbolische 
Verwandlung von Wein und Brot im Abendmahl ein schöpferischer 
Vorgang, weil durch die Zeichen ein Andenken gestiftet ist und 
damit die geistige Anwesenheit vergegenwärtig wird.

Nicht die Veränderung des Natürlichen ist ein Schöpfungsakt, 
sondern die Verwandlung des Geistigen in ein Natürliches oder des 
Natürlichen in ein Geistiges, wobei unter „geistig“ die unleibliche 
Präsenz im Andenken, in der Bedeutung oder im Glauben gemeint 
ist. Schöpfung ist damit ein Wandlungsvorgang von einer dieser 
Sphären in eine andere, die Deutung und Bedeutung des bloß Na­
türlichen, aber auch die Vergegenständlichung und Umsetzung 
einer Vorstellung. Während die Wandlung des Geistigen in ein Na­
türliches ebenso den biblischen Schöpfungsvorgang der Fleisch­
werdung des Wortes wie die Ausführung eines Planes meinen 
kann, ist die Wandlung des Natürlichen in ein Geistiges eine 
schöpferische Symbolisierung, die, ausgehend von der Unlebbar- 
keit des bloßen Lebens, über die Fleischwerdung des Wortes, also 
den natürlichen Schöpfungsbegriff hinaus, die Handlungen des 
Menschen schöpferisch, kreativ macht. Dies geschieht dadurch, 
daß die natürlichen Grundbedürfhisse in Handlungsvorgänge ver­
wandelt werden und hierbei einer wie immer gearteten Kultivierung 
unterliegen.

In dieser Spannung zwischen natürlichem und geistigem Men­
schen muß Kultur, aber auch Kult gesehen werden. Im Kult wer­
den, ebenso wie bei der allgemeinen Kultivierung, Grundvorgänge 
des Lebens zur Grundlage der Verwandlung. Essen, Trinken, Rei­
nigung, Geschlechtsverkehr, Zeugung, aber auch Geburt, Pubertät 
und Tod sind deshalb Grundlagen und Elemente der Kultivierung, 
zum Teil auch der Verfeinerung und Erhöhung des Genusses, sie 
sind aber auch Grundlagen und Elemente aller religiösen Kulte. Sie 
finden sich in den Sakramenten der Religionen wieder, auch in den 
Sakramenten der christlichen Kirchen. Die Sakramente sind Sym­
bole der Verwandlungen natürlicher und vitaler Grundbedürfhisse 
und Grundereignisse in geistige, man könnte auch sagen, die Ver­
wandlung natürlicher Speise in geistige. Daß diese Verwandlung 
nicht an beliebigen Vorgängen des Lebens, sondern gerade an den 
elementaren ansetzt, bestärkt keineswegs bloß die natürliche Seite, 

300

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


soll keine Unterstreichung des natürlichen Menschen sein. Obwohl 
immer der vitale Grundvorgang vollzogen wird, ist er doch nie als 
solcher gemeint, sondern immer symbolisch verwandelt. Daß diese 
Verwandlung eine schöpferische ist, leitet sich, wie oben gesagt, 
daraus ab, daß dieser natürliche Vorgang erst sinnhaft gestaltet 
werden muß, daß er an sich nicht schon befriedigend ist und dem 
Menschen genügt. Diese Gestaltung hat aber keine Vorlage, sie 
greift zwar den Vitalvorgang auf, sie gestaltet ihn aber nach den 
Kriterien eines sinnvollen, aber auch genußvollen Lebens. Diesen 
Eindruck des sinnvollen und genießenden Lebens bat der bloße 
Vitalvorgang als nacktes Grauen nicht. Sinnhaftigkeit und Genuß 
sind keine Ansprüche, die das Leben als bloßes Leben an sich 
stellt. Im Gegenteil scheint die Natur mit ihrem ungeheuren Auf­
bieten von Lebewesen und deren Sterblichkeit als Nahrung fürein­
ander weit entfernt von Sinnhaftigkeit und Genuß zu sein. Das 
Natürliche an sich scheint sinnlos, gerade daraus entstehen ja die 
Grundfragen, die den Menschen wiederum zur Kultivierung seiner 
Grundbedür&isse und zum Kult zwingen.

Diese Gestaltung ist das Grundelement des Kultes wie der Kul­
tur. Sie wird nicht von einem Einzelnen allein, sondern in einer 
Gemeinschaft vollzogen. Im Kult einer religiösen Gemeinschaft hat 
jeder Einzelne seine spezielle Rolle und Aufgabe. Gemeinschaftlich 
werden die großen Krisen des Lebens, also Geburt, Pubertät und 
Sterben im Kult und mit dem Kult bewältigt. Daneben werden die 
kritischen Bedürfnisse des Menschen, von denen sein Leben ab­
hängt, in der kultischen Gemeinschaft gedeutet und bewältigt. Die­
se gemeinschaftliche Deutung, Besorgung und Bewältigung gerät 
in der modernen Gesellschaft immer mehr in den Hintergrund. 
Immer mehr hat der Einzelne diese kultische und kulturelle Lei­
stung selbst aufzubringen. Der Einzelne ist bei der Bewältigung 
der großen Lebenskrisen, soweit er sich aus religiösen Gemein­
schaften herausgelebt hat und soweit auch die religiösen Gemein­
schaften diese Aufgabe nicht mehr wahmehmen und sich zu Inter­
essensverbänden hinentwickeln, weitgehend sich selbst überlassen.

2. Die Auslegung und Wandlung des Lebens in der Therapie

Daß der Verfall der kultischen und kulturellen Bewältigung und 
Wandlung des bloßen Lebens in Sinn und Genuß nicht ohne Folgen 

301

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, zeigt sich am Krankheitsbild in Medizin und Psychologie, ge­
rade der letzten hundert Jahre. Allein die Beschreibungen und 
Krankheitsbilder in der Psychoanalyse geben hierüber hinreichend 
Aufschluß. Sie stammen, und hierin mag eine bestimmte Zeitge­
bundenheit hegen, zumeist aus dem Bereich der Sexualität, also 
einem der Vitalvorgänge, die von der Kultur in besonderem Maß in 
den Hintergrund geschoben und einer Subkultur überlassen wurde. 
In der Sexualität ist der moderne Mensch wesentlich allein gelas­
sen, dies war zu Freuds Zeiten so und dies ist auch heute noch so. 
Wesentlich allein bedeutet, daß es kaum eine kulturelle - außer in 
der Subkultur - und überhaupt keine kultische Bewältigung der 
Sexualität gibt. Die christlichen Kirchen haben sie nicht, im Ge­
gensatz zu den meisten anderen Religionen, zum Sakrament er­
klärt. Dies ist sicher ein Grund für die große Problematik, die sie 
im westlichen Kulturbereich macht.

Die Psychoanalyse glaubte in Anbetracht der weiten Verbrei­
tung sexueller Probleme zunächst, in ihr die alleinige Grundkraft 
des Lebens zu finden. Da sie sich weitgehend dieses Grundbedürf­
nisses angenommen und damit zur Kultivierung desselben vieles 
beigetragen hat, hat sie, ungeachtet der theoretischen Irrtümer be­
züglich der Libido, wesentliches für die Bewältigung dieses Grund­
bedürfnisses und der Krise des menschlichen Lebens geleistet. Sie 
hat gleichsam etwas für den Einzelnen nachgeholt, was Aufgabe 
einer kultischen Gemeinschaft gewesen wäre und in archaischen 
Gesellschaften war und ist.

Interessant ist nun, daß die Psychoanalyse diese eigentlich kulti­
sche, also gemeinschaftliche Bewältigung vollzieht, indem sie einen 
privaten Ritus einrichtet. Dieser ist weitgehend bestimmt durch die 
Art der Behandlung, also der psychoanalytischen Therapie. Der 
Kem der Behandlung hegt in dem Gespräch zwischen Patient und 
Therapeut, in dem der Patient dem Therapeuten frei assoziierend 
über problematische oder auch belanglose Ereignisse aus der fer­
nen und nahen Vergangenheit berichtet. In dieser freien Assozia­
tion sah Freud das wichtigste Element der Behandlung, da hier, so 
ist es Freuds Theorie, das Unbewußte den Gesprächs- und Erzähl­
faden spinnt. Mithilfe der Leitung des Unbewußten wird der Sinn 
des Konflikts aufgespürt. Diese freie Assoziation würden wir heute 
als kreativen Vorgang verstehen. Die Psychoanalyse hat also Kre­
ativität als Mittel der Anamnese verwandt und sie auch als Heil­
mittel eingesetzt.

302

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Letztere läßt sich am Beispiel der Heilung von Zwangs­
erkrankungen und Hysterien, der häufigsten Klientel Freuds, 
zeigen. Freud erkannte, daß diese Neurosen Ersatzhandlungen sind 
für andere Handlungen, die in einer bestimmten Situation notwen­
dig gewesen wären, aber aus verschiedenen Gründen nicht vollzo­
gen werden durften. So sind Zwangshandlungen die vergeblichen 
Versuche, eine peinliche Situation nachträglich zu korrigieren. Da 
den Patienten der Zusammenhang zwischen der peinlichen Urszene 
und der Zwangshandlung nicht bewußt ist (weil die Zwangshand­
lung nicht darauf hinweist), ist es ihm nicht möglich, den Grund 
der Zwangshandlung zu erkennen und sie dann eigenständig zu be­
heben. Durch die Psychoanalyse wird die Verbindung zwischen 
Urszene und Ersatzhandlung hergestellt.

In der Therapie macht dies gerade den Unterschied zwischen ei­
ner Zwangshandlung und der auf Kreativität beruhenden Heilung 
aus. Die Zwangshandlung ist ein Versuch der Korrektur, der aber 
gerade aufgrund seiner mechanisch-reproduktiven Art und Weise 
erfolglos bleibt. Die Zwangshandlung scheitert daran, das Ereignis, 
die kritisch oder peinliche Situation, nicht ungeschehen machen zu 
können. Gerade in der Unabänderlichkeit des Geschehens liegt die 
Verzweiflung, aber auch die Energie, aus der der Zwang gespeist 
wird. Ganz anders der Zugang durch die Therapie, die zwar nicht 
das Ereignis ungeschehen machen kann und dies auch gar nicht 
will, die aber die Bedeutung des Ereignisses umdeuten, den Wert 
umwerten kann. Dazu ist es erforderlich, das Ereignis in einen an­
deren Zusammenhang zu stellen und ihm einen anderen Sinn zu 
geben. Kreative Umdeutung ist also die Methode der Heilung von 
Geschichte, in dem etwas Unabänderliches, das Geschehene, von 
dem zusätzlichen Schuldbezug befreit. Die Umdeutung bezieht sich 
also nicht auf das bloß faktisch Geschehene, da an diesem nicht zu 
rütteln ist („des Willens Zähneknirschen“, wie Nietzsche sagt), 
sondern auf die subjektiv gedeutet Verstrickung.

Nach diesem Muster kreativer Heilung haben sich auch andere 
Therapieformen ausgerichtet, wobei nicht nur das Gespräch, wie in 
der Psychoanalyse, sondern auch andere Kommunikationsformen 
schwierige Erlebnisse umdeuten und umbewerten können, wie 
Malerei, Musik, Tanz, Schauspiel. Alle diese Formen sind mittler­
weile therapeutisch genutzt und soweit dies der Fall ist, haben sie 
diese Aufgabe einer kreativen Umdeutung kritischer Erlebnisse. 
Diese Aufgabe teilt die therapeutische Aufarbeitung mit der kulti- 

303

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Verarbeitung der großen Lebenskrisen. Auch die Vorge­
hensweise ist weitgehend identisch. Hier wie dort wird ein tragi­
sches oder kritisches Urereignis erinnert.

3. Philosophie als kultische Gestaltung und Bewältigung des 
Lebens

Für Karl Albert hat die Philosophie schon seit Platon, seit dem 
Endes des mythischen Zeitalters, das „Erbe des Kultes“ angetre­
ten.1 Seine Grundbedeutung, die „Wiederherstellung einer ur­
sprünglichen, aber verlorengegangenen Gemeinschaft zwischen 
Mensch und Gott, sei es im gemeinsamen kultischen Mahl, sei es 
in Form geschlechtlicher Vereinigung, sei es im kultischen Wett­
kampf und dem gemeinsamen Zuschauen von Göttern und Men­
schen, sei es in irgendeiner anderen Form“1 2 vollzieht sich dabei in 
der der Philosophie eigenen Art der Erinnerung, der Anamnesis. 
Diese Form der Erkenntnis bringt nicht „etwas Neues und bis da­
hin völlig Unbekanntes“, sondern etwas, „was immer schon, wenn 
auch unbeachtet, in uns lag“.3 Das kultische Element der Philoso­
phie übersteigt also das bloße Erkenntnisinteresse, die Neugierde 
und die Erforschung der Welt. Philosophie ist damit nicht nur Wis­
senschaft, sie ist, als Erbin des Kultes, Therapie. In dieser Rolle 
übertrifft sie aber die Formen moderner Therapie, wie sie sich von 
der Psychoanalyse herleiten. Hier wird nicht nur ein privater Ritus 
vollzogen, hier wird die gesamte Dramaturgie des Kultes - Reini­
gung, Erleuchtung und Einigung - umgesetzt. Karl Albert hat her­
ausgestellt, wie und wo diese Elemente Teil der Philosophie seit 
Platon geworden ist. Seine Arbeiten zur Philosophie der Religion 
geben hierüber weitgehend Aufschluß. Karl Albert spricht damit 
eine Grundaufgabe der Philosophie an, die in Vergessenheit zu 
gehen scheint: Philosophie als Lebenshilfe, als Lebensgestaltung 
und als Lebensvollendung.

Wird Philosophie als kultische Handlung verstanden, dann wird 
der Philosophierende anders gefordert als der Wissenschaftler. Die 
Welt wird nicht substanziell, sondern als dramatischer Ablauf ver­

1 Philosophie der Religion. Sankt Augustin 1991, S. 129.
2 A.a.O., S. 75.
3A.a.O., S. 164.

304

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


standen, in dem der Einzelne eine Rolle spielt. Dabei ist grund­
sätzlich zu unterscheiden, ob er in dem Drama mitspielt oder ob er, 
entsprechend der sakralen Funktion des theoros, auch die Aufgabe 
der Beobachtung des Dramas hat. Den kultischen Beobachtern 
kam im antiken Griechenland eine Aufgabe zu, die dann von der 
Philosophie übernommen wurde, die beobachtende Teilnahme ei­
nes Gottesdienstes, bei dem es um die Wiederherstellung der Ein­
heit mit der Natur und den Göttern geht. Diese Aufgabe ist gleich­
sam das Erbe, das die abendländische Philosophie angetreten hat 
und dem sie verpflichtet ist. Sie kann also daran gemessen werden, 
wie weit sie dieser Verpflichtung nachkommt. Auf moderne An­
sprüche übertragen, gilt das Nachdenken der Philosophie genau 
dieser Rolle in einem Drama kosmischer oder gesellschaftlicher 
Art, in die der Einzelne hineingeboren wird. Das Denken als kulti­
sche Handlung bedient sich dabei der Erinnerungstechnik der 
Anamnesis und Maieutik, bei der es, vergleichbar den Techniken in 
verschiedenen Therapien, um die Korrektur und Heilung eines tief­
hegenden Traumas geht. Das Nachspüren dieses Traumas, und 
hier liegt der Unterschied zum Verständnis und zur Vorgehenswei­
se moderner Therapien, ist nicht auf dem Wege der individuellen 
Lebensgeschichte möglich. Hier geht es um ein unvordenkliches 
Ereignis, von dem nur noch das Bewußtsein der Schuld erhalten ist 
und sich von Generation zu Generation fortsetzt. Was immer die­
ses Bewußtsein der Schuld ausgelöst hat, sie hat sich als „Ruf des 
Gewissens“, wie Heidegger dies formuliert hat, in das primäre Be­
wußtsein von der eigenen Existenz, in das Seinsverständnis des 
Daseins verankert. Doch während die Vorstellung von der Blut- 
und Erbschuld im religiösen und politischen Bewußtsein lebendig 
ist - wofür die Aufarbeitung und Bewältigung der Nazi-Verbrechen 
ein markantes Beispiel aus einer nicht-archaischen Kultur ist - ist 
sie von der Philosophie mit Ausnahme der Gnosis als Skandalon 
behandelt worden. Schuld ist philosophisch und ethisch in die Ver­
antwortung des Einzelnen gestellt. Mit Ausnahme von Heidegger, 
der im Verfehlen des Seinsverständnisses kein persönliches Ver­
sagen einzelner sieht, sondern ein übergreifendes seinsgeschicht- 
liches Ereignis, und Levinas, der mit seinem Konzept der „Stell­
vertretung“ die Grenzenlosigkeit der Schuld gezeigt hat, ist in der 
modernen Philosophie kein Verständnis des überindividuellen 
Schuldbewußtseins entwickelt, obwohl ein solches Bewußtsein ge­
rade durch die politisch verursachten Verbrechen des 2O.Jahrhun­

305

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derts besteht. Das kultische Reinigungsgebot hat sich, wenn über­
haupt, philosophisch nur im theoretischen Bereich erhalten. Dabei 
handelt es sich darum, die Wahrheit von allen physischen, psy­
chischen und kulturellen Voraussetzung abzusetzen. Diese Form 
der Enthaltsamkeit fuhrt allenfalls zu einem logischen Positivismus 
und einem ethischen Formalismus und hat mit der Wahrheitsfin­
dung durch eine schuldbereinigende Lebensführung nichts gemein. 
Diese Art abstrakter Philosophie ist zurecht der Kritik und, wie bei 
Nietzsche, dem Gespött verfallen. Philosophie als Erbe des Kultes 
hat sich dagegen einer Tragik des menschlichen Daseins und deren 
möglicher Bewältigung zuzuwenden. Kierkegaard und - in einer 
Art negativen Philosophie der Schuld - auch Nietzsche mögen hier 
Vorbilder sein und sind es für die Lebensphilosophie und Existenz­
philosophie auch gewesen. Beide haben die existentielle Proble­
matik der Schuld, der sich der Einzelne, wie man sagen könnte, 
„unverschuldet“ ausgesetzt weiß, philosophisch angegangen und 
behandelt. So unterschiedlich die Ansätze bei Kierkegaard und 
Nietzsche auch sind, ihnen ist gemeinsam, daß der Mensch ein 
existentielles Schicksal hat, eine Problematik, die sich aus der blo­
ßen Tatsache des Existierens, aus der Faktizität ergibt. Damit wird 
der grenzenlosen Naivität die Stirn geboten, die über das Sein als 
leere Voraussetzung, als leeren Begriff und über das individuelle 
Existieren als völligen Neuanfang aus dem Nichts und ins Leere 
hinein spricht. Diese Art von „Spaßphilosophie“ ist allen positi­
vistischen und formalistischen Ansätzen zueigen und hat mit Philo­
sophie als „Erbe des Kultes“ nichts gemein. Nimmt man dagegen 
die Spätphilosophie von Levinas und ihr Verständnis der Selbst­
erkenntnis als „Vorladung“ („Ich erkenne mich“ als Akkusativ, 
d.h. als ,Anklage“), dann ist hier eine Auseinandersetzung, die 
schon im mythischen Denken und im Kult geführt wurde, auf eine 
vertiefende Weise fortgesetzt.

Neben der existentiellen Bedeutung der Rolle im Drama des 
menschlichen Daseins hat auch die Lösung dieses tiefverankerten 
Problems der Schuldfrage eine kultische Bedeutung und ist somit 
Aufgabe einer emstzunehmenden, elementaren Philosophie, die 
sich als Erbe dieses Kultes versteht. Bei der Bewältigung geht es 
um die Aufarbeitung eines persönlich nicht erlebten Ereignisses, 
das aber doch im Bewußtsein des Einzelnen nachwirkt. Um diese 
Nachwirkung ranken sich die mythischen Auseinandersetzungen 
mit der Schuld, die sich im Denken Kierkegaards, Nietzsches, der 

306

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebens- und Existenzphilosophie bis hin zu Levinas insoweit fort­
setzen, als hier Leben und Existenz überhaupt als große Heraus­
forderung und Aufgabe gesehen werden, deren Bewältigung den 
Sinn menschlicher Existenz begründet. Existenzbewußtsein wird 
dabei als Nachwirkung eines traumatischen Urereignisses verstan­
den. Die Aufarbeitung dieses nicht erlebten und doch wirksamen 
Ereignisses im mythischen Denken versucht, eine Geschichte zu 
finden, in der dieses Ereignis geschildert wird. Der tradierten Phi­
losophie geht es weniger um diese Geschichte eines ursprünglichen 
Zerfells der Gemeinschaft zwischen Menschen, Göttern und Natur 
als um die Wiedergewinnung dieser Einheit und eben damit um die 
dem Kultischen vergleichbare Rückführung aus der Zerstreuung. 
Dazu bedarf es einer bestimmten Art der Erinnerung, eines spezi­
ellen Wiederholens dieses Urerlebnisses. In dieser Wiederholung 
wird das Vergangene so präsent, daß es gleichsam als gegenwärtig 
angesehen werden kann. Erinnern ist damit Vergegenwärtigen. Der 
Kult, der das dramatische Urereignis wiederholt, gleicht darin der 
Therapie, die die kritische, peinliche Lebenssituation wiederholt 
und bewußt macht. Beides sind Re-inszenierungen, die aber nur 
dann realistisch sind, wenn die Wiederholung als kreativer Vor­
gang geschieht. Eine Wiederholung mechanischer Art, wie die 
technischen Reproduktion, ist hierzu nicht in der Lage.

Grundlage der kultischen Reinszenierung sind die Sakramente 
als spezifische Formen des Eingedenkens. Dies ist auch in der 
christlichen Religion der Fall. Dabei gibt es einen theologischen 
Streit über die Herkunft der Sakramente und ihre Zahl. Unabhän­
gig von dieser ein modernes Denken befremdenden Diskussion liegt 
die philosophische Bedeutung der sakramentalen Zeichen in der 
geistigen Bewältigung des Natürlichen, gerade dort, wo die Natur 
den Menschen bedroht, also in den großen Lebenskrisen. Die Zei­
chen und Symbole dieser Krisen sind die Zeichen und Symbole des 
ursprünglichen Zerfalls der Einheit mit der Natur und den Göttern. 
Im Schmerz und im Tod wird der Zerfall auch zugleich als Strafe 
erlebt, wobei dem Kult die Aufgabe der gemeinschaftlichen Sühne 
mit dem Ziel der Wiederherstellung zukommt. Im Brennpunkt der 
philosophischen Bedeutung der Sakramente hegt die Verbindung 
von Rechts- und Heilsvorstellung zur Wiederherstellung einer zer­
brochen Einheit mit dem Ganzen. Die Krisen, die die Zerbrochen- 
heit des Lebens erinnern, sind deshalb zugleich Ansatz und Aus­
gangspunkt einer Neubewertung und Neugestaltung des Lebens.

307

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie philosophische Anthropologie und Existenzphilosophie im­
mer wieder gezeigt haben, ist der Mensch grundsätzlich gezwun­
gen, sein Leben zu deuten und entsprechend dieser Deutung zu 
gestalten. Er kann sich nicht auf die Position seiner Natürlichkeit 
zurückziehen. Es gibt keine natürlichen Fakten, Natur ist immer 
nur als gedeutete und ausgelegte Natur gegeben, nicht unmittelbar. 
In dieser Deutung seiner selbst und der Welt sind die großen Kri­
sen Grundbilder der eigenen Zerrissenheit und zugleich Aufgabe 
ihrer Lösung und Erlösung. Philosophie in der Nachfolge des Kul­
tes ist damit sowohl Erkenntnis der Stellung des Menschen im 
Kosmos, seiner Sonderstellung, die sich in Begriffen des „nicht- 
festgestellten Tieres“ (Nietzsche), der „Weltofifenheit“ (Scheier), 
der „exzeutischen Position“ (Plessner) ausdrückt und damit die 
Trennung von der Natur offenlegt. Sie ist aber auch Haltung und 
Handlung in der Bewältigung der Schuld, die das Leben in dieser 
Sonderstellung belastet. Die Erkenntnis, daß wir auf Kosten ande­
rer leben, daß des „einen Tod des anderen Brot“ ist, zwingt zu 
einer Einstellung, die diese Grundschuld entweder ignoriert oder 
übernimmt. In der Haltung der Übernahme wird das Denken „ele­
mentar“, wie Albert Schweitzer dies genannt hat. Es bekennt sich 
zu einer Verpflichtung gegenüber dem Leben und läßt daraus die 
Verantwortung für die einzelnen Entscheidungen und Handlungen 
fließen. Die Tiefe der Verpflichtung geht über das hinaus, was 
zwischenmenschlich zuschuldenkommt. Es ist vielmehr die Ganz­
heit der Natur und des Kosmos, die sich in der größten Verschul­
dung andeutet. Sie zwingt zu einem Respekt, der in der tätigen 
Umsetzung zu einer Wiederherstellung tendiert. Albert Schweitzers 
Ethik einer „Ehrfurcht vor dem Leben“ gibt ein Beispiel einer ele­
mentaren Philosophie, die keine Spiel- und Spaßphilosophie von 
Denkmodellen ist, sondern die, dem kultischen Beobachtungsauf­
trag entsprechend, einerseits dem Geschehen zusieht, sich ihm aber 
zugleich verpflichtet und verdankt weiß. Der einzelne, auch der 
Nichtphilosophierende, kann sich durch reines Denken aus der Ge­
schichte auf einen exorbitanten Standpunkt hinausdenken und sich 
durch bloßen Beschluß reinwaschen. Er ist dem, was ihn hervorge­
bracht hat und umgibt, dem Leben, in schuldhafter Weise ver­
pflichtet und verdankt sich ihm zugleich.

308

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Ehrfurcht vor dem Leben als Erkenntnis, Haltung und 
Handlung

In „Kultur und Ethik“ (1923)4 weist Albert Schweitzer der Philo­
sophie eine Schlüsselrolle für die Kultur zu und macht sie dabei 
verantwortlich für den Kulturverfall der Gegenwart: „Kampflos 
und lautlos vollzog sich die Abdankung der Kultur. Ihre Gedanken 
blieben hinter der Zeit zurück, als wären sie zu erschöpft, mit ihr 
Schritt zu halten. Wie ging dies zu? Das Entscheidende war das 
Versagen der Philosophie“.5 Schweitzers Unterscheidung zwischen 
elementarem und nichtelementarem Denken verdeutlicht dieses 
Versagen. Danach hat die Philosophie nicht die Aufgabe, nur das 
„Gold“ vergangener Theorien zu horten, sondern „Speisen“ zu be­
reiten für den geistigen Hunger der Gegenwart.6 Für Schweitzer ist 
der Unterschied deutlich und die Entscheidung daher leicht: Nur 
elementares Denken nährt, nicht-elementares Denken zerstört. Ele­
mentares Denken ist nicht erkennbar an der Besonderheit der In­
halte und Ideale, die es vorträgt, sondern an der Haltung, die es 
gegenüber dem Leben einnimmt. Kein Denken ist bloßes Denken, 
jedes Denken nimmt eine Position ein gegenüber dem Leben, auch 
wenn dies nicht ausdrücklich festgestellt wird. In dieser Position 
liegt das sittliche Verhältnis, das jedes Denken gegenüber dem 
Leben einnimmt, auch dort, wo dies nicht explizit der Fall ist. 
Auch das abstrakte und formale Denken, das sich bewußt mit sich 
und seinen Möglichkeiten beschäftigt, bringt ein sittliches Verhält­
nis des Menschen zum Leben zum Ausdruck. Für Schweitzer liegt 
der Grund darin, daß der Mensch als einziges Lebewesen in der 
Lage ist, den Willen zum Leben nicht nur unmittelbar zu haben, 
sondern diesen Willen auch zu erkennen und sich damit auch zu 
dem Leben als ganzem zu verhalten. Deswegen hat alles Denken 
auch ein Ziel, es forscht nicht immer weiter in das Unendliche 
hinein. Das Ziel allen Denkens ist die Entdeckung und Offenba­
rung dieses Verhältnisses zum Leben. Eine solche Entdeckung, daß 
wir „Leben inmitten von Leben“ sind, kann nur zur Ehrfurcht füh­
ren. Insofern ist dieser Gedanke der „Ehrfurcht vor dem Leben“, so 
dürftig er sich anzuhören scheint, der Ausdruck des elementaren 

4 Neudruck Manchen 1990.
5A.a.O.,S. 16.
6 A.a.O., S. 21.

309

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhältnisses des Menschen zu sich und zu der Welt und das Ziel 
allen Denkens. Durch die Erkenntnis unseres Verhältnisses zu dem 
Leben erfährt das Bewußtsein eine neue Qualität, durch die es 
wieder kreativ wird.

Es steht in der Macht des Denkens, das sittliche Verhältnis zum 
Leben als ein solches zu erkennen, sich dieser Erkenntnis zu fügen 
und danach zu leben. Damit ist der Mensch kein bloß erkennender 
Reflex auf das Leben, gleichsam der Spiegel, der die im Leben 
vorkommende Grausamkeit übernimmt und weiterfuhrt. Für 
Schweitzer ist der Mensch, gerade weil er das Leben in seiner 
Ganzheit erkennt, ein sittlicher Reflex und damit nicht bloß die 
spiegelnde Wiederholung der Animalität. Im sittlichen Verhalten 
spiegelt der Mensch also nicht nur seine Beziehung auf sein Ich 
oder seine Animalität wider, sondern sein Verhältnis zur Gesam­
theit des Lebens. Die Reduktion der Ethik auf eine Angelegenheit 
von Menschen unter sich schafft ein Mißverhältnis zwischen dem 
ethischen Anspruch, der ja die Herrschaft der Vernunft anzeigt, 
und der tatsächlichen Umsetzung, die dann nur einen Teil dieser 
Herrschaft, soweit es nämlich das Verhalten unter Menschen be­
trifft, umsetzt. „Wird das Gebiet des Ethischen auf das Verhalten 
des Menschen zu Menschen beschränkt, so sind alle Versuche, zu 
einem Grundprinzip des Sittlichen mit absolut verbindlichem Inhalt 
zu gelangen, von vornherein aussichtslos. ... Gibt es wirklich ein 
Grundprinzip des Sittlichen, so muß es sich irgendwie auf das Ver­
halten des Menschen zum Leben als solchem, in allen seinen Er­
scheinungen, beziehen“.7 Die Höherbildung des Naturverstehens 
zum sittlichen Verstehen zeigt sich darin, daß das sittliche Natur­
verstehen, im Gegensatz zum bloß abstrakten und formalen Ver­
stehen, selbst wieder Erlebnis wird. Der Umschlag und Übergang 
von der Erkenntnis zum Erleben, wird zum Kem seiner Ethik: 
„‘Ich bin Leben, das leben will inmitten von Leben, das leben will’. 
Dies ist nicht ein ausgeklügelter Satz. Tag für Tag, Stunde für 
Stunde wandle ich in ihm. In jedem Augenblick der Besinnung 
steht er neu vor mir. Wie aus nie verdorrender Wurzel schlägt fort 
und fort lebendige, auf alle Tatsachen des Seins eingehende Welt- 
und Lebensanschauung aus ihm aus. Mystik ethischen Einswer­
dens mit dem Sein wächst aus ihm hervor“.8 Ein Erkennen, das 

7A.a.O.,S. 199.
8A.a.O., S. 330.

310

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloß Erkennen bleibt, ist, auch wenn es vom Inhalt her sittlich und 
moralisch ist, tot. Die Sittlichkeit ist eine Qualität der Erkenntnis 
und verleiht jedem einzelnen Naturverständnis die Einbindung in 
das Geheimnis des Lebens.

Aus der höheren Einheit seiner Freiheit und seines sittlichen Na­
turverstehens heraus kommt der Mensch zu dieser letztlich my­
stischen Erkenntnis. „Von meiner Jugend an war es mir gewiß, daß 
alles Denken, wenn es sich zu Ende denkt, in Mystik endet“.9 Da­
mit ist endgültig der egoistische Standpunkt zwischenmenschlicher 
Sittlichkeit verlassen, der aus dieser Perspektive heraus eine 
gleichsam noch unterentwickelter Moralität darstellt. Über ein ego­
istisches Selbstverstehen hinaus erfaßt der Mensch die Natur in ei­
nem geistigen Verstehen und lebt diese höhere Einheit zugleich als 
Ehrfurcht vor dem Leben. Die sittliche Freiheit des Individuums ist 
dabei ein Schritt auf dem Wege zu dieser umfassenden Moralität. 
Dieser Weg hat ein Ziel und eine Vollendung, die sich in der mysti­
schen, aber auch praktischen Schau der Ehrfurcht zeigt. Damit ist 
Philosophie zu ihrem Grundanliegen zurückgefuhrt, wie es Karl 
Albert in seiner Auslegung der Philosophie Platons gezeigt hat: 
„Das Göttliche soll nämlich nicht einfach in distanzierter Betrach­
tung erkannt werden, sondern die philosophische Erkenntnis ist als 
Theoria im Sinne einer Reise in den Bereich des Göttlichen und 
Heiligen zu verstehen. Das scheint auf den ersten Blick nichts Be­
sonderes zu sagen, denn die Philosophie wird heute ja noch immer 
in Analogie zu einer Reise aufgefaßt: als unaufhörliches Unter­
wegssein und Auf-dem-Weg-Bleiben. Aber gerade das findet sich 
in Platons und im ursprünglichen Begriff der Theoria nicht. Eine 
Theoria ist zwar eine Reise, aber keine Reise ins Endlose und 
Uferlose: sie hat ein ganz bestimmtes Ziel“.10

9 A.a.O., S. 90.
10 Philosophie der Religion, S. 312.

311

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-297 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

