62

Moschee-Neubauten

2.2 Bedeutungswandel™ - die Moschee als Zentrum

Laut Maussen (2005, 8) wandelten sich mit der Zeit die Funktionen und Bedeu-
tungen von Moscheen in Westeuropa. Es haben sich klare Unterscheidungsmerk-
male zu den Moscheen in der islamischen Welt herausgebildet. In der islamischen
Welt ist die Moschee vorwiegend ein Ort des Gebets, da es fiir andere Aktivititen
andere Riume gibt. Im Westen dienen die Moscheen jedoch auch als Tee- und
Kaffeestube oder als Schule. Auch Ceylan (2013a, 73) betont, dass Moscheen in
westlichen Lindern mehr Funktionen als die Moscheen in islamisch geprigten
Lindern iibernahmen. Sie wiirden sich zu »soziokulturellen Zentren« und zu
smultifunktionalen Einrichtungen« entwickeln. Sabine Kraft (2002, 265f.) da-
gegen hebt hervor, dass eine Moschee auch im Herkunftsland vielfiltige Funk-
tionen innehitte. Jedoch wiirde ein Wandel stattfinden, da im vorangegangenen
Provisorium der Raum vorwiegend fiir das Gebet reserviert war.

Der Bedeutungswandel setzte in der zweiten Phase, der »Intensivierung der
Beziehungen zum Herkunftsland« nach Baumann, ein (vgl. Kap. II. 2.2). Wihrend
anfangs primir die religiose Erziehung der Kinder im Vordergrund stand, kamen
allmahlich allgemeine Weiterbildungsangebote wie Nachhilfe-, Computer- oder
Sprachkurse dazu. Mit diesem Ausbau ihrer Aktivititen versuchen die Religions-
gemeinschaften Celyan (2006, 155) zufolge, »ihre Benachteiligungen im Bildungs-
system aufzufangen.«

Auf diese Weise haben sich die Funktionen und die Bedeutungen der Moschee
verandert. Aufler als Gebets-, Sozialisations- und Versammlungsort fungieren
Moscheen als Zentrum fiir Netzwerke der Migrantenorganisationen und -ge-
meinschaften. Laut Maussen (2005, 8) sind die Moscheen wichtige Anlaufstellen
fir soziale und politische Aktivititen. So dienen sie als Vermittler zwischen der
Religionsgemeinschaft und anderen Institutionen, und ihre Vertreter setzen sich
gleichzeitig fiir die Interessen der Muslime ein. Dadurch sind die Moscheen ein
wichtiger Faktor fir die islamische Identitit auf der lokalen Ebene. Zudem ist die
Moschee laut Rémy Leveau (1990, 114) auch ein »symbol of the durable presence of
the group«.

In der Forschung riickte etwa ab den 1990-er Jahren die gesellschaftliche Rolle
der muslimischen Organisationen und der Moschee-Komitees vermehrt ins Zen-
trum, was sich auch im akademischen Vokabular spiegelt (Maussen 2005, 8), so
beispielsweise in der Bezeichnung der Moscheen als »Briickenort« (Schmitt 2003,
31).

18 Verschiedene Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen haben sich mit dem Funktionswan-
del der Moschee beschiftigt, so auch Marcel Maussen (2005), Rauf Ceylan (2006), Ali Wardak
(2002) und Katherine Brown (2008). Die aufgefiihrten Publikationen sind inhaltlich in das fol-
gende Kapitel mit eingeflossen.

am 14.02.2028, 14:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Moscheen und Moschee-Neubauten in Europa - Thesenentwicklung I1I-V

An verschiedenen Aspekten, so etwa an den unterschiedlichen Generationen
wie auch an den Aufgaben des Imams, lisst sich der Wandel der Moschee von
einem provisorischen Gebetsraum zu einem multifunktionalen Zentrum aufzei-
gen.

Generationen

Eine wichtige Anderung, die auf eine Bedeutungsverschiebung der Rolle von
Moscheen hinweist, ist der Generationenwechsel im Residenzland. Laut Ceylan
(20133, 73f.) forciert vorwiegend die jiingere Generation den Wandel der Moschee
zu einem multifunktionalen Zentrum. Die Vertreter dieser Generation sind in der
Regel im Residenzland aufgewachsen und sozialisiert worden. Die Erfahrungen,
die sie mit der Residenzgesellschaft gemacht haben, bringen sie ein in die Mo-
schee-Gemeinschaft, wodurch es zu Erneuerungsbemithungen kommt. Die jiin-
gere Generation fordert vielfiltigere Dienstleistungen und stellt hohere Anforde-
rungen an ihre Moschee, als an eine Moschee in der sislamischen Welt« gerichtet
werden (Ceylan 2013b, 70). Die Emanzipation der zweiten und dritten Generation
fihrt laut Maussen (2005, 11) zu verschiedenen Konflikten und Aushandlungen
zwischen den Generationen, was Neuaushandlungen bzgl. der Geschlechterrol-
len, der Heirat, der Rolle des Imams oder des Kopftuches mit sich bringt. Laut
Maussen (2005, 11) gingen mit diesen Entwicklungen auch Spannungen innerhalb
der muslimischen Organisationen und Moschee-Verbinde einher. Die Generation
der Eltern versuchte, Zentren zu griinden, um der jiingeren Generation die Wer-
te und Normen des Islam wie auch diejenigen der Herkunftslinder mitzugeben,
was die im Residenzland aufgewachsenen und sozialisierten Muslime der jiinge-
ren Generation mehrheitlich nicht unterstiitzt.

Imam

Im Allgemeinen verstehen Muslime unter der Bezeichnung >Imamx« ein Vorbild,
eine Fithrungsfunktion bzw. geistige Leitung. Der Imam ist kein geschiitzter
Titel; jeder mit einer »religiosen Mindestkompetenz« kann diese Funktion aus-
fithren. Die Rolle des Imams hat sich historisch entwickelt, wobei die Muslime
im Propheten Mohammed den ersten Imam sehen. In den Jahrhunderten nach
Mohammed standardisierte sich die Rolle des Imams und so entstand ein Grund-
konsens bzgl. der Funktion der Imame innerhalb einer Religionsgemeinschaft.
Von einem Imam erwarten Muslime im Allgemeinen die Leitung der finfmal tig-
lich stattfindenden Gebete, der Freitagspredigt, der Wochenendkurse sowie die
Betreuung der Gemeinschaft, was beispielsweise eine Trauung mit einschlief3t
(Ceylan 20133, 75f.). Imame iiben einen grofRen Einfluss auf die Religionsgemein-
schaft aus. Sie besitzen nicht nur die Autoritit in theologischen Fragen, sondern
stellen zudem »wichtige gesellschaftliche sowie politische Multiplikatoren dar«
(Ceylan 2010, 17).

am 14.02.2028, 14:23:48.

63


https://doi.org/10.14361/9783839451519-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Moschee-Neubauten

Inder Aufbauphase der Moschee-Gemeinschaften, also ungefihrin den1970-er
und 1980-er Jahren, fungierte oft ein Mitglied der Gemeinschaft als Imam (Maus-
sen 2005, 16), so beispielsweise in Deutschland (Spuler-Stegemann 1998, 160). Die
Moschee-Gemeinschaft bezeichnete diese Imame teilweise als >freiwillige Ima-
me< (Maussen 2005, 16). Sie waren, ebenso wie die Gebetsriume, eine provisori-
sche Losung, da meist keine qualifizierten Imame vor Ort waren. Die Rolle des
Vorbeters hat die Gemeinschaft meistens jemandem iibertragen, der sich in reli-
giosen Angelegenheiten ein wenig besser auskannte (Ceylan 2006, 131).

Spiter stellten die Moschee-Gemeinschaften professionelle Imame ein. Diese
Personen haben mehrheitlich eine islamische Universitit in einem islamischen
Land besucht. Laut Maussen (2005, 16) wurde in den 1990-er Jahren die Ankunft
der sogenannten >Import-Imame« »as one of the causes of — what seemed to be —
the popularity of conservative and traditional ideas amongst Muslims in Western
Europe« angesehen. Die meisten Imame waren mit der Kultur und Gesellschaft
nicht vertraut, und sie waren der Landessprache unkundig. So konnten sie den
Problemen und Fragen der jiingeren Generation nicht gerecht werden (Maussen
2005, 16).

Laut Ceylan (20132, 76) erweitert sich im Migrationskontext die Funktion des
Imams. Die Bediirfnisse, mit denen sich die Religionsgemeinschaft an den Imam
wendet, haben sich im Migrationskontext verindert. In einer ersten Phase ging es
um die Ubermittlung von Werten und Normen aus dem Herkunftsland. Dies hat
sich vorwiegend in der Erziehung der Kinder bemerkbar gemacht. Die jiingere
Generation hat jedoch zusitzliche Erwartungen, die sich durch die Sozialisation
im Residenzland sowie die religiose Erziehung ergeben. Somit erweitern sich die
Aufgaben des Imams in die Bereiche der Sozialarbeit und -pidagogik. Durch die
Einfithrung des islamischen Religionsunterrichts durch islamische Lehrer gibt es
dariiber hinaus jedoch auch Tendenzen, die dem Imam seine »Monopol-Stellung«
bzgl. religiéser Fragen streitig machen kénnten (Ceylan 2013a, 76f.).

2.3 Moschee-Neubau

In Europa vollzog und vollzieht sich laut den oben beschriebenen Vorgingen ein
signifikanter Wandel hinsichtlich der Bedeutung und Funktion von Moscheen.
In Bezug auf die Errichtung eines Moschee-Neubaus stellt sich mithin die Fra-
ge nach dessen Bedeutung. Kann ein Neubau die Bedeutungsverschiebung be-
schleunigen, oder verhilt es sich im Zuge eines solchen Wandels wie bei einem
umgebauten Gebiude?

Fiir Deutschland hilt Andreas Kapphan (2004, 246) fest, dass aufgrund der
Erweiterung der Titigkeiten die vorhandenen Riumlichkeiten nicht mehr ausrei-
chenwitrden und die Religionsgemeinschaften dank steigender Mitgliederzahlen
mehr Geld zur Verfiigung hitten. So entwickle sich der Wunsch, den typischen

am 14.02.2028, 14:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

