
TEILC

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Angewandte Ethik (Wolf)

Die angewandte Ethik ist die moderne Gestalt der traditionellen 
Kasuistik, allerdings mit einschneidenden Änderungen. Sie ba­
siert nicht mehr auf einer normativ-ethischen Einheitslehre, 
sondern bewegt sich in einem Feld stark umstrittener und kon­
kurrierender Ansätze; Aristoteles steht als dogmatisch unver­
bindliche Anregungsquelle neben Kant, den Utilitaristen und an­
deren Spielarten und Mischformen der Ethik. Bezugnahme auf 
Gott und die Bibel gilt in der philosophischen Ethik als suspekt. 
Was in der philosophischen Kommunität nicht mehr zählt, sind 
Argumente, die ohne Voraussetzung eines religiösen Glaubens 
nicht verstanden oder nicht akzeptiert werden können. Das heißt 
nicht, daß man aus der langen theologischen Tradition nichts ler­
nen könnte. Die gemeinschaftsstiftende Rolle von überlieferten 
Erzählungen ist nur ein Beispiel, das eine Untersuchung des 
Verhältnisses von Ethik und Erzählungen nahelegt. Auch die Be­
deutung moralphilosophischer Problemlösungen nach dem ka­
suistischen Verfahren des analogischen Vergleichs zwischen para­
digmatischen Fällen und Grenzfällen wird neuerdings wieder 
geltend gemacht (vgl. Jonsen/Toulmin 1988). Die Debatten zur 
Sterbehilfe haben eine Abwägung zwischen paradigmatischer 
Hilfe durch Lebensverlängerung und atypischer Hilfe durch Le­
bensverkürzung (infolge z.B. von Schmerzbekämpfung) zur me­
dizinethischen Agenda hinzugefügt. Suizid- und Suchtprävention 
sind andere Problembereiche, in denen sich Lebensschutz und 
paternalistische Zwänge, Hilfe und Freiheitseinschränkungen auf 
subtile Weise verbinden.

Die Belange von Recht, Wirtschaft und Gesellschaft, das Ver­
hältnis von Weltfrieden und Weltreligionen können in diesem 
Handbuch nicht erörtert werden. Es ist jedoch wichtig, daß eine 
integrale Ethik, die beispielsweise auf aktuelle Umweltprobleme 
antworten will, Theoreme der Wirtschaftsethik und der ökologi­
schen Wert- und Normenlehre zu verknüpfen vermag. Die For­
derung der Kohärenz zwischen angenommenen Prinzipien und 

146

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konkreten Lösungsvorschlägen bleibt der wichtigste Prüfstein 
angewandter Ethik. Diese ist um Begriffe von Respekt vor Indi­
vidualwohl und Autonomie, diverse Modelle von Gerechtigkeit 
und vor allem um Entscheidungen über Leben und Tod zentriert 
(vgl. Bayertz 1991; Leist 1990\ Singer 1993).

Pauschale Vorbehalte gegen angewandte Ethik stammen u.a. 
von Anhängern eines Vorbildes von strenger Wissenschaft, die 
glauben, daß Wertungen in ihrem Kern ohne kognitiven Gehalt 
sind und sich deshalb einer wissenschaftlichen Behandlung ent­
ziehen. Anhänger dieser Auffassung wie z.B. die Emotivisten 
(vgl. V, 2) werden sich auf eine metatheoretische Erörterung der 
Ethik beschränken und die Entscheidung konkreter moralischer 
Probleme dem gesunden Menschenverstand überlassen. Die 
Trennung zwischen Wissenschaft und Alltagsverstand wird kon­
sequent durchgeführt.

Zweifel an der Möglichkeit angewandter Ethik stammen aber 
auch aus einem ganz anderen Lager, nämlich von Vertretern einer 
strengen (metaphysischen) Letztbegründung. Das Programm der 
Letztbegründung will der Ethik ein letztes Fundament in völlig 
gewissen Prinzipien verschaffen. Konkrete Situationsentschei­
dungen erscheinen nach diesem Begründungsprogramm ebenso 
abgeleitet und zweitrangig wie einzelne Wahrnehmungsurteile. 
Ein von Platon, Descartes und Moore inspiriertes Programm ei­
ner in letzten Prinzipien fest verankerten Ethik kann höchste Er­
kenntnisansprüche im Bereich des Grundsätzlichen mit einer 
Skepsis im Bereich der Kasuistik kombinieren (vgl. Butchvarov 
1989).

Obwohl die beiden genannten Gegner einer angewandten 
Ethik ganz entgegengesetzte Auffassungen über die Möglichkeit 
von Metaphysik haben, sind sie sich doch beide einig darin, daß 
sich die konkreten Entscheidungen des Lebens einer gründlichen 
oder gar wissenschaftlichen Erörterung entziehen. Theoretischer 
Rationalismus oder Szientismus kann leicht in praktischen Irra­
tionalismus umschlagen. Deshalb ist es wichtig zu sehen, daß es 
nicht nur ein einziges Ideal von Gründlichkeit und Begründung 
gibt, das für alle Bereiche der Erkenntnis gilt. Wichtiger noch: 
Eine ethische Theorie darf den Übergang von der Theorie zur 
Praxis nicht ausblenden, sonst versteigt sie sich zu einem doppel­
ten Utopismus: Sie postuliert Pflichten für ideale Menschen, die 
in einer idealen Welt leben, statt zu untersuchen, wie die Pflichten 

147

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von realen Menschen in ihren realen Lebensbedingungen ausse­
hen sollten. Die aus falsch verstandener Gründlichkeit motivierte 
Verbannung von Anwendung und Praxisbezogenheit hat oft zu 
einem Versagen von Philosophie und Wissenschaften angesichts 
dringender Probleme geführt. Entweder wurden praktische und 
politische Probleme aus der Philosophie verbannt, oder der Über­
gang von der Theorie zur Praxis, Wissenschaft und Existenzerhel­
lung, Analyse und Engagement erfolgte sprunghaft, wie z.B. in 
Strömungen der Existenzphilosophie seit Heidegger und Sartre.

Angewandte Ethik ist nicht zu trennen von methodischen Fra­
gen, welche den Typus von Argumenten oder Gründen betreffen, 
die man in praktischen Diskussionen als gültig voraussetzt. Der 
Antagonismus von verschiedenen Positionen (Utilitarismus, 
Kantismus, Tugendethik, Vertragsethik, vgl. DeMarco/Fox 1986; 
Nida-Rümelin 1996) charakterisieren das aktuelle Szenario eben­
so wie Versuche zu intelligentem Eklektizismus bis hin zur Ab­
wendung von Theorien (vgl. Winkler/Coombs 1993). Unabhän­
gig vom Streit der Schulen und Weltanschauungen gibt es 
Methodenfragen, die alle Richtungen betreffen. Zentral ist so­
wohl in der Geschichte der Kasuistik als auch der modernen 
Ethik der Gebrauch von Beispielen und Gedankenexperimenten. 
Extreme und künstliche Beispiele haben den didaktischen Vorteil, 
daß sie die Grenzen der Anwendung moralischer Intuitionen auf­
zeigen. Überdies erlauben sie es, die in Wirklichkeit oft überkom­
plexen empirischen Randbedingungen künstlich einzuschränken 
und die Aufmerksamkeit auf wenige moralisch relevante Züge 
einer Situation zu lenken. Moralische Intuitionen, die durch Er­
ziehung und Routine in unseren Gefühlen verankert sind, müssen 
dagegen auf voraussehbare, häufig eintretende Situationen vorbe­
reiten. Eine methodische Erschütterung hartnäckiger moralischer 
Intuitionen durch die Konfrontation mit imaginären Beispielen 
mag daher einer Lockerung unseres Denkens dienen. Sie kann 
als Heuristik für eine Reform oder Verfeinerung der Moral, aber 
nicht als Ersatz für kohärente Vernetzung moralischer Argumen­
te dienen. Die Konfrontation mit Extrembeispielen und „hard ca- 
ses“ ist noch nicht deren Auflösung (vgl. Birnbacher 1995, 
Kap. 7). Beispiele ohne Argumente sind blind, Argumente ohne 
Beispiele leer.

148

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Bindestrich-Ethiken

Die fortlaufenden Diskussionen in Zeitschriften wie Philosophy 
and Public Affairs, in zahlreichen Periodika zur Medizinethik, in 
der Zeitschrift für Rechts- und Sozialphilosophie, Environmental 
Ethics, Between the Species und vielen anderen Organen und 
Sammelbänden lassen sich kaum überblicken oder gar pauschal 
bewerten. Tatsache ist, daß in manchen Zeitschriften und Mono­
graphien hohe Maßstäbe für die philosophische Erörterung prak­
tischer Fragen realisiert werden. Die Übersicht wird auch er­
schwert durch die Zunahme der Anwendungsbereiche. Es gibt 
kaum eine Kombination mit Ethik, die nicht bereits irgendwo 
gebraucht wurde. Von Technik- und Medizin-, Umwelt- und 
Wissenschafts-, Kriegs- und Friedens-, Tier- und Bioethik ist die 
Rede, Sport- und Betriebs-, Arbeits- und Freizeitethik lassen sich 
ebenfalls antreffen. Es gibt Rechts- und Medienethik, Berufs- und 
Managementethik. Auch von der Ethik und Philosophie von 
Wirtschaftsunternehmen ist die Rede. Was ist von diesen Kom­
posita zu halten? Bringen sie eine einzige Ethik in zahlreichen 
Anwendungen zum Ausdruck, so könnte man von Anwendung 
der Ethik oder angewandter Ethik sprechen. Gelegentlich scheint 
es aber auch, daß verschiedene Elemente oder Teile, einzelne 
Tugenden oder Prinzipien ein und derselben Ethik hauptsächlich 
in gewissen Bereichen zur Anwendung kommen. Ist Fairneß in 
Sport, Wirtschaft und Kriegsführung dieselbe Fairneß? Ist 
Achtung vor menschlichem Leben im Kriegs- und im Friedensfall 
dasselbe Prinzip oder die gleiche Haltung? Wie sehr sind das Ver­
ständnis und die Bedeutung von Prinzipien kontextabhängig? 
Oder gilt es gar, völlig neue und verschiedenartige Regionalethi­
ken mit eigenen Prinzipien zu schaffen? Dies scheint v. a. die viel 
gehörte Rede von einer „neuen Ethik“ für Umweltprobleme 
nahezulegen.

Die alten Streitigkeiten der Schulen und der Anarchismus ethi­
scher Systeme können in der angewandten Ethik weder zuge­
deckt noch überwunden werden. Gleichwohl gibt es immer wie­
der Versuche, mit intermediären Prinzipien ohne letzte 
Fundamente ein Stück philosophischer Arbeit zu verrichten. So 
kann etwa Respekt vor Autonomie in der vertieften und ver­
zweigten Erörterung des Paternalismus (vgl. Feinberg 1984- 
1988, Bd. III; Kleinig 1983', van de Veer 1986) vorausgesetzt, aus­

149

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedeutet und verfeinert werden - Anwendung ist immer zugleich 
Ausdeutung und In-Beziehung-Setzung zu anderen Prinzipien, 
Hypothesen oder Einstellungen. Im Rahmen eines kohärenten 
Systems, dessen Teile sich gegenseitig stützen, schließen sich Be­
gründung und Anwendung der Ethik eng zusammen. Falls es kei­
ne selbstevidenten letzten Gewissheiten gibt, die sich in Isolation 
selber begründen und die ganze Last weiterer Begründungen tra­
gen, kann Begründung der Ethik nur im Kontext ihrer Anwen­
dung stattfinden. Der Kohärentismus spricht nicht nur gegen eine 
völlige Trennung von Begründung und Anwendung, sondern 
auch gegen eine vollständige Arbeitsteilung zwischen Spezialisten 
und Generalisten in der Ethik. Obwohl die Spezialisierungs­
zwänge angesichts der immer größeren Verzweigung angewand­
ter Ethik nicht zu leugnen sind, werden gute Spezialisten immer 
wieder auf die allgemeinen Fragen der Ethik zurückkommen.

2. Feministische Ethik

Die feministische Ethik wirft ähnliche methodische Fragen auf 
wie die bisher erwähnten Bindestrich-Ethiken. Geht es um Wei­
terführung traditioneller Ethik und Politik oder um den Bruch 
mit ihnen? Geht es um Anwendungen und Modifikationen alter 
Konzeptionen oder um die Entwicklung radikal neuer? Histo­
risch gesehen ist der Feminismus aus anderen Freiheitsbewegun­
gen hervorgegangen und hat vielfache Anstöße aus den sozialen 
Bewegungen des 18. und 19. Jahrhunderts empfangen. Der 
Kampf gegen die Sklaverei und die Unterdrückung der Arbeiter­
klasse hat dazu geführt, daß vereinzelte Stimmen auch die Unter­
werfung der Frauen kritisierten. Zu den frühen Fürsprecherinnen 
eines humanistischen Feminismus gehört Mary Wollstonecraft 
(1759-1797). Sie beanstandet die Tatsache, daß Frauen in zeitge­
nössischen Schriften über Erziehung „als eine Art untergeordne­
ter Wesen, und nicht als Teil der menschlichen Spezies behandelt 
werden“ (Rossi 1973, 41). Sie orientiert sich an einer „Unterord­
nung unter die Vernunft, nicht unter den Mann“ (Rossi 1973^ 53).

Eine Exponentin des Feminismus im 19. Jahrhundert, welche 
die Unterwerfung der Frau im Geiste des radikalen Liberalismus 
und Frühsozialismus diagnostiziert, ist Harriet Taylor (1807— 
1858). Sie hat mit ihren Gedanken zu einer Schrift angeregt, die

150

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr zweiter Gatte John Stuart Mill unter dem Titel The Subjection 
of Women 1861 verfaßt und 1869 in London veröffentlicht hat. 
Die persönliche Motivation von Mill für die Sache der Frauen­
emanzipation stammt aus der Erfahrung der geistigen Zusam­
menarbeit in Gemeinschaft und unter der Kritik dieser wirklich 
überlegenen Frau (Mill 1970, 59). Auch Mill stützt seinen Femi­
nismus im wesentlichen auf die Forderung der Gleichheit aller 
Menschen. Ausgangspunkt ist eine im historischen Wandel be­
griffene, fortschreitende menschliche Natur, die sich in jedem In­
dividuum verschieden ausprägen kann. Mill setzt sich kritisch mit 
traditionellen Argumenten für die Unterordnung der Frau aus­
einander, etwa der Auffassung eines Rechts des Stärkeren, einer 
Berufung auf das Natürliche oder auf die freiwillige Unterwer­
fung von Frauen. Letztere führt Mill auf eine in früher Kindheit 
ansetzende „Versklavung des Geistes“ (Mill 1970, 16) zurück. 
Zielscheibe der Polemik sind die einseitigen Ehe- und Eheschei­
dungsgesetze Englands sowie der Ausschluß der Frauen vom 
Wahlrecht, aber auch die allgemeinen sozialen Bedingungen der 
Ungleichheit zwischen den Geschlechtern. Die Kritik Mills rich­
tet sich nach Auffassung einer modernen Interpretin gegen Dis­
krimination, die darin besteht, Menschen mit Rücksicht auf ihre 
Zugehörigkeit zu einer Gruppe zu behandeln, „ohne Rücksicht 
darauf, was sie als Individuen sind“ (Tulloch 1989, 186). Der 
psychologische Kern männlicher Überlegenheitsgefühle ist eine 
Form der Selbstanbetung (self-worship), während Frauen zu 
einer Selbstaufopferung (self-sacrifice) für ihre Familie angehal­
ten werden (Mill 1970, 42). Mill beschränkt sich also keineswegs 
auf den institutionellen oder juristischen Aspekt, sondern lenkt 
die Aufmerksamkeit auch auf die subtileren Formen der Behin­
derung der Entwicklung der Selbstachtung von Frauen in Familie 
und Gesellschaft. Ob vorherrschende Charakteristika von Frauen 
wie Fürsorglichkeit und praktische Neigungen ausschließlich ein 
Produkt von Deformation durch die Gesellschaft sind und ob 
solche Eigenheiten auch künftig eine Rolle spielen könnten oder 
sollten, wird von Mill äußerst zurückhaltend beurteilt; niemand 
kann voraussagen, wie sich ein weibliches Wesen unter Bedingun­
gen der vollständigen Gleichheit entwickeln würde (57). Theorien 
über Wesensunterschiede zwischen Männern und Frauen bleiben 
unter den Bedingungen der Ungleichheit „vollständig hypothe­
tisch“ (66). Eine Frau, die heirate, könne so verstanden werden, 

151

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als entscheide sie sich dafür, einen Haushalt zu führen (48). Diese 
Andeutungen Mills, die v. a. den von verheirateten Frauen 
zur Erwerbstätigkeit in Frage stellen, lassen erkennen, wie schwer 
es selbst einem so vorurteilslosen Autor wie Mill fällt, sich von 
stereotypen Vorstellungen der Rolle von mittelständischen Frau­
en in der Familie loszulösen.

Eine feministische Ethik in den Fußstapfen Mills läßt sich in 
einem Prinzip zusammenfassen: Interessen von Frauen und Män­
nern sind gleich zu beachten. Das Streben nach unparteiischer In­
teressenerwägung ist das oberste Prinzip der Ethik; so gesehen ist 
die feministische Ethik eine angewandte Ethik, nicht eine Sonder­
ethik mit eigenen Werten und Normen. Gegen dieses Programm 
erheben sich jedoch einige Einwände. Ein erster Einwand besagt, 
daß sich dieser Ansatz über relevante Unterschiede von Männern 
und Frauen einfach hinwegsetzt und ein abstraktes, geschlechts­
loses Bild vom Wesen des Menschen voraussetzt. Dieser Einwand 
beruht jedoch auf einer Konfusion: Das Postulat der gleichen 
Interessenerwägung enthält keine deskriptive These über die 
menschliche Natur. Postulate und Beschreibungen bewegen sich 
auf zwei verschiedenen Ebenen. Wie das Beispiel von Mill zeigt, 
ist die Forderung der Gleichheit vereinbar mit einer historischen 
und differenzierenden Sicht von Menschen.

Ein zweiter Einwand lautet, gleiche Erwägung führe zu einem 
Modell der Gleichbehandlung, zu einem nivellierenden Konfor­
mismus und damit zu Geringschätzung und Unterdrückung von 
Vielfalt. Auch dieser Einwand setzt eine unklare Gegenüberstel­
lung von Gleichheit und Vielfalt voraus. Da die zeitgenössische 
Diskussion so stark von der begrifflichen Gegenüberstellung von 
Gleichheit und Differenz bestimmt ist und da u. a. auch gefordert 
wird, die Konzepte von Gleichheit und Differenz zueinander in 
Beziehung zu setzen (Rosenberger 7996), muß dieser zweite Ein­
wand hier kurz erörtert werden. Die Erinnerung an Mill könnte 
auch hier hilfreich sein: Er ist gleichzeitig Advokat des demokra­
tischen Gleichheitsideals und Kritiker der Massenkultur. Gleich­
heit verlangt u. a. die gleichen familiären und gesellschaftlichen 
Rahmenbedingungen für die freie Entfaltung des eigenen Wohls. 
Freiheit und Selbständigkeit sind aber geradezu Garanten dafür, 
daß sich Menschen in verschiedene Richtungen entwickeln, z.B. 
verschiedene Berufe wählen, aber auch verschiedene Bedürfnisse 
entwickeln. Gleiche Erwägung von Interessen führt überdies 

152

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zu einer gleichen Behandlung von Menschen, da Menschen 
verschiedene Interessen haben können. Gleichheit in diesem Sin­
ne verlangt also eine differenzierende Behandlung von verschie­
denen Interessen.

Ein dritter Einwand richtet sich gegen die im Gleichheits­
postulat verankerte Vorstellung von Diskriminierung. Diskrimi­
nierung - so wird gesagt - sei eine Behandlung von Menschen 
nicht als Individuen, sondern als Gruppenmitglieder. Sexistische 
Diskrimination besagt, daß man eine Frau so oder so behandelt, 
weil sie eine Frau ist. Diese Auffassung von Diskrimination sei 
aber viel zu formell: Wichtig sei doch gar nicht die Tatsache, ob 
man Mitglieder der Gruppe A anders behandle als Mitglieder der 
Gruppe B - wichtig sei lediglich, wie man sie behandle. Die Be­
deutungslosigkeit des formalen Diskriminationsverbotes werde 
v. a. bei Verfahren der umgekehrten Diskrimination manifest: 
Würde man z.B. fortan absichtlich Frauen in Bereichen, in denen 
sie bisher benachteiligt wurden, besonders fördern, oder würde 
man damit fortfahren, Frauen in gewissen Bereichen zu entlasten 
(z.B. von der allgemeinen Wehrpflicht), so bestehe darin gar kein 
Unrecht. Jedenfalls sei es kein Anliegen des Feminismus, alle for­
malen Diskriminationen abzuschaffen. - Dieser Einwand ist 
nicht so vernichtend, wie er auf den ersten Blick aussieht. Forma­
le Diskriminierung kann zwar unter bestimmten Umständen - 
man denke etwa an eine Quotenlösung - ein Versuch sein, beste­
hende Ungleichheiten zu verringern. Man beachte jedoch, daß 
Quotenlösungen für Frauen (im Unterschied zu Quotenlösungen 
für die politische Repräsentation von Minderheiten), wenn sie 
überhaupt legitim sind, sich nur als befristete Maßnahmen vertei­
digen lassen, und daß ihr Ziel die Herstellung eines Zustandes ist 
(z.B. eines höheren oder gleichen Frauenanteils), der weniger 
oder keine formale Diskrimination enthält. Mit der Annäherung 
an diesen Zustand verliert die Praxis der umgekehrten Diskrimi­
nation ihre moralische Berechtigung. Eine perennierende Quo­
tenlösung würde dagegen das Vorurteil bestätigen, Frauen seien 
auch bei einmal realisierter Chancengleichheit weniger fähig als 
Männer. Die genannte Rechtfertigung einer provisorischen Quo­
tenlösung ist zukunftsorientiert. Kaum plausibel ist dagegen eine 
vergangenheitsorientierte Rechtfertigung, die in der positiven 
Diskrimination eine Form von Wiedergutmachung oder „Buße“ 
durch heute lebende Männer für vergangene Benachteiligungen 

153

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sieht, die von anderen Männern zu anderen Zeiten begangen 
wurden.

Der dritte Einwand geht jedoch tiefer: Gleiche Erwägung und 
gleiche Behandlung sind per se noch keine Garantien für Gerech­
tigkeit. Ein Despot, der alle Untertanen gleichermaßen unter­
drücken würde, wäre zwar frei von Diskrimination, aber er wäre 
kein gerechter Herrscher. Wichtig ist nicht die Wiederholung 
gleicher Verfahren, sondern die Qualität dieser Verfahren selber. 
Genauer gesagt: Die formale Nicht-Diskrimination mag zwar ein 
notwendiges Element von Gerechtigkeit sein, sie ist jedoch sicher 
kein hinreichendes. Sie läßt den Inhalt gerechter moralischer Ur­
teile unterbestimmt. Wichtig ist nicht nur, wie etwas berücksich­
tigt wird, sondern auch in welcher Hinsicht.

Auch dieser Einwand macht das Zugeständnis, daß Gleichheit 
ein notwendiges Element von Gerechtigkeit bleibt. Dies ist ange­
sichts der kontroversen Lage von Gerechtigkeitstheorien schon 
viel, verbalisiert doch die Forderung gleicher Beachtung so etwas 
wie einen gemeinsamen Kern verschiedener Gerechtigkeitsvor­
stellungen. Die Anwendung dieses Postulats macht jedoch zu­
sätzliche Überlegungen erforderlich.

Bereits das scheinbar einfache Beispiel der Forderung nach 
Bevorzugung berufstätiger schwangerer Frauen in Form eines 
Schwangerschaftsurlaubs zeigt, daß es sich hier zunächst um kei­
nen Verstoß gegen das formale Diskriminationsverbot handelt. 
Schwangere Frauen werden nicht bevorzugt, weil sie Frauen sind, 
sondern weil sie schwanger sind. Es handelt sich so gesehen nicht 
um eine sexistische Form von Gruppendiskrimination. Wie die 
Regelung des Schwangerschaftsurlaubs jedoch weiter begründet 
und gestaltet wird, hängt davon ab, ob man Schwangerschaft le­
diglich als Krankheit, Behinderung oder etwas Drittes betrachtet, 
ob man die Ansprüche von Schwangeren primär als Schutz- oder 
als Kompensationsansprüche versteht und welche Bedeutung der 
Höhe des bestehenden Einkommens und anderen partikulären 
Umständen der Situation zugemessen wird. Diese weiteren Fra­
gen, die für eine Ethik und Politik des Feminismus wichtig sind, 
bleiben durch das Verbot der formalen Diskriminierung unterde­
terminiert.

Das Gleichheitspostulat ist tatsächlich unbestimmt: Welche In­
teressen sind es, die gleich gewichtet werden sollen, und warum 
gerade Interessen, und nicht vielmehr Rechte oder Werte wie Au­

154

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tonomie? Diese Fragen machen deutlich, daß das Gleichheits­
prinzip offen ist für verschiedene Interpretationen. Natürlich 
macht es einen Unterschied, ob Interessen nur nach ihrer Inten­
sität und Dauer gleich berücksichtigt werden, oder ob darüber 
hinaus informierte oder gar autonome Präferenzen berücksichtigt 
werden. Die praktischen Folgen liegen auf der Hand: Frauen, die 
sich in einer Gesellschaft (aus welchen Gründen auch immer) 
nicht für Politik interessieren, hätten vielleicht gleichwohl ein In­
teresse, wenn sie besser informiert wären. Und selbst informierte 
Politikverdrossenheit ist noch kein hinreichender Grund zur An­
nahme, daß es nicht objektiv besser wäre für Frauen, mehr poli­
tische Optionen zu haben.

Diese Modifikationen des Prinzips der gleichen Interessener­
wägung machen das Gleichheitspostulat keineswegs überflüssig. 
Dennoch ist es in Ansätzen des neuen Feminismus (auch gender/ 
sex-feminism genannt) nicht beliebt. Diese betonen viel stärker 
die Diskontinuität des Feminismus zu anderen Freiheitsbewe­
gungen. Diese Diskontinuität wird damit begründet, daß wir uns 
in einem Geschlechterkrieg befänden, der alle Bereiche der 
Gesellschaft, ja selbst unsere Konzeptionen von Rationalität, 
Wissenschaft etc. durchdringe. Diese radikalen Diagnosen der 
Gesellschaft beruhen allerdings oft auf falschen oder höchst um­
strittenen Daten und verführen überdies zu einer Flucht in iso­
lierte, sich mit sich selbst beschäftigende Subkulturen (vgl. Som­
mers 1994). Es ist umstritten, ob Begründung und Durchsetzung 
der Forderungen der Frauenemanzipation überhaupt einer neuen 
Ethik bedürfen. Einige Philosophinnen der Gegenwart finden so­
gar bei Kant und Hume genügend Anknüpfungspunkte für eine 
feministische Ethik (vgl. die Beiträge von O’Neill und Baier in 
Nagl-Docekal/ Pauer-Studer 1993).

Besonders anregend haben die Hypothesen von Caroli Gilligan 
(Gilligan 1982\ vgl. Nunner-Winkler 1991) zu den zwei Stimmen 
der Moral gewirkt. Sie haben nicht nur zur Entwicklung einer 
sog. Care-Ethik und pluralistischen Konzeptionen der Ethik ge­
führt, sondern auch produktiven Widerspruch herausgefordert. 
Nach Gilligan gibt es zwei Varianten der Moral, die sich gegen­
seitig ausschließen: Eine Moral der Gerechtigkeit und eine der 
Fürsorge. Diese beiden Perspektiven lassen sich weder in eine ein­
zige Moralkonzeption integrieren, noch läßt sich - wie etwa im 
Stufenschema der moralischen Entwicklung von Kohlberg (vgl.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III, 2) - die Stufe der Fürsorglichkeit jener der Gerechtigkeit un­
terordnen. Gilligan hat nun diese beiden Typen der Moral dem 
weiblichen und männlichen Denken zugeordnet. Sowohl ihre 
Typologie als auch diese Zuordnung sind jedoch heftig umstrit­
ten.

3. Der Schutz der Privatsphäre

Die jahrhundertelange Sakralisierung der Ehe und die Auszeich­
nung der ehelichen Sexualität als von Gott vorgesehenem Medi­
um der Prokreation haben zur Ausbildung einer starren Sexual­
moral geführt. Im Unterschied zur lehramtlichen Verkündigung 
der katholischen Kirche scheuen sich jedoch die meisten moder­
nen Moralphilosophen, normative Aussagen über Familie, Sex 
und das Verhalten zustimmender Erwachsener in ihrer Privat­
sphäre zu fällen. Es scheint so, als könne es in einer rein säkularen 
Ethik keine spezifisch moralischen Probleme der Liebe, Sexuali­
tät und Familie und daher keine selbständige Sexualmoral geben. 
Damit soll nicht gesagt werden, daß es keine moralischen Begleit­
probleme von Liebe und Sexualität gibt oder daß der Begriff der 
Liebe kein Thema für Moralphilosophen sei. Für liberale Theore­
tiker darf jedoch keine Handlung verboten werden, die nieman­
den in seinen Interessen oder Grundrechten schädigt. Und für alle 
mündigen Personen gilt die Maxime: volenti non fit iniuria (dem 
Zustimmenden geschieht kein Unrecht). So kann z.B. eine Frau, 
die einer Anstellung als Striptease-Tänzerin zustimmt, gar nicht 
geschädigt werden. Diese Maxime fordert natürlich ein gewisses 
Maß an Freiwilligkeit. Frauen, deren spezielle Notlage oder Un­
wissenheit ausgebeutet wird, um sie ins „Pornogeschäft“ zu brin­
gen, können nach durchschnittlichen Standards von Arbeitsver­
trägen nicht mehr als freiwillig zustimmend betrachtet werden.

Was Liberale in diesem Zusammenhang vor allem kritisieren ist 
die Auffassung einer moralischen Schädigung. Selbst wenn es z. B. 
ein moralisches Ideal der Selbstachtung gäbe und wenn gewisse 
Formen der Sexualität eine „Wegwerfung der eigenen Würde“ 
(Kant) in sich schlössen, wären sie als moralische Grundlage von 
Sanktionen ungeeignet. Ein von Kant geprägter Liberaler könnte 
das damit begründen, daß gerade Selbstachtung nur aus freiem 
Willen, nicht durch Repression bewahrt werden kann; ein dem 

156

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Utilitarismus nahestehender Liberaler wird aus anderen Gründen 
zur gleichen Schlußfolgerung gelangen: Er wird nämlich darauf 
insistieren, daß rein moralische Schädigungen, die keine empi­
risch nachweisbaren Verletzungen von im allgemeinen Interesse 
an Sicherheit begründeten berechtigten Erwartungen anderer im­
plizieren, einen unparteiischen Gesetzgeber nichts angehen. 
Sexualität in allen ihrer Formen (Homosexualität, Prostitution 
und Pornographie mit eingeschlossen) darf nach der liberalen 
Auffassung nie verboten werden, wenn sie zwischen zustimmen­
den Erwachsenen stattfindet. Ausgenommen von dieser Freiheit 
sind Kinder und Jugendliche. Überdies sind Vorschriften in bezug 
auf Ort und Zeit (also z.B. das Verbot von Sexshops in gewissen 
Stadtteilen) zulässig, wenn damit die Erregung öffentlichen 
Ärgernisses vermieden werden kann. Vorläufer dieser liberalen 
Auffassung ist Mill (vgl. Mill 1859). In seinen Fußstapfen haben 
Hart (1963) und Feinberg (1984-1988) die liberale Strafrechts­
theorie weiterentwickelt. Auch marxistische Autoren teilen diese 
Auffassung der Straflosigkeit, ja der moralischen Indifferenz von 
Sexualität zwischen zustimmenden Erwachsenen. Was aus marxi­
stischer Sicht gleichwohl für Einschränkungen oder Verbote von 
Pornographie sprechen kann, sind allenfalls Formen der Schädi­
gung und Ausbeutung auf der Ebene der Produktion, nicht je­
doch eine vermeintliche Schädlichkeit für Konsumenten oder 
eine vermeintliche Immoralität auf der fiktionalen Ebene der lite­
rarischen oder szenischen Darstellung (vgl. Soble 1986).

Zum einen scheinen sich moralische Probleme im Zusammen­
hang mit Sexualität und Familie vollständig zu überschneiden mit 
allgemeinen Fragen der Treue, Loyalität und Dankbarkeit; zum 
anderen steht der Überwachung und Durchsetzung einer Sexual­
moral das Hindernis des Rechts auf Privatsphäre entgegen. Selbst 
Anhänger einer strengen Beschränkung von Antikonzeptionsmit­
teln werden zögern, Paare in ihrer Intimsphäre mit modernen 
Mitteln der visuellen oder akustischen Überwachung zu kontrol­
lieren. Die moderne Empfindlichkeit für die Verletzung der Pri­
vatsphäre mag viele Ursachen haben, doch eine scheint in der Zu­
nahme technischer Möglichkeiten der Überwachung zu bestehen. 
Das politische Anliegen des Datenschutzes richtet sich v. a. gegen 
den Staat und andere mächtige Organisationen, welche die Mittel 
für kostspielige und immer raffiniertere Methoden haben.

Dem Recht auf Privatsphäre entspricht seit der frühen Neuzeit 

157

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Pflicht zur Intimisierung von Körperverrichtungen. Wer die­
se Pflicht verletzt, erregt öffentliches Ärgernis. In manchen Fällen 
scheinen sich die Grenzen von Privat und Öffentlich mit jenen 
von geschlossenen und allgemein zugänglichen Orten zu decken. 
Mit dem Betreten öffentlicher Plätze verwirkt man das Recht, 
nicht betrachtet oder belauscht zu werden.

Es ist äußerst schwierig, das Recht auf Privatsphäre genau zu 
definieren. Auf diesen Sachverhalt hat Judith Jarvis Thomson hin­
gewiesen. Wer sich z.B. an ein Liebespaar in einem öffentlichen 
Park heranschleicht, um es zu belauschen, scheint ebenfalls eine 
Privatsphäre zu verletzen. Nach Thomson gibt es eine etwas ver­
einfachende Hypothese, die geeignet ist, die Komplexität dieses 
Rechtes zu erfassen. Sie lautet: Das Recht auf Privatsphäre tritt 
immer zusammen mit anderen Rechten auf; es ist ein cluster-right, 
ein Recht, das nur im Ensemble mit anderen Rechten auftritt 
(Thomson 1975). Häufig tritt es auf mit dem Recht auf Eigentum 
(mit dem es allerdings nicht identisch ist), häufig mit dem Recht 
auf den eigenen Körper. Dieses umfaßt das Recht, Teile seines 
Körpers zu verkaufen oder zu verstümmeln und schließt andere 
davon aus. Dieses ausschließende Recht auf den eigenen Körper 
ist in Analogie zum Recht auf Eigentum zu verstehen; gleichwohl 
ist es, wie Thomson mit zahlreichen Beispielen zu illustrieren ver­
sucht, ein eigenständiges Recht. Das Recht auf Privatsphäre dage­
gen scheint, weil es ein cluster-right ist, ein abgeleitetes Recht zu 
sein.

Vorsichtsmaßnahmen zum Schutz der Privatsphäre müssen 
nicht perfekt sein, sondern allgemein zumutbaren Standards ent­
sprechen. Bereits Nachlässigkeit kann jedoch genügen, um das 
Recht auf Eigentum oder Privatsphäre zu verwirken. So wie Ge­
legenheit Diebe macht, so schafft sie auch unliebsame Voyeure 
oder Lauscher. Überdies kann man absichtlich auf ein Recht ver­
zichten. Dabei ist es nicht ganz einfach, jene Handlungen und 
Unterlassungen zu systematisieren, mit denen jemand auf sein 
Recht verzichtet oder es verwirkt. Eine allgemeine Theorie von 
Rechten müßte nach Thomson diese Aufgabe erfüllen.

Thomsons Aufsatz läßt viele Fragen offen. So neigt sie etwa zu 
einem dezisionistischen Ansatz, wonach ein Recht auf Privat­
sphäre entsteht, wenn ich es will. Eine Sängerin, die nicht mehr 
auftreten will und die sich dazu entschlossen hat, nicht mehr öf­
fentlich aufzutreten und nur noch in ihren vier Wänden singt, hat 

158

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


- so Thomson - ein Recht darauf, nicht belauscht zu werden. Es 
gibt noch weitere Beispiele, die zeigen sollen, daß das Recht auf 
Privatsphäre nur auf Launen oder Stimmungen beruht: Ob ich 
will oder nicht, daß mir jemand übers Knie streicht, oder ob ich 
will, daß mir jemand nächtlich die Haare schneidet oder die Ell­
bogen grün anstreicht. Was Thomson völlig ignoriert, ist die Bin­
dung der Gefühle von Scham und der Bedürfnisse nach einer Pri­
vatsphäre an kulturell verankerte Vorstellungen von Freiheit und 
Beziehungen, das heißt die historische und soziologische Per­
spektive (vgl. Benn & Gaus 1983. Moore 1984; Schoeman 1984 
und 7992).

4. Die Abtreibungsdebatte

Abtreibung ist ebenfalls eine Entscheidung, für die man das Recht 
auf Privatsphäre in Anspruch nehmen könnte. Dies wäre vor al­
lem dann einleuchtend, wenn man die Abtreibung unter die „Ver­
brechen ohne Opfer“ subsumieren könnte. So gesehen wäre es gar 
nicht die Frage, wie man entscheidet, sondern wer entscheidet. Da 
es bei der Abtreibung primär um einen Eingriff in den Körper der 
schwangeren Frau geht, liegt es primär an ihr, für oder gegen Ab­
treibung zu entscheiden.

Ob es sich bei der Abtreibung um ein „Verbrechen ohne 
Opfer“ handelt, ist jedoch gerade umstritten. Nach manchen Ab­
treibungsgegnern sind ganz einfach die ungeborenen Menschen 
die Opfer. Deshalb kann es sich bei einer Abtreibung nie um eine 
Privatsache handeln. Sie ist nicht mit einer Blinddarmoperation 
vergleichbar. Konservative Abtreibungsgegner berufen sich auf 
einen konsequent verstandenen Lebensschutz, wobei sie aller­
dings menschlichem Leben eine Sonderstellung einräumen.

Etwas vorsichtiger argumentieren jene Abtreibungsgegner, 
welche auf die Potentialität menschlichen Lebens vom Zeitpunkt 
der Befruchtung an verweisen. Die Geltung eines Potentialitäts- 
prinzips, das einem potentiellen X gleichen moralischen Status 
zubilligt wie X selber, ist allerdings ebenfalls umstritten. Nach 
Auffassung mancher Autoren zählen in der Moral nur Rücksich­
ten auf aktuelle Eigenschaften oder Fähigkeiten - etwa die Fähig­
keit, Schmerzen zu empfinden. Diese Eigenschaft ist nicht von 
Anfang an gegeben, sondern sie (bzw. ihre physiologische Grund- 

159

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läge) entsteht im Verlaufe des zweiten Trimesters der Schwanger­
schaft. Kann die Leibesfrucht im ersten Trimester der Schwanger­
schaft noch als Klumpen von Zellen klassifiziert werden, so ent­
wickelt sie sich im zweiten und vor allem im dritten Trimester zu 
einem Wesen, das sich qualitativ kaum mehr von einem Neuge­
borenen unterscheidet. Aus diesen und anderen Gründen wird 
die Entscheidung für eine späte Abtreibung immer problemati­
scher und belastender. Im Blick auf individuelle Eigenschaften 
und Fähigkeiten ist die Grenze der Geburt, die eine Unterschei­
dung von Abtreibung und Kindstötung nahelegt, ziemlich will­
kürlich. Theoretisch könnte man sich auch eine Regelung vorstel­
len, die aktive oder passive Kindstötung bis zur achten Woche 
nach der Geburt unter streng festgelegten Konditionen legalisiert. 
Doch die Trennlinie der Geburt wird auch aus pragmatischen 
Gründen verteidigt (vgl. Hoerster 7995), und zwar deshalb, weil 
sie den meisten Menschen mehr einleuchte als eine willkürliche 
Trennlinie zwischen erlaubtem und unerlaubtem Infantizid.

Weil der Fötus in seinen kontinuierlichen Verwandlungsfor­
men schwer zu klassifizieren ist, weil er gar nicht oder nur teil­
weise über Fähigkeiten einer erwachsenen Person verfügt, sind 
Debatten über den moralischen Status von Föten so schwierig. 
Dazu kommen Tendenzen, den Streit vom moralischen Status 
des Fötus auf andere Fragen - etwa der Bevölkerungspolitik oder 
der Stellung der Frauen in der Gesellschaft - zu verlagern. Die 
beiden Extrempositionen - Abtreibung sei Mord, und Abtrei­
bung sei Privatsache - tragen beide nicht der graduellen qualitati­
ven Veränderung des Fötus während der ganzen Schwangerschaft 
Rechnung. Es scheint unwahrscheinlich, daß sich eine Abtrei­
bung in den ersten acht Wochen nach gleichen moralischen Maß­
stäben beurteilen läßt wie eine Abtreibung zu einem späteren 
Zeitpunkt.

5. Positionen und Argumente der Umweltethik

Häufig verläuft die Diskussion um die Umweltethik in den Bah­
nen von Umweltethik versus Anthropozentrismus. Es wird an­
genommen, die neue Umweltethik setze einen Holismus oder 
Biozentrismus voraus, während traditionelle Ethik anthropozen­
trisch sei. Man unterstellt, wer sich wirklich und nachhaltig für 

160

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Umwelt engagiere, müsse sie um ihrer selbst willen schätzen; 
umgekehrt gilt, daß anthropozentrisches Denken zu einem lauen 
Engagement führe. Die Frage, welche Entitäten (Kollektive oder 
Individuen) überhaupt moralischen Status (moral Standing) haben 
können, welche direkte moralische Beachtung verdienen, wird oft 
gar nicht gestellt, sondern als müßige Frage betrachtet, welche 
sich durch richtige Gesinnung bzw. radikales Engagement von 
selbst beantworte.

Diese Haltung ist jedoch unbefriedigend. Zwar mag es vor­
kommen, daß Menschen aus falschen Gründen das Richtige tun; 
auch kommt es öfter vor, daß sich Menschen von ihren guten 
Gründen nicht motivieren lassen. Auf diesen zweiten Fall werden 
wir am Schluß dieses Kapitels zurückkommen. Den ersten Fall - 
daß Menschen aus falschen Gründen das Richtige tun - mag fol­
gendes Beispiel illustrieren. In einer Familie gibt es zwei Kinder. 
Der jüngere Peter glaubt aufgrund eines Märchens, Wohnungstü­
ren könnten Schmerzen empfinden, und mit dem Knall beim Zu­
schlägen drückten sie diesen Schmerz aus. Deshalb schließt er die 
Türen immer leise. Die ältere Schwester Anna dagegen hält nichts 
von diesem Aberglauben und knallt Türen. Für die anderen Fami­
lienmitglieder und den Zustand der Türen (bzw. das Portemon­
naie der Familie) ist das Verhalten des jüngeren besser: Er verur­
sacht keinen Lärm und keine Reparaturkosten. Falls ihn sein 
Aberglaube zur Gewohnheit führt, Türen sanft zu schließen, und 
wenn diese Gewohnheit schließlich seinen kindlichen Aberglau­
ben überlebt, dann erweist sich sein früherer Irrtum als nützlich 
oder fruchtbar. Trotzdem gibt es unabhängig von dieser er­
wünschten Nebenwirkung des Glaubens kaum gute Gründe, an 
die Empfindungsfähigkeit von Holz zu glauben. Eine Praxis kann 
also zu erwünschten Zielen führen, obwohl sie auf falschen oder 
unbegründeten Annahmen beruht. Umgekehrt können richtige 
oder gut begründete Annahmen wie jene der älteren Anna zu fal­
schen praktischen Schlußfolgerungen führen, etwa der Schlußfol­
gerung, daß Vandalismus gegen Dinge oder Wesen, die keine 
Schmerzen empfinden können, moralisch erlaubt oder unproble­
matisch sei.

Eine Abkehr von allzu einfachen Alternativen wird erleichtert, 
wenn wir uns vor Augen halten, daß bezüglich der Frage, welche 
Wesen in sich wertvoll sein können, folgende Positionen denkbar 
sind:

161

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Anthropozentrismus

Der Anthropozentrismus besagt, daß alle Menschen moralisch 
gleich zählen, nämlich als Angehörige der Spezies homo sapiens. 
Er bezieht auch künftige Generationen ein und fordert strenge 
Unparteilichkeit in bezug auf Unterschiede der Rassen und Ge­
schlechter. „Klugheitsgründe und Vorsorge für die künftigen 
Generationen mögen bereits zwingend genug sein, uns und an­
dere zu einem die Umwelt schonenden, die Natur schützenden 
und bewahrenden Verhalten zu verpflichten.“ (Birnbacher 1980y 
105) Der Anthropozentrismus wird oft als umweltfeindlich be­
trachtet, doch das ist völlig falsch. Er beruht auf einem strengen 
Egalitarismus unter den Menschen aller Zeiten und müßte, kon­
sequent realisiert, zu praktisch weitreichenden umweltschütze­
rischen Reformen führen. Er gibt allerdings keine explizite Be­
gründung dafür, warum Menschen und nur Menschen einen 
Eigenwert haben, andere Lebewesen dagegen nicht. Die Beteue­
rung „Weil sie der Spezies homo sapiens angehören“ kann wohl 
kaum als Begründung akzeptiert werden. Auch das pragmatische 
Argument „Weil damit Diskriminierungen unter Menschen auf­
hören“ genügt nicht, denn man könnte geltend machen, daß diese 
Position Diskriminierungen von nicht-menschlichen Lebewesen 
stützt. Würde es nicht viel weniger Grausamkeit gegen Tiere ge­
ben, wenn die Sphäre der Wesen mit Eigenwert über den Kreis 
unserer Spezies hinaus erweitert würde?

Hier und im folgenden wird oft der Begriff ,Eigenwert4 (inhä­
renter Wert) verwendet. Dieser Begriff und seine Verwendung in 
der Ethik ist selber Gegenstand zahlreicher Kontroversen. Wir 
begnügen uns hier mit einer knappen Explikation. Der Begriff 
,Eigenwert4 besagt, daß ein Wesen selber Quelle oder Sitz von 
Werten ist, unabhängig vom Wert, den es für andere hat. In den 
meisten Moraltheorien wird die Feststellung von Eigenwert mit 
dem Postulat verknüpft, den Eigenwert zu respektieren. Zwei 
Konfusionen lassen sich in diesem Zusammenhang vermeiden: 
1) Eigenwert fällt nicht notwendigerweise zusammen mit einem 
völlig objektiven, d.h. von Interessen losgelösten Wert. Ein sub­
jektiver Werttheoretiker (der die ontologische Eigenständigkeit 
von Werten in einer Welt ohne Interessen bestreitet) muß nicht 
bestreiten, daß Wesen mit Interessen, weil sie Interessen haben, 
ein Eigenwert zukommt. Die Zuschreibung von Eigenwerten ver­

162

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pflichtet also nicht zu einer ontologischen Annahme von objekti­
ven Werten. 2) Dinge können um ihrer selbst willen geschätzt 
werden - z.B. eine schöne Zinnkanne, die nicht nur (oder viel­
leicht gar nicht) als Gefäß verwendet wird, kann trotzdem als 
Schmuckstück um ihrer selbst willen geschätzt werden. Sie hat 
für den Betrachter einen intrinsischen Wert, doch sie hat deshalb 
noch keinen Eigenwert wie ein Wesen mit einer eigenen Perspek­
tive oder einem eigenen Wohl. Ob etwas einen Eigenwert hat oder 
nicht, ergibt sich also nicht allein aus der Tatsache, ob etwas völlig 
um seiner selbst willen geschätzt wird. Eine nicht-instrumentale 
Einstellung macht noch keinen Eigenwert. So (und nur so) ver­
standen ist Eigenwert nicht völlig „subjektiv“, d.h. mehr als 
etwas, was aus beliebigen Gründen um seiner selbst willen ge­
schätzt wird. Eigenwert ist oder hat vielmehr das, was aus mora­
lischen (nicht bloß ästhetischen) Gründen um seiner selbst willen 
geachtet werden soll.

B. Logozentrismus, Personalismus, Ethicozentrismus
Diese Position besagt, daß alle vernunftfähigen Wesen und nur sie 
Eigenwert haben. Es handelt sich um den wohl einflußreichsten 
Versuch, den Anthropozentrismus philosophisch zu begründen. 
Nicht mehr die bloße Mitgliedschaft in der Spezies homo sapiens, 
sondern die allen Menschen zuzuschreibende Vernunftanlage (das 
Potential, um die Fähigkeit zu Vernunft zu entwickeln) ist der 
tiefere Grund für den gleichen und einzigartigen moralischen Sta­
tus aller Menschen. Es gibt zwei Varianten des Logozentrismus, 
die auf bereits entwickelte Fähigkeiten zu Vernunft aufbauen: den 
Ethicozentrismus (alle moralisch kompetenten Wesen und nur sie 
haben Eigenwert) und den Personalismus (alle Wesen, die sich 
von anderen unterscheiden und auf Vergangenheit und Zukunft 
beziehen können, und nur sie haben Eigenwert). Vereinfachend 
kann man sagen, daß diese beiden Varianten eine bereits aktuali­
sierte Fähigkeit voraussetzen, die bei nicht-menschlichen Lebe­
wesen kaum und bei Menschen häufig anzutreffen ist.

Zwischen dem puren Logozentrismus und den genannten 
Varianten ergibt sich ein Dilemma: Während ersterer alle Men­
schen ausnahmslos gleich bewertet (sofern sie alle eine potentielle 
Fähigkeit zur Vernunft haben), orientieren sich die genannten 
Varianten an aktuellen Fähigkeiten. Sie stützen sich im Gegensatz 

163

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum reinen Logozentrismus nicht auf ein fragwürdiges Potentia- 
litätsprinzip, das einem Wesen mit potentiellen Fähigkeiten den 
gleichen Wert zuschreibt wie einem Wesen mit tatsächlichen 
Fähigkeiten. Darin liegt ihr Vorzug. Ihr Nachteil ist, daß sie das 
Ideal eines Egalitarismus unter Menschen nicht zu erreichen ver­
mögen: Ein Säugling ohne zukunftsbezogene Wünsche hätte für 
den Personalismus keinen Eigenwert - man könnte ihn im Prin­
zip (wenn seine Eltern nichts dagegen haben) töten und durch 
andere ersetzen. Für den Ethicozentrismus hätten Menschen oh­
ne moralische Kompetenz (oder mit sehr geringer?) keinen Ei­
genwert, was zu noch unplausibleren Schlußfolgerungen führt. 
Das Abrücken vom reinen Logozentrismus führt zur Bildung 
eigener Kategorien von menschlichen Grenzfällen ohne Eigen­
wert, zu der nun nicht etwa nur Extremfälle wie die menschliche 
Zygote oder ein Mensch im irreversiblen Koma gehören, sondern 
auch Kleinkinder, Geistesschwache u.a. Nur der Logozentris­
mus, der auf die potentielle Vernunftfähigkeit abstellt, trägt dem 
Anliegen nach einem Prinzip Rechnung, daß allen Menschen Ei­
genwert zuschreibt. Aber er tut es mit Hilfe des Potentialitäts- 
prinzips, das bereits im Abschnitt über Abtreibung (vgl. VII, 4) 
als problematisch erkannt wurde.

C. Pathozentrismus
Ethik wird häufig so definiert^ als ginge es dabei hauptsächlich 
oder ausschließlich um die Regelung des Zusammenlebens von 
Menschen. Diese Definition beruht jedoch auf einem Vorurteil. 
Man glaubt, weil moralische Entscheidungen nur von bewußten 
und freien Akteuren gefällt werden und weil Menschen die ein­
zigen uns bekannten freien Akteure sind, müßten ethische Ent­
scheidungen ausschließlich Menschen betreffen. Dies ist ein 
Fehlschluß, der sich sogar bei Kant findet. Dieser meint nämlich, 
weil nur Menschen Pflichten haben, könnten wir nur gegen 
Menschen Pflichten haben (vgl. Paragraph 16 der Tugendlehre). 
Nur wer fähig sei, Pflichten zu erfüllen, könne direkter Adressat 
von Pflichten (bzw. Träger von Rechten) sein. Diese Annahme 
ist jedoch willkürlich. Zwar trifft es zu, daß wir uns gegenüber 
Wesen, die selber nicht vertragsfähig sind, nicht vertraglich ver­
pflichten können. Doch es gibt keinen guten Grund, alle mora­
lischen Verbindlichkeiten nach dem Paradigma von Verträgen zu 

164

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


modellieren. Die Pflichten, nicht Leiden zu verursachen bzw. 
Leiden zu hindern oder zu lindern, sind keine Vertragspflichten.

Einen besonderen Stellenwert für die Verteidigung von nicht­
vertraglichen Mitleidspflichten haben Kleinkinder und Tiere. Der 
Sonderstellung nicht vertragsfähiger, aber empfindungsfähiger 
Lebewesen, die als direkte Empfänger und Nutznießer unseres 
Verhaltens geeignet sind, trägt der Pathozentrismus Rechnung. 
Er stellt eine wichtige Erweiterung des Bereichs von Wesen mit 
Eigenwert dar und bringt die Fähigkeit zu leiden und sich zu 
freuen ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Alle Wesen, die 
Schmerzen oder andere Leiden empfinden können, sind direkte 
Adressaten moralischer Rücksichtnahme und können sinnvoller­
weise um ihrer selbst willen beachtet werden.

Der Pathozentrismus mit Abstufungen unterscheidet nun zwi­
schen dem Anspruch, nicht gequält, und dem Anspruch, nicht 
getötet zu werden. Er kombiniert den Pathozentrismus für nur 
empfindungsfähige Wesen mit einem Personalismus für Wesen 
mit zukunftsorientierten Interessen. Sog. bloß empfindungsfähige 
Wesen ohne zukunftsorientierte Interessen dürfen (ohne schwer­
wiegende Gegengründe) zwar nicht gequält, aber (aus relativ tri­
vialen Gründen) schmerzlos getötet werden. Ihr Leben als solches 
zählt nicht, nur ihr Interesse, nicht zu leiden. Nur Wesen, die 
zusätzlich über zukunftsbezogene Interessen verfügen, dürfen 
aus direkten moralischen Gründen nicht getötet werden (Singer 
1993\ Hoerster 1995). Trotzdem können die Anhänger des abge­
stuften Pathozentrismus radikale Kritiker der Massentierhaltung 
und anderer Praktiken sein, die nicht „nur“ die Tötung, sondern 
de facto häufig auch leidensvolle Tierhaltung, Transporte und Tö­
tungsmethoden einschließen. Überdies anerkennen sie direkte 
Gründe gegen die Tötung jener höher entwickelten nichtmensch­
lichen Lebewesen, sofern diese über zukunftsorientierte Wünsche 
verfügen. Wird das Homizidverbot mit dem Verbot der Durch­
kreuzung zukunftsorientierter Wünsche begründet, so läßt sich 
dieses Verbot (in abgeschwächter Form?) auch auf jene Tiere an­
wenden, bei denen sich Ansätze zu Erwartungen und Plänen 
nachweisen lassen. Gingen jedoch alle Tiere im Augenblick auf, 
so ließe sich diese Begründung des Tötungsverbotes nicht anwen­
den. Sie läßt sich überdies auch nicht auf neugeborene Menschen 
anwenden: Wo keine Lebenspläne vorliegen, lassen sich auch kei­
ne durchkreuzen.

165

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muß man die Behauptung, es gebe keine direkten Gründe ge­
gen die Tötung Neugeborener, einfach hinnehmen? Neugebore­
ne, um die sich niemand kümmert, könnten so gesehen straflos 
umgebracht werden, sofern wir uns nur davor hüten, ihnen 
Furcht oder Schmerzen zuzufügen. Eine Gesellschaft mag sich 
zwar aus irgendwelchen Gründen (z.B. um den Nachwuchs für 
die Armee zu garantieren) ihrer Neugeborenen annehmen, doch 
Rücksichten auf den Eigenwert von Neugeborenen würden dabei 
keine Rolle spielen. Wer mit dieser Schlußfolgerung nicht einver­
standen ist, wird nach anderen Begründungen des Tötungsver­
botes Ausschau halten. Der egalitäre Pathozentrismus geht nun 
einen Schritt weiter: Alle empfindungsfähigen Lebewesen haben 
ein gleiches Lebensrecht oder einen gleichen Eigenwert. In der 
Tötung und Ersetzung von Lebewesen durch andere kommt der 
Verstoß gegen die Idee eines Eigenwertes besonders deutlich zum 
Ausdruck. Damit soll nicht etwa gesagt werden, Tötung sei das 
einzige oder schlimmste Übel, das einem Wesen mit Eigenwert 
widerfahren kann.

Ein erster direkter Grund gegen die Tötung (oder irreversible 
Betäubung) eines empfindungsfähigen Wesens besteht darin, daß 
ihm, selbst wenn es über keine Interessen für den anderen Tag 
verfügt, etwas entzogen wird, nämlich künftige Freuden (Wolf 
1998). Menschliche Eingriffe können die Lustprämie bereits le­
bender empfindungsfähiger Wesen verkürzen. Das Übel liegt 
nun nicht etwa darin, daß damit die Summe der Lust in der Welt 
verkleinert wird, sondern daß ihm, diesem Individuum, etwas ge­
raubt wird. Anders gesagt: Ein Wesen mit eigenen Empfindungen 
und damit mit Eigenwert wird so behandelt, als hätte es keine, als 
wäre es austauschbar oder ersetzbar. Doch Wesen mit eigenen 
Empfindungen sind keine anonymen Gefäße von Lust oder Un­
lust. Vielmehr sind sie selber Quelle von Werten, Orte von Wert­
schätzung. Es ist sinnvoll und nach dem Prinzip der gleichen 
Achtung auch Pflicht, sie als Wesen mit eigenem Wohl und Wehe 
zu betrachten und zu schützen, auch wenn sie über kein höheres 
Selbstbewußtsein und keine Sprache verfügen.

Ein zweiter direkter Grund gegen die Tötung empfindungsfä­
higer Lebewesen besteht darin, daß es wohl kaum völlig punk­
tuelles Bewußtsein gibt. Empfindungen von Freude und Schmerz 
werden vermutlich selbst bei einfachsten Lebewesen etwas nach­
klingen. Mit der Kontinuität ist nun auch der Wunsch verknüpft, 

166

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in seinen angenehmen Zuständen und Tätigkeiten weiterzufahren, 
nicht aus dem Fluß des Lebens herausgerissen zu werden. Die 
Fähigkeit zu solchen Wünschen kann bereits empfindungsfähigen 
Wesen ohne zukunftsorientierte Wünsche zugebilligt werden.

Der dritte direkte Grund gegen die Tötung von empfindungs­
fähigen Wesen liegt darin, daß es keinen direkten Zusammenhang 
zwischen zukunftsorientierten Wünschen und Tötungsverbot 
gibt. Vielleicht gibt es Menschen (sog. Lotosesser), die ganz im 
Augenblick aufgehen; sicherlich gibt es Asketen, deren letztes 
Ziel es ist, ganz im Augenblick aufzugehen. Darf man annehmen, 
daß sie ihr Lebensrecht verwirkt haben? Muß das Tötungsverbot 
nicht so begründet werden, daß es auch diesen gleichen Schutz 
bietet? (An dieser Stelle kann man nicht auf das Argument zu­
rückgreifen, für die Zuschreibung eines Lebensrechts genüge be­
reits die Anlage zur Vernunft - dies wäre ein Rückfall in den rei­
nen Logozentrismus.)

Zukunftbezogene Präferenzen tragen dazu bei, daß es gute in­
direkte Gründe und wirksame Motive gibt, die berechtigten Er­
wartungen von Menschen mit Voraussicht und entsprechenden 
Ängsten und Hoffnungen zu schützen. Ein institutionalisierter 
Lebensschutz für alle Menschen dient diesem Interesse an 
Sicherheit und verhindert das sog. Übel des Alarms, der Ver­
ursachung von Angst und Panik. Darin liegt zumindest eine Er­
klärung (wenn vielleicht auch keine moralische Rechtfertigung) 
dafür, warum der Schutz menschlichen Lebens in Rechtsgemein­
schaften einen so hohen Stellenwert hat (was sicher begrüßens­
wert ist), während der Schutz des Lebens individueller Tiere (mit 
Ausnahme von Heimtieren) in unserer Kultur nur wenige Men­
schen beschäftigt (was nach den zuletzt erörterten Standards für 
die Zuschreibung von Eigenwert eigentlich zutiefst bedauerlich 
sein sollte). Der traditionelle Tierschutz konzentriert sich v. a. 
auf die Verringerung von Leiden und den Artenschutz. Der 
Schutz des Lebens individueller empfindungsfähiger Tiere dage­
gen wird nur von Minderheiten ernstgenommen. Diese Minder­
heiten können sich natürlich auch nicht mit der Praxis der mas­
senhaften Tötung von Tieren zu Nahrungszwecken abfinden, 
selbst wenn diese unter für das Vorleben der Tiere günstigeren 
Bedingungen realisiert werden könnte.

167

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


D. Biozentrismus

Der Pathozentrismus privilegiert empfindungsfähige Lebewesen 
gegenüber empfindungslosen. Der Biozentrismus ist im Ansatz 
großzügiger: Er billigt allen Lebewesen gleichen Eigenwert zu; 
die Frage nach der Empfindungsfähigkeit wird als sekundär oder 
nebensächlich betrachtet. Man beachte, daß es zwei Strategien 
gibt, den Pathozentrismus zu bekämpfen: Die erste Strategie be­
zieht sich auf die empirische Anwendung des Kriteriums der 
Empfindungsfähigkeit. Im Extremfall wird hier geltend gemacht, 
es gebe gar keine empfindungslosen Lebensprozesse oder - etwas 
bescheidener - es gebe jedenfalls keine sicheren Anhaltspunkte 
für die Zuschreibung von Empfindungsfähigkeit. Diese Strategie 
- nennen wir sie die Ausweitungsstrategie - ist zwar ziemlich 
populär, gibt es doch viele Spekulationen über Empfindungen 
von Insekten, Pflanzen und vielleicht sogar Mineralien. Doch 
selbst die Annahmen eines Panpsychismus liefern keine grund­
sätzlichen Argumente gegen das Kriterium der Empfindungsfä­
higkeit, sondern nur gegen seine restriktive Anwendung oder 
den vorschnellen Ausschluß von Pflanzen etc. Kritiker, welche 
die Empfindungen von Menschen im Koma oder von Pflanzen 
in Anschlag bringen, vergessen leicht, daß sie sich offenbar eben­
falls auf das Kriterium des Pathozentrismus stützen, andernfalls 
hätten ihre Hypothesen über Empfindungsfähigkeit von Wesen, 
denen man bisher keine zuschrieb, keinerlei moralische Bedeu­
tung. Der Biozentrismus ist mit dem Pathozentrismus extensional 
äquivalent, wenn letzterer mit dieser Ausweitungsstrategie ver­
knüpft wird.

Deutlicher unterscheidbar ist der Biozentrismus, wenn er auf 
einer zweiten Strategie aufbaut, indem er nämlich das Kriterium 
der Empfindungsfähigkeit selber bzw. seine moralische Relevanz 
attackiert. Warum sollte Empfindungsfähigkeit, warum sollten 
Bewußtseinsqualitäten so wichtig sein? Zwar sind sie es für uns, 
doch müssen sie es deshalb auch für andere Organismen sein? Die 
moralische Diskrimination auf der Basis eines Kriteriums der 
Empfindungsfähigkeit wird in Frage gestellt, nicht nur dessen 
empirische Anwendung, wie in der ersten Strategie. Dieser Dis­
krimination, die letztlich auf menschlichen Wertprojektionen in 
die Natur basiert, wird eine radikale Interspezies-Unparteilich- 
keit entgegengestellt. Wirklich speziesneutral sind nur Ansätze, 

168

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die darauf verzichten, moralische Qualitäten, die den Mitgliedern 
unserer Spezies oder anderen, uns nahestehenden Spezies beson­
ders wichtig sind, in die ganze Natur zu projizieren. Die Vernich­
tung von Leben ist immer ein direktes Unrecht. Ehrfurcht vor 
allem Leben (Albert Schweitzer) oder gleicher Respekt vor allen 
Lebewesen (Paul W. Taylor) sind die moralisch adäquaten Hal­
tungen. Wir haben Verantwortung nicht nur in Ansehung der 
Natur, sondern auch gegenüber der (belebten) Natur (vgl. Birn­
bacher 1980, 111).

Der Reiz des Biozentrismus - der Verzicht auf eine als willkür­
lich empfundene Hierarchisierung von Lebewesen mit und sol­
chen ohne Eigenwert - hat allerdings auch seinen Preis. Zunächst 
ist es fraglich, ob eine völlige Unparteilichkeit überhaupt prakti­
kabel ist, ob sie uns nicht zu große Opfer auferlegen würde. Als 
Individuen müßten wir uns einen asketischen Lebensstil auferle­
gen, ja selbst der strengste Vegetarismus würde uns nicht den tra­
gischen Konflikt ersparen, zu töten, um zu leben. Bevölkerungs­
politisch käme eine Zuwachsrate der menschlichen Bevölkerung 
überhaupt nicht mehr in Frage, wollten wir das Lebensrecht aller 
anderen Lebewesen wirklich gleich respektieren.

Der Biozentrismus läßt sich entweder in einer teleologischen 
Metaphysik (Aristoteles, Taylor) oder in einer voluntaristischen 
Gesamtdeutung des Lebens (Schopenhauer, Schweitzer) veran­
kern. Beide Fundamente sind philosophisch höchst umstritten, 
geht es doch im einen Falle darum, Zwecke von Organismen un­
abhängig von Bewußtsein zu identifizieren, während es im zwei­
ten Fall darum geht, Lebenswillen unabhängig von Bewußtsein 
zu identifizieren. Diese Schwierigkeit hat Auswirkungen auf eine 
Konzeption von Moral aus der Quelle von Sympathie, Mitleid, 
Einfühlung oder hypothetischer Perspektivenübernahme. Was 
heißt es, sich in die Perspektive von Wesen ohne minimales Be­
wußtsein zu versetzen? Wie können wir herausfinden, was für 
Wesen ohne eine bewußte Perspektive selber gut oder schlecht 
ist?

E. Holismus

Der Biozentrismus zeichnet Individuen gegenüber Kollektiven 
aus. Doch warum sollten nicht überindividuelle Lebens­
zusammenhänge als genuine Träger von Werten betrachtet wer­

169

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den? Der Holismus vollzieht diesen letzten Schritt: Kollektive 
(ganze Spezies) und natürliche Gleichgewichte haben morali­
schen Status, sind schätzenswert und schützenswert um ihrer 
selbst willen. Ein Vorzug dieser Position liegt auf der Hand: Sie 
liefert direkte Gründe für den Artenschutz. Überdies erspart sie 
uns die schwierige Frage, wie individuelle biologische Lebenspro­
zesse von natürlichen Zusammenhängen zu unterscheiden und 
warum - wie der Biozentrismus unterstellt - nur individuelle Bio­
masse in sich wertvoll sei. Der Holismus entfernt sich jedoch weit 
von der Idee des individuellen Lebensschutzes. Individuelle Or­
ganismen werden in dieser Perspektive zu bloßen (meist ersetzba­
ren) Elementen von Ganzheiten. Überträgt man den Holismus 
auch auf Menschen und höher entwickelte Tiere, so führt das zu 
einer Abwertung von Individuen, die den meisten ethischen An­
sätzen zuwiderläuft. Der Holismus sagt nicht nur, daß Individuen 
nur in intakten natürlichen Systemen überleben können - soviel 
wird selbst ein aufgeklärter Anthropozentrismus mit in den Kal­
kül ziehen -, sondern daß Systeme selber Eigenwert haben. Damit 
sind sehr häufige und tragische Konflikte zwischen den Lebens­
ansprüchen von Individuen und Systemen vorprogrammiert.

Neben diesen Bedenken bleibt auch undurchsichtig, warum 
überhaupt Lebenszusammenhänge Träger von Eigenwerten bil­
den. Eine eigene Perspektive können wir ihnen wohl kaum zu­
sprechen. Ein Argument wird oft durch Bezugnahme auf den 
Wert von Gleichgewichten in der Natur erschlichen. Ein Gleich­
gewicht kann jedoch kein letzter Wert sein, schließt es doch im­
mer Verzicht auf Dynamik, Fortentwicklung, eventuell Fort­
schritt zum Besseren aus (Birnbacher 1980, 108). Ein weiteres 
Argument betont die Verkettung der Teile der Natur - auch die 
Menschen sind keine von der Natur separaten Wesen. Aus dieser 
zutreffenden Feststellung läßt sich jedoch ebenfalls kein valides 
Argument für den Holismus oder auch nur für die biozentrische 
Unparteilichkeit unter den Spezies konstruieren. Abhängigkeit 
von natürlichen Prozessen spricht weder für noch gegen Eigen­
wert. Daß auch Menschen auf intakte Umwelt angewiesen sind, 
ist für die Frage nach möglichen Trägern von Eigenwert völlig 
irrelevant.

170

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


F. Ästhetische Argumente

Gelegentlich werden ästhetische Argumente angeführt, um den 
Eigenwert von Lebewesen und Arten zu begründen. Allerdings 
liegt hier eine gewisse Verschiebung des Wertbegriffs vor (vgl. 
VII, 5, A). Der intrinsische Wert der Natur und insbesondere des 
sog. Naturschönen liegt in ihren ästhetischen Qualitäten. Doch 
der Schutz der Natur ist fundiert in den ästhetischen Vorlieben 
gegenwärtiger und künftiger Generationen (vgl. Birnbacher 
1980, 130-134). Der intrinsische Wert von Naturschönheit und 
Kunstwerken fällt nicht mit dem moralisch signifikanten Eigen­
wert zusammen. Die Verwechslung von intrinsischen Werten und 
Eigenwerten wird allerdings durch folgende Zusatzannahmen be­
günstigt. Glaubt man an die Existenz ästhetischer Werte als einem 
Mobiliar des Universums, das völlig unabhängig von menschli­
chen Präferenzen darauf wartet, von uns entdeckt zu werden, so 
läge eine Verwechslung von intrinsischem Wert mit Eigenwert 
nahe, würde es sich doch in beiden Fällen um einen objektiven, 
dem Wertträger selbst inhärierenden Wert handeln. Die Gleich­
setzung von intrinsischem Wert und (im ontologischen Sinne) ob­
jektiven Wert ist jedoch keineswegs zwingend. Wird überdies 
Objektivität als völlige Unabhängigkeit von menschlichen Präfe­
renzen verstanden, so wird schwerverständlich, wie objektive 
Werte - ästhetische oder moralische - Menschen überhaupt noch 
zu Handlungen motivieren könnten. Setzt moralische Motivation 
nicht eine gefühlsmäßige Teilnahme voraus? Anders gesagt: Es 
fällt schwer, sich mit Wesen zu identifizieren, die ex hypothesi 
über nichts verfügen, was auch nur im Entferntesten mit Vorlie­
ben oder Abneigungen vergleichbar ist.

Auch die schwächere Annahme, der Geschmack aller (infor­
mierten, inklusive aller künftigen) Menschen müßte letztlich kon­
vergieren und könnte daher einen stabilen Maßstab für morali­
sche Bewertungen abgeben, ist reichlich spekulativ. Geht man 
jedoch davon aus, daß ästhetische Urteile menschlichen Ge­
schmack voraussetzen, so ist nicht nur der Bezug zu Urteilern, 
sondern auch zu veränderlichen Geschmacksrichtungen zu be­
rücksichtigen. Ästhetische Präferenzen können stark divergieren, 
wie etwa die Vorlieben für unbetretene Wildnis, idyllisches Dorf­
leben oder ein hektisches Leben in urbanen Zentren zeigen. In­
trinsischer ästhetischer Wert bezieht sich nicht so sehr auf Wesen 

171

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als letzte Quellen oder Orte von Werten, sondern vielmehr auf 
Wesen, Objekte oder Vorgänge, die von anderen Wesen um ihrer 
selbst willen geschätzt werden. Ästhetischer intrinsischer Wert 
ist, wie bereits gesagt wurde, ein anderer Typus von Wert als mo­
ralisch relevanter Eigenwert. Nur letzterer unterstreicht, daß für 
ein Wesen eine eigene Perspektive möglich ist, aus der betrachtet 
Dinge für es selber gut oder schlecht sein können.

Nun gibt es allerdings eine wichtige Analogie zwischen ästhe­
tischem Wert und Eigenwert. In beiden Fällen ist eine Haltung 
angemessen, die über eine bloße Nutzung oder Konsumation hin­
ausweist. Ästhetische Wahrnehmung ist - zumindest idealiter - 
eine Schule des nicht-verfügenden, nicht-beherrschenden und 
nicht-kommerziellen Verhaltens und damit jener Gelassenheit 
und Besonnenheit, die uns zu mehr Rücksicht auf das Eigenleben 
der Natur motivieren kann. Bewunderung der Natur kann eine 
reinigende Kraft haben. Dürfen wir etwas, das so kunstvoll ist 
(und sei es auch „nur“ ein Grashalm), daß wir es selber nicht her­
stellen könnten, zerstören? Ein schwaches Argument für ästhe­
tischen Naturschutz könnte besagen, daß es dabei weniger um 
Erfüllung von Pflichten, als vielmehr um die Realisierung 
menschlicher Vorzüge geht. In der Wahrnehmung der Schönheit, 
Größe und Komplexität der Natur könnte der Mensch z.B. sei­
nen Hang zur Selbstüberschätzung überwinden (vgl. Hill 1983). 
Schwache Gründe sind nicht notwendigerweise schwache Moti­
ve. Vielleicht können solche Ideale Menschen, die sie teilen, zu 
besonderen Taten oder zu außerordentlicher Hartnäckigkeit mo­
tivieren. Doch warum sollten sie alle Menschen teilen? Schwach 
sind naturästhetische Gründe aber auch deshalb, weil sie auf falsi­
fizierbaren empirischen Annahmen beruhen. Ästhetische Natur­
betrachtung macht nicht immer sanft und bescheiden. Sie kann 
auch zur Nachahmung der natürlichen Gleichgültigkeit gegen­
über dem Leiden von Individuen anregen.

172

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146 - am 17.01.2026, 14:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Bindestrich-Ethiken
	2.  Feministische Ethik
	3.  Der Schutz der Privatsphäre
	4.  Die Abtreibungsdebatte
	5.  Positionen und Argumente der Umweltethik
	A.  Anthropozentrismus
	B.  Logozentrismus, Personalismus, Ethicozentrismus
	C.  Pathozentrismus
	D.  Biozentrismus
	E.  Holismus
	F.  Ästhetische Argumente


