346

Grauzonen des Alltagsrassismus

tagskommunikativen Dekonstruktionen wurden durch rassistische Kontinuititen auf
impliziter Sprachebene, durch revitalisierende Irritationsnarrationen sowie durch ein
Riickfallen in essentialistische Ordnungsmuster konterkariert. Auch das Transformati-
onspotential, welches im Kontext macht- und sprachkritischer Selbstreflexionen aus-
gemacht werden konnte, war in Bezug auf die sprachlich entworfenen Realititen nur
von geringer Halbwertszeit. Zwar machten einige Interviewte ihre privilegierte gesell-
schaftliche Position gegeniiber sMuslim*innen« und ihr rassifizierendes Sprachhandeln
zum Thema. Allerdings scheint in den analysierten Fillen der pragmatische Charak-
ter internalisierter rassistischer Denk- und Sprachkonzepte doch die Oberhand zu ge-
winnen: Die Interviewten griffen trotz punktueller Kritik wiederholt auf hegemoniale
Beschreibungs- und Bewertungsmuster zuriick.

4.4 Widerstandige Aneignungen

Das vierte Aneignungsmuster zeichnet nun aus, dass in ihm eine kritische Auseinan-
dersetzung mit antimuslimischen Ideologemen erfolgt, in der auf symbolischer Ebene
Rassifizierungen dekonstruiert und auf systemischer Ebene institutionalisierte Ungleich-
heitsstrukturen in den Blick genommen werden. Einige Interviewte problematisieren
Rassismus dabei als gesellschaftliches Machtverhiltnis, das sich im hegemonial-anti-
muslimischen Gesellschaftswissen tiber >den Islam« und >Muslim*innen« niederschligt
und in der Dethematisierung kollektiver Privilegien zeigt. Andere versuchen sich an
der Uberwindung antagonistischer Gruppenkategorien und der Betonung und Etablie-
rung inklusiver >Wir«Konzepte. Zudem lassen sich Positionierungen finden, in denen
die Interviewten populire Pauschalkonzepte wie etwa der Islam oder die Muslim*innen
durch Verweise auf deren mangelnde empirische Haltbarkeit unterlaufen.

Die Interviewten, bei denen sich diskursive Widerstinde gegeniiber antimus-
limischen Ideologemen erkennen lassen, tun dies unter Anrufung verschiedener
Selbstbilder: Manche verorten sich explizit im Kreis jener privilegierten sozialen Frak-
tion, die von rassistischen Gesellschaftsstrukturen und -institutionen profitiert und
dabei - z.T. unbewusst — antimuslimische Ideologeme reproduziert. Andere konzen-
trieren ihre Kritik auf essentialistische Gruppenkategorisierungen, von denen sie sich
personlich distanzieren. Letzteres ermoglicht es ihnen, das eigene Involviertsein in
rassistische Diskurse weniger offen thematisieren zu miissen. Vermuten lisst sich,
dass es sich hier um eine Art Schutzargumentation handelt, die die Interviewten vor
zu starken Erschiitterungen ihres positiven Selbstbildes bewahrt.

4.4.1 Kritik am Rassismus als Verhaltnis

Ein Beispiel fir alltagskommunikative Einlassungen, in denen antimuslimische Ideo-
logeme dekonstruiert werden, ist die nachfolgende Episode des US-Interviewpartners
David Martinez. Martinez, der von der Autorin urspriinglich mit einem anderen Thema
konfrontiert wurde,” initiiert hier selbststindig das Thema »Stereotype iiber kopftuch-

31 Cefragt wurde danach, seit wann Martinez dauerhaft in den USA lebe.

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

tragende >Musliminnen«, indem er von personlichen Erfahrungen mit Kopftuchtri-
gerinnen in seiner Schulklasse berichtet. Seine nachfolgenden Ausfithrungen sind fiir
eine widerstandige Aneignung antimuslimischer Ideologeme beispielhaft, da er seine inhaltli-
che Kritik durch selbstkritische und rassismuskritische Reflexionen untermauert — und
so die machtstabilisierenden Eigenschaften antimuslimischer Rassifizierungen in den
Blick nimmt.

I: When did you move to the U.S.? | mean for good, when did you move?

DM: Like for like to live? it was in 2008, like, like for living. before | come-, but yeah, it’s
ahm (3) another thing that |, that is like so interesting and people don't talk about it,
like even in my class, you see like Muslim girls wearing the ahm, the veil which, | forget
how you call it, the- // hijab? //ja.

I: In you class here, you mean?

DM:Ja, in my class here, here in the United States, in many of my classes. and, and we
see them, me and probably other people, we see those girls as weird, like »oh, you're
supposed to get married, you are supposed to-,« and | have talked to one of my class-
mates, which he is American //ja /[ and ahm, he said »oh, you see that girl, she is Ara-
bic.«() and I'm like »yes, and I'm a Mexican. you, and you are white. what, what’s wrong?
she is going to school and now you are mean«//ja //. »oh, no. but it’s just the way how
she looks.« he was talking about the veil. I'm like »so?«iit’s, it’s funny like girls, we, like
West, with Western side, | don't know about Europe but | know like in Mexico and in
the United States, Canada, cause | have friends over there //ja // we think about Mus-
lims of a- the girls have to wear veil, the don't go to school, they have to get married,
the get beaten my mens [']//ja//, they are suppressed, they have many, they have to
share the husband with many other wives. but it’s funny like, you go to like, like coun-
tries like where, like Turkey that are Muslim, like womens [!], they are the ones that go
to school, they are more educated and ahm, obviously they have position like political
positions, like here. but here as in the United States is the ahm, the amount of women
compared to the men, is, is a huge gap. men go more to school, so like, yes is, is, the
Muslim, Islam is a religion of supposedly suppress women but you see countries like
Turkey, like women go more to school than, than the men. and in the United States, we
are talking, we are like judging (), but yes, they put like political positions or like pick
ahm, positions they are filled with men not women. so I'm like »yeah, you are judging
over this religions but look at yourself.«[..] (Z 602-639)

Das widerstindige Moment wird hier zunichst darin deutlich, dass Martinez sich selbst
zum Kreis derjenigen zihlt, deren Wahrnehmung >muslimischer< Frauen von antimus-
limischen Deutungen geprigt ist. Anders als andere Interviewpartner*innen spricht
er sich nicht von diesen frei. So demonstriert er sein personliches Involviertsein etwa
durch die explizite Selbstidentifikation mit »dem Westen« (»we, like West, with Western
side«), durch die wiederholte Einnahme der sWir<-Perspektive sowie die binire Darstel-
lung von Eigen- und >Fremdgruppe« (»we see them, »we see those girls«). Martinez re-
klamiert hier eine Gruppenidentitit, die ihn eindeutig aufseiten der Personen verortet,
die jene antimuslimischen Deutungen artikuliert. Zudem zeigt sich seine inhaltliche
Vertrautheit in der detaillierten Darstellung jenes intersektionalen Narratives, das mus-
limische Frauen als unterdriickt prasentiert: »the girls have to wear veil, the don't go to

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A

347


https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

Grauzonen des Alltagsrassismus

school, they have to get married, the get beaten my mens [!], they are suppressed, they
have many, they have to share the husband with many other wives.« Wenn Martinez
am Ende die fehlende empirische Haltbarkeit jener rassifizierenden Zuschreibungen
und den selektiven Problemfokus der verurteilenden Eigengruppe offenlegt, ist es nicht
nur eine distanzierte Entlarvung entfernter Bekannter. Seine Kritik betrifft auch ihn
ganz personlich. Der Interviewpartner thematisiert seine eigene Verstricktheit, womit
er nicht nur auf die Popularitit und Verbreitung jener Interpretationsmuster, sondern
auch auf deren Funktionalitit und Produktivitit als Muster »sozialer Erkenntnis« hin-
weist.

Martinez nimmt zudem eine diskursive Gegenpositionierung ein, wo er die Pau-
schalkritik an mangelnder Geschlechtergerechtigkeit im Islam als paternalistisch und
scheinheilig entlarvt. So entfalte sich die Problematisierung sexistischer Strukturen zu-
meist auf einseitige und selbstentlastende Weise. Dabei verweist er auf eigene Primir-
erfahrungen, um das Narrativ der unterdriickten Muslima zu dekonstruieren.’” Zudem
argumentiert er alltagssoziologisch: So sei die Geschlechterverteilung in tirkischen
Bildungseinrichtungen von einem Ubergewicht weiblicher Studierender geprigt. Dass
Martinez auf seine eigenen Erlebnisse rekurriert, lisst sich als rhetorische Technik zur
faktischen Untermauerung seines Arguments verstehen: Da er persénlich vor Ort ge-
wesen sei, habe er sich einen unmittelbaren Eindruck machen kénnen. Gleichzeitig legt
Martinez die Bigotterie der USA offen, indem er auf die Dethematisierung fehlender
Geschlechtergerechtigkeit hinweist (»people don't talk about it«). Laut Rommelspacher
gehdrt zum Wesen von Rassismus, die eigenen gesellschaftlichen Missstinde auszu-
blenden bzw. diese als typische Eigenschaft des >Anderen« zu klassifizieren, um sich
selbst moralisch aufzuwerten (vgl. 1995). Eben diesen Mechanismus scheint Martinez
hier aufzudecken: »you are judging over this religions but look at yourself.« Anstatt
lediglich auf verbreitete Narrative hinzuweisen, nimmt Martinez deren machtstabili-
sierende Funktion in den Blick, die sich in orientalistischen Uberlegenheitsnarrativen
und >westlichen< Emanzipationsmythen entfaltet.

Auffallend an Martinez’ kommunikativem Umgang mit diesen Narrativen sind die
wechselnden Selbstbilder, die ihn mal als Teil der verurteilenden Gruppe (»we see tho-
se girls as weird«) und gleich darauf als reflektierten, engagierten Kritiker erscheinen
lassen (»she is going to school and now you are mean«). Dabei nimmt er in der rekon-
struierten Unterhaltung mit der Klassenkameradin Bezug auf die ethnischen Identiti-
ten der beteiligten Personen, die sich fiir ihn als relevante Bedeutungsgrofen darstel-
len: »my classmate which is [...] American«; »she is Arabic«; »I am Mexican«; »you are
white«. In der Nacherzihlung dokumentiert sich eine rassismussensible Perspektive,
die auch durch Martinez’ eigene Herkunftsbeziige bedingt zu sein scheint. Martinez,
der selbst vor 15 Jahren aus Mexico in die USA migrierte, legt nicht nur das hinter der
Unterhaltung operierende Machtverhiltnis zwischen weifler US-Mehrheit und ethni-
schen Minderheiten frei. Er solidarisiert sich auch mit den >muslimischen< Midchen,
die er in anderen Situationen noch als »merkwiirdig« bezeichnete. Hierin lisst sich

32 Martinez berichtet an einer fritheren Stelle im Interview von einer Rucksackreise durch die Tiirkei,
dieseine Sichtaufdie islamische Religion durch eine Reihe positiver Erlebnisse mit>Muslim*innen«
vor Ort pragte.

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

neben dem verbalen Solidarisierungsakt auch der Versuch eines Perspektivwechsels er-
kennen, in dem die bislang reproduzierten Narrative plotzlich Irritationen auslosen.

Dabei zeigt das vorliegende Beispiel, dass die eigenen Identititsbeziige und auto-
biographischen Erfahrungsressourcen in der Realisierung alltagskommunikativer Dis-
kurspraxen durchaus bedeutsam sind. So ist es vermutlich kein Zufall, dass Martinez
eben dann den Alltagsrassismus der*s Klassenkamerad*in als fies (»meanc) enttarnt,
als ihm die sozialen Positionen der Sprechenden und die in sie eingeflochtenen un-
gleichen Herrschaftsverhiltnisse relevant erscheinen (»I'm a Mexican [...] and you are
white«).

Ein dhnliches Muster widerstindiger Aneignung zeigt sich auch bei der Interview-
partnerin Victoria Miller. Ahnlich wie Martinez verweist auch sie darauf, dass ihre
Wahrnehmung einmal von antimuslimischen Deutungsmustern geprigt war (anders
als er rekonstruiert sie diese jedoch deutlich distanzierter und weniger selbstkritisch,
was sie rhetorisch sowohl durch die Verwendung des Imperfekts als auch durch die an-
dernorts bereits analysierte Transformationserzahlung realisiert, vgl. Kap. 4.3.1). Mil-
ler argumentiert, dass diese Muster zudem eine systemische, herrschafisstabilisierende
Komponente haben, da sie Bestandteil unkritischer Geschichtsvermittlung und politi-
scher Gegenwartsanalyse an US-amerikanischen Schulen sind. Auch sie nimmt damit
die zentrale Eigenschaft diskursiver Rassismen in den Blick, innergesellschaftliche und
zwischenstaatliche Machtasymmetrien zu legitimieren, indem eigene nationale Macht-
interessen und Verfehlungen 6ffentlich dethematisiert werden. In der untenstehenden
Textpassage prognostiziert die Interviewpartnerin unter Verweis auf Howard Zinns kri-
tischer Analyse US-amerikanischer Geschichtsschreibung (People’s History of the United
States), dass das 6ffentliche Bild »des Islams« zukiinftig nur durch eine selbstkritische Aus-
einandersetzung mit dem historisch verursachten Unrecht im Kontext imperialistischer und
militdrischer Interventionen erfolgen konne.

I: Do think that Islam plays a special role in US history, do you think that it has a special
importance or relevance for US history, and do you think it will have a special part, it
will play a special role in its future?

VM: Ahm, | don't really think in the history it did, at least just for me, ahm, and for my
understanding, except in recent years, so | think in the future it will be very important.
ahm, | think it'll be important to, like American history classes at schools, like there
is this book called, ahm >Peoples history of the United States<—have you read?— by
Howard Zinn. so pretty much what you learn in history class in school is not the real
history and so it is very biased, like what we've learned growing up. ahm, we don't learn
a lot about, like, we pre- | mean, yes, we learn about something happened in the US
but like we don't learn about how big of an asshole the US was to other @countries@,
ahm () so | think It'll have a very important influence like in future generations for
them to learn about history but | just hope that it will be in a respectful way instead
of making, like cause that’s what | was kind of let to believe is just that Mus-, like all
Muslims were, at least like around 9/11 () I just, | didn't know and | didn’t really ask me
questions, just that Muslims were suicide bombers or terrorists, ahm, and so it wasn't
really until | grew older I just kind of start to ask questions and start to, like when | met
Yasemin®, I'm like »oh, this is the first like true Muslim person I've ever met« and I'm

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A

349


https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

Grauzonen des Alltagsrassismus

like »she is not a terrorist«, you know. ahm, it didn’t () any different like when | first
met her, like | didn’t have like | wasn't like a racist or like, you know, but | just, just had
never heard anything else, | guess. like that much, so | think in the future it’ll be more
relevantin history, ahm, like what’s happening right now. like I said | hope thatit’ll just
be conveyed, ahm, it'll be made aware to students that there is a difference between
Muslims and then the terrorists. and like why this war was started [...]. (Z1177-1209)

Auch in Millers Ausfithrungen lassen sich dabei verschiedene Selbstbilder erkennen, die
eine dynamische Wechselbeziehung mit ihrer Rassismuskritik eingehen. So zeigt sich,
dass die Interviewpartnerin die systemische Dimension von Rassismus nur dann expli-
zit thematisiert, wenn sie eine soziale Gruppenidentitit aufruft und dabei personlich in
den Hintergrund tritt: »what we've learned growing up«; »like we don't learn about how
big of an asshole the US was to other @countries@«. Sie problematisiert Rassismus hier
als strukturelles Phinomen der US-amerikanischen Geschichtsvermittlung, nimmt sich
selbst jedoch aus dem Kreis der Verantwortlichen heraus (»I was kind of let to believe is
just that Mus-, like all Muslims were, at least like around 9/11 [...] were suicide bombers
or terrorists«). An anderer Stelle negiert sie die Existenz einer gemeinsamen islamisch-
amerikanische Geschichte, ohne dies zu hinterfragen (»I don't really think in the history
it did, at least just for me, ahm, and for my understanding«) oder wihlt das Selbstbe-
kenntnis, keine Rassistin zu sein (»I wasn't like a racist«). Miller prasentiert sich damit
als eher passiven, empfangenden Part innerhalb eines Bildungssystems, das problema-
tische Inhalte vermittelt. Trotzdem sie mit ihrer Kritik eine widerstindige Aneignungs-
perspektive einnimmt, lisst sich ihr gleichzeitig ein positives Interessensmanagement
attestieren, das die Implikation einer persénlichen Verstricktheit abwehrt. Eben hierin
zeigen sich die dynamischen und paradoxen Momente des Rassismus,

Auch unter den deutschen Interviewten finden sich Beispiele fiir eine kritische Sicht
auf institutionell verankerte Asymmetrien zwischen >Muslim*innen«< und Nichtmus-
lim*innen, wie sie sich etwa in paternalistischen Hilfsbeziehungen zeigen kénnen. So
wurde im Zusammenhang mit der 2015 vielerorts angebotenen Unterstiitzung fiir Ge-
fliichtete® immer wieder auch deren Potential zur Fixierung von Abhingigkeitsverhilt-
nissen zwischen autochthonen Deutschen und Neuzugewanderten thematisiert (vgl.
Kalpaka & Rithzel 2017). Auf dieses Thema nimmt auch die Interviewpartnerin Ma-
ria Zartmann Bezug, die nach eigenen Angaben selbst in der Gefliichtetenhilfe aktiv
war. In der untenstehenden Textpassage berichtet sie von einer Freundin, in deren Un-
terstittzungsangeboten sie fehlende Gleichwertigkeit und Bevormundung erkennt. Fiir
Zartmann dokumentiert sich in deren Hilfsaktion ein rassismustypisches Machtgefille,
das jene Freundin jedoch nicht mitreflektiert. Sie plidiert dafiir, Gefliichtete in ihrem
Recht auf Selbstbestimmung stirker anzuerkennen und prisentiert damit einen kri-
tisch-widerstindigen Blick auf das — hier nur implizit thematisierte — Ideologem vom
defizitiren, hilfsbediirftigen Migranten.

33 DieBundesregierung unter Angela Merkel entschied sich im September 2015 dafiir, die Grenzen fiir
Gefliichtete und Migrant®innen nicht zu verschliefen, was in Deutschland, neben einem Anstieg
rechtsextremer Gewalttaten, auch eine Welle ehrenamtlicher Hilfsaktionen ausléste.

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

MZ: [..] Also, dieses auf Augenhéhe miteinander umgehen, das ist offenbar auch sehr
schwer. Also weil, solche Sachen habe ich auch erlebt. Ne Freundin, die &h, wohlha-
bend, relativwohlhabend ist, n Haus haben und die aberauch ne syrische (.) noch dazu
irgendwie Bekannte eigentlich aufgenommen haben und bei anderen auch geholfen
haben, die aus nem Heim raus in ne eigene Wohnung gegangen sind, und (.) also da,
da war so ne Haltung da von »wie toll sind wir, wie geben euch Sachen« und, und da
gab’s dann die Situation, dass dh, der junge Mann dies und das nicht wollte. Das ge-
fiel ihm nicht und er wollte es neu haben und nicht gebraucht und. Also solche, solche
Differenzen und (2) ja, ich glaube, dass das gehort auch dazu, dass wir lernen miissen,
zu fragen. Also wenn jemand etwas braucht, wenn er den Mut hat oder ich ihm die,
die Moglichkeit gebe, mir das zu sagen, dann kann ich wirklich was geben und helfen.
Und, ahm, dass wir alles weggeben, was wir nicht mehr wollen und brauchen und dann
uns wundern, dass die, manche Sachen gar nicht so geschitzt werden. Es muss deren
Recht ja auch sein. (Z 595-611)

Auch hier geben die Einlassungen der Interviewpartnerin Aufschluss iiber das Verhilt-
nis zwischen formulierter Rassismuskritik und artikuliertem Selbstbild. Wihrend Zart-
mann zu Beginn der Passage lediglich die Verhaltensweisen ihrer Freundin beschreibt,
zieht sie im zweiten Teil Schliisse fiir ein kollektives »Wir«, in das sie sich explizit ein-
bezieht: »dass wir lernen missen, zu fragen«. In diesem »Wir« kommt sowohl die sys-
temische Dimension von Rassismus als gesellschaftliches Herrschaftsverhiltnis zum
Tragen, als auch der Hinweis auf die persénliche Verstricktheit Zartmanns mit diesem
System.

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass Widerstinde gegeniiber antimuslimi-
schen Deutungsressourcen im Interviewmaterial in der expliziten Thematisierung
historischen Unrechts, verdeckter >weifler« Privilegien, unausgesprochener Erwar-
tungshaltungen gegeniiber >Muslim*innen< und kollektiven Selbstglorifizierungen
zum Ausdruck kommen. Die Interviewpartner®innen richten dabei den Blick auf den
eigenen — personlichen und kollektiven — Beitrag zu symbolischen und strukturellen
Ausgrenzungen. Diese zeigen sich konkret in schulischen Alltagsrassismen, fehlender
Selbstkritik im Umgang mit der eigenen Nationalgeschichte und Paternalisierun-
gen in der Arbeit mit Gefliichteten. Mittels dieser Diskurspraxis verweigern sich die
Interviewten symbolischer Rassismen insofern, als sie deren selbstentlastende und
dominanzsichernde Funktion argumentativ aufdecken.

4.4.2 Perspektivwechsel & Inklusive Gruppenidentitaten

Neben der Kritik am Rassismus als Verhiltnis, bei der es um eine kritische Auseinan-
dersetzung mit der machtstabilisierenden Funktion antimuslimischer Wissensbestin-
de geht, stellen der Perspektivwechsel und die Konstruktion inklusiver Gruppenidentititen
weitere kommunikative Widerstandspraxen dar, mit denen die Interviewpartner*innen
sowohl auf deutscher als auch auf US-amerikanischer Seite antimuslimischen Ideolo-
gemen begegnen. Anders als bei der Verhdltnis-Kritik wird hier jedoch weniger die sys-
temische Dimension von Rassismus problematisiert. Vielmehr kontern und umgehen

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A

351


https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352

Grauzonen des Alltagsrassismus

die Interviewten jene kollektiven Diskurspositionen, die fiir sie als Nichtmuslim*innen
innerhalb rassistischer Wissensordnungen priskriptiv vorgesehen sind.

Am Beispiel des Interviewpartners Leopold Ernst (38), wohnhaft in K6ln und in der
IT-Branche titig, lisst sich dies empirisch nachvollziehen. Ernst, selbst katholisch und
mit einer muslimischen Mutter, berichtet im Verlauf des Interviews immer wieder von
angeregten theologischen Debatten innerhalb der Familie, die stets auf die Erkenntnis
tiber die Nihe und Verwandtschaft der beiden Religionen hinausliefen (Z 23ff., 286ff.,
645ft.). In der untenstehenden Passage konfrontiert ihn die Autorin mit dem konflikt-
orientierten Medienbild des Islams (vgl. Kap. 1.2.3). Ernsts Einlassungen zeigen, wie er
nicht nur die Gemeinsambkeiten zwischen sich und seiner Mutter, seiner und ihrer Re-
ligion, betont. Auch entzieht er sich der antimuslimisch-hegemonialen Perspektive auf
das islamische Kopftuch, indem er dem Unterdriickungsnarrativ entsagt — es schlicht
nicht aufruft — und zudem die iiberkonfessionelle Bedeutung des Kopftuches betont.

In Ernst Aulerungen wird durch das Aktivieren widerstindiger Deutungen ein dis-
kursiver Perspektivwechsel angeregt, indem Tragemotive jenseits der dominanten Be-
deutungsmatrix freiwillig vs. unfreiwillig thematisiert werden. Zudem reklamiert der In-
terviewpartner eine inklusive Gruppenidentitit, die sich in der Betonung der Gemein-
samkeiten christlicher und islamischer Religionspraxis zeigt.

I: Ahm, jetzt sind ja die Medienberichte iiber den Islam meistens nicht so wohlwol-
lend und sicherlich auch nicht besonders differenziert, ahm, wie nimmst du das wahr
und wie nimmt deine Mutter das wahr? Gibt’s da irgendwie ne bestimmten Umgang
damit?

LE: LWir drgern uns tierisch. Wir
drgern uns einfach tierisch, also weil ja (2) der Islam ist ja, ist einfach ne Religion, ist
ne Ausdrucksform wie das Christentum, das Judentum oder der Buddhismus auch.
Ahm, und den per se schlecht zu machen oder Schlechtes zu finden, zu suchen und
zu finden, das ist unfair dem Islam gegenutber, ihm, genauso war’s wenn ich jetzt
anfange, dem Christentum, oder anfangen wiirde zu suchen, da wiirde ich in der Bibel
genauso viele schlimme Stellen finden, wie im Koran wahrscheinlich, wahrscheinlich
mehr. Aber da stlrzt sich keiner mehr drauf, weil wir sind ja () ja, wir sind (wir) ja,
wir kdnnen ja nur aus unserer Perspektive gucken. Von daher sehen wir ja nur gute
Sachen am Christentum. Ahm, das stért schon sehr. Ich fand’s jetzt zum Beispiel ganz

witzig, ahm, ich habe im Internet ein Foto gesehen, das fand ich wahrsinnig lustig,
dhm, zu dem Burkiniverbot in Frankreich, dass man am Strand nicht tragen darf,
da hat ein Imam ein Foto hinterher gepostet, einmal Frauen im Burkini am Strand
und dadrunter ein Foto von Nonnen, lachende Nonnen am Strand, dhm, und das war
schon zu sehen. Einfach so untereinander dieser Vergleich, die Burkinis werden so
verdammt, die Nonnen werden so geliebt. Das ist nicht fair. Es ist beides aus nem
religiésen Grund vielleicht oder aus einer Einstellungssache, ich find, das ist etwas
sehr Privates, dhm, da hat von auflen eigentlich gar keiner reinzureden und trotzdem
werten die Leute das eine so hoch und das andere so ab. Und das ist, wie gesagt,
das fand ich nicht fair. Ich fand’s im ersten Moment sehr lustig, im zweiten Moment
dachte ich mir, der Vergleich hinkt, das eine sind normale Frauen, die ziehen das halt
so an, das andere sind halt Nonnen, die bleiben so ein Leben lang. Aber der Ursprung

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

ist eigentlich derselbe, man schiitzt sich vor Mannerblicken, man will nicht unnétig
Reize prasentieren. Und &hm (.) jup. Ich fand da ist eigentlich kein grofier Unterschied
dazwischen. Und das mit den Kopftiichern, das wird zu hoch aufgehangen, finde ich,
dhm, es steht in der Bibel drin auch, dass weifd heut kaum noch einer, die Frau soll ihr
Haupt bedecken, wenn sie in die Kirche geht, der Mann nicht. Das heif3t halt, wenn ein
Ehepaar in die Kirche geht, der Mann zieht seinen Hut aus, die Frau zieht ihr Kopftuch
an, das istin der Moschee genau dasselbe. Also bzw., der Mann da zieht sich halt noch
eine kleine Kippa an, aber eigentlich, &hm, dieses, dass die Frau ihr Haupt bedeckt,
das ist in allen Religionen so. das ist nicht gefordert, aber ahm, gern gesehen. Und
ich find, eigentlich seh ich immer mehr statt Unterschiede Gemeinsamkeiten und
deswegen argert mich das auch so, weil ich, ich seh das nicht so, dhm, nicht so fern,
also auch nicht so-

I: LAls
zwei getrennte Sachen, die sich gegeniiberstehen.

LE: Ja, nee, ich find das sind eher Geschwister, eine Familie, aber eigentlich vom Kern
her dasselbe. Das Alte Testament ist dasselbe und damit ist eigentlich der Grundstock
dasselbe. Ahm, da stehen alle Sachen drin, die die Religion prigen und dann sind es
eigentlich nur Feinheiten dahinter. (Z 738-797)

Die hier als antihegemonial und widerstindig verstandene Deutung des Gemeinsamen
zieht sich durch Ernsts Ausfithrungen wie ein roter Faden. So nimmt er eine >Wir<-Per-
spektive ein, aus der heraus er den geteilten Arger von Mutter und Sohn iiber die ne-
gative Medienberichterstattung beschreibt. Zudem vergleicht er gewaltbejahende Text-
stellen in Bibel und Koran, zitiert eine Gegeniiberstellung von Burkinitrigerinnen und
Nonnen am Strand und erortert die geteilten kulturellen Urspriinge des Kopftuchtra-
gens. Das Alte Testament beschreibt er als von Christentum und Islam gleichermafRen
geheiligten Text. Ernsts »Geschwister«-Metapher bringt das verwandtschaftliche Ver-
hiltnis, das er den Religionen attestiert, symbolisch auf den Punkt. Selbst- und Fremdka-
tegorisierungen stehen hier nicht in einem antagonistischen Verhiltnis zueinander, wie
es bei der hegemonialen Aneignung antimuslimischer Ideologeme der Fall ist, sondern
verschmelzen zu einem inklusiven »Wir«.

Dass es dem Interviewten um die Betonung von Gemeinsamkeiten geht, lisst sich
auch daran erkennen, dass er Vertreter*innen konfliktzentrierter Denk- und Redewei-
sen kaum Aufmerksamkeit schenkt. Weder Medienorgane noch populire Islamkriti-
ker*innen oder gesellschaftliche Wahrnehmungsmuster werden vom Interviewpartner
ins Visier genommen, lediglich an einer Stelle spricht er vage von »[den] Leute[n]«. Es
geht ihm mithin nicht darum, eine bestimmte Akteursgruppe als schuldig zu benen-
nen, sondern um die Artikulation einer Gegendeutung, die den Konstruktionscharakter
antimuslimischer Narrative enttarnt.

In dieselbe Richtung gehen auch die Annahmen Ernsts zu den méglichen Ursa-
chen antimuslimischer Wahrnehmungsmuster. So seien diese abhingig vom lebens-
weltlichen Standort, der eine kritische Auseinandersetzung mit der eigenen Religion
erschwere: »wir kénnen ja nur aus unserer Perspektive gucken. Von daher sehen wir
ja nur gute Sachen am Christentum«. Bemerkenswert an dieser Aussage ist zweierlei:
Zum einen aktiviert Ernst hier eine zweite »Wir«-Perspektive, mit der er zwischen sich

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A

353


https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

Grauzonen des Alltagsrassismus

und anderen nichtmuslimischen Personen eine geteilte Gruppenidentitit aufruft. Ne-
ben dem eingangs verwendeten »Wir«, das ihn und seine Mutter umschlief3t, gibt es
damit eine zweite und gleichzeitige Zugehorigkeit. Diese zweite Perspektive lisst sich
als Hinweis auf den transindividuellen Charakter antimuslimischer Ideologeme deu-
ten, die Tatsache also, dass die*r Einzelne in eine bestimmte Weltsicht, eine bestimmte
»Perspektive«, hineinsozialisiert ist. Rassismen sind mithin keine Frage individueller
Verfehlungen, was letztlich auch fir den Interviewpartner selbst gilt. Indem er den
institutionellen Charakter rassistischer Weltdeutungen zur Sprache bringt, widersetzt
sich Ernst erneut der Ubernahme antimuslimischer Interpretationen.

An Ernsts Einlassung lassen sich noch verschiedene andere Aspekte erértern, etwa
dessen lebensweltliche Eindeutung des Burkini-Nonnen-Posts oder die Auslassung der
in vielen anderen Interviews aktualisierten Bedeutungsmatrix freiwillig vs. unfreiwillig.
Unsere Aufmerksambkeit soll nachfolgend jedoch der symbolischen Demarkationslinie
zwischen Offentlichem und Privatem gelten, mit der Ernst ein weiteres Mal Widerstand
gegeniiber hegemonialen rassistischen Deutungsmustern zeigt.

Zum besseren Verstindnis lohnt sich ein Blick auf die Aussagen anderer Interview-
partner*innen, konkret jenen, die islamische Religionspraxen auf das Privatleben von
Muslim*innen beschrinken wollen. Till Feller bezieht diese Forderung auf das offentli-
che Bekenntnis zu Religion, Paula Feldstein auf das Betreiben von Teestuben, die sie als
religiose Orte identifiziert (vgl. Kap. 4.1.1.1). Wihrend jene Interviewpartner*innen in
ihren Aussagen gesellschaftliche Normvorstellungen artikulieren, in denen die 6ffent-
liche Sichtbarkeit von >Muslim*innen« eingeschrinkt und deren gesellschaftliche An-
erkennung nur unter der Voraussetzung bestimmter Verhaltensregeln gewehrt wird,
dreht Ernst die Perspektive um. Fir ihn ist das 6ffentliche Eingreifen in die individuel-
le Tragepraxis ibergriffig und illegitim: »ich find, das ist etwas sehr Privates, 3hm, da
hat von auflen eigentlich gar keiner reinzuredenx.

Ahnliche Muster der Perspektivumkehr und diskursiven Auslassung finden sich bei
Ernst auch an anderen Stellen im Interview, an denen es um Kleidungspraxen >musli-
mischer«< Frauen geht. So liege die Entscheidung, sich voll zu verschleiern, ihmzufolge
nicht bei den Betrachtenden, sondern allein bei der Trigerin: »das ist deren Sache,
nicht meine Sache«. Zudem verweigert sich Ernst erneut typischer Problemdeutun-
gen, indem er Kopftuchtrigerinnen als selbstbestimmte, aktive und widerstindige
Protagonistinnen portritiert (»nach auflen hin zeigen, >hier, ich bin dagegen««).

LE: [..] ich find es spannend, wenn ne Frau vollverschleiert in der Stadt rumlduft. Ein-
mal, es fallt auf und dann finde ich es auch spannend, wie ich drauf reagiere.

I:Ja? Wie reagierst du drauf?

LE: Ach, gemischt. Ich find’s einerseits cool, andererseits find ich’s halt 4h, gemein. Und
ich find’s einerseits arrogant von denen, dass die sich so komplett so wider uns stellen
wollen und auch nach auch nach aufien hin zeigen, »hier, ich bin dagegen.« Anderer-
seits find ich aber auch, dass ist deren Sache, nicht meine Sache, so halt. Die wollen
flr sich, sich selber schiitzen und das ist halt ihr Leben, und deswegen ist es auch ok.
Ahm, ich find’s aber auch interessant, wie so die Umwelt drum herum darauf reagiert.
Das find ich immer sehr, sehr interessant [...]. (Z1255-1269)

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Insgesamt zeigt sich beim Interviewpartner Leopold Ernst, dass rassistische Diskurse
keineswegs zwangsliufig subjektive Denk- und Redeweisen vorstrukturieren. Ein Spre-
chen auferhalb rassistischer Bedeutungssysteme ist moglich. So gelingt es Ernst, sich
dem Zugzwang dominanter Interpretationsmuster (Kopftuch = freiwillig vs. unfreiwillig)
zu entziehen, indem er Perspektivwechsel vollzieht und Gemeinsamkeiten statt Un-
terschiede betont. Sein widerstindiger Umgang mit populiren Streitthemen wie dem
Kopftuch zeigt, dass sowohl theologische Grundkenntnisse (Koran-Bibel-Vergleiche) als
auch das Wissen um antimuslimische Diskriminierungen (Mutter) rassismuskritische
Aneignungen ermoglichen. Letztere fungieren als Deutungsressourcen, die der Inter-
viewpartner gegen die Ubernahme antimuslimischer Ideologeme zum Einsatz bringt.

4.4.3 Generalisierende Konzepte dekonstruieren

In den Interviewdaten lisst sich eine letzte widerstindige Diskurspraxis finden. Die-
se zeichnet sich durch eine kritische Auseinandersetzung mit sprachlichen Konzepten
aus, die rassistische bzw. rassismusaffine Zuschreibungen enthalten. Wie Bithl zeigt,
gehoren Nominalkonstruktionen wie »Die Muslime« oder »Der Islam« zu den populi-
ren diskursiven Rassifizierungstechniken (vgl. 2007: 134). Eine besondere Bedeutung
kommt dabei der Verwendung des groflen »D« zu, das betreffenden Person und Perso-
nengruppe entpersonalisiere:

»Die Kollektivierungstechnik nimmt dem >Anderencseine Individualitit, seinen Cha-
rakter, seine Eigenheit bzw. Besonderheit und reduziert ihn auf die Mitgliedschaft des
sozial konstruierten Kollektivs oder ignoriert erforderliche Differenzierungen, hetero-
gene Stromungen und diverse Richtungen (-Der Islamq).« (Ebd., Herv.i.0.)

Der Interviewpartner Henry Neuner nimmt dieses sprachliche Konzept an verschiede-
nen Stellen kritisch in den Blick. So betont er schon nach wenigen Minuten, dass es
»den Islam« als homogenes Glaubenssystem und einheitliche Lehre nicht gibt (Zitat 1:
»Also, das ist...«) und verweist zudem auf die Heterogenitit religiéser und religiés-po-
litischer Uberzeugungen unter Muslim*innen (Zitat 2: »es gibt nicht den Islam..). Im
Vergleich zu anderen Interviewpartner*innen fillt auf, dass Neuner hier fundiertere
Kenntnisse iiber die konfessionelle Diversitit im Islam prisentiert. Er widersetzt sich
dem generalisierenden Konzept >des Islams¢, indem er sein enzyklopidisches Wissen
als Deutungsressource gegen hegemoniale Einordnungen in Stellung bringt.

HN: Also, das ist ja ein ganz breites Feld. Also, das geht ja einmal los, das ist ja erstmal
irgendwie >den Islam<in dem Sinne je nicht gibt, weil sich die Muslime ja selber nicht
ganz einig sind mit dieser Sunniten, Schiiten, Aleviten (.) was weifk ich, was es da noch
fir Stromungen gibt, die sich da alle gegenseitig nicht griin sind [...]. (Z 216-220)

HN: [..] es gibt nicht den Islam, weil diese, diese grofie Sache, wo irgendwie weltweit,

weifl ich, 1 Milliarde Menschen irgendwie dran glaubt, dh, da gibt’s ja immersvon biss,
das ist ja wie es von den Linksextremen bis zu den Rechtsextremen irgendwie alles

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A

355


https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

Grauzonen des Alltagsrassismus

gibt, gibt es natiirlich da dann eben auch deine (), ich sag mal, normal liberalen Leute,
es gibt deine, deine Fundamentalisten, es gibt irgendwie die ideologischen Spinner,
aber das ist halt fiir mich irgendwie, ich sag mal, ne gewisse statistische Verteilung,
die du in jeder, jeder, jeder Gruppe hast. Und ob du das nun mit Muslimen machst
oder mit Linkshidndern oder so, ich glaube, dass man da dhnliche Korrelationen finden
wiirde. Deswegen, also es gibt fiir mich nicht den Islam. einfach, weil es fiir mich auch
nicht den Kdlner oder den Deutschen oder den- (gibt). (Z1006-1018)

Auffillig an Neuners Sprache ist der Einsatz wissenschaftlicher Termini wie »statisti-
sche Verteilung« und »Korrelation« sowie der differenzierenden Bezeichnungen »Sun-
niten, »Schiiten« und »Aleviten«. Gleichzeitig verwendet Neuner umgangssprachliche
Formulierungen wie »sich nicht griin sein« und eher saloppe Vokabeln wie »Spinner«,
die sein Spezialwissen rhetorisch auflockern. Um zu zeigen, dass >der Islam«eine weit-
aus facettenreichere Religion ist, als es das generalisierende »D« nahelegt, bedarf es
mithin nicht der Kenntnis theologischer Debatten. Es geniigt ein Grundwissen iiber
die Diversitit der Religionsanhinger*innen.

Insgesamt lasst sich anhand von Neuners Einlassungen vermuten, dass eine sprach-
liche Sensibilisierung einer unbewussten Reproduktion antimuslimischen Wissens ent-
gegenwirken kann. Neuner ist sich der pauschalisierenden Wirkung der Kollektivbe-
zeichnung >des Islams< bewusst und artikuliert mehrfach sein Unwohlsein tber die-
se Formulierung. Die konsequente, inhaltlich begriindete Ablehnung generalisierender
Sprachkonzepte enthilt mithin ein Transformationspotential, mit dem hegemoniale
Deutungssysteme bottom-up modifiziert werden konnen.

4.4.4 Zusammenfassung

Ein abschlieflender Blick auf die widerstindigen Diskurspraxen der Interviewpart-
ner*innen zeigt verschiedene alltagskommunikative Moglichkeiten, sich einem ge-
sellschaftlich dominanten antimuslimischen Wissen zu entziehen. Die Interviewten,
die in ihren subjektiven Erfahrungsschilderungen eine - im Sinne Halls (2001) — op-
positionelle Lesart entfalten, bringen sowohl enzyklopidische Hintergrundkenntnisse
iiber die Heterogenitit muslimischer Religiositit als auch unmittelbare Einblicke in
die Diskriminierungserfahrungen von >Muslim*innen< zum Einsatz. In der Dekon-
struktion essentialisierender Denk- und Redeweisen problematisieren sie Rassismus
als gesellschaftsstrukturierendes Phinomen, von dem auch sie personlich betroffen
sind. Sie nehmen empathische Perspektivwechsel vor und betonen transreligiose
Gemeinsamkeiten. In einem stirker rationalen Zugang setzen sie sich zudem kritisch
mit generalisierenden Sprachkonzepten und pauschalen Zuschreibungen auseinander.

Im Vergleich der vier Aneignungsmuster werden antimuslimische Denk- und
Sprechweisen im Rahmen widerstindiger Diskurspraxen am konsequentesten dekon-
struiert. Die Interviewten begreifen Rassismus nicht als moralische Verfehlung oder
kognitive Uberforderung, sondern als gesamtgesellschaftliches Ungleichheitsverhalt-
nis, von dem auch sie personlich profitieren.

https://dol.org/1014:361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

