
346 Grauzonen des Alltagsrassismus

tagskommunikativen Dekonstruktionen wurden durch rassistische Kontinuitäten auf

impliziter Sprachebene, durch revitalisierende Irritationsnarrationen sowie durch ein

Rückfallen in essentialistische Ordnungsmuster konterkariert. Auch das Transformati-

onspotential, welches im Kontext macht- und sprachkritischer Selbstreflexionen aus-

gemacht werden konnte, war in Bezug auf die sprachlich entworfenen Realitäten nur

von geringer Halbwertszeit. Zwar machten einige Interviewte ihre privilegierte gesell-

schaftliche Position gegenüber ›Muslim*innen‹ und ihr rassifizierendes Sprachhandeln

zum Thema. Allerdings scheint in den analysierten Fällen der pragmatische Charak-

ter internalisierter rassistischer Denk- und Sprachkonzepte doch die Oberhand zu ge-

winnen: Die Interviewten griffen trotz punktueller Kritik wiederholt auf hegemoniale

Beschreibungs- und Bewertungsmuster zurück.

4.4 Widerständige Aneignungen

Das vierte Aneignungsmuster zeichnet nun aus, dass in ihm eine kritische Auseinan-

dersetzung mit antimuslimischen Ideologemen erfolgt, in der auf symbolischer Ebene

Rassifizierungen dekonstruiert und auf systemischer Ebene institutionalisierte Ungleich-

heitsstrukturen in den Blick genommen werden. Einige Interviewte problematisieren

Rassismus dabei als gesellschaftliches Machtverhältnis, das sich im hegemonial-anti-

muslimischen Gesellschaftswissen über ›den Islam‹ und ›Muslim*innen‹ niederschlägt

und in der Dethematisierung kollektiver Privilegien zeigt. Andere versuchen sich an

der Überwindung antagonistischer Gruppenkategorien und der Betonung und Etablie-

rung inklusiver ›Wir‹-Konzepte. Zudem lassen sich Positionierungen finden, in denen

die Interviewten populäre Pauschalkonzepte wie etwa der Islam oder dieMuslim*innen

durch Verweise auf deren mangelnde empirische Haltbarkeit unterlaufen.

Die Interviewten, bei denen sich diskursive Widerstände gegenüber antimus-

limischen Ideologemen erkennen lassen, tun dies unter Anrufung verschiedener

Selbstbilder: Manche verorten sich explizit im Kreis jener privilegierten sozialen Frak-

tion, die von rassistischen Gesellschaftsstrukturen und -institutionen profitiert und

dabei – z.T. unbewusst – antimuslimische Ideologeme reproduziert. Andere konzen-

trieren ihre Kritik auf essentialistische Gruppenkategorisierungen, von denen sie sich

persönlich distanzieren. Letzteres ermöglicht es ihnen, das eigene Involviertsein in

rassistische Diskurse weniger offen thematisieren zu müssen. Vermuten lässt sich,

dass es sich hier um eine Art Schutzargumentation handelt, die die Interviewten vor

zu starken Erschütterungen ihres positiven Selbstbildes bewahrt.

4.4.1 Kritik am Rassismus als Verhältnis

Ein Beispiel für alltagskommunikative Einlassungen, in denen antimuslimische Ideo-

logeme dekonstruiert werden, ist die nachfolgende Episode des US-Interviewpartners

David Martinez.Martinez, der von der Autorin ursprünglich mit einem anderenThema

konfrontiert wurde,31 initiiert hier selbstständig dasThema »Stereotype über kopftuch-

31 Gefragt wurde danach, seit wann Martinez dauerhaft in den USA lebe.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 347

tragende ›Musliminnen‹«, indem er von persönlichen Erfahrungen mit Kopftuchträ-

gerinnen in seiner Schulklasse berichtet. Seine nachfolgenden Ausführungen sind für

einewiderständige Aneignung antimuslimischer Ideologeme beispielhaft, da er seine inhaltli-

che Kritik durch selbstkritische und rassismuskritische Reflexionen untermauert – und

so die machtstabilisierenden Eigenschaften antimuslimischer Rassifizierungen in den

Blick nimmt.

I: When did you move to the U.S.? I mean for good, when did you move?

DM: Like for like to live? it was in 2008, like, like for living. before I come-, but yeah, it’s

ahm (3) another thing that I, that is like so interesting and people don’t talk about it,

like even inmy class, you see likeMuslim girls wearing the ahm, the veil which, I forget

how you call it, the- // hijab? // ja.

I: In you class here, you mean?

DM: Ja, in my class here, here in the United States, in many of my classes. and, and we

see them, me and probably other people, we see those girls as weird, like »oh, you’re

supposed to get married, you are supposed to-,« and I have talked to one of my class-

mates, which he is American // ja // and ahm, he said »oh, you see that girl, she is Ara-

bic.« () and I’m like »yes, and I’m aMexican. you, and you arewhite. what, what’s wrong?

she is going to school and now you are mean« // ja //. »oh, no. but it’s just the way how

she looks.« he was talking about the veil. I’m like »so?« it’s, it’s funny like girls, we, like

West, with Western side, I don’t know about Europe but I know like in Mexico and in

the United States, Canada, cause I have friends over there // ja // we think about Mus-

lims of a- the girls have to wear veil, the don’t go to school, they have to get married,

the get beaten my mens [!] // ja //, they are suppressed, they have many, they have to

share the husband with many other wives. but it’s funny like, you go to like, like coun-

tries like where, like Turkey that are Muslim, like womens [!], they are the ones that go

to school, they are more educated and ahm, obviously they have position like political

positions, like here. but here as in the United States is the ahm, the amount of women

compared to the men, is, is a huge gap. men go more to school, so like, yes is, is, the

Muslim, Islam is a religion of supposedly suppress women but you see countries like

Turkey, like women gomore to school than, than themen. and in the United States, we

are talking, we are like judging (), but yes, they put like political positions or like pick

ahm, positions they are filled with men not women. so I’m like »yeah, you are judging

over this religions but look at yourself.« […] (Z 602-639)

DaswiderständigeMomentwird hier zunächst darin deutlich, dassMartinez sich selbst

zum Kreis derjenigen zählt, deren Wahrnehmung ›muslimischer‹ Frauen von antimus-

limischen Deutungen geprägt ist. Anders als andere Interviewpartner*innen spricht

er sich nicht von diesen frei. So demonstriert er sein persönliches Involviertsein etwa

durch die explizite Selbstidentifikationmit »demWesten« (»we, likeWest,withWestern

side«), durch die wiederholte Einnahme der ›Wir‹-Perspektive sowie die binäre Darstel-

lung von Eigen- und ›Fremdgruppe‹ (»we see them«, »we see those girls«). Martinez re-

klamiert hier eine Gruppenidentität, die ihn eindeutig aufseiten der Personen verortet,

die jene antimuslimischen Deutungen artikuliert. Zudem zeigt sich seine inhaltliche

Vertrautheit in der detailliertenDarstellung jenes intersektionalenNarratives, dasmus-

limische Frauen als unterdrückt präsentiert: »the girls have to wear veil, the don’t go to

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 Grauzonen des Alltagsrassismus

school, they have to get married, the get beaten my mens [!], they are suppressed, they

have many, they have to share the husband with many other wives.« Wenn Martinez

am Ende die fehlende empirische Haltbarkeit jener rassifizierenden Zuschreibungen

und den selektiven Problemfokus der verurteilenden Eigengruppe offenlegt, ist es nicht

nur eine distanzierte Entlarvung entfernter Bekannter. Seine Kritik betrifft auch ihn

ganz persönlich. Der Interviewpartner thematisiert seine eigene Verstricktheit, womit

er nicht nur auf die Popularität und Verbreitung jener Interpretationsmuster, sondern

auch auf deren Funktionalität und Produktivität als Muster »sozialer Erkenntnis« hin-

weist.

Martinez nimmt zudem eine diskursive Gegenpositionierung ein, wo er die Pau-

schalkritik an mangelnder Geschlechtergerechtigkeit im Islam als paternalistisch und

scheinheilig entlarvt. So entfalte sich die Problematisierung sexistischer Strukturen zu-

meist auf einseitige und selbstentlastende Weise. Dabei verweist er auf eigene Primär-

erfahrungen, um das Narrativ der unterdrücktenMuslima zu dekonstruieren.32 Zudem

argumentiert er alltagssoziologisch: So sei die Geschlechterverteilung in türkischen

Bildungseinrichtungen von einem Übergewicht weiblicher Studierender geprägt. Dass

Martinez auf seine eigenen Erlebnisse rekurriert, lässt sich als rhetorische Technik zur

faktischen Untermauerung seines Arguments verstehen: Da er persönlich vor Ort ge-

wesen sei, habe er sich einen unmittelbaren Eindruckmachen können. Gleichzeitig legt

Martinez die Bigotterie der USA offen, indem er auf die Dethematisierung fehlender

Geschlechtergerechtigkeit hinweist (»people don’t talk about it«). Laut Rommelspacher

gehört zum Wesen von Rassismus, die eigenen gesellschaftlichen Missstände auszu-

blenden bzw. diese als typische Eigenschaft des ›Anderen‹ zu klassifizieren, um sich

selbst moralisch aufzuwerten (vgl. 1995). Eben diesen Mechanismus scheint Martinez

hier aufzudecken: »you are judging over this religions but look at yourself.« Anstatt

lediglich auf verbreitete Narrative hinzuweisen, nimmt Martinez deren machtstabili-

sierende Funktion in den Blick, die sich in orientalistischen Überlegenheitsnarrativen

und ›westlichen‹ Emanzipationsmythen entfaltet.

Auffallend an Martinez’ kommunikativem Umgang mit diesen Narrativen sind die

wechselnden Selbstbilder, die ihn mal als Teil der verurteilenden Gruppe (»we see tho-

se girls as weird«) und gleich darauf als reflektierten, engagierten Kritiker erscheinen

lassen (»›she is going to school and now you are mean‹«). Dabei nimmt er in der rekon-

struierten Unterhaltung mit der Klassenkameradin Bezug auf die ethnischen Identitä-

ten der beteiligten Personen, die sich für ihn als relevante Bedeutungsgrößen darstel-

len: »my classmate which is […] American«; »she is Arabic«; »I am Mexican«; »you are

white«. In der Nacherzählung dokumentiert sich eine rassismussensible Perspektive,

die auch durch Martinez’ eigene Herkunftsbezüge bedingt zu sein scheint. Martinez,

der selbst vor 15 Jahren aus Mexico in die USA migrierte, legt nicht nur das hinter der

Unterhaltung operierende Machtverhältnis zwischen weißer US-Mehrheit und ethni-

schen Minderheiten frei. Er solidarisiert sich auch mit den ›muslimischen‹ Mädchen,

die er in anderen Situationen noch als »merkwürdig« bezeichnete. Hierin lässt sich

32 Martinez berichtet an einer früheren Stelle im Interview von einer Rucksackreise durch die Türkei,

die seine Sicht auf die islamischeReligiondurch eineReihepositiver Erlebnissemit ›Muslim*innen‹

vor Ort prägte.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 349

neben dem verbalen Solidarisierungsakt auch der Versuch eines Perspektivwechsels er-

kennen, in dem die bislang reproduzierten Narrative plötzlich Irritationen auslösen.

Dabei zeigt das vorliegende Beispiel, dass die eigenen Identitätsbezüge und auto-

biographischen Erfahrungsressourcen in der Realisierung alltagskommunikativer Dis-

kurspraxen durchaus bedeutsam sind. So ist es vermutlich kein Zufall, dass Martinez

eben dann den Alltagsrassismus der*s Klassenkamerad*in als fies (»mean«) enttarnt,

als ihm die sozialen Positionen der Sprechenden und die in sie eingeflochtenen un-

gleichen Herrschaftsverhältnisse relevant erscheinen (»I’m a Mexican […] and you are

white«).

Ein ähnliches Muster widerständiger Aneignung zeigt sich auch bei der Interview-

partnerin Victoria Miller. Ähnlich wie Martinez verweist auch sie darauf, dass ihre

Wahrnehmung einmal von antimuslimischen Deutungsmustern geprägt war (anders

als er rekonstruiert sie diese jedoch deutlich distanzierter und weniger selbstkritisch,

was sie rhetorisch sowohl durch die Verwendung des Imperfekts als auch durch die an-

dernorts bereits analysierte Transformationserzählung realisiert, vgl. Kap. 4.3.1). Mil-

ler argumentiert, dass diese Muster zudem eine systemische, herrschaftsstabilisierende

Komponente haben, da sie Bestandteil unkritischer Geschichtsvermittlung und politi-

scher Gegenwartsanalyse an US-amerikanischen Schulen sind. Auch sie nimmt damit

die zentrale Eigenschaft diskursiver Rassismen in den Blick, innergesellschaftliche und

zwischenstaatlicheMachtasymmetrien zu legitimieren, indem eigene nationaleMacht-

interessen und Verfehlungen öffentlich dethematisiert werden. In der untenstehenden

Textpassage prognostiziert die Interviewpartnerin unter Verweis aufHoward Zinns kri-

tischer Analyse US-amerikanischer Geschichtsschreibung (People’s History of the United

States), dass das öffentliche Bild ›des Islams‹ zukünftig nur durch eine selbstkritische Aus-

einandersetzung mit dem historisch verursachten Unrecht im Kontext imperialistischer und

militärischer Interventionen erfolgen könne.

I: Do think that Islam plays a special role in US history, do you think that it has a special

importance or relevance for US history, and do you think it will have a special part, it

will play a special role in its future?

VM: Ahm, I don’t really think in the history it did, at least just for me, ahm, and for my

understanding, except in recent years, so I think in the future it will be very important.

ahm, I think it’ll be important to, like American history classes at schools, like there

is this book called, ahm ›Peoples history of the United States‹ – have you read? – by

Howard Zinn. so pretty much what you learn in history class in school is not the real

history and so it is very biased, like what we’ve learned growing up. ahm, we don’t learn

a lot about, like, we pre- I mean, yes, we learn about something happened in the US

but like we don’t learn about how big of an asshole the US was to other @countries@,

ahm (.) so I think It’ll have a very important influence like in future generations for

them to learn about history but I just hope that it will be in a respectful way instead

of making, like cause that’s what I was kind of let to believe is just that Mus-, like all

Muslims were, at least like around 9/11 () I just, I didn’t know and I didn’t really ask me

questions, just that Muslims were suicide bombers or terrorists, ahm, and so it wasn’t

really until I grew older I just kind of start to ask questions and start to, like when I met

Yasemin*, I’m like »oh, this is the first like true Muslim person I’ve ever met« and I’m

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 Grauzonen des Alltagsrassismus

like »she is not a terrorist«, you know. ahm, it didn’t () any different like when I first

met her, like I didn’t have like I wasn’t like a racist or like, you know, but I just, just had

never heard anything else, I guess. like that much, so I think in the future it’ll be more

relevant in history, ahm, like what’s happening right now. like I said I hope that it’ll just

be conveyed, ahm, it’ll be made aware to students that there is a difference between

Muslims and then the terrorists. and like why this war was started […]. (Z 1177-1209)

Auch in Millers Ausführungen lassen sich dabei verschiedene Selbstbilder erkennen, die

eine dynamische Wechselbeziehung mit ihrer Rassismuskritik eingehen. So zeigt sich,

dass die Interviewpartnerin die systemische Dimension von Rassismus nur dann expli-

zit thematisiert, wenn sie eine soziale Gruppenidentität aufruft und dabei persönlich in

den Hintergrund tritt: »what we’ve learned growing up«; »like we don’t learn about how

big of an asshole the USwas to other@countries@«. Sie problematisiert Rassismus hier

als strukturelles Phänomen derUS-amerikanischenGeschichtsvermittlung, nimmt sich

selbst jedoch aus dem Kreis der Verantwortlichen heraus (»I was kind of let to believe is

just that Mus-, like all Muslims were, at least like around 9/11 […] were suicide bombers

or terrorists«). An anderer Stelle negiert sie die Existenz einer gemeinsamen islamisch-

amerikanische Geschichte, ohne dies zu hinterfragen (»I don’t really think in the history

it did, at least just for me, ahm, and for my understanding«) oder wählt das Selbstbe-

kenntnis, keine Rassistin zu sein (»I wasn’t like a racist«). Miller präsentiert sich damit

als eher passiven, empfangenden Part innerhalb eines Bildungssystems, das problema-

tische Inhalte vermittelt. Trotzdem sie mit ihrer Kritik eine widerständige Aneignungs-

perspektive einnimmt, lässt sich ihr gleichzeitig ein positives Interessensmanagement

attestieren, das die Implikation einer persönlichen Verstricktheit abwehrt. Eben hierin

zeigen sich die dynamischen und paradoxen Momente des Rassismus,

Auch unter den deutschen Interviewten finden sich Beispiele für eine kritische Sicht

auf institutionell verankerte Asymmetrien zwischen ›Muslim*innen‹ und Nichtmus-

lim*innen, wie sie sich etwa in paternalistischen Hilfsbeziehungen zeigen können. So

wurde im Zusammenhang mit der 2015 vielerorts angebotenen Unterstützung für Ge-

flüchtete33 immer wieder auch deren Potential zur Fixierung von Abhängigkeitsverhält-

nissen zwischen autochthonen Deutschen und Neuzugewanderten thematisiert (vgl.

Kalpaka & Räthzel 2017). Auf dieses Thema nimmt auch die Interviewpartnerin Ma-

ria Zartmann Bezug, die nach eigenen Angaben selbst in der Geflüchtetenhilfe aktiv

war. In der untenstehenden Textpassage berichtet sie von einer Freundin, in deren Un-

terstützungsangeboten sie fehlende Gleichwertigkeit und Bevormundung erkennt. Für

Zartmann dokumentiert sich in derenHilfsaktion ein rassismustypischesMachtgefälle,

das jene Freundin jedoch nicht mitreflektiert. Sie plädiert dafür, Geflüchtete in ihrem

Recht auf Selbstbestimmung stärker anzuerkennen und präsentiert damit einen kri-

tisch-widerständigen Blick auf das – hier nur implizit thematisierte – Ideologem vom

defizitären, hilfsbedürftigen Migranten.

33 DieBundesregierungunterAngelaMerkel entschied sich imSeptember 2015dafür, dieGrenzen für

Geflüchtete und Migrant*innen nicht zu verschließen, was in Deutschland, neben einem Anstieg

rechtsextremer Gewalttaten, auch eine Welle ehrenamtlicher Hilfsaktionen auslöste.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 351

MZ: […] Also, dieses auf Augenhöhe miteinander umgehen, das ist offenbar auch sehr

schwer. Also weil, solche Sachen habe ich auch erlebt. Ne Freundin, die äh, wohlha-

bend, relativ wohlhabend ist, nHaus haben und die aber auch ne syrische (.) noch dazu

irgendwie Bekannte eigentlich aufgenommen haben und bei anderen auch geholfen

haben, die aus nem Heim raus in ne eigene Wohnung gegangen sind, und (.) also da,

da war so ne Haltung da von »wie toll sind wir, wie geben euch Sachen« und, und da

gab’s dann die Situation, dass äh, der junge Mann dies und das nicht wollte. Das ge-

fiel ihm nicht und er wollte es neu haben und nicht gebraucht und. Also solche, solche

Differenzen und (2) ja, ich glaube, dass das gehört auch dazu, dass wir lernenmüssen,

zu fragen. Also wenn jemand etwas braucht, wenn er den Mut hat oder ich ihm die,

die Möglichkeit gebe, mir das zu sagen, dann kann ich wirklich was geben und helfen.

Und, ähm, dasswir alles weggeben, waswir nichtmehrwollen und brauchen und dann

uns wundern, dass die, manche Sachen gar nicht so geschätzt werden. Es muss deren

Recht ja auch sein. (Z 595-611)

Auch hier geben die Einlassungen der Interviewpartnerin Aufschluss über das Verhält-

nis zwischen formulierter Rassismuskritik und artikuliertem Selbstbild. Während Zart-

mann zu Beginn der Passage lediglich die Verhaltensweisen ihrer Freundin beschreibt,

zieht sie im zweiten Teil Schlüsse für ein kollektives »Wir«, in das sie sich explizit ein-

bezieht: »dass wir lernen müssen, zu fragen«. In diesem »Wir« kommt sowohl die sys-

temische Dimension von Rassismus als gesellschaftliches Herrschaftsverhältnis zum

Tragen, als auch der Hinweis auf die persönliche Verstricktheit Zartmanns mit diesem

System.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Widerstände gegenüber antimuslimi-

schen Deutungsressourcen im Interviewmaterial in der expliziten Thematisierung

historischen Unrechts, verdeckter ›weißer‹ Privilegien, unausgesprochener Erwar-

tungshaltungen gegenüber ›Muslim*innen‹ und kollektiven Selbstglorifizierungen

zum Ausdruck kommen. Die Interviewpartner*innen richten dabei den Blick auf den

eigenen – persönlichen und kollektiven – Beitrag zu symbolischen und strukturellen

Ausgrenzungen. Diese zeigen sich konkret in schulischen Alltagsrassismen, fehlender

Selbstkritik im Umgang mit der eigenen Nationalgeschichte und Paternalisierun-

gen in der Arbeit mit Geflüchteten. Mittels dieser Diskurspraxis verweigern sich die

Interviewten symbolischer Rassismen insofern, als sie deren selbstentlastende und

dominanzsichernde Funktion argumentativ aufdecken.

4.4.2 Perspektivwechsel & Inklusive Gruppenidentitäten

Neben der Kritik am Rassismus als Verhältnis, bei der es um eine kritische Auseinan-

dersetzung mit der machtstabilisierenden Funktion antimuslimischer Wissensbestän-

de geht, stellen der Perspektivwechsel und die Konstruktion inklusiver Gruppenidentitäten

weitere kommunikativeWiderstandspraxen dar,mit denen die Interviewpartner*innen

sowohl auf deutscher als auch auf US-amerikanischer Seite antimuslimischen Ideolo-

gemen begegnen. Anders als bei der Verhältnis-Kritik wird hier jedoch weniger die sys-

temische Dimension von Rassismus problematisiert. Vielmehr kontern und umgehen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 Grauzonen des Alltagsrassismus

die Interviewten jene kollektiven Diskurspositionen, die für sie als Nichtmuslim*innen

innerhalb rassistischer Wissensordnungen präskriptiv vorgesehen sind.

Am Beispiel des Interviewpartners Leopold Ernst (38), wohnhaft in Köln und in der

IT-Branche tätig, lässt sich dies empirisch nachvollziehen. Ernst, selbst katholisch und

mit einer muslimischen Mutter, berichtet im Verlauf des Interviews immer wieder von

angeregten theologischen Debatten innerhalb der Familie, die stets auf die Erkenntnis

über die Nähe und Verwandtschaft der beiden Religionen hinausliefen (Z 23ff., 286ff.,

645ff.). In der untenstehenden Passage konfrontiert ihn die Autorin mit dem konflikt-

orientierten Medienbild des Islams (vgl. Kap. 1.2.3). Ernsts Einlassungen zeigen, wie er

nicht nur die Gemeinsamkeiten zwischen sich und seiner Mutter, seiner und ihrer Re-

ligion, betont. Auch entzieht er sich der antimuslimisch-hegemonialen Perspektive auf

das islamische Kopftuch, indem er dem Unterdrückungsnarrativ entsagt – es schlicht

nicht aufruft – und zudem die überkonfessionelle Bedeutung des Kopftuches betont.

In Ernst Äußerungen wird durch das Aktivieren widerständiger Deutungen ein dis-

kursiver Perspektivwechsel angeregt, indem Tragemotive jenseits der dominanten Be-

deutungsmatrix freiwillig vs. unfreiwillig thematisiert werden. Zudem reklamiert der In-

terviewpartner eine inklusive Gruppenidentität, die sich in der Betonung der Gemein-

samkeiten christlicher und islamischer Religionspraxis zeigt.

I: Ähm, jetzt sind ja die Medienberichte über den Islam meistens nicht so wohlwol-

lend und sicherlich auch nicht besonders differenziert, ähm, wie nimmst du das wahr

und wie nimmt deine Mutter das wahr? Gibt’s da irgendwie ne bestimmten Umgang

damit?

LE:                                                                                                                      Wir ärgern uns tierisch. Wir

ärgern uns einfach tierisch, also weil ja (2) der Islam ist ja, ist einfach ne Religion, ist

ne Ausdrucksform wie das Christentum, das Judentum oder der Buddhismus auch.

Ähm, und den per se schlecht zu machen oder Schlechtes zu finden, zu suchen und

zu finden, das ist unfair dem Islam gegenüber, ähm, genauso wär’s wenn ich jetzt

anfange, dem Christentum, oder anfangen würde zu suchen, da würde ich in der Bibel

genauso viele schlimme Stellen finden, wie im Koran wahrscheinlich, wahrscheinlich

mehr. Aber da stürzt sich keiner mehr drauf, weil wir sind ja (.) ja, wir sind (wir) ja,

wir können ja nur aus unserer Perspektive gucken. Von daher sehen wir ja nur gute

Sachen am Christentum. Ähm, das stört schon sehr. Ich fand’s jetzt zum Beispiel ganz

witzig, ähm, ich habe im Internet ein Foto gesehen, das fand ich wahrsinnig lustig,

ähm, zu dem Burkiniverbot in Frankreich, dass man am Strand nicht tragen darf,

da hat ein Imam ein Foto hinterher gepostet, einmal Frauen im Burkini am Strand

und dadrunter ein Foto von Nonnen, lachende Nonnen am Strand, ähm, und das war

schön zu sehen. Einfach so untereinander dieser Vergleich, die Burkinis werden so

verdammt, die Nonnen werden so geliebt. Das ist nicht fair. Es ist beides aus nem

religiösen Grund vielleicht oder aus einer Einstellungssache, ich find, das ist etwas

sehr Privates, ähm, da hat von außen eigentlich gar keiner reinzureden und trotzdem

werten die Leute das eine so hoch und das andere so ab. Und das ist, wie gesagt,

das fand ich nicht fair. Ich fand’s im ersten Moment sehr lustig, im zweiten Moment

dachte ich mir, der Vergleich hinkt, das eine sind normale Frauen, die ziehen das halt

so an, das andere sind halt Nonnen, die bleiben so ein Leben lang. Aber der Ursprung

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 353

ist eigentlich derselbe, man schützt sich vor Männerblicken, man will nicht unnötig

Reize präsentieren. Und ähm (.) jup. Ich fand da ist eigentlich kein großer Unterschied

dazwischen. Und das mit den Kopftüchern, das wird zu hoch aufgehangen, finde ich,

ähm, es steht in der Bibel drin auch, dass weiß heut kaum noch einer, die Frau soll ihr

Haupt bedecken, wenn sie in die Kirche geht, der Mann nicht. Das heißt halt, wenn ein

Ehepaar in die Kirche geht, der Mann zieht seinen Hut aus, die Frau zieht ihr Kopftuch

an, das ist in der Moschee genau dasselbe. Also bzw., der Mann da zieht sich halt noch

eine kleine Kippa an, aber eigentlich, ähm, dieses, dass die Frau ihr Haupt bedeckt,

das ist in allen Religionen so. das ist nicht gefordert, aber ähm, gern gesehen. Und

ich find, eigentlich seh ich immer mehr statt Unterschiede Gemeinsamkeiten und

deswegen ärgert mich das auch so, weil ich, ich seh das nicht so, ähm, nicht so fern,

also auch nicht so-

I:                                                                                                                                                                               Als

zwei getrennte Sachen, die sich gegenüberstehen.

LE: Ja, nee, ich find das sind eher Geschwister, eine Familie, aber eigentlich vom Kern

her dasselbe. Das Alte Testament ist dasselbe und damit ist eigentlich der Grundstock

dasselbe. Ähm, da stehen alle Sachen drin, die die Religion prägen und dann sind es

eigentlich nur Feinheiten dahinter. (Z 738-797)

Die hier als antihegemonial und widerständig verstandene Deutung des Gemeinsamen

zieht sich durch Ernsts Ausführungen wie ein roter Faden. So nimmt er eine ›Wir‹-Per-

spektive ein, aus der heraus er den geteilten Ärger von Mutter und Sohn über die ne-

gative Medienberichterstattung beschreibt. Zudem vergleicht er gewaltbejahende Text-

stellen in Bibel und Koran, zitiert eine Gegenüberstellung von Burkiniträgerinnen und

Nonnen am Strand und erörtert die geteilten kulturellen Ursprünge des Kopftuchtra-

gens. Das Alte Testament beschreibt er als von Christentum und Islam gleichermaßen

geheiligten Text. Ernsts »Geschwister«-Metapher bringt das verwandtschaftliche Ver-

hältnis, das er den Religionen attestiert, symbolisch auf den Punkt. Selbst- und Fremdka-

tegorisierungen stehen hier nicht in einem antagonistischen Verhältnis zueinander, wie

es bei der hegemonialen Aneignung antimuslimischer Ideologeme der Fall ist, sondern

verschmelzen zu einem inklusiven »Wir«.

Dass es dem Interviewten um die Betonung von Gemeinsamkeiten geht, lässt sich

auch daran erkennen, dass er Vertreter*innen konfliktzentrierter Denk- und Redewei-

sen kaum Aufmerksamkeit schenkt. Weder Medienorgane noch populäre Islamkriti-

ker*innen oder gesellschaftliche Wahrnehmungsmuster werden vom Interviewpartner

ins Visier genommen, lediglich an einer Stelle spricht er vage von »[den] Leute[n]«. Es

geht ihm mithin nicht darum, eine bestimmte Akteursgruppe als schuldig zu benen-

nen, sondern um die Artikulation einer Gegendeutung, die den Konstruktionscharakter

antimuslimischer Narrative enttarnt.

In dieselbe Richtung gehen auch die Annahmen Ernsts zu den möglichen Ursa-

chen antimuslimischer Wahrnehmungsmuster. So seien diese abhängig vom lebens-

weltlichen Standort, der eine kritische Auseinandersetzung mit der eigenen Religion

erschwere: »wir können ja nur aus unserer Perspektive gucken. Von daher sehen wir

ja nur gute Sachen am Christentum«. Bemerkenswert an dieser Aussage ist zweierlei:

Zum einen aktiviert Ernst hier eine zweite »Wir«-Perspektive, mit der er zwischen sich

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 Grauzonen des Alltagsrassismus

und anderen nichtmuslimischen Personen eine geteilte Gruppenidentität aufruft. Ne-

ben dem eingangs verwendeten »Wir«, das ihn und seine Mutter umschließt, gibt es

damit eine zweite und gleichzeitige Zugehörigkeit. Diese zweite Perspektive lässt sich

als Hinweis auf den transindividuellen Charakter antimuslimischer Ideologeme deu-

ten, die Tatsache also, dass die*r Einzelne in eine bestimmteWeltsicht, eine bestimmte

»Perspektive«, hineinsozialisiert ist. Rassismen sind mithin keine Frage individueller

Verfehlungen, was letztlich auch für den Interviewpartner selbst gilt. Indem er den

institutionellen Charakter rassistischer Weltdeutungen zur Sprache bringt, widersetzt

sich Ernst erneut der Übernahme antimuslimischer Interpretationen.

An Ernsts Einlassung lassen sich noch verschiedene andere Aspekte erörtern, etwa

dessen lebensweltliche Eindeutung des Burkini-Nonnen-Posts oder die Auslassung der

in vielen anderen Interviews aktualisierten Bedeutungsmatrix freiwillig vs. unfreiwillig.

Unsere Aufmerksamkeit soll nachfolgend jedoch der symbolischen Demarkationslinie

zwischen Öffentlichem und Privatem gelten,mit der Ernst ein weiteresMalWiderstand

gegenüber hegemonialen rassistischen Deutungsmustern zeigt.

Zum besseren Verständnis lohnt sich ein Blick auf die Aussagen anderer Interview-

partner*innen, konkret jenen, die islamische Religionspraxen auf das Privatleben von

Muslim*innen beschränken wollen. Till Feller bezieht diese Forderung auf das öffentli-

che Bekenntnis zu Religion, Paula Feldstein auf das Betreiben von Teestuben, die sie als

religiöse Orte identifiziert (vgl. Kap. 4.1.1.1). Während jene Interviewpartner*innen in

ihren Aussagen gesellschaftliche Normvorstellungen artikulieren, in denen die öffent-

liche Sichtbarkeit von ›Muslim*innen‹ eingeschränkt und deren gesellschaftliche An-

erkennung nur unter der Voraussetzung bestimmter Verhaltensregeln gewehrt wird,

dreht Ernst die Perspektive um. Für ihn ist das öffentliche Eingreifen in die individuel-

le Tragepraxis übergriffig und illegitim: »ich find, das ist etwas sehr Privates, ähm, da

hat von außen eigentlich gar keiner reinzureden«.

Ähnliche Muster der Perspektivumkehr und diskursiven Auslassung finden sich bei

Ernst auch an anderen Stellen im Interview, an denen es um Kleidungspraxen ›musli-

mischer‹ Frauen geht. So liege die Entscheidung, sich voll zu verschleiern, ihmzufolge

nicht bei den Betrachtenden, sondern allein bei der Trägerin: »das ist deren Sache,

nicht meine Sache«. Zudem verweigert sich Ernst erneut typischer Problemdeutun-

gen, indem er Kopftuchträgerinnen als selbstbestimmte, aktive und widerständige

Protagonistinnen porträtiert (»nach außen hin zeigen, ›hier, ich bin dagegen‹«).

LE: […] ich find es spannend, wenn ne Frau vollverschleiert in der Stadt rumläuft. Ein-

mal, es fällt auf und dann finde ich es auch spannend, wie ich drauf reagiere.

I: Ja? Wie reagierst du drauf?

LE: Ach, gemischt. Ich find’s einerseits cool, andererseits find ich’s halt äh, gemein. Und

ich find’s einerseits arrogant von denen, dass die sich so komplett so wider uns stellen

wollen und auch nach auch nach außen hin zeigen, »hier, ich bin dagegen.« Anderer-

seits find ich aber auch, dass ist deren Sache, nicht meine Sache, so halt. Die wollen

für sich, sich selber schützen und das ist halt ihr Leben, und deswegen ist es auch ok.

Ähm, ich find’s aber auch interessant, wie so die Umwelt drum herum darauf reagiert.

Das find ich immer sehr, sehr interessant […]. (Z 1255-1269)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 355

Insgesamt zeigt sich beim Interviewpartner Leopold Ernst, dass rassistische Diskurse

keineswegs zwangsläufig subjektive Denk- und Redeweisen vorstrukturieren. Ein Spre-

chen außerhalb rassistischer Bedeutungssysteme ist möglich. So gelingt es Ernst, sich

dem Zugzwang dominanter Interpretationsmuster (Kopftuch = freiwillig vs. unfreiwillig)

zu entziehen, indem er Perspektivwechsel vollzieht und Gemeinsamkeiten statt Un-

terschiede betont. Sein widerständiger Umgang mit populären Streitthemen wie dem

Kopftuch zeigt, dass sowohl theologische Grundkenntnisse (Koran-Bibel-Vergleiche) als

auch das Wissen um antimuslimische Diskriminierungen (Mutter) rassismuskritische

Aneignungen ermöglichen. Letztere fungieren als Deutungsressourcen, die der Inter-

viewpartner gegen die Übernahme antimuslimischer Ideologeme zum Einsatz bringt.

4.4.3 Generalisierende Konzepte dekonstruieren

In den Interviewdaten lässt sich eine letzte widerständige Diskurspraxis finden. Die-

se zeichnet sich durch eine kritische Auseinandersetzung mit sprachlichen Konzepten

aus, die rassistische bzw. rassismusaffine Zuschreibungen enthalten. Wie Bühl zeigt,

gehören Nominalkonstruktionen wie »Die Muslime« oder »Der Islam« zu den populä-

ren diskursiven Rassifizierungstechniken (vgl. 2007: 134). Eine besondere Bedeutung

kommt dabei der Verwendung des großen »D« zu, das betreffenden Person und Perso-

nengruppe entpersonalisiere:

»Die Kollektivierungstechnik nimmt dem ›Anderen‹ seine Individualität, seinen Cha-

rakter, seine Eigenheit bzw. Besonderheit und reduziert ihn auf die Mitgliedschaft des

sozial konstruierten Kollektivs oder ignoriert erforderliche Differenzierungen, hetero-

gene Strömungen und diverse Richtungen (›Der Islam‹).« (Ebd., Herv.i.O.)

Der Interviewpartner Henry Neuner nimmt dieses sprachliche Konzept an verschiede-

nen Stellen kritisch in den Blick. So betont er schon nach wenigen Minuten, dass es

»den Islam« als homogenes Glaubenssystem und einheitliche Lehre nicht gibt (Zitat 1:

»Also, das ist…«) und verweist zudem auf die Heterogenität religiöser und religiös-po-

litischer Überzeugungen unter Muslim*innen (Zitat 2: »es gibt nicht den Islam…). Im

Vergleich zu anderen Interviewpartner*innen fällt auf, dass Neuner hier fundiertere

Kenntnisse über die konfessionelle Diversität im Islam präsentiert. Er widersetzt sich

dem generalisierenden Konzept ›des Islams‹, indem er sein enzyklopädisches Wissen

als Deutungsressource gegen hegemoniale Einordnungen in Stellung bringt.

HN: Also, das ist ja ein ganz breites Feld. Also, das geht ja einmal los, das ist ja erstmal

irgendwie ›den Islam‹ in dem Sinne je nicht gibt, weil sich die Muslime ja selber nicht

ganz einig sind mit dieser Sunniten, Schiiten, Aleviten (.) was weiß ich, was es da noch

für Strömungen gibt, die sich da alle gegenseitig nicht grün sind […]. (Z 216-220)

 

***

 

HN: […] es gibt nicht den Islam, weil diese, diese große Sache, wo irgendwie weltweit,

weiß ich, 1 Milliarde Menschen irgendwie dran glaubt, äh, da gibt’s ja immer ›von bis‹,

das ist ja wie es von den Linksextremen bis zu den Rechtsextremen irgendwie alles

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 Grauzonen des Alltagsrassismus

gibt, gibt es natürlich da dann eben auch deine (.), ich sagmal, normal liberalen Leute,

es gibt deine, deine Fundamentalisten, es gibt irgendwie die ideologischen Spinner,

aber das ist halt für mich irgendwie, ich sag mal, ne gewisse statistische Verteilung,

die du in jeder, jeder, jeder Gruppe hast. Und ob du das nun mit Muslimen machst

odermit Linkshändern oder so, ich glaube, dass man da ähnliche Korrelationen finden

würde. Deswegen, also es gibt für mich nicht den Islam. einfach, weil es für mich auch

nicht den Kölner oder den Deutschen oder den- (gibt). (Z 1006-1018)

Auffällig an Neuners Sprache ist der Einsatz wissenschaftlicher Termini wie »statisti-

sche Verteilung« und »Korrelation« sowie der differenzierenden Bezeichnungen »Sun-

niten«, »Schiiten« und »Aleviten«. Gleichzeitig verwendet Neuner umgangssprachliche

Formulierungen wie »sich nicht grün sein« und eher saloppe Vokabeln wie »Spinner«,

die sein Spezialwissen rhetorisch auflockern. Um zu zeigen, dass ›der Islam‹ eine weit-

aus facettenreichere Religion ist, als es das generalisierende »D« nahelegt, bedarf es

mithin nicht der Kenntnis theologischer Debatten. Es genügt ein Grundwissen über

die Diversität der Religionsanhänger*innen.

Insgesamt lässt sich anhand von Neuners Einlassungen vermuten, dass eine sprach-

liche Sensibilisierung einer unbewussten Reproduktion antimuslimischenWissens ent-

gegenwirken kann. Neuner ist sich der pauschalisierenden Wirkung der Kollektivbe-

zeichnung ›des Islams‹ bewusst und artikuliert mehrfach sein Unwohlsein über die-

se Formulierung. Die konsequente, inhaltlich begründete Ablehnung generalisierender

Sprachkonzepte enthält mithin ein Transformationspotential, mit dem hegemoniale

Deutungssysteme bottom-upmodifiziert werden können.

4.4.4 Zusammenfassung

Ein abschließender Blick auf die widerständigen Diskurspraxen der Interviewpart-

ner*innen zeigt verschiedene alltagskommunikative Möglichkeiten, sich einem ge-

sellschaftlich dominanten antimuslimischen Wissen zu entziehen. Die Interviewten,

die in ihren subjektiven Erfahrungsschilderungen eine – im Sinne Halls (2001) – op-

positionelle Lesart entfalten, bringen sowohl enzyklopädische Hintergrundkenntnisse

über die Heterogenität muslimischer Religiosität als auch unmittelbare Einblicke in

die Diskriminierungserfahrungen von ›Muslim*innen‹ zum Einsatz. In der Dekon-

struktion essentialisierender Denk- und Redeweisen problematisieren sie Rassismus

als gesellschaftsstrukturierendes Phänomen, von dem auch sie persönlich betroffen

sind. Sie nehmen empathische Perspektivwechsel vor und betonen transreligiöse

Gemeinsamkeiten. In einem stärker rationalen Zugang setzen sie sich zudem kritisch

mit generalisierenden Sprachkonzepten und pauschalen Zuschreibungen auseinander.

Im Vergleich der vier Aneignungsmuster werden antimuslimische Denk- und

Sprechweisen im Rahmen widerständiger Diskurspraxen am konsequentesten dekon-

struiert. Die Interviewten begreifen Rassismus nicht als moralische Verfehlung oder

kognitive Überforderung, sondern als gesamtgesellschaftliches Ungleichheitsverhält-

nis, von dem auch sie persönlich profitieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012 - am 14.02.2026, 14:35:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

