Wiirde — mehr als eine Worthiilse?

Peter Schaber

Wir verwenden den Begriff der Wiirde in unterschiedlichen Kontexten
mit unterschiedlichen Bedeutungen. Wir sagen beispielsweise »Er hat
sich gestern wiirdelos verhalten« oder »Sie hat den Tod ihrer Freundin
mit Wiirde ertragen«. In beiden Fallen beschreiben wir mit dem Begriff
der Wiirde eine bestimmte Form des Verhaltens. Jemand verhélt sich
wiirdevoll, der sein Verhalten kontrolliert, der sich nicht gehen und
von seinen negativen Emotionen nicht beherrschen lésst. Das ist nicht
das, was gemeint ist, wenn von der Wiirde des Menschen die Rede ist.
Der erste Artikel des deutschen Grundgesetzes »Die Wiirde des Men-
schen ist unantastbar« beschreibt kein Verhalten. Er nennt auch nichts,
was Menschen aufgrund ihrer sozialen Funktion zukommt, wie das der
Fall ist, wenn z.B. von der Wiirde des Richters gesprochen wird. Mit
der Wiirde des Menschen ist etwas angesprochen, das dem Menschen
als Menschen zukommt; etwas, das zu tun hat mit dem moralischen
Status des Menschen, und im Besonderen mit dem, was man mit Men-
schen nicht tun darf. Diese Bedeutung des Wiirdebegriffs interessiert
uns aus ethischer Sicht. Was ist mit der Wiirde des Menschen genau
gemeint?

Verschiedene Autoren sind der Ansicht, dieser Begriff der Wiirde
sei inhaltsleer und konne fiir beliebige praktische Zwecke missbraucht
werden (vgl. dazu exemplarisch Horster 2002: 24). Man sollte deshalb,
so der Vorschlag, auf ihn besser verzichten. In der Tat wird mit dem

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | PETER SCHABER

Wiirdebegriff fiir und gegen die Zuléssigkeit des assistierten Suizids,
fiir und gegen die Zulassung der gleichgeschlechtlichen Ehe argumen-
tiert. Er ist deshalb aber — anders als diese Autoren meinen — weder in-
haltsleer noch kann auf ihn verzichtet werden. Die nachfolgenden Aus-
fithrungen sollen deutlich machen, dass der Begriff der Wiirde fiir die
moralphilosophische Reflexion unentbehrlich ist. Es wird zudem ein
Vorschlag entwickelt, wie der Begriff der Wiirde des Menschen ver-
standen werden sollte. Die These ist dabei nicht, dass der Begriff der
Wiirde des Menschen auch in dieser Weise verstanden und verwendet
wird. Der Begriff wird unterschiedlich verstanden und verwendet (vgl.
Schroder 2012: 331). Es geht hier um einen Vorschlag, wie der Begriff
am besten verstanden werden sollte. Zwei Anforderungen sollte ein
solcher Vorschlag erfiillen: a) Er sollte den paradigmatischen Verwen-
dungen des Begriffs Rechnung tragen und verstidndlich machen kon-
nen, was paradigmatische Félle der Wiirdeverletzung zu solchen
macht. b) Er sollte zudem den Zusammenhang deutlich kénnen, der
zwischen dem Begriff der Wiirde und anderen Begriffen, die hiufig in
Beziehung zum Begriff der Wiirde gesetzt werden, besteht. Zu denken
ist hier an Begriffe wie »Menschenrechte« oder »Grundrechte«.

1. EIN BEGRIFF, AUF DEN VERZICHTET
WERDEN KANN?

Die Bioethikerin Ruth Macklin schreibt: » Although the aetiology may
remain a mystery, the diagnosis is clear. Dignity is a useless concept in
medical ethics and can be eliminated without any loss of content.«
(Macklin 2003: 1420) Kann man auf den Begriff der Wiirde nicht nur
in der Medizinethik, sondern auch in allen anderen Zusammenhingen
verzichten?

Man sollte das deshalb nicht tun, weil man bestimmte Formen mo-
ralischen Unrechts nur angemessen beschreiben kann, wenn man auf
den Begriff der Wiirde Bezug nimmt. Avishai Margalit erzahlt in sei-
nem 1996 erschienenen Buch The Decent Society die Geschichte der

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WURDE — MEHR ALS EINE WORTHULSE? | 49

Nazis, die 1938 beim Einmarsch in Wien Juden aus ihren Hdusern trie-
ben und sie zwangen, in aller Offentlichkeit mit Zahnbiirsten den Geh-
steig zu reinigen (vgl. Margalit 1996: 127). Den Opfern wurde Unrecht
getan. Sie wurden ihrer Freiheit beraubt und zu etwas gezwungen, das
sie nicht tun wollten. Mit dieser Beschreibung wird das besondere Un-
recht, das den Opfern angetan wurde, nicht angemessen erfasst. Die
Opfer wurden in der Tat ihrer Freiheit beraubt und zu etwas gezwun-
gen, was sie nicht tun wollten. Das, was ihnen angetan wurde, ist aber
nicht bloB aus diesen Griinden moralisch falsch. Es handelt sich um ein
schwerwiegendes moralisches Unrecht und dies genau deshalb, weil
die Opfer nicht blof3 ihrer Freiheit beraubt, sondern weil sie in ihrer
Wiirde verletzt wurden. Und als das war die Tat auch gedacht. Es ging
den Tétern nicht um Freiheitsberaubung, sondern darum, die Menschen
in ihrer Wiirde zu verletzen. Das macht diese Tat auch so moralisch
abscheulich. Moralisches Unrecht dieser Art ldsst sich ohne den Be-
griff der Wiirde nicht angemessen beschreiben. Genau deshalb kann
man meiner Ansicht nach in der Moralphilosophie nicht auf den Be-
griff der Wiirde verzichten. Es gibt Handlungen, die sind falsch, weil
sie die Wiirde derer, denen Unrecht getan wird, verletzen.

2. ZUR GESCHICHTE DES BEGRIFFS

Doch inwiefern ist diese Tat eine Verletzung der Wiirde der betroffe-
nen Menschen? Bevor ich einen Vorschlag mache, wie die Wiirde des
Menschen zu verstehen ist, mochte ich kurz etwas zur Geschichte des
Begriffs der Wiirde sagen, um den eigenen Vorschlag geschichtlich
besser einordnen zu konnen (vgl. dazu auch Schaber 2012: Kap.1). In
Ciceros Schrift Von den Pflichten findet sich der Begriff der »Digni-
tas«. Cicero schreibt, dass wenn wir sehen,

»eine wie liberlegene Stellung und Wiirde in unserem Wesen liegt, wir einse-

hen wiirden, wie schindlich es ist, in Genusssucht sich treiben zu lassen und

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | PETER SCHABER

verzértelt und weichlich zu verhalten, und umgekehrt wie ehrenhaft es sei,

sparsam, enthaltsam, streng und niichtern zu leben« (Cicero 1995: 95).

Er versteht die Wiirde als etwas, das uns Menschen aufgrund unserer
Vernunft zukommt. Die Vernunft ermdglicht es den Menschen, ihre
Wiinsche und Begierden zu kontrollieren. Das ist ein Faktum und
gleichzeitig auch ein normatives Ideal. Die Vernunft verpflichtet uns
darauf, uns nicht von unseren Begierden bestimmen zu lassen. Blof
nach korperlichem Vergniigen zu streben, ist, so Cicero, »der erhabe-
nen Stellung des Menschen nicht genug wiirdig« (Cicero 1995: 105f.).

Wiirde ist fiir Cicero ein Lebensideal, unter den uns unsere Ver-
nunftnatur stellt: Wiirde wird nicht als Anspruch verstanden, den ande-
re uns gegeniiber geltend machen kdnnen. Wiirde ist vielmehr etwas,
dem wir selbst Geniige leisten sollten. Wir verhalten uns nach Cicero
nicht der Wiirde gemil3, wenn wir uns in Genusssucht treiben lassen
und verzirtelt und weichlich sind, sondern blof3, wenn wir sparsam und
enthaltsam sind und streng und niichtern leben. Dieses Wiirdeverstind-
nis passt gut zu einem Bild von Moral, das das richtige Verhéltnis der
Menschen zu sich selbst als zentral betrachtet: Wiirde besitzt jemand,
der in der Lage ist, sein Wollen durch das, was richtig und gut ist, be-
stimmen und gestalten zu kdnnen. Das kdnnen Tiere nicht, deshalb ha-
ben sie nach diesem Verstdndnis auch keine Wiirde.

Das ist aber nicht das, was man unter der unantastbaren Wiirde des
Menschen verstehen sollte. Wenn in der Prdambel der AMRK (Ameri-
kanische Menschenrechtskonvention) davon die Rede ist, dass alle eine
Wiirde haben, ist keine Aufforderung an alle Erdenbiirger im Blick,
sparsam, enthaltsam, niichtern und streng zu leben.

3. DAS MODERNE VERSTANDNIS DER WURDE

Fiir das moderne Verstidndnis von Wiirde zentral sind Anspriiche, die
wir anderen gegeniiber geltend machen konnen und die von ihnen zu
respektieren sind. Der erste, der so ein Verstdndnis von Wiirde vor-

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WURDE — MEHR ALS EINE WORTHULSE? | 51

schlégt, ist Immanuel Kant. Menschen haben Wiirde heif3t fiir Kant zu-
nichst negativ: Menschen haben keinen Preis. Unter »>Preis< versteht
Kant nicht blol den Marktpreis, den wir fiir Giiter und Leistungen be-
zahlen, sondern auch den Wert von Dingen, die wir nicht gegen Geld
tauschen, die wir aber mit dem Wert anderer Dinge vergleichen. Sol-
che Dinge haben keinen Marktpreis, aber, wie Kant sagt, einen » Affek-
tionspreis« (Kant 1907/14a: 429.). Sie haben einen Wert fiir uns, ohne
dass wir sie kaufen oder verkaufen kénnen. Wesen, die Wiirde haben,
haben keinen Preis, sondern besitzen einen absoluten Wert. Und das
heiflt: Thr Wert kann nicht mit dem Wert anderer Dinge verglichen
werden. Was keinen absoluten Wert hat,

»an dessen Stelle kann auch etwas anderes, als Aquivalent, gesetzt werden, was
dagegen iiber allen Preis erhaben ist, mithin kein Aquivalent verstattet, das hat
eine Wiirde« (Kant 1907/14a: 429, FN 3).

Die Achtung, die wir anderen Personen schulden, ist nach Kant die
Achtung ihrer Wiirde:

»Achtung, die ich fiir andere trage, oder die ein anderer von mir fordern kann,
ist die Anerkennung einer Wiirde an anderen Menschen, d.i. eines Werths, der

keinen Preis hat, kein Aquivalent« (ebd.).

Die Wiirde ist nicht etwas, was Menschen erwerben, sondern etwas,
das ihnen als Vernunftwesen zukommt. Die Wiirde ist nach Kant auch
gleichzeitig etwas, was Menschen nicht verlieren kdnnen. Kant redet
zwar davon, dass wer sich zum Knecht anderer Menschen macht, wer
seine Rechte ungeahndet mit Fiilen treten lasse oder wer liige, seine
Wiirde wegwerfe oder gleichsam vernichte. Doch weder der, welcher
sich zum Knecht macht, noch der Verbrecher verlieren ihren Anspruch,
in ihrer Wiirde geachtet zu werden. Dies ist nach Kant dem Umstand
geschuldet, dass man sich immer bessern kann. Deshalb konnen nach
ihm auch die groBten Untaten nicht »zur volligen Verachtung und Ab-
sprechung alles moralischen Werths des Lasterhaften ausschlagen«

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | PETER SCHABER

(Kant 1907/14b: 464). Dies wiirde der Idee des Menschen als eines
moralischen Wesens zuwiderlaufen, das »nie alle Anlage zum Guten
einbiifen kann« (Kant 1907/14b: 464, FN 6).

Die Wiirde des Menschen ist zu achten. Was aber bedeutet dies?
Was kann der andere dabei von mir fordern (und umgekehrt, was ich
von ihm)? Kant meint, dass ich den anderen (und mich selbst) genau
dann in seiner (meiner) Wiirde achte, wenn ich ihn (mich) »jederzeit
zugleich als Zweck, niemals blof als Mittel« behandle. Wir verletzen
die Pflicht, den anderen in seiner (meiner) Wiirde zu achten, wenn wir
ihn blof als Mittel behandeln. Kant schreibt:

»Die Pflicht der Achtung meines Néchsten ist in der Maxime enthalten, keinen
anderen Menschen blof} als Mittel zu meinen Zwecken abzuwiirdigen (nicht zu
verlangen, der Andere solle sich selbst wegwerfen, um meinen Zwecken zu
frohnen).« (Kant 1907/14b: 450, FN 6)

Kant erldutert das Instrumentalisierungsverbot unter anderem am Bei-
spiel des falschen Versprechens. Jeder werde sofort einsehen, dass wer
so handelt, »sich eines anderen Menschen blof als Mittels bedienen
will«. Denn derjenige, der Opfer eines solchen Versprechens sei, kon-
ne »unmoglich in meine Art, gegen ihn zu verfahren, einstimmen«
(Kant 1907/14a: 429f). Dasselbe trifft nach Kant auch auf Handlungen
zu, welche die Freiheit und das Eigentum anderer nicht respektieren.
Auch solche Handlungen stellen Verletzungen des Instrumentalisie-
rungsverbots dar.

Beim Beispiel des falschen Versprechens wiirden wir sagen, dass
das Opfer als Mittel behandelt wird. Das Opfer ist nicht in der Lage,
dem, was der andere mit ithm tut, zuzustimmen und hat wohl auch kei-
nen Grund, dies zu tun: es wird benutzt. Das kann man als Beschrei-
bung dessen sehen, was es bedeutet, einen anderen blof als Mittel zu

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WURDE — MEHR ALS EINE WORTHULSE? | 53

behandeln: Man gebraucht andere als Mittel fiir Zwecke, in die diese
nicht einwilligen kénnen oder nicht einwilligen sollten.!

Es mag nun so sein, dass im Fall eines falschen Versprechens eine
Wiirdeverletzung vorliegt. Auch scheint es richtig, dass Menschen in
diesem Fall bloB als Mittel gebraucht und damit instrumentalisiert
werden. Daraus zu schliefen, dass eine Wiirdeverletzung genau dann
vorliegt, wenn Menschen blof3 als Mittel gebraucht werden, wire je-
doch falsch. Dies deshalb, weil es paradigmatische Fille von Wiirde-
verletzungen gibt, die klarerweise keine Beispiele von Instrumentali-
sierung anderer in dem Sinne darstellen, dass Menschen als bloe Mit-
tel behandelt werden. Wenn Menschen beispielsweise gedemiitigt wer-
den, werden sie in der Regel weder blof3 als Mittel noch {iberhaupt als
Mittel benutzt. Menschen werden ndmlich nicht gedemiitigt, um be-
stimmte Ziele zu erreichen, die Demiitigung anderer ist vielmehr gera-
de der Zweck der Handlung. Demiitigungen sind Wiirdeverletzungen.
Der Verweis auf die Instrumentalisierung von Menschen, wie wir es
bislang verstanden haben, liefert uns allerdings keine Erklérung dafiir,
warum das so ist.

Kants Instrumentalisierungsverbot besagt, dass wir andere nie blof3
als Mittel, sondern zugleich immer auch als Zweck behandeln sollen.
Man konnte entsprechend sagen, dass Demiitigungen einen Verstof3
gegen das Gebot darstellen, andere als Zweck zu behandeln. Die Opfer
von Demiitigungen werden insofern nicht als Zwecke behandelt, als ih-
re Anliegen und Anspriiche fiir diejenigen, die sie demiitigen, keine
Rolle spielen. Dasselbe gilt natiirlich auch fiir andere verwerfliche
Handlungen, fiir falsche Versprechen in gleicher Weise wie fiir Eigen-

1 Das sind zwei unterschiedliche Interpretationen des Instrumentalisierungs-
verbots. Nach der ersten liegt bei der Instrumentalisierung eine logische
Unméglichkeit vor: Das Opfer ist nicht in der Lage, seine Einwilligung zu
erteilen (vgl. dazu Christine Korsgaard 1996: 139). Nach der zweiten Inter-
pretation liegt die Instrumentalisierung darin, dass es keinen Grund hat,
einzuwilligen. Welche Interpretation des Instrumentalisierungsverbots vor-

gezogen werden sollte, kann hier offen bleiben.

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | PETER SCHABER

tumsdelikte u.a.m. So konnte man sagen, dass eine Person in ihrer
Wiirde verletzt wird, wenn sie entweder blof3 als Mittel oder nicht als
Zweck behandelt wird. In beiden Féllen gilt: die Anliegen und Ansprii-
che der anderen zéhlen fiir den Handelnden nicht.?

Die Anliegen und Anspriiche des anderen zdhlen nicht, so konnte
man sagen, wenn der Akteur sie nicht als Grund begreift, sein Verhal-
ten zu verdndern. Das ist beispielsweise der Fall, wenn der Schaden,
den eine Handlung hervorbringen wird, fiir den Akteur keinen Grund
darstellt, die Schiadigungshandlung zu unterlassen. Wird, wenn das der
Fall ist, die andere Person in ihrer Wiirde verletzt? Und gilt umgekehrt,
dass die Wiirde des anderen geachtet wird, wenn der Akteur die Anlie-
gen der anderen als Griinde fiir sein Handeln sieht?

Betrachten wir das Beispiel der Verletzung eines Eigentumsrechts
(vgl. dazu auch Schaber 2015): A nimmt B 1000 Euro weg. Stellen wir
uns dieses Szenario in zwei Varianten vor: a) A steht den Anliegen von
B vollig gleichgiiltig gegeniiber, es geht A ausschlieBlich darum, sich
zu bereichern. Der Schaden, der fiir B entsteht, konnte sehr grof sein,
das wiirde A nicht kiimmern. b) A mdchte sich bereichern, sie steht
den Anliegen von B allerdings nicht vollig gleichgiiltig gegeniiber. Sie
nimmt B 1000 Euro weg, weil sie der Meinung ist, der Schaden, der
sich fiir B dabei ergibt, sei gering. Und sie wiirde das nicht tun, wére
sie der Meinung, der Schaden fiir B sei grof3.

Diese beiden Szenarien unterscheiden sich dahingehend, dass fiir
die Person A im zweiten Szenario die Anliegen des Opfers zéhlen; fiir
die Person A im ersten Szenario hingegen nicht. A ist im ersten Szena-

2 Das ist nach Ansicht von Derek Parfit der Fall, wenn wir jemanden bloB als
Mittel behandeln. Dann zdhlen seine Anliegen nicht: »We treat someone
merely as a means if we both treat this person as a means, and regard this
person as a mere instrument or tool: someone whose well-being and moral
claims we ignore, and whom we would treat in whatever ways we would
best achieve our aims.« (Parfit 2011: 213) Man kénnte sagen, dass dasselbe
der Fall ist, wenn Menschen nicht als Zweck behandelt werden. In beiden

Féllen zéhlen ihre Anliegen nicht.

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WURDE — MEHR ALS EINE WORTHULSE? | 55

rio bereit, jeden Schaden fiir B in Kauf zu nehmen. Im zweiten Fall ak-
zeptiert sie einen Schaden nur in einem gewissen Mafle. A sieht die
Anliegen B‘s im letzteren Fall als Griinde, wenn auch nicht in der Wei-
se, wie sie das tun sollte, im ersten Fall tut sie das nicht. Behandelt A B
im zweiten Szenario — im Unterschied zum ersten — nicht als Zweck?
Oder wird B in beiden Szenarien nicht als Zweck behandelt?

Ob jemand nicht als Zweck behandelt wird, so kdnnte man sagen,
hingt davon ab, was jemand als negative Folgen fiir den anderen in
Kauf zu nehmen bereit ist: Wenn ein bestimmter Schwellenwert dabei
uiberschritten wird, ist der andere nicht mehr Zweck. Es konnte sein,
dass A im zweiten Szenario B noch als Zweck behandelt, obwohl sie
ihn nicht so behandelt, wie sie ihn behandeln sollte. Und man konnte
entsprechend sagen, dass B im zweiten Szenario — im Unterschied zum
ersten — nicht in seiner Wiirde verletzt wird. Das wird er erst dann,
wenn A bereit wire, auch eine massive Schidigung von B in Kauf zu
nehmen.

Sollten wir das unter einer Wiirdeverletzung verstehen? Hingt die
Wiirdeverletzung davon ab, was A in Kauf zu nehmen bereit ist? Hingt
das Vorliegen einer Wiirdeverletzung also vom Erfiilltsein kontrafakti-
scher Bedingungen ab, davon ndmlich, wie weit ein Akteur im Blick
auf die Schiadigung anderer Personen gehen wiirde? Wenn die Wiirde-
verletzung von kontrafaktischen Bedingungen abhéngig wire, konnte
die Handlung x eine Wiirdeverletzung sein, wenn sie von Person A und
keine Wiirdeverletzung, wenn sie von Person B ausgefiihrt wiirde, da
A einfach mehr Schaden in Kauf zu nehmen bereit wire als B. Das ist
allerdings wenig plausibel.

Man konnte alternativ den anderen Vorschlag vorziehen und sagen,
dass man eine andere Person genau dann nicht als Zweck behandelt,
wenn ihre Anliegen nicht als etwas sieht, das einem Griinde zum Han-
deln liefert. Dann behandelt man andere allerdings genau dann nicht
als Zweck, wenn man ihren Anliegen nicht die Beachtung schenkt, die
ihnen gebiihrt, und das heiBit: genau dann, wenn man sich moralisch
falsch verhélt. Das mag als Analyse der Zweckformel richtig sein. Als
Vorschlag zum Verstindnis von Wiirdeverletzungen ist der Vorschlag

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | PETER SCHABER

jedoch problematisch. Aus ihm wiirde ndmlich folgen, dass alle mora-
lisch falschen Handlungen zugleich auch Verletzungen der Wiirde wi-
ren, und das ist wenig plausibel. Man konnte dann ndmlich dem Um-
stand nicht Rechnung tragen, dass die Verletzung der Wiirde von Men-
schen ein moralisch schwerwiegendes Vergehen darstellt.

Man kann sagen: Wenn eine Person in ihrer Wiirde verletzt wird,
dann zdhlen ihre Anliegen nicht (dann wird sie nicht auch als Zweck
behandelt). Um genauer zu bestimmen, warum dies, d.h. dass die An-
liegen einer anderen Person nicht zdhlen, eine Wiirdeverletzung dar-
stellt, scheint mir jedoch die Auseinandersetzung mit dem gerade dis-
kutierten Instrumentalisierungsverbot nicht hierfiir hilfreich zu sein.
Vielmehr miissen wir uns mit Demiitigungshandlungen auseinander-
setzen.

4. PARADIGMATISCHE WURDEVERLETZUNGEN

Demiitigungen sind das Gegenteil von Riicksichtnahme auf andere. Die
Anliegen des Opfers zéhlen fiir den, der andere demiitigt nicht. Im Ge-
genteil. Wer andere demiitigt, will dem Opfer gerade deutlich machen,
dass deren Anliegen nicht zdhlen. Nach Avishai Margalits Auffassung
zielen Demiitigungen auf die Selbstachtung des Opfers und sind als
solche ein Angriff auf seine Wiirde. Wiirdeverletzungen sind, so Mar-
galit, Verletzungen der Selbstachtung von Personen. Wer andere de-
miitigt, versucht dem Opfer die Wertschitzung zu nehmen, die es fiir
sich hat. Dabei geht es bei der Selbstachtung nach Margalit um eine
Wertschétzung seiner selbst als Mensch.

Er schreibt: »Self-respect [...] is the honor a person grants herself
solely on the basis of the awareness that she is human« (Margalit 1996:
24). Diese Wertschitzung bezieht sich nicht auf eigene Taten, Féhig-
keiten oder Charaktereigenschaften, sondern auf das eigene Mensch-
sein. Sie ist dabei nach Margalit von den Einstellungen abhingig, die
andere der eigenen Person gegeniiber einnehmen. Man kann sich nicht
selbst als Mensch achten, wenn man nicht von anderen geachtet wird:

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WURDE — MEHR ALS EINE WORTHULSE? | 57

»[A]lthough self-respect is an attitude you may have toward yourself, it
depends on the attitude of others toward you« (Margalit 1996: 24).

Und Demiitigungen zielen darauf ab, die Einstellung der Selbstach-
tung, d.h. die Wertschitzung seiner selbst als eines Menschen, zu zer-
storen.

Selbstachtung wird von Margalit als eine Form der Selbstwert-
schitzung verstanden. Sie ist nicht die Wertschitzung der eigenen Per-
son (»self-respect and self-esteem [...] can and should be distinguis-
hed« (Margalit 1996: 44, FN 11), trotzdem ist sie eine Form der
Selbstwertschitzung. Als solches muss sie verstanden werden, soll sie,
wie Margalit meint, etwas sein, das von den Einstellungen anderer ab-
héngig ist. Man verliert die Selbstachtung, wenn man sich keinen Wert
mehr zuschreibt, und genau das ist es, worauf Demiitigungen nach
Margalit zielen: Man soll sich selbst als nichtswiirdig sehen.

Margalit sieht im Angriff auf Selbstachtung einen Angriff auf die
Wiirde. Das kann man aber nur tun, wenn man Selbstachtung nicht als
einen psychischen Zustand versteht. Ob die Wiirde eines Menschen
verletzt wird, héngt ndmlich nicht davon ab, ob er durch Demiitigun-
gen in seinem Selbstwertgefiihl beeintrachtigt wird oder nicht. Denn
wire das der Fall, wiirde die Verletzung der Wiirde davon abhingig
sein, wie robust die psychische Verfassung von Menschen ist und wéh-
rend der eine durch eine Demiitigung in seiner Wiirde verletzt wiirde,
konnte dies einen anderen unberiihrt lassen: der eine wird in seiner
Selbstwertschitzung als Mensch beeintriachtigt, der andere nicht. Das
wiirde allerdings bedeuten, dass dieselbe Demiitigungshandlung Person
A in ihrer Wiirde verletzt, Person B aber nicht, dies einfach deshalb
nicht, weil B‘s Selbstwertschitzung durch die Demiitigungshandlung
nicht verdndert wird. Im einen Fall wiirde sie dann ein schweres mora-
lisches Vergehen darstellen, im anderen Fall nicht. Es ist aber wenig
plausibel, dass die moralische Qualitit einer Handlung von der psychi-
schen Verfassung der Personen abhingig ist, die von ihr betroffen sind.
Denn das moralische Unrecht, das Demiitigungen darstellen, wiirde
dann nicht durch die Eigenschaften der Demiitigungshandlung, son-
dern durch kontingente Reaktionen auf diese Handlungen bestimmt.

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | PETER SCHABER

Wenn Demiitigungshandlungen ein Unrecht darstellen, dann tun sie
dies aufgrund der Eigenschaften, die Demiitigungshandlungen als De-
miitigungshandlungen charakterisieren. Deshalb gilt: Demiitigungen
der beschriebenen Art stellen Wiirdeverletzungen dar, unabhéngig da-
von, wie die Opfer psychisch reagieren. Und wir sehen sie nicht als
moralisch harmloser, wenn sie die Opfer in ihrer Selbstwertschéitzung
nicht beeintrachtigt.

Wenn wir Demiitigungen als Angriffe auf die Selbstachtung ver-
stehen, begreifen wir Selbstachtung nicht als Selbstwertschitzung. Wir
verstehen sie dann vielmehr im Sinn einer Achtung des eigenen mora-
lischen Status. Wiirdeverletzungen bestehen darin, das Opfer der Ver-
letzung herabzusetzen, es zu demiitigen. Es geht bei paradigmatischen
Wiirdeverletzungen darum, Menschen zu demiitigen. Und darin besteht
die Wiirdeverletzung. Das legt uns folgendes Verstindnis von Wiirde
nahe: Die Wiirde wird verletzt, wenn jemand gedemiitigt wird. Was
hier verletzt wird, ist ein Anspruch, den ich anderen gegeniiber geltend
machen. Das fiihrt mich zu meinem Vorschlag: Wiirde haben heift:
Einen berechtigten Anspruch darauf zu haben, von anderen nicht ge-
demiitigt zu werden.

Was ist unter diesem Anspruch genau zu verstehen? Es ist ein An-
spruch darauf, dass andere nicht machen diirfen, was sie mit mir je-
weils machen wollen. Was sie mit mir machen diirfen, wird von mir
bestimmt. Es ist das, was ich ihnen erlaube mit mir zu tun. Wenn ich
dem anderen nicht erlaube, mich zu beriihren, darf er/sie das nicht tun.
Wenn ich es erlaube, darf sie es tun. Was erlaubt ist und was nicht,
wird von mir bestimmt. Ich habe einen berechtigten Anspruch darauf,
dass sie das, was ich ihnen nicht erlaube, auch nicht tun. Den anderen
in einer Weise behandeln, als wire man auf seine Einwilligung nicht
angewiesen, heiflt, ihn in seiner Wiirde verletzen.

Das ist die eine Form der Wiirdeverletzung. Sie ist nicht die einzi-
ge. Die andere Form der Wiirdeverletzung besteht darin, das Gegen-
iiber zu behandeln als wiirden seine Interessen und Anliegen nicht z&h-
len. Das ist z.B. exemplarisch der Fall, wenn wir andere als Sklaven
behandeln. Die Interessen des Sklaven zdhlen nicht. Der Sklavenhalter

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WURDE — MEHR ALS EINE WORTHULSE? | 59

muss auf sie keine Riicksicht nehmen. Das heiflt nicht, dass er den
Sklaven schlecht behandeln muss. Wenn er es nicht tut, tut er es nicht
deshalb, weil die Interessen fiir den Sklaven bedeutsam sind, sondern
weil und sofern er selbst darauf Riicksicht nehmen mochte.

Wiirde ist so gesehen zum einen der Anspruch, dass die eigenen In-
teressen zéhlen und zum anderen der Anspruch, als normative Autori-
tat anerkannt zu sein. Es sind also die Interessen und die normative Au-
toritdt von Menschen, die hier eine wichtige Rolle. Was genau ist da-
mit gemeint? Verschiedene Dinge: Wir sollten anderen Menschen be-
stimmte Dinge nicht antun: Wir sollten ihnen z.B. nicht absichtlich
Schmerzen zufiigen, sie betriigen, sie quélen u.a.m. Wir sollten das
nicht tun, weil so zu handeln schlecht fiir sie ist. Wir sollten es aber
auch deshalb nicht tun, und das ist wichtig, weil sie nicht so behandelt
werden wollen und entsprechend uns keine Erlaubnis erteilen, sie so zu
behandeln. Dieser normative Wille sollte geachtet werden. Und dies
auch in den Fillen, in denen das, worum es geht, gar nicht schlecht ist
fiir die betroffene Person. Das erkldrt auch, wieso paternalistische
Handlungen wiirdeverletzend sein konnen: Handlungen, bei denen es
darum geht, dem Gegeniiber Gutes zu tun, ohne dass die betroffene
Person darin einwilligt. Der normative Wille des Betroffenen zéhlt
dann nicht.

Der Anspruch, nicht gedemiitigt zu werden, ist also der Anspruch
darauf, dass der normative Wille geachtet wird und zugleich der An-
spruch darauf, dass die eigenen Interessen zéhlen. Paradigmatische
Wiirdeverletzungen sind Handlungen, die von der normativen Uber-
zeugung geleitet werden, dass das, was das Gegeniiber erlaubt und
nicht erlaubt, praktisch nicht von Belang ist. Paradigmatische Wiirde-
verletzungen sind zum anderen Handlungen, die von der normativen
Uberzeugung geleitet werden, dass die Interessen des Gegeniibers kein
Gewicht haben und man das Gegeniiber so behandeln kann wie es ei-
nem gerade beliebt. Wer so behandelt wird, wird erniedrigt.

Es fehlt hier noch ein Aspekt, der fiir die Wiirde auch wichtig ist,
namlich der Aspekt der Gleichheit: Der Anspruch, von anderen nicht
erniedrigt zu werden, ist gleichzeitig der Anspruch darauf, dass den ei-

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | PETER SCHABER

genen Interessen und Anliegen kein geringeres Gewicht als den Inte-
ressen und Anliegen der anderen zugeschrieben wird. Meine Interessen
flir weniger gewichtig zu halten als diejenigen anderer, wére eine Her-
absetzung gegeniiber anderen und damit auch eine Form der Erniedri-
gung. Zur Idee der Wiirde gehort deshalb auch die Idee der Gleichheit
des moralischen Status von Menschen. Meine Wiirde wird nur geach-
tet, wenn meine Interessen und mein Wille gleich geachtet werden wie
die Interessen und der Wille aller anderen Menschen.

5. DER GRUND DES WURDEBESITZES

Was verleiht uns diese Wiirde? Nach Kant ist der Grund der Wiirde die
Autonomie des Menschen. Er schreibt: » Autonomie ist [...] der Grund
der Wiirde der menschlichen und jeder verniinftigen Natur.« (Kant
1907/14a: 430)

Kant meint damit die Fihigkeit, sich nach dem moralischen Gesetz
bestimmen zu konnen.

»Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, sofern sie derselben fahig
ist, dasjenige, was allein Wiirde hat.« (Kant 1907/14a: 354) Man konn-
te alternativ eine andere Fahigkeit in den Blick nehmen und sagen: Wir
haben Wiirde, weil wir zur Selbstachtung féhig sind. Ich glaube aller-
dings, dass es keine Fahigkeit ist, die uns Wiirde verleiht. Meiner An-
sicht nach liegt dem Anspruch, von anderen nicht gedemiitigt zu wer-
den, vielmehr ein Interesse zugrunde, das wir haben. Es ist das Interes-
se, von anderen geachtet zu werden und das heif3t als ein Wesen gese-
hen und behandelt zu werden, dessen Interessen und Anliegen in glei-
cher Weise wie die Interessen und Anliegen aller anderen zihlen.

Wir haben ein Interesse daran, dass andere auf unsere Interessen
Riicksicht nehmen. Wir haben aber gleichzeitig auch ein Interesse da-
ran, als Wesen geachtet zu werden, die normative Autoritét iiber sich
selbst besitzen. Es ist in unserem Interesse, bestimmen zu konnen, was
andere mit uns tun und nicht tun diirfen. Einem Wesen, dem wir diese
Autoritit absprechen, sprechen wir die Wiirde ab. Wir tun gut daran,

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WURDE — MEHR ALS EINE WORTHULSE? | 61

das nicht zu tun. Denn erst wenn wir die anderen als Wesen achten, die
eine normative Autoritdt iiber sich besitzen, achten wir sie als unab-
hingige Individuen, die ein Leben fiihren, {iber das sie selbst souverdn
selbst bestimmen konnen. Das ist das Interesse auf dem unser An-
spruch, von anderen nicht gedemiitigt zu werden meiner Ansicht nach
aufruht.

LITERATUR

Cicero (1995): De officiis/Vom pflichtgeméBen Handeln, {ibersetzt und
kommentiert von Heinz Gunermann, Stuttgart.

Hoerster, Norbert (2002): Ethik des Embryonenschutzes, Stuttgart.

Kant, Immanuel (1907/14a): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
Akademie-Ausgabe Bd. IV, Berlin.

— (1907/14b): Metaphysik der Sitten. Akademie-Ausgabe Bd. VL
Berlin.

Korsgaard, Christine (1996): »The Right to Lie. Kant on Dealing with
Evil, in: Creating the Kingdom of Ends, Cambridge, S. 133—158.

Macklin, Ruth (2003): »Dignity is a Useless Concept«, in: British
Medical Journal 327, S. 1419-1420.

Margalit, Avishai (1996): The Decent Society. Cambridge/Mass.

Parfit, Derek (2011): On What Matters. Vol. I, Oxford.

Schaber, Peter (2015): »Die Bedeutung von Instrumentalisierung und
Demiitigung als Wiirdeverletzung, in: Daniela Demko/Kurt Seel-
mann/Paolo Becchi (Hg.): Wiirde und Autonomie, Archiv fiir
Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 142, Stuttgart, S. 159-168.

— (2012): Menschenwiirde, Stuttgart.

— Instrumentalisierung und Wiirde, Paderborn.

Schréder, Doris. (2012): »Human rights and human dignity: an appeal
to seperate the conjoined twins« in: Ethical Theory Moral Practice
15 (3), S. 323-335

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | PETER SCHABER

Stoecker, Ralf (2003): »Menschenwiirde und das Paradox der Entwiir-
digung«, in: Ders. (Hg.): Menschenwiirde — Annéherung an einen
Begriff, Wien, S. 133-152.

am 14.02.2026, 16:15:17.


https://doi.org/10.14361/9783839446782-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

