4. Positionierung des Begriffs der
Gerechtigkeit in der zeitgenossischen
deutschen Kritischen Theorie

In diesem Kapitel mochte ich die Theorieentwirfe von drei zeitgendssi-
schen deutschen® Autor/innen in den Blick nehmen, die sich selbst alle
drei als mehr oder weniger in der Tradition der Kritischen Theorie ste-
hend verstehen und (herkommliches) Gerechtigkeitsdenken ablehnen.
Ich gehe Axel Honneths, Rahel Jaeggis und Hartmut Rosas Vorschlige
fiir eine zeitgemafSe kritische Gesellschaftstheorie nacheinander durch
und zeige, dass sie tatsichlich jeweils den drei Merkmalen eines allge-
meinen Gerechtigkeitsbegriffs (Kapitel 2) nicht entsprechen. Davor seien
zwei Hinweise gegeben: zur Auswahl dieser drei Autor/innen und zum
Verhiltnis der Auseinandersetzung mit diesen drei Autor/innen zur Dar-
stellung der Beherrschungsformen einer libertaren und egalitaristischen
Gerechtigkeitskonzeption im letzten Kapitel (3.).

Es ist zundchst wichtig, dass Honneth, Jaeggi und Rosa mit ihren Vor-
schldgen fur eine kritische Theorie der Gesellschaft einen vergleichbaren
Gegenstandsbereich bearbeiten wie herkommliche Gerechtigkeitstheori-
en. Die relevante Fragestellung ist, wie man eine gegebene Gesellschaft
oder soziale Konstellation normativ bewertet. Disziplindr geht es um
Fragen, die im Bereich der Politischen Philosophie oder Sozialphiloso-
phie zu verorten sind (vgl. Kapitel 5). In Bezug auf den herkommlichen
Gerechtigkeitsbegriff spielt auch die Disziplin der Rechtsphilosophie
eine Rolle, aber nur, weil dem Recht als Realisierung der Gerechtigkeit
oder als empirisch wichtiger Bestandteil gegebener Gesellschaften eine
entscheidende Rolle zugeschrieben wird und nicht wegen eines Interes-
ses an Recht als solchem. Entscheidend ist, dass weder Honneths, Jaeggis
und Rosas Theorieentwiirfe noch der herkommliche Gerechtigkeitsbe-
griff in der Moralphilosophie oder Ethik richtig verortet wiren. Es geht
speziell um normative Fragen im gesellschaftlichen Kontext und nicht
etwa um interpersonale oder individuelle Moral.

Die Auseinandersetzung mit Honneth, Jaeggi und Rosa wird nicht zei-
gen, dass sie das Gerechtigkeitsvokabular ablehnen, weil sie die Beherr-
schungsformen der Ausbeutung und Normalisierung vermeiden wollen.

1 Ich wihle diese drei Autor/innen freilich nicht deshalb aus, weil sie deutsch
sind, sondern weil sie bereits iber Jahrzehnte ein eigenes Programm der Kri-
tischen Theorie entwickeln. Das tun nicht alle Wissenschaftler/innen, die in
dieser Traditionslinie arbeiten. In der Einleitung zu Teil I erldutere ich, wa-
rum ich die Theorieentwiirfe von Benhabib und Fraser, die allerdings auch
unter diese Beschreibung passen, nicht weitergehend untersuche.

87

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Hingegen soll vor allem deutlich werden, dass sich ihre Herangehenswei-
se tatsdchlich von der einer herkommlichen Gerechtigkeitstheorie unter-
scheidet — wobei auch die drei Merkmale der herkommlichen Gerechtig-
keit selbst noch starker konturiert werden sollen. Zudem soll noch ein
(vermeintlich) anderes Problem der herkommlichen Gerechtigkeitstheo-
rie, dass sie Phanomene der Entfremdung nicht in den Blick bekommt,
aufgezeigt werden. Wihrend Ausbeutung und Normalisierung aus Per-
spektive der jeweiligen Gerechtigkeitskonzeption selbst unerwiinschte
Folgen sind, sind Entfremdungsphinomene, meinem Verstindnis nach
(vgl. 5.), aus Perspektive der Gerechtigkeit nicht selbst problematisch.
Da das Aufzeigen von >Entfremdung« aber fiir Honneth, Jaeggi und Rosa
wichtig ist, um eine Gesellschaft oder einzelne soziale Phanomene ins-
gesamt als winschenswert oder nicht auszeichnen zu konnen, sehen sie
dies als Schwiache herkommlicher Gerechtigkeitstheorien.

4.1 Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth

Neben der allgemeinen Begriindung fiir die Auswahl der drei Autor/in-
nen ist Honneth fiir die Positionierung des von mir dargestellten Ge-
rechtigkeitsbegriffs aus zwei weiteren Grunden relevant und interessant:

Erstens, weil Honneth neben Forst einer der wenigen Autor/innen in
der zeitgenossischen kritischen Theorie ist, der uberhaupt vorgibt, eine
Theorie der Gerechtigkeit zu entwerfen. * Viele andere Autor/innen, so
Jaeggi, Rosa und auch Habermas, grenzen sich explizit vom Gerechtig-
keitsdenken ab. Zweitens ist Honneths Gerechtigkeitstheorie dennoch
ein systematisch anderes Unterfangen als dasjenige von Forst. Wahrend
Forsts Theorie dem von mir vorgeschlagenen allgemeinen Begriff der Ge-
rechtigkeit entspricht (vgl. Teil II), erweitert Honneth den allgemeinen
Begriff der Gerechtigkeit auf radikale Art und Weise (vgl. Honneth 201 1:
22). Ziel dieses Unterkapitels ist weniger eine Bewertung von Honneths
Ansatz vorzunehmen als zu zeigen, dass Honneth keine Gerechtigkeits-
theorie in dem in Kapitel 2 entwickelten Sinne vorschlagt. In seiner In-
tervention in die Debatte » Umverteilung oder Anerkennung« (Fraser
und Honneth 2003) konstatiert Forst »die kategorialen Unterschiede«
zwischen Frasers und Honneths Ansatz, wobei er sich selbst Fraser an-
schliefst. Obwohl er der einen Seite (Fraser, Forst) ein besonderes In-
teresse fur die » Gerechtigkeit« und Honneth fiir die »Selbstverwirkli-
chung« zuschreibt, nennt er beide dennoch »umfassende[] kritischel]
Theorie[n] der Gerechtigkeit« (Forst 2011: 134f.). Ich spreche hingegen

2 Neben Forst und Honneth wiren noch Young, Fraser, Ferrara, Azmanova und
Pereira als Vertreter/innen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit zu nen-

nen. Vgl. Neuhann und Ronge 2016. Vgl. zu Fraser auch die Einleitung zu II.

88

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

von Honneths erweiterter Theorie der Gerechtigkeit, um den systema-
tischen Unterschied zu »herkommlichen Gerechtigkeitskonzeptionen«
(Honneth 2o11: 22) hervorzuheben, zu denen ich Forsts und Frasers
rechne, was bedeutet, dass sie die drei Merkmale aus Kapitel 2 spezifi-
zieren. Auch Jaeggi schreibt Honneth einen »weiteren Gerechtigkeits-
begriff« zu (Jaeggi 2014: 23, Fn. 11). An anderer Stelle schreibt auch
Forst Honneth »ein sehr weites Verstandnis von Gerechtigkeit« zu (Forst
2011: §1).°

Bei der Erlduterung, dass und warum Honneth einen bewusst erweiter-
ten allgemeinen Gerechtigkeitsbegriff (Konzept) im Gegensatz zu einem
herkommlichen verwendet, werde ich mich auf sein 2011 erschienenes
Buch Das Recht der Freibeit. Grundrif einer demokratischen Sittlich-
keit beziehen. Hier entwickelt Honneth, nach dem Vorbild von Hegels
Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821), seine Gerechtigkeits-
theorie. Das Recht der Freibeit fithrt insbesondere drei, ohnehin immer
bereits aufeinander bezogene, Fiden von Honneths vorausgehender
Forschung zusammen: den Vorschlag, intersubjektive Beziehungen als
Anerkennungsbeziehungen kritisch zu analysieren (Honneth 1994a), die
Auseinandersetzung mit den theoretischen Grenzen eines herkommli-
chen Gerechtigkeitsdiskurses (Honneth 2004, Honneth 20t12a [2000]
und Honneth 2010) und die Reaktualisierung von Hegels Rechtsphilo-
sophie (Honneth 2001a).4

Der erweiterte Gerechtigkeitsbegriff, den Honneth verwendet, ist be-
zuiglich aller drei Merkmale vom Gerechtigkeitskonzept, das ich vorge-
schlagen habe (Kapitel 2), zu unterscheiden. Er ist nicht reduziert, nicht
auf Individuen mit gleichen Rechten bezogen und fordert keine (exklu-
sive) Realisierung in Gesetzen. Da Honneth, meinem Verstandnis nach,
auch mit einer Unterscheidung zwischen allgemeinem Begriff (Konzept)
und Konzeptionen arbeitet, findet diese Abgrenzung auf der Konzept-
ebene statt. Dafiir, dass Honneth auch mit einer Unterscheidung von
Konzept und Konzeptionen der Gerechtigkeit arbeitet, spricht, dass er
eine Methode vorschlagt, mit deren Hilfe Vorschlige fiir Gerechtigkeits-
konzeptionen entwickelt werden konnen. Diese Vorschlige der einzel-
nen Konzeptionen haben dann allerdings nicht (wie bei Rawls) die Form
»von allein formalen, abstrakten Grundsitzen«, sondern sind inhaltlich
gehaltvoller (Honneth 2011: 119ff.). Bevor ich detaillierter darauf ein-
gehe, wieso sich Honneths Theorie kritisch auf die drei Grundmerkmale

3 Siehe dazu auch Agnes Hellers These, dass Hegels Rechtsphilosophie, an die
Honneth anschliefSt (vgl. Honneth 2011: 16), nicht als moderne Gerechtig-
keitstheorie begriffen werden kann (vgl. Heller 1987: 92). Der in Kapitel 2
entwickelte Gerechtigkeitsbegriff ist gerade als spezifisch moderner zu ver-
stehen.

4 Vgl. auch: Honneth 2014.

89

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

der Gerechtigkeit bezieht, sei zunachst die Grundidee seines Projekts in
Das Recht der Freibeit beschrieben: Laut Honneth ist »>gerecht« [...],
was den Schutz, die Forderung oder die Verwirklichung der Autonomie
aller Gesellschaftsmitglieder gewihrleistet« (Honneth 2011: 40f.). Die
Autonomie wird dabei verstanden als Autonomie des Einzelnen und
ist Ausdruck des, laut Honneth, wichtigsten Werts der Moderne, der
individuellen Freiheit (vgl. Honneth 2011: 35). Die Idee der Gleich-
heit sei kein eigenstindiger Wert neben dem der individuellen Freiheit
(vgl. Honneth 2011: 35, Fn. 1). Die individuelle Freiheit als Autono-
mie nimmt die systematische Position ein, die ich in Bezug auf das all-
gemeine Konzept der Gerechtigkeit dem Meta-Recht auf Rechte zuge-
ordnet habe (vgl. 2.2). Sie ist der iibergeordnete normative MafSstab,
die normative Grundorientierung, von Honneths Gerechtigkeitstheo-
rie. Sowohl das Meta-Recht auf Rechte als auch Honneths individu-
elle Freiheit als Autonomie konnen unterschiedlich ausbuchstabiert
werden. Honneth spricht tiber drei verschiedene Modelle individuel-
ler Freiheit als Autonomie, namlich »negative Freiheit«, »reflexive Frei-
heit« und »soziale Freiheit« (Honneth 2011: 33-118). Je nach Modell
individueller Freiheit wandelt sich auch die »methodische Vorstellung
von Gerechtigkeit« (Honneth 2011: 42).5 Fiir Honneth ist das Modell
der sozialen Freiheit die Uberzeugendste Interpretation des Grundwerts
der Moderne, der individuellen Freiheit als Autonomie. Frei ist man
demnach nicht schon, wenn man das tun kann, was man will — egal, ob
es verniinftige Griinde dafiir gibt (negative Freiheit) —, und auch nicht,
wenn man einen reflektierten Willen hat, bei dem aber unklar bleibt,
wie er sich in der Welt materialisieren soll (reflexive Freiheit), sondern:

»Freic ist das Subjekt letztlich allein dann, wenn es im Rahmen
institutioneller Praktiken auf ein Gegeniiber trifft, mit dem es ein Ver-
hiltnis wechselseitiger Anerkennung deswegen verbindet, weil es in des-
sen Zielen eine Bedingung der Verwirklichung seiner eigenen Ziele er-
blicken kann.« (Honneth 2011: 86)

Die methodische Perspektive auf die Gerechtigkeit ergibt sich aus die-
ser Bestimmung des modernen Grundwerts der individuellen Freiheit
als sozialer Freiheit.® Die Gerechtigkeit der sozialen Freiheit sucht die
Institutionen zu bestimmen, die ein Verhaltnis wechselseitiger Anerken-
nung ermoglichen. Die Bestimmung dieser Institutionen erfolgt durch

5 Vor dem Recht der Freibeit hatte Honneth bereits das methodische Ver-
stindnis von Gerechtigkeit als Distributionsgerechtigkeit kritisiert, das mit
einem fehlgeleiteten Freiheitsbegriff als Willkiirfreiheit oder negativer Frei-
heit operiere: Honneth 2004: 213-227, vgl. Neuhann und Ronge 2016.

6  Fir die Bestimmung der methodischen Perspektive der Gerechtigkeit der an-
deren beiden Freiheitsbegriffe, siehe fiir die negative Freiheit S. §5ff. und fiir
die reflexive Freiheit S. 72ff.

90

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

die Methode der normativen Rekonstruktion (vgl. Honneth 201 1: 24ff.).
Bei der Anwendung dieser Methode konnen unterschiedliche Gerechtig-
keitskonzeptionen herauskommen.

4.1.1 Keine reduzierte Perspektive

Aus Honneths Perspektive der Gerechtigkeit sind alle Institutionen, die
individuelle Freiheit als soziale Freiheit durch Verhaltnisse wechselseiti-
ger Anerkennung ermoglichen, interessant. Dabei ist die Art der jewei-
ligen Institution nicht entscheidend: >Frei< sind wir sowohl als Freunde,
Liebes- sowie Geschiftspartner/innen, als Wahler, Klagerin oder Ange-
klagte. Honneths Perspektive nimmt also nicht blof§ solche Institutionen
in den Blick, die rechtlich reguliert werden, wurden oder werden soll-
ten (vgl. 2.3), sondern auch solche sozialen Phinomene, die gar keinen
(auch keinen vergangenen oder zukiinftigen) Bezug zum positiven Recht
haben (sollten): die Freundschaft beispielsweise, deren Wert (fur die in-
dividuelle Freiheit als Autonomie) tiberhaupt nur dadurch besteht, dass
sie nicht rechtlich reguliert ist und man kein Recht auf sie haben kann
oder sollte (vgl. Honneth 2011: 237-252).

Honneth muss bei der Auswahl der sozialen Beziehungen und In-
stitutionen, die eine Gesellschaft gerecht machen, allerdings auch eine
Auswahl treffen. Diese Auswahl ist, wie beschrieben, erstens, dadurch
bestimmt, dass nur das, was der individuellen Freiheit als Autonomie
(verstanden als soziale Freiheit) zutraglich ist, gerecht ist. Es gibt aller-
dings noch einen zweiten Auswahlmechanismus, nimlich, dass Hon-
neth nur Institutionen, die »zugleich [neben der Tatsache, dass sie
zutraglich sind fiir individuelle Freiheit, d.h. wechselseitige Anerken-
nung ermoglichen, E.N.] Reproduktionsbedingungen der jeweils gege-
benen Gesellschaft bilden« (Honneth 2011: 20, Herv. E.N.). Ohne an
dieser Stelle zu problematisieren, dass es womoglich nicht leichtfillt,
dieses Kriterium anzuwenden, mochte ich blofS betonen, inwiefern es
sich von dem Auswahlkriterium der herkommlichen Perspektive der
Gerechtigkeit unterscheidet und wieso ich nur die herkommliche als
reduzierte bezeichne, obwohl Honneth ja auch eine Auswahl treffen
muss. Die herkommliche Perspektive ist namlich normativ reduziert.
Man konnte hingegen sagen, dass Honneths Theorie blof§ funktio-
nalistisch reduziert ist. Die herkommliche Perspektive der Gerechtig-
keit interessiert sich nur fur die Dinge, auf die Individuen im Sinne
ihres (je nach Konzeption konkretisierten) Meta-Rechts auf Rech-
te einen normativen Anspruch haben. Freundschaften mogen wert-
voll sein fiir die individuelle Freiheit, solange man auf sie aber keinen
(rechtlichen) Anspruch haben kann oder sollte, sind sie nicht gerech-
tigkeitsrelevant. Das bedeutet nicht gleichzeitig, dass nicht bestimmte

91

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Moglichkeitsbedingungen fiir Freundschaften, wie ein Mindestmafs
an Freizeit, als Rechtsanspruch gefasst werden konnen oder sollten,
aber die Freundschaft selbst ist nicht gerechtigkeitsrelevant. In Hon-
neths erweiterter Gerechtigkeitsperspektive ist hingegen jede Institu-
tion normativ von Interesse, die eine notwendige Dimension indivi-
dueller Freiheit als sozialer Freiheit verkorpert. Die Einschrankung,
dass weitergehend aber nur die Institutionen, die gesellschaftliche Re-
produktionsbedingungen konstituieren, relevant sind, lese ich funkti-
onalistisch: Gibt es bereits eine Institution, die eine notwendige Di-
mension von individueller Freiheit angemessen und fiir alle zuganglich
verkorpert, ist eine weitere solche Institution nicht gerechtigkeitsrele-
vant, weil sie nicht notwendig fur die Funktionalitit einer — normativ
verburgten — Gesellschaftsordnung ist.

Der Unterschied in der Struktur der Auswahl von gerechtigkeitsrele-
vanten sozialen Konstellationen zwischen Honneths Theorie und einer
der herkommlichen Gerechtigkeit konnen an dieser Stelle nicht abschlie-
Bend geklart werden, aber tentativ konnte man ihn folgendermaflen auf
den Punkt bringen: Wenn ein Individuum in einer im herkommlichen
Sinne gerechten Gesellschaft lebt, dann ist sein grundlegendes Recht auf
Rechte realisiert; in einer in Honneths Sinne gerechten Gesellschaft, in
der ein Individuum an allen freiheitssichernden Institutionen Teil hat,
fithrt dieses Individuum ein erfiilltes Leben. Honneth nimmt somit die
»Beweislast« auf sich zu zeigen, »worin [...] eine >gesunde« Form des ge-
sellschaftlichen Lebens bestiinde« (Forst 2o011: 136).

4.1.2 Individuelle Freibeit als Autonomie —
anstatt Gleichbeit von Rechten

Die unterschiedlichen Konzeptionen individueller Freiheit bei Honneth
implizieren auch unterschiedliche Formen ihrer Materialisierung. Dem
herkommlichen Begriff der Gerechtigkeit zufolge kann das >Recht auf
Rechte« als normativer GrundmafSstab zwar auch unterschiedlich spe-
zifiziert werden, aber es bleibt immer in Form eines >Rechts auf Rech-
te< gegeben, d.h., dass durch positive Rechte der Anspruch auf private
Freiheit, soziale Teilhabe oder Rechtfertigung bzw. Politik aller eingelost
werden sollte. Bei Honneth hingegen wird nur die negative Freiheit als
»rechtliche Freiheit« durch subjektive Rechte realisiert (Honneth 2011:
132-146). Reflexive Freiheit materialisiert sich als »moralische Freiheit«
und soziale Freiheit realisiert sich in drei Sphiren: dem »>Wir< person-
licher Beziehungen«, dem » Wir< des marktwirtschaftlichen Handelns«
und dem » Wir« der demokratischen Willensbildung« (Honneth 20171,
siehe Inhaltsverzeichnis). Die soziale Freiheit raumt allerdings der nega-
tiven und reflexiven Freiheit in ihrer eigenen Materialisierung auch eine

92

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

Rolle ein (vgl. Honneth 2011: 115-118).” Honneth vertritt die Auffas-
sung, dass die Idee von individueller Freiheit als Autonomie am ange-
messensten durch die Idee sozialer Freiheit ausgedriickt wird. Die sozia-
le Freiheit wiederum driickt sich in unterschiedlichsten Institutionen aus
— nicht nur in rechtlichen. Die normative Grundfrage, die Honneths Ge-
rechtigkeitstheorie somit stellt, ist: Welche Institutionen sind notwendig,
um individuelle Freiheit als Autonomie (verstanden als soziale Freiheit)
in ihrer gegenwirtigen Vielschichtigkeit zu realisieren? Die Grundfra-
ge der Gerechtigkeit wie ich sie verstehe hingegen war: Welche Gesetze
miissen abgeschafft, welche etabliert oder gedndert werden, damit das
gleiche Meta-Recht auf Rechte einer jeden und eines jeden Betroffenen
nicht verletzt wird?

Aus Honneths Perspektive musste es so erscheinen, dass eine Gerech-
tigkeitstheorie, die ihren normativen GrundmafSstab in Form subjekti-
ver Rechte ausdriickt (Recht auf Rechte) bereits fehlgeleitet ist — auch
wenn dieses Grundrecht kein Recht auf Eigentum oder Vertragsfreiheit
ist (vgl. Honneth 2011: 133).® Denn die Form der Rechte kann ihre eige-
nen Voraussetzungen nicht mitreflektieren. Liberale Freiheitsrechte bei-
spielsweise, die »einen individuellen Schutzraum schaffen sollen, inner-
halb dessen der einzelne seine Vorstellungen vom Guten tiberhaupt erst
befragen konnen soll« sichern letztendlich »die AufSerung und Praktizie-
rung einer bereits gefestigten Uberzeugung, nicht aber deren vorauslau-
fende Uberpriifung« (Honneth 2011: 138). Um Freiheit als Autonomie,
Selbstgesetzgebung, zu gewahrleisten, sind Freiheitsrechte also ungeeig-
net. Sie sichern die Moglichkeit, willktirliche individuelle Handlungs-
motive zu realisieren, aber nicht rational gerechtfertigte. Honneth fiihrt
weiter aus, dass politische Teilnahmerechte als dritte Klasse von Rech-
ten neben Freiheits- und Teilhaberechten allerdings die Form der Rech-
te gewissermafSen sprengen, indem sie ein anderes Modell individuel-
ler Freiheit fordern, namlich die aktive Teilnahme am demokratischen
Willensbildungsprozess (vgl. Honneth 2011: 142). Diese sei allerdings
nur moglich, wenn andere auch daran teilnehmen, d.h. ihre Teilnahme-
rechte nutzen; ob sie das tun, kann allerdings wiederum nicht durch das
Teilnahmerecht selbst gesichert werden — es verweist deshalb auf andere
Formen der Institutionalisierung von individueller Autonomie (vgl. Hon-
neth 20171: 144ff.). Zielt Honneth nun darauf ab, diese anderen Formen

7  Ein motivationaler Ausgangspunkt seines 2015 erschienenen Buches Die
Idee des Sozialismus war es zu zeigen, dass seine in dem Recht der Freibeit
explizierte Methode tatsichlich eine » Transformation der gegebenen Gesell-
schaftsordnung« erlaubt. Eine solche Transformation wiirde gerade durch
negative und reflexive Freiheit (nicht soziale Freiheit) vorangetrieben. Vgl.
Honneth 2015a.

8  Vgl. zum Status dieses Rechts in einer kritisch-prozeduralen Konzeption Ka-
pitel 7, insb. 7.5.

93

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

der Institutionalisierung alle reflexiv einzuholen, muss es die Stofrich-
tung einer herkommlichen Theorie der Gerechtigkeit sein, zu verstehen,
in welchem Verhiltnis die Sicherung von Rechten zu ihren sozialen Rea-
lisierungsbedingungen steht, ohne anzustreben, diese vollstandig reflexiv
einzuholen.

4.1.3 Plurale Spharen der sozialen Freibeit —
anstatt Realisierung im Gesetz

Honneth grenzt sich ganz explizit von »der Tendenz [ab] [...], die Grund-
lagen einer Gerechtigkeitstheorie allein auf der Basis juristischer Denk-
figuren zu entwickeln« (Honneth 2011: 126). Die angemessenste Vor-
stellung der individuellen Freiheit als Autonomie ist die soziale Freiheit
und die soziale Freiheit realisiert sich nicht nur in Institutionen des po-
sitiven Rechts, sondern auch in »Praktiken, Sitten und sozialen Rollen«
(Honneth 2011: 125). So sind fiir Honneth Freundschaften, Intimbezie-
hungen und Familien relevante Kategorien der Gerechtigkeit (siche das
Inhaltsverzeichnis in Honneth 2011). Diese Kategorien konnen auch fiir
eine herkommliche Gerechtigkeitsperspektive relevant sein, allerdings
nur dann, wenn rechtlicher Regulierungsbedarf besteht, wie es etwa Fe-
ministinnen fiir die biirgerliche Familie gezeigt haben. Fiir Honneth sind
diese Kategorien aber gerade auch dann relevant, wenn ihre Relevanz
sich nicht dadurch ergibt, dass sie rechtlich reguliert werden sollten —
diese Regulierung wiirde ihre Relevanz in dem Sinne, dass sie dann nicht
mehr zutrdglich zu individueller Freiheit als Autonomie wiren, sogar in
manchen Fillen (wie der Freundschaft) vernichten. In Teil III von Das
Recht der Freibeit benennt Honneth alle die Institutionen, die — hier und
heute — notwendig seien fur eine gerechte Gesellschaft. Diese Ausfiihrun-
gen bewegen sich allerdings bereits auf der Ebene der Konzeption. Hon-
neth wiirde vermutlich durchaus auf eine Kritik der Art eingehen, dass
er bestimmte Institutionen bei seiner normativen Rekonstruktion ver-
gessen habe. So kritisieren etwa Dum und Guay, dass Honneth in seiner
Analyse der Institutionen, die notwendig sind, um soziale Freiheit zu si-
chern, Bildungsinstitutionen, insbesondere Schulen und Universitaten,
— wie auch schon Hegel in den Grundlinien der Philosophie des Rechts
— falschlicherweise unbertcksichtigt gelassen habe (vgl. Dum und Guay
2017).° Ohne hier naher auf die Konzeptionsebene einsteigen zu miissen,

9 Auch wenn dieser Fehler womoglich nachtriglich korrigierbar ist und Hon-
neth ihn vermutlich einsieht (dafiir sprechen seine Uberlegungen in Hon-
neth 2012¢), denke ich nichtsdestoweniger, dass er systematische Relevanz
hat. So konnte man argumentieren, dass die Freiheit, die in Bildungsin-
stitutionen verwirklicht wird, negative und reflexive Freiheit ist — die in
Honneths Modell sozialer Freiheit eigentlich nur als Kritik an bestehenden

94

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

ist es klar, dass sich fiir Honneth individuelle Freiheit nicht nur in einer
Sphire (paradigmatisch der rechtlichen) materialisiert, sondern notwen-
digerweise auch in anderen, nicht-rechtlichen, Spharen (unabhingig da-
von, welche das genau sind):

»Die eine, moderne Idee der Gerechtigkeit splittert sich [...] in ebenso
viele Gesichtspunkte auf, wie es solche institutionalisierten Sphiren ei-
nes legitimationswirksamen Freiheitsversprechens in unseren zeitge-
nossischen Gesellschaften gibt; denn in jedem dieser Handlungssysteme
bedeutet es etwas anderes, sich untereinander >gerecht< zu verhalten,
weil zur Realisierung der versprochenen Freiheit jeweils besondere Vor-
aussetzungen und wechselseitige Riicksichtsnahmen erforderlich sind. «
(Honneth 2011: 10)

Wenn es andere Spharen der Gerechtigkeit als die im weiten Sinne recht-
liche (d.h. vergangene und zukiinftige Gesetze eingeschlossen) gibt, dann
gibt es auch andere Probleme mit der Gesellschaft als Ungerechtigkei-
ten; so verstehe ich jedenfalls Honneths Begriindung fiir die Notwendig-
keit des Vokabulars der »>sozialen Pathologie«« (Honneth 2011: 157).
Ungerechtigkeiten konnen nur beschreiben, dass der gleichberechtigte
Zugang zu bestimmten Institutionen gesichert sein muss, weil — um im
Rechtsvokabular zu sprechen - Individuen einen Anspruch auf Teilha-
be an ihnen haben (vgl. ebd.). Neben Ungerechtigkeiten als ungleichbe-
rechtigtem Zugang zu Institutionen mussten aber auch soziale »Patholo-
gien«, die dann bestehen, »wenn einige oder alle Gesellschaftsmitglieder
aufgrund von gesellschaftlichen Ursachen nicht mehr dazu in der Lage
sind, die Bedeutung dieser [primiren] Praktiken und Normen angemes-
sen zu verstehen« (ebd., Herv. EXN.), in den Blick genommen werden.™
Das lasst sich in Bezug auf Freundschaften folgendermafsen beschrei-
ben: Angenommen es gabe in einer Gesellschaft keine >gut funktionie-
renden Freundschaften< in dem Sinne, dass sie nicht mehr zutraglich zu
individueller Freiheit wiren und somit keine >richtigen<* Freundschaf-
ten mehr (sondern nur strategische Beziehungen beispielsweise), dann
wire es unangemessen, diesen Mangel an Freundschaften als Ungerech-
tigkeit zu bezeichnen. Denn die Behebung einer Ungerechtigkeit wiirde
darauf zielen, den gleichberechtigten Zugang zu Freundschaften zu si-
chern; eine Freundschaft aber, die darauf basiert, dass mindestens eine
beteiligte Partei einen rechtlichen Anspruch auf diese Freundschaft hat,
ist allerdings auch keine >richtige« Freundschaft. Das liegt u.a. daran,
dass Freundschaften konstitutiv nicht-instrumentell seien (vgl. Honneth

Institutionen wichtig wird, aber nicht selbst in Institutionen verwirklicht
wird. Vgl. 12.2.2.

10 Solche Pathologien konnte man ggf. allerdings auch als Bildungsungerech-
tigkeiten fassen, vgl. 12.2.2.

11 Vgl 4.2.

95

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

2011: 251); ein instrumentelles Eingehen einer Freundschaft wire aber
gegeben, wenn eine Freundin eine Freundschaft nur pflegen wiirden, um
den Anspruch ihres Freundes auf Freundschaft zu erfiillen. Wenn Indi-
viduen keine >richtigen< Freundschaften mehr haben, dann griindet das
darauf, dass sie nicht mehr verstehen, dass Freundschaften wichtig sind
fiir ihre eigene Freiheit. Der Mangel an >richtigen< Freundschaften ist so-
mit eine soziale Pathologie und keine Ungerechtigkeit.™

Ohne hier den Versuch unternehmen zu wollen, zu beantworten ob Hon-
neths radikal erweiterter Gerechtigkeitsbegriff nun besser ist als ein her-
kommlicher — Erklarungsziel war es zu zeigen, dass sie sich unterschei-
den —, sei hier erwihnt, was das Kriterium fiir die Beantwortung dieser
Frage ware. Das Kriterium wire der Grad der Reflexivitit der Theorien
(vgl. 1.2). Schon vor dem Recht der Freibeit hat Honneth sich kritisch
mit herkommlichen Gerechtigkeitstheorien auseinandergesetzt und so
das distributionstheoretische Paradigma der Gerechtigkeit kritisiert (vgl.
Honneth 2004). Diese Kritik zu formulieren und daraus Konsequenzen
zu ziehen, bezeichnet Honneth als »Reflexionssteigerung der Gerechtig-
keit« (Honneth 2004: 225). Diese Kritik am distributionstheoretischen
Paradigma bt auch Forst (vgl. 3.2) und auch fiir Forst ist die Reflexi-
vitat einer Theorie ihr Giitekriterium (vgl. Forst 2o011: 13). Ich verste-
he das vorliegende Buch als Versuch, die Reflexivitat einer herkommli-
chen Theorie der Gerechtigkeit so weit wie moglich zu treiben, wahrend
Honneth meint, dass eine Reflexionssteigerung der Gerechtigkeit ihr ei-
genes (herkommliches) allgemeines Konzept notwendig sprengen muss.
Ein moglicher Ansatzpunkt, um Honneth allerdings ein Reflexionsdefi-
zit zu unterstellen, wire, dass er die » Partizipation an Institutionen der
Anerkennung« (Honneth 2011: 115, Herv. E.N.) gegentiber der Recht-
fertigung dieser Institutionen zu sehr betont.”> Aus Honneths Perspektive
besteht das Reflexionsdefizit von herkommlichen Gerechtigkeitstheorien
letztlich darin, dass sie eine zu starke Trennung von idealen Normen und
ihrer Anwendung vornehmen (vgl. Honneth 2011: 90).'+

12 Dass Honneths Theorie der Gerechtigkeit als Begriff fiir die Dinge, die aus
ihrer Perspektive nicht wiinschenswert sind, nicht ausschliefSlich den Begriff
der Ungerechtigkeit verwendet, weist darauf hin, dass es zweifelhaft ist, ob
seine Theorie tatsichlich sinnvollerweise als Gerechtigkeitstheorie zu ver-
stehen ist.

13 Diese Kritik wire dhnlich gelagert wie Forsts Kritik an Frasers » partizipa-
torischer Paritdt«. Vgl. Kapitel 3, Fn. 31.

14 Um diese Kritik zu vermeiden, beziehe ich Fragen der Rechtsform und da-
mit der Rechtsanwendung mit ein (vgl. insb. 1.2, 2.3 und 8).

96

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Lebensform: Rahel Jaeggi

In ihrem 2014 erschienenen Buch Kritik von Lebensformen entwirft
Rahel Jaeggi eine Form der kritischen Theorie, deren Grundbegriff »Le-
bensform« heifst. Maeve Cooke schligt auch eine kritische Theorie vor,
in deren Zentrum der Begriff der Lebensform steht (vgl. Cooke 2006).
Daniel Loick schliefSt mit seiner differenzierten Darstellung und Vertei-
digung einer »Politik von Lebensformen« sowohl an Cooke als auch an
Jaeggi an, wobei er vor allem die politische Komponente der Kritik von
Lebensformen, auch in Abgrenzung von Jaeggi, betont (vgl. Loick 2016:
151%5). Ich setze mich hier exemplarisch nur mit Jaeggis Kritik von Le-
bensformen etwas naher auseinander.

Fur Jaeggi ist das Ziel von Kritik einen Anstof$ fur das bessere Ge-
lingen von Lebensformen zu liefern; Gesellschaften und gesellschaftli-
che Phinomene sind somit wiinschens- oder erstrebenswert, wenn sie
selbst gelingende Lebensformen darstellen oder solche ermoglichen (vgl.
Jaeggi 2014: 23). Wie schon in ihrem Buch Entfremdung. Zur Aktuali-
tit eines sozialphilosophischen Problems (2005) mochte Jaeggi explizit
uber eine Gerechtigkeitsperspektive hinausgehen (vgl. Jaeggi 2005: 16
und Jaeggi 2014: 32). Es ist aber unklar, ob bei ihr jegliches Nicht-Ge-
lingen von Lebensformen als Entfremdung charakterisiert werden kann
oder ob es auch andere Formen des Nicht-Gelingens oder Indizien fiir
das Nicht-Gelingen von Lebensformen gibt. Jaeggi mochte jedenfalls die
fir die Gerechtigkeitsperspektive charakteristische Trennung von Fragen
des Richtigen und des Guten (vgl. 2.1) aufbrechen und somit Lebensfor-
men, die innerhalb dieser Dichotomie dem Bereich des Guten zugeordnet
sind, aus der »liberale[n] black box « heraus in den Fokus riicken (Jaeg-
gi 2014: 10). Sie grenzt sich dabei von Rawls und daran anschlieflen-
den Gerechtigkeitstheorien ab und auch von Habermas’ Gesellschafts-
und Demokratietheorie. Gemeinsam sei namlich beiden eine neutrale
Haltung gegenuiber Fragen des guten Lebens (vgl. Jaeggi 2014: 31-38).
Viel hiangt in Bezug auf die Stichhaltigkeit von Jaeggis Vorschlag von
der komplexen und nicht immer ganz klaren Definition von Lebensfor-
men ab. Ich kann hier nur einen kurzen Aufriss der wichtigsten Merk-
male des Begriffs bieten, werde allerdings bei der Erlauterung des Unter-
schieds von Jaeggis Theorie zu einer Gerechtigkeitstheorie anhand der
drei Merkmale manche Elemente des Lebensformenbegriffs noch ein-
mal niher beleuchten.

Lebensformen beziehen sich auf die Form der kulturellen und sozia-
len, nicht blof§ biologischen Reproduktion menschlichen Lebens (vgl.
Jaeggi 2014: 21). Lebensformen sind ein Biindel aus Praktiken, wo-
bei Praktiken — im Gegensatz zu Normen beispielsweise — sowohl die

15 In englischer Ubersetzung erneut abgedruckt in Allen und Mendieta 2018.

97

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

gewohnheitsmifSige Wiederholung von Handlungen als auch deren nor-
matives Verstindnis von Seite der Handelnden bezeichnen. Praktiken
sind immer sozial verortet, eine einzelne Person kann etwa nicht eine
Reise einfach als Urlaub deklarieren, sondern >Urlaub machenc« ist not-
wendig auf den Kontext der Arbeitsgesellschaft bezogen (vgl. Jaeggi
2014: 94ff.). Lebensformen sind zudem bedeutend, da sie »nicht ohne
Folgen zu ersetzen|]« sind (Jaeggi 2014: 84). Das passt dazu, dass Le-
bensformen mit einem »normative[n] Erwartungsdruck« (Jaeggi 2014:
78) einhergehen, obwohl »sie weder streng kodifiziert noch institutionell
verbindlich verfasst sind« (Jaeggi 2014: 77). Dem normativen Druck,
eine Familie zu griinden, kann man sich beispielsweise nicht vollends
entziehen — auch wenn man sich dagegen entscheiden kann. Lebensfor-
men sind zudem — im Gegensatz zu Modeerscheinungen beispielsweise
— sachbezogen, sie beziehen sich auf die Losung eines bestimmten (so-
zialen) Problems (vgl. Jaeggi 2014: 82ff. 200ff.). Die Kleinfamilie bei-
spielsweise 1ost das >Problem der Kindererziehung. Lebensformen sind
schliefSlich auf eine bestimmte Art und Weise allgemeingultig: Sie sind
hypothetisch in der Hinsicht, dass nicht jede/r immer auf eine bestimm-
te Art und Weise handeln sollte, dennoch erheben sie den Anspruch,
dass »|jleder in meiner Lage beziehungsweise an diesem bestimmten
Ort der Gesellschaft [...] so und so handeln [sollte]« (Jaeggi 2014: 88f.,
Herv. E.N.). Greifbar wird diese Form der Normativitit, wenn Jaeggi
beschreibt, auf welche Arten und Weisen sich Lebensformen voneinan-
der unterscheiden lassen. Sie konnen sich graduell oder funktional unter-
scheiden oder konnen eine »>echte« Pluralitit« darstellen (Jaeggi 2014:
93). Man konnte sich bei einer graduellen Unterscheidung etwa vorstel-
len, dass das Alter variiert, in dem von Frauen erwartet wird, Kinder zu
bekommen. Funktional unterscheiden sich Lebensformen dann, wenn
sie unterschiedliche Probleme l6sen; sie sind dann komplementar. Wirk-
lich, man konnte auch sagen politisch, unterscheiden sich Lebensformen,
wenn sie auf dasselbe Problem, z.B. Kindererziehung, unterschiedliche
Antworten geben. An dieser Stelle entsteht dann ein Konflikt, weil Le-
bensformen eben allgemein in der Hinsicht sind, dass sie auf dieselben
Probleme auch dieselben Losungen fordern, auch wenn es unterschiedli-
che (komplementire) Problemlagen gibt. Anhand der Frage, ob Lebens-
formen gelingen oder nicht, und der Kritik an nicht-gelingenden Lebens-
formen baut sich Jaeggis Programm auf.

4.2.1 (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse der Kritik
Die »kritische Theorie der Kritik von Lebensformen« (Jaeggi 2014: 12,

Herv. entfernt E.N.) interessiert sich fiir die Analyse und Kritik von Le-
bensformen. Da alle Lebensformen gelingen oder scheitern konnen, sind

98

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSFORM: RAHEL JAEGGI

zunichst auch alle Lebensformen nicht nur deskriptiv, sondern auch aus
normativer Perspektive interessant. Eine Lebensform wird in dieser Per-
spektive »als Lebensform« kritisiert und es wird nicht blofs gefragt, »ob
sich in ihr eine im engeren Sinne gerechte gesellschaftliche Ordnung
manifestiert« (Jaeggi 2014: 23). Man konnte auch sagen: Lebensfor-
men sind per se interessant, nicht nur, wenn sie der Vorstellung von li-
beraler Neutralitit'® wider- oder entsprechen, d.h. sie verboten oder er-
laubt sein sollten.

Forst versteht Jaeggis Kritik an dem liberalen Umgang mit Lebensfor-
men so, dass sie kritisiere, dass der Liberalismus Lebensformen als irra-
tional und deshalb nicht als kritikwiirdig ansehe. Jaeggi kritisiert in der
Tat die liberale » Irrationalisierung« von Lebensformen (Jaeggi 2014:
50). Forst erldutert richtigerweise, dass der Liberalismus nicht darauf
verpflichtet ist, Lebensformen als irrational zu verstehen und sie auch
kritisieren kann und dies tut, wenn sie »mit ihr [der entsprechenden Ge-
rechtigkeitskonzeption, E.N.] nicht kompatibel sind« (Forst 2o15a: 21).
Die Einschrinkung >wenn« ist wichtig, denn hier zeigt sich, dass die Ge-
rechtigkeitsperspektive nicht notwendig ein anderes deskriptives Bild
von Lebensformen hat, insbesondere nicht notwendig eines, in dem Le-
bensformen als irrational gelten'7, allerdings ein anderes, namlich nur
bedingtes, normatives Interesse an ihnen.*® Forst scheint diesen zentra-
len Unterschied der Perspektiven (Lebensform vs. herkommliche Ge-
rechtigkeit) zu vernachlissigen, in dem er sich darauf konzentriert zu
zeigen, dass die Gerechtigkeit Lebensformen prinzipiell genauso kriti-
sieren kann (und dies auch tut) wie die Perspektive der »Kritik von Le-
bensformen« selbst. Dabei werden Lebensformen aber nicht als Lebens-
formen kritisiert, sondern als (in)kompatibel mit der Gerechtigkeit. Eine
ethische Kritik von Lebensformen als Lebensformen ist fiir Forst dabei
kompatibel mit einer Kritik von Lebensformen aus Gerechtigkeitsper-
spektive (vgl. Forst 2015a: 21). Ich denke, dass Jaeggi allerdings nicht
blof$ eine komplementire Form der Kritik zu einer Gerechtigkeitskritik
anbieten will, sondern eine alternative: Sie mochte dafiir argumentieren,
dass Kritik, richtig verstanden, immer eine Kritik von Lebensformen als
Lebensformen sein sollte.

Auch wenn sich die kritische Theorie der Kritik von Lebensformen
fur Lebensformen als Lebensformen und somit zunichst alle Lebens-
formen interessiert, hat sie dennoch ein besonderes Interesse an dem

16 Vgl. Jaeggi 2014: 31. Zur Bedeutung der Debatte um (staatliche) Neutrali-
tat fur Forsts Gerechtigkeitstheorie, vgl. auch 6.1.

17 Vgl. dazu Forsts sozialtheoretischer Rechtfertigungsbegriff (6.3.2).

18 Ich verstehe Menke so, dass er eine Unterscheidung von >Nicht-Interesse«
an Lebensformen und »als irrational beschreiben< von Lebensformen macht,
aber schlieflich meint, Ersteres fiihre notwendig zu Letzterem (vgl. Menke
201§: 363).

99

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

» Nichtgelingen von [bestimmten, E.N.] Lebensformen« (Jaeggi 2014:
13). Das liegt daran, dass die Perspektive nicht positiv bestimmen will,
welche Lebensformen gut sind, sondern ausweisen will, welche Lebens-
formen nicht (mehr) gut funktionieren, d.h. nicht gelingen. Jaeggi be-
schreibt die Form ihrer Kritik, die sie als eine Variante immanenter Kritik
versteht, dementsprechend in Abgrenzung zu Honneths »rekonstruktiv-
immanente|[r]| Kritik (die sich positiv an den in den Wirklichkeit einge-
lassenen verniinftigen Normen orientiert)«, als »negativistisch« (Jaeggi
2014: 319, Fn. 5 und 294f., Fn. 46).

4.2.2 Kollektive Lebensform statt individuellem Recht

Die Bezugseinheit von Jaeggis Version kritischer Theorie sind weder In-
dividuen mit Rechten (wie bei der Gerechtigkeit), noch wie bei Honneth
Individuen, deren Freiheit als Autonomie (verstanden als soziale Frei-
heit) im Mittelpunkt steht. Auch wenn Institutionen (als kollektive En-
titaten) fur die herkommliche und erweiterte Version der Gerechtigkeit
(Honneth) zentrale Vermittlungsinstanzen fur die Sicherung der indivi-
duellen Rechtsgleichheit bzw. der Realisierung individueller Freiheit als
Autonomie sind, sind sie nicht das normative Zentrum der Theorie. Fiir
Jaeggi sind Lebensformen als » kollektive Gebilde« (Jaeggi 2014: 77) un-
mittelbar der Fokus der Kritik. Lebensformen »betreffen tiberindividu-
elle Fragen der Lebensfithrung, die sich in eingespielten sozialen Prakti-
ken und Institutionen artikulieren« (Jaeggi 2014: 22). Andersherum ist
bei Jaeggi aber die kollektive Ebene der Lebensform mit der individu-
ellen Ebene vermittelt: »Die Lebensform eines Individuums bezeichnet
die Hinsicht, in der es als einzelnes und in seinem individuellen Handeln
Anteil an einer kollektiven Praxis hat.« (Jaeggi 2014: 77f.) Steht bei der
herkommlichen oder erweiterten Gerechtigkeit auch nicht einfach das
Individuum im Zentrum, sondern ist normativ qualifiziert, als Individu-
um mit gleichen Rechten oder als freies, ist der normative Grundmaf3-
stab bei Jaeggi die » Rationalitit [bzw. das Gelingen, E.N.] von Lebens-
formen« (Jaeggi 2014: 58, Herv. E.N.).

4.2.3 »Keine Polizeifragen«*
Was sind die Konsequenzen der Kritik einer Lebensform als nicht-ge-
lingend? Diese Frage stellt sich Jaeggi unter der Uberschrift » Was tun?«

(Jaeggi 2014: 52), d.h., was tun, wenn erkannt wurde, dass eine Lebens-
form nicht gelingt, nicht rational ist? Das ist die Frage nach der Art der

19 Jaeggi 2014: 52.

I00

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSFORM: RAHEL JAEGGI

Normativitit der Kritik von Lebensformen. Sie bewegt sich auf einer
anderen Ebene als die Normativitit einer Lebensform selbst, die Indi-
viduen bestimmte Praktiken nahelegt und so einen normativen Erwar-
tungsdruck auf Individuen ausiibt (s.o. und vgl. Jaeggi 2014: 165). Die
Normativitat der Kritik von Lebensformen bewegt sich zwischen »Ge-
schmacksfragen [...] und Problemen, die auf moralisch begriindete Ge-
bote und Verbote zielen« (Jaeggi 2014: 28).2° Anders gesagt: die Norma-
tivitat der Kritik von Lebensformen ist in »die Gegenuberstellung von
sgutem Leben< und >Gerechtigkeit< eingetragen« (Jaeggi 2014: 23). Was
diese »mittlere Ebene« (Jaeggi 2014: 28) der Kritik nun fiir praktische
Konsequenzen hat, bestimmt Jaeggi bedauernswerter Weise blof nega-
tiv oder sehr abstrakt. Die wichtigste negative Abgrenzung ist fur Jaeggi,
dass die Kritik von Lebensformen nicht mit der Forderung nach Verbo-
ten von bestimmten Lebensformen einhergeht: »[A]us der Kritik von Le-
bensformen [folgt nicht] unmittelbar ein rechtlich-politisches Eingreifen
in Gestalt von Verboten und Sanktionen« (Jaeggi 2014: 52). Sie grenzt
sich damit also explizit von der sstarken< Normativitat der Gerechtig-
keit ab (vgl. 2.3). Die positive, aber abstrakt bleibende Alternative, ist
die Forderung nach der

»[...] Transformation [...] von Lebensformen [...]. Diese Transformatio-
nen sind in den wenigsten Fillen Prozesse, die sich oktroyieren lassen.
Hier bedeutet die 6ffentliche Thematisierung®* zuvorderst den Beginn
einer Diskussion, die iberhaupt erst das Ausleben differierender Prak-
tiken ermoglicht und gewohnte Perspektiven aufler Kraft zu setzen er-
laubt.« (Jaeggi 2014: §3)**

Jaeggi grenzt sich auflerdem vom »Agonismus« als einer radikalde-
mokratischen Stromung, die auch die Repolitisierung von Lebensfor-
men fordert, ab, weil dieser schlieSlich, wie nach Jaeggis Auffassung der

20 Was Jaeggi hier als Normativitit der Moral bezeichnet ist in dem Sinne
»stark« wie die Normativitit der Gerechtigkeit. Allerdings haben Gebote im
Vergleich zu Verboten und Erlaubnissen fiir die Gerechtigkeit eine zweitran-
gige Rolle. Vgl. 2.3.

21 Esist bemerkenswert, dass Jaeggi hier die Wichtigkeit der 6ffentlichen Spha-
re so stark macht, der in diskursethischen Theorien (insbesondere Haber-
mas’), von denen sich Jaeggi deutlich abgrenzt (vgl. Jaeggi 2014: 33-38),
besonders viel Bedeutung zugemessen wird (vgl. Kapitel 8).

22 Vgl. die Darstellung bei Loick: »Hatte Cooke treffend herausgearbeitet, dass
sich postuniversalistische Anerkennungsanspriiche nicht in Form von recht-
lichen oder moralischen Ge- und Verboten geltend machen, sondern >Ein-
ladungen«< aussprechen, so weist auch Jaeggi darauf hin, dass Lebensform-
kritik keine, wie sie schreibt, >Polizeifrage« [...] ist.« (Loick 2016: 151) In
seinem Buch Juridismus mochte Loick eine Theorie eines Rechts entwickeln,
das nicht durch Zwang durchgesetzt wird, sondern eine »anlockende Einla-
dung« ausspricht, ihm zu folgen (vgl. Loick 2o017a: 323ff.).

IOI

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Liberalismus, nicht davonausgeht, dass Lebensformen mit Griinden kri-
tisiert werden konnen (Jaeggi 2014: 55-57).

Ohne hier eine umfassende Kritik an Jaeggis Beschreibung der Nor-
mativitit der Kritik von Lebensformen unternehmen zu konnen, sei aber
doch darauf hingewiesen, dass, erstens, die von Jaeggi scharf kritisierte
Unterscheidung von Geschmacks- und Moralfragen®# in ihrer Perspektive
doch auch wieder Einzug erhilt und, zweitens damit einhergehend, Jaeg-
gis Verstindnis des Verhiltnisses ihrer Kritikform zum positiven Recht
unklar bleibt.>s Die Unterscheidung von Geschmacks- und Moralfragen
kehrt bei Jaeggi zuriick, wenn sie schreibt, dass die Kritik von Lebensfor-
men (als »offentliche Thematisierung« von Lebensformen) »manchmal
zu politischen und rechtlichen Konsequenzen, also zu verbindlichen Be-
stimmungen fithren [...] muss« (Jaeggi 2014: 53, Herv. E.N.). Man konn-
te sagen, dieses »manchmal« zu bestimmen ist die Kernaufgabe einer
Theorie der Gerechtigkeit. Diese Aufgabe sollte aber auch eine Kritik
von Lebensformen nicht ignorieren, insbesondere wenn sie sich dann
schlussendlich doch auf eine solche Unterscheidung stiitzt. Die Gefahr
einer ideologischen Trennung von Kritik, die politisch-rechtliche Kon-
sequenzen haben sollte, und einer, die solche nicht haben sollte, scheint
mir erheblich grofer, wenn diese Trennung zwar benutzt, aber gerade
nicht zum Thema der theoretischen Auseinandersetzung gemacht wird.
Der Bezug von Lebensformen zum positiven Recht bleibt, zweitens, bei
Jaeggi unklar bzw. die rechtliche Dimension scheint manchmal einfach
definitorisch ausgeschlossen zu werden, ohne dass dafiir eine ausreichen-
de Begrindung gegeben wird. Das passiert beispielsweise, wenn Jaeggi
uber die Lebensform »Familie« schreibt und sich dabei fiir die Normen
interessiert, die »eine Familie zu dem macht, was sie als Familie ist oder
zur Familie macht, also um das, was man von ihr als Familie normativ
erwartet und woran sich bemisst, ob etwas eine Familie ist oder nicht«
und dann unvermittelt schreibt, dass sie »hier die (allerdings sehr inte-
ressante) Frage, inwiefern gerade ihre rechtliche Form Lebensformen
entscheidend mitkonstituiert nicht weiter verfolgen« wird (Jaeggi 2014:
153, Fn. 22). Wire es aus einer sozialkritischen Perspektive nicht gerade
interessant, sich die Familie als soziale Institution im Wechselspiel von
rechtlicher Regulierung und sozialer Normenerwartung anzuschauen?
Ist nicht eine Perspektive, die die rechtliche Seite ausklammert, genauso
reduktiv wie eine, die nicht-rechtliche Normen ausblendet? Weitere fiir
mich unbefriedigend bleibende Bemerkungen zum Verhiltnis von Recht

23 Vgl. Kapitel 7, insb. 7.6.

24 Ich schlage eine abstraktere Beschreibungsweise dieser Trennung als Tren-
nung von gerechtigkeitsrelevant und -irrelevant vor (vgl. 2.1).

25 Siehe Fateh-Moghadam 2017 fiir eine dhnlich gelagerte Kritik an Jaeggis
Ansatz aus rechtsphilosophischer Perspektive.

I02

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA

und Lebensform finden sich in Fufsnoten auf S. 157 (Fn. 31) und S. 170
(Fn. 55, vgl. Kapitel 3).

Wie schon bei der Diskussion von Honneths erweiterter Gerechtigkeits-
theorie mochte ich mir an dieser Stelle, nach einer blofs knappen Ausei-
nandersetzung mit Jaeggis Kritik von Lebensformen, kein abschliefSen-
des Urteil tiber ihren Vorschlag anmafSen. Es sei allerdings gesagt, dass
Jaeggi, wie auch Honneth und Forst (s.0.), als Kriterium fur die Quali-
tat ihrer Theorie den Mafsstab der Reflexivitit gelten lassen wiirde. So
schreibt sie zum Ende ihres Buches, dass »[m]isslingende Lebensformen
[...] an einem kollektiven praktischen Reflexionsdefizit, an einer Lern-
blockade [leiden]« (Jaeggi 2014: 445). Weitergehend glaubt sie, dass die
liberale Ausklammerung von Lebensformfragen, deren Kritik der Aus-
gangspunkt ihres Buches darstellt, »droht«, solche Reflexionsdefizite zu
erzeugen (Jaeggi 2014: 451). Reflexivitat wird also als tibergeordnetes
Kriterium verwendet.

Es seien zudem zwei Unterschiede zwischen Honneth und Jaeggi wie-
derholt. Zunachst unterscheidet sich ihr Verhiltnis zum Gerechtigkeits-
begriff: Sie teilen die Kritik an einem herkommlichen Begriff, Honneth
zieht allerdings die Konsequenz den Begriff umzudeuten, indem er ihn
radikal erweitert, wihrend Jaeggi den Gerechtigkeitsbegriff ablehnt und
einen anderen Grundbegriff als Basis einer kritischen Theorie, den Be-
griff der Lebensform, vorschliagt. Zweitens ist der Unterschied zu nen-
nen, dass Jaeggis Theorie sich im Gegensatz zu Honneths »negativis-
tisch« versteht (s.o.).

4.3 Resonanz: Hartmut Rosa

In seinem 2016 erschienenen Buch Resonanz. Eine Soziologie der Welt-
beziehung*s schligt Hartmut Rosa eine »modifizierte und erneuerte
Form der Kritischen Theorie« vor (Rosa 2016: 36). Thr normativer (und
deskriptiver) Grundbegriff ist »Resonanz«, welcher bezogen wird auf
»Weltbeziehungen«. Weltbeziehungen als »historisch und kulturelle va-
riable Gesamtkonfigurationen, die nicht nur ein bestimmtes Verhaltnis
zwischen Subjekt und Objekt definieren, sondern die de facto jene Sub-
jekte und Objekte hervorbringen« (Rosa 2016: 36) konnen mehr oder
weniger resonanzermoglichend sein. Rosas Vorschlag einer kritischen

26 Vgl. fiir eine Zusammenfassung und Kritik von Rosas Resonanzbuch, die
unabhingig von der Fragestellung dieser Arbeit vorgeht: Neuhann und Ka-

czynski 2016.

103

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Theorie mochte demnach » Resonanzverbilinisse« (Rosa 2016: 36), d.h.
Weltbeziehungen, die unterschiedliche Formen und Stirken von Reso-
nanz ermoglichen oder verhindern, kritisch in den Blick nehmen.

Wie Honneth und Jaeggi grenzt sich auch Rosa explizit von herkémm-
lichem Gerechtigkeitsdenken ab (vgl. Rosa 2016: 49, 52). Diese Abgren-
zung gilt allerdings zumindest nicht ohne Weiteres fiir eine kritisch-pro-
zedurale Gerechtigkeitskonzeption. Denn er weist explizit insbesondere
ein verteilungstheoretisches Gerechtigkeitsparadigma zuriick und zwar
aufgrund seiner »Uberzeugung, dass die Qualitit des menschlichen Le-
bens (und der sozialen Verhaltnisse) nicht einfach an den Optionen und
Ressourcen gemessen werden kann, die zur Verfigung stehen, sondern
einer Untersuchung der Art des Weltverhaltnisses oder der Weltbezie-
hung bedarf, die firr dieses Leben pragend sind« (Rosa 2016: 52). Die
Qualitdt des menschlichen Lebens mit Blick auf eine » Ressourcenaus-
stattung« zu messen oder zu verstehen, triige sogar selbst zur Minde-
rung der Lebensqualitit bei (Rosa 2016: 44—51). An dieser Stelle wird
der Bezug zu Rosas bisherigem Werk und insbesondere seiner promi-
nent gewordenen Beschleunigungsthese deutlich. Die These besagt, dass
die Moderne durch soziale Beschleunigung gekennzeichnet sei und die-
se das normative Projekt der Moderne, nimlich das Streben nach indi-
vidueller und kollektiver Autonomie gefihrde (vgl. Rosa 2005: z.B. 50).
Zudem veranlasse das normative Projekt der Moderne selbst Beschleu-
nigungsprozesse (vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 43f.).In Resonanz
spricht Rosa anstatt von sozialer Beschleunigung bevorzugt von der Tat-
sache, dass sich die moderne Gesellschaft nur noch dynamisch stabili-
sieren lasse, d.h. sie ihre soziale Reproduktion nur dadurch zu sichern
vermag, dass sich ihre Strukturen dynamisieren. Die dynamische Stabi-
lisierung versteht Rosa als eine » Trias«, bestehend aus » Wachstum, Be-
schleunigung und Innovationsverdichtung«, wobei alle drei aber letztlich
doch blofs Dimensionen eines »einzigen Dynamisierungsprozesses« sei-
en. » Wachstum« bezeichnet die »sachliche«, Beschleunigung die »zeitli-
che«und »Innovationsverdichtung« die »soziale« Dimension. Der tiber-
geordnete Dynamisierungsprozess lasst sich allerdings allgemein wieder
als » Mengensteigerung pro Zeiteinheit [d.h. Beschleunigung, E.N.] de-
finieren« (Rosa 2016: 673). Der Unterschied zwischen dem inhaltlichen
Kern der alteren Rede von Beschleunigung und der neueren von dyna-
mischer Stabilisierung ist also vermutlich vernachlassigbar. Fest steht, fiir
Rosa, dass die Konzentration auf Ressourcen bzw. Ressourcenvermeh-
rung (des verteilungstheoretischen Gerechtigkeitsparadigmas), »mehr
davon zu haben [ist] stets besser [...], als weniger zu haben« (Rosa 2016:
50), jedenfalls als normativer Mafistab fur die Kritik an einer durch
dynamische Stabilisierung gekennzeichneten Gesellschaft nicht tauge,
denn: »Die Vergabe und Sicherung der Ressourcen unterliegt [selbst,
E.N.] dem dynamischen Steigerungswettbewerb« (Rosa 2016: 694). Die

104

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA

Diagnose des Problems, dass die sich beschleunigende Moderne ihr ei-
genes normatives Ziel untergribt, individuelle und kollektive Autono-
mie, ist Thema des bereits zitierten Beschleunigungsbuches von Rosa.
Seine Bucher Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umris-
se einer neuen Gesellschaftskritik (2013¢ [2012]) und das eher popu-
larwissenschaftliche Beschleunigung und Entfremdung (2013a) konnen
als Ubergangswerke von dieser Diagnose zu Rosas Losungsvorschlag fiir
dieses Problem in seiner Resonanztheorie verstanden werden. Das Reso-
nanz-Buch ist dann vor allem der Losung gewidmet, so ist der erste Satz
des Buches: » Wenn Beschleunigung das Problem ist, dann ist Resonanz
vielleicht die Losung.« (Rosa 2016: 13) Rosas Beschleunigungsdiagnose
bzw. sein Verstandnis dessen, was Beschleunigung ausmacht, wird spater
in dieser Arbeit wichtig (insb. Kapitel 10), wihrend an dieser Stelle seine
»Losung«, sein Resonanzbegriff, als Option fiir einen Grundbegriff einer
kritischen Theorie der Gesellschaft im Zentrum steht.

Stellt »Resonanz« fiir Rosa, wie erwihnt, sowohl eine Alternative zum
Begriff der individuellen wie kollektiven Autonomie (normatives Projekt
der Moderne) als auch zu einem verteilungstheoretischen Gerechtigkeits-
begriff dar, ist damit noch unklar, wie »Resonanz« sich zu dem von mir
entwickelten allgemeinen Gerechtigkeitsbegriff (und seinen spezifischen
Konzeptionen*’) verhilt und wie sich dieser wiederum zum Begriff der
Autonomie verhilt. Fest steht, dass Honneth ganz explizit und auch
Jaeggi, jedenfalls in Rosas Interpretation, die ich teile, mit ihren Ansitzen
jeweils Ausdeutungen des Begriffs der Autonomie vorlegen (vgl. Rosa
2016: 302). Die kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit, die
ich im Anschluss an, aber auch in Abgrenzung von Forst in Teil I vor-
schlagen werde, ist allerdings nicht ausschliefSlich auf den Wert der Au-
tonomie bezogen und damit in einer bestimmten Hinsicht niher an Ro-
sas Projekt als an Jaeggis und Honneths (dazu 6.4.8 und 7).*

Mit seiner Abgrenzung von einem Verstandnis der Gerechtigkeit als
Verteilungsgerechtigkeit bringt Rosa noch ein normatives Element neben
der Autonomie als Selbstwirksambkeit (vgl. Rosa 2016: 137, 278) ins Spiel,
das gleichzeitig aber nicht notwendig auf dieses Gerechtigkeitsverstand-
nis bezogen ist und zwar: die »Privatisierung der Frage nach dem guten
Leben« (Rosa 2016: 18). Diese sei dafiir verantwortlich, dass Ressour-
cen fiir ein moglicherweise gutes Leben wichtiger als die Zielsetzung, ein
gutes Leben zu fuhren, wiirden, da die Frage, was denn ein gutes Leben

27 Ich zeige das hier nicht explizit auf, aber ich vermute, dass das, was Rosa
unter Verteilungsgerechtigkeit versteht, vergleichbar mit meinem Verstiand-
nis distributiv-egalitaristischer Gerechtigkeit ist (vgl. 3.2.1).

28 Das setzt jedoch voraus, dass negative Freiheit (Freiheit als Unbestimmtheit,
vgl. Kapitel 7) nicht als eine Variante von Autonomie gesehen werden kann
wie bei Honneth (vgl. 4.1).

105

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

uberhaupt sei, stets unbeantwortet bliebe und somit nur Ressourcen fiir
ein gutes Leben in der Zukunft angesammelt wiirden. Nun lasst sich die
»Privatisierung der Frage nach dem guten Leben« auch als Beschreibung
der reduzierten Perspektive der Gerechtigkeit (2.1) verstehen, die auch
Forst in seiner Theorie spezifiziert (6.1). Die Darstellung von den Be-
herrschungspotentialen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit hat wiederum
Ahnlichkeit mit den problematischen Folgen, die Rosa der Privatisierung
von Fragen des guten Lebens unterstellt (vgl. Kapitel 10).

Bevor ich anhand der drei Merkmale des zugrunde gelegten Gerechtig-
keitskonzepts bzw. in Abgrenzung von denselben genauer auf die Struk-
tur von Rosas Resonanztheorie eingehe, sei hier kurz beschreiben, was
Resonanz im Sinne Rosas allgemein gesprochen uiberhaupt bedeutet.>
Resonanz ist momenthalft; sie ist ein » Modus der Beziehung zwischen ei-
nem Subjekt und einem spezifischen Weltausschnitt« (Rosa 2016: 296).
Den Modus der Beziehung beschreibt Rosa bildlich gesprochen immer
wieder als »vibrierender Draht« (Rosa 2016: 296). Die Beziehung ist,
technischer gesprochen, von einer doppelten Bewegungsrichtung ge-
kennzeichnet — einer Einflussnahme oder Selbstwirksamkeit des Sub-
jekts auf die Welt und einer Beriihrung des Subjekts durch die Welt. Die
Aktivitat des Subjekts beschreibt Rosa als »E = motion«, die Passivitit
mithilfe des Ausdrucks » Af € fekt« (Rosa 2016: 296). Im Anschluss an
seine Interpretation von Charles Taylors Politischer Philosophie in seiner
Dissertationsschrift (Rosa 1998) beschreibt Rosa Resonanzerfahrungen
auch als Zusammenfallen von starker und schwacher Wertung (vgl. Rosa
2016: 231). Eine schwache Wertung entspricht einer » begehrend-affekti-
ven« und eine starke einer » bewertend-kognitiven« Beziehung zur Welt
(Rosa 2016: 230f.). Eine Resonanzerfahrung haben wir also beispielwei-
se, wenn wir Lust auf ein Bier haben (schwache Wertung) und gleichzei-
tig auch meinen, dass wir es uns verdient haben, weil wir in der vergan-
genen Woche viel gearbeitet haben und wir die Belohnung von Leistung
richtig finden (starke Wertung) (vgl. Rosa 2016: 228). Es handelt sich
also um eine Ubereinstimmung von »Sein und Sollen« (Rosa 2016: 292).
Neben der Beschreibung der fliichtigen Resonanzerfahrung fithrt Rosa
» Resonanzachsen« als Begriff dafiir ein, »wo sich zwischen dem Subjekt
und [...] [einem spezifischen, E.N.] Weltausschnitt eine Form der Be-
zugnahme etabliert und stabilisiert, die solche [Resonanz]Erfahrungen
immer wieder moglich macht« (Rosa 2016: 296). Resonanzachsen sei-
en individueller Natur, bildeten sich allerdings »charakteristischerweise
in kulturell etablierten Resonanzriumen« oder »Resonanzsphiren« aus
(Rosa 2016: 296, 331). Als Gegenbegriff zur Resonanz fungiert der Be-
griff der »Entfremdung«. Er »bezeichnet eine spezifische Form der Welt-
beziehung, in der Subjekt und Welt einander indifferent oder feindlich

29 Vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 47—49.

106

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA

(repulsiv) [...] gegentuberstehen« (Rosa 2016: 316). Dennoch ist es fur
Rosa nicht so, dass entfremdete Weltverhiltnisse immer schlecht sind;
fur die Ermoglichung von Resonanzerfahrungen bedarf es im Gegen-
teil sogar auch entfremdeter Weltverhaltnisse (vgl. Rosa 2016: 59, 295
und 316ff.). Allerdings bleibe eine gewisse Vorrangigkeit der Resonanz
vor der Entfremdung, denn »Resonanzbeziehungen koénnen [...] aus Ent-
fremdungserfahrungen nur und erst dann entstehen, wenn die existenti-
elle Grundierung des Weltverhiltnisses zumindest ein Moment der Tie-
fenresonanz kennt und so etwas wie dispositionale Resonanz zuldsst«
(Rosa 2016: 325).3°

4.3.1 Resonanzraume als Interesse der Kritik

Resonanzerfahrungen sind nur flichtige Erfahrungen; damit sie Einfluss
auf die Qualitit eines Lebens haben, miissen sie sich wiederholen. In-
dividuelle Resonanzachsen sichern Individuen solche wiederkehrenden
Resonanzerfahrungen. Resonanzachsen wiederum kann es nur geben in
kulturell-institutionellen Resonanzrdumen. Eine Person mag also bei-
spielsweise wiederholte Resonanzerfahrungen mit ihrem Partner haben,
weil die Paarbeziehung eine stabile Resonanzachse darstellt, welche wie-
derum in ihrer Stabilitit durch eine angemessene Familienpolitik gestarkt
wird, die dann als institutioneller Resonanzraum gelten kann. Die »Kri-
tik der Resonanzverhiltnisse richtet sich [...] zunichst und zuerst auf die
Frage, ob und in welchem MafSe [...] eine soziale Formation oder ein
institutionelles oder kulturelles Arrangement die Herausbildung und Si-
cherung von Resonanzachsen ermoglicht und fordert oder hemmt, ver-
hindert oder blockiert« (Rosa 2016: 297). Rosa unterscheidet zwischen
horizontalen, diagonalen und vertikalen Resonanzachsen. Die horizon-
talen Achsen betreffen soziale, intersubjektive Beziehungen, die diago-
nalen Achsen Objektbeziehungen und mit den vertikalen Achsen moch-
te Rosa Transzendenz-, Natur- und &dsthetische Erfahrungen sowie die
Ereignishaftigkeit von historischen Wandlungsprozessen einfangen (vgl.
Rosa 2016: 331-514). Rosa beschreibt, welche konkreten Resonanzriu-
me in »westlich-modernen [...] Weltbeziehungen« (Rosa 2016: 654) die-
se Achsen tragen. Es konnten zu einer anderen Zeit und an einem ande-
ren Ort durchaus andere konkrete soziale Institutionen oder Formationen
Resonanzraume sein. Sogar die Trennung der Dreiteilung in horizontal,
diagonal und vertikal mochte Rosa nicht ohne Weiteres als tiberkultu-
relle postulieren (vgl. Rosa 2016: 296f.). Fiir den begrenzten Geltungsbe-
reich von westlich-modernen Gesellschaften ordnet er den verschiedenen

30 Das genaue Verhiltnis von Resonanz und Entfremdung bleibt mir allerdings
unklar, s.u. und: Neuhann und Kaczynski 2016: 50f.

107

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Achsen allerdings konkrete Resonanzriume bzw. -sphiren zu: die Fami-
lie, die Freundschaft und die Politik der horizontalen Achse, Objekt- und
Arbeitsbeziehungen, die Schule, Sport und Konsum der diagonalen Ach-
se, und Religion, Natur, Kunst und Geschichte der vertikalen Achse (vgl.
Rosa 2016, Teil 2). Durch die Aufziahlung dieser Raume wird deutlich
was Rosa als Auszeichnung seiner Theorie gegentiber beispielsweise Hon-
neths ansieht, namlich, dass sie »auch diejenigen Hoffnungen, Bediirfnisse
und Sehnstichte [...] zu erfassen und erklaren mag, die Menschen jenseits
der Sozialsphare haben oder machen« (Rosa 2016: 333). Rosa interes-
sieren nicht nur intersubjektive Verhiltnisse, die zwar vermittelt sein mo-
gen durch Objektbeziehungen, sondern auch Objektbeziehungen selbst.

Auch wenn Rosa, wie oben zitiert und beschrieben, das Interesse sei-
ner kritischen Theorie explizit auf die Bedingungen der Moglichkeit von
Resonanzachsen begrenzt, d.h. kollektive Resonanzraume, bleibt es be-
merkenswert, dass die Resonanzachsen selbst ganz unterschiedliche Ar-
ten von Erfahrungen — auch sehr intime, kleinteilige, aus Perspektive einer
Gesellschaftstheorie vielleicht vernachlassigbar erscheinende Erfahrungen
— ermoglichen konnen sollen. So macht Rosa beispielsweise im ersten Teil
seines Buches deutlich, dass auch Kulturpraktiken der Verdauung oder
das Hautgefuhl (vgl. Rosa 2016: 91) eines Individuums Aufschluss tiber
ein sozial vermitteltes Weltverhiltnis geben konnen, das entfremdet ist.
Es liefSe sich dann fragen, wie gesellschaftliche (Resonanz)Raume, mog-
licherweise auch politisch (s. 4.3.3), umgestaltet werden miissten, damit
sie mehr und tiefere Moglichkeiten fir Resonanzerfahrungen bieten. Be-
ziiglich kultureller Verdauungspraktiken beschreibt Rosa beispielsweise,
dass dem Einverleiben von Speisen viel mehr Bedeutung zugemessen wer-
de als dem Ausscheiden. Das liefse sich aus seiner Perspektive so deuten,
»dass die Moderne ihre Aufmerksamkeit auf das Einverleiben, Kontrol-
lieren und Verarbeiten von Welt richtet, nicht jedoch auf das ihr gegen-
uber Sichoffnen, Loslassen und Zuriickgeben; dass ihr Weltverhaltnis nicht
auf organische Austauschprozesse, sondern auf Beherrschung und Schlie-
Rung zielt« (Rosa 2016: 104). Rosas Theorie wiirde also durchaus erlau-
ben, iber Moglichkeiten geanderter Verdauungspraktiken nachzudenken,
um das Leben von modernen Subjekten resonanter zu machen. Des Vor-
wurfs, eine starre Grenze von Offentlichkeit und Privatheit zu ziehen und
dabei eine zu enge Sphire dessen, was von offentlichem Interesse ist, zu
beschreiben, scheint sich Rosa auf den ersten Blick ganz und gar nicht
schuldig zu machen (vgl. auch 2.1). Bei der Frage danach, wie Resonanz
umgesetzt werden kann, wird allerdings wieder fraglich, inwiefern Rosa
nicht doch zumindest eine dhnliche Grenze ziehen muss (Neuhann und
Kaczynski 2016: 50f.).3

31 Mir ist nicht ganz klar, inwiefern Rosas Theorie eher »negativistisch«
(im Sinne Jaeggis) verfihrt oder ob er seinen Fokus auf funktionierende

108

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA
4.3.2 Resonanz als Kriterium fiir die Kritik von Lebensformen?

Dass Resonanz der normative Grundbegriff von Rosas kritischer Theorie
ist, ist eindeutig. »Resonanz« hat damit (u.a.) dieselbe systematische Stel-
lung in Rosas Ansatz wie das Meta-Recht auf Rechte in einer herkomm-
lichen Gerechtigkeitstheorie (vgl. 2.2). Auf welche Weise und worauf be-
zogen der normative Resonanzbegriff jedoch operiert und in welchem
Verhiltnis er zu seiner eigenen deskriptiven Dimension und seinem Gegen-
begriff, Entfremdung, steht, ist nicht offensichtlich. Zunichst mochte ich
fur ein genaueres Verstandnis des Begriffs der Resonanz seine Reichweite
in den Blick nehmen und zweitens die Art der Normativitit des Begriffs.

Rosas Anspruch ist, dass der Begriff der Resonanz als normativer
Grundbegriff fiir eine kritische Theorie allumfassend ist, deshalb spricht
er auch von einem »normative[n] Monismus«« (Rosa 2016: 749). Gleich-
zeitig ist Resonanz als deskriptives und normatives Konzept zu verste-
hen (vgl. Rosa 2016: 293ff.). Denn Resonanzerfahrungen ermoglichten
nicht nur ein gutes Leben, sondern »menschliche Subjektivitit und sozia-
le Intersubjektivitit« bildeten sich iberhaupt erst durch die »Etablierung
von basalen Resonanzbeziehungen heraus« (Rosa 2016: 293). Zudem
seien » Menschen existenziell vom Verlangen nach Resonanzbeziehungen
gepragt« (Rosa 2016: 293). Auf einer dispositionalen Ebene sind Men-
schen also, laut Rosa, Resonanzwesen; auch wenn diese Resonanzfahig-
keit gestort werden kann (vgl. Rosa 2016: 325ff.). Einzelne Erfabrun-
gen eines Menschen konnen Resonanz- oder Entfremdungserfahrungen
sein. Ob Menschen wiederholt Resonanzerfahrungen machen, hangt da-
von ab, ob sie uiber stabile Resonanzachsen verfiigen. Resonanzachsen
sind, wie beschrieben, wiederum in kulturellen und institutionellen Re-
sonanzraumen verankert. Ein kulturelles und institutionelles Gesamt-
gefiige nennt Rosa, im Anschluss an Jaeggi, eine »Lebensform« (Rosa
2016: 297). Eine Lebensform ist allerdings nicht dann gut oder in Jaeg-
gis Begriffen gelingend, wenn sie Entfremdung vollkommen ausschliefSt
und nur resonante subjektive Welterfahrungen gestattet, sondern wenn
sie das richtige Verhilinis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen
hervorrufts*. Bemerkenswert ist, dass Rosa diese wiinschenswerte Le-
bensform, in der es Resonanz- und Entfremdungserfahrungen gibt, dann

Resonanzachsen- und Riume richtet (eher im Sinne Honneths), oder zumin-
dest auf solche, die den Anspruch erheben, >resonant« zu sein. Diese Unklar-
heit hiangt auch mit dem wenig luziden Verhiltnis von Resonanz und Ent-
fremdung in Rosas Ausfithrungen zu tun (s.u.).

32 Schon die Wahl des Verbs macht hier Schwierigkeiten. Wenn eine Le-
bensform bestimmte Resonanzerfahrungen blof$ erlaubte, schiene das zu
schwach fiir Rosas Konzeption, wenn sie sie aber erzwingen wiirde, wire
das zu stark, vgl. den nichsten Teil Resonanzpolitik oder unverfiigbare Re-
sonanz? (4.3.3).

109

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

dennoch »als ganze als resonant [...] beschreiben« mochte (Rosa 2016:
297, Herv. E.N.). Er schliefSt sich dabei Jaeggi an, »dass sich Lebensfor-
men als ganze kritisieren lassen konnen und missen — und im Kriteri-
um der Resonanz versuch|[t] [er] dafiir einen neuen MafSstab zu finden«
(Rosa 2016: 297, Fn. 282). Aber wie soll Resonanz den MafSstab fiir eine
wiinschenswerte Lebensform darstellen, wenn diese gar nicht ausschlief3-
lich resonant sein soll, sondern ein richtiges oder angemessenes Verhalt-
nis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen — in Rosas Begriffen
ein »dialektische[s] Weltverhaltnis[]« sichern soll (Rosa 2016: 298)?33
An dieser Stelle erscheint es mir fraglich, dass der Begriff der Resonanz
tatsdachlich monistisch als Grundbegriff einer kritischen Theorie fungie-
ren kann: Er bietet namlich kein Kriterium dafiir, welche Resonanz- und
Entfremdungserfahrungen wertvoll sind und welche nicht, da beide nicht
per se auszuzeichnen oder zu verurteilen sind, und bietet auch kein Kri-
terium dafiir, wie viele Resonanz- bzw. Entfremdungserfahrungen jeweils
angemessen sind (vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 50).

Rosas Anspruch nach kann »Resonanz« allerdings als normativer und
deskriptiver Grundbegriff einer kritischen Theorie fungieren. Als was fiir
eine Art von Begriff konnte der Resonanzbegriff dann kategorisiert wer-
den? Beziiglich der Frage, ob der Begriff sich auf Individuen bezieht (wie
das Meta-Recht auf Rechte) oder selbst kollektiver Natur (wie die Lebens-
form nach Jaeggi) ist, liefSe sich, zumindest Rosas Anspruch nach, sagen,
dass er sowohl eine individuelle als auch eine kollektive Dimension habe,
da er sich auf Weltbeziehungen bezieht — ja, sogar auch immer eine ob-
jektive Komponente enthilt. Weltbeziehungen beschreiben namlich das
Verhiltnis von Subjekt (individuell) auf Welt (objektiv und intersubjektiv)
und dieses Verhiltnis ist kulturell (intersubjektiv) vermittelt. Zudem ist an
dieser Stelle das Verhiltnis von Resonanz und Autonomie zu betrachten
(vgl. Rosa 2016: 313ff.). Im Gegensatz zu einem — laut Rosa — blof§ »auf-
klarerisch-rationalistischen« Autonomiebegriff ist:

»Resonanz [...] ein Begriff der Verbindung zwischen den im aufkli-
rerisch-rationalistischen oder naturalistischen Weltkonzept strikt ge-
trennten Moment von Geist und Kérper (oder Leib und Seele), Ge-
fithl und Verstand, Individuum und Gemeinschaft, schliefSlich Geist
und Natur. Insofern es das Grundanliegen der Romantik darstellt,

33 Hier ist auch Rosas These, dass es keine negativ zu bewertende Resonanz
— zum Beispiel das Sich-vergessen in einer Gemeinschaft Rechtextremer —,
sondern nur positiv zu bewertende Resonanz gibt, relevant. Das genann-
te Beispiel wiirde demnach keine >echte< Resonanz darstellen, sondern eine
Form der Entfremdung (vgl. Rosa 2016: 292). Akzeptiert man das, scheint
allerdings ein iibergeordneter Resonanzbegriff (der Lebensformen als Kri-
terium dient) nicht unterscheiden zu konnen, ob Entfremdungserfahrungen
als Teil eines dialektischen Weltverhiltnisses wertvoll sind oder nicht.

IIO

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RESONANZ: HARTMUT ROSA

eben diese Gegensitze und Trennungen miteinander zu versdhnen,
lasst sich Resonanz als ein romantisches Konzept verstehen [...].« (Rosa
2016: 293)

Im Anschluss daran gibt es nach Rosa auch kein Recht auf Resonanz,
sondern »Resonanz« ist zunichst einmal als »menschliches Grundbe-
dirfnis und eine Grundfihigkeit« (Rosa 2016: 293) anzusehen. Man
konnte vielleicht auch sagen, dass es sich bei dem Begriff der Resonanz
um einen teleologischen handelt, weil Rosa schreibt, dass es das Ziel von
Gesellschaften sein sollte, Resonanz — in einem angemessenen MafSe —
hervorzurufen.+

4.3.3 Resonanzpolitik oder unverfiigbare Resonanz?

Wie oben beschrieben ist das Interesse der »Kritik der Resonanzverhilt-
nisse« weniger auf individuelle Weltbeziehungen selbst, sondern auf die
sozialen Bedingungen von Weltbeziehungen gerichtet. Es soll an dieser
Stelle die Frage behandelt werden, was fiir Konsequenzen die Einsicht,
dass bestimmte soziale Raume Resonanzerfahrungen blockieren — oder
auch hervorbringen — aus Perspektive Rosas haben sollte. Sollten entfrem-
dende soziale Raume >geschlossen«< oder entfremdende Tatigkeiten verbo-
ten werden? Sollten Individuen Resonanzraumen ausgesetzt werden? Die
Beantwortung dieser Fragen gestaltet sich schwierig, da Resonanz einer-
seits durch soziale Strukturen bedingt ist, andererseits aber auch unverfiig-
bar ist (vgl. Rosa 2016: 278). Es kann einerseits politische und rechtliche
Bemiithungen geben, »Resonanzachsen und Resonanzsphiren allmahlich
[zu] verschieben und [zu] verstirken oder auch ab|zu]schwiichen und [zu]
erodieren« — » Resonanzpolitik « (Rosa 2016: 759). Resonanz kann an-
dererseits aber nicht durch Gewalt oder Macht — auch nicht durch voll-
standig demokratisch legitimierte — erzwungen werden (vgl. Rosa 2016:
757f.). Jede Form der Resonanzpolitik sei daher auch immer eine Form
der » Resonanzverdinglichung« (Rosa 2016: 759). Resonanz entzieht sich
also dem unmittelbaren Zugriff durch Politik oder Recht.
Interessanterweise spricht Rosa allerdings an einer Stelle davon, dass
es so etwas geben »[sollte] wie ein Grundrecht auf Resonanzverweige-
rung« (Rosa 2016: 742). Was dieses Grundrecht allerdings normativ
absichern soll, ist unklar und zudem ist nicht ersichtlich, wie die Form
eines individuellen Rechts in die normative Gesamtsystematik der Reso-
nanztheorie passen konnte. Zu Ersterem: Rosa mochte nicht zwischen
guter und schlechter Resonanz unterscheiden, es gibt nur gute Resonanz
(vgl. Rosa 2016: 742ff.). Warum es dann ein » Grundrecht auf Reso-
nanzverweigerung« geben sollte, ist unverstandlich. Vielleicht kann es als

34 Zum Verhiltnis von Rechten und Zielen vgl. Rosa 2016: 38.

ITIT

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT

Grundrecht auf Verweigerung von Pseudo-Resonanz verstanden werden?
Aber wie konnte Rosa zwischen echter und Pseudo-Resonanz unterschei-
den? Und wie soll, zweitens, im Rahmen der Resonanztheorie begriindet
werden, dass es ein solches Recht geben sollte? Sind nun die Individuen
doch selbst dafiir verantwortlich zu bestimmen, was das richtige Verhalt-
nis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen fiir sie, als Privatper-
sonen, sein sollte? Wiirde damit nicht die Frage nach dem guten Leben,
bei der es um Resonanz bzw. das richtige Verhaltnis von Resonanz und
Entfremdung geht, re-privatisiert? Diese skeptischen Riickfragen liefSen
sich womoglich zu einer systematischen Kritik an Rosas Resonanztheo-
rie ausbauen. An dieser Stelle geniigt es jedoch zu betonen, dass die Re-
sonanztheorie (wie Jaeggis Theorie) keine unmittelbare Ubersetzung von
kritischen Einsichten in politische und rechtliche Konsequenzen erlaubt
— im Gegensatz zur herkommlichen Gerechtigkeitstheorie. 35

Wie auch in Bezug auf die Diskussion von Honneths und Jaeggis Theo-
rie mochte ich mir an dieser Stelle kein abschliefSendes Urteil iiber Rosas
kritische Theorie der Resonanzverhaltnisse erlauben. Es ist jedoch wich-
tig zu betonen, dass nicht wie von Jaeggi und Honneth (und auch wie aus
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, vgl. 1.2) die Reflexivi-
tdt als Metakriterium zur Bewertung von Theorien von Rosa akzeptiert
werden wiirde. Wenn auch in einem kulturabhiangigen, nicht-substanzia-
listischen3® Sinne, ist Rosas eigenes Glitekriterium fuir seine Theorie nicht
der Grad ihrer Reflexivitdt, sondern die Angemessenheit seiner Theorie,
Zustande, die »im Widerspruch zu einem Grundbedurfnis der menschli-
chen Natur« stehen, zu beschreiben (Rosa 2016: 312, Herv. E.N.). Rosa
schldgt also gewissermafSen vor, seine Resonanztheorie als Anthropo-
logie zu verstehen. Seine Theorie steht in dieser methodischen Hinsicht
somit in einem grofseren Abstand zu Jaeggis, Honneths und derjenigen
herkommlicher Gerechtigkeit als diese untereinander.

35 Die politische Seite von Rosas Resonanztheorie muss man der Vollstin-
digkeit halber auch bezuglich Fragen revolutioniren politischen Handelns
(als nicht rechtlicher Konsequenz) beleuchten, vgl. Neuhann und Kaczynski
2016: §1f.

36 Es geht bei Rosa nicht darum zu beschreiben, in welchen substantiell be-
stimmten Situationen Personen Resonanzerfahrungen machen sollten, son-
dern darum, die Struktur einer Resonanzerfahrung zu erfassen und diese als
normativen Maf$stab anzulegen.

IT2

hittps://dol.org/10.5771/9783748911310-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. o



https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth
	4.1.1  Keine reduzierte Perspektive
	4.1.2  Individuelle Freiheit als Autonomie – anstatt Gleichheit von Rechten
	4.1.3  Plurale Sphären der sozialen Freiheit – anstatt Realisierung im Gesetz

	4.2  Lebensform: Rahel Jaeggi
	4.2.1  (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse der Kritik
	4.2.2  Kollektive Lebensform statt individuellem Recht
	4.2.3  »Keine Polizeifragen«

	4.3  Resonanz: Hartmut Rosa
	4.3.1  Resonanzräume als Interesse der Kritik
	4.3.2  Resonanz als Kriterium für die Kritik von Lebensformen?
	4.3.3  Resonanzpolitik oder unverfügbare Resonanz?


