
87

4. Positionierung des Begriffs der 
Gerechtigkeit in der zeitgenössischen 

deutschen Kritischen Theorie

In diesem Kapitel möchte ich die Theorieentwürfe von drei zeitgenössi-
schen deutschen1 Autor/innen in den Blick nehmen, die sich selbst alle 
drei als mehr oder weniger in der Tradition der Kritischen Theorie ste-
hend verstehen und (herkömmliches) Gerechtigkeitsdenken ablehnen. 
Ich gehe Axel Honneths, Rahel Jaeggis und Hartmut Rosas Vorschläge 
für eine zeitgemäße kritische Gesellschaftstheorie nacheinander durch 
und zeige, dass sie tatsächlich jeweils den drei Merkmalen eines allge-
meinen Gerechtigkeitsbegriffs (Kapitel 2) nicht entsprechen. Davor seien 
zwei Hinweise gegeben: zur Auswahl dieser drei Autor/innen und zum 
Verhältnis der Auseinandersetzung mit diesen drei Autor/innen zur Dar-
stellung der Beherrschungsformen einer libertären und egalitaristischen 
Gerechtigkeitskonzeption im letzten Kapitel (3.). 

Es ist zunächst wichtig, dass Honneth, Jaeggi und Rosa mit ihren Vor-
schlägen für eine kritische Theorie der Gesellschaft einen vergleichbaren 
Gegenstandsbereich bearbeiten wie herkömmliche Gerechtigkeitstheori-
en. Die relevante Fragestellung ist, wie man eine gegebene Gesellschaft 
oder soziale Konstellation normativ bewertet. Disziplinär geht es um 
Fragen, die im Bereich der Politischen Philosophie oder Sozialphiloso-
phie zu verorten sind (vgl. Kapitel 5). In Bezug auf den herkömmlichen 
Gerechtigkeitsbegriff spielt auch die Disziplin der Rechtsphilosophie 
eine Rolle, aber nur, weil dem Recht als Realisierung der Gerechtigkeit 
oder als empirisch wichtiger Bestandteil gegebener Gesellschaften eine 
entscheidende Rolle zugeschrieben wird und nicht wegen eines Interes-
ses an Recht als solchem. Entscheidend ist, dass weder Honneths, Jaeggis 
und Rosas Theorieentwürfe noch der herkömmliche Gerechtigkeitsbe-
griff in der Moralphilosophie oder Ethik richtig verortet wären. Es geht 
speziell um normative Fragen im gesellschaftlichen Kontext und nicht 
etwa um interpersonale oder individuelle Moral. 

Die Auseinandersetzung mit Honneth, Jaeggi und Rosa wird nicht zei-
gen, dass sie das Gerechtigkeitsvokabular ablehnen, weil sie die Beherr-
schungsformen der Ausbeutung und Normalisierung vermeiden wollen. 

1	 	 Ich wähle diese drei Autor/innen freilich nicht deshalb aus, weil sie deutsch 
sind, sondern weil sie bereits über Jahrzehnte ein eigenes Programm der Kri-
tischen Theorie entwickeln. Das tun nicht alle Wissenschaftler/innen, die in 
dieser Traditionslinie arbeiten. In der Einleitung zu Teil II erläutere ich, wa-
rum ich die Theorieentwürfe von Benhabib und Fraser, die allerdings auch 
unter diese Beschreibung passen, nicht weitergehend untersuche.

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

Hingegen soll vor allem deutlich werden, dass sich ihre Herangehenswei-
se tatsächlich von der einer herkömmlichen Gerechtigkeitstheorie unter-
scheidet – wobei auch die drei Merkmale der herkömmlichen Gerechtig-
keit selbst noch stärker konturiert werden sollen. Zudem soll noch ein 
(vermeintlich) anderes Problem der herkömmlichen Gerechtigkeitstheo
rie, dass sie Phänomene der Entfremdung nicht in den Blick bekommt, 
aufgezeigt werden. Während Ausbeutung und Normalisierung aus Per-
spektive der jeweiligen Gerechtigkeitskonzeption selbst unerwünschte 
Folgen sind, sind Entfremdungsphänomene, meinem Verständnis nach 
(vgl. 5.), aus Perspektive der Gerechtigkeit nicht selbst problematisch. 
Da das Aufzeigen von ›Entfremdung‹ aber für Honneth, Jaeggi und Rosa 
wichtig ist, um eine Gesellschaft oder einzelne soziale Phänomene ins-
gesamt als wünschenswert oder nicht auszeichnen zu können, sehen sie 
dies als Schwäche herkömmlicher Gerechtigkeitstheorien.
  

4.1 Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth

Neben der allgemeinen Begründung für die Auswahl der drei Autor/in-
nen ist Honneth für die Positionierung des von mir dargestellten Ge-
rechtigkeitsbegriffs aus zwei weiteren Gründen relevant und interessant: 

Erstens, weil Honneth neben Forst einer der wenigen Autor/innen in 
der zeitgenössischen kritischen Theorie ist, der überhaupt vorgibt, eine 
Theorie der Gerechtigkeit zu entwerfen. 2 Viele andere Autor/innen, so 
Jaeggi, Rosa und auch Habermas, grenzen sich explizit vom Gerechtig-
keitsdenken ab. Zweitens ist Honneths Gerechtigkeitstheorie dennoch 
ein systematisch anderes Unterfangen als dasjenige von Forst. Während 
Forsts Theorie dem von mir vorgeschlagenen allgemeinen Begriff der Ge-
rechtigkeit entspricht (vgl. Teil II), erweitert Honneth den allgemeinen 
Begriff der Gerechtigkeit auf radikale Art und Weise (vgl. Honneth 2011: 
22). Ziel dieses Unterkapitels ist weniger eine Bewertung von Honneths 
Ansatz vorzunehmen als zu zeigen, dass Honneth keine Gerechtigkeits-
theorie in dem in Kapitel 2 entwickelten Sinne vorschlägt. In seiner In-
tervention in die Debatte »Umverteilung oder Anerkennung« (Fraser 
und Honneth 2003) konstatiert Forst »die kategorialen Unterschiede« 
zwischen Frasers und Honneths Ansatz, wobei er sich selbst Fraser an-
schließt. Obwohl er der einen Seite (Fraser, Forst) ein besonderes In-
teresse für die »Gerechtigkeit« und Honneth für die »Selbstverwirkli-
chung« zuschreibt, nennt er beide dennoch »umfassende[] kritische[] 
Theorie[n] der Gerechtigkeit« (Forst 2011: 134f.). Ich spreche hingegen 

2	 	 Neben Forst und Honneth wären noch Young, Fraser, Ferrara, Azmanova und 
Pereira als Vertreter/innen einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit zu nen-
nen. Vgl. Neuhann und Ronge 2016. Vgl. zu Fraser auch die Einleitung zu II. 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

von Honneths erweiterter Theorie der Gerechtigkeit, um den systema-
tischen Unterschied zu »herkömmlichen Gerechtigkeitskonzeptionen« 
(Honneth 2011: 22) hervorzuheben, zu denen ich Forsts und Frasers 
rechne, was bedeutet, dass sie die drei Merkmale aus Kapitel 2 spezifi-
zieren. Auch Jaeggi schreibt Honneth einen »weiteren Gerechtigkeits-
begriff« zu (Jaeggi 2014: 23, Fn. 11). An anderer Stelle schreibt auch 
Forst Honneth »ein sehr weites Verständnis von Gerechtigkeit« zu (Forst 
2011: 51).3

Bei der Erläuterung, dass und warum Honneth einen bewusst erweiter-
ten allgemeinen Gerechtigkeitsbegriff (Konzept) im Gegensatz zu einem 
herkömmlichen verwendet, werde ich mich auf sein 2011 erschienenes 
Buch Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlich-
keit beziehen. Hier entwickelt Honneth, nach dem Vorbild von Hegels 
Grundlinien der Philosophie des Rechts (1821), seine Gerechtigkeits-
theorie. Das Recht der Freiheit führt insbesondere drei, ohnehin immer 
bereits aufeinander bezogene, Fäden von Honneths vorausgehender 
Forschung zusammen: den Vorschlag, intersubjektive Beziehungen als 
Anerkennungsbeziehungen kritisch zu analysieren (Honneth 1994a), die 
Auseinandersetzung mit den theoretischen Grenzen eines herkömmli-
chen Gerechtigkeitsdiskurses (Honneth 2004, Honneth 2012a [2000] 
und Honneth 2010) und die Reaktualisierung von Hegels Rechtsphilo-
sophie (Honneth 2001a).4

Der erweiterte Gerechtigkeitsbegriff, den Honneth verwendet, ist be-
züglich aller drei Merkmale vom Gerechtigkeitskonzept, das ich vorge-
schlagen habe (Kapitel 2), zu unterscheiden. Er ist nicht reduziert, nicht 
auf Individuen mit gleichen Rechten bezogen und fordert keine (exklu-
sive) Realisierung in Gesetzen. Da Honneth, meinem Verständnis nach, 
auch mit einer Unterscheidung zwischen allgemeinem Begriff (Konzept) 
und Konzeptionen arbeitet, findet diese Abgrenzung auf der Konzept
ebene statt. Dafür, dass Honneth auch mit einer Unterscheidung von 
Konzept und Konzeptionen der Gerechtigkeit arbeitet, spricht, dass er 
eine Methode vorschlägt, mit deren Hilfe Vorschläge für Gerechtigkeits-
konzeptionen entwickelt werden können. Diese Vorschläge der einzel-
nen Konzeptionen haben dann allerdings nicht (wie bei Rawls) die Form 
»von allein formalen, abstrakten Grundsätzen«, sondern sind inhaltlich 
gehaltvoller (Honneth 2011: 119ff.). Bevor ich detaillierter darauf ein-
gehe, wieso sich Honneths Theorie kritisch auf die drei Grundmerkmale 

3	  	Siehe dazu auch Agnes Hellers These, dass Hegels Rechtsphilosophie, an die 
Honneth anschließt (vgl. Honneth 2011: 16), nicht als moderne Gerechtig-
keitstheorie begriffen werden kann (vgl. Heller 1987: 92). Der in Kapitel 2 
entwickelte Gerechtigkeitsbegriff ist gerade als spezifisch moderner zu ver-
stehen. 

4	 	 Vgl. auch: Honneth 2014.

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

der Gerechtigkeit bezieht, sei zunächst die Grundidee seines Projekts in 
Das Recht der Freiheit beschrieben: Laut Honneth ist »›gerecht‹ [...], 
was den Schutz, die Förderung oder die Verwirklichung der Autonomie 
aller Gesellschaftsmitglieder gewährleistet« (Honneth 2011: 40f.). Die 
Autonomie wird dabei verstanden als Autonomie des Einzelnen und 
ist Ausdruck des, laut Honneth, wichtigsten Werts der Moderne, der 
individuellen Freiheit (vgl. Honneth 2011: 35). Die Idee der Gleich-
heit sei kein eigenständiger Wert neben dem der individuellen Freiheit 
(vgl. Honneth 2011: 35, Fn. 1). Die individuelle Freiheit als Autono-
mie nimmt die systematische Position ein, die ich in Bezug auf das all-
gemeine Konzept der Gerechtigkeit dem Meta-Recht auf Rechte zuge-
ordnet habe (vgl. 2.2). Sie ist der übergeordnete normative Maßstab, 
die normative Grundorientierung, von Honneths Gerechtigkeitstheo-
rie. Sowohl das Meta-Recht auf Rechte als auch Honneths individu-
elle Freiheit als Autonomie können unterschiedlich ausbuchstabiert 
werden. Honneth spricht über drei verschiedene Modelle individuel-
ler Freiheit als Autonomie, nämlich »negative Freiheit«, »reflexive Frei-
heit« und »soziale Freiheit« (Honneth 2011: 33–118). Je nach Modell 
individueller Freiheit wandelt sich auch die »methodische Vorstellung 
von Gerechtigkeit« (Honneth 2011: 42).5 Für Honneth ist das Modell 
der sozialen Freiheit die überzeugendste Interpretation des Grundwerts 
der Moderne, der individuellen Freiheit als Autonomie. Frei ist man 
demnach nicht schon, wenn man das tun kann, was man will – egal, ob 
es vernünftige Gründe dafür gibt (negative Freiheit) –, und auch nicht, 
wenn man einen reflektierten Willen hat, bei dem aber unklar bleibt, 
wie er sich in der Welt materialisieren soll (reflexive Freiheit), sondern: 

»›Frei‹ ist das Subjekt letztlich allein dann, wenn es im Rahmen 
institutioneller Praktiken auf ein Gegenüber trifft, mit dem es ein Ver-
hältnis wechselseitiger Anerkennung deswegen verbindet, weil es in des-
sen Zielen eine Bedingung der Verwirklichung seiner eigenen Ziele er-
blicken kann.« (Honneth 2011: 86)

Die methodische Perspektive auf die Gerechtigkeit ergibt sich aus die-
ser Bestimmung des modernen Grundwerts der individuellen Freiheit 
als sozialer Freiheit.6 Die Gerechtigkeit der sozialen Freiheit sucht die 
Institutionen zu bestimmen, die ein Verhältnis wechselseitiger Anerken-
nung ermöglichen. Die Bestimmung dieser Institutionen erfolgt durch 

5	 	 Vor dem Recht der Freiheit hatte Honneth bereits das methodische Ver-
ständnis von Gerechtigkeit als Distributionsgerechtigkeit kritisiert, das mit 
einem fehlgeleiteten Freiheitsbegriff als Willkürfreiheit oder negativer Frei-
heit operiere: Honneth 2004: 213–227, vgl. Neuhann und Ronge 2016.

6	 	 Für die Bestimmung der methodischen Perspektive der Gerechtigkeit der an-
deren beiden Freiheitsbegriffe, siehe für die negative Freiheit S. 55ff. und für 
die reflexive Freiheit S. 72ff.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

die Methode der normativen Rekonstruktion (vgl. Honneth 2011: 24ff.). 
Bei der Anwendung dieser Methode können unterschiedliche Gerechtig-
keitskonzeptionen herauskommen. 

4.1.1 Keine reduzierte Perspektive

Aus Honneths Perspektive der Gerechtigkeit sind alle Institutionen, die 
individuelle Freiheit als soziale Freiheit durch Verhältnisse wechselseiti-
ger Anerkennung ermöglichen, interessant. Dabei ist die Art der jewei-
ligen Institution nicht entscheidend: ›Frei‹ sind wir sowohl als Freunde, 
Liebes- sowie Geschäftspartner/innen, als Wähler, Klägerin oder Ange-
klagte. Honneths Perspektive nimmt also nicht bloß solche Institutionen 
in den Blick, die rechtlich reguliert werden, wurden oder werden soll-
ten (vgl. 2.3), sondern auch solche sozialen Phänomene, die gar keinen 
(auch keinen vergangenen oder zukünftigen) Bezug zum positiven Recht 
haben (sollten): die Freundschaft beispielsweise, deren Wert (für die in-
dividuelle Freiheit als Autonomie) überhaupt nur dadurch besteht, dass 
sie nicht rechtlich reguliert ist und man kein Recht auf sie haben kann 
oder sollte (vgl. Honneth 2011: 237–252). 

Honneth muss bei der Auswahl der sozialen Beziehungen und In
stitutionen, die eine Gesellschaft gerecht machen, allerdings auch eine 
Auswahl treffen. Diese Auswahl ist, wie beschrieben, erstens, dadurch 
bestimmt, dass nur das, was der individuellen Freiheit als Autonomie 
(verstanden als soziale Freiheit) zuträglich ist, gerecht ist. Es gibt aller-
dings noch einen zweiten Auswahlmechanismus, nämlich, dass Hon-
neth nur Institutionen, die »zugleich [neben der Tatsache, dass sie 
zuträglich sind für individuelle Freiheit, d.h. wechselseitige Anerken-
nung ermöglichen, E.N.] Reproduktionsbedingungen der jeweils gege-
benen Gesellschaft bilden« (Honneth 2011: 20, Herv. E.N.). Ohne an 
dieser Stelle zu problematisieren, dass es womöglich nicht leichtfällt, 
dieses Kriterium anzuwenden, möchte ich bloß betonen, inwiefern es 
sich von dem Auswahlkriterium der herkömmlichen Perspektive der 
Gerechtigkeit unterscheidet und wieso ich nur die herkömmliche als 
reduzierte bezeichne, obwohl Honneth ja auch eine Auswahl treffen 
muss. Die herkömmliche Perspektive ist nämlich normativ reduziert. 
Man könnte hingegen sagen, dass Honneths Theorie bloß funktio-
nalistisch reduziert ist. Die herkömmliche Perspektive der Gerechtig-
keit interessiert sich nur für die Dinge, auf die Individuen im Sinne 
ihres (je nach Konzeption konkretisierten) Meta-Rechts auf Rech-
te einen normativen Anspruch haben. Freundschaften mögen wert-
voll sein für die individuelle Freiheit, solange man auf sie aber keinen 
(rechtlichen) Anspruch haben kann oder sollte, sind sie nicht gerech-
tigkeitsrelevant. Das bedeutet nicht gleichzeitig, dass nicht bestimmte 

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

Möglichkeitsbedingungen für Freundschaften, wie ein Mindestmaß 
an Freizeit, als Rechtsanspruch gefasst werden können oder sollten, 
aber die Freundschaft selbst ist nicht gerechtigkeitsrelevant. In Hon-
neths erweiterter Gerechtigkeitsperspektive ist hingegen jede Institu-
tion normativ von Interesse, die eine notwendige Dimension indivi-
dueller Freiheit als sozialer Freiheit verkörpert. Die Einschränkung, 
dass weitergehend aber nur die Institutionen, die gesellschaftliche Re-
produktionsbedingungen konstituieren, relevant sind, lese ich funkti-
onalistisch: Gibt es bereits eine Institution, die eine notwendige Di-
mension von individueller Freiheit angemessen und für alle zugänglich 
verkörpert, ist eine weitere solche Institution nicht gerechtigkeitsrele-
vant, weil sie nicht notwendig für die Funktionalität einer – normativ 
verbürgten – Gesellschaftsordnung ist. 

Der Unterschied in der Struktur der Auswahl von gerechtigkeitsrele-
vanten sozialen Konstellationen zwischen Honneths Theorie und einer  
der herkömmlichen Gerechtigkeit können an dieser Stelle nicht abschlie-
ßend geklärt werden, aber tentativ könnte man ihn folgendermaßen auf 
den Punkt bringen: Wenn ein Individuum in einer im herkömmlichen 
Sinne gerechten Gesellschaft lebt, dann ist sein grundlegendes Recht auf 
Rechte realisiert; in einer in Honneths Sinne gerechten Gesellschaft, in 
der ein Individuum an allen freiheitssichernden Institutionen Teil hat, 
führt dieses Individuum ein erfülltes Leben. Honneth nimmt somit die 
»Beweislast« auf sich zu zeigen, »worin [...] eine ›gesunde‹ Form des ge-
sellschaftlichen Lebens bestünde« (Forst 2011: 136).

4.1.2 Individuelle Freiheit als Autonomie –  
anstatt Gleichheit von Rechten

Die unterschiedlichen Konzeptionen individueller Freiheit bei Honneth 
implizieren auch unterschiedliche Formen ihrer Materialisierung. Dem 
herkömmlichen Begriff der Gerechtigkeit zufolge kann das ›Recht auf 
Rechte‹ als normativer Grundmaßstab zwar auch unterschiedlich spe-
zifiziert werden, aber es bleibt immer in Form eines ›Rechts auf Rech-
te‹ gegeben, d.h., dass durch positive Rechte der Anspruch auf private 
Freiheit, soziale Teilhabe oder Rechtfertigung bzw. Politik aller eingelöst 
werden sollte. Bei Honneth hingegen wird nur die negative Freiheit als 
»rechtliche Freiheit« durch subjektive Rechte realisiert (Honneth 2011: 
132–146). Reflexive Freiheit materialisiert sich als »moralische Freiheit« 
und soziale Freiheit realisiert sich in drei Sphären: dem »›Wir‹ persön-
licher Beziehungen«, dem »›Wir‹ des marktwirtschaftlichen Handelns« 
und dem »›Wir‹ der demokratischen Willensbildung« (Honneth 2011, 
siehe Inhaltsverzeichnis). Die soziale Freiheit räumt allerdings der nega-
tiven und reflexiven Freiheit in ihrer eigenen Materialisierung auch eine 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Rolle ein (vgl. Honneth 2011: 115–118).7 Honneth vertritt die Auffas-
sung, dass die Idee von individueller Freiheit als Autonomie am ange-
messensten durch die Idee sozialer Freiheit ausgedrückt wird. Die sozia-
le Freiheit wiederum drückt sich in unterschiedlichsten Institutionen aus 
– nicht nur in rechtlichen. Die normative Grundfrage, die Honneths Ge-
rechtigkeitstheorie somit stellt, ist: Welche Institutionen sind notwendig, 
um individuelle Freiheit als Autonomie (verstanden als soziale Freiheit) 
in ihrer gegenwärtigen Vielschichtigkeit zu realisieren? Die Grundfra-
ge der Gerechtigkeit wie ich sie verstehe hingegen war: Welche Gesetze 
müssen abgeschafft, welche etabliert oder geändert werden, damit das 
gleiche Meta-Recht auf Rechte einer jeden und eines jeden Betroffenen 
nicht verletzt wird?

Aus Honneths Perspektive müsste es so erscheinen, dass eine Gerech-
tigkeitstheorie, die ihren normativen Grundmaßstab in Form subjekti-
ver Rechte ausdrückt (Recht auf Rechte) bereits fehlgeleitet ist – auch 
wenn dieses Grundrecht kein Recht auf Eigentum oder Vertragsfreiheit 
ist (vgl. Honneth 2011: 133).8 Denn die Form der Rechte kann ihre eige-
nen Voraussetzungen nicht mitreflektieren. Liberale Freiheitsrechte bei-
spielsweise, die »einen individuellen Schutzraum schaffen sollen, inner-
halb dessen der einzelne seine Vorstellungen vom Guten überhaupt erst 
befragen können soll« sichern letztendlich »die Äußerung und Praktizie-
rung einer bereits gefestigten Überzeugung, nicht aber deren vorauslau-
fende Überprüfung« (Honneth 2011: 138). Um Freiheit als Autonomie, 
Selbstgesetzgebung, zu gewährleisten, sind Freiheitsrechte also ungeeig-
net. Sie sichern die Möglichkeit, willkürliche individuelle Handlungs-
motive zu realisieren, aber nicht rational gerechtfertigte. Honneth führt 
weiter aus, dass politische Teilnahmerechte als dritte Klasse von Rech-
ten neben Freiheits- und Teilhaberechten allerdings die Form der Rech-
te gewissermaßen sprengen, indem sie ein anderes Modell individuel-
ler Freiheit fordern, nämlich die aktive Teilnahme am demokratischen 
Willensbildungsprozess (vgl. Honneth 2011: 142). Diese sei allerdings 
nur möglich, wenn andere auch daran teilnehmen, d.h. ihre Teilnahme-
rechte nutzen; ob sie das tun, kann allerdings wiederum nicht durch das 
Teilnahmerecht selbst gesichert werden – es verweist deshalb auf andere 
Formen der Institutionalisierung von individueller Autonomie (vgl. Hon-
neth 2011: 144ff.). Zielt Honneth nun darauf ab, diese anderen Formen 

7	 	 Ein motivationaler Ausgangspunkt seines 2015 erschienenen Buches Die 
Idee des Sozialismus war es zu zeigen, dass seine in dem Recht der Freiheit 
explizierte Methode tatsächlich eine »Transformation der gegebenen Gesell-
schaftsordnung« erlaubt. Eine solche Transformation würde gerade durch 
negative und reflexive Freiheit (nicht soziale Freiheit) vorangetrieben. Vgl. 
Honneth 2015a. 

8	 	 Vgl. zum Status dieses Rechts in einer kritisch-prozeduralen Konzeption Ka-
pitel 7, insb. 7.5. 

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

der Institutionalisierung alle reflexiv einzuholen, muss es die Stoßrich-
tung einer herkömmlichen Theorie der Gerechtigkeit sein, zu verstehen, 
in welchem Verhältnis die Sicherung von Rechten zu ihren sozialen Rea-
lisierungsbedingungen steht, ohne anzustreben, diese vollständig reflexiv 
einzuholen.

4.1.3 Plurale Sphären der sozialen Freiheit –  
anstatt Realisierung im Gesetz

Honneth grenzt sich ganz explizit von »der Tendenz [ab] [...], die Grund-
lagen einer Gerechtigkeitstheorie allein auf der Basis juristischer Denk-
figuren zu entwickeln« (Honneth 2011: 126). Die angemessenste Vor-
stellung der individuellen Freiheit als Autonomie ist die soziale Freiheit 
und die soziale Freiheit realisiert sich nicht nur in Institutionen des po-
sitiven Rechts, sondern auch in »Praktiken, Sitten und sozialen Rollen« 
(Honneth 2011: 125). So sind für Honneth Freundschaften, Intimbezie-
hungen und Familien relevante Kategorien der Gerechtigkeit (siehe das 
Inhaltsverzeichnis in Honneth 2011). Diese Kategorien können auch für 
eine herkömmliche Gerechtigkeitsperspektive relevant sein, allerdings 
nur dann, wenn rechtlicher Regulierungsbedarf besteht, wie es etwa Fe-
ministinnen für die bürgerliche Familie gezeigt haben. Für Honneth sind 
diese Kategorien aber gerade auch dann relevant, wenn ihre Relevanz 
sich nicht dadurch ergibt, dass sie rechtlich reguliert werden sollten – 
diese Regulierung würde ihre Relevanz in dem Sinne, dass sie dann nicht 
mehr zuträglich zu individueller Freiheit als Autonomie wären, sogar in 
manchen Fällen (wie der Freundschaft) vernichten. In Teil III von Das 
Recht der Freiheit benennt Honneth alle die Institutionen, die – hier und 
heute – notwendig seien für eine gerechte Gesellschaft. Diese Ausführun-
gen bewegen sich allerdings bereits auf der Ebene der Konzeption. Hon-
neth würde vermutlich durchaus auf eine Kritik der Art eingehen, dass 
er bestimmte Institutionen bei seiner normativen Rekonstruktion ver-
gessen habe. So kritisieren etwa Dum und Guay, dass Honneth in seiner 
Analyse der Institutionen, die notwendig sind, um soziale Freiheit zu si-
chern, Bildungsinstitutionen, insbesondere Schulen und Universitäten, 
– wie auch schon Hegel in den Grundlinien der Philosophie des Rechts 
– fälschlicherweise unberücksichtigt gelassen habe (vgl. Dum und Guay 
2017).9 Ohne hier näher auf die Konzeptionsebene einsteigen zu müssen, 

9	 	 Auch wenn dieser Fehler womöglich nachträglich korrigierbar ist und Hon-
neth ihn vermutlich einsieht (dafür sprechen seine Überlegungen in Hon-
neth 2012c), denke ich nichtsdestoweniger, dass er systematische Relevanz 
hat. So könnte man argumentieren, dass die Freiheit, die in Bildungsin-
stitutionen verwirklicht wird, negative und reflexive Freiheit ist – die in 
Honneths Modell sozialer Freiheit eigentlich nur als Kritik an bestehenden 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

ist es klar, dass sich für Honneth individuelle Freiheit nicht nur in einer 
Sphäre (paradigmatisch der rechtlichen) materialisiert, sondern notwen-
digerweise auch in anderen, nicht-rechtlichen, Sphären (unabhängig da-
von, welche das genau sind): 

»Die eine, moderne Idee der Gerechtigkeit splittert sich […] in ebenso 
viele Gesichtspunkte auf, wie es solche institutionalisierten Sphären ei-
nes legitimationswirksamen Freiheitsversprechens in unseren zeitge-
nössischen Gesellschaften gibt; denn in jedem dieser Handlungssysteme 
bedeutet es etwas anderes, sich untereinander ›gerecht‹ zu verhalten, 
weil zur Realisierung der versprochenen Freiheit jeweils besondere Vor-
aussetzungen und wechselseitige Rücksichtsnahmen erforderlich sind.« 
(Honneth 2011: 10)

Wenn es andere Sphären der Gerechtigkeit als die im weiten Sinne recht-
liche (d.h. vergangene und zukünftige Gesetze eingeschlossen) gibt, dann 
gibt es auch andere Probleme mit der Gesellschaft als Ungerechtigkei-
ten; so verstehe ich jedenfalls Honneths Begründung für die Notwendig-
keit des Vokabulars der »›sozialen Pathologie‹« (Honneth 2011: 157). 
Ungerechtigkeiten können nur beschreiben, dass der gleichberechtigte 
Zugang zu bestimmten Institutionen gesichert sein muss, weil – um im 
Rechtsvokabular zu sprechen – Individuen einen Anspruch auf Teilha-
be an ihnen haben (vgl. ebd.). Neben Ungerechtigkeiten als ungleichbe-
rechtigtem Zugang zu Institutionen müssten aber auch soziale »Patholo-
gien«, die dann bestehen, »wenn einige oder alle Gesellschaftsmitglieder 
aufgrund von gesellschaftlichen Ursachen nicht mehr dazu in der Lage 
sind, die Bedeutung dieser [primären] Praktiken und Normen angemes-
sen zu verstehen« (ebd., Herv. E.N.), in den Blick genommen werden.10 
Das lässt sich in Bezug auf Freundschaften folgendermaßen beschrei-
ben: Angenommen es gäbe in einer Gesellschaft keine ›gut funktionie-
renden Freundschaften‹ in dem Sinne, dass sie nicht mehr zuträglich zu 
individueller Freiheit wären und somit keine ›richtigen‹11 Freundschaf-
ten mehr (sondern nur strategische Beziehungen beispielsweise), dann 
wäre es unangemessen, diesen Mangel an Freundschaften als Ungerech-
tigkeit zu bezeichnen. Denn die Behebung einer Ungerechtigkeit würde 
darauf zielen, den gleichberechtigten Zugang zu Freundschaften zu si-
chern; eine Freundschaft aber, die darauf basiert, dass mindestens eine 
beteiligte Partei einen rechtlichen Anspruch auf diese Freundschaft hat, 
ist allerdings auch keine ›richtige‹ Freundschaft. Das liegt u.a. daran, 
dass Freundschaften konstitutiv nicht-instrumentell seien (vgl. Honneth 

Institutionen wichtig wird, aber nicht selbst in Institutionen verwirklicht 
wird. Vgl. 12.2.2. 

10		 Solche Pathologien könnte man ggf. allerdings auch als Bildungsungerech-
tigkeiten fassen, vgl. 12.2.2.

11		 Vgl. 4.2.

ERWEITERTE GERECHTIGKEIT: AXEL HONNETH

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

2011: 251); ein instrumentelles Eingehen einer Freundschaft wäre aber 
gegeben, wenn eine Freundin eine Freundschaft nur pflegen würden, um 
den Anspruch ihres Freundes auf Freundschaft zu erfüllen. Wenn Indi-
viduen keine ›richtigen‹ Freundschaften mehr haben, dann gründet das 
darauf, dass sie nicht mehr verstehen, dass Freundschaften wichtig sind 
für ihre eigene Freiheit. Der Mangel an ›richtigen‹ Freundschaften ist so-
mit eine soziale Pathologie und keine Ungerechtigkeit.12

***

Ohne hier den Versuch unternehmen zu wollen, zu beantworten ob Hon-
neths radikal erweiterter Gerechtigkeitsbegriff nun besser ist als ein her-
kömmlicher – Erklärungsziel war es zu zeigen, dass sie sich unterschei-
den –, sei hier erwähnt, was das Kriterium für die Beantwortung dieser 
Frage wäre. Das Kriterium wäre der Grad der Reflexivität der Theorien 
(vgl. 1.2). Schon vor dem Recht der Freiheit hat Honneth sich kritisch 
mit herkömmlichen Gerechtigkeitstheorien auseinandergesetzt und so 
das distributionstheoretische Paradigma der Gerechtigkeit kritisiert (vgl. 
Honneth 2004). Diese Kritik zu formulieren und daraus Konsequenzen 
zu ziehen, bezeichnet Honneth als »Reflexionssteigerung der Gerechtig-
keit« (Honneth 2004: 225). Diese Kritik am distributionstheoretischen 
Paradigma übt auch Forst (vgl. 3.2) und auch für Forst ist die Reflexi-
vität einer Theorie ihr Gütekriterium (vgl. Forst 2011: 13). Ich verste-
he das vorliegende Buch als Versuch, die Reflexivität einer herkömmli-
chen Theorie der Gerechtigkeit so weit wie möglich zu treiben, während 
Honneth meint, dass eine Reflexionssteigerung der Gerechtigkeit ihr ei-
genes (herkömmliches) allgemeines Konzept notwendig sprengen muss. 
Ein möglicher Ansatzpunkt, um Honneth allerdings ein Reflexionsdefi-
zit zu unterstellen, wäre, dass er die »Partizipation an Institutionen der 
Anerkennung« (Honneth 2011: 115, Herv. E.N.) gegenüber der Recht-
fertigung dieser Institutionen zu sehr betont.13 Aus Honneths Perspektive 
besteht das Reflexionsdefizit von herkömmlichen Gerechtigkeitstheorien 
letztlich darin, dass sie eine zu starke Trennung von idealen Normen und 
ihrer Anwendung vornehmen (vgl. Honneth 2011: 90).14

12		 Dass Honneths Theorie der Gerechtigkeit als Begriff für die Dinge, die aus 
ihrer Perspektive nicht wünschenswert sind, nicht ausschließlich den Begriff 
der Ungerechtigkeit verwendet, weist darauf hin, dass es zweifelhaft ist, ob 
seine Theorie tatsächlich sinnvollerweise als Gerechtigkeitstheorie zu ver-
stehen ist.

13		 Diese Kritik wäre ähnlich gelagert wie Forsts Kritik an Frasers »partizipa-
torischer Parität«. Vgl. Kapitel 3, Fn. 31.

14		 Um diese Kritik zu vermeiden, beziehe ich Fragen der Rechtsform und da-
mit der Rechtsanwendung mit ein (vgl. insb. 1.2, 2.3 und 8). 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

4.2 Lebensform: Rahel Jaeggi

In ihrem 2014 erschienenen Buch Kritik von Lebensformen entwirft 
Rahel Jaeggi eine Form der kritischen Theorie, deren Grundbegriff »Le-
bensform« heißt. Maeve Cooke schlägt auch eine kritische Theorie vor, 
in deren Zentrum der Begriff der Lebensform steht (vgl. Cooke 2006). 
Daniel Loick schließt mit seiner differenzierten Darstellung und Vertei-
digung einer »Politik von Lebensformen« sowohl an Cooke als auch an 
Jaeggi an, wobei er vor allem die politische Komponente der Kritik von 
Lebensformen, auch in Abgrenzung von Jaeggi, betont (vgl. Loick 2016: 
15115). Ich setze mich hier exemplarisch nur mit Jaeggis Kritik von Le-
bensformen etwas näher auseinander.

Für Jaeggi ist das Ziel von Kritik einen Anstoß für das bessere Ge-
lingen von Lebensformen zu liefern; Gesellschaften und gesellschaftli-
che Phänomene sind somit wünschens- oder erstrebenswert, wenn sie 
selbst gelingende Lebensformen darstellen oder solche ermöglichen (vgl. 
Jaeggi 2014: 23). Wie schon in ihrem Buch Entfremdung. Zur Aktuali-
tät eines sozialphilosophischen Problems (2005) möchte Jaeggi explizit 
über eine Gerechtigkeitsperspektive hinausgehen (vgl. Jaeggi 2005: 16 
und Jaeggi 2014: 32). Es ist aber unklar, ob bei ihr jegliches Nicht-Ge-
lingen von Lebensformen als Entfremdung charakterisiert werden kann 
oder ob es auch andere Formen des Nicht-Gelingens oder Indizien für 
das Nicht-Gelingen von Lebensformen gibt. Jaeggi möchte jedenfalls die 
für die Gerechtigkeitsperspektive charakteristische Trennung von Fragen 
des Richtigen und des Guten (vgl. 2.1) aufbrechen und somit Lebensfor-
men, die innerhalb dieser Dichotomie dem Bereich des Guten zugeordnet 
sind, aus der »liberale[n] black box« heraus in den Fokus rücken (Jaeg-
gi 2014: 10). Sie grenzt sich dabei von Rawls und daran anschließen-
den Gerechtigkeitstheorien ab und auch von Habermas’ Gesellschafts- 
und Demokratietheorie. Gemeinsam sei nämlich beiden eine neutrale 
Haltung gegenüber Fragen des guten Lebens (vgl. Jaeggi 2014: 31–38). 
Viel hängt in Bezug auf die Stichhaltigkeit von Jaeggis Vorschlag von 
der komplexen und nicht immer ganz klaren Definition von Lebensfor-
men ab. Ich kann hier nur einen kurzen Aufriss der wichtigsten Merk-
male des Begriffs bieten, werde allerdings bei der Erläuterung des Unter-
schieds von Jaeggis Theorie zu einer Gerechtigkeitstheorie anhand der 
drei Merkmale manche Elemente des Lebensformenbegriffs noch ein-
mal näher beleuchten. 

Lebensformen beziehen sich auf die Form der kulturellen und sozia
len, nicht bloß biologischen Reproduktion menschlichen Lebens (vgl. 
Jaeggi 2014: 21). Lebensformen sind ein Bündel aus Praktiken, wo-
bei Praktiken – im Gegensatz zu Normen beispielsweise – sowohl die 

15	 	 In englischer Übersetzung erneut abgedruckt in Allen und Mendieta 2018.  

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

gewohnheitsmäßige Wiederholung von Handlungen als auch deren nor-
matives Verständnis von Seite der Handelnden bezeichnen. Praktiken 
sind immer sozial verortet, eine einzelne Person kann etwa nicht eine 
Reise einfach als Urlaub deklarieren, sondern ›Urlaub machen‹ ist not-
wendig auf den Kontext der Arbeitsgesellschaft bezogen (vgl. Jaeggi 
2014: 94ff.). Lebensformen sind zudem bedeutend, da sie »nicht ohne 
Folgen zu ersetzen[]« sind (Jaeggi 2014: 84). Das passt dazu, dass Le-
bensformen mit einem »normative[n] Erwartungsdruck« (Jaeggi 2014: 
78) einhergehen, obwohl »sie weder streng kodifiziert noch institutionell 
verbindlich verfasst sind« (Jaeggi 2014: 77). Dem normativen Druck, 
eine Familie zu gründen, kann man sich beispielsweise nicht vollends 
entziehen – auch wenn man sich dagegen entscheiden kann. Lebensfor-
men sind zudem – im Gegensatz zu Modeerscheinungen beispielsweise 
– sachbezogen, sie beziehen sich auf die Lösung eines bestimmten (so-
zialen) Problems (vgl. Jaeggi 2014: 82ff. 200ff.). Die Kleinfamilie bei-
spielsweise löst das ›Problem der Kindererziehung‹. Lebensformen sind 
schließlich auf eine bestimmte Art und Weise allgemeingültig: Sie sind 
hypothetisch in der Hinsicht, dass nicht jede/r immer auf eine bestimm-
te Art und Weise handeln sollte, dennoch erheben sie den Anspruch, 
dass »[j]eder in meiner Lage beziehungsweise an diesem bestimmten 
Ort der Gesellschaft [...] so und so handeln [sollte]« (Jaeggi 2014: 88f., 
Herv. E.N.). Greifbar wird diese Form der Normativität, wenn Jaeggi 
beschreibt, auf welche Arten und Weisen sich Lebensformen voneinan-
der unterscheiden lassen. Sie können sich graduell oder funktional unter-
scheiden oder können eine »›echte‹ Pluralität« darstellen (Jaeggi 2014: 
93). Man könnte sich bei einer graduellen Unterscheidung etwa vorstel-
len, dass das Alter variiert, in dem von Frauen erwartet wird, Kinder zu 
bekommen. Funktional unterscheiden sich Lebensformen dann, wenn 
sie unterschiedliche Probleme lösen; sie sind dann komplementär. Wirk-
lich, man könnte auch sagen politisch, unterscheiden sich Lebensformen, 
wenn sie auf dasselbe Problem, z.B. Kindererziehung, unterschiedliche 
Antworten geben. An dieser Stelle entsteht dann ein Konflikt, weil Le-
bensformen eben allgemein in der Hinsicht sind, dass sie auf dieselben 
Probleme auch dieselben Lösungen fordern, auch wenn es unterschiedli-
che (komplementäre) Problemlagen gibt. Anhand der Frage, ob Lebens-
formen gelingen oder nicht, und der Kritik an nicht-gelingenden Lebens-
formen baut sich Jaeggis Programm auf. 

4.2.1 (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse der Kritik

Die »kritische Theorie der Kritik von Lebensformen« (Jaeggi 2014: 12, 
Herv. entfernt E.N.) interessiert sich für die Analyse und Kritik von Le-
bensformen. Da alle Lebensformen gelingen oder scheitern können, sind 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

zunächst auch alle Lebensformen nicht nur deskriptiv, sondern auch aus 
normativer Perspektive interessant. Eine Lebensform wird in dieser Per-
spektive »als Lebensform« kritisiert und es wird nicht bloß gefragt, »ob 
sich in ihr eine im engeren Sinne gerechte gesellschaftliche Ordnung 
manifestiert« (Jaeggi 2014: 23). Man könnte auch sagen: Lebensfor-
men sind per se interessant, nicht nur, wenn sie der Vorstellung von li-
beraler Neutralität16 wider- oder entsprechen, d.h. sie verboten oder er-
laubt sein sollten. 

Forst versteht Jaeggis Kritik an dem liberalen Umgang mit Lebensfor-
men so, dass sie kritisiere, dass der Liberalismus Lebensformen als irra-
tional und deshalb nicht als kritikwürdig ansehe. Jaeggi kritisiert in der 
Tat die liberale »Irrationalisierung« von Lebensformen (Jaeggi 2014: 
50). Forst erläutert richtigerweise, dass der Liberalismus nicht darauf 
verpflichtet ist, Lebensformen als irrational zu verstehen und sie auch 
kritisieren kann und dies tut, wenn sie »mit ihr [der entsprechenden Ge-
rechtigkeitskonzeption, E.N.] nicht kompatibel sind« (Forst 2015a: 21). 
Die Einschränkung ›wenn‹ ist wichtig, denn hier zeigt sich, dass die Ge-
rechtigkeitsperspektive nicht notwendig ein anderes deskriptives Bild 
von Lebensformen hat, insbesondere nicht notwendig eines, in dem Le-
bensformen als irrational gelten17, allerdings ein anderes, nämlich nur 
bedingtes, normatives Interesse an ihnen.18 Forst scheint diesen zentra-
len Unterschied der Perspektiven (Lebensform vs. herkömmliche Ge-
rechtigkeit) zu vernachlässigen, in dem er sich darauf konzentriert zu 
zeigen, dass die Gerechtigkeit Lebensformen prinzipiell genauso kriti-
sieren kann (und dies auch tut) wie die Perspektive der »Kritik von Le-
bensformen« selbst. Dabei werden Lebensformen aber nicht als Lebens-
formen kritisiert, sondern als (in)kompatibel mit der Gerechtigkeit. Eine 
ethische Kritik von Lebensformen als Lebensformen ist für Forst dabei 
kompatibel mit einer Kritik von Lebensformen aus Gerechtigkeitsper-
spektive (vgl. Forst 2015a: 21). Ich denke, dass Jaeggi allerdings nicht 
bloß eine komplementäre Form der Kritik zu einer Gerechtigkeitskritik 
anbieten will, sondern eine alternative: Sie möchte dafür argumentieren, 
dass Kritik, richtig verstanden, immer eine Kritik von Lebensformen als 
Lebensformen sein sollte.

Auch wenn sich die kritische Theorie der Kritik von Lebensformen 
für Lebensformen als Lebensformen und somit zunächst alle Lebens-
formen interessiert, hat sie dennoch ein besonderes Interesse an dem 

16		 Vgl. Jaeggi 2014: 31. Zur Bedeutung der Debatte um (staatliche) Neutrali-
tät für Forsts Gerechtigkeitstheorie, vgl. auch 6.1.

17		 Vgl. dazu Forsts sozialtheoretischer Rechtfertigungsbegriff (6.3.2).
18		 Ich verstehe Menke so, dass er eine Unterscheidung von ›Nicht-Interesse‹ 

an Lebensformen und ›als irrational beschreiben‹ von Lebensformen macht, 
aber schließlich meint, Ersteres führe notwendig zu Letzterem (vgl. Menke 
2015: 363).

LEBENSFORM: RAHEL JAEGGI

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

»Nichtgelingen von [bestimmten, E.N.] Lebensformen« (Jaeggi 2014: 
13). Das liegt daran, dass die Perspektive nicht positiv bestimmen will, 
welche Lebensformen gut sind, sondern ausweisen will, welche Lebens-
formen nicht (mehr) gut funktionieren, d.h. nicht gelingen. Jaeggi be-
schreibt die Form ihrer Kritik, die sie als eine Variante immanenter Kritik 
versteht, dementsprechend in Abgrenzung zu Honneths »rekonstruktiv-
immanente[r] Kritik (die sich positiv an den in den Wirklichkeit einge-
lassenen vernünftigen Normen orientiert)«, als »negativistisch« (Jaeggi 
2014: 319, Fn. 5 und 294f., Fn. 46).

4.2.2 Kollektive Lebensform statt individuellem Recht

Die Bezugseinheit von Jaeggis Version kritischer Theorie sind weder In-
dividuen mit Rechten (wie bei der Gerechtigkeit), noch wie bei Honneth 
Individuen, deren Freiheit als Autonomie (verstanden als soziale Frei-
heit) im Mittelpunkt steht. Auch wenn Institutionen (als kollektive En-
titäten) für die herkömmliche und erweiterte Version der Gerechtigkeit 
(Honneth) zentrale Vermittlungsinstanzen für die Sicherung der indivi-
duellen Rechtsgleichheit bzw. der Realisierung individueller Freiheit als 
Autonomie sind, sind sie nicht das normative Zentrum der Theorie. Für 
Jaeggi sind Lebensformen als »kollektive Gebilde« (Jaeggi 2014: 77) un-
mittelbar der Fokus der Kritik. Lebensformen »betreffen überindividu-
elle Fragen der Lebensführung, die sich in eingespielten sozialen Prakti-
ken und Institutionen artikulieren« (Jaeggi 2014: 22). Andersherum ist 
bei Jaeggi aber die kollektive Ebene der Lebensform mit der individu-
ellen Ebene vermittelt: »Die Lebensform eines Individuums bezeichnet 
die Hinsicht, in der es als einzelnes und in seinem individuellen Handeln 
Anteil an einer kollektiven Praxis hat.« (Jaeggi 2014: 77f.) Steht bei der 
herkömmlichen oder erweiterten Gerechtigkeit auch nicht einfach das 
Individuum im Zentrum, sondern ist normativ qualifiziert, als Individu-
um mit gleichen Rechten oder als freies, ist der normative Grundmaß-
stab bei Jaeggi die »Rationalität [bzw. das Gelingen, E.N.] von Lebens-
formen« (Jaeggi 2014: 58, Herv. E.N.).

4.2.3 »Keine Polizeifragen«19

Was sind die Konsequenzen der Kritik einer Lebensform als nicht-ge-
lingend? Diese Frage stellt sich Jaeggi unter der Überschrift »Was tun?« 
(Jaeggi 2014: 52), d.h., was tun, wenn erkannt wurde, dass eine Lebens-
form nicht gelingt, nicht rational ist? Das ist die Frage nach der Art der 

19		 Jaeggi 2014: 52.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Normativität der Kritik von Lebensformen. Sie bewegt sich auf einer 
anderen Ebene als die Normativität einer Lebensform selbst, die Indi-
viduen bestimmte Praktiken nahelegt und so einen normativen Erwar-
tungsdruck auf Individuen ausübt (s.o. und vgl. Jaeggi 2014: 165). Die 
Normativität der Kritik von Lebensformen bewegt sich zwischen »Ge-
schmacksfragen [...] und Problemen, die auf moralisch begründete Ge-
bote und Verbote zielen« (Jaeggi 2014: 28).20 Anders gesagt: die Norma-
tivität der Kritik von Lebensformen ist in »die Gegenüberstellung von 
›gutem Leben‹ und ›Gerechtigkeit‹ eingetragen« (Jaeggi 2014: 23). Was 
diese »mittlere Ebene« (Jaeggi 2014: 28) der Kritik nun für praktische 
Konsequenzen hat, bestimmt Jaeggi bedauernswerter Weise bloß nega-
tiv oder sehr abstrakt. Die wichtigste negative Abgrenzung ist für Jaeggi, 
dass die Kritik von Lebensformen nicht mit der Forderung nach Verbo-
ten von bestimmten Lebensformen einhergeht: »[A]us der Kritik von Le-
bensformen [folgt nicht] unmittelbar ein rechtlich-politisches Eingreifen 
in Gestalt von Verboten und Sanktionen« (Jaeggi 2014: 52). Sie grenzt 
sich damit also explizit von der ›starken‹ Normativität der Gerechtig-
keit ab (vgl. 2.3). Die positive, aber abstrakt bleibende Alternative, ist 
die Forderung nach der

»[…] Transformation [...] von Lebensformen [...]. Diese Transformatio-
nen sind in den wenigsten Fällen Prozesse, die sich oktroyieren lassen. 
Hier bedeutet die öffentliche Thematisierung21 zuvorderst den Beginn 
einer Diskussion, die überhaupt erst das Ausleben differierender Prak-
tiken ermöglicht und gewohnte Perspektiven außer Kraft zu setzen er-
laubt.« (Jaeggi 2014: 53)22

Jaeggi grenzt sich außerdem vom »Agonismus« als einer radikalde-
mokratischen Strömung, die auch die Repolitisierung von Lebensfor-
men fordert, ab, weil dieser schließlich, wie nach Jaeggis Auffassung der 

20		 Was Jaeggi hier als Normativität der Moral bezeichnet ist in dem Sinne 
›stark‹ wie die Normativität der Gerechtigkeit. Allerdings haben Gebote im 
Vergleich zu Verboten und Erlaubnissen für die Gerechtigkeit eine zweitran-
gige Rolle. Vgl. 2.3.

21		 Es ist bemerkenswert, dass Jaeggi hier die Wichtigkeit der öffentlichen Sphä-
re so stark macht, der in diskursethischen Theorien (insbesondere Haber-
mas’), von denen sich Jaeggi deutlich abgrenzt (vgl. Jaeggi 2014: 33–38), 
besonders viel Bedeutung zugemessen wird (vgl. Kapitel 8). 

22		 Vgl. die Darstellung bei Loick: »Hatte Cooke treffend herausgearbeitet, dass 
sich postuniversalistische Anerkennungsansprüche nicht in Form von recht-
lichen oder moralischen Ge- und Verboten geltend machen, sondern ›Ein-
ladungen‹ aussprechen, so weist auch Jaeggi darauf hin, dass Lebensform-
kritik keine, wie sie schreibt, ›Polizeifrage‹ […] ist.« (Loick 2016: 151) In 
seinem Buch Juridismus möchte Loick eine Theorie eines Rechts entwickeln, 
das nicht durch Zwang durchgesetzt wird, sondern eine »anlockende Einla-
dung« ausspricht, ihm zu folgen (vgl. Loick 2017a: 323ff.).

LEBENSFORM: RAHEL JAEGGI

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Liberalismus, nicht davonausgeht, dass Lebensformen mit Gründen kri-
tisiert werden können (Jaeggi 2014: 55–57).23

Ohne hier eine umfassende Kritik an Jaeggis Beschreibung der Nor-
mativität der Kritik von Lebensformen unternehmen zu können, sei aber 
doch darauf hingewiesen, dass, erstens, die von Jaeggi scharf kritisierte 
Unterscheidung von Geschmacks- und Moralfragen24 in ihrer Perspektive 
doch auch wieder Einzug erhält und, zweitens damit einhergehend, Jaeg-
gis Verständnis des Verhältnisses ihrer Kritikform zum positiven Recht 
unklar bleibt.25 Die Unterscheidung von Geschmacks- und Moralfragen 
kehrt bei Jaeggi zurück, wenn sie schreibt, dass die Kritik von Lebensfor-
men (als »öffentliche Thematisierung« von Lebensformen) »manchmal 
zu politischen und rechtlichen Konsequenzen, also zu verbindlichen Be-
stimmungen führen [...] muss« (Jaeggi 2014: 53, Herv. E.N.). Man könn-
te sagen, dieses »manchmal« zu bestimmen ist die Kernaufgabe einer 
Theorie der Gerechtigkeit. Diese Aufgabe sollte aber auch eine Kritik 
von Lebensformen nicht ignorieren, insbesondere wenn sie sich dann 
schlussendlich doch auf eine solche Unterscheidung stützt. Die Gefahr 
einer ideologischen Trennung von Kritik, die politisch-rechtliche Kon-
sequenzen haben sollte, und einer, die solche nicht haben sollte, scheint 
mir erheblich größer, wenn diese Trennung zwar benutzt, aber gerade 
nicht zum Thema der theoretischen Auseinandersetzung gemacht wird. 
Der Bezug von Lebensformen zum positiven Recht bleibt, zweitens, bei 
Jaeggi unklar bzw. die rechtliche Dimension scheint manchmal einfach 
definitorisch ausgeschlossen zu werden, ohne dass dafür eine ausreichen-
de Begründung gegeben wird. Das passiert beispielsweise, wenn Jaeggi 
über die Lebensform »Familie« schreibt und sich dabei für die Normen 
interessiert, die »eine Familie zu dem macht, was sie als Familie ist oder 
zur Familie macht, also um das, was man von ihr als Familie normativ 
erwartet und woran sich bemisst, ob etwas eine Familie ist oder nicht« 
und dann unvermittelt schreibt, dass sie »hier die (allerdings sehr inte-
ressante) Frage, inwiefern gerade ihre rechtliche Form Lebensformen 
entscheidend mitkonstituiert nicht weiter verfolgen« wird (Jaeggi 2014: 
153, Fn. 22). Wäre es aus einer sozialkritischen Perspektive nicht gerade 
interessant, sich die Familie als soziale Institution im Wechselspiel von 
rechtlicher Regulierung und sozialer Normenerwartung anzuschauen? 
Ist nicht eine Perspektive, die die rechtliche Seite ausklammert, genauso 
reduktiv wie eine, die nicht-rechtliche Normen ausblendet? Weitere für 
mich unbefriedigend bleibende Bemerkungen zum Verhältnis von Recht 

23		 Vgl. Kapitel 7, insb. 7.6.
24		 Ich schlage eine abstraktere Beschreibungsweise dieser Trennung als Tren-

nung von gerechtigkeitsrelevant und -irrelevant vor (vgl. 2.1). 
25		 Siehe Fateh-Moghadam 2017 für eine ähnlich gelagerte Kritik an Jaeggis 

Ansatz aus rechtsphilosophischer Perspektive.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

und Lebensform finden sich in Fußnoten auf S. 157 (Fn. 31) und S. 170 
(Fn. 55, vgl. Kapitel 5).

***

Wie schon bei der Diskussion von Honneths erweiterter Gerechtigkeits-
theorie möchte ich mir an dieser Stelle, nach einer bloß knappen Ausei-
nandersetzung mit Jaeggis Kritik von Lebensformen, kein abschließen-
des Urteil über ihren Vorschlag anmaßen. Es sei allerdings gesagt, dass 
Jaeggi, wie auch Honneth und Forst (s.o.), als Kriterium für die Quali-
tät ihrer Theorie den Maßstab der Reflexivität gelten lassen würde. So 
schreibt sie zum Ende ihres Buches, dass »[m]isslingende Lebensformen 
[...] an einem kollektiven praktischen Reflexionsdefizit, an einer Lern-
blockade [leiden]« (Jaeggi 2014: 445). Weitergehend glaubt sie, dass die 
liberale Ausklammerung von Lebensformfragen, deren Kritik der Aus-
gangspunkt ihres Buches darstellt, »droht«, solche Reflexionsdefizite zu 
erzeugen (Jaeggi 2014: 451). Reflexivität wird also als übergeordnetes 
Kriterium verwendet. 

Es seien zudem zwei Unterschiede zwischen Honneth und Jaeggi wie-
derholt. Zunächst unterscheidet sich ihr Verhältnis zum Gerechtigkeits-
begriff: Sie teilen die Kritik an einem herkömmlichen Begriff, Honneth 
zieht allerdings die Konsequenz den Begriff umzudeuten, indem er ihn 
radikal erweitert, während Jaeggi den Gerechtigkeitsbegriff ablehnt und 
einen anderen Grundbegriff als Basis einer kritischen Theorie, den Be-
griff der Lebensform, vorschlägt. Zweitens ist der Unterschied zu nen-
nen, dass Jaeggis Theorie sich im Gegensatz zu Honneths »negativis-
tisch« versteht (s.o.). 

4.3 Resonanz: Hartmut Rosa

In seinem 2016 erschienenen Buch Resonanz. Eine Soziologie der Welt-
beziehung26 schlägt Hartmut Rosa eine »modifizierte und erneuerte 
Form der Kritischen Theorie« vor (Rosa 2016: 36). Ihr normativer (und 
deskriptiver) Grundbegriff ist »Resonanz«, welcher bezogen wird auf 
»Weltbeziehungen«. Weltbeziehungen als »historisch und kulturelle va-
riable Gesamtkonfigurationen, die nicht nur ein bestimmtes Verhältnis 
zwischen Subjekt und Objekt definieren, sondern die de facto jene Sub-
jekte und Objekte hervorbringen« (Rosa 2016: 36) können mehr oder 
weniger resonanzermöglichend sein. Rosas Vorschlag einer kritischen 

26		 Vgl. für eine Zusammenfassung und Kritik von Rosas Resonanzbuch, die 
unabhängig von der Fragestellung dieser Arbeit vorgeht: Neuhann und Ka
czynski 2016.

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

Theorie möchte demnach »Resonanzverhältnisse« (Rosa 2016: 36), d.h. 
Weltbeziehungen, die unterschiedliche Formen und Stärken von Reso-
nanz ermöglichen oder verhindern, kritisch in den Blick nehmen. 

Wie Honneth und Jaeggi grenzt sich auch Rosa explizit von herkömm-
lichem Gerechtigkeitsdenken ab (vgl. Rosa 2016: 49, 52). Diese Abgren-
zung gilt allerdings zumindest nicht ohne Weiteres für eine kritisch-pro-
zedurale Gerechtigkeitskonzeption. Denn er weist explizit insbesondere 
ein verteilungstheoretisches Gerechtigkeitsparadigma zurück und zwar 
aufgrund seiner »Überzeugung, dass die Qualität des menschlichen Le-
bens (und der sozialen Verhältnisse) nicht einfach an den Optionen und 
Ressourcen gemessen werden kann, die zur Verfügung stehen, sondern 
einer Untersuchung der Art des Weltverhältnisses oder der Weltbezie-
hung bedarf, die für dieses Leben prägend sind« (Rosa 2016: 52). Die 
Qualität des menschlichen Lebens mit Blick auf eine »Ressourcenaus-
stattung« zu messen oder zu verstehen, trüge sogar selbst zur Minde-
rung der Lebensqualität bei (Rosa 2016: 44–51). An dieser Stelle wird 
der Bezug zu Rosas bisherigem Werk und insbesondere seiner promi-
nent gewordenen Beschleunigungsthese deutlich. Die These besagt, dass 
die Moderne durch soziale Beschleunigung gekennzeichnet sei und die-
se das normative Projekt der Moderne, nämlich das Streben nach indi-
vidueller und kollektiver Autonomie gefährde (vgl. Rosa 2005: z.B. 50). 
Zudem veranlasse das normative Projekt der Moderne selbst Beschleu-
nigungsprozesse (vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 43f.). In Resonanz 
spricht Rosa anstatt von sozialer Beschleunigung bevorzugt von der Tat-
sache, dass sich die moderne Gesellschaft nur noch dynamisch stabili-
sieren lasse, d.h. sie ihre soziale Reproduktion nur dadurch zu sichern 
vermag, dass sich ihre Strukturen dynamisieren. Die dynamische Stabi-
lisierung versteht Rosa als eine »Trias«, bestehend aus »Wachstum, Be-
schleunigung und Innovationsverdichtung«, wobei alle drei aber letztlich 
doch bloß Dimensionen eines »einzigen Dynamisierungsprozesses« sei-
en. »Wachstum« bezeichnet die »sachliche«, Beschleunigung die »zeitli-
che« und »Innovationsverdichtung« die »soziale« Dimension. Der über-
geordnete Dynamisierungsprozess lässt sich allerdings allgemein wieder 
als »Mengensteigerung pro Zeiteinheit [d.h. Beschleunigung, E.N.] de-
finieren« (Rosa 2016: 673). Der Unterschied zwischen dem inhaltlichen 
Kern der älteren Rede von Beschleunigung und der neueren von dyna-
mischer Stabilisierung ist also vermutlich vernachlässigbar. Fest steht, für 
Rosa, dass die Konzentration auf Ressourcen bzw. Ressourcenvermeh-
rung (des verteilungstheoretischen Gerechtigkeitsparadigmas), »mehr 
davon zu haben [ist] stets besser [...], als weniger zu haben« (Rosa 2016: 
50), jedenfalls als normativer Maßstab für die Kritik an einer durch 
dynamische Stabilisierung gekennzeichneten Gesellschaft nicht tauge, 
denn: »Die Vergabe und Sicherung der Ressourcen unterliegt [selbst, 
E.N.] dem dynamischen Steigerungswettbewerb« (Rosa 2016: 694). Die 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

Diagnose des Problems, dass die sich beschleunigende Moderne ihr ei-
genes normatives Ziel untergräbt, individuelle und kollektive Autono-
mie, ist Thema des bereits zitierten Beschleunigungsbuches von Rosa. 
Seine Bücher Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umris-
se einer neuen Gesellschaftskritik (2013c [2012]) und das eher popu-
lärwissenschaftliche Beschleunigung und Entfremdung (2013a) können 
als Übergangswerke von dieser Diagnose zu Rosas Lösungsvorschlag für 
dieses Problem in seiner Resonanztheorie verstanden werden. Das Reso-
nanz-Buch ist dann vor allem der Lösung gewidmet, so ist der erste Satz 
des Buches: »Wenn Beschleunigung das Problem ist, dann ist Resonanz 
vielleicht die Lösung.« (Rosa 2016: 13) Rosas Beschleunigungsdiagnose 
bzw. sein Verständnis dessen, was Beschleunigung ausmacht, wird später 
in dieser Arbeit wichtig (insb. Kapitel 10), während an dieser Stelle seine 
»Lösung«, sein Resonanzbegriff, als Option für einen Grundbegriff einer 
kritischen Theorie der Gesellschaft im Zentrum steht. 

Stellt »Resonanz« für Rosa, wie erwähnt, sowohl eine Alternative zum 
Begriff der individuellen wie kollektiven Autonomie (normatives Projekt 
der Moderne) als auch zu einem verteilungstheoretischen Gerechtigkeits-
begriff dar, ist damit noch unklar, wie »Resonanz« sich zu dem von mir 
entwickelten allgemeinen Gerechtigkeitsbegriff (und seinen spezifischen 
Konzeptionen27) verhält und wie sich dieser wiederum zum Begriff der 
Autonomie verhält. Fest steht, dass Honneth ganz explizit und auch 
Jaeggi, jedenfalls in Rosas Interpretation, die ich teile, mit ihren Ansätzen 
jeweils Ausdeutungen des Begriffs der Autonomie vorlegen (vgl. Rosa 
2016: 302). Die kritisch-prozedurale Konzeption der Gerechtigkeit, die 
ich im Anschluss an, aber auch in Abgrenzung von Forst in Teil II vor-
schlagen werde, ist allerdings nicht ausschließlich auf den Wert der Au-
tonomie bezogen und damit in einer bestimmten Hinsicht näher an Ro-
sas Projekt als an Jaeggis und Honneths (dazu 6.4.8 und 7).28

Mit seiner Abgrenzung von einem Verständnis der Gerechtigkeit als 
Verteilungsgerechtigkeit bringt Rosa noch ein normatives Element neben 
der Autonomie als Selbstwirksamkeit (vgl. Rosa 2016: 137, 278) ins Spiel, 
das gleichzeitig aber nicht notwendig auf dieses Gerechtigkeitsverständ-
nis bezogen ist und zwar: die »Privatisierung der Frage nach dem guten 
Leben« (Rosa 2016: 18). Diese sei dafür verantwortlich, dass Ressour-
cen für ein möglicherweise gutes Leben wichtiger als die Zielsetzung, ein 
gutes Leben zu führen, würden, da die Frage, was denn ein gutes Leben 

27		 Ich zeige das hier nicht explizit auf, aber ich vermute, dass das, was Rosa 
unter Verteilungsgerechtigkeit versteht, vergleichbar mit meinem Verständ-
nis distributiv-egalitaristischer Gerechtigkeit ist (vgl. 3.2.1). 

28	 	Das setzt jedoch voraus, dass negative Freiheit (Freiheit als Unbestimmtheit, 
vgl. Kapitel 7) nicht als eine Variante von Autonomie gesehen werden kann 
wie bei Honneth (vgl. 4.1).

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

überhaupt sei, stets unbeantwortet bliebe und somit nur Ressourcen für 
ein gutes Leben in der Zukunft angesammelt würden. Nun lässt sich die 
»Privatisierung der Frage nach dem guten Leben« auch als Beschreibung 
der reduzierten Perspektive der Gerechtigkeit (2.1) verstehen, die auch 
Forst in seiner Theorie spezifiziert (6.1). Die Darstellung von den Be-
herrschungspotentialen kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit hat wiederum 
Ähnlichkeit mit den problematischen Folgen, die Rosa der Privatisierung 
von Fragen des guten Lebens unterstellt (vgl. Kapitel 10).  

Bevor ich anhand der drei Merkmale des zugrunde gelegten Gerechtig-
keitskonzepts bzw. in Abgrenzung von denselben genauer auf die Struk-
tur von Rosas Resonanztheorie eingehe, sei hier kurz beschreiben, was 
Resonanz im Sinne Rosas allgemein gesprochen überhaupt bedeutet.29 
Resonanz ist momenthaft; sie ist ein »Modus der Beziehung zwischen ei-
nem Subjekt und einem spezifischen Weltausschnitt« (Rosa 2016: 296). 
Den Modus der Beziehung beschreibt Rosa bildlich gesprochen immer 
wieder als »vibrierender Draht« (Rosa 2016: 296). Die Beziehung ist, 
technischer gesprochen, von einer doppelten Bewegungsrichtung ge-
kennzeichnet – einer Einflussnahme oder Selbstwirksamkeit des Sub-
jekts auf die Welt und einer Berührung des Subjekts durch die Welt. Die 
Aktivität des Subjekts beschreibt Rosa als »E  motion«, die Passivität 
mithilfe des Ausdrucks »Af  fekt« (Rosa 2016: 296). Im Anschluss an 
seine Interpretation von Charles Taylors Politischer Philosophie in seiner 
Dissertationsschrift (Rosa 1998) beschreibt Rosa Resonanzerfahrungen 
auch als Zusammenfallen von starker und schwacher Wertung (vgl. Rosa 
2016: 231). Eine schwache Wertung entspricht einer »begehrend-affekti-
ven« und eine starke einer »bewertend-kognitiven« Beziehung zur Welt 
(Rosa 2016: 230f.). Eine Resonanzerfahrung haben wir also beispielwei-
se, wenn wir Lust auf ein Bier haben (schwache Wertung) und gleichzei-
tig auch meinen, dass wir es uns verdient haben, weil wir in der vergan-
genen Woche viel gearbeitet haben und wir die Belohnung von Leistung 
richtig finden (starke Wertung) (vgl. Rosa 2016: 228). Es handelt sich 
also um eine Übereinstimmung von »Sein und Sollen« (Rosa 2016: 292). 
Neben der Beschreibung der flüchtigen Resonanzerfahrung führt Rosa 
»Resonanzachsen« als Begriff dafür ein, »wo sich zwischen dem Subjekt 
und […] [einem spezifischen, E.N.] Weltausschnitt eine Form der Be-
zugnahme etabliert und stabilisiert, die solche [Resonanz]Erfahrungen 
immer wieder möglich macht« (Rosa 2016: 296). Resonanzachsen sei-
en individueller Natur, bildeten sich allerdings »charakteristischerweise 
in kulturell etablierten Resonanzräumen« oder »Resonanzsphären« aus 
(Rosa 2016: 296, 331). Als Gegenbegriff zur Resonanz fungiert der Be-
griff der »Entfremdung«. Er »bezeichnet eine spezifische Form der Welt-
beziehung, in der Subjekt und Welt einander indifferent oder feindlich 

29		 Vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 47–49.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

(repulsiv) [...] gegenüberstehen« (Rosa 2016: 316). Dennoch ist es für 
Rosa nicht so, dass entfremdete Weltverhältnisse immer schlecht sind; 
für die Ermöglichung von Resonanzerfahrungen bedarf es im Gegen-
teil sogar auch entfremdeter Weltverhältnisse (vgl. Rosa 2016: 59, 295 
und 316ff.). Allerdings bleibe eine gewisse Vorrangigkeit der Resonanz 
vor der Entfremdung, denn »Resonanzbeziehungen können [...] aus Ent-
fremdungserfahrungen nur und erst dann entstehen, wenn die existenti-
elle Grundierung des Weltverhältnisses zumindest ein Moment der Tie-
fenresonanz kennt und so etwas wie dispositionale Resonanz zulässt« 
(Rosa 2016: 325). 30

4.3.1 Resonanzräume als Interesse der Kritik

Resonanzerfahrungen sind nur flüchtige Erfahrungen; damit sie Einfluss 
auf die Qualität eines Lebens haben, müssen sie sich wiederholen. In-
dividuelle Resonanzachsen sichern Individuen solche wiederkehrenden 
Resonanzerfahrungen. Resonanzachsen wiederum kann es nur geben in 
kulturell-institutionellen Resonanzräumen. Eine Person mag also bei-
spielsweise wiederholte Resonanzerfahrungen mit ihrem Partner haben, 
weil die Paarbeziehung eine stabile Resonanzachse darstellt, welche wie-
derum in ihrer Stabilität durch eine angemessene Familienpolitik gestärkt 
wird, die dann als institutioneller Resonanzraum gelten kann. Die »Kri-
tik der Resonanzverhältnisse richtet sich [...] zunächst und zuerst auf die 
Frage, ob und in welchem Maße [...] eine soziale Formation oder ein 
institutionelles oder kulturelles Arrangement die Herausbildung und Si-
cherung von Resonanzachsen ermöglicht und fördert oder hemmt, ver-
hindert oder blockiert« (Rosa 2016: 297). Rosa unterscheidet zwischen 
horizontalen, diagonalen und vertikalen Resonanzachsen. Die horizon-
talen Achsen betreffen soziale, intersubjektive Beziehungen, die diago-
nalen Achsen Objektbeziehungen und mit den vertikalen Achsen möch-
te Rosa Transzendenz-, Natur- und ästhetische Erfahrungen sowie die 
Ereignishaftigkeit von historischen Wandlungsprozessen einfangen (vgl. 
Rosa 2016: 331–514). Rosa beschreibt, welche konkreten Resonanzräu-
me in »westlich-modernen [...] Weltbeziehungen« (Rosa 2016: 654) die-
se Achsen tragen. Es könnten zu einer anderen Zeit und an einem ande-
ren Ort durchaus andere konkrete soziale Institutionen oder Formationen 
Resonanzräume sein. Sogar die Trennung der Dreiteilung in horizontal, 
diagonal und vertikal möchte Rosa nicht ohne Weiteres als überkultu-
relle postulieren (vgl. Rosa 2016: 296f.). Für den begrenzten Geltungsbe-
reich von westlich-modernen Gesellschaften ordnet er den verschiedenen 

30		 Das genaue Verhältnis von Resonanz und Entfremdung bleibt mir allerdings 
unklar, s.u. und: Neuhann und Kaczynski 2016: 50f.

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Achsen allerdings konkrete Resonanzräume bzw. -sphären zu: die Fami-
lie, die Freundschaft und die Politik der horizontalen Achse, Objekt- und 
Arbeitsbeziehungen, die Schule, Sport und Konsum der diagonalen Ach-
se, und Religion, Natur, Kunst und Geschichte der vertikalen Achse (vgl. 
Rosa 2016, Teil 2). Durch die Aufzählung dieser Räume wird deutlich 
was Rosa als Auszeichnung seiner Theorie gegenüber beispielsweise Hon-
neths ansieht, nämlich, dass sie »auch diejenigen Hoffnungen, Bedürfnisse 
und Sehnsüchte [...] zu erfassen und erklären mag, die Menschen jenseits 
der Sozialsphäre haben oder machen« (Rosa 2016: 333). Rosa interes-
sieren nicht nur intersubjektive Verhältnisse, die zwar vermittelt sein mö-
gen durch Objektbeziehungen, sondern auch Objektbeziehungen selbst. 

Auch wenn Rosa, wie oben zitiert und beschrieben, das Interesse sei-
ner kritischen Theorie explizit auf die Bedingungen der Möglichkeit von 
Resonanzachsen begrenzt, d.h. kollektive Resonanzräume, bleibt es be-
merkenswert, dass die Resonanzachsen selbst ganz unterschiedliche Ar-
ten von Erfahrungen – auch sehr intime, kleinteilige, aus Perspektive einer 
Gesellschaftstheorie vielleicht vernachlässigbar erscheinende Erfahrungen 
– ermöglichen können sollen. So macht Rosa beispielsweise im ersten Teil 
seines Buches deutlich, dass auch Kulturpraktiken der Verdauung oder 
das Hautgefühl (vgl. Rosa 2016: 91) eines Individuums Aufschluss über 
ein sozial vermitteltes Weltverhältnis geben können, das entfremdet ist. 
Es ließe sich dann fragen, wie gesellschaftliche (Resonanz)Räume, mög-
licherweise auch politisch (s. 4.3.3), umgestaltet werden müssten, damit 
sie mehr und tiefere Möglichkeiten für Resonanzerfahrungen bieten. Be-
züglich kultureller Verdauungspraktiken beschreibt Rosa beispielsweise, 
dass dem Einverleiben von Speisen viel mehr Bedeutung zugemessen wer-
de als dem Ausscheiden. Das ließe sich aus seiner Perspektive so deuten, 
»dass die Moderne ihre Aufmerksamkeit auf das Einverleiben, Kontrol-
lieren und Verarbeiten von Welt richtet, nicht jedoch auf das ihr gegen-
über Sichöffnen, Loslassen und Zurückgeben; dass ihr Weltverhältnis nicht 
auf organische Austauschprozesse, sondern auf Beherrschung und Schlie-
ßung zielt« (Rosa 2016: 104). Rosas Theorie würde also durchaus erlau-
ben, über Möglichkeiten geänderter Verdauungspraktiken nachzudenken, 
um das Leben von modernen Subjekten resonanter zu machen. Des Vor-
wurfs, eine starre Grenze von Öffentlichkeit und Privatheit zu ziehen und 
dabei eine zu enge Sphäre dessen, was von öffentlichem Interesse ist, zu 
beschreiben, scheint sich Rosa auf den ersten Blick ganz und gar nicht 
schuldig zu machen (vgl. auch 2.1). Bei der Frage danach, wie Resonanz 
umgesetzt werden kann, wird allerdings wieder fraglich, inwiefern Rosa 
nicht doch zumindest eine ähnliche Grenze ziehen muss (Neuhann und 
Kaczynski 2016: 50f.).31

31		 Mir ist nicht ganz klar, inwiefern Rosas Theorie eher »negativistisch« 
(im Sinne Jaeggis) verfährt oder ob er seinen Fokus auf funktionierende 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

4.3.2 Resonanz als Kriterium für die Kritik von Lebensformen? 

Dass Resonanz der normative Grundbegriff von Rosas kritischer Theorie 
ist, ist eindeutig. »Resonanz« hat damit (u.a.) dieselbe systematische Stel-
lung in Rosas Ansatz wie das Meta-Recht auf Rechte in einer herkömm-
lichen Gerechtigkeitstheorie (vgl. 2.2). Auf welche Weise und worauf be-
zogen der normative Resonanzbegriff jedoch operiert und in welchem 
Verhältnis er zu seiner eigenen deskriptiven Dimension und seinem Gegen-
begriff, Entfremdung, steht, ist nicht offensichtlich. Zunächst möchte ich 
für ein genaueres Verständnis des Begriffs der Resonanz seine Reichweite 
in den Blick nehmen und zweitens die Art der Normativität des Begriffs. 

Rosas Anspruch ist, dass der Begriff der Resonanz als normativer 
Grundbegriff für eine kritische Theorie allumfassend ist, deshalb spricht 
er auch von einem »›normative[n] Monismus‹« (Rosa 2016: 749). Gleich-
zeitig ist Resonanz als deskriptives und normatives Konzept zu verste-
hen (vgl. Rosa 2016: 293ff.). Denn Resonanzerfahrungen ermöglichten 
nicht nur ein gutes Leben, sondern »menschliche Subjektivität und sozia-
le Intersubjektivität« bildeten sich überhaupt erst durch die »Etablierung 
von basalen Resonanzbeziehungen heraus« (Rosa 2016: 293). Zudem 
seien »Menschen existenziell vom Verlangen nach Resonanzbeziehungen 
geprägt« (Rosa 2016: 293). Auf einer dispositionalen Ebene sind Men-
schen also, laut Rosa, Resonanzwesen; auch wenn diese Resonanzfähig-
keit gestört werden kann (vgl. Rosa 2016: 325ff.). Einzelne Erfahrun-
gen eines Menschen können Resonanz- oder Entfremdungserfahrungen 
sein. Ob Menschen wiederholt Resonanzerfahrungen machen, hängt da-
von ab, ob sie über stabile Resonanzachsen verfügen. Resonanzachsen 
sind, wie beschrieben, wiederum in kulturellen und institutionellen Re-
sonanzräumen verankert. Ein kulturelles und institutionelles Gesamt-
gefüge nennt Rosa, im Anschluss an Jaeggi, eine »Lebensform« (Rosa 
2016: 297). Eine Lebensform ist allerdings nicht dann gut oder in Jaeg-
gis Begriffen gelingend, wenn sie Entfremdung vollkommen ausschließt 
und nur resonante subjektive Welterfahrungen gestattet, sondern wenn 
sie das richtige Verhältnis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen 
hervorruft32. Bemerkenswert ist, dass Rosa diese wünschenswerte Le-
bensform, in der es Resonanz- und Entfremdungserfahrungen gibt, dann 

Resonanzachsen- und Räume richtet (eher im Sinne Honneths), oder zumin-
dest auf solche, die den Anspruch erheben, ›resonant‹ zu sein. Diese Unklar-
heit hängt auch mit dem wenig luziden Verhältnis von Resonanz und Ent-
fremdung in Rosas Ausführungen zu tun (s.u.).

32		 Schon die Wahl des Verbs macht hier Schwierigkeiten. Wenn eine Le-
bensform bestimmte Resonanzerfahrungen bloß erlaubte, schiene das zu 
schwach für Rosas Konzeption, wenn sie sie aber erzwingen würde, wäre 
das zu stark, vgl. den nächsten Teil Resonanzpolitik oder unverfügbare Re-
sonanz? (4.3.3). 

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

dennoch »als ganze als resonant [...] beschreiben« möchte (Rosa 2016: 
297, Herv. E.N.). Er schließt sich dabei Jaeggi an, »dass sich Lebensfor-
men als ganze kritisieren lassen können und müssen – und im Kriteri-
um der Resonanz versuch[t] [er] dafür einen neuen Maßstab zu finden« 
(Rosa 2016: 297, Fn. 282). Aber wie soll Resonanz den Maßstab für eine 
wünschenswerte Lebensform darstellen, wenn diese gar nicht ausschließ-
lich resonant sein soll, sondern ein richtiges oder angemessenes Verhält-
nis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen – in Rosas Begriffen 
ein »dialektische[s] Weltverhältnis[]« sichern soll (Rosa 2016: 298)?33 
An dieser Stelle erscheint es mir fraglich, dass der Begriff der Resonanz 
tatsächlich monistisch als Grundbegriff einer kritischen Theorie fungie-
ren kann: Er bietet nämlich kein Kriterium dafür, welche Resonanz- und 
Entfremdungserfahrungen wertvoll sind und welche nicht, da beide nicht 
per se auszuzeichnen oder zu verurteilen sind, und bietet auch kein Kri-
terium dafür, wie viele Resonanz- bzw. Entfremdungserfahrungen jeweils 
angemessen sind (vgl. Neuhann und Kaczynski 2016: 50). 

Rosas Anspruch nach kann »Resonanz« allerdings als normativer und 
deskriptiver Grundbegriff einer kritischen Theorie fungieren. Als was für 
eine Art von Begriff könnte der Resonanzbegriff dann kategorisiert wer-
den? Bezüglich der Frage, ob der Begriff sich auf Individuen bezieht (wie 
das Meta-Recht auf Rechte) oder selbst kollektiver Natur (wie die Lebens-
form nach Jaeggi) ist, ließe sich, zumindest Rosas Anspruch nach, sagen, 
dass er sowohl eine individuelle als auch eine kollektive Dimension habe, 
da er sich auf Weltbeziehungen bezieht – ja, sogar auch immer eine ob-
jektive Komponente enthält. Weltbeziehungen beschreiben nämlich das 
Verhältnis von Subjekt (individuell) auf Welt (objektiv und intersubjektiv) 
und dieses Verhältnis ist kulturell (intersubjektiv) vermittelt. Zudem ist an 
dieser Stelle das Verhältnis von Resonanz und Autonomie zu betrachten 
(vgl. Rosa 2016: 313ff.). Im Gegensatz zu einem – laut Rosa – bloß »auf-
klärerisch-rationalistischen« Autonomiebegriff ist:

»Resonanz [...] ein Begriff der Verbindung zwischen den im aufklä-
rerisch-rationalistischen oder naturalistischen Weltkonzept strikt ge-
trennten Moment von Geist und Körper (oder Leib und Seele), Ge-
fühl und Verstand, Individuum und Gemeinschaft, schließlich Geist 
und Natur. Insofern es das Grundanliegen der Romantik darstellt, 

33		 Hier ist auch Rosas These, dass es keine negativ zu bewertende Resonanz 
– zum Beispiel das Sich-vergessen in einer Gemeinschaft Rechtextremer –, 
sondern nur positiv zu bewertende Resonanz gibt, relevant. Das genann-
te Beispiel würde demnach keine ›echte‹ Resonanz darstellen, sondern eine 
Form der Entfremdung (vgl. Rosa 2016: 292). Akzeptiert man das, scheint 
allerdings ein übergeordneter Resonanzbegriff (der Lebensformen als Kri-
terium dient) nicht unterscheiden zu können, ob Entfremdungserfahrungen 
als Teil eines dialektischen Weltverhältnisses wertvoll sind oder nicht.

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

eben diese Gegensätze und Trennungen miteinander zu versöhnen, 	
lässt sich Resonanz als ein romantisches Konzept verstehen [...].« (Rosa 
2016: 293) 

Im Anschluss daran gibt es nach Rosa auch kein Recht auf Resonanz, 
sondern »Resonanz« ist zunächst einmal als »menschliches Grundbe-
dürfnis und eine Grundfähigkeit« (Rosa 2016: 293) anzusehen. Man 
könnte vielleicht auch sagen, dass es sich bei dem Begriff der Resonanz 
um einen teleologischen handelt, weil Rosa schreibt, dass es das Ziel von 
Gesellschaften sein sollte, Resonanz – in einem angemessenen Maße – 
hervorzurufen.34 

4.3.3 Resonanzpolitik oder unverfügbare Resonanz? 

Wie oben beschrieben ist das Interesse der »Kritik der Resonanzverhält-
nisse« weniger auf individuelle Weltbeziehungen selbst, sondern auf die 
sozialen Bedingungen von Weltbeziehungen gerichtet. Es soll an dieser 
Stelle die Frage behandelt werden, was für Konsequenzen die Einsicht, 
dass bestimmte soziale Räume Resonanzerfahrungen blockieren – oder 
auch hervorbringen – aus Perspektive Rosas haben sollte. Sollten entfrem-
dende soziale Räume ›geschlossen‹ oder entfremdende Tätigkeiten verbo-
ten werden? Sollten Individuen Resonanzräumen ausgesetzt werden? Die 
Beantwortung dieser Fragen gestaltet sich schwierig, da Resonanz einer-
seits durch soziale Strukturen bedingt ist, andererseits aber auch unverfüg-
bar ist (vgl. Rosa 2016: 278). Es kann einerseits politische und rechtliche 
Bemühungen geben, »Resonanzachsen und Resonanzsphären allmählich 
[zu] verschieben und [zu] verstärken oder auch ab[zu]schwächen und [zu] 
erodieren« – »Resonanzpolitik« (Rosa 2016: 759). Resonanz kann an-
dererseits aber nicht durch Gewalt oder Macht – auch nicht durch voll-
ständig demokratisch legitimierte – erzwungen werden (vgl. Rosa 2016: 
757f.). Jede Form der Resonanzpolitik sei daher auch immer eine Form 
der »Resonanzverdinglichung« (Rosa 2016: 759). Resonanz entzieht sich 
also dem unmittelbaren Zugriff durch Politik oder Recht.

Interessanterweise spricht Rosa allerdings an einer Stelle davon, dass 
es so etwas geben »[sollte] wie ein Grundrecht auf Resonanzverweige-
rung« (Rosa 2016: 742). Was dieses Grundrecht allerdings normativ 
absichern soll, ist unklar und zudem ist nicht ersichtlich, wie die Form 
eines individuellen Rechts in die normative Gesamtsystematik der Reso-
nanztheorie passen könnte. Zu Ersterem: Rosa möchte nicht zwischen 
guter und schlechter Resonanz unterscheiden, es gibt nur gute Resonanz 
(vgl. Rosa 2016: 742ff.). Warum es dann ein »Grundrecht auf Reso-
nanzverweigerung« geben sollte, ist unverständlich. Vielleicht kann es als 

34		 Zum Verhältnis von Rechten und Zielen vgl. Rosa 2016: 38.

RESONANZ: HARTMUT ROSA

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Grundrecht auf Verweigerung von Pseudo-Resonanz verstanden werden? 
Aber wie könnte Rosa zwischen echter und Pseudo-Resonanz unterschei-
den? Und wie soll, zweitens, im Rahmen der Resonanztheorie begründet 
werden, dass es ein solches Recht geben sollte? Sind nun die Individuen 
doch selbst dafür verantwortlich zu bestimmen, was das richtige Verhält-
nis von Resonanz- und Entfremdungserfahrungen für sie, als Privatper-
sonen, sein sollte? Würde damit nicht die Frage nach dem guten Leben, 
bei der es um Resonanz bzw. das richtige Verhältnis von Resonanz und 
Entfremdung geht, re-privatisiert? Diese skeptischen Rückfragen ließen 
sich womöglich zu einer systematischen Kritik an Rosas Resonanztheo-
rie ausbauen. An dieser Stelle genügt es jedoch zu betonen, dass die Re-
sonanztheorie (wie Jaeggis Theorie) keine unmittelbare Übersetzung von 
kritischen Einsichten in politische und rechtliche Konsequenzen erlaubt 
– im Gegensatz zur herkömmlichen Gerechtigkeitstheorie. 35

***

Wie auch in Bezug auf die Diskussion von Honneths und Jaeggis Theo-
rie möchte ich mir an dieser Stelle kein abschließendes Urteil über Rosas 
kritische Theorie der Resonanzverhältnisse erlauben. Es ist jedoch wich-
tig zu betonen, dass nicht wie von Jaeggi und Honneth (und auch wie aus 
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit, vgl. 1.2) die Reflexivi-
tät als Metakriterium zur Bewertung von Theorien von Rosa akzeptiert 
werden würde. Wenn auch in einem kulturabhängigen, nicht-substanzia-
listischen36 Sinne, ist Rosas eigenes Gütekriterium für seine Theorie nicht 
der Grad ihrer Reflexivität, sondern die Angemessenheit seiner Theorie, 
Zustände, die »im Widerspruch zu einem Grundbedürfnis der menschli-
chen Natur« stehen, zu beschreiben (Rosa 2016: 312, Herv. E.N.). Rosa 
schlägt also gewissermaßen vor, seine Resonanztheorie als Anthropo-
logie zu verstehen. Seine Theorie steht in dieser methodischen Hinsicht 
somit in einem größeren Abstand zu Jaeggis, Honneths und derjenigen 
herkömmlicher Gerechtigkeit als diese untereinander. 

35		 Die politische Seite von Rosas Resonanztheorie muss man der Vollstän-
digkeit halber auch bezüglich Fragen revolutionären politischen Handelns 
(als nicht rechtlicher Konsequenz) beleuchten, vgl. Neuhann und Kaczynski 
2016: 51f.

36	 	Es geht bei Rosa nicht darum zu beschreiben, in welchen substantiell be-
stimmten Situationen Personen Resonanzerfahrungen machen sollten, son-
dern darum, die Struktur einer Resonanzerfahrung zu erfassen und diese als 
normativen Maßstab anzulegen. 

POSITIONIERUNG DES BEGRIFFS DER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87 - am 23.01.2026, 20:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Erweiterte Gerechtigkeit: Axel Honneth
	4.1.1  Keine reduzierte Perspektive
	4.1.2  Individuelle Freiheit als Autonomie – anstatt Gleichheit von Rechten
	4.1.3  Plurale Sphären der sozialen Freiheit – anstatt Realisierung im Gesetz

	4.2  Lebensform: Rahel Jaeggi
	4.2.1  (Nicht-gelingende) Lebensformen als Interesse der Kritik
	4.2.2  Kollektive Lebensform statt individuellem Recht
	4.2.3  »Keine Polizeifragen«

	4.3  Resonanz: Hartmut Rosa
	4.3.1  Resonanzräume als Interesse der Kritik
	4.3.2  Resonanz als Kriterium für die Kritik von Lebensformen?
	4.3.3  Resonanzpolitik oder unverfügbare Resonanz?


