l.
Sprache und Weltsicht

Die Verschiedenheit der Sprachen ist eine Verschiedenheit der
Weltanschauungen [...]

Jede Sprache zieht um das Volk, welchem sie angehért, einen
Kreis, aus dem es nur insofern hinauszugehen moglich ist, als
man zugleich in den Kreis einer anderen hiniibertritt.
(Wilhelm von Humboldt, Uber die Kawi-Sprache auf der Insel
Java, 1838)

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Josef Estermann (Luzern)

Substanz versus Beziehung!?

Zum sprachtheoretischen Hintergrund
abendlandischen und andinen Denkens

1. Mehr als nur eine Legende

Die zum Teil geschichtlich abgestiitzte Legende ist allseitig bekannt:
1532 fand in Cajamarca (Qasamarka), heute im Norden Perus ge-
legen, im Zuge der spanischen Conquista von Abya Yala,' dem spiter
unter dem Namen » Amerika« bekannt gewordenen Erdteil im extre-
men Westen (Far West) Europas, die Begegnung zwischen dem spa-
nischen Eroberer Francisco Pizarro und dem letzten Inka-Konig Ata-
wallpa (Atahualpa) statt. Pizarro lud Atahualpa zu einer Audienz auf
den Hauptplatz von Cajamarca ein, um ihn in einen Hinterhalt zu
locken. Statt des Conquistadoren erschien aber Vicente de Valverde,
ein spanischer Dominikanerménch, der im Gefolge von Pizarro die
Indigenas zum christlichen Glauben bekehren und taufen sollte. Die-
se »Begegnung« oder eben dieses » Aufeinanderprallen« zweier Wel-
ten soll hier als Aufhénger fiir die Frage dienen, inwiefern und ob
sprachliche Lebenswelten weltanschauliche und religiose Hinterwel-
ten beeinflussen, formen oder gar bestimmen.

Valverde war mit einem Dolmetscher erschienen, denn niemand
seitens der spanischen Invasoren war des Quechuas michtig, und
umgekehrt diirfte es (aufler einigen wenigen Dolmetschern) unter
den Qheswa Runa® kaum Personen gegeben haben, die Spanisch

1 Bei der Suche nach einer entsprechenden nicht-eurozentrischen Bezeichnung fiir
den Erdteil Lateinamerika sehen wir uns mit sprachlichen Hindernissen konfrontiert:
»Lateinamerika« ist eine Bezeichnung, mit der man sich der Vorherrschaft der abend-
landischen Sprachen (Latein und dessen Weiterentwicklungen) und der Alliire des
italienischen Seefahrers Amerigo Vespucci beugt und somit die einheimischen Spra-
chen ausschlielt. Auch wenn der Begriff »Abya Yala« sicherlich ein pars pro toto ist —
es handelt sich um einen Ausdruck der Ethnie der Kuna aus Panama —, so nimmt er
doch explizit Bezug auf den indigenen Kontinent (das >tiefe Amerika<) mit seinen
nicht-abendldndischen Merkmalen. In der Kuna-Kultur bedeutet Abya Yala >die
fruchtbare Erde, auf der wir leben«.

2 Runa ist das Quechua-Wort fiir »Mensch« oder »Person«, und der Begriff gheswa

43

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Josef Estermann

konnten. Valverde forderte also — tiber den Dolmetscher — den Inka-
Ko6nig zum Gehorsam gegeniiber der spanischen Krone und zur Be-
kehrung zum christlichen Glauben auf. Atahualpa aber verlangte
einen »Gottesbeweis« fiir ein derart hirnrissiges Ansinnen. Valverde
soll der Legende zufolge die Bibel in die Hinde genommen und sie
Atahualpa mit den Worten iiberreicht haben: »Dies ist das Wort Got-
tes«. Dieser ergriff das schwere und grofle Buch, legte es an sein Ohr,
lauschte aufmerksam und konzentriert und teilte dann feierlich mit:
»Es spricht nicht«, und warf es in den Staub. Und damit begannen der
Genozid und Ethnozid, die physische und symbolische Ausrottung
des » Anderen« durch die Spanier.

Offensichtlich handelt es sich bei dieser (legenddren) Begeben-
heit um eine Situation absoluten Unverstindnisses von beiden Sei-
ten, was sicher nicht nur auf die Mingel sprachlicher Ubersetzung,
sondern auch auf die teilweise Inkommensurabilitit unterschied-
licher Weltanschauungen und religiéser Vorstellungen zuriickzufiih-
ren ist. Fiir den in scholastischer Philosophie und altspanischer Aus-
drucksweise geschulten Valverde war nicht nur véllig unumstritten,
was »Gott« und »Wort« bedeuten, sondern auch was ein »Buch« ist
und vor allem, was das ideologische Gewicht genau jenes Buches ist,
das sich »Bibel« oder »Heilige Schrift« nennt. Fiir Atahualpa da-
gegen, der sich im symbolischen Universum einer oralen Tradition
bewegte, aus dem spirituellen Fundus einer nicht-monotheistischen
Religiositdt schopfte und eine Sprachstruktur beherrschte, die dem
Spanischen in vielerlei Hinsicht diametral entgegensteht, war ebenso
klar, was »Gott« und »Wort« bedeutet — aber eben etwas véllig ande-
res als fiir Valverde —, und zugleich véllig unklar, was dieses Objekt
sein konnte, das ihm Valverde iiberreichte.

2. Sind wir zum interkulturellen Missverstandnis verurteilt?

Die Sapir-Whorf-Hypothese erklirt das kolossale Missverstindnis
zwischen Valverde und Atahualpa aufgrund einer weitgehenden De-
terminierung der weltanschaulichen und religigsen Vorstellungswelt
durch die entsprechende Sprachstruktur, in diesem Falle des Spa-

verweist sowohl auf die Sprache (Quechua), den geografischen und topografischen
Kontext (»Téler«) als auch die ethnische Identitit (Quechuas als Volk, das die Inka-
Dynastie hervorgebracht hat).

44

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Substanz versus Beziehung?

nischen einerseits und des Quechua oder Runa Simi® andererseits.
Diese Hypothese fiihrt in ihrer radikalen Form zu einem linguisti-
schen Determinismus bzw. Relativismus, also zu einer grundsitz-
lichen Uniibersetzbarkeit fremdsprachlicher Texte und oraler Tradi-
tionen.

Die Interkulturelle Philosophie geht dagegen von einer grund-
sitzlichen »Ubersetzbarkeit« und Kommensurabilitit von Begriff-
lichkeit und symbolischen Codes aus, ohne dabei aber auf eine Art
suprakulturelles platonisches tertium mediationis oder interpretatio-
nis zu rekurrieren.* Am Beispiel der andinen Philosophie,’ die sich
auf nicht-abendlédndische und nicht-indoeuropéische Sprachen ab-
stiitzt und zudem auf der Miindlichkeit der Uberlieferung aufbaut,
mochte ich einen Beitrag zur Diskussion um das Verhéltnis von (lin-
guistischer) Sprache und Denkstruktur, inneren Sprachformen (Wil-
helm von Humboldt) und philosophischen Deutungsmustern, oder
noch weiter verkiirzt: von Grammatik und Ontologie, leisten.

Vicente de Valverde, der Vertreter der abendlindischen Gelehr-
samkeit und Philosophie, ging stillschweigend von der suprakulturel-
len platonischen Idee aus, dass Begriffe wie »Wort« oder »Gott« in
allen moglichen Welten und kulturellen Universen dasselbe bedeu-
ten, namlich eine sinnbehaftete sprachliche Einheit, die sich textlich
durch Zeichen darstellen ldsst, bzw. ein transzendentes Wesen oder
eine »unendliche Substanz«, die sich in Gegenstinden wie einem
Buch offenbart. Fiir beide Ausdriicke gibt es im abendléndischen phi-
losophischen Sprachspiel relativ klare Zuschreibungen und dafiir vor-
hergesehene »Orte« und »Zeichen« als symbolische Platzhalter. Die
indoeuropiischen linguistischen Zeichenkombinationen sind relativ

3 So die indigene Bezeichnung fiir das Quechua: »Sprache (simi) der Menschen (ru-
na)« oder »Menschensprache«. Im Gegensatz dazu wurde das Spanisch, das den Indi-
genas als hart und kantig erschien, als Algu Simi oder »Hundesprache« bezeichnet.

* Dies bedeutet, dass fiir die Interkulturelle Philosophie die »Universalitit« weder ein
transzendentales Apriori noch eine supra- oder meta-kulturelle Gréfle im Sinne eini-
ger von kulturellen Kontexten véllig ausgenommenen Wahrheiten oder Ideen ist,
sondern das Ergebnis a posteriori von vielen interkulturellen Dialogen und Polylogen.
Es gibt, um es bildlich zu sagen, keinen Satelliten, der iiber den »Kulturen« schwebt,
und deshalb gibt es eigentlich auch kein Inter, sondern nur den Prozess des Hin und
Her.

5 Siehe dazu Estermann 1999. Es handelt sich um die deutsche Ubersetzung von Es-
termann 1998, die 2006 in einer erweiterten Ausgabe (Estermann 2006) neu aufgelegt
worden ist.

45

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Josef Estermann

iberschaubar und mehr oder weniger gegenseitig austauschbar:
»Gott« ist »theos« ist »deus« ist »dios« ist »dieu« ist »God« ist »god«
ist ... Und »Wort« ist »logos« ist »verbum« ist »palabra« ist »mot«
ist »word« ist »woord« ist ... Und doch gibt es bereits innerhalb der
abendléndischen Sprachfamilie bestimmte Unwigbarkeiten und Un-
schérfen. Im Franzosischen etwa unterscheidet man bereits zwischen
»mot«, »parole« und »terme«.

Bedeutend komplexer aber wird das Problem, wenn wir es mit
aufereuropdischen Sprachen und nicht-abendlindischen Philoso-
phien zu tun haben. Fiir Atahualpa und dessen Muttersprache Runa
Simi (Quechua) vermochte das spanische Wort »dios« wohl auch in
den zaghaften Ubersetzungsversuchen des Dolmetschers kaum eine
klare und unmissverstindliche Zuordnung im andinen weltanschau-
lichen und religitsen Sprachspiel zu evozieren. Weder Quechua noch
Aimara, die beiden wichtigsten indigenen andinen Sprachen, kennen
einen generischen Begriff fiir das indoeuropiische »Gott«. In ihrer
Verzweiflung haben die spanischen Missionare denn auch sehr
schnell auf die magische Wirkung ihrer eigenen Bezeichnung zurtick-
gegriffen und dieses als Lehnwort an die Phonetik der andinen Spra-
chen angepasst: yus oder dyus, oder aber sektoriale religiose Bezeich-
nungen als pars pro toto eingefiihrt, wie etwa apu (Schutzgeist) oder
achachila (Urahne als Berggottheit).® Atahualpas religioses Univer-
sum kennt dagegen keinen »Gott«, und schon gar nicht einen trans-
zendenten, sondern allenfalls konkrete mit Eigennamen versehene
»Gottheiten« wie Wiraqucha, Tunupa, Tigsi Qhapaq, Pachayacha-
chig oder Pachakamagq.”

Nicht viel deutlicher ist der Sachverhalt beziiglich des indoeuro-
paischen Begriffs »Wort« und entsprechenden Ubersetzungsvor-
schldgen in die indigenen Sprachen der Anden. In den Ohren Atahu-
alpas musste der ins Quechua wohl als simi oder gelga iibersetzte

¢ Diese Bezeichnungen haben auch in die Bibeliibersetzungen und liturgischen Texte
christlicher Kirchen Eingang gefunden: Apu Taytayku etwa ist die Bezeichnung fiir
»Gott Vater« oder Apu Jesukristu fiir den »Herrn Jesus Christus«. Fiir die indigene
Bevolkerung sind Apu, bzw. Achachila die spirituellen Beschiitzer und Lebensspender,
die sich in den schneebedeckten Berggipfeln der Anden verdichten (Apu Salkantay;
Achachila Illimani).

7 Zu den verschiedenen Bezeichnungen und deren semantischem Inhalt siehe: Ester-
mann 2012a, speziell S.138-141. Im Kapitel »Ubersetzungsprobleme« widme ich
mich dem Problem der Ubersetzung des abendlindisch-europiischen Begriffs »Gott«
in die indigenen Sprachen der Anden.

46

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Substanz versus Beziehung?

Begriff ganz andere Assoziationen hervorgerufen haben als der aus
dem Mund von Valverde stammende Begriff palabra.® In diesem Fall
kommt zur »lexikalischen Inkongruitit«°® noch die Diastase zwischen
einer auf Textualitit und schriftlicher Uberlieferung basierender
Sprache einerseits, und einer auf Oralitit und phonetischer Wirk-
machtigkeit beruhenden Sprache andererseits. Fiir Atahualpa bedeu-
tete simi oder gelga eindeutig das gesprochene (phonetische) Wort,
das nicht unbedingt von Menschen stammen muss, sondern auch Ber-
ge, Fliisse, den Wind oder die Ahnen als Absender haben kann. Fiir
Valverde dagegen war palabra der Inbegriff des sich im Text fest-
gelegten und gleichsam materialisierten Zeichens, was ja mit der per-
formativen Zeichenhandlung des Uberreichens eines »Buches« noch
verstirkt worden ist. Die Perplexitit muss fiir Atahualpa komplett
gewesen sein, als ihm Valverde einen (toten) Gegenstand hinhiil,
und der Dolmetscher diese Symbolhandlung vermutlich mit dem
Ausspruch kay yuspa simin (»dies ist Gottes Wort«) sekundiert hat.

Nicht nur die sprachlichen Missverstindnisse dauern bis heute
an, auch die Frage der Ubersetzbarkeit aufler-abendléandischer Phi-
losophien in westliche Kategorien und die Moglichkeiten und Gren-
zen eines interkulturellen philosophischen Dialogs sind nicht
abschlieflend geklirt. Im Falle von Abya Yala — so die indigene Be-
zeichnung fiir » Amerika« — bedeutete das »Unverstindnis« hinsicht-
lich der Rationalitit und den sprachlicher Denkformen der indigenen
Bevolkerung seitens der Eroberer, Kolonisatoren und Missionare seit
der legendiren »Nicht-Begegnung« von 1532 in Cajamarca vor allem
Gewalt, Marginalisierung, Diskrimination, Erniedrigung und Aus-
grenzung. Die Formel fiir diesen hegemonialen Umgang mit (nicht
nur sprachlicher) Alteritat ist klar und unmissverstiandlich: Weil der
oder die Andere »unverstindlich« ist und »unlogisch« denkt, kann er
oder sie nicht beanspruchen, zur menschlichen Gruppe zivilisierter

§ Die Quechua-Wurzel gelga- kann sowohl als Substantiv- als auch Verbform ver-
wendet werden; heute wird gelgay meistens als »schreiben« und gelga als »Schrift«
oder »Buch« iibersetzt, obwohl dies in beiden Fillen nicht dem Wortschatz einer aus-
schliefflich auf miindlicher Tradition beruhenden Zivilisationsform entspricht. So
heiflt die »Bibel« etwa heute auf Quechua Diospa Simin Qelga, »Schrift des Wortes
Gottes«. Urspriinglich aber bedeutet gelgay »zeichnen«, »gestalten« oder »entwer-
fen«. Simi dagegen wird nur als Substantiv gebraucht und bedeutet »Zunge, »Spra-
che« und »Wortg, allerdings nie in der Bedeutung des geschriebenen Wortes.

% Damit wird die Nichtdeckungsgleichheit des Wortschatzes verschiedener Sprachen
bezeichnet.

47

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Josef Estermann

Menschen und schon gar nicht zu den PhilosophInnen zu gehoren,
wird also als »Barbar«, »Primitiver«, »Wilder« oder »Exot« bezeich-
net, je nach geschichtlicher Periode oder herrschendem Zeitgeist. In
Cajamarca haben, nachdem die »Worte« unverstanden aufeinander-
geprallt sind, die Waffen zu sprechen angefangen.

3. Andine Philosophie: eine (sprachliche) Unmoglichkeit?

Der peruanische Philosoph und Quechuist Mario Mejia Huaman war
einer der ersten, der sich die Frage gestellt hat, ob das Quechua oder
Runa Simi in der Lage sei, philosophische Sachverhalte zu erfassen,
auszudriicken und zu kommunizieren. In einem Aufsatz von 1994
(»Valor filoséfico del quechua«)'® meint er den Beweis zu erbringen,
dass auch die Muttersprache von Atahualpa in der Lage sei, die Welt
zu deuten und rationale Zusammenhinge sprachlich zu erfassen, wie
dies die indoeuropdischen Sprachen fiir sich beanspruchen, allen vo-
ran die »philosophischen« Sprachen Griechisch und Sanskrit. Auch
bei Mejia Huamén mag das Verdikt von Heidegger nachgeklungen
haben, wonach Philosophie in ihrem Wesen und Ursprung griechisch
sei."! Dies hielt ihn aber nicht davon ab, die »Philosophizitit« aufler-
indoeuropiischer Sprachen (wie eben des Quechua) zu behaupten,
wie das auch von anderer Seite immer wieder vorgebracht worden
ist und weiterhin wird. Die bekanntesten Beispiele sind Miguel Leén
Portilla mit seinem Werk »La filosofia ndhuatl: Estudiada en sus
fuentes« von 1956 (dasselbe Jahr wie Heideggers Was ist das — die
Philosophie?)? und Placide Tempels mit dem Werk »La philosophie
bantoue« von 1945.13

10 Mejia Huamadn, »Valor filoséfico del idoma quechua«, 1994 und »La cosmovisién
andina y las categorias quechuas como fundamentos para una filosoffa peruana y de
América Andinag, 1997.

1 »Die oft gehorte Redeweise von der >abendlindisch-europaischen Philosophie« ist
in Wahrheit eine Tautologie. Warum? Weil die >Philosophiec in threm Wesen grie-
chisch ist. [...] Der Satz: die Philosophie ist in ihrem Wesen griechisch, sagt nichts
anderes als: das Abendland und Europa, und nur sie, sind in ihrem innersten Gedan-
kengang urspriinglich >philosophisch«.« (Heidegger 1981, S. 7)

12 Leon-Portilla, La filosofia ndhuatl, 1956 und Aztec Thought and Culture. A Study
oft he Ancient Nahuatl Mind, 1963.

3 Tempels 1945. Das Werk ist urspriinglich auf Flimisch geschrieben worden, vgl.
den Beitrag von H. Lodewyckx (S. 353-372) in diesem Buch.

48

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Substanz versus Beziehung?

Das Bemiihen von Mario Mejia Huaman betrifft die andine Re-
gion Siidamerikas, speziell das auf dem Quechua oder Runa Simi auf-
bauende Weltbild, also das, was man gemeinhin als »andine Philoso-
phie« zu bezeichnen pflegt. Dabei ist allerdings die Frage nach der
»Philosophizitit« des Quechua (oder Aimara, Nahuatl, Bantu usw.)
bei den erwdhnten Autoren noch stark von einer monokulturellen
abendlindischen Definition von »Philosophie« geprigt. Meine Arbei-
ten zur »andinen Philosophie« gehen von der Méglichkeit und Not-
wendigkeit eines unablissigen interkulturellen oder inter-paradigma-
tischen Dialogs zwischen sprachlichen, zivilisatorischen, ethnischen
und religiosen »Welten« aus, in dessen Verlauf auch die Definition
von »Philosophie« zur Debatte steht und neu ausgehandelt werden
muss. Ein solcher Dialog aber bedingt zumindest ein Minimum an
»Ubersetzbarkeit« und Kommensurabilitit.

Von abendlidndischer Seite — auch von abendlindisch denkenden
lateinamerikanischen Philosophlnnen — wird die »Unmdglichkeit«
einer andinen Philosophie (neben anderen) immer wieder auch mit
dem linguistischen Argument untermauert: Quechua und Aimara
seien Sprachen, die sich ausschliefilich in einer miindlichen Tradition
entwickelt hitten und zudem nicht die Méglichkeit besaflen, komple-
xe Sachverhalte in der gebotenen Abstraktheit auszudriicken. Impli-
zit schwingt dabei die nicht weiter diskutierte Annahme mit, dass
Philosophie notwendigerweise auf schriftliche Quellen und Texte an-
gewiesen und in ihrer Rationalitit komplex und abstrakt sei. Das
Axiom von der »Textualitdt« oder Schriftlichkeit von Philosophie als
conditio sine qua non scheint mir relativ leicht als eurozentrisch, bzw.
okzidentozentrisch zu widerlegen sein. Es geht bei der in Texten ver-
fassten Philosophie um eine ganz bestimmte >Philosophie, die Nietz-
sche in seiner bissigen Art und Weise als »wiederkduende Philoso-
phie« bezeichnet hat.

Schwieriger zu widerlegen ist dagegen das Argument der Kom-
plexitidt und Abstraktheit philosophischer Rede, das sich auf die lin-
guistischen (grammatikalischen und semantischen) Moglichkeiten
oder Grenzen der entsprechenden Sprachen stiitzt. Implizit wird da-
bei behauptet, die indoeuropidischen Sprachen besiflen einen ausrei-
chenden Grad an abstrakter Begrifflichkeit und an Moglichkeiten,
komplexe Sachverhalte adiquat zu erfassen, wihrend dies bei den
meisten aufler-indoeuropiischen Sprachen nicht der Fall sei. Dabei
ist zu bemerken, dass sich auch im Falle des Abendlands eine typisch
philosophische Sprache im Sinne von »Abstraktheit« und »Komple-

49



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Josef Estermann

xitdt« erst im Verlaufe der Zeit herausgebildet hat und nicht etwa im
Ur-Griechischen, Ur-Sanskrit oder Ur-Latein schon vollstindig aus-
gewachsen prisent gewesen ist.'*

Da das Quechua (und Aimara) erst seit der Congquista verschrift-
lich wird und sich dabei an die spanischen Phoneme angepasst hat,
kann man nicht auf vorkoloniale linguistische Quellen zuriickgreifen.
Dieser Umstand bedeutet, dass das von Atahualpa im Sinne einer
Lautfolge gehorte gelga oder simi plotzlich zum zeichenhaft sicht-
baren palabra wird, was nicht nur eine Vorherrschaft des Gesichts-
sinns (visio, theoreia) einldutet, sondern gleichzeitig auch die Ratio-
nalitit der miindlichen Rede und des Gehérsinns in Diskredit bringt.
Damit ist bereits — noch vor der grammatischen und semantischen
»inneren Sprachform« (von Humboldt) — ein Umstand angedeutet,
der den unterschiedlichen »Rationalititstypen« abendldndischen und
andinen Denkens zugrunde liegt.

Die relativ lange Geschichte der »Verschriftlichung« oder
»Textualitit« indoeuropéischer Sprachen, allen voran des Sanskrits
und des Griechischen, hat die Vorrangstellung des Gesichtssinnes
(theoreia, visio) vor allen anderen Sinneswahrnehmungen entschei-
dend geprigt und damit auch die Weltsicht (sic!) und Weltanschau-
ung (sic!) im Sinne einer Gesamtschau prifiguriert.

4. Einsicht versus Hinhorchen

Abendlandisches Denken orientiert sich am Gesichtssinn und dessen
analoger Extrapolation auf mentale Prozesse und philosophische Ra-
tionalitit. Etwas begreifen oder verstehen bedeutet, es zu »sehen«
und zur »Einsicht« zu gelangen, sei es aufgrund von »Intuition« (in-
tuitio), »Schau« (theoreia; visio) oder » Anschauung«. Die philoso-
phische Erfassung der Wirklichkeit heifit seit Platon, fiir den die Seele
das »schauende Subjekt« ist, »Ideenschau« (idein), »Betrachtung«
(contemplatio) der absoluten Wesenheiten oder einfach »Einsicht«
(insight; inzicht), die entsprechende Theorie heifst »Weltanschau-
ung« oder »Weltbild«. Das Denken ist nach abendlandischer Vorstel-
lung eine Art des »Sehensc, bei dem von kontingenten und zuflligen

4 Dies kann man relativ einfach nachpriifen, indem man genuin philosophische Be-
griffe wie »Substanz«, »Person«, »Bewusstsein«, »Absolutheit« oder »Transzenden-
talitdt« in ihrer etymologischen Genese nachverfolgt.

50

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Substanz versus Beziehung?

Aspekten des Gesehenen »abgesehen, also »abstrahiert« wird, um
die bleibende tiberindividuelle Wesenheit als »Bild« mit dem inneren
»Auge« zu erfassen und zu begreifen.

Andines (aber auch zum Beispiel semitisches'®) Denken orien-
tiert sich dagegen an den nicht-visuellen Sinnen, vor allem am Ge-
horsinn und dessen analoger Anwendung auf mentale Prozesse und
philosophische Rationalitdt. Etwas verstehen oder begreifen bedeutet
im Rahmen dieses zivilisatorischen und philosophischen Paradigmas,
es »gehort« zu haben, ihm »Gehor« zu verleihen und in »Gehorsam«
Folge zu leisten, also die notwendigen (praktischen) Schliisse aus dem
Gehorten zu ziehen. Der Begriff der »Kosmovision«, mit dem in Eth-
nologie, Philosophie und Soziologie oftmals die indigenen Welt-
anschauungen und Spiritualititen bezeichnet werden, spiegelt eher
die Auflensicht als das indigene Selbstverstindnis selber. Es handelt
sich gerade nicht um eine »Vision«, um eine »Schau« oder »Welt-
sicht«, sondern um eine spirituelle Allverbundenheit, in der der
Mensch in einer Haltung des aufmerksamen »Horens« und anschlie-
Benden kosmischen »Gehorchens« seinen spezifischen Ort, bzw. sei-
ne genuine Funktion entdeckt und einnimmt. Statt von »Kosmo-
vision« miisste man von »Kosmosensitivitit« sprechen, statt von
»Begriff« von »symbolischer Prisenz«.6

Der Gehorsinn ist im Andenraum die Grundlage fiir die unter-
schiedlichen mnemotechnischen Verfahren der miindlichen Tradi-
tion, in der es der andine Mensch zu einer unglaublichen Perfektion
gebracht hat, wie man sie im Abendland, zumindest in der Neuzeit,
nicht kennt. Die beiden indigenen andinen Sprachen Quechua und
Aimara' sind ausgesprochen lautmalerische Sprachen; die entspre-
chende Phonologie beinhaltet einen Reichtum, wie er bei den indo-
europdischen Sprachen nicht vorkommt.

Der Runa (Quechua) [Aimara: Jagi]'® »hort« die Erde, die Land-

15 Vgl. Miinnix 2018, Kap II, 1 zum Judentum.

16 Siehe Estermann 1999, S. 104 ff.

17 In der Linguistik wird die gemeinsame Basis (der grofite Teil der Grammatik; etwa
35 % des Wortschatzes) als »Quechumara« bezeichnet, da es sich um sehr eng ver-
wandte Sprachen handelt, die von der Grundstruktur her dhnliche Voraussetzungen
fiir die entsprechende konzeptionelle Strukturierung der Wirklichkeit aufweisen.

18 Der Begriff Runa (Quechua), bzw. Jagi (Aimara) wird in zweifacher Bedeutung
verwendet: einerseits als »Mitglied der Ethnie« (exklusiv), andererseits als »Mensch«
im umfassenden Sinne (inklusiv). Dementsprechend gibt es auch zwei Formen der
ersten Person Mehrzahl (»wir«).

51

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Josef Estermann

schaft und den Himmel; er »spiirt« die Wirklichkeit mit dem Herzen.
Das Verb rikuy (»sehen«) [unjasia, mit dem Suffix der Ubertreibung
-ja-] besitzt das reflexive Suffix —ku, um darauf hinzuweisen, dass es
sich nicht um eine unidirektionale Handlung (Subjet-Objekt) han-
delt; das Verb wyariy (»horen«) [istafia] ist zusammengesetzt aus
dem Stamm uya, was »Gesicht« bedeutet, und der enklitischen Silbe
-ri, die als Platzhalter fungiert, um anzudeuten, dass es sich dabei um
eine Frage handelt, die eine Beziehung zu bereits Geschehenem hat.
Das Verb tupayuy (»beriihren, »ertasten«) [llamt’ania] ist die Ver-
starkung von tupay (»sich treffen, »sich begegnen«) mit dem Suffix
der Vermehrung —yu; das Verb mallikuy (»schmecken«) ist das Re-
flexiv von malliy (»probieren, »priifen«) [mallt’asia: »schmeckens,
»probieren«]. Die andine Sensibilitit und Sinnlichkeit gibt nicht dem
»Sehen« den Vorrang; deshalb ist die gnoseologische Rationalitit
nicht in erster Linie »theoretisch« (theorein), sondern vielmehr emo-
tional-affektiv, was mit dem Begriff der »Kosmosensitivitit« oder
»Kosmosensibilitdt« ausgedriickt wird.

Beide Sprachen, Quechua und Aimara, besitzen eine grofie Viel-
falt an Suffixen und Tonalitdten, um Gefiihle, Beziehungsintensi-
titen und Nahe/Distanz auszudriicken. Demgegeniiber sind der
Wortschatz und der Suffix-Reichtum fiir eine logische Rationalitit
ausgesprochen spirlich und mussten schon bald durch Lehnworter
aus dem Spanischen erginzt werden. Das Quechua-Wort yuyay oder
yuyaykuy ist praktisch die einzige Wurzel, die eine intellektuelle Ak-
tivitdt bezeichnet und im Sinne von »denken« oder »sich erinnernc
ibersetzt werden kann. Im Vergleich dazu hat das Abendland eine
grofSe Anzahl von Begriffen zu intellektuellen Aktivititen entwickelt.

Die andine Vorstellungswelt und eben auch die so vorgestellte
Welt lebt von der miindlichen Uberlieferung und damit von einem
weiteren Merkmal, das fiir die andine Weltanschauung im Vergleich
zur abendldndischen fundamental ist: Es geht um Beziehungen, denn
ohne diese bliebe der Uberlieferungsstrang stumm und damit die ent-
sprechende Weltanschauung leer. In Schriftkulturen kann man sich
die Uberlieferung monologisch aneignen, in oralen Kulturen dagegen
geschieht dies nur in der Kollektivitit und im Dialog.

52



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Substanz versus Beziehung?
5. Substanz versus Beziehung

Wihrend die indoeuropiischen Sprachen! eine klare Subjekt-Pridi-
kat-Struktur aufweisen, die sich um das Substantiv als Orientie-
rungspunkt gruppiert, sind die indigenen Sprachen der Anden agglu-
tinierende Sprachen (wie etwa Tiirkisch oder Finnisch), bei denen das
Verb im Mittelpunkt steht und eine Reihe von Merkmalen als Suffixe
»angehingt« bekommt, die fast immer einen relationalen Charakter
haben. Bekanntlich spiegelt sich die Subjekt-Pridikat-Struktur der
klassischen indoeuropéischen Sprachen Griechisch und Latein in der
entsprechenden philosophischen Struktur der Wirklichkeit, oder
ganz konkret: in der Ontologie. Das Subjekt entspricht sowohl in der
Philosophie von Platon wie Aristoteles der »Substanz« (hypokeime-
non) und dem unveriuflerlichen »Wesen« (ousia), welche Triger von
»Akzidenzien« sind, also von Merkmalen, die der Substanz nicht in-
hirent sind, aber dieser je nachdem »zufallen«.

Die klassische abendlindische Metaphysik ist im Wesen eine
Substanz-Metaphysik. Dabei spielt das grammatikalische bzw. syn-
taktische »Subjekt« die Rolle einer in der Sprache grundgelegten
Prafiguration ontologischer Sachverhalte. Eine gewisse strukturelle
Verwandtschaft von linguistischer und philosophischer Struktur zwi-
schen den indoeuropiischen Sprachen und der vorherrschenden Tra-
dition abendldndischer Philosophie ist unverkennbar. Dies wird noch
deutlicher, wenn wir dieselbe Thematik im Fall der andinen Philoso-
phie aufgreifen. Die beiden indigenen Sprachen Quechua und Aimara
sind zwar sogenannte SOP-Sprachen (Subjekt-Objekt-Pradikat), aber
im Gegensatz zu den indoeuropéischen Sprachen nicht um das Sub-
stantiv, sondern das Tatigkeitswort (Verb) gruppiert, wodurch der As-
pekt der Beziiglichkeit oder Relationalitit in den Vordergrund tritt.

19 Im deutschen Sprachraum hat sich die Bezeichnung »indogermanische Sprachen«
eingebiirgert und halt sich in Kreisen der Sprachwissenschaft noch immer, obwohl
inzwischen klar ist, dass der Begriff unzutreffend und zudem Ausdruck eines be-
stimmten Germanozentrismus ist. Der Begriff »indoeuropiisch« versteht sich als eine
grobe geografische Bezeichnung im Sinne eines Bogens, der »von Europa bis Indien«
reicht. Es gibt aber indogermanische Sprachen wie Persisch, Kurdisch oder Arme-
nisch, die geografisch weder in Europa noch in Indien beheimatet sind, und es gibt
nicht-indoeuropéische Sprachen, die in Europa gesprochen werden (Finnisch, Unga-
risch oder Baskisch). Die zur indoeuropiischen Sprachfamilie mit iiber 3 Milliarden
Menschen gehérigen Sprachen zeigen weitreichende Ubereinstimmungen beim
Wortschatz, in der Flexion, in grammatischen Kategorien wie Numerus und Genus
sowie im Ablaut.

53

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Josef Estermann

Ich beschrianke mich bei den folgenden Ausfiihrungen auf das
Runa Simi oder Quechua; Beispiele kénnten auch fiir das Aimara
oder Jagi Aru analog angefiihrt werden. Das Verb ist in den andinen
Sprachen der Beziehungstriger oder Relationator par excellence.
Einer Wurzel (-go-: »geben«) werden Prifixe vorangestellt und vor
allem Suffixe angehingt, die je nachdem eine Beziehung, eine Ge-
fithlslage, eine zeitliche Differenzierung, die Anzahl der involvierten
Akteure oder den Grad von Gewissheit oder Zweifel angeben. So gibt
es spezifische Suffixe, die eine Relation bezeichnen, sei diese reflexiv
(-ku-) oder reziprok (-naku-); andere beziehen sich auf interpersonale
Beziehungen und verdichten jeweils zwei Personalpronomen (als
»Subjekt« und »Pradikat« oder »Komplement«) in einem einzigen
Suffix: -wa-, -su-. Damit wird in einem einzigen Wort die Beziehung
zwischen mehreren Akteuren ausgedriickt: t'ant’ata gowan — »er gibt
mir Brot«; t'ant’ata qonakuyku — »wir geben einander Brotg;
t’'ant’ata gowayku — »sie geben uns Brot«.

Diese beiden sehr unterschiedlichen Befunde zur jeweiligen
sprachlichen Syntax »spiegeln« sich in zwei sehr unterschiedlichen
»Ontologien, also philosophischen Theorien der Struktur der Wirk-
lichkeit. Das Abendland baut, wie wir gesehen haben, auf einer Me-
taphysik der »Substanz« auf, die eben dem »Subjekt« und sprachlich
dem »Substantiv« (das im Deutschen sogar durch Grofschreibung
hervorgehoben wird) entspricht. Der Vorrang der »Substanz« vor
der »Beziehung« zeigt sich in der seit Aristoteles {iblichen Katego-
rienlehre, gemifs der alle nicht-substantiellen Kategorien (wie Quan-
titit, Qualitit und Zeit) als »Akzidenzien« bezeichnet werden, die
einer Substanz »anhaften« oder ihr »innewohnen« konnen, aber die-
ser gegeniiber als sekundir eingestuft werden. Die »Relation« ist also
in abendléndischer Perspektive etwas im Vergleich zur »Substanz«
Zweitrangiges oder Akzidentelles: zuerst die »Substanz«, dann die
»Relation«. Dies nennt man auch den »ontologischen Vorrang« der
Substanz vor der Relation. Damit zeichnet sich ein Problem ab, das im
Verlaufe der abendlandischen Philosophiegeschichte in unterschied-
lichen Variationen immer wieder in Erscheinung tritt: Wie gelangt
eine Substanz mit einer anderen in Beziehung (Problem der Inter-
personalitit)? Oder noch radikaler formuliert: Gibt es iiberhaupt eine
Substanz aufier der eigenen (Problem des Solipsismus)?2°

20 Der Solipsismus (»nur ich existiere«) ist zwar eine extreme und kaum vertretene
Ansicht, folgt aber logisch zwingend aus der Definition der »Substanz« als »dem, was

54

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Substanz versus Beziehung?

Ganz anders ist der Sachverhalt im Falle der andinen Sprachen
und der entsprechenden Philosophie. Dem andinen Denken liegt als
Grundlage das Prinzip der Relationalitit zugrunde: Alles hat mit al-
lem zu tun, alles ist mit allem verbunden.?! Damit nimmt die »Rela-
tion« den Stellenwert ein, den die »Substanz« im Abendland innehat.
Man konnte auch sagen, dass fiir andines Denken am Anfang die
Beziehung ist und partikuldre Seiende und Identitdten daraus hervor-
gehen oder dadurch konstituiert werden. So ist etwa die menschliche
Person so lange keine eigentliche »Person« mit Rechten und Pflich-
ten, als sie sich nicht in einer (Paar-) Beziehung durch die Erginzung
»komplettiert«: Der Aimara-Ausdruck fiir »heiraten« ist jagichasifia
und bedeutet wortlich: »sich gegenseitig zur menschlichen Person
machen«. Die Relation hat also »ontologischen Vorrang« vor der
Substanz, die Beziehung geht dem Individuum und dessen Selbstsein
und Identitit voraus.

6. Sind andine und abendldndische Philosophie
gegenseitig uniibersetzbar?

Der linguistische Determinismus — eine Radikalisierung der Sapir-
Whorf-Hypothese — geht von einer grundsitzlichen Uniibersetzbar-
keit fremdsprachlicher Texte aus. Die interkulturelle Philosophie da-
gegen, der ich mich selber auch zuzihle, postuliert trotz der linguis-
tischen, konzeptionellen und kulturellen Unterschiede ein Minimum
an »Verstehen« und sinnvollem »Dialog« oder »Polylog« und weist
die Vorstellung von »Kulturen« oder »Zivilisationen« als inkommen-
surablen Gefiflen (fensterlosen Monaden), wie es etwa romantische,
kulturzentrierte und postmoderne Positionen behaupten, zurtick. Da-
bei ist die Frage der sprachlichen Ubersetzbarkeit sicherlich eine
wichtige, aber nicht die entscheidende; es geht in erster Linie um die

fiir seine Existenz nur sich selber bedarf«. Da die »Relation« als Attribut (oder Akzi-
dens) einer Substanz dieser immanent ist, ist es keineswegs zwingend, dass ihr auch
ein Relatum auflerhalb der eigenen Substanz — also eine andere Substanz oder Person
— entspricht. Leibniz hat diesen Widerspruch insofern aufgehoben, als er von einer
harmonie préétablie zwischen den Substanzen (bzw. Monaden) ausging und damit die
Konkordanz zwischen innerer Struktur und duSeren Beziehungen metaphysisch zu
begriinden meinte.

2l Zum Prinzip der Relationalitit, siche: Estermann 1999, S. 128 ff.

55

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Josef Estermann

Frage der interkulturellen Hermeneutik, also einer eher meta-lin-
guistischen Verstindigung und Interpretation von Sinn.

Um als Beispiel wiederum die beiden kulturellen oder zivilisato-
rischen Paradigmen von Abendland (was immer das auch sei)? und
indigener Andenwelt zu nehmen, wire es noch relativ leicht, das in-
doeuropiische »Sein« durch Pacha des Quechumara linguistisch zu
iibersetzen.? Diese beiden Ausdriicke konnten durchaus als »homao-
morphe Aquivalente«?* dieser beiden Paradigmen oder philosophi-
schen Traditionen gelten, aber damit sind vorerst nur die »Orte«
(topoi) von zwei Stiicken in zwei komplizierten Sprachspielen zuge-
wiesen, die miteinander in Verbindung treten: »Sein« hat im Sprach-
spiel der abendldndischen Philosophie mehr oder weniger die »Funk-
tion« im Sinne eines »Ortes«, die Pacha im Sprachspiel der andinen
Philosophie hat. Aber hat damit ein europiischer Philosoph oder eine
US-Philosophin verstanden, was denn Pacha nun wirklich bedeutet,
ohne das gesamte andine Sprachspiel verstanden zu haben? Und um-
gekehrt: Hat der andine Runa/Jagi damit wirklich verstanden, was
denn nun »Sein« bedeutet, ohne das gesamte abendléndische Sprach-
spiel verstanden zu haben?

22 Mit der Kolonialisierung aufSereuropiischer Kulturkreise wurde der Begriff des
»Abendlandes« von jenem von »Europa« geldst, obwohl die beiden auch in vorkolo-
nialer Zeit niemals deckungsgleich gewesen sind. Generell kann man also sagen, dass
der Begriff »Europa« in Vergangenheit und Gegenwart eher als geografischer und
politischer Begriff verwendet wird, »Abendland« dagegen als kulturell-zivilisatori-
scher und ideologischer Begriff. Dabei darf aber nicht vergessen werden, dass auch
»Europa« je nachdem als ideologischer Kampfbegriff immer wieder herhalten musste
und es noch immer tut, etwa wenn von der »europdischen Kultur« oder dem »euro-
péischen Erbe« die Rede ist, oder wenn es um die Frage geht, ob denn die christliche
Identitit in einer Verfassung der Europdischen Union einen Platz haben soll oder
nicht.

2 Sjehe dazu: Estermann 2012b, S. 21-40.

2+ Die Figur der »diatopischen Hermeneutik« ist bei Raimon Panikkar eng mit dem
Begriff der jhomdomorphen Aquivalente« (equivalentes homeomdrficos) verkniipft:
»Es handelt sich [also] weder um ein konzeptuelles noch um ein funktionales Aqui-
valent, sondern um eine Analogie dritten Grades. Man sucht nicht dieselbe Funktion
(welche die Philosophie ausiibt), sondern jene, die zu jener Funktion dquivalent ist, die
der urspriingliche Begriff in der entsprechenden Weltanschauung ausiibt.« (Panikkar
1996, S. 18). Im Sinne der »Sprachspiele« von Wittgenstein haben »homéomorphe
Aquivalente« in unterschiedlichen kulturellen Traditionen (bzw. Sprachspielen) im
Insgesamt des Sinn- und Deutungszusammenhanges eine mehr oder weniger gleiche
oder dhnliche Funktion (z. B. der Laufer im Schach), kénnen aber nicht einfach Eins zu
Eins iibersetzt werden (weil der Kontext auf dem Brett ein anderer ist).

56

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Substanz versus Beziehung?

Eine »diatopische (oder polytopische) Hermeneutik«?* geht kei-
neswegs von der (strukturalistischen) Hypothese aus, dass sich Sinn
nur dann erschlieft, wenn das gesamte kulturelle System von Codes
(Sprachspiel) verstanden wird. Diese Hypothese spiegelt in sich be-
reits eine eurozentrische, auf das theoretische und diskursive »Ver-
standnis« ausgerichtete Sicht von Sinnverstindnis. Andines » Verste-
hen« zum Beispiel schliefSit das Ritual, den Tanz, das Feiern, Gefiihle
und Beziehungen als Erkenntnis- und Verstindnisquellen ein (die so-
genannte Kosmosensitivitit). Ein interkultureller Dialog (oder Poly-
log) wird deshalb immer wieder auch den impliziten Logos dieses
»Gesprichs« thematisieren miissen, also die unterschiedlichen Ratio-
nalititen, die durchaus durch linguistische Strukturen prifiguriert,
aber nicht derart determiniert werden, dass ein Austausch nicht mehr
moglich wire. Dabei kommt der nicht-linguistischen Sprache eine
entscheidende Bedeutung zu, also der Begegnung von Mensch zu
Mensch in all ihren Méglichkeiten und Facetten.

Trotz der sprachlichen, begrifflichen und kulturellen Verschie-
denheiten gibt es beim interkulturellen Dialog immer auch Gemein-
samkeiten und Beriihrungspunkte, die mit dem Menschsein als
solchem verbunden sind, mag das Menschenbild (sic!) noch so ver-
schieden sein: Wir alle haben Hunger und Durst, brauchen Schlaf,
spiiren Trauer oder Freude, kennen Nihe und Distanz, werden gebo-
ren und sterben. Diesseits der sprachlichen (Ubersetzung) und be-
grifflichen Verstindigung (diatopische Hermeneutik) gibt es eine

% Der Begriff der »diatopischen Hermeneutik« wurde von Raimon Panikkar im Kon-
text der Verhiltnisbestimmung zwischen indischen Denktraditionen und der neuzeit-
lichen abendlindischen Philosophie geprigt. Wihrend die »morphologische Herme-
neutik« eine Interpretation von Kulturformen (morphé) innerhalb ein und derselben
kulturellen Tradition und auf der synchronen Zeitachse (also eine synchrone intra-
kulturelle Hermeneutik), und die »diachrone Hermeneutik« eine Interpretation von
historisch auseinander liegenden, aber demselben Kulturtyp angehérigen Phanome-
nen (also eine diachrone intra-kulturelle Hermeneutik) darstellen, geht die »diatopi-
sche (oder pluritopische) Hermeneutik« iiber den intra-kulturellen Verstehenshori-
zont hinaus und begriindet eine spezifisch »interkulturelle« Hermeneutik. Nach
Panikkar »gilt es dabei nicht nur, eine zeitliche oder intra-kulturelle Distanz (inner-
halb einer Tradition) zu iiberbriicken, sondern jene Distanz, die zwischen den
menschlichen Topoi besteht, also den >Orten< des Verstindnisses und Selbstverstind-
nisses, zwischen zwei (oder mehr) Kulturen, die ihre Modelle der Verniinftigkeit noch
nicht erarbeitet haben [...]«. Die diatopische Hermeneutik geht von der thematischen
Ausrichtung aus, »dass es unabdingbar ist, den Anderen zu verstehen, ohne dabei
davon auszugehen, dass er oder sie dasselbe Grundverstindnis oder Selbstverstindnis
habe.« (Panikkar 1996, S. 16£.).

57

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Josef Estermann

vor-sprachliche und vor-begriffliche, ganz im Sinne der Befreiungs-
philosophie, wonach Armut und Unterdriickung keine Erfahrungen
diskursiver Prozesse oder linguistischer Ubersetzungsarbeit sind,
sondern schlicht und einfach menschliche Erfahrungen von Leid und
Unrecht. Und genau hier setzt die politische Dimension interkultu-
reller Philosophie ein, ndmlich wenn es darum geht, die Frage von
Macht und Asymmetrie zu stellen.

Im Falle eines Dialogs zwischen abendlédndischer und andiner
Philosophie konnen deshalb neben den erwihnten Schwierigkeiten
die Kolonialgeschichte und die noch immer vorherrschende, zum Teil
auch akademisch unterbaute kulturelle und zivilisatorische Asym-
metrie nicht unerwihnt bleiben. Fiir viele VertreterInnen abendlin-
discher Philosophie ist die andine Philosophie deshalb uniibersetzbar,
weil es sie gar nicht gibt, bzw. nicht geben kann, ganz nach dem hei-
deggerschen Diktum der »abendlindischen Philosophie« als Tautolo-
gie und damit als Monologie. »Sprachspiele« und »mogliche Welten«
als Metaphern fiir kulturelle Welten miissen deshalb immer mit einer
Machtanalyse gepaart sein, und die Frage nach der »Ubersetzbarkeit«
philosophischer Traditionen ist auch immer eine politische Frage.

Bibliographie:

Estermann, Josef, Filosofia Andina. Estudio Intercultural de la Sabiduria Autdc-
tona. Quito 1998.

Estermann, Josef, Andine Philosophie. Eine interkulturelle Studie zur autoch-
thonen andinen Weisheit. Frankfurt/M. 1999.

Estermann, Josef, Filosofia Andina. Sabiduria indigena para un mundo nuevo.
La Paz 2006.

Estermann, Josef, Apu Taytayku. Religion und Theologie im andinen Kontext
Lateinamerikas. Ostfildern 2012a.

Estermann, Josef, Diatopische Hermeneutik am Beispiel der Andinen Philoso-
phie: Ansitze zur Methodologie interkulturellen Philosophierens, in: Po-
lylog. Zeitschrift fiir interkulturelles Philosophieren Nr. 27 (2012b), S. 21—
40.

Heidegger, Martin, Was ist das — die Philosophie, Pfullingen 71981.

Ledn-Portilla, Miguel, La filosofia ndhuatl: Estudiada en sus fuentes. Mexiko
1956.

Le6n-Portilla, Miguel, Aztec Thought and Culture: A Study of the Ancient
Nahuatl Mind. Ubersetzt von J. E. Davis. Norman 1963.

Mejia Huaman, Mario, Valor filoséfico del idioma quechua, in: Cuadernos Ame-
ricanos. Nueva Epoca vol. 4, Nr.52 (Juli-August 1995). Mexiko 1995,
S. 183-188.

58

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Substanz versus Beziehung?

Mejia Huaman, Mario, La cosmovisién andina y las categorfas quechuas como
fundamentos para una filosoffa peruana y de América Andina, in: http://
www.equiponaya.com.ar/congresos/contenido/49CAl/Huaman.htm
(1997).

Miinnix, Gabriele, Das Bild vom Bild. Bildsemiotik und Bildphdnomenologie in
interkultureller Perspektive. Freiburg 2018.

Panikkar, Raimon, Filosoffa y Cultura: Una relaciéon problemética, in: Fornet-
Betancourt, Ratl (Hrsg.), Kulturen der Philosophie: Dokumentation des .
Internationalen Kongresses fiir Interkulturelle Philosophie. Aachen 1996,
S. 15-41.

Tempels, Placide Frans, La philosophie bantoue. Paris 1945 [Englisch: Bantu Phi-
losophy (1959); Deutsch: Bantu-Philosophie. Ontologie und Ethik, aus
dem Flamischen {ibers. von Joseph Peters, Heidelberg 1956].

59

43 - am 26.01.2026, 01:23:01.



https://doi.org/10.5771/9783495813645-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Mehr als nur eine Legende
	2. Sind wir zum interkulturellen Missverständnis verurteilt?
	3. Andine Philosophie: eine (sprachliche) Unmöglichkeit?
	4. Einsicht versus Hinhorchen
	5. Substanz versus Beziehung
	6. Sind andine und abendländische Philosophie gegenseitig unübersetzbar?
	Bibliographie:

