1. Jean-Jacques Rousseau (La Nouvelle Héloise)

1.1 Rousseaus Neudefinition der Liebe

Schon seinen Zeitgenossen und um so mehr deren Folgegeneration galt
Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), der mit La Nouvelle Héloise (1761) einen
der grofiten Bucherfolge des 18. Jahrhunderts erzielt hat, als Begriinder
eines neuen literaturgeschichtlichen Paradigmas.! So grenzt etwa Madame
de Staél in ihrer Rousseau-Schrift von 1788 die Rousseausche Liebeskonzep-
tion sowohl von der antiken, schicksalsbestimmten, als auch von der moder-
nen, heroisch-galanten Liebeskonzeption ab. Rousseau sei der erste gewe-
sen, der die Darstellung der Liebe einzig auf der Grundlage des freien, von
Herzen kommenden Gefiihls gewagt habe.? Die von Rousseau eingefiihrte
Form der Liebe erscheint der Autorin gegeniiber &lteren, heteronomen Lie-
beskonzeptionen als eine, die sich durch Autonomie des Gefiihls und die
freie Entscheidung des Herzens auszeichnet.

Daf} in bezug auf die Nouvelle Heéloise die Kategorien Liebe und Gefiihl als
Gradmesser fiir Rousseaus Innovativitit dienen konnten, kommt nicht von
ungefihr, galt doch der Roman im 18. Jahrhundert gemeinhin als Textsorte
mit dem thematischen Schwerpunkt Liebe.? Rousseaus eigene Ablehnung
der Romane beruhte auf deren Einschdtzung als »livres efféminés qui respi-
roient I'amour et la molesse«.* Zu dieser bei ihm nicht nur die Romane,

1 Zur zeitgenossischen Rezeption der Nowvelle Héloise vgl. Claude Labrosse, Lire au XVIIIe
siecle. La »Nouvelle Héloise« et ses lecteurs, Lyon 1985. Anhand der Rezeptionszeugnisse
in privaten Korrespondenzen wie in der Presse zeigt der Autor, wie nachhaltig Rous-
seaus Roman zusammen mit seinen anderen Schriften die Literatur seiner Zeit veriandert
hat: »Du fait méme de I'événement de lecture qu’ils constituent, les textes de J[ean]
Jlacques] semblent moins participer de la reprise de modes littéraires traditionnels que
de 'invention d’une littérature différente.« (S. 35)

2 Vgl. Germaine de Sta€l, Lettres sur les ouvrages et le caractere de J.-F. Rousseau. Avec une
préface de Marcel Francon, Geneve 1979, S. 43f.: »[...] mais le sentiment qui nait du
libre penchant du cceur, le sentiment a-la-fois ardent et tendre, délicat et passionné, c’est
Rousseau qui, le premier, a cru qu’on pouvoit exprimer ses briilantes agitations; c’est
Rousseau qui, le premier, I'a prouvé.«

3 Vgl. hierzu allgemein Niels Werbers materialreiche Untersuchung Liebe als Roman, Bo-
chum 2000.

4 Rousseau, Les Confessions, in: Euvres completes. Edition publiée sous la direction de Bernard
Gagnebin et Marcel Raymond, 5 Bénde, Paris 1959-1995, Bd. I, S. 434. Im folgenden

59

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern die Literatur im allgemeinen treffenden Ablehnung stand es nun
allerdings im eklatanten Widerspruch, daf} er 1761 nicht allein einen Roman
veroOffentlichte, dessen Untertitel die dominante Liebesthematik bereits deut-
lich ankiindigte (Letires de deux amans, habitans d’une petite ville au pred des Alpes),
sondern dafl er sich dartiber hinaus ganz gegen die Gepflogenheiten seiner
Zeit zu der Autorschaft an diesem Text durch die Namensnennung auf der
Titelseite auch noch explizit bekannte.?

Der von Rousseau nicht minder als von seinen Gegnern erkannte Wider-
spruch besteht darin, daf§ der durch seine beiden Discours notorisch gewor-
dene Kritiker der Literatur selbst aktiv in den literarischen Diskurs seiner
Zeit eingreift, und zwar speziell in den Diskurs der Liebesromane.® Diesen
Widerspruch versucht Rousseau zu rechtfertigen. Schon in der Préface de Nar-

wird nach dieser Ausgabe unter Nennung von Bandnummer und Seitenzahl zitiert. Es
sei darauf hingewiesen, daf} diese Ausgabe die orthographischen Gepflogenheiten Rous-
seaus moglichst getreu wiedergibt, so daf} es haufig zu aus heutiger Sicht irritierenden
Graphien kommt (etwa: derniere, sentimens, di-mot, respirotent usw.). Die Leserin/der Leser
moge sich daran nicht stoflen.

5 Sicherlich ist hierbei zu bedenken, dafy Rousseau in der Préface die Frage der Autorschaft
bewuf}t in der Schwebe laflt: »Ai-je fait le tout, et la correspondance entiere est-elle une
fiction? Gens du monde, que vous importe? C’est sGirement une fiction pour vous.«
(Bd.IL, S. 5) In der getrennt von der Erstausgabe publizierten Préface de la Nouvelle Héloise:
ou Entretien sur les romans, entre Uéditeur et un homme de lettres, die man auch als Seconde Préface
bezeichnet, wird die Frage nach der Autorschaft und, damit zusammenhéngend, nach
der Fiktivitit der erzdhlten Geschichte ausfithrlich diskutiert. Wenngleich Rousseau sich
auch hier einer eindeutigen Beantwortung entzieht, macht er doch immerhin deutlich,
daf} allein sein namentliches Bekenntnis zur Herausgeberschaft als Skandal empfunden
werden muf; schliellich galt er seit der Veréffentlichung seiner beiden Discours (1751/55)
als unerbittlicher Kritiker der modernen Zivilisation im allgemeinen und der schénen
Kiinste, der Literatur und der Wissenschaften im besonderen. Er rechtfertigt die Na-
mensnennung dadurch, daff er Verantwortung fiir das Buch tibernehmen wolle: »Je me
nomme a la téte de ce recueil, non pour me I'approprier; mais pour en répondre.« (Bd. II,
S. 27) Aus der Reaktion der Zeitgenossen wird tibrigens deutlich, daf} man Rousseau
nicht nur fir den Autor hielt, sondern ihn dartiber hinaus kurzerhand mit seinem Helden
Saint-Preux gleichsetzte; vgl. etwa die polemischen, Voltaire selbst zugeschriebenen Lettres
a M. de Voltaire sur La Nouvelle Héloise (ou Aloisia) de FJean-Jacques Rousseau, citoyen de
Geneve, in: Voltaire, Melanges. Texte établi et annoté par Jacques van den Heuvel, Paris
1961, S. 395-409, hier S. 399: »[Rousseau] s’est fait le héros de son roman. Ce sont les
aventures et les opinions de Jean-Jacques qu’on lit dans lz Nouvelle Héloise |...] .«

6 Dazu duflert Rousseau sich riickblickend im IX. Buch der Confessions: »Mon grand embar-
ras étoit la honte de me démentir ainsi moi-méme si nettement et st hautement. Apres les
principes sévéres que je venois d’établir avec tant de fracas [...] pouvoit-on rien imaginer
de plus inattendu, de plus choquant, que de me voir tout d’un coup m’inscrire de ma
propre main parmi les auteurs de ces livres que j'avois si durement censurés? Je sentois
cette inconséquence dans toute sa force [...J« (Bd. I, S. 434f.).

60

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

asse, auf die in der Seconde Préface zuxr Nouvelle Héloise ausdriicklich verwiesen
wird,” hatte er sich gegen den Vorwurf der Inkonsequenz, der Nichtiiber-
einstimmung des eigenen Verhaltens mit den selbstaufgestellten Prinzipien,
gewehrt, indem er den zivilisatorischen Stindenfall fiir irreversibel erklérte
und schlufifolgerte, dafy »les mémes causes qui ont corrompu les peuples
servent quelquefois a prévenir une plus grande corruption«.® Daraus leitet
er eine Legitimation fiir Kiinste und Wissenschaften im Zustand zivilisatori-
scher Verderbtheit ab, die nur scheinbar im Widerspruch zu der Fundamen-
talkritik der beiden Discours steht. Denn da der gesellschaftliche Stindenfall
nicht riickgangig zu machen sei, miisse man die Volker nicht dazu anleiten,
Gutes zu tun, sondern man konne sie allenfalls davon abhalten, Boses zu
tun; genau dies sei der Anspruch von Rousseaus eigenen literarischen Tex-
ten. Wenn es aber nicht inkonsequent ist, grundsitzlich zwar gegen die Li-
teratur als eine der korrumpierenden Kiinste zu sein, diese aber angesichts
des irreversiblen zivilisatorischen Verfalls de facto selbst zu strategischen
Zwecken einzusetzen, dann mufl es darum gehen, innerhalb der Institution
Literatur eine Position zu besetzen, von der aus man gehort wird. Unter
diesem Gesichtspunkt mag die »Publikumsbeschimpfung«® des Entretien sur
les romans als gezielte Provokation erscheinen, die dazu dient, dem Verfasser
des Romans das Gehor zu verschaffen, das er benétigt, um seine Neudefi-
nition der Konzepte Liebe und Gefiihl durchzusetzen.!?

7 Bd.ILS. 25.

8 Bd.II, S. 972. - Ahnlich schon die Argumentation in Rousseaus Antwort auf die vom
polnischen K6nig Stanislaus getibte Kritik an seinem Discours sur les sciences et les arts, wo er
vorschligt, die Kiinste und Wissenschaften als »palliatif« gegen die von ihnen verursach-
ten Ubel zu verwenden: »Laissons donc les Sciences et les Arts adoucir en quelque sorte
la férocité des hommes qu’ils ont corrompus [...]J.« (Bd. III, S. 56)

9 Den Begriff der »Publikumsbeschimpfung« im Zusammenhang mit der ersten Préface
verwendet Hans Robert Jauf}, »Rousseaus >Nouvelle Héloise« und Goethes >Werther< im
Horizontwandel zwischen franzésischer Aufklarung und deutschem Idealismus« (1982),
in: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt a. M. 1991, S. 585-653, hier
S. 599.

10 Daruber, daf} die Nouvelle Héloise eine Neudefinition der literarisch vermittelten Liebes-
konzeptionen vornimmt, sind sich die beiden Dialogpartner des Entretien sur les romans
einig (man sieht daran auch, daf} die Literatur bei Rousseau noch durchaus heteronom
gedacht wird, wenngleich die proklamierte Heteronomie durch die schillernde Wider-
spriichlichkeit der Texte unterlaufen wird): »R. Sublimes Auteurs, rabaissez un peu vos
modeles, si vous voulez qu’on cherche a les imiter. A qui vantez-vous la pureté qu’on n’a
pas souillée? Eh! parlez-nous de celle qu’on peut recouvrer; peut-étre au moins quelqu’un
pourra vous entendre. — . Votre jeune homme a déja fait ces réflexions: mais n'importe;
on ne vous fera pas moins un crime d’avoir dit ce qu’on fait, pour montrer ensuite ce
qu’on devroit faire. Sans compter, qu’inspirer I'amour aux filles et la réserve aux femmes,
c’est renverser [ordre établi, et ramener toute cette petite morale que la Philosophie a proscrite.« (Bd. 11,

61

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ziel dieses Kapitels ist es, Rousseaus Neudefinition vor dem Hintergrund
der historisch-soziologischen Funktion von Liebe und Sexualitdt als diskur-
siven Phidnomenen zu situieren, wie sie in Arbeiten von Luhmann und Fou-
cault beschrieben wurde.!! Obwohl diese beiden Autoren in der Rousseau-
Forschung hiufig routinemiflig als Gewihrsleute genannt werden, gibt es
nur wenige Untersuchungen, die sich auf Pramissen und Ergebnisse ihrer
Forschungen tatsachlich ndher einlassen. Auszunehmen von dieser Tendenz
ist eine Arbeit von Wolfgang Matzat,!? welche Rousseaus Roman unter
Ruickgriff auf die Foucaultsche Epocheneinteilung dem Diskurs der klassi-
schen Episteme!® zuzurechnen versucht. Um seine These zu stiitzen, zeigt
Matzat Affinitdten zwischen der Liebeskonzeption von Rousseau und der
der Moralisten des 17. Jahrhunderts auf. Gegen modernisierende Lektiiren,
die vorromantische und antihéfische Elemente von Rousseaus Werk ein-

S. 26; Hervorh. T.K.) Auch in anderer Hinsicht schickt Rousseau sich an, die etablierte
Ordnung umzustiirzen. So ist sein erklértes Ziel die Unabhingigkeit von Verlegern und
von Mizenen, weshalb er seinen Lebensunterhalt durch die bescheidene Stelle eines
Kopisten verdient. Diese Originalitit zeigt sich auch in seiner Auffassung von geistigem
Eigentum. Bei der Erstellung der Druckfassung der Nouvelle Héloise hat er — durchaus
ungewohnlich fiir seine Zeit — das letzte Wort gegentiber seinem Verleger. Ebenso unge-
wohnlich ist es, dafl er die Manuskripte seiner publizierten Werke aufbewahrt, um eine
Ausgabe seiner Fuuvres completes vorzubereiten. Die Hinweise zu Rousseaus originellem
Umgang mit Manuskripten verdanke ich Nathalie Ferrand, »Rousseau, du copiste a
I'écrivain. Manuscrits de La Nowvelle Héloise« (Vortrag, gehalten am 22.3.1997 an der Ecole
Normale Supérieure, Paris, rue d'Ulm, im Rahmen des vom Institut des Textes et Manuscrits
Modernes veranstalteten Seminars 1996/97 Ecrire au XVIE et au XVIIE sizcle). Die genann-
ten Verhaltensweisen fiigen sich zu einer Strategie des radikalen Bruchs, den Ursula
Link-Heer, »Literarhistorische Periodisierungsprobleme und kultureller Bruch: das Bei-
spiel Rousseaus, in: Bernard Cerquiglini/Hans Ulrich Gumbrecht (Hg.), Der Diskurs
der Literatur- und Sprachhistorie. Wissenschaflsgeschichte als Innovationsvorgabe, Frankfurt a. M.
1983, S. 243-264, mit Kategorien von Antonio Gramsci beschreibt: Demnach opponiert
Rousseau gegen die drei um 1750/60 dominierenden sozialhistorischen Blécke in Frank-
reich, das heifit den »dominierenden Block auf dem Niveau der Staatsapparate«, den
seine Hegemonie auf der Ebene der sozialen Institutionen vorbereitenden »biirgerlichen
Block« und den »Teilblock von Feudalitit und Kirche« (S. 252). »Die Mentalitit Rous-
seaus, wie sie sowohl in seinem Leben als auch in seinen Texten erscheint, entspricht
[...] nicht einem der bestehenden sozialhistorischen Blocke seiner Zeit, sie entspricht viel-
mehr dem Projekt eines weiteren, zundchst bloff imaginierten sozialhistorischen Blocks.«
(S.252f.; Hervorh. im Text) Dieser von Rousseau imaginierte neue Block stiitzt sich auf
Plebejer, Bauern und aufgeklarten Landadel.

11 Zu Luhmann vgl. die Ausfithrungen in Kap. 0.4 und 0.5; zu Foucaults Histoire de la
sexualité 1: La volonté de savor, Paris 1976, siche unten (Kap. 1.2).

12 Diskursgeschichte der Leidenschaft. Qur Affektmodellierung im franzisischen Roman von Rousseau bis
Balac, Tubingen 1990.

13 Vgl. Foucault, Les mots et les choses, und meine diesbeziglichen Ausfithrungen in Kap. 0.3.

62

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

seitig privilegieren und ihn als Exponenten biirgerlicher Emanzipation re-
klamieren, wendet Matzat sich unter Hinweis auf die Labilitit und Wider-
spriichlichkeit der in der Nowvelle Héloise entwickelten Liebeskonzeption.
Diese Instabilitit versucht er diskursanalytisch zu erkliren; seine These lau-
tet, »dafl Rousseau aufgrund der bestehenden diskursiven Voraussetzungen
zu keiner stabilen Modellbildung im Bereich der Affektsemantik kommen
kann.«!* Anders gesagt: Rousseau wolle sich zwar von dem auf Transparenz
gegriindeten und Leidenschaft stigmatisierenden Diskurs der klassischen
Episteme durch den Versuch einer positiven Fundierung von Leidenschaft-
lichkeit 16sen, dies gelinge thm aber nicht, weil er zur Affektmodellierung
nur das moralistische Modell »einer auf illusiondren Représentationen be-
ruhenden und daher entfremdeten Leidenschaftlichkeit«!> zur Verfugung
habe.

An Matzat méchte ich ankniipfen, seine Perspektive aber durch Luhmann
sowie den Foucault der Histoire de la sexualité erweitern. Die Labilitit des
Rousseauschen Modells 1afit sich namlich meines Erachtens nicht aus der
Unmoglichkeit heraus erklaren, das klassische Diskurssystem aufzubrechen.
Wie sich im Gegenteil zeigen wird, iiberschreitet der Roman tatsachlich die
Grenzen des klassischen Diskurses. Ein zentrales Merkmal ist dem Roman
mit der klassischen Episteme gemeinsam: das Gebot diskursiver Transpa-
renz. Dieses gilt sowohl fiir den Liebesdiskurs zwischen Saint-Preux und
Julie als auch fiir das komplexe Liebesmodell von Clarens, in dem sich, wie
zu zeigen sein wird, verschiedene Liebesmodelle tiberlagern. Der Roman
fithrt nun vor, wie dieses Liebesmodell scheitert. Sein Scheitern aber resul-
tiert aus den dem Gebot diskursiver Transparenz selbst innewohnenden
Aporien, die durch Rousseaus komplexe Konstruktion aufgedeckt werden.
In meiner Perspektive ist die Nouvelle Héloise ein epistemologischer Kommen-
tar Qiber die Grenzen des klassischen Diskurses. Indem der Text anderer-
seits historisch unterschiedliche Liebesdiskurse miteinander interagieren
1488¢, wird er zu einer Manifestation des kulturellen Gedachtnisses.!6 Er stellt

14 Diskursgeschichte der Leidenschafi, S. 19.

15 Ebd., S. 40.

16 Aus der umfangreichen Literatur der achtziger und neunziger Jahre zum Thema Lite-
ratur und kulturelles Geddchtnis seien hier folgende Titel genannt: Aleida und Jan Ass-
mann/Christof Hardmeier (Hg.), Schrift und Gedéichtnis. Beitrage zur Archiologie der litera-
rischen Kommunikation, Miinchen 1983, Jan Assmann/Tonio Holscher (Hg.), RKultur und
Geddichtnis, Frankfurt a. M. 1988, Renate Lachmann, Geddchinis und Literatur. Intertextualitiit
in der russischen Moderne, Frankfurt a. M. 1990, Aleida Assmann/Dietrich Harth (Hg.),
Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung, Frankfurt a. M. 1991, Anselm
Haverkamp/Renate Lachmann (Hg.), Gedéchtniskunst. Raum - Bild — Schrifi. Studien xur

63

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verschiedene, historisch unterschiedliche Formen des Liebesdiskurses in ein
dialogisches Verhiltnis zueinander, welches die Spannungen zwischen den
einzelnen Diskursen sichtbar macht. Zugleich 1afit sich am Roman ein hi-
storischer Medienwandel ablesen, eine Neudefinition des Verhiltnisses zwi-
schen Liebe, Text und Autor, die wegweisend fiir die Romantik sein wird.
Um dies zu verstehen und historisch als Manifestation eines diskursiven
Wandels zu verorten, greife ich auf die genannten Untersuchungen von
Luhmann und Foucault zuriick.

1.2 Die Diskursivierung von Sexualitat

Weil die Sexualitit bei Rousseau eine zentrale Rolle spielt, bietet es sich an,
die Luhmannschen Uberlegungen zur Semantik der Liebe im 18. Jahrhun-
dert (Kap. 0.4 und 0.5) durch Foucaults Ausfithrungen zur Geschichte der
Sexualitdt als diskursiver Praxis zu erginzen.!” Foucault geht aus von der
allgemein akzeptierten Annahme, wonach das Geschlechtliche (»le sexe«)
seit dem 17. Jahrhundert im Zuge einer zunehmenden Repression tabuisiert
und aus dem o6ffentlichen Leben ausgegrenzt worden sei. Diese Repressi-
onshypothese (»hypothése répressive«) versucht Foucault zu widerlegen. Ex
stellt folgende provokative Frage:

La question que je voudrais poser n’est pas: pourquol sommes-nous réprimés,
mais pourquoi disons-nous, avec tant de passion, tant de ranceeur contre notre
passé le plus proche, contre notre présent et contre nous-mémes, que nous som-
mes réprimés? 18

Mnemotechnik, Frankfurt a.M. 1991, Anselm Haverkamp/Renate Lachmann/Reinhart
Herzog, Memoria. Vergessen und Erinnern, Miinchen 1993. Verweisen mochte ich auch auf
die knappe, aber sehr anschauliche Darstellung von Aleida und Jan Assmann, »Archéo-
logie der literarischen Kommunikation«, in: Miltos Pechlivanos et al. (Hg.), Einfihrung
in die Literaturwissenschaff, Stuttgart 1995, S. 200-206. Zur Funktion von Erinnerung in
der Romantik vgl. Giinter Oesterle (Hg.), Erinnern und Vergessen in der europdischen Romantik,
Wiirzburg 2001.

17 Ich folge hier einer Anregung von Rainer Warning, »Einige Hypothesen zur Frithge-
schichte der Empfindsamkeit«, in: Sebastian Neumeister (Hg.), Frihaufklirung, Minchen
1994, S. 415-423, der vorschligt, »die genetisch einseitige Herleitung der Empfindsam-
keit aus dem Geist biirgerlicher Sexualscheu zu suspendieren« und statt dessen Emp-
findsamkeit mit Foucault als »Manifestation neuzeitlicher »mise en discours du sexe« zu
betrachten (S. 417).

18 Histoire de la sexualité 1, S. 16.

64

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nach Foucaults These ist das Geschlechtliche seit dem 17. Jahrhundert ge-
rade nicht tabuisiert, sondern im Gegenteil in verschiedenen gesellschaft-
lichen Bereichen ausgiebig thematisiert worden. Es ist eine geradezu obses-
sive »mise en discours du sexe«!® zu konstatieren, deren Gesetze und Me-
chanismen freizulegen Foucault sich vornimmt.

Fiir die »mise en discours du sexe« gibt es zahlreiche Beispiele, denn diese ge-
horcht laut Foucault seit dem 18. Jahrhundert dem Gesetz der Proliferation
und der Dispersion.2’ Es findet eine »explosion discursive«?! statt, die den
herkémmlichen Diskurs tiber Sexualitit grundlegend verdndert. Sexualitit
wird, so Foucault, nicht unterdriickt oder verdringt, sondern im Gegenteil
normiert und geregelt, sie wird einer ausgekliigelten Kontrolle unterworfen,
die sich vor allem in den Diskursen von Medizin, Jurisprudenz und Wissen-
schaft artikuliert.

Im Gegensatz zur ars erotica der antiken, der chinesischen oder der arabisch-
moslemischen Kultur 148t sich der neuzeitlich-abendldandische Umgang mit
Sexualitit als scientia sexualis bezeichnen. Diese stiitzt sich nicht auf eine eso-
terische, vom Meister an den Schiiler vermittelte Praxis, sondern auf die
Diskursivierung. Bevorzugte Form der Diskursivierung ist das Gestandnis,
die Beichte. Das Gestéindnis hat in der abendlandischen Liturgie und Rechts-
geschichte eine zentrale Stellung. Seit dem 4. Okumenischen Laterankonzil
1215, bei dem die bischéfliche Inquisition eingefithrt wurde, ist das Gestand-
nis entscheidender Bestandteil der kanonischen und weltlichen Strafjustiz.
Dies hat entscheidende Auswirkungen: Wihrend das franzosische Wort aveu
im Mittelalter die Bedeutung hatte: »garantie de statut, d’identité et de valeur

19 Ebd., S. 20.

20 Einige Beispiele fiir die »mise en discours du sexe« seien hier genannt: In der Beichte
gelten seit dem fir die Gegenreformation weichenstellenden Konzil von Trient (1545-63)
neue Vorschriften, die den Glaubigen eine detaillierte Beschreibung ihrer fleischlichen
Geliiste, threr Wollust, ihres Verlangens abfordern. Nicht wie frither nur der Akt der
Wollust, sondern alle Begleitumstande miissen nun versprachlicht werden (Histoire de la
sexualité 1,S. 2711.). - In den Knabenschulen des 18. Jahrhunderts herrscht ein permanen-
ter Alarmzustand hinsichtlich der kindlichen Sexualitit, das heift der von den Lehrern
und Aufsehern zu unterbindenden Masturbation. Arzte und Pidagogen thematisieren
in zahlreichen Schriften das Problem der kindlichen Sexualitit, dieses wird zum 6ffent-
lichen Problem (S. 391ff.). - Im 19. Jahrhundert schlieflich wird die Sexualitit in all
ithren Formen Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung: die hysterische Frau, der
geistig Zurtickgebliebene, der sich von einem Maddchen am Waldesrand manuell befrie-
digen laf3t, der Ehebrecher, der »Sodomist« (das heifit der Homosexuelle) - sie alle finden
Eingang in wissenschaftliches oder pseudo-wissenschaftliches Schrifttum, ihre Sexualitét
wird zum klinischen Fall (S. 421f.).

21 Ebd.,, S. 53.

65

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

accordée par quelqu’un a un autre«, bedeutet es in der Neuzeit »reconnais-
sance par quelqu’un de ses propres actions ou pensées«.?2 Dies, so Foucaul,
steht in Wechselwirkung mit dem Status des Individuums:

L’individu s’est longtemps authentifié par la référence des autres et la manifesta-
tion de son lien a autrui (famille, allégeance, protection); puis on I’a authentifié
par le discours de vérité qu’il était capable ou obligé de tenir sur lui-méme. L’aveu
de la vérité s’est inscrit au coeur des procédures d’individualisation par le pou-
voir.23

Das neuzeitlich-abendlindische Individuum ist eine »béte d’aveu«;2t »[...]
I'aveu est devenu, en Occident, une des techniques les plus hautement valo-
risées pour produire le vrai. Nous sommes devenus, depuis lors, une société
singuli¢rement avouante.«?> Die basale Rolle des Gestindnisses bei der dis-
kursiven Produktion von Wahrheit zeigt sich daran, daf} es Eingang in die
verschiedensten Diskurse findet (Justiz, Medizin, Pidagogik, Familienbezie-
hungen, Liebesbeziehungen). Privilegierter Ort des Gestindnisses aber ist
das Buch, denn: »[...] on se fait a soi-méme, dans le plaisir et la peine, des
aveux impossibles a tout autre, et dont on fait des livres.«*¢ Dies wiederum
bringt einen Wandel der Literatur mit sich:

De 1a sans doute une métamorphose dans la littérature: d'un plaisir de raconter et
d’entendre, qui était centré sur le récit héroique ou merveilleux des »épreuves« de
bravoure ou de sainteté, on est passé a une littérature ordonnée a la tdche infinie
de faire lever du fond de soi-méme, entre les mots, une vérité que la forme méme
de l'aveu fait miroiter comme I'inaccessible.2”

Das Gestindnis vollzieht sich als Dialog zweier ungleicher Partner, unter
dem Zeichen der Kontrolle, der Macht, »car on n’avoue pas sans la présence
au moins virtuelle d'un partenaire qui n’est pas simplement I'interlocuteur,
mais I'instance qui requiert ’aveu, I'impose, I'apprécie et intervient pour
juger, punir, pardonner, consoler, réconcilier«.?8 Foucault legt die Mechanis-
men der diskursiven Praktiken blof}, die dabei im Spiel sind, und er zeigt,
daf} die »Sexualitit« nicht etwas Naturgegebenes ist, sondern ein Konstrukt,

22 Ebd., S. 78.
23 Ebd., S. 78f.
24 Ebd., S. 80.
25 Ebd., S. 79.
26 Ebd.

27 Ebd., S. 80.
28 Ebd., S. 83.

66

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ein diskursiver Effekt. Mit Luhmann kénnte man sagen, dafy Sexualitit im
Sinne Foucaults genau wie Liebe ein symbolisch generalisiertes Kommuni-
kationsmedium ist.

Wesentliche Funktion der »mise en discours du sexe« ist es, die Wahrheit
iiber das Subjekt zu sagen, wobei sich dieses Subjekt als gespaltenes erweist.
Das Subjekt erkennt in der gestdndnishaften Rede tiber seine eigene Sexua-
litdt seine Wahrheit, aber es erkennt auch, dafy es sich selbst zumindest
teilweise unverfiigbar ist, weil es innerlich gespalten ist, weil ihm sein Bezug
zur eigenen Sexualitit nicht vollstindig klar werden kann.?® Das Vergniigen
oder die Lust, die in der ars erotica im Vollzug sexueller Praktiken entsteht,
verlagert sich im Rahmen der scentia sexualis auf den Akt der Diskursivie-
rung.®? Deutlicher gesagt: Das Sprechen oder Schreiben tiber Sexualitat
wird sexualisiert, es erzeugt und entbindet Lust. An diese Grundthesen
kniipft Foucault im weiteren Fortgang seiner Analyse eine Theorie der
Macht an, die Macht nicht als ein einsinniges Prinzip deutet, das sich auf
der Negation, dem Verbot konstituiert, sondern als etwas Polymorphes, De-
zentrales, als diskursiv gesteuerte Relationen der Kontrolle, der Organisa-
tion, der Disziplinierung, der Normierung von Verhaltensweisen.

Zum Zusammenhang von Sexualitdt und Familie finden sich bei Foucault
interessante Bemerkungen, die die Ausfithrungen Luhmanns zum Wandel
der Liebeskonzeptionen im 18. Jahrhundert ergdnzen und erweitern, was
sich im Hinblick auf die hier zu behandelnden Texte als aufschlufireich
erweisen wird. Foucault unterscheidet zwischen einem alteren »dispositif

29 Den Zusammenhang zwischen Sexualitit und Wahrheit erkannte schon Freud in seinen
erstmals 1905 erschienenen Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, in: Studienausgabe, hg. v. A.
Mitscherlich et al., Bd. V, Frankfurt a. M. 1982, S. 37-145, wo er von einem »Wif3- oder
Forschertrieb« spricht (entsprechend der »volonté de savoir« bei Foucault), der zeitgleich
mit der Bliite der frihkindlichen Sexualitét zwischen dem dritten und fiinften Lebensjahr
die »infantile Sexualforschung« in Gang setzt. Diese Sexualforschung bringt Theorien
tiber die Entstehung der Kinder, tiber die Geschlechterdifferenz und die Natur des Se-
xualaktes hervor. Solche Theorien zeugen »trotz ihrer grotesken Irrtiimer von mehr Ver-
standnis fiir die Sexualvorgénge [...], als man ihren Schépfern zugemutet hétte« (S.102),
doch sind sie defizitdr, weil ihnen Kenntnisse tiber die weibliche Geschlechtséffnung und
die Funktion des Samens bei der Befruchtung fehlen. Daher ldfit das Kind schlief8lich
von seinen Sexualforschungen ab, was »nicht selten eine dauerhafte Schadigung des Wif3-
triebes zurticklafit« (ebd.). Die stets einsam erfolgende frithkindliche Sexualforschung
erweist sich als wichtiger Katalysator der Entwicklung zum Individuum: »[...] sie bedeu-
tet einen ersten Schritt zur selbstandigen Orientierung in der Welt und setzt eine starke
Entfremdung des Kindes von den Personen seiner Umgebung, die vorher sein volles
Vertrauen genossen hatten.« (ebd.)

30 Histoire de la sexualité 1, S. 95.

67

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

d’alliance« und einem jiingeren »dispositif de sexualité«.?! Das Allianzdispo-
sitiv regelt die Mechanismen von Heirat, Verwandtschaftsbeziehungen und
der Weitergabe von Namen und Giitern. Im Zuge des tiefgreifenden gesell-
schaftlichen Wandels erweist sich dieses Dispositiv zunehmend als unzurei-
chende Basis fiir Okonomie und Politik. Deshalb wird das Allianzdisposi-
tiv allmdhlich von dem neuentstehenden Sexualititsdispositiv tiberlagert.
Beide Dispositive regeln die Bezichungen zwischen Sexualpartnern. Das
altere Dispositiv steckt durch klare Abgrenzungsregeln (erlaubt/verboten
u.d.) ein Feld ab, in dem sich Personen, deren Status durch Stand und Her-
kunft definiert ist, situieren. Das neuere Dispositiv hingegen instituiert mo-
bile und polymorphe Kontrolltechniken, die nicht auf einen fest definierten
Bereich eingrenzbar sind. Die Beziehungen zwischen Partnern werden nun
durch Kérperempfindungen und Lustgefiihle geregelt. Uber den Kérper
wird auch die Anbindung an den Bereich der Okonomie geleistet. Das Alli-
anzdispositiv ist an das Recht und die Reproduktion gebunden, das Sexua-
litatsdispositiv an ungreifbar werdende, dezentrale Kontrolle, deren Agent
das intensivierte Erleben des Kérpers ist. Schaltstelle zwischen Allianz- und
Sexualitatsdispositiv ist die Familie: »[...] elle transporte la loi et la dimen-
sion du juridique dans le dispositif de sexualité; et elle transporte I'économie
du plaisir et I'intensité des sensations dans le régime de I'alliance.«*? Die
Erosion des Allianzdispositivs und seine allmahliche Ablésung durch das
Sexualititsdispositiv werden in der Romanliteratur seit dem spéten 17. Jahr-
hundert beschrieben und problematisiert (etwa bei Mme de Villedieu, Mme
de Lafayette, Prévost, Rousseau und Laclos). Ein wichtiger Vorlaufertext
der Nouvelle Heéloise, Mme de Lafayettes La Princesse de Cleves, soll im folgen-
den unter diesem Aspekt als Folie fir Rousseaus Roman kurz prasentiert
werden.3?

31 Ebd., S. 140-143.

32 Ebd, S. 143.

33 Die Nouvelle Héloise kntipft an das aporetisch-singulire Beziehungsmodell der Princesse de
Cleves an. Rousseau selbst weist im XI. Buch der Confessions auf diese Filiation hin, wenn er
iiber seinen Roman sagt: »Je mets sans crainte sa quatriéme partie a c6té de la Princesse
de Cleves [...].« Bd. I, S. 546) Matzat, Diskursgeschichte der Leidenschafi, S. 29-31, betrachtet
Mme de Lafayettes Roman als »exemplarisch fiir die Méglichkeiten und Grenzen der Li-
terarischen Affektdarstellung in der klassischen Epoche« (S. 30). Er sieht den Text befan-
gen in den Grenzen des klassischen Diskurses und der damit einhergehenden negativen
Konzeption von Affekten. Ich mochte im folgenden zeigen, dafl der Text sich gegentiber
dem klassischen Diskurs zumindest teilweise auf einer Metaebene situiert. Rousseau wird
diese Tendenz dann verstérken.

68

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Exkurs: Die Problematisierung des Allianzdispositivs
bei Madame de Lafayette

Der 1678 anonym erschienene Roman La Princesse de Cléves der Mme de
Lafayette gewinnt sein Profil vor dem Hintergrund der franzésischen Mo-
ralistik. Wenn La Rochefoucauld, der als Freund der Autorin an der Text-
genese beteiligt war, in einer berithmten Maxime von der Nicht-Darstell-
barkeit des amour-propre spricht,3* so ist laut Karlheinz Stierle La Princesse
de Cleves der »Versuch, das Undarstellbare [sc. den amour-propre] darzustel-
len«.3> Durch die narrative Aneignung des in den Schriften der Moralisten
ausgepragten, rhetorisch unmarkierten »funktionalen Stils« — Stierle spricht
von einer »Bewegung, die sich eine Sprache sucht, in der sie sich darstellen
kann«®® — inauguriert der Roman ein neues literarhistorisches Paradigma.
Die Abgrenzung vom heroisch-galanten Barockroman erfolgt, so Wolfgang
Matzat, durch die »Reduktion der Ereignisfiille«, durch die »Interiorisierung
der Handlungs, die »Entsinnlichung« sowie die »imaginire[.] Auszehrung
der Leidenschaften«.?

Die formale Innovativitit des Romans hat ihr Gegenstiick auf der Ebene
der /ustoire. Hier wird dem herkémmlichen Modell der mit aufierehelichen
Liebesbeziechungen einhergehenden Allianzehe ein komplexes Gegenmo-
dell gegeniibergestellt, auf dessen Singularitit der Text mehrfach deutlich
hinweist.?® Das Allianzmodell wird zu Beginn des Romans in vielfacher

34 Es handelt sich um die erste der »Maximes supprimées«, welche wie folgt beginnt:
»L’amour-propre est 'amour de soi-méme, et de toutes choses pour soi; il rend les
hommes idolétres d’eux-mémes, et les rendrait les tyrans des autres si la fortune leur
en donnait les moyens; il ne se repose jamais hors de soi, et ne s’arréte dans les sujets
étrangers que comme les abeilles sur les fleurs, pour en tirer ce qui lui est propre. Rien
n’est si impétueux que ses désirs, rien de si caché que ses desseins, rien de si habile que
ses conduites; ses souplesses ne se peuvent représenter; ses transformations passent celles des
métamorphoses, et ses raffinements ceux de la chimie.« (La Rochefoucauld, Réflexions ou
Sentences et Maximes morales. Suivi de Réflexions diverses et des Maximes de Madame de Sablé. Edi-
tion présentée, établie et annotée par Jean Lafond. Deuxi¢me édition revue et corrigée,
Paris 1976, S. 129; Hervorh. T.K.)

35 »Die Modernitit der franzésischen Klassik. Negative Anthropologie und funktionaler
Stil«, in: Fritz Nies/Karlheinz Stierle (Hg.), Franzdsische Klassik. Theorte - Literatur - Maleret,
Miinchen 1985, S. 81-128, hier S. 112.

36 Ebd., S. 84.

37 »Affektreprisentation im klassischen Diskurs: La Princesse de Cleves«, in: Fritz Nies/Karl-
heinz Stierle (Hg.), Franzisische Klassik. Theorie - Literatur - Malerei, Miinchen 1985, S. 231~
266, hier S. 232.

38 Vgl. La Princesse de Cleves, in: Madame de Lafayette, Romans et Nouvelles. Edition critique
avec chronologie, introduction, bibliographie et notes, établie par Alain Niderst. Edition
revue et corrigée, Paris 1997, S. 249-416, hier S. 350, 351, 354, 361, 367, 386, 393.

69

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Variation exponiert. Im Rahmen des Allianzdispositivs sind personliche Ge-
fuhle tiberindividuellen, machtpolitischen Erfordernissen klar untergeord-
net. Die frustrierten personlichen Gefithle kénnen entweder durch Teil-
habe an der Macht kompensiert und sublimiert werden, oder sie kénnen
in Gestalt aufler- bezichungsweise nicht-ehelicher Liebesbezichungen aus-
gelebt werden. Beide Méoglichkeiten stehen in engem Zusammenhang,
denn im komplexen Sozialgefiige des Hofes existiert keine Trennung zwi-
schen Privatsphire und Politik; das Private ist von 6ffentlichem Interesse:
»L’ambition et la galanterie étaient ’dme de cette cour [...]. [...] Pamour
était toujours mélé aux affaires et les affaires a 'amour.«%

Das im Mittelpunkt des Textes stehende asketische Dreiecksverhéltnis zwi-
schen Mme de Cléves, ihrem Ehemann und dem Duc de Nemours er-
scheint nun als experimentelles Gegenmodell zu den innerhalb des Allianz-
dispositivs moglichen Beziehungsformen. Mme de Cléves namlich folgt
zunichst der Auffassung ihrer Mutter, Mme de Chartres, wonach es das
einzig mogliche Gliick einer Frau sei, ihren Ehemann zu lieben und von thm
geliebt zu werden. Dieses Beziechungsmodell, welches die Koinzidenz von
Liebe und Ehe postuliert, steht aber in einem unauflésbaren Widerspruch
zu dem von Mme de Chartres ebenfalls vertretenen Allianzmodell. Obwohl
die Tochter keine besondere Zuneigung fiir den um sie werbenden Prince
de Cleves empfindet, willigt die Mutter in die Ehe ein, weil Cléves ein stan-
desgemifler Partner fur die reiche Erbin ist. Damit verst6fit die Mutter aber
gegen ihr zuvor gemachtes Angebot, die Entscheidung der inclination ithrer
Tochter anheimzustellen. Die Beziehung ist aufgrund der nur einseitig ge-
wihrten Wahlfreiheit somit von Beginn an asymmetrisch: Wihrend M. de
Cleves Leidenschaft (passion) empfindet, hat seine Braut fiir ihn nur Gefiihle
wie estime, reconnaissance, bonté oder auch pitié tibrig.?

Mit der Passion ist jene Grofie ins Spiel gebracht, ohne die offenbar eine
Liebesbeziehung nicht gliicklich sein kann, die aber von der Mutter als so
bedrohlich empfunden wird, dafl sie es vorgezogen hat, ihre Tochter in
Unkenntnis dartiber zu belassen. Aus dieser Leerstelle heraus entsteht jene
Dynamik, aus der sich die experimentelle Dreiecksbeziehung entwickeln
kann. Mme de Cléves begegnet nach ihrer Hochzeit einem Mann, der als
»chef-d’ceuvre de la nature«*! gilt und am Hof als der grofite Herzensbrecher
einen von allen anerkannten Sonderstatus geniefit. Dieser Sonderstatus aber
entspricht genau jenem der Mme de Cleves, die ebenfalls fiir ihre perfekte

39 La Princesse de Cleves, S. 264.
40 La Princesse de Cleves, S. 27011
41 La Princesse de Cleves, S. 255.

70

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schonheit bewundert wird. Die beiden Ausnahmemenschen verlieben sich
aufgrund der objektiven positiven Eigenschaften des jeweils anderen inein-
ander und bringen dadurch sich und M. de Cléves in den Zustand des
Beziehungsexperiments. Was Mme de Cleéves widerfihrt, ist die ihr bis-
lang unbekannte Erfahrung der Leidenschaft, und diese kommt ihr durch
die negative Erfahrung einer - allerdings unbegriindeten — Eifersucht auf
Nemours zu Bewufltsein. Der Erfahrungs- und Lernprozef}, den Mme de
Cléves durchliuft, vollzieht sich als Serie indirekter Kommunikationsakte,
die schliefilich dazu fithren, daff sie Nemours ithre Zuneigung zeigt.

Die Passion geht jedoch einher mit einem als duflerst negativ empfundenen
Kontrollverlust, dem Mme de Cléves durch Verbergen ihrer Gefiihle bezie-
hungsweise durch den Riickzug aufs Land entgegenarbeitet. Ihr Ziel ist
es, der Uberwiltigung durch das so beunruhigende Gefiithl durch Flucht
zu widerstehen. Als ihr Mann sie bedréngt, aus der landlichen Einsamkeit
doch wieder in die Gesellschaft zurtickzukehren, gesteht sie ihm, daf} sie
einen anderen liebt: »[...] je vais vous faire un aveu que 'on n’a jamais fait
a son mari [...J«.*2 Durch das Experiment dieses singulédren Gestiandnisses
begibt sie sich der Moglichkeit, eventuell doch ihrer Passion nachzugeben,
und sie bezieht thren Ehemann in das auf Aufrichtigkeit und Verzicht be-
ruhende Beziehungsexperiment mit ein. Die sincérité hat paradoxe Folgen.
Wenn Cleves einerseits seine Eifersucht gesteht, so erkennt er andererseits,
daf} ihm die unerhorte Aufrichtigkeit seiner Frau Eifersucht gerade verbietet,
denn ihr Gestandnis biirgt ihm ja dafiir, daf§ sie ihn nicht betriigen wird. In
einer vergleichbar paradoxen Situation befindet sich der Nebenbuhler Ne-
mours, der zufillig Ohrenzeuge des Gestidndnisses wird. Denn er weify nun
zwar mit Gewilheit, dafl Mme de Cléves ihn leidenschaftlich liebt, doch
wird thm ebenso klar, dafd er sie aufgrund ihrer Prinzipientreue niemals fiir
sich gewinnen kann. Nemours 1afit sich jedoch auf Mme de Cléves’ Expe-
riment insofern ein, als er auf die beiden Méglichkeiten zwischenmenschli-
cher Intimbeziehungen verzichtet, die thm das Allianzdispositiv zur Verfii-
gung stellt: Seine zahlreichen Afféren beendet er ebenso, wie er ein Heirats-
angebot der Konigin von England ausschligt. Sein Verhalten bedeutet nicht
anders als das der Mme de Cléves eine klare Absage an das herrschende
Bezichungsmodell.

Das dem Allianzmodell entgegengestellte Modell ist in sich aporetisch. Der
widerspriichliche Charakter der durch den singuldren aveu instituierten, auf
Triebverzicht beruhenden Dreiecksbeziehung wird im Text mehrfach her-

42 La Princesse de Cleves, S. 350.

71

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vorgehoben. Aus der Sicht der beiden Ménner ist Mme de Cléves — und
das ist im Rahmen des Allianzdispositivs, in dem diese beiden Funktionen
getrennt sind, singuldr — sowohl Geliebte als auch Ehefrau;* dies kann sie
aber nur sein, weil sie sich beiden Ménnern entzieht, beziehungsweise weil
sie sich innerlich aufspaltet und dem einen die eheliche Treue gewéhrt, ohne
ihn zu lieben, wahrend sie den anderen leidenschaftlich liebt, ohne ihrer
Leidenschaft nachzugeben. Anders gesagt: Sie ist weder Geliebte noch Ehe-
frau. Ihre mit Aufrichtigkeit gepaarte Gefiihlsunterdriickung hat destruktive
Konsequenzen: M. de Cleves verliert zunichst die Kontrolle tiber seine
raison** und stirbt schliefflich vor Kummer. Nach dem Tod des Ehemannes
bleibt ihre Liebe zu Nemours weiterhin unerfillt. Der heimliche Grund fiir
ihren den Tod des Mannes iiberdauernden Verzicht ist ithre Furcht, daf}
Nemours’ Passion im Falle einer Verbindung nicht von Dauer wire: »Mais
les hommes conservent-ils de la passion dans ces engagements éternels?
Dois-je espérer un miracle en ma faveur et puis-je me mettre en état de voir
certainement finir cette passion dont je ferais toute ma félicité? [...] je crois
méme que les obstacles ont fait votre constance.«*

Die Uberzeugung, dafl auf Passion gegriindete Liebe zwangslaufig endlich
sei, ist Teil des im 17. Jahrhundert giiltigen Liebescodes.* Wenn nun Mme
de Cleves mehr noch als die Pflichtverletzung gegeniiber threm verstorbe-
nen Ehemann ein Ende der Passion fiirchtet und durch den obstacle des
"Triebverzichts dieses Ende so weit wie méglich hinausschiebt, so kann man
in threr Dreiecksbeziehung auch einen Versuch erblicken, sich den Pramis-
sen des epochentypischen Liebescodes zu entziehen. Im Gelingen dieses
Experiments ldge dann - trotz der genannten destruktiven Folgen - jene
Gratifikation, die die Liebenden trotz allen Leides so lange ausharren lafit.
Die Singularitit einer lang andauernden Passion kompensiert, ohne dafl es
explizit gesagt wiirde, die Schmerzen des Verzichts. Desgleichen entzieht
Mme de Cleves sich den Schmerzen der Eifersucht, die sie in der Anfangs-
phase ihrer Leidenschaft bereits kennengelernt hat. Schliefllich bringt sie
sich durch ihren Verzicht in eine Position der Dominanz gegeniiber den
Minnern und gewinnt somit eine relative Autonomie innerhalb der von
Machtbeziehungen gepréigten Hofgesellschaft. La Princesse de Cleves entwirft
somit ein experimentelles Beziehungsmodell, das aus der narrativen Umset-
zung moralistischer Prdmissen entwickelt wird. So heifdt es bei La Roche-

43 La Princesse de Cleves, S. 272, 351, 406.
44 La Princesse de Cleves, S. 382.

45 La Princesse de Cleves, S. 408.

46 Vgl. Luhmann, Liebe als Fassion, S. 891F.

72

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

foucauld: »La durée de nos passions ne dépend pas plus de nous que la
durée de notre vie.«*’ und »Il n’y a point de passion ou I'amour de soi-méme
régne si puissamment que dans 'amour; et on est toujours plus disposé a
sacrifier le repos de ce qu’on aime qu’a perdre le sien.«*8 Im Gegensatz zu
La Rochefoucaulds Pessimismus aber, der von der Unerkennbarkeit, der
»obscurité épaisse«t® des amour-propre spricht, gelangt Mme de Cleéves zur
Einsicht in die Heteronomie ithres Handelns. Sie wird damit selbst zur Mora-
listin, die von einer Metaebene aus die Prinzipien des klassischen Diskurses
beobachtet und analysiert, allerdings um den Preis des Verzichts und der
Zerstorung zweier moglicher Beziehungen.

An das Dreiecksmodell der Princesse de Cleves wird Rousseau ankntipfen. Es
dient ithm als Modell zur Perpetuierung einer Passion. Denn er wird ver-
suchen, das zunehmend gefihrdete und fragwiirdige Allianzdispositiv mit
dem neu entstehenden Sexualititsdispositiv zu verbinden, und nicht etwa
das eine durch das andere zu ersetzen. Ein solcher Kompromif ist fiir ihn
unter anderem deshalb notwendig, weil eine dauerhafte Beziehung nicht
allein auf Passion gegriindet werden kann.

1.4 Saint-Preux’ Passion zwischen Vernunft und Gefuhl

La Nouvelle Heéloise versteht sich — gemifl den Aussagen, die man der Seconde
Préface entnehmen kann — als modellbildender Text, der neuen Auffassungen
von Liebe, Natiirlichkeit und Tugend zum Durchbruch verhelfen will. Da
fur Rousseau die franzésische Hauptstadt Paris der Inbegriff der depravier-
ten Zivilisation ist, kommt es thm nicht auf das Urteil der beaux esprits des
Pariser Lesepublikums an, welches viel zu sehr an die Ketten seiner eigenen
Vorurteile gefesselt sei, als dafy es durch Lektiire geheilt werden kénnte.
Vielmehr ist der Roman durch systematische Erwartungsverstéfie auf der
Ebene der Figurencharakterisierung, der Handlungsstruktur und des Stils
so angelegt, daf} er sein Lesepublikum in der Provinz finden soll, wo, wie
Rousseau sagt, die Menschen in Einsamkeit und Frieden lebten und des-
halb dem verlorenen Naturzustand noch néiher seien.>’ Ideale Leser des Ro-

47 Maximes et Réflexions, S. 44, Maxime Nr. 5.

48 Maximes et Réflexions, S. 88, Maxime Nr. 262.

49 Maximes et Réflexions, S. 130, Maxime supprimée Nr. 1.

50 »Quand on aspire 2 la gloire, il faut se faire lire a Paris; quand on veut étre utile, il faut
se faire lire en Province.« (Bd. II, S. 22) Die erwdhnten Verstofie gegen den Erwartungs-
horizont werden ausfiihrlich in der Seconde Préface diskutiert (vgl. Bd. II, S. 12-13).

73

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mans sind nach den Ausfihrungen der Seconde Préface zwei auf dem Lande
lebende Eheleute, die aus der Lektiire neue Kraft fiir ihre gemeinsame Ar-
beit schopfen sollen. Da ihnen die Romanhandlung im Gegensatz zu her-
kémmlichen Texten nicht eine threr Alltagswelt vollkommen entgegenge-
setzte Handlungswelt prasentiere, sei es thnen méglich, sich Julies »ménage
heureux« zum Vorbild (»doux modele«)®! zu nehmen. Nach der Lektiire
werde ihnen ihr Leben angenehmer erscheinen, und sie wiirden sich gliick-
licher an die tagliche Arbeit machen; »[...] ils reprendront le gotit des plaisirs
de la nature: ses vrais sentiments renaitront dans leurs coeurs, et en voyant
le bonheur a leur portée, ils apprendront a le gotiter.«5?

Man sieht, dafi, soll das Modell wirksam sein, die Figuren als Vorbilder
nicht vollkommen sein diirfen. Aus dieser wirkungsésthetisch begriindeten
Abweichung von der Konvention vollkommener, das heifit moralisch un-
wandelbarer Charaktere® resultiert die Moglichkeit bezichungsweise die
Notwendigkeit, im Roman mehr als nur eme Liebeskonzeption modellhaft
zu prisentieren. Das zu imitierende Liebesmodell wird nicht von Beginn an
thetisch prasentiert, sondern es bildet sich erst allmdhlich im Verlauf der
Handlung als Kompromifilésung heraus. Der Text inszeniert bei naherer
Betrachtung némlich einen Polylog verschiedener Liebeskonzeptionen, der
im Zeichen der zeitlichen Relativitit menschlichen Erlebens steht und der
nunmehr genauer untersucht werden soll.

Nach Luhmann®* sind das 17. und 18. Jahrhundert, also die Epoche des
amour-passion, durch die Basisopposition Liebe vs. Vernunft gepragt. Am Bei-
spiel eines Liebesdialogs aus dem 17. Jahrhundert zeigt Luhmann, dafi die
Vernunft die Rechte der Gesellschaftsordnung vertritt, insbesondere beziig-
lich der elterlichen Bestimmung des Ehepartners und der Schichtgleichheit
der Eheleute. Demgegentiiber beansprucht die Liebe bis etwa zur Mitte des
18. Jahrhunderts die Anerkennung eines irrationalen Gefiihlsbereichs, ohne
indes grundlegend den gesellschaftlichen Anspruch auf Ordnung in Frage

51 Bd.IIL S. 23.

52 Ebd.

53 Vgl. Bd.II, S. 26 und 277. - Jaufi, »Rousseaus >Nouvelle Héloise« und Goethes >Werther«
im Horizontwandel zwischen franzosischer Aufklirung und deutschem Idealismuse,
S. 597, verweist darauf, daf} die Abkehr vom Muster vollkommener Charaktere nicht nur
die Funktion der leichteren Imitierbarkeit habe, sondern vor allem auch als »Provokation
der religiosen Moral« zu verstehen sei, die darin bestehe, daf3 »die >gefallene« Julie ihre
»*Tugend«aus eigener Kraft, in einem Akt der Selbstbefreiung zur moralischen Autonomie,
wiedergewinnt und mit dieser >Reform« die Liebesgemeinschaft der »schénen Seelen< von
Clarens begriindet«.

54 Liebe als Passion, S. 119-122.

74

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zu stellen. Erst ab etwa 1760, so Luhmann, wird die Forderung der Liebe
auf Anerkennung ihres Eigenbereiches im Namen der passion mit solchem
Nachdruck erhoben, daf} die noch herrschende Staindeordnung zunehmend
gefahrdet wird.

Vor diesem Hintergrund lafit sich die von Saint-Preux vertretene Liebes-
konzeption verorten. Er verkoérpert den amour-passion, und zwar in dessen
Ausprigung, nachdem die Sexualitit in den Code einbezogen wurde; aller-
dings — und darin besteht eine signifikante Abweichung von der Tradition —
richtet sich seine Passion nicht auf eine verheiratete und somit freie, sondern
auf eine unverheiratete Frau, die noch unter der Vormundschaft ihres Va-
ters steht. Da Saint-Preux aber — ebenfalls in Abweichung von den Regeln
des amour-passion® — seine Passion als exklusiv und lebenslang andauernd
begreift, wire die logische Konsequenz eigentlich die romantische Liebe,
mit dem Ideal der Koinzidenz von Liebe und Ehe, stinde dem nicht — auf
seiten Julies — die noch herrschende Pradominanz der viterlichen Autoritit
und somit der stdndestaatlichen Vernunft entgegen. Saint-Preux’ Liebe si-
tuiert sich somit am Ubergang vom amour-passion zur romantischen Liebe,
deren idealer Horizont die Liebesheirat ist. Saint-Preux erkennt weder das
Recht der elterlichen Bestimmung des Ehepartners noch das Postulat der
Schichtgleichheit der Ehepartner an. Wenn er schliefllich dennoch auf Julie
verzichtet, so tut er dies nicht um der Eltern willen, sondern allein weil er
Julie unbedingten Gehorsam versprochen hat.5”

Auf der Oppositionsachse Vernunft vs. Gefihl befindet Saint-Preux sich
demnach eindeutig in der Nihe des Gefiihlspols. Doch zu Beginn des Tex-
tes, der unvermittelt mit Saint-Preux’ Liebesgestindnis an Julie einsetzt, ist

55 Ebd., S. 71ff.

56 Wenn Saint-Preux an Julie schreibt: »Mais moi, Julie, hélas! errant, sans famille, et presque
sans patrie, je n’ai que vous sur la terre, et I'amour seul me tient lieu de tout.« (Bd.II,
S. 73), so ist dies ein Beleg fiir die totalisierende und kompensatorische Ausweitung der
Liebe angesichts der Auflésung traditioneller Bindungen, wie sie fur die romantische
Phase typisch ist. Der Geliebte soll dem Liebenden alles sein, Weltbestitiger und Sinn-
garant (vgl. Kap. 0.4 und 0.5).

57 Vgl. Saint-Preux’ Verzichtserklarung im 11. Brief des dritten Teils, wo er Julies Vater
jegliche Rechte abspricht: »Quel sacrifice osez-vous m’imposer et a quel titre I'exigez-
vous? [...] Non, non, Monsieur, quelque opinion que vous ayez de vos procédés, ils ne
m’obligent point a renoncer pour vous a des droits si chers et si bien mérités de mon
ceeur. [...] je ne vous dois que de la haine, et vous n’avez rien a prétendre de moi. Julie
a parlé; voila mon consentement. Ah! qu’elle soit toujours obéie! [...] Si votre fille eut
daigné me consulter sur les bornes de votre autorité, ne doutez-pas que je ne lui eusse
appris a resister a vos prétentions injustes. Quel que soit I’empire dont vous abusez, mes
droits sont plus sacrés que les votres; la chaine qui nous lie est la borne du pouvoir paternel |.. ]«
(Bd. I1, S. 326; Hervorh. T.K.).

75

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zunichst die Stimme der gesellschaftlichen, stdndestaatlichen Vernunft deut-
lich vernehmbar. Der erste Brief formuliert das Dilemma, in dem Saint-
Preux sich befindet. Seine Liebe zu der Adeligen Julie d’Etange, deren biir-
gerlicher Hauslehrer er ist, erweist sich als so stark, daf§ er nicht anders kann,
als sich ihr zu offenbaren. Motiviert wird diese Liebe zwar zum Teil durch
Julies objektive Schonheit, hauptsachlich jedoch durch subjektive Werte wie
sensibilité, douceur, pitié, esprit juste und godt exquis:®8 »[...] ce sont, en un mot,
les charmes des sentimens bien plus que ceux de la personne, que j’adore
en vous.«® Erkennbar sind diese inneren, moralischen Qualititen Julies
fiir Saint-Preux dank einer »conformité secrete entre nos affections, ainsi
qu’entre nos gotts et nos 4ges«.%’ Dies bedeutet, dafl Julie und Saint-Preux
aufgrund ihrer Jugend und Unverdorbenheit dem Naturpol noch relativ
nahe stehen, so daf} ein natiirlicher, durch gesellschaftliche Einwirkungen
(»uniformes préjugés du monde«)! nicht beeintrachtigter Seeleneinklang
moglich scheint. Die Liebe wird von Saint-Preux in einem Bereich aufler-
halb gesellschaftlicher Zwange und Ordnungsmuster lokalisiert. Nun sind
es aber eben jene »préjugés du monde«, welche einer Verbindung von Julie
und Saint-Preux im Wege stehen, denn: »[...] j’espére que je ne m’oublierai
Jjamais jusqu’a vous tenir des discours qu’il ne vous convient pas d’entendre,
et manquer au respect que je dois a vos meeurs, encore plus qu’a votre
naissance et a vos charmes.«%? Der Konflikt zwischen Gefiihl und Vernunft
wird also gleich zu Beginn klar formuliert. Aus ihm resultiert das Dilemma,
das mit Julies Hilfe zu 16sen der Briefschreiber sich vornimmt. Saint-Preux
behauptet, er hitte schon lingst die Flucht ergriffen, wenn ihn die Gebote
des Anstandes (»'’honnéteté«) gegentiber Julies Mutter nicht daran gehindert
hitten. Denn stillschweigend das Haus zu verlassen, in das ihn die Mutter
zur Bildung ihrer Tochter eingeladen habe, sei ebenso wenig denkbar wie
die Alternative, der Mutter beim Abschied den Anlaf} desselben mitzuteilen:
»[...] cet aveu méme ne 'offensera-t-il pas de la part d’'un homme dont la
naissance et la fortune ne peuvent lui permettre d’aspirer a vous?«53

Paradoxerweise sind es nun aber die gesellschaftlichen Normen der Vernunft,
die fiir das Dilemma verantwortlich gemacht werden. Sowohl der Flucht-
wunsch als auch das Bleiben werden durch gesellschaftliche Konventionen

58 Bd.IL S. 32.
59 Ebd.
60 Ebd.
61 Ebd.
62 Bd.IL S. 31.
63 Bd. 1L S. 32.

76

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

motiviert: Weil die durch Passion ausgel6ste Liebe sozial nicht sanktionier-
bar ist, will Saint-Preux flichen. Durch diesen Fluchtwunsch bejaht er die
Rechte der gesellschaftlichen Vernunft. Weil er sich andererseits als biirger-
licher Hauslehrer der adeligen Mutter seiner Elevin gegentiber nicht ins
Unrecht setzen will, indem er ihr den skandal6sen Grund fur seine Flucht
offenbart, muf} er bleiben. Auch dies lafit sich als Anerkennung der gesell-
schaftlichen Vernunft interpretieren. Der Konflikt, der eigentlich einer zwi-
schen Vernunft und Gefiihl ist, wird reformuliert als Konflikt innerhalb des
Bereiches der Vernunft. Darin besteht die rhetorische List des ersten Briefes.
Denn nunmehr erscheint die Offnung des Gefiihlsbereichs durch das Ein-
gestandnis der Liebe als einziger Ausweg aus dem Dilemma der Vernunft.
Durch dieses Gestindnis gibt Saint-Preux die Verantwortung fiir sein kiinfti-
ges Verhalten an Julie ab, was ihm im Gegenzug erlaubt, im Rahmen des ei-
genmichtig instituierten Liebesdiskurses Julies Verhalten zu beeinflussen.5

64 Die Ambivalenz von Unterwerfung und Beeinflussung zeigt sich in der erst im Riickblick
erkennbaren Doppelbddigkeit des Satzes, mit dem der Brief endet: »[...] si vous avez It
cette lettre, vous avez fait tout ce que j'oserois vous demander, quand méme je n’aurois
point de refus a craindre.« (Bd. II, S. 34) Das scheinbar harmlose Lesen des Briefes durch
Julie bedeutet namlich die Anerkennung einer >gefahrlichen Beziehung« zu Saint-Preux,
aus der sich alle weiteren Konsequenzen dann geradezu von selbst ergeben werden. So
stellt Julie im Ruickblick nach ihrer Heirat fest: »Au lieu de jetter au feu votre premiere
lettre, ou de la porter a ma mere, j'osai I'ouvrir. Ge fut la mon crime, et tout le reste
fut forcé. Je voulus m’empécher de répondre a ces lettres funestes que je ne pouvois
m’empécher de lire.« (Bd. II, S. 341f)) Matzat, Diskursgeschichte der Leidenschafi, S. 54,
deutet diese Stelle als Beleg fiir Julies moralistische Leidenschaftskonzeption, die dem
klassischen Reprisentationsdenken verhaftet bleibe. Mir scheint hier im Gegenteil eher
ein Beleg fiir das Uberschreiten der klassischen Episteme vorzuliegen. Denn wenn, wie
Matzat zu Recht anmerkt, das geschlechtliche Begehren durch das Wort erst generiert
wird (was, wie wir zeigen wollen, an anderen Stellen noch deutlicher wird, s.u. Kap. 1.8),
dann ist die Sprache Zeichen von etwas Nicht-Existentem, das heifit es besteht dann kein
Reprisentationsverhaltnis mehr zwischen Sprache und Gefiihl. Die Sprache verliert ihren
Charakter als transparentes, neutrales Instrument und gewinnt ein opakes Eigenleben.
Ahnlich sieht dies auch Hans-Christoph Koller, »Die philanthropische Pidagogik und
das Zeichensystem >Literatur«, in: SPIEL 9/1 (1990), S. 173-197, bei seiner Analyse
von Rousseaus Auflerungen tiber das Lesen und die Literatur. Obwohl fiir Foucault die
Reflexionen Rousseaus zur Sprache der Episteme der Reprasentation zugehorten, sei
doch nicht zu verkennen, »daff die von Rousseau und den Philanthropen diagnostizierte
Gefahr einer Verselbstdndigung der sprachlichen Zeichen bereits iiber die Ordnung der
Repriasentation hinausweist. Denn hier gilt die vollige Transparenz der Zeichen in ihrem
Verhiltnis zu den Dingen zwar als der zu verteidigende Idealzustand, hat aber doch seine
Selbstverstandlichkeit eingebiifit und scheint vor allem durch das Medium der Schrift
bzw. der Literatur bedroht. / Insofern kann die padagogische Kritik des Zeichensystems
»Literatur« als ein Indiz fiir die beginnende Aufldsung der reprisentationistischen Ord-
nung verstanden werden.« (S. 190)

77

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diese Beeinflussung setzt bereits im ersten Brief ein, also lange bevor Julie
- nach dem dritten Brief - zum ersten Mal antwortet. Nachdem Saint-Preux
Julie aufgefordert hat, seinen Brief thren Eltern zu zeigen und dadurch einen
Eklat herbeizufithren, der ihn zur Flucht zwingen wiirde, nachdem er sich
also schembar den Geboten der Ordnung und der Vernunft gemafl verhal-
ten hat und den Konflikt zwischen Pflicht und Neigung durch paradoxe
Befolgung beider Impulse® geldst zu haben scheint, ruft er unvermittelt aus:
»Vous, me chasser! moi, vous fuir! et pourquoi? Pourquoi donc est-ce un
crime d’étre sensible au mérite, et d’aimer ce qu’il faut qu’on honore?«%
Der Diskurs der Passion, der hier auch stilistisch durch die Betonung der
expressiven Sprachfunktion (mit Hilfe von Ausrufezeichen, Interjektionen,
Anakoluthen, points de suspension) deutlich markiert ist, operiert somit parasi-
tdr und subversiv innerhalb des Diskurses der gesellschaftlichen Vernunft.
Nachdem die Rechte der Vernunft formal anerkannt worden sind — genau
darin besteht der offizielle performative Anspruch dieses ersten Briefes —,
macht Saint-Preux durch Verlagerung der Argumentation von der Vernunft-
auf die Gefuihlsebene sinoffiziell, aber um so wirksamer die Rechte des

Gefiihls geltend.

1.5 Probleme der Codierung zwischen Opazitat und Transparenz

Im ersten Brief geht es dartiber hinaus vor allem um das zentrale Problem
der Codierung von Liebe und Passion. Julies Verhalten gegeniiber Saint-
Preux erscheint diesem als unverstindlich, denn wihrend sie sich in Gesell-
schaft ausgelassen und warmherzig gibt, wirkt sie unter vier Augen kalt
und ablehnend. Nach Saint-Preux’ Vorstellung miifite ihr Verhalten jedoch
genau umgekehrt sein: »Je pensois [...] qu’il faloit composer son maintien
a proportion du nombre des Spectateurs.«<5” Er fordert sie auf, ihm den
Grund far diese »inégalité que vous affectez«%® mitzuteilen und sich kiinftig
konstant und ausgeglichen zu verhalten. (Diese Forderung, auf die Julie rea-
gieren wird, bildet die Voraussetzung fiir die Fortsetzung des Briefwechsels.)

65 Zwar konne er nicht aus eigener Kraft flichen, doch werde er ihr selbstverstindlich ge-
horchen: »[...] chassez-moi comme il vous plaira; je puis tout endurer de vous; je ne puis
vous fuir de moi-méme.« (Bd. II, S. 32) Indem er sich auf ihren Wunsch hin entfernen
wiirde, briachte er Pflicht und Neigung zur Deckungsgleichheit.

66 Bd.]II S. 32.

67 Bd.IL S. 34.

68 Ebd.

78

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der von ihm geforderten Transparenz des Verhaltens, einer Transparenz,
die von der Pramisse lebt, daf’ zwischen Gefiihl und Ausdruck des Gefiihls
eine eindeutige und konstante Relation herrscht, steht die Opazitit eines
thm unverstidndlichen Codes gegeniiber, in dem wechselhaftes Verhalten
keinen Riickschluff auf ein konstantes Gefiihl zuldfit.® Eine spate Erklarung
fir Julies Verhalten erhilt Saint-Preux im bertithmten 18. Brief des dritten
Teils, in dem Julie nach ihrer Hochzeit und Konversion auf ihr bisheriges
Leben zurtickblickt. Dabei wird deutlich, daff thre ostentative Ausgelassen-
heit in der Offentlichkeit den Zweck verfolgte, nachdem sie Saint-Preux’ Zu-
neigung bemerkt hatte und da sie diese teilte, ernsthaften Aussprachen vor-

69 Schon zu Beginn des ersten Discours hatte Rousseau diese fir sein Denken zentrale Frage
angeschnitten. Dort ging es um die Kritik an der zivilisatorischen politesse als einem Mit-
tel der Verschleierung von Unfreiheit. Er formuliert dies in semiotischen Termini; der
Zustand der Zivilisation zeichne sich durch die Nicht-Koinzidenz von Auflen und Innen,
von Signifikant und Signifikat aus: »Qu’il seroit doux de vivre parmi nous, si la conte-
nance extérieure étoit toGjours I'image des dispositions du ceeur; si la décence étoit la
vertu [...]J« (Bd. IIL, S. 7). Wahrend man im Zustand der Zivilisation nicht mehr als das
zu erscheinen wage, was man sei, habe sich der Naturzustand dagegen durch die »faci-
lité de se pénétrer réciproquement« ausgezeichnet, also durch semiotische Transparenz
(Bd.IIL, S. 8). Mit dieser Auffassung steht Rousseau im Gegensatz zum Selbstverstindnis
des klassischen Diskurses, der nach Foucault auf der Annahme beruht, Transparenz sei
moglich. Als Heilmittel fir die zivilisatorisch korrumpierte Gegenwart — und somit als
Nagelprobe auf die Episteme der Transparenz — bietet sich indes die Literatur, insbeson-
dere die Romane, an, welche »sont peut-étre la derniere instruction qu’il reste a donner a
un peuple assés corrompu pour que toute autre lui soit inutile« (Bd. II, S. 277). Allerdings
miisse gewdhrleistet sein, so Saint-Preux als Sprachrohr Rousseaus, daff nur aufrichtige
und empfindsame Menschen diese Romane verfafiten, »dont le coeur se peignit dans leurs
écrits« (ebd.). Der Text mufl also transparent in bezug auf die Seele seines Verfassers
sein. Es soll gezeigt werden, dafl dieses Postulat nicht eingelost wird. — Dafl Rousseau die
Primissen der klassischen Sprachkonzeption und Asthetik unterlaufe, ist auch die These
von Paul de Man, »Rhétorique de la cécité: Derrida lecteur de Rousseaus, in: Poétigue 1
(1970), S. 455-475. Laut de Man ist fur Rousseau der Vorgang der Bezeichnung leer
(S. 465). Dies zeige sich an seiner Auffassung von Musik, aber auch von Sprache, die
beide nicht-imitativ seien und daher Prasenz auch nur illusionér reprisentieren kénnten.
Sprache sei grundsitzlich uneigentlich (S. 469), in ihrer artikulierten, diachronen Form
als Text sei sie fiktional (S. 468). Rousseaus Texte seien aufgrund ihrer sprachtheoreti-
schen Reflektiertheit Allegorien ihrer eigenen Fiktionalitit und der daraus resultierenden
Fehlinterpretationen. Ausfithrlichere Rousseau-Interpretationen finden sich in de Man,
Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, and Proust, New Haven
1979. Er liest die Nouvelle Héloise dort »as putting in question the referential possibility of
love< and as revealing its figural status« (S. 200), also nicht als referentiellen, sondern als
metasprachlichen Text, der die Unméglichkeit wortlicher Rede blofilege. Ohne de Man
in seiner radikalen Auffassung bis ins letzte folgen zu wollen, méchte ich ihn doch als
Zeugen dafiir aufrufen, dafl Rousseau sich in jedem Fall an den Grenzen des klassischen
Diskurses und der damit verbundenen Sprachkonzeption bewegt.

79

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zubeugen und den Zustand des gemeinsamen Gliicks diesseits der Schwelle
des aveu zu perpetuieren. Dieser Gliickszustand zeichnete sich durch unaus-
gesprochene gegenseitige Liebe aus:

Je vis, je sentis que j’étois aimée et que je devois I'étre. La bouche étoit muette; le
regard étoit contraint; mais le cceur se faisoit entendre: Nous éprouvames bient6t
entre nous ce je-ne-sai-quoi qui rend le silence éloquent, qui fait parler des yeux
baissés, qui donne une timidité téméraire, qui montre les desirs par la crainte, et
dit tout ce qu'il n’ose exprimer.70

Die Verstindigung der Liebenden funktioniert ohne Worte, ja nicht einmal
auf der Ebene der Blicke, die einander ausweichen, sondern paradoxerweise
auf der Ebene des Gefiihls, des Einklangs der Herzen diesseits oder jenseits
der Kommunikabilitit (»je-ne-sai-quoi«). Dieser Zustand ist eine Bestitigung
fur Luhmanns These, wonach Liebe »Kommunikation unter weitgehendem
Verzicht auf Kommunikation intensivieren«’! kann. Allerdings ist das Gliick
der kommunikationslosen Kommunikation nicht von langer Dauer. Denn
wenngleich die Mechanismen der Kommunikation fiir die Liebenden nicht
durchschaubar sind, so ist doch nicht zu tibersehen, dafs etwas mitgeteilt
wird, ndmlich das wechselseitige Begehren. Und genau hier treten Probleme
auf, denn sobald Saint-Preux das sprachlose Einverstandnis durchbricht, ist
Julie verloren (»[je] me jugeai perdue a votre premier mot«).”? Sie weif§ ndm-
lich — dank der Unterweisung durch ihre Gouvernante - offenbar immerhin
genug von der Liebe, um antizipieren zu kénnen, dafl sich dem »véritable
amour« der »amour sensuel«’? als abzulehnende Auspragung der Liebe bei-
gesellen und ersteren zerstéren werde. Julie lehnt die sinnliche Liebe ab,
denn sie ist zeitlich begrenzt: »L.’amour sensuel ne peut se passer de la pos-
session, et s’éteint par elle.«’* Die sinnliche Liebe, so 1afit sich dies deuten, ist
nicht interesselos darauf ausgerichtet, den Weltbezug des anderen zu besti-
tigen, sondern hat ihr Ziel in der physischen Inbesitznahme. Dadurch wird
die Liebe in ihrer Reinheit profaniert, die Lust der physischen Befriedigung
vertreibt das Gliick der reinen Liebe.”® Liebe ist — in Claires Worten, die
Aussagen von Julie und Saint-Preux wiederaufnehmen - »le plus délicieux
sentiment qui puisse entrer dans le coeur humain«’6 und darf deshalb niemals

70 Bd.IL S. 341.

71 Liebe als Fassion, S. 29.
72 Bd.IL S. 341.

73 Ebd.

74 Ebd.

75 Bd.IL S. 102.

76 Bd. II, S. 320.

80

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

enden. Die sinnliche Erfillung erweist sich nun als schwere Prifung der
Liebe, weil sie ihre Unendlichkeit gefihrdet.”” Aufierdem ist Liebe als domi-
nante Passion dasjenige Gefiihl, dessen Ende die Liebenden nicht iiberleben
wiirden, so daf} die Perpetuierung der Liebe tiberlebenswichtig wird.”®
Als Julie das Scheitern des Codes auf pragmatischer Ebene bemerkt, da ihr
Verhalten nicht Saint-Preux’ Zuriickhaltung verstarkt, sondern im Gegenteil
sein Liebesfeuer schiirt, versucht sie thn durch vorgespielte Klte zu brem-
sen. Doch auch diese Codeverwendung mifilingt. Und man ist geneigt zu
sagen, sic mufl mifilingen, denn Julie hat zwar den Code der Galanterie
verwendet, doch ist dieser ihrer Situation unangemessen. Julie hat nimlich
ein falsches Verhaltnis zwischen Code und Kontext etabliert, indem sie die
notwendige Differenz zwischen konventionellem Liebescode und tatsachli-
chem Gefiihl nicht akzeptieren will und statt dessen auf Natiirlichkeit Wert
legt: »[...] je for¢ai mon naturel, j'imitai ma Cousine [...] on ne sort point de
son naturel impunément«.”® Mit anderen Worten: Sie will nicht verfiihren,
sondern sie liebt aufrichtig. Diese Stelle verweist zuriick auf die Briefe 6 und
7 des ersten Teils: Dort geht es um die Semiotik der passions, das Erlernen
des Liebescodes durch die beiden Cousinen. Ihre Lehrmeisterin und Gou-
vernante Chaillot hat ithnen zwar das Erkennen der Zeichen der galanten
Liebe beigebracht, doch ist sie zu frith gestorben, um sie zu lehren, die
einmal erkannten Leidenschaften wieder zu unterdriicken. Wihrend Julie
Chaillots Tod als Befreiung empfindet, weil diese die beiden Cousinen in
die gefihrlichen Geheimnisse der Liebe eingeweiht habe, bedauert Claire
den Tod der Gouvernante und hofft, dafl wenigstens Saint-Preux die Kunst
beherrsche, seine Leidenschaften zu unterdriicken. Julie ndmlich besitze
zwar die raison, um den Liebescode zu verstehen, aber ihr Herz sei nicht
davor gefeit, in Bedrangnis zu geraten, da es die der Zeichenverwendung
entsprechenden Gefiihle nicht kontrollieren kénne. Dies tritt dann auch
prompt ein im Umgang mit Saint-Preux. Julie verliebt sich auf den ersten
Blick in ihn: »Dés le premier jour que j’eus le malheur de te voir, je sentis le
poison qui corrompt mes sens et ma raison«.? Sie liebt ihn so sehr, daf$
sie thm, obwohl sie damit in ihren eigenen Augen ihre Ehre verliert, ihre
Liebe gesteht, als er mit Abreise und unterschwellig gar mit Selbstmord
droht.8! Den Verlust ithrer Tugend versucht sie abzuwenden, indem sie ihre
77 Vgl. auch Julies Warnung, Bd. II, S. 51: »Le moment de la possession est une crise de
I'amour, et tout changement est dangereux au notre; nous ne pouvons plus qu'y perdre.«
78 Bd. 1L S. 109.
79 Bd.IL S. 341.

80 Bd. II, S. 39.
81 Bd.IL S. 38-41.

81

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Code-Verwendung auf Transparenz umstellt, offen ihre Liebe gesteht und
an das Tugend- und Ehrgefiihl Saint-Preux’ appelliert, anstatt sich, was sie
durchaus gekonnt hitte, weiterhin des Codes der Verstellung zu bedienen:
»[...] pour me faire obéir je n’avois qu’a me rendre avec art méprisable.«?
Hier wird deutlich, daf} Julie Giber ein klar ausgeprigtes Gode-Bewufitsein
verfiigt, doch dafi sie von nun an den konventionellen Code nicht mehr
verwenden will, weil er nicht im Einklang mit ihrem Gefiihl steht.

Damit aber akzeptiert sie die Bedingungen des von Saint-Preux instituierten
neuartigen Liebescodes, der — zumindest dem Anspruch nach - auf totaler
Transparenz beruht. Zundchst hatte sie als Reaktion auf Saint-Preux’ ersten
Brief sich auf ein Spiel der Dissimulation eingelassen. Auf seine explizite
Bitte, ihn kiinftig zu tduschen, das heif3t sich zu verstellen, damit er seine
Liebe wieder von ihr abziehen kénne (»trompez I'avide imprudence de mes
regards; [...] soyez, hélas, une autre que vous méme, pour que mon coeur
puisse revenir & lui«),8 reagiert sie, indem sie sich nunmehr in der Offent-
lichkeit genauso unnahbar wie unter vier Augen gibt. Dadurch jedoch wer-
den Saint-Preux’ Liebesqualen nicht, wie erhofft, gemildert, sondern ver-
starkt, so daf} er im zweiten Brief seine Bitte wieder zurtickzieht. Hier nun
deutet er seine augenblickliche Situation durch den Rickgriff auf die petrar-
kistische Tradition, indem er eine ballata von Petrarca (»Lassare il velo o per
sole o per ombra«)8 zitiert (die Rousseau allerdings irrtiimlich Metastasio
zuschreibt). Durch das Petrarca-Zitat wird die >hofische« Liebeskonzeption
aufgerufen, welche auf Distanz, Idealisierung und Sublimierung (das heif3t
Verzicht auf sexuelle Erfiillung) beruht. Aus dem Kontext wird jedoch klar,
dafl Saint-Preux sich keineswegs zu dieser Liebesauffassung bekennt, son-
dern sie als Negativfolie nennt, von der er sein eigenes Liebesideal absetzt.
Wihrend namlich der im dulce malum befangene und dieses in allen Nuancen
auskostende Liebende des Canzoniere niemals direkt zu seiner Angebeteten
spricht, weil diese durch ihre Engelhaftigkeit viel zu weit iiber ithm steht,3
besitzt Saint-Preux die Kiihnheit, nicht nur aktiv seine Liebe zu bekennen,
sondern vielmehr noch, Julie Entscheidungen abzuverlangen. Sie solle ihn

82 Bd. II, S. 40.

83 Bd. Il S. 33.

84 Canzoniere, Nr. 11.

85 Die uniiberbriickbare Distanz zwischen dem Liebenden und seiner Dame wird in der
zitierten ballata besonders deutlich, wo die donna sich den Blicken des Liebenden entzieht,
seitdem sie von seiner Liebe Kenntnis erlangt hat: »Lassare il velo o per sole o per ombra,
/ donna, non vi vid’io / poi che in me conosceste il gran desio / ch’ogni altra voglia
d’entr’al cor mi sgombra.« (V. 1-4; zitiert nach Francesco Petrarca, Canzoniere. Edizione
commentata a cura di Marco Santagata, Milano 1996, S. 52.)

82

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bestrafen, aber nicht verachten. Die Verschiebung der Liebessemantik ge-
gentiber der héfischen Liebe kommt darin zum Ausdruck, dafl der Lie-
bende sich nicht mehr mit der Rolle des passiv Leidenden begniigt und
dadurch die géttliche und gesellschaftliche Ordnung bestitigt, sondern dafy
er Anspruch auf Respektierung seiner Individualitit erhebt. Zwar wolle er
sich durchaus dem Willen Julies bedingungslos unterwerfen, doch habe er
Anspruch auf Mitleid:36 »Punissez-moi, vous le devez: mais si vous n’étes im-
pitoyable, quitez cet air froid et mécontent qui me met au desespoir: quand
on envoye un coupable a la mort, on ne lui montre plus de colére.«8”

86

87

Bekanntlich ist das Mitleid im Rahmen von Rousseaus im zweiten Discours entwickelter
Anthropologie die Kardinaltugend schlechthin. Im Naturzustand zeichne der Mensch
sich durch zwei grundlegende Eigenschaften aus, »deux principes antérieurs a la raison,
dont I'un nous intéresse ardemment a notre bien-étre et a la conservation de nous mémes,
et I'autre nous inspire une répugnance naturelle a voir perir ou souffrir tout étre sensible
et principalement nos semblables« (Bd. IIIL, S. 126). Diese im Naturzustand moralisch
indifferenten Eigenschaften bleiben auch im Zustand der Vergesellschaftung erhalten,
stehen nun aber unter negativem beziehungsweise positivem moralischem Vorzeichen:
der Selbsterhaltungstrieb wird zum negativen amour-propre, das Mitleid steht jenem als
positive Tugend gegeniiber, aus der sich der im Dienst der Arterhaltung stehende kate-
gorische Imperativ ableiten ldfit: »Fais ton bien avec le moindre mal d’autrui qu’il est
possible.« (Bd. III, S. 156) Signifikant ist in diesem Zusammenhang, dafl Julie ihren
moralischen >Stindenfalls, das heifit ihre sexuelle Hingabe an Saint-Preux, durch Mitleid
motiviert, wodurch dieser Tugendverlust im Rahmen von Rousseaus System relativiert,
wenn nicht gar positiviert wird: »Peut-étre I'amour seul m’auroit épargnée; 6 ma Cousine,
C’est la pitié qui me perdit.« (Bd. IL, S. 96)

Bd.II, S. 36. - Wenn Jean-Louis Bellenot, »Les formes de 'amour dans la Nouvelle Heloise
et la signification symbolique des personnages de Julie et de Saint-Preux«, in: Annales
fean-Tfacques Rousseau 23 (1953/55), S. 149-208, von einer »identité de ton« zwischen dem
Canzomiere und Rousseaus Roman spricht, von einer »rencontre providentielle de deux
sensibilités géniales a travers les siecles« (S. 159), und so die beiden Texte geradezu
gleichsetzt, so tibersieht er die von mir aufgezeigten deutlichen Akzentverschiebungen
innerhalb der Liebeskonzeption. Auch Denis de Rougemont, L amour et [occident (1939),
Paris 1996, S. 233, unterliegt einer Fehleinschéitzung, wenn er tiber die Nouvelle Héloise
sagt: »Clest le Canzoniere mis en prose — et quelque peu embourgeoisé.« — Solche Fehl-
urteile resultieren aus ungenauer Textlektiire, denn Julie selbst deutet ihr Liebesverhiltnis
zu Saint-Preux im Lichte des hofischen Minnedienstes, auf dem Petrarca ja fufit, wobei sie
gerade die Differenz zu dieser Liebeskonzeption unterstreicht: »C’est 1a, mon féal, qu’a
genoux devant votre Dame et maitresse, vos deux mains dans les siennes et en présence
de son Chancelier, vous lui jurerez foi et loyauté a toute épreuve, non pas a dire amour
éternel; engagement qu’on n’est maitre ni de tenir ni de rompre; mais vérité, sincérité,
franchise inviolable.« (Bd. I, S. 111) An die Stelle des hofischen »amour éternel« tritt
der neue Wert der Aufrichtigkeit. Zum Umgang mit der hofischen Liebe bei Rousseau
vgl. auch Irene Wiegand, »Das Modell der >hofischen Liebe« als Ausdruck der Welt-
anschauung bei Rousseau und Sade«, in: Germanisch-Romanische Monatsschrifi N.F. 47
(1997), S. 41-52, die allerdings die schon bei Rousseau (und nicht erst bei Sade) einge-
nommene Distanz zur héfischen Liebe unterschatzt.

83

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachdem Saint-Preux also im ersten Brief — in der Annahme, seine Liebe zu

Julie werde von ihr erwidert, sei aber gesellschaftlich nicht sanktionierbar -
Julie um Dissimilation gebeten hat, fordert er sie nun auf, das Spiel zu been-
den und eine definitive Entscheidung zu fallen. Der opake Code der Dissi-
mulation soll nunmehr durch einen transparenten Code der Aufrichtigkeit
ersetzt werden. Die Moglichkeit ndmlich, seinerseits durch Dissimulation
die Beziehung zu entschirfen und auf ein gefiihlsméfiig harmloseres Niveau
zurtickzufahren, verwirft er, denn: »Le vil mensonge est-il digne d'un coeur
ou vous regnez? Ah! que je sois malheureux, s’il faut I'étre; pour avoir été
téméraire je ne serai ni menteur ni lche, et le crime que mon ceeur a com-
mis, ma plume ne peut le desavouer.«38 Man sicht deutlich, wie der Uber-
gang vom Schweigen zum Schreiben die Bedingungen schafft, unter denen
kiinftig kommuniziert werden kann und muf§, indem bereits das Schreiben
und Lesen des ersten Briefes eine Entscheidung beider Partner tiber die
Art des Liebescodes (Dissimulation und Opazitit oder Aufrichtigkeit und
Transparenz) impliziert. Die Entscheidung fiir Aufrichtigkeit®® bedeutet aber,
dafy der Konflikt zwischen Vernunft und Gefiihl nicht im Rahmen eines
codierten Spiels etwa nach den Regeln des frivolen amour-passion oder auch
der héfisch-petrarkistischen Liebe durchgespielt und im Interesse der gesell-
schaftlichen Ordnung gel6st werden kann, sondern daf} er offen ausgetra-
gen werden muf3.%

88 Bd.II, S. 35.

89 Wie sehr das Transparenzgebot schon fiir die Kommunikation zwischen den Liebenden
und nicht erst im Elisée als Wolmarsche Vorschrift gilt, zeigt sich beispielsweise an fol-
gender Stelle aus einem Brief von Saint-Preux an Julie (Bd. II, S. 244): »Mais comment ne
te pas connoitre en lisant tes lettres? Comment préter un ton si touchant et des sentimens
si tendres a une autre figure que la tienne? A chaque phrase ne voit-on pas le doux regard
de tes yeux? A chaque mot n’entend-on pas ta voix charmante? Quelle autre que Julie
a jamais aimé, pensé, parlé, agi, écrit comme elle?« Julies Briefe werden als transparente
Zeichen ihrer Seele und ihres Korpers gedeutet.

90 Vgl. hierzu Elena Pulcini, Amour-passion et amour conjugal. Rousseau et Lorigine d’un conflit
moderne, Paris 1998, die die Rousseausche Liebeskonzeption sowohl von der hofischen als
auch von der romantischen Liebe abgrenzt und vor allem auf dem Konflikthaften dieser
Konzeption insistiert. Pulcini zeigt, wie historisch unterschiedliche diskursgeschichtliche
Entwicklungen in Rousseaus Roman zusammengefiithrt werden: die héfisch-heroische
Liebeskonzeption, die im klassischen Zeitalter noch von Corneille vertreten wurde, und
die unter dem Einflul von Hobbes entstandene negative Liebeskonzeption der Mora-
listen, die Liebe als verkleideten amour-propre, als Ungliick und Selbstverlust, auffaf3t.

84

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.6 Paradoxe Konfliktlésung durch die Kombination von
Allianz- und Sexualitatsdispositiv (Clarens)

Bei diesem Konflikt stehen sich, wie wir in Kap. 1.4 sahen, die Interessen
der Liebenden und die durch Julies Vater vertretenen Interessen der Stande-
gesellschaft gegeniiber (Gefiihl vs. Vernunft). Der Konflikt, dessen Beteiligte
die jeweilige Position deutlich markieren (Briefe 10 und 11 des dritten Tei-
les), wird vorlaufig dadurch gelost, dafy die Verabsolutierung der auf Pas-
sion fundierten Liebe durch Saint-Preux ithm paradoxerweise die Moglich-
keit nimmt, Julie zum Ungehorsam gegeniiber dem Vater zu zwingen. Er
ordnet alles der Liebe unter und gehorcht Julie auch dann, wenn dies seinen
und ihren Interessen widerspricht. Daran zeigt sich, daf} das Modell des
amour-passion in der von Saint-Preux vertretenen Form scheitern muf}, weil
es aulerhalb der Stindegesellschaft angesiedelt ist und kein Machtmittel
besitzt, um die Gesellschaft aus den Angeln zu heben. Eine Realisierung
wire nur dann denkbar, wenn sowohl Julie als auch Saint-Preux sich so
weit emanzipieren wiirden, dafi sie die von Edouard Bomston vorgeschla-
gene Liebesheirat und Flucht nach England realisieren kénnten. Durch den
Wegfall von zu iiberwindenden Hindernissen aber wiirde die Liebe grund-
sitzlich in Frage gestellt, wie Claire in einem Brief an Saint-Preux deutlich
macht:

Vos feux, je I'avoue, ont soutenu I'épreuve de la possession, celle du tems, celle
de I'absence et des peines de toute espece; ils ont vaincu tous les obstacles hors le
plus puissant de tous, qui est de n’en avoir plus a vaincre, et de se nourrir unique-
ment d’eux-mémes. L'univers n’a jamais vu de passion soutenir cette épreuve,
quel droit avez-vous d’espérer que la votre I'eut soutenue? Le tems eut joint au
dégotit d’'une longue possession le progrés de I'dge et le déclin de la beauté; il
semble se fixer en votre faveur par votre séparation; vous serez toujours I'un pour
l'autre a la fleur des ans; vous vous verrez sans cesse tels que vous vous vites en
vous quitant, et vos coeurs unis jusqu’au tombeau prolongeront dans une illusion
charmante votre jeunesse avec vos amours.9!

In einer paradoxen Formulierung ist der Kern des Problems auf den Punkt
gebracht: das grofite Hindernis der Passion ist es, kein Hindernis mehr
tiberwinden und von sich selbst zehren zu miissen.?? Die nur auf Passion
fundierte Liebe ist in sich paradox, denn sie zielt zwar auf eine Realisierung
auflerhalb gesellschaftlicher Konventionen, lebt aber gerade von dem Wi-

91 Bd.IL S. 320f.
92 Vgl. die analoge Problematik in der Princesse de Cleves (s.o. Kap. 1.3).

85

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

derstand, den ihr die Gesellschaft entgegenstellt. Das heifit, ihre Realisie-
rung in Gestalt einer Liebesheirat bedeutet gleichzeitig ihr Ende. Genau dies
aber vermeidet der Roman, indem er zundchst die Gesellschaft gegen die
Passion obsiegen ldfit. Der Baron d’Etange setzt seinen Willen durch und
bewegt Julie zur Heirat mit dem fiinfzigjahrigen Wolmar, den sie nicht liebt.
Doch dieser Sieg der Vernunft tiber die Liebe ist kein dauerhafter Sieg der
Gesellschaft iiber die sie gefihrdende Passion. Nur oberflachlich betrachtet,
bedeutet die Heirat mit Wolmar eine Realisierung der Stdndeche, des »dis-
positif d’alliance« im Sinne von Foucault. Denn wenn Wolmar es nicht nur
zulifit, sondern aktiv daran mitwirkt, daf§ derjenige Mann, den Julie leiden-
schaftlich geliebt hat — und den sie, wie sie in threm Abschiedsbrief gestehen
wird, bis an ihr Ende zu lieben nicht aufgehort hat —, in die Gemeinschaft
von Clarens aufgenommen wird, daf} er in unmittelbarer Nihe zu der von
thm immer noch angebeteten Julie lebt und dafl er auflerdem noch zum
Erzieher von Wolmars und Julies Kindern ernannt wird, so ist dies ein iiber-
deutliches Zeichen fiir die nachhaltige Erschiitterung des alten »dispositif
d’alliance«. Die Aufnahme Saint-Preux’ und die damit bewirkte Erweiterung
der Vernunftehe durch das Element der Passion ist der Versuch, das histo-
risch iberkommene Allianzmodell zu retten, weil nur auf seiner Grundlage
eine neue, utopische Gesellschaft geschaffen werden kann, und zugleich die
auf Passion fundierte Beziehung zu perpetuieren.”® Hier bestatigt sich im
tibrigen die These von Foucault, welche besagt: »La famille est I'échangeur
de la sexualité et de I'alliance: elle transporte la loi et la dimension du juri-
dique dans le dispositif de sexualité; et elle transporte I’économie du plaisir
et I'intensité des sensations dans le régime de I'alliance.«?* Die Funktion

93 Auch Matthias Waltz, Ordnung der Namen. Die Entstehung der Moderne: Rousseau, Proust, Sartre,
Frankfurt a. M. 1993, S. 212f., interpretiert diese Konfrontation zweier Beziehungsmo-
delle, wie wir im folgenden, unter Riickgriff auf Foucault. Doch sicht er in der Synthese
von Clarens vor allem ein Absterben der Liebe durch die »Verinnerlichung des dritten
Blicks« (S. 216). Dabei tibersieht er aber, dafl das Begehren Julies nur unterdriickt und
verheimlicht wird, aber nicht wirklich abstirbt, ganz zu schweigen von Saint-Preux (vgl.
vierter Teil, Brief 17: Bootsausflug auf dem Genfer See und Riickkehr nach Meillerie
zusammen mit Julie, sowie Julies Abschiedsbrief, wo sie von der Illusion spricht, der
sie lange Zeit erlegen war, da sie glaubte, von ihrer Passion geheilt zu sein — Bd. II,
S. 740-743). In meiner Deutung ist das eigentliche Ziel der Konstruktion von Clarens
die Perpetuierung der Passion sowie ihre Integration in ein gesellschaftskonstituierendes
Familienmodell. Daf} dieser Kompromif3 scheitern muf, liegt, wie noch zu zeigen sein
wird, an der dadurch erzwungenen Opazitit des Codes, ist also primér ein semiotisches
Problem, das dann allerdings Riickwirkungen auf die Subjektkonstitution hat.

94 Histore de la sexualité 1, S. 143. Daraus, so Foucault, erklire sich, weshalb die Familie
seit dem 18. Jahrhundert ein »lieu obligatoire d’affects, de sentiments, d’amour« (ebd.,

86

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Familie als »épinglage du dispositif d’alliance et du dispositif de sexua-
lité«*® wird in Rousseaus utopischer Konstruktion allegorisch sinnfallig. Da-
bei wird das herkémmliche Modell im Rahmen des »dispositif d’alliances,
nimlich die aus dynastischen und 6konomischen Interessen geschlossene
Vernunftehe, die beiden Partnern auflereheliche Freiheiten zugesteht, durch
eine zeitliche Umstellung transformiert. Der auflereheliche Sexualkontakt
wird vor die Ehe verlegt, und der leidenschaftlich geliebte Partner darf da-
nach an der Ehegemeinschaft teilhaben, allerdings um den Preis der sexuel-
len Enthaltsamkeit. Als Gegenleistung darf er eine lebenslange Passion mit
allen Hohen und Tiefen genielen, die, wie er allerdings erst nach Julies Tod
erfahrt, noch dazu erwidert worden ist.

Eine andere Moglichkeit, eine Passion auf Dauer zu stellen, stellt die in
der Pléiade-Ausgabe im Anhang der Nouvelle Heloise wiedergegebene kurze
Erzdhlung Les amours de milord Edouard Bomston vor, die im Zusammenhang
mit dem Roman entstanden ist und urspriinglich in diesen eingehen sollte.%
Saint-Preux’ Freund Edouard verliebt sich in eine neapolitanische Marquise.
Dafl sie verheiratet ist, weifl er nicht. Als er dies erfdhrt, beendet er tugend-
haft den sexuellen Teil der Beziehung, bricht aber den Kontakt zur Mar-
quise nicht ab, da er sie mit Passion liebt. Sie erwidert seine Liebe und sucht,
da sie mochte, daf} er seine sexuelle Erfillung wenn schon nicht von ihr
erhalte, so doch wenigstens ihr verdanke, eine attraktive Kurtisane namens
Laure fiir ihn aus. Diese aber verliebt sich in Edouard und verweigert sich
thm aus Scham. Er hat Mitleid mit ihr und hilft ihr, in ein Kloster zu gehen,
wo sie ithre Stinden bereut und sich lautert. Die Marquise aber ist eifersiich-
tig und versucht durch Intrigen und Nachstellungen Edouards Besuche bei

S. 143) geworden sei. Der Sexualisierung des Allianzdispositivs wird durch die Offnung
der Familie fiir Gefiihl und Passion Vorschub geleistet. Dieser Prozef§ 1afit sich in der
Nouvelle Héloise sehr schon beobachten: Zum einen 6ffnet Wolmar seine Familie fiir den
Passionstrager Saint-Preux. Zum anderen wird er selbst, wenn nicht von Passion, so doch
von Gefiihl und Zuneigung erfafit: »Je vins, je vous vis, Julie, et je trouvai que votre pere
m’avoit parlé modestement de vous. Vos transports, vos larmes de joye en 'embrassant
me donnerent la premiere ou plutét la seule émotion que j’aye éprouvée de ma vie. Si
cette impression fut legere, elle étoit unique [...J« (Bd. II, S. 492). Dariiber hinaus er-
folgt, wie Warning, »Einige Hypothesen zur Frithgeschichte der Empfindsamkeit, S.421,
feststellt, die Sexualisierung der Familie auch in Gestalt einer Transgressionsphantasie,
die als Inzestwunsch zwischen Vater und Tochter inszeniert wird (Bd. I, S. 176). Auf
den Inzestwunsch von Vater und Tochter verweist auch Roland Galle, Gestindnis und
Subjektivitit. Untersuchungen zum franzdsischen Roman zwischen Klassik und Romantik, Minchen
1986, S. 112.

95 Histowre de la sexualité 1, S. 143.

96 Bd. II, S. 749-760.

87

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Laure zu unterbinden. Schliellich beginnt er die Marquise zu verachten,
ohne freilich seine fritheren Gefiihle fiir sie vergessen zu kénnen. - Edouard
befindet sich in einer klassischen double-bind-Situation: sowohl den beiden
Frauen gegentiber als auch zwischen den widerstreitenden Motiven Passion
und Tugend. Doch gerade diese Situation ermdglicht ihm — worauf es Rous-
seau offenbar ankommt — ein dauerhaftes Gliick: »Mais sa vertu lui donnoit
en lui-méme une jouissance plus douce que celle de la beauté, et qui ne
s’épuise pas comme elle. Plus heureux des plaisirs qu’il se refusoit que le
voluptueux n’est de ceux qu’il gofite, il aima plus long-tems, resta libre et
jouit mieux de la vie que ceux qui l'usent. Aveugles que nous sommes, nous
la passons tous a courir aprés nos chimeres. Eh! ne saurons-nous jamais
que de toutes les folies des hommes, il n’y a que celle du juste qui le rend
heureux?«” Im Emile versucht Rousseau das Problem der dauerhaften Ver-
bindung von Liebe und Ehe durch einen sorgfaltigen Erziehungsplan zu
16sen. Die romaneske Fortsetzung Emile et Sophie zeigt indes, daf} das Gesetz
der Passion, nicht dauerhaft zu sein, unhintergehbar ist. Emiles Liebe zu
Sophie weicht dem Uberdrufl und der Suche nach Vergniigungen, worauf
Sophie schliefilich mit Ehebruch reagiert. Die erwiinschte Koinzidenz von
Liebe und Ehe ist offenbar nicht einmal fiir den idealen Menschen Emile
zu erreichen.

1.7 Die Unmoglichkeit der Transparenz (Elisée)

Fiir die Kompromifilésung von Clarens mufl ein hoher Preis entrichtet wer-
den: die von Saint-Preux anfangs so vehement geforderte Aufrichtigkeit
und Transparenz des Codes muf} definitiv aufgegeben werden.” Julie mufl

97 Bd.IL S. 760.

98  Zum Verhiltnis von Transparenz und Opazitit vgl. die grundlegende Untersuchung von
Jean Starobinski, La transparence et l'obstacle (1957), erweiterte Neuausgabe: Paris 1971; zur
Nouvelle Heloise: ebd., Kap. V (S. 102-148). Starobinski zeigt an zahlreichen Textbeispielen,
wie Transparenz und Opazitit einander wechselseitig bedingen, wofiir die von Rousseau
hiufig verwendete Metapher des Schleiers steht. Hohepunkt dieser ambivalenten Bezie-
hung ist Julies Tod. Julies Gesicht wird von einem - nun unmetaphorischen - Schleier
verhiillt. »Ainsi, la mort de Julie, qui est une accession a la transparence, représente aussi
le triomphe du voile. Dans la cadence finale du livre, les deux thémes opposés, le sujet et
le contre-sujet, s’amplifient et s’affirment solennellement.« (S. 146) Auch Galle, Gestindnis
und Subjektivitit, weist auf die ambivalente Funktion des Transparenzgebotes hin und zeigt,
»dafl die Interferenz von Entfaltung und latenter Dementierung des Transparenzgebots
zum Strukturgesetz des Romans wird und insofern der vermeintlichen Losung von Cla-
rens deren Problematisierung schon immer einbeschrieben ist.« (S. 111) In Galles Deu-

88

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich verstellen, und Saint-Preux muf} an die Verstellung glauben. Hier ist
zunichst zu bedenken, daf} die Codeverwendung zwischen den Liebenden
von Beginn an dem Postulat der Transparenz und Aufrichtigkeit nur schwer
gentigen kann, was in den Briefen immer wieder reflektiert wird. So kri-
tisiert Julie etwa den iiber fehlende Liebeszeichen klagenden Saint-Preux,
indem sie thn auf die Diskrepanz zwischen Aussage und Form seiner Mittei-
lung hinweist: »Votre lettre méme vous dément par son stile enjoué, et vous
n’auriez pas tant d’esprit si vous étiez moins tranquille.«*” Der Tauschungs-
verdacht zwischen den Liebenden ist niemals ganz auszurdumen. So glaubt
Julie, nachdem sie Zeichen fiir Saint-Preux’ aufrichtige Liebe aufgezihlt hat,
alles sei nur eine an ihre sensibilité appellierende Inszenierung, welchen Ver-
dacht sie aber schon im selben Atemzug wieder zurticknimmt.!® Oder sie
tadelt die ruse, mit der Saint-Preux das Eingestindnis seines begehrlichen
Blicks auf Julies weibliche Reize hinter einem Tasso-Zitat verborgen hat.!%!
Auch Saint-Preux kann sich des Tauschungsverdachts nicht erwehren, wenn
er von der Einfachheit von Julies Stil auf die Aufrichtigkeit der Liebesaus-
sage schliefen zu kdnnen glaubt: »Vous donnez des raisons invincibles d’un
air si simple, qu’il y faut réfléchir pour en sentir la force, et les sentimens éle-
vés vous cotitent si peu, qu’on est tenté de les prendre pour des manieres de
penser communes.«'%2 Hier ist es paradoxerweise die Abwesenheit — poten-
tiell unaufrichtiger — rhetorischer Formung, die den Verdacht der Klischee-
haftigkeit, das heifit der Inauthentizitit, aufkommen ldfit. Entsprechend
missen sich die Liebenden permanent ihrer Aufrichtigkeit gegenseitig ver-
sichern beziehungsweise diese voneinander einfordern,!® doch ist die Un-
sicherheit diesbeztiglich so grofi, daf} Julie selbst in der Aufrichtigkeit der
Kritik nur verdecktes Lob erkennen will.1%* Schliefilich wird - bedingt
durch die »illusions de 'amour« — sogar die Unaufrichtigkeit des Liebenden
kurzerhand zur Aufrichtigkeit erklart.!0

tung geht das Transparenzpostulat allein von Wolmar aus, der dadurch das viterliche
Gestandnisverbot ersetze. Dabei tibersieht Galle jedoch, dafi, wie wir gezeigt haben, die
Transparenz bereits Bestandteil des von Saint-Preux und Julie verwendeten Liebescodes
ist und somit eine noch viel grundlegendere Funktion im Roman tbernimmt.

99 Bd.IIL S. 50.

100 Bd.IL S. 54.

101 Bd.IL S. 87.

102 Bd. IL S. 56.

103 Vgl. etwa Bd. II, S. 110 und 126.

104 Bd. 1L, S. 128.

105 Bd. I S. 129.

89

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Forderung nach Aufrichtigkeit ist also nicht zu trennen von dem Pro-
blem der Rhetorik. Dies wird besonders deutlich in den wihrend Saint-
Preux’ Parisaufenthalt geschriebenen Briefen. Er wirft den Parisern vor, sich
grundsitzlich zu verstellen:

Ainsi les hommes a qui I'on parle ne sont point ceux avec qui I'on converse; leurs
sentimens ne partent point de leur cceur, leurs lumieres ne sont point dans leur
esprit, leurs discours ne réprésentent point leurs pensées, on n’appercoit d’eux
que leur figure, et 'on est dans une assemblée a peu prés comme devant un
tableau mouvant, ot le Spectateur paisible est le seul étre ma par lui-méme.106

Die universelle Maskerade betrifft auch und vor allem die Sprache, welche
nicht die Gedanken reprisentiere. Hierbei stellt sich nun allerdings dem Be-
obachter das Problem, dafi er, um diese Erscheinungen mitteilen zu kénnen,
keinen neutralen Auflenstandpunkt einnehmen kann, sondern auf eben
jene Sprache der Verstellung angewiesen ist, deren man sich in der Pariser
Gesellschaft bedient.!% Julie nimmt an dieser fiir sie neuartigen Sprachver-
wendung Anstof3: »Di-moi, je te prie, mon cher ami, en quelle langue ou
plutét en quel jargon est la rélation de ta derniere Lettre? Ne seroit-ce point
la par hazard du bel-esprit?«!® Ja, sie kritisiert Saint-Preux fiir seine me-
tapherngesittigten, geistreichen Darstellungen, weil durch sie die Wahrheit
der Dinge dem Glanz der Gedanken geopfert werde.!? Diese Sprachverwen-
dung im Zeichen des esprit sei, da sie nicht natiirlich sei, Liebenden nicht
angemessen und wird als Gefiahrdung der Liebe durch Unaufrichtigkeit
abgelehnt: »Il y a de la recherche et du jeu dans plusieurs de tes lettres. [...]
je parle de cette gentillesse de stile qui n’étant point naturelle ne vient d’elle-
méme a personne, et marque la prétention de celui qui s’en sert. Eh Dieu!
des prétentions avec ce qu’on aime! [...]«!10

Nun stellt sich aber alsbald heraus, dafi diese Kritik an Rhetorik und Ver-
stellung gar nicht von Julie, sondern von Claire stammt. Obwohl Julie noch

106 Bd.II, S. 235.

107 Im 17. Brief des zweiten Teils a3t Saint-Preux avanciertes epistemologisches Problem-
bewufYtsein erkennen. Er teilt Julie mit, daf} es unmoglich sei, die Pariser Gesellschaft
zu verstehen, ohne an ithrem Leben aktiv teilzunehmen: »Je trouve aussi que c’est une
folie de vouloir étudier le monde en simple spectateur. [...] On ne voit agir les autres
qu’autant qu’on agit soi-méme; dans I’école du monde comme dans celle de I'amour, il
faut commencer par pratiquer ce qu’on veut apprendre.« (Bd. II, S. 246) Aus dieser ak-
tiven Teilnahme ergibt sich dann die Notwendigkeit, sich der Sprache dieser Gesellschaft
zu bedienen, um sie darzustellen.

108 Bd.IL S. 237.

109 Bd.IL S. 238.

110 Ebd.

90

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in demselben Brief eingesteht, dafl ihr die Kritik von Claire diktiert wurde,
handelt es sich doch um eine Form der Tauschung, um heteronomes Spre-
chen, das Aufsetzen einer diskursiven Maske. Der Vorwurf der Verstellung
relativiert sich damit von selbst, weil er durch die Pragmatik der Auflerungs-
situation, in die er eingebettet ist und die auf Verstellung basiert, seine
Glaubwiirdigkeit verliert. Doch 1afit es sich Saint-Preux nicht nehmen, auf
Claires Vorwiirfe zu antworten. Er habe den Stil der zu beschreibenden
Sache selbst entlehnt, um seine Darstellung anschaulich zu machen: »[...]
je vous ai écrit & peu pres comme on parle en certaines sociétés.«!!! Es folgt
eine grundsitzliche Apologie rhetorischen Sprechens:

Drailleurs, ce n’est pas 'usage des figures, mais leur choix que je blame dans
le Gavalier Marin. Pour peu qu’on ait de chaleur dans I'esprit, on a besoin de
métaphores et d’expressions figurées pour se faire entendre. Vos lettres mémes
en sont pleines sans que vous y songiez, et je soutiens qu’il n’y a qu’un géométre
et un sot qui puissent parler sans figures.112

Metaphorisches Sprechen, so Saint-Preux, sei unvermeidlich, wenn man Ge-
fuhlszustinde zum Ausdruck bringen wolle. Nur der Stumpfsinnige und der
prosaische Landvermesser konnten sich dem entzichen. Aber nicht genug
damit: Der propositionale Gehalt sprachlicher Aussagen (»jugement«) kann
in hundertfacher Weise abgetént werden, und dies ist nur méoglich durch
»le tour qu’on lui donne«.!? Dieser »tour« aber ist ein Produkt des sprachli-
chen Kontextes und der Verwendung figtirlicher Rede. Sprache ist also, und
wenn sie auch noch so transparent und aufrichtig sein will, immer schon
rhetorisiert, wie sich bereits in der Seconde Préface zeigt, wo >R.< zundchst
den ungeschliffenen, antiromanesken Stil als Signum der nicht-rhetorischen
Authentizitit des Textes bemiiht, um auf der nachsten Seite dessen rhetori-
sche Formung einzugestehen und sogar zu rechtfertigen: »Pour rendre utile
ce qu’on veut dire, il faut d’abord se faire écouter de ceux qui doivent en
faire usage.«!* Der Falle der Rhetorik ist nicht zu entgehen. Damit aber
wird deutlich, daf} die von der klassischen Episteme geforderte Transparenz
der Reprasentation bei Rousseau grundsitzlich fragwiirdig geworden ist.
Am Beispiel der Kommunikation zwischen Liebenden demonstriert Rous-
seau die epistemologische Brichigkeit des klassischen Diskurses.!!®

111 Bd. 1L, S. 241.
112 Fbd.
113 Ebd.
114 Bd. 1L, S. 17.

115 Daf} diese diskursive Grenziiberschreitung den zeitgenossischen Lesern nicht verborgen

91

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wenn aber die Codeverwendung der Liebenden schon in der Phase ihrer of-
fen geduflerten Passion am Gebot der Transparenz und Aufrichtigkeit schei-
tert, um wieviel gravierender muf} sich dieses Problem erst nach Julies Hei-
rat stellen. Hier muf} Dissimulation zur zweiten Natur werden, denn Julies
vorgebliche Bekehrung zur gesellschaftskonstituierenden Vernunftehe ohne
Liebe erfordert ein hohes Mafl an Verdrangung und Verstellung. Diese Ver-
drangung findet ihren allegorischen Ausdruck und zugleich ihre Blofllegung
im Elisée, jenem von Julie angelegten Garten, der, wie sein Name schon
sagt, fiir die gelungene Riickkehr ins Paradies (Elysium) der Tugend steht.
Die wiedergewonnene Tugend aber tragt die Spuren der verlorenen Tugend
und somit der Passion in sich. Dies spiegelt sich in der schillernden Poly-
valenz des Elisée, das als Enklave inmitten der domestizierten Natur von
Clarens alle Attribute unbertihrter Natur besitzt: »[...] je crus voir le lieu
le plus sauvage, le plus solitaire de la nature, et il me sembloit d’étre le
premier mortel qui jamais eut pénétré dans ce desert.«!1® Der Eindruck
von Unbertihrtheit indes tauscht. Julie teilt Saint-Preux mit, daf es in dem
Garten nichts gebe, das nicht auf ihr Geheif hin angelegt worden wire.!1”
Es handelt sich um einen »desert artificiel«,!!8 in rhetorischer Terminologie:
ein Oxymoron. Voraussetzung fiir dessen Entstehung war, dafl alle Spuren
menschlichen Eingriffs verwischt wurden, wie Wolmar berichtet. Diesen
Vorgang bezeichnet er als »friponnerie«,!'? als Betrug bezichungsweise Tau-
schung. Die Ambivalenz dieser Tauschung besteht darin, daff sie wirkt, ob-
wohl man tiber sie Bescheid weifl. Saint-Preux kehrt am néchsten Tag allein
in das Elisée zurtick und kommt sich vor, als wire er auf einer einsamen
Insel, einem »lieu solitaire ot1 le doux aspect de la seule nature devoit chasser

geblieben ist, zeigt Labrosse, Lire au XVIIE siecle, indem er divergierende Urteile in den
Zeitschriftenartikeln zur Nouvelle Héloise auflistet. »Nous pouvons percevoir, dans les pé-
riodiques, un discours sur le roman et sur I'art d’écrire, sur la convenance, I'ordre, la
vérité et la nature qui surprend, dans la fiction de J.J., des propositions inconciliables,
des personnages divisés, des conduites inexplicables, butte sur une parole insupportable
et décompose la fiction elle-méme. Nous y voyons aussi I’ Héloise prise dans des discours
opposés.« Aus diesen Divergenzen der Lektiire durch ein kulturell homogenes Publikum
schlulfolgert Labrosse, »que la Julie était bien alors un probleme de lecture et que le
roman de J.J. n’est pas réductible au discours mais qu’il 'améne a se diviser ou a parler
autrement.« (S. 165) Labrosse bezieht sich zwar nicht explizit auf Foucault, doch legen
seine Analysen die archiologischen Grundfesten des literarischen Diskurses um 1760
frei.

116 Bd.II, S. 471.

117 Bd. II, S. 472.

118 Bd.II, S. 474.

119 Bd. II, S. 479.

92

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

de mon souvenir tout cet ordre social et factice qui m’a rendu si malheu-
reux«.!20 Die Illusion, auf der das kiinstliche Paradies beruht, funktioniert
also, obwohl man sie durchschaut. Die vermeintlich natiirliche Ordnung
1st eine Natur zweiter Ordnung, von Menschenhand gemacht, und doch ge-
lingt es ihr, das Kiinstliche der Gesellschaftsordnung — zumindest imaginér —
zu vertreiben. So wie die Spuren menschlichen Wirkens im Elisée gel6scht
worden sind, werden nunmehr die Gedanken an die Gesellschaft wihrend
des Aufenthalts im kiinstlichen Paradies gel6scht. Der Code ist zugleich
transparent und opak. Da aber das Elisée fiir Saint-Preux zur Allegorie von
Julie wird (»I1 [sc. der Name Elisée] me peignoit en quelque sorte I'intérieur
de celle qui I'avoit trouvé [...]«),12! gilt im Umkehrschluff auch fiir sie, daf§
die Spuren ihrer Leidenschaft kiinstlich gel6scht worden sein mussen. In
der Tat ist auch ihre Einstellung zu den beiden Liebesmodellen, dem amour-
passion und der Vernunftehe, von Ambivalenz gepragt. Zwar gibt sie vor,
von ihrer Passion geheilt zu sein, doch zeigt sich in threm Abschiedsbrief,
daf} dies eine kiinstlich aufrechterhaltene Illusion war. Daf} ihre angebliche
Heilung von der Passion stets prekér gewesen ist, beweist — neben anderen
Indizien - allein schon die Tatsache, dafl das Elisée als kiinstliche Wildnis
neben der tatsichlich vorhandenen Wildnis angelegt werden mufite:

A quoi bon vous faire une nouvelle promenade, ayant de I'autre c6té de la maison
des bosquets si charmans et si négligés? Il est vrai, dit-elle un peu embarrassée,
mais j’aime mieux ceci.!122

Des Ritsels Losung gibt — transparent wie stets — der verniinftige Wol-
mar:!? Niemals seit threr Hochzeit habe Julie ihren Fufl mehr in diese Wld-
chen gesetzt, und er, Saint-Preux, miisse wissen, weshalb. Dies spielt auf
jenen »baiser mortel«!?* an, den Julie ithrem Geliebten einst ebendort gege-
ben hat, was seine Leidenschaft aufs hochste befliigelte: »C’est du poison
que j’ai cueilli sur tes levres; il fermente, il embrase mon sang; il me tue, et
ta pitié me fait mourir.«!?> Somit erscheint das Elisée als Ersatzbildung fiir
etwas Verdrangtes und daher als Zeichen fiir eben dieses Verdringte. Es ist

120 Bd. II, S. 486.

121 Bd.IL S. 487.

122 Bd.IIL, S. 485.

123 ‘Wolmars Maxime lautet bekanntlich: »Ne fais ni ne dis jamais rien que tu ne veuilles que
tout le monde voye et entende; et pour moi, j’ai toujours regardé comme le plus estimable
des hommes ce Romain qui vouloit que sa maison fut construite de maniere qu’on vit
tout ce qui s’y faisoit.« (Bd. II, S. 424)

124 Bd.IL S. 63.

125 Ebd.

93

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zugleich Metapher fiir Julies aus eigener Kraft wiederhergestellte Tugend
und Metonymie der verdringten Passion, weil es sich in unmittelbarer Néhe
des Wildchens befindet, wo sich die Liebenden erstmals gekiifit haben. Im
Elisée werden die Spuren der Vergangenheit und des Konfliktes zwischen
Passion und Tugend, zwischen Individuum und Gesellschaft, sowohl auf-
bewahrt als auch gel6scht.

Es zeigt sich, daf} die von Julie und Saint-Preux nicht anders als von Wolmar
als Ideal angestrebte Transparenz und Aufrichtigkeit nun weiter entfernt
sind denn je. Was im Zeichen der Hoffnung auf ein gemeinsames Gliick
kaum moglich war, ist im Zeichen der gesellschaftlich bedingten Trennung
vollends undenkbar. Liebende kénnen weder fiir sich noch fiir andere trans-
parent sein. Selbst Wolmar muf§ dies in einem Brief an Claire schliefilich
anerkennen:

[...] pour votre amie, on n’en peut parler que par conjecture: Un voile de sagesse
et d’honnéteté fait tant de replis autour de son ceeur, gu il n'est plus possible a l'wil
humain d’y pénétrer, pas méme au sien propre.126

Das tragische Ende des Romans lfit sich aus dieser Perspektive als struk-
turell einzig moéglicher Ausweg aus einer auf Dauer unhaltbaren double-bind-
Situation lesen: Die Uberlagerung von Allianz- und Sexualititsdispositiv
ist eine widerspriichliche Einheit, die nur durch die ambivalente Abkehr
vom Transparenzgebot erméglicht wurde. Am Ende wird der >transparente
Schleier¢, den Julie iiber ihre Passion gelegt hatte und dessen Allegorie der
Garten des Elisée war, geliiftet, um sogleich nach ihrem Tod durch einen
realen Schleier ersetzt zu werden.

Die utopische Gesellschaft von Clarens, die auf dem Gebot totaler Trans-
parenz beruht, kann also nur funktionieren, weil die Liebenden gegen
das selbstauferlegte Transparenzgebot verstofien. Dieser Grundwiderspruch
fithrt am Ende zur Zerstérung der Gemeinschaft. Clarens ist in unserem
Zusammenhang indes noch aus einem anderen Grund von Bedeutung. Der
Unterdriickung und Verschleierung der Leidenschaft zwischen Julie und
Saint-Preux korrespondiert eine kollektive Kontrolle der Sexualitit. Cla-
rens ist ein auf wirtschaftliche Autarkie bedachter, patriarchalisch gefithrter
Agrarstaat, der, wie im 10. Brief des vierten Teils ausgefithrt wird, auf wech-
selseitiger Loyalitat zwischen Herrschaft und Gesinde beruht. Da Tageloh-
ner und Bedienstete um so nutzbringender sind, je engagierter sie arbeiten,
werden sie in ein Netz quasi familialer Beziehungen eingebunden, in dessen

126 Bd.IL, S. 509 (Hervorh. T.K.).

94

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zentrum die von allen geliebte und verehrte Julie als Mutterfigur steht (»Ou-
vriers, domestiques, tous ceux qui I'ont servie ne fut-ce que pour un seul
jour deviennent tous ses enfans [...]«).!?” Ohne daf} offener Zwang ausge-
ibt wiirde, werden die Angestellten dazu gebracht, ihr Bestes zu geben; sie
haben die Arbeitsnorm so sehr verinnerlicht, dafi sie, um ihrer Herrschaft
zu gefallen, freiwillig mehr Leistung erbringen, als die, wofiir sie bezahlt
werden. Im Sinne der marxistischen Kritik haben wir es hier mit einem
eklatanten Fall von 6konomischer Ausbeutung und Mehrwertabschépfung
zu tun, ermdglicht durch das falsche Bewufitsein der Ausgebeuteten. Ana-
log dazu wird auch die Sexualitit der Angestellten kontrolliert:

Pour prévenir entre les deux sexes une familiarité dangereuse, on ne les géne
point ici par des loix positives qu’ils seroient tentés d’enfreindre en secret;
mais sans paroitre y songer on établit des usages plus puissans que I'autorité
méme.128

So herrscht zwar kein formelles Verbot von Sexualkontakten, doch ist dafiir
Sorge getragen, dafl Bedienstete verschiedenen Geschlechts niemals mitein-
ander allein sein kénnen und somit gar nicht erst in sexuelle Versuchung
gefiihrt werden. Auch das Gebot der Geschlechtertrennung (und somit
das Verbot sexueller Kontakte) ist eine von den Domestiken verinnerlichte
Norm: »Tel qui taxeroit en cela de caprice les volontés d’un maitre, se sou-
met sans répugnance a une maniere de vivre qu’on ne lui prescrit pas for-
mellement, mais qu’il juge lui-méme étre la meilleure et la plus naturelle.«'2 Es geht
mir hier nicht um die Denunziation eines reaktiondren Gesellschaftsmodells,
welches mit Rousseaus eigenen theoretischen Priamissen nicht kompatibel
ist, sondern um das Symptomatische des Entwurfs von Clarens. Dieser ist
eine negative Utopie, in der der Zusammenhang von Sexualitdt, (verinner-
lichter Selbst-)Kontrolle und Herrschaft in dufierst verdichteter Form deut-
lich wird. Das Wolmarsche Transparenzgebot entspricht der »volonté de
savoir«, welche nach Foucault unseren neuzeitlichen Umgang mit Sexualitit
auszeichnet.

127 Bd.IL S. 444.
128 Bd. I, S. 449.
129 Bd.IL S. 450 (Hervorh. T.K.).

95

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.8 Die Medialitat der Liebe und die Gedachtnisfunktion des Textes

Der auf der Einheit des Unvereinbaren (Vernunft und Passion, Allianz und
Sexualitit, Transparenz und Opazitit) beruhende Gesellschaftsentwurf von
Clarens ist zum Scheitern verurteilt.!®? In welchem Zusammenhang aber
steht dieses Scheitern mit der Medialitét des Textes und der in ihm entwor-
fenen Liebeskonzeption? Eine Antwort auf diese Frage soll im folgenden im
erneuten Riickgriff auf Foucault gesucht werden.

Foucault stellt, wie oben (Kap. 1.2) dargelegt wurde, die traditionelle ars
erotica der modernen scentia sexualis gegentiber. Allerdings ist die Opposi-
tion nicht privativ, vielmehr wurde die ars erotica von der scientia sexualis >ge-
schluckt¢, so daf} unter der Hand die scentia sexualis zur heimlichen ars ero-
tica mutieren konnte. Das heifit, die diskursive Produktion von Wahrheit
erzeugt eine neue Art von Lust:

Nous avons au moins inventé un plaisir autre: plaisir a la vérité du plaisir, plaisir
a la savoir, a I'exposer, a la découvrir, a se fasciner de la voir, a la dire, a captiver
et capturer les autres par elle, a la confier dans le secret, a la débusquer par la
ruse; plaisir spécifique au discours vrai sur le plaisir.131

Der Gedanke der Verlagerung der Lust auf den Akt der Diskursivierung
scheint mir sehr genau die diskursiv-medialen Bedingungen zu erfassen,
unter denen Julie und Saint-Preux sich als Liebes-Subjekte und ineins damit
als Autoren konstituieren. Der Briefroman!®? ist nicht zuféllig das Medium

130 Dieses Scheitern manifestiert sich nicht zuletzt auch in der den Pramissen von Rousseaus
Contrat social entgegenstehenden Gesellschaftsstruktur von Clarens. Wahrend der Con-
trat social von der urspriinglichen, unverauflerlichen Gleichheit aller Menschen ausgeht,
die im Gesellschaftszustand durch die volonté générale reprasentiert werde, ist die Gesell-
schaft von Clarens ein die Unterschiede zwischen Herren und Dienern affirmierender
Standestaat im Kleinen, worauf Starobinski hingewiesen hat, La transparence et ['obstacle,
S.121-129.

181 Histoire de la sexualité 1, S. 95.

132 Zur Gattungsgeschichte und -struktur vgl. u.a. Jean Rousset, »Une forme littéraire: le
roman par lettres«, in: Forme et signification, Paris 1962, S. 65-108, Bertil Romberg, Studies
in the Narrative Technique of the Firsi-Person Novel, Stockholm 1962, S. 46-55, Francois Jost,
»Le roman épistolaire et la technique narrative au XVIIIe siecle, in: Comparative Literature
Studies 3 (1966), S. 397-427, Jirgen von Stackelberg, »Der Briefroman und seine Epoche.
Briefroman und Empfindsamkeit«, in: Romanistische Zeitschrif fiir Literaturgeschichte 1 (1977),
S. 293-309, Louise Z. Smith, »Sensibility and Epistolary Form in Héloise and Werther,
in: L’Esprit eréateur 17 (1977), S. 361-376, Laurent Versini, Le roman épistolaire, Paris 1979,
Janet Gurkin Altman, Epistolarity. Approaches to a Form, Columbus 1982, Monika Mora-
vetz, Formen der Rexeptionslenkung im Brigfroman des 18. Jahrhunderts. Richardons »Clarissas,
Rousseaus »Nouvelle Héloise« und Laclos’ »Liaisons Dangereuses«, Tibingen 1990. Wihrend der

96

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Diskursivierung von Sexualitit par excellence, bietet er doch wie keine
andere Gattung des 18. Jahrhunderts seinen Protagonisten die Moglichkeit,
ihre Lust durch Schreiben abzufithren, vor allem aber, sie im Prozef} des
Schreibens allererst zu konstituieren. Alle Voraussetzungen der Foucault-
schen Gestandnissituation'? sind gegeben. Es geht um Sexualitidt, Wahrheit
und Macht beziehungsweise Unterwerfung, und mittendrin entwirft sich
schreibend das Subjekt als Autor.!3+

Den diskursiven Zusammenhang von Sexualitit, Gestindnis und Macht
sowie die Verlagerung der Lust auf die Diskursivierung méchte ich im fol-
genden in der Nouvelle Héloise nachzeichnen. Die den Text eroffnende Serie
von fiinf Briefen und fiinf Billets'®® etabliert zwischen Saint-Preux und Julie

Briefroman in den genannten Untersuchungen zumeist als Medium der Spontaneitit
und Unmittelbarkeit aufgefafit wird, mochte ich im folgenden mehr die Aspekte der
Rhetorisierung und der Fiktionalisierung betonen.

133 Vgl. hierzu insbesondere Galle, Gestindnis und Subjektivitdt, der die Spannung zwischen
Gestiandniszwang und Gestandnisverbot in den Mittelpunkt stellt und die Nouvelle Heéloise
als »Paradigma fur die Urgeschichte moderner Subjektivitit« (S. 57) liest. Im Unterschied
zum wichtigsten Vorldufertext La Princesse de Cleves sei die Gestiandnisstruktur in Rous-
seaus Roman schon durch den Darstellungsmodus integriert, denn der Briefroman weise
strukturelle Eigenschaften des Gestindnisses auf (S. 62). Galle geht in diesem Zusam-
menhang allerdings nicht niher auf Foucault ein.

134 Zum Zusammenhang von Liebe, Sexualitit und Autorschaft vgl. Friedrich A. Kittler,
»Autorschaft und Liebe«, in: ders. (Hg.), dustreibung des Geistes aus den Geisteswissenschaften.
Programme des Foststrukturalismus, Paderborn 1980, S. 142-173. Durch die Gegeniiberstel-
lung der Francesca-Stelle aus dem V. Gesang von Dantes Inferno und der Klopstock-
Stelle aus Goethes Werther (Brief vom 16. Junius) macht Kittler den Unterschied zwischen
alteuropdischem und neuzeitlichem Umgang mit Biichern und Sexualitit deutlich. Die
Lektiire des Buches Lancelot fithrt die Lesenden Francesca und Paolo zum ehebrecheri-
schen Nachvollzug des Gelesenen; der Name des Autors bleibt dabei ungenannt, der
Text wird lediglich durch die Nennung seines Helden identifiziert. Bei Goethe dagegen
wird nichts gelesen; statt dessen wird — angesichts des Gewitters und in Erinnerung an
Klopstocks Ode Friihlingsfeier (exste Fassung: Das Landleben) — ein blofler Autorname ge-
nannt. Dieser steht als Garant fiir den Seeleneinklang zwischen Lotte und Werther. Wah-
rend in der alteuropéischen Literatur die Funktionen Autor und Leser streng getrennt
waren, erfolgt in der neuzeitlichen Literatur eine Riickkopplung zwischen diesen beiden
Funktionen: Werther ist Leser und wird als solcher selbst zum Autor. Die Sexualitit
unterliegt in diesem Zusammenhang einem entscheidenden Funktionswandel: Bei Dante
fuhrt Lesen zum imitatorischen Nachvollzug des das Allianzdispositiv stérenden Ehe-
bruchs; bei Goethe hingegen wird die blockierte Sexualitdt in Diskursproduktion um-
gesetzt, was Goethe in einem spiteren Selbstkommentar in folgende — Albert in den
Mund gelegte — drastische Verse fafit: »Mir ist das liebe Wertherische Blut / Immer zu
einem Probirhengst gut / Den lass ich mit meinem Weib spaziren / Vor ihren Augen sich
abbranliren / Und hinten drein komm ich bey Nacht / Und végle sie daf} alles kracht.«
(Zitiert nach Kittler, »Autorschaft und Liebe, S. 147.)

135 Bd.IL S. 31-43.

97

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

eine Gestidndnissituation, die getragen ist von der Spannung zwischen Tabu
und Tabubruch. Immer wieder ist die — das Tabuisierte andeutende — Rede
von einer mit der Liebe verbundenen und von ihr ausgehenden Gefahr und
threr zum Verlust der Selbstkontrolle fithrenden Abgriindigkeit.!3¢ Signifi-
kat des Wortfelds der Gefahr ist das Skandalon des Sexuellen, welches im
weiteren Verlauf des Textes insbesondere von Saint-Preux deutlich benannt,
also diskursiviert wird. So berichtet er aus dem Wallis von der gewaltigen
Oberweite der Schweizerinnen.'?” Dies ist indes nur ein Vorwand, um auf
das eigentliche Ziel seines erotischen Begehrens zu sprechen zu kommen,
nimlich Julies Briiste, deren Form er durch die Offnungen ihres Kleides
betrachten konnte. Der Blick ersetzt die Berithrung, ist aber einsam. Geteilt
wird die erotische Lust erst im Akt ihrer Mitteilung. Die Versprachlichung
ist eine doppelte, denn ein Tasso-Zitat!®® wiederholt und verschiebt zugleich
den von Saint-Preux ausgedriickten Gedanken. Wihrend fiir Saint-Preux
der Blick als Ersatz fur die Beriihrung fungiert, ist es bei Tasso der Gedanke
(»amoroso pensier«, was Rousseau verstdrkend mit »desir« iibersetzt), der
sich anstelle des Blickes auf die verdeckten weiblichen Reize heftet. Begehren
vollzieht sich also einerseits als Uberwindung von Hindernissen und an-
dererseits als Versprachlichung dieses Vorgangs. Versprachlichung als Ver-
schriftlichung aber bedeutet hier zugleich Uberwindung von Absenz (der
Absenz der Geliebten durch den an sie gerichteten Brief, also auf der Ebene
des Signifikanten) und Aufschub von Prisenz (der Prisenz des begehrten
Objekts in der Folge Berithrung — Blick - Gedanke/Begehren, auf der
Ebene des Signifikats). Hier zeigt sich, daf3 die Schrift als paradoxes Me-
dium des Aufschubs, der lusterzeugenden Ersatzbildung fungiert. Es geht
in der Nouvelle Héloise primédr um die lusterzeugende Diskursivierung von
Sexualitdt. Wie wichtig diese Diskursivierung ist, zeigt Julies Replik,'?? in
der sie zunachst mitteilt, dafy der Reisebericht aus dem Wallis »me feroit
aimer celui qui I'a écrite«.!4? Die Schrift ist also in der Lage, ein Gefiihl wie

136 Vgl. z.B.: »[...] josai me charger de ce dangereux soin sans en prévoir le pénl [...]J« (Bd. II,
S. 31);»[...] quitons ces jeux qui peuvent avoir des suites funestes [...]« (S. 33); »[...] je vois
sans pouvoir m’arréter [horrible précipice ou je cours [...]J« (S. 39; Hervorh. T.K.).

137 Bd.IL S. 82.

138 »Parte appar delle mamme acerbe et crude, / Parte altrui ne ricopre invida vesta; / Invida,
ma s’agli occhi il varco chiude, / L’amoroso pensier gia non arresta.« (Tasso, Gerusalemme
lhiberata, IV, 31, zitiert in der Nouvelle Heloise, Bd. 11, S. 82). Rousseaus etwas ungenaue
Ubersetzung dieser Stelle lautet wie folgt: »Son acerbe et dure mamelle se laisse entrevoir;
un vétement jaloux en cache en vain la plus grande partie; I'amoureux desir plus percant
que P'ceil pénétre a travers tous les obstacles.« (Bd. II, S. 1392)

139 Bd.IL S. 87.

140 Ebd.

98

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe tiberhaupt erst zu erzeugen. Sodann kritisiert Julie Saint-Preux, weil
dieser eine rhetorische List (Tasso-Zitat) verwendet habe, um ungehindert
tiber sein Begehren zu sprechen. Dies sei unangebracht, die dngstliche Liebe
sei mit Schonung zu behandeln. Wie sehr Julie durch die Direktheit ihres
Geliebten in Verlegenheit gebracht wird, geht aus dem folgenden Satz her-
vor: »Mais en voila déja trop, peut-étre, sur un sujet qu’il ne faloit point re-
lever.«!*! Das Bedrohliche der Sexualitit kommt erst durch ihre Versprach-
lichung ans Tageslicht.14?

Die Diskursivierung ist indes kein Notbehelf, sondern die Erméglichungs-
bedingung fiir Sexualitit im neuzeitlichen Sinn. Der eigentliche Tabubruch
besteht ndmlich viel weniger darin, Liebe und Begehren zu versptiren, als
darin, sie zu versprachlichen, das heifit sie dem anderen gegentiber zu ge-
stehen. So schreibt Julie: »[...] je sentis le poison qui corrompt mes sens et ma
raison; [...] tes yeux, tes sentimens, tes discours, ta plume criminelle e rendent
chaque jour plus mortel.«*3 Erst indem die Liebenden tiber ihre Gefiihle
schreiben, kénnen sie sie wahrhaft ausleben und zugleich die diskursiv und
gesellschaftlich gezogenen Grenzen solcher Gefiihle mitreflektieren. Dies fin-
det seinen Ausdruck in der Ambivalenz, mit der insbesondere Saint-Preux
sein Leid durch dessen Versprachlichung lustvoll erlebt. Im Bewufitsein des
Tabubruchs verlangt er - gestindig und reumiitig — nach einer gerechten
Bestrafung; doch den Akt des Gestehens deutet er als erotisches Unterwer-
fungsverhaltnis: »Je ne veux que guérir ou mourir, et j'implore vos rigueurs
comme un amant imploreroit vos bontés.«!44

Julie ihrerseits stellt in threm ersten Brief, in dem sie ihre Liebe gesteht,
einen beinahe physischen Kontakt zu Saint-Preux her, indem sie auf Knien
schreibt und das Briefpapier mit Tranen benetzt.1*> Darauf reagiert Saint-
Preux nicht minder intensiv: »Que je la relise mille fois, cette lettre adorable,

141 Ebd.

142 Zum Zusammenhang von Schreiben und Lieben in der Nouvelle Heéloise vgl. auch R. J.
Howells, »Rousseau, La Nouvelle Héloise and the Power of Writing«, in: Degré Second 9
(1985), S. 15-31. Howells zeigt ausgehend vom Titel Lettres de deux amans, der den Inhalt
der Briefsammlung nur unvollstdndig erfafit, weil dort ja mehr als nur zwei Briefschreiber
vorkommen, dafy Rousseau Lieben und Schreiben programmatisch aneinander koppelt
(S.21). Schreiben und Lieben sind synonym, die Liebesbeziehung beruht weitgehend auf
dem Austausch von Briefen (S. 22), und aus Saint-Preux’ Umgang mit Julies Briefen (er
schreibt sie ab und bindet sie zu einem recueil, Bd. I1, S. 229) zieht Howells den Schluf3:
»Julie is the romans, the >recueil de lettres«. [...] Saint-Preux is Rousseau’s alter ego. These
two are the makers and keepers of the Book.« (ebd.; Hervorh. im Text)

143 Bd.IL S. 39 (Hervorh. T.K.).

144 Bd.II, S. 33.

145 Bd.II, S. 40.

99

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ou ton amour et tes sentimens sont écrits en caractéres de feu [...]«.146 Gift,
"Trdnen und Feuer, konventionelle Zeichen und Metaphern der Liebe, wer-
den tibertragen auf das Kommunikationsmedium; dieses stellt den verbote-
nen Korperkontakt ersatzweise her. Als es dann spéter tatsdchlich zu einem
ersten erotischen Korperkontakt, einem »baiser mortel« kommt, kehren die-
selben Metaphern (Gift und Feuer) wieder: »C’est du poison que j’ai cueilli
sur tes levres; il fermente, il embrase mon sang; il me tue, et ta pitié me
fait mourir.«<!47 Die identische Metaphorik zeigt, dafl der Briefkontakt als
Analogon des Korperkontakts aufgefafit wird. Wihrend jedoch der Kérper-
kontakt nur einen Augenblick dauert (»mon bonheur ne fut qu'un éclair«)!48
und einen so Uberwiltigenden Eindruck hinterlafit, dafl Saint-Preux Julie
bitten muf}, thn kiinftig nicht mehr zu kissen (»Non garde tes baisers, je
ne les saurois supporter ...«),149 kann er das durch die Lektiire der Briefe
hervorgerufene Glick, wie wir sahen, wiederholt und dauerhaft genieflen.
Die supplementire Funktion der Briefe geht so weit, dafy Saint-Preux sagen
kann: »Ne sois donc pas surprise si tes lettres qui te peignent si bien font
quelquefois sur ton idolatre amant le méme effet que ta présence.«!

Nun prasupponiert ein Briefwechsel - trotz der prisentifizierenden Wir-
kung mancher Briefe - die tatsdchliche physische Trennung der Liebenden,
was bei grofierer Entfernung zu einer verzogerten Zustellung fithren kann.
Dies geschieht wihrend Saint-Preux’ Wanderung durch die Gebirgswelt
des Wallis nach Sion. Ein verspitet zugestellter Brief steigert die erotische

Empfindung:

Julie, y’appercois les traits de ta main adorée! La mienne tremble en s’avangant
pour recevoir ce précieux dépét. Je voudrois baiser mille fois ces sacrés caracteres.
O circonspection d’un amour craintif! Je n’ose porter la Lettre a ma bouche, ni
I'ouvrir devant tant de témoins. Je me dérobe a la hite. Mes genoux trembloient
sous moi; mon émotion croissante me laisse a peine appercevoir mon chemin;
jouvre la lettre au premier détour; je la parcours, je la dévore, et a peine suis-je a
ces lignes ot tu peins si bien les plaisirs de ton coeur en embrassant ce respectable
pere que je fonds en larmes, on me regarde, j'entre dans une allée pour échaper
aux spectateurs; la, je partage ton attendrissement; j’embrasse avec transport cet
heureux pere que je connois a peine, et la voix de la nature me rappellant au
mien, je donne de nouvelles pleurs a sa mémoire honorée.151

146 Bd. 1L, S. 41.
147 Bd. 1L, S. 63.
148 Bd. 1L, S. 65.
149 Ebd.

150 Bd. 1L, S. 244.
151 Bd.IL S. 72f.

100

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was in der Anwesenheit der Geliebten nicht méglich ist, die véllige Uber-
einstimmung der Seelen und gefiihlsmaflige Anteilnahme aneinander, ist mit
Hilfe des Briefes realisierbar. Der Liebende zieht sich vor den Blicken der
Menschen in die Einsamkeit zuriick, ibermannt von einer heftigen Gefiihls-
wallung. Der Brief der Geliebten wird gekufit, er wird verschlungen, was
er mitteilt, rithrt zu Trénen. Diese physische Entladung positiver Affekte
ist eine Folge der rdumlichen Trennung, die ja ihrerseits die Ermoglichungs-
bedingung fiir den Briefwechsel ist. Gipfel des Gefithlsaufschwungs ist die
durch Gedankenassoziation bewirkte Erinnerung an den eigenen toten Va-
ter. Gefithl und Erinnerung erweisen sich auch hier als Effekt der Schrift.

Die zentrale Funktion der Schrift zeigt sich besonders deutlich im Zusam-
menhang mit Meillerie, einem Ort, der in der Gesamtstruktur des Romans
eine wesentliche Rolle spielt.!52 Saint-Preux begibt sich dorthin, nachdem er
seine Reise durch das Wallis beendet hat, aber noch nicht zu Julie zuriick-
kehren darf (erster Teil, Brief 26). Meillerie befindet sich am gegentiberlie-
genden Ufer des Genfer Sees; von hier aus kann Saint-Preux Julies Haus
mit dem Fernrohr beobachten. Er denkt tiber die Ausweglosigkeit seiner
Situation nach, ist gefangen im Widerspruch zwischen den »justes veeux de
son cceur« und den »absurdes maximes«!% einer stindestaatlichen Ordnung,
die eine Ehe mit Julie unméglich machen. Seine Melancholie, die sich in der
ihn umgebenden winterlichen Natur als locus horridus widerspiegelt,'>* kon-
trastiert mit der Tatsache, daf§ er sich nach langerer Trennung nun endlich
wieder in Julies Nahe begeben hat. Ganze Tage verbringt er, bei winterlicher
Kalte auf einem Felsblock sitzend, damit, sich Julies Tagesablauf vorzustel-
len, wobet er ihr einen Brief schreibt, in dem er ihr seine Vorstellungen
mitteilt. Schreibend imaginiert er Julie, wie sie einen Brief von thm erhalt
und darauf antwortet:

152 Hervorgehoben wird die strukturell wichtige Funktion von Meillerie durch die dem Text
nach Rousseaus Absicht beigefiigten Illustrationen, deren achte (von insgesamt zwolf)
sich auf die zweite Meillerie-Episode bezieht und den Titel trigt: »Les monumens des
anciennes amours« (Bd. IL, S. 768). Damit wird die Episode besonders markiert und in
ein Korrespondenzverhiltnis zur ebenfalls illustrierten bosquet-Szene gesetzt, auf die in der
ersten, nicht-llustrierten Meillerie-Episode riickverwiesen wird.

153 Bd.IL S. 89.

154 »[...] je parcours a grands pas tous les environs, et trouve par tout dans les objets la méme
horreur qui regne au dedans de moi. On n’appercoit plus de verdure, 'herbe est jaune
et flétrie, les arbres sont dépouillés, le séchard et la froide bise entassent la neige et les
glaces, et toute la nature est morte a mes yeux, comme l’espérance au fond de mon ceeur.«

(Bd.IL, S. 90)

101

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quelques momens, ah pardonne! j’ose te voir méme t’occuper de moi; je vois tes
yeux attendris parcourir une de mes Lettres; je lis dans leur douce langueur que
c’est a ton amant fortuné que s’addressent les lignes que tu traces, je vois que c’est
de lui que tu parles a ta cousine avec une si tendre émotion. O Julie! 6 Julie! et
nous ne serions pas unis? [...] Non, que jamais cette affreuse idée ne se présente
a mon esprit! En un instant elle change tout mon attendrissement en fureur; la
rage me fait courir de caverne en caverne; [...] il n’y a rien, non rien que je ne
fasse pour te posséder ou mourir.155

Die Vorstellung von der Geliebten beim Lesen und Schreiben von Liebes-
briefen und der tatsichliche Erhalt eines Briefes von Julie motivieren den
darauf folgenden Gefithlsumschwung: Resignation und Selbstgenuf im Lei-
den verwandeln sich in Auflehnung und die Forderung nach sinnlicher
Erfillung. Die Statik des vorgestellten Tagesablaufs von Julie und die da-
mit korrelierenden positiven Bewertungen!® haben den Charakter des Zeit-
losen. Der aus Liebesleid und Trennungsschmerz sich dem Tode Nahernde
wird durch die Erinnerung an gliickliche Momente (insbesondere an den
Kuf} im bosquel)'>” ins Leben zurtickgeholt. In diese zeitentriickte Idylle
bricht durch die Evokation der Schrift und den Erhalt von Julies Brief jah
das Bewufitsein von Zeit und Verginglichkeit ein:158

Ah! si tu pouvois rester toujours jeune et brillante comme a présent, je ne deman-
derois au Ciel que de te savoir éternellement heureuse, te voir tous les ans de ma
vie une fois, une seule fois; et passer le reste de mes jours a contempler de loin
ton azile, a t’adorer parmi ces rochers. Mais helas! voi la rapidité de cet astre qui
jamais n’arréte; il vole et le tems fuit, I'occasion s’échape, ta beauté, ta beauté
méme aura son terme, elle doit décliner et perir un jour comme une fleur qui
tombe sans avoir été cueillie; et moi cependant, je gémis, je souffre, ma jeunesse
s’use dans les larmes, et se flétrit dans la douleur.159

Das Bewuf3tsein der eigenen Verginglichkeit, welches hier mit dem petrar-
kistischen carpe-diem-Topos von der rechtzeitig zu pflickenden Blume!6 ver-

155 Bd.IL S. 91f.

156 »Toujours je te vois vaquer a des soins qui te rendent plus estimable, et mon cceur
s’attendrit avec délices sur 'inépuisable bonté du tien.« (Bd. II, S. 91)

157 Bd.II, S. 63-65.

158 Die Zeitlosigkeit von Saint-Preux’ Vision antizipiert die zyklisch-statische Zeitstruktur
von Clarens, wie sie insbesondere im Weinlese-Brief zum Ausdruck kommt, der mit dem
bertthmten Satz endet: »Ensuite on offre a boire a toute 'assemblée; chacun boit a la
santé du vainqueur et va se coucher content d’une journée passée dans le travail, la gaité,
I'innocence, et qu’on ne seroit pas fAché de recommencer le lendemain, le surlendemain,
et toute sa vie.« (Bd. IL, S. 6101f.)

159 Bd.II S. 92.

160 Vgl. beispiclsweise Ronsard, Sonets pour Hélene, I1. Buch, Nr. 24 (»Quand vous serez

102

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bunden wird, provoziert das Verlangen nach kérperlicher Erfillung der
Liebe. Dies fithrt schliellich zur Rickkehr Saint-Preux’ in Julies Haus und
zur ersten Liebesbegegnung. Auch hier also ist es die imaginative Kraft der
Schrift, die einen heftigen, handlungsleitenden Affekt auslst und steuert.
Besonders wichtig ist der Nexus von Schrift und Zeitlichkeit, wie er in dem
besprochenen Textausschnitt deutlich wird.

Meillerie ist indes nicht nur ein Ort der Beobachtung und der Hoffnung auf
die Zukunft, es ist — an spéterer Stelle — auch ein Ort der Erinnerung. Zehn
Jahre danach machen die inzwischen mit Wolmar verheiratete Julie und
Saint-Preux in Wolmars Abwesenheit einen Bootsausflug tiber den Genfer
See (vierter Teil, Brief 17). Von einem Unwetter tiberrascht, kénnen sie
sich mit knapper Not ans Ufer retten und gehen bei Meillerie an Land.
Wihrend das Schiff wieder flottgemacht wird, fithrt Saint-Preux Julie an
jenen Ort, von dem aus er sie zehn Jahre zuvor beobachtet hatte, mit dem
Ziel, »de lui montrer d’anciens monumens d’une passion si constante et si
malheureuse«.!6! Der Ort ist, bedingt durch die Vegetation und die andere
Jahreszeit, vollig verdndert, doch sind Erinnerungszeichen vorhanden: »[...]
je la conduisis vers le rocher et lui montrai son chiffre gravé dans mille
endroits, et plusieurs vers du Petrarque et du Tasse relatifs a la situation
ou j’étois en les tragant«.!%? Die Informationen beziiglich der Einritzungen
sind dem Leser neu; Saint-Preux’ Bericht aus Meillerie im ersten Teil war
mithin unvollstindig. Interessant ist nun, dafy es nicht die blofle Riick-
kehr an den Ort ist, die die Erinnerung an die Vergangenheit wiederauf-
leben l4fit, sondern das Vorhandensein der genannten Einritzungen, der in
Stein gekerbten Inschriften: »En les revoyant moi-méme apres si longtems,
J’éprouvai combien la présence des objets peut ranimer puissamment les
sentimens violens dont on fut agité prés d’eux.«!% Die Erinnerung wird
ausgelost durch Schriftzeichen, die erwidhnten »monumens d’une passion.
Gegenstand der Erinnerung aber ist ebenfalls in erster Linie Geschriebenes
beziehungsweise die Umstiande von dessen Entstehung; ein Schreibakt evo-
ziert den anderen, zwischen (Ein-)Schreiben, Lesen der Schrift als Erinne-
rung und neuem Schreibakt (Brief von Saint-Preux an Edouard) wird eine

bien vieille, au soir a la chandelle«), wo es am Ende nach einer Evokation der mensch-
lichen Hinfélligkeit heifit: »Vivez, si m’en croyez, n’attendez a demain: / Cueillez dés
aujourd’huy les roses de la vie.« (Les Amours. Introduction, bibliographie, relevé de vari-
antes, notes et lexique par Henri Weber et Catherine Weber, Paris 21985, S. 431f.)

161 Bd.IL S. 518.

162 Bd.IL S. 519.

163 Ebd.

103

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

potentiell endlose Riickkopplungsschleife etabliert, deren Produkt Autor-
schaft heifit:164

Voila la pierre ot1 je m’asseyois pour contempler au loin ton heureux séjour; sur
celle-ci fut écrite la Lettre qui toucha ton coeur; ces cailloux tranchans me servoi-
ent de burin pour graver ton chiffre; ici je passai le torrent glacé pour reprendre
une de tes Lettres qu’emportoit un tourbillon; la je vins relire et baiser mille fois
la derniere que tu m’écrivis [...]165

An dieser wichtigen Stelle zeigt sich in an Deutlichkeit kaum zu tiberbieten-
der Weise, dafl die Gefiihle, um die es geht, durch (Schrift)-Zeichen erzeugt
und gesteuert werden.!66 Liebe, Begehren, Sexualitit und Erinnerung wer-
den im Roman vor allem als diskursive Phanomene betrachtet.

La Nouvelle Héloise reflektiert nicht nur die Aporien des fir den Diskurs
des 18. Jahrhunderts grundlegenden Transparenzgebotes, sondern der Text
zeigt ebenso die unhintergehbare Medialitit der diskursiven Phiénomene
Liebe und Sexualitit auf. Indem er dies tut, macht er sich selbst zum Ge-
déchtnis einer vom Mittelalter bis zum 18. Jahrhundert reichenden Tradi-
tion literarisch vermittelter Liebesdiskurse. Die »monumens d’une passion
si constante et si malheureuse«,'6” von denen Saint-Preux spricht, werden
materialisiert in Gestalt von Einritzungen literarischer Texte in Stein. Es
handelt sich nicht zufallig um Texte von Petrarca und Tasso,'% von Autoren
also, die im Roman immer wieder genannt werden und die urspriinglich als
Folie fur die passionelle Liebeskonzeption Saint-Preux’ gedacht sind. Wie
wir sahen, unterscheidet sich seine und Julies Liebesauffassung von der
hofisch-petrarkistischen: die Dame ist nicht unerreichbar, sie verlangt keine
ewige Liebe und bedingungslose Unterordnung, sondern Aufrichtigkeit. Se-
xuelle Beziehungen sind - unter der Voraussetzung der Aufrichtigkeit -

164 Vgl. hierzu Kittler, »Autorschaft und Liebe«, S. 152: »Erst als die zwei Diskurspraktiken
Lesen und Schreiben durchgingig gekoppelt worden waren, nach der Alphabetisierung
Mitteleuropas also konnte es den Autor geben.« Was Kittler an Goethe und den deut-
schen Romantikern zeigt, ist bei deren Vorldufer Rousseau bereits voll ausgeprégt.

165 Bd.II S. 519.

166 So auch Matzat, Diskursgeschichte der Leidenschafi, S. 54, wo es heifdt: »Das Wort erscheint
fur Julie als die Instanz, die das geschlechtliche Begehren generiert [...].«

167 Bd.II, S. 518.

168 Petrarca und Tasso gehoren neben Metastasio und einigen franzésischen Dramatikern zu
dem sehr selektiven Lektiirekanon, den Saint-Preux im 13. Brief des ersten Teiles aufstellt
(Bd. IL, S. 61). Die Begrenztheit des Kanons begriindet er damit, daf} die Prinzipien und
Regeln fur das eigene Handeln und Fiihlen nicht in Biichern, sondern im eigenen Herzen
gesucht werden sollen (Bd. I, S. 59).

104

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nicht nur zur Dame, sondern auch zu anderen Frauen méglich.!%° Diese
Konzeption erweist sich jedoch als aporetisch, nicht nur, weil sie auerhalb
der Gesellschaft angesiedelt ist und sich deshalb dem von der viterlichen
Autoritdt schliefllich durchgesetzten alteuropéischen Allianzmodell beugen
muf}, sondern vor allem deshalb, weil das Transparenzgebot, dem sich die
Liebenden unterwerfen, nicht zu erfiillen ist (doppelte Bestatigung: die von
den Liebenden selbst bemerkte Unhintergehbarkeit des Rhetorischen und
die transparent-opake Allegorie von Clarens). Als einziger Ausweg aus die-
ser Aporie bietet sich die Verlagerung der Liebe in die Erinnerung an. Dafiir
stehen die »monumens« ein, von denen auch Julie in einem ihrer letzten
Briefe spricht: »Croyez vous que les monumens a craindre n’existent qu’a
Meillerie? Ils existent par tout ou nous sommes; car nous les portons avec
nous.«!7? Der von der Passion geheilten Seele wird alles zu Erinnerungs-
zeichen ihrer Liebe (»tous les objets de la nature nous rappellent encore ce
qu’on sentit autrefois en les voyant«).!”! Liebe lebt weiter als universelle
Erinnerung in Form von (Natur)-Zeichen.

Die Transformation der Liebe im Zeichen der Erinnerung aber steht unter
dem Gesetz der Medialitit. Wenn héfische Liebe und amour-passion, Allianz-
und Sexualitatsdispositiv auf Mikro- wie auf Makroebene des Romans mit-
einander enggefithrt werden, so wird der Text zum historischen Archiv,
an dem der Leser den Wandel von Diskursen und Gesellschaftssystemen
ablesen kann. Alteuropdische Liebesgedichte haben ihren sozialen Ort in
der Umgebung des Hofes. Auch die Briefe, in denen neuzeitliche Liebende
sich artikulieren, sind urspriinglich gebunden an die Konversationskultur
aristokratischer Salons. Brief wie Liebesgedicht sind Medien der relativen
Nihe, ja der potentiellen Koprisenz von Sprecher und Horer beziehungs-
weise Sender und Empfinger. Dies gilt auch noch fiir den Beginn von La
Nowvelle Héloise, wo die Briefschreiber am selben Ort leben und einander zwi-
schen den Briefen immer wieder begegnen. Durch Saint-Preux” Weggang
nach Paris aber dndert sich die Situation. Die rdumliche Trennung macht
andere mediale Umgangsformen notwendig. So jedenfalls l4fit sich deuten,
was Saint-Preux mit den Briefen seiner Geliebten unternimmt: »En méditant
en route sur ta derniere lettre, j’ai résolu de rassembler en un recueil toutes
celles que tu m’as écrites, maintenant que je ne puis plus recevoir tes avis
de bouche.«!”? Durch den permanenten Gebrauch aber wird das Papier

169 Vel. den Bordellbesuch, Bd. II, S. 294-306.
170 Bd.II, S. 667.

171 Ebd.

172 Bd. 1L S. 229.

105

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

abgenutzt, so dafl Saint-Preux schliefllich die Briefe abschreiben muf}, um
den Fortbestand dieses Vademecums zu sichern. Was sich hier vollzieht, ist
ein grundlegender Medienwechsel, vom Brief zum Buch. (In der Form des
Romans sind beide Medien tiberlagert.) Ebenso wie sich die Liebeskonzep-
tion von dem gegen die traditionelle héfische Liebe abgesetzten amour-passion
hin zu einer schriftbasierten Liebe in der Erinnerung wandelt, transformiert
sich das Medium, welches diesen Wandel mitteilt. Julies Briefe als multifunk-
tionales Vademecum sind ein zeitiiberdauerndes Buch der Erinnerung, wel-
ches seinen Besitzer ein Leben lang begleiten soll und dessen Innovativitit
der von Rousseaus Roman, von der zu Beginn dieses Kapitels die Rede war,
in nichts nachsteht. Es 1afit sich als muse en abyme des Romans deuten, fir
den wie fiir Julies Briefe gilt: »[...] ce seront a mon avis les premieres lettres
d’amour dont on aura tiré cet usage.«!”3

173 Ebd.

106

13.01.2026, 08:48:29. Op



https://doi.org/10.5771/9783968216836-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.2  Die Diskursivierung von Sexualität
	1.3  Exkurs: Die Problematisierung des Allianzdispositivs bei Madame de Lafayette
	1.4  Saint-Preux’ Passion zwischen Vernunft und Gefühl
	1.5  Probleme der Codierung zwischen Opazität und Transparenz
	1.6  Paradoxe Konfl iktlösung durch die Kombination von Allianz- und Sexualitätsdispositiv (Clarens)
	1.7  Die Unmöglichkeit der Transparenz (Elisée)
	1.8  Die Medialität der Liebe und die Gedächtnisfunktion des Textes

