V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN —
MUTTER UND TOCHTER IM ZEICHEN MODERNER
KULTURELLER KONSTRUKTION

Standen in den beiden vorherigen Kapiteln Identitits- und Anerkennungs-
politiken im 6ffentlichen Raum im Vordergrund (vgl. Nokel 2001), so wen-
den wir uns in diesem wie auch im nichsten Kapitel jenen zu, die die priva-
ten und intimen Beziehungen betreffen. Das Projekt des souverinen
islamischen weiblichen Selbst reifiziert sich fiir die jungen Frauen nicht
nur in der Auseinandersetzung und im Dialog mit anderen und im 6ffent-
lichen Feld, sondern auch in der privaten Sphire. Offensichtlich besteht
eine Notwendigkeit der Synchronisierung, um das eigene Selbst gleicher-
maflen in beiden Beziehungsriumen zu entfalten. Die Auseinanderset-
zung mit den Miittern bzw. den Frauen der ersten Immigrantengeneration
bildet einen Ansatzpunkt, um diese Synchronisierung erfassen zu kénnen.

»Miitter der Glaubigen« ist der Titel eines schmalen Bandes von Fa-
rouk Mohamed El-Zayat (1992), in dem die zw®lf Ehefrauen des Propheten
vornehmlich unter den Aspekten der Eheschlieffung, der Beziehung des
Propheten zu jeder einzelnen sowie ihren Beziehungen untereinander be-
schrieben werden. Sie bilden als die Frauen der ersten historischen islami-
schen Generation und als Akteure, die durch die Nihe zum Propheten an
der Gestaltgebung des Islam beteiligt waren, sozusagen die weibliche Kom-
ponente des Ur-Islam. Allerdings bleiben ihre personlichen und sozialen
Konturen infolge der Priorititen einer vormodernen Geschichtsschreibung
nur schwach (vgl. Djebar 1997). Die jungen islamisierten Frauen verwei-
sen hin und wieder auf zwei der Frauen, auf Khadidja, die erste und sehr
viel iltere Ehefrau des Propheten, eine erfolgreiche Geschiftsfrau, mit der
er in monogamer Ehe fast dreiflig Jahre verheiratet war und auf Aisha, die
Jungste, die fiir ihre Scharfsinnigkeit und ihre Intervention in politischen
und militirischen Angelegenheiten bekannt ist. Diese beiden Frauen wer-
den angefiihrt, vor allem auch konservativen Muslimen gegeniiber, wenn
es um die Variabilitit der weiblichen Geschlechtsrolle und um die Gleich-
wertigkeit und gegenseitige Achtung der Geschlechter geht. Sie bilden fiir
die jungen Frauen und ihre Entwiirfe vom reinen, vom wahren Islam eine
Art Hintergrundwissen dafiir, daf patriarchalische Ordnungsideen nicht
unbesehen als gottgewollt legitimiert werden konnen, sondern auf Macht-
interessen basieren. Fiir die jungen Frauen ist dieses historische Wissen,
auch wenn es nicht mehr ist als ein Blitz am Horizont, insofern von Bedeu-
tung als sie darin einen Beleg sehen, daf islamische Glaubigkeit nicht auf

189

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Einebnung zielt, sondern durchaus mit verschiedenen Persénlichkeits-
strukturen und verschiedenen Weiblichkeitskonzeptionen vereinbar ist
und nicht ausschlieRlich Weiblichkeit in Konnotation zu Mutterschaft, Fa-
milie und Haushalt definiert.

Es findet keine Auseinandersetzung mit den historischen Frauenge-
stalten statt, sondern es sind die aktuellen, die lebenden Frauengestalten,
vor allem die, die die Mutter bzw. die Miittergeneration verkorpern, die zu
Auseinandersetzungen zwingen. In Kontrast zu ihnen erfolgt eine »politi-
sche Wiederinbesitznahme islamischer Religiositit und Lebensform«
(Gole 1995: 13). Die Biographien und die Ideen der eigenen Biographien
zwischen den Generationen unterscheiden sich enorm. Das ist unabhin-
gig von ethnischen Besonderheiten infolge des rapiden sozialen Wandels
zu erwarten, nur sind die intergenerationellen Differenzen bei den Immi-
grantinnen bedeutend gréfer. So sind die Miitter der jungen Frauen in der
Regel Hausfrauen. Einige waren oder sind Arbeiterinnen in Fabriken oder
Beschiftigte in Putzkolonnen. Nur wenige verfiigen iiber einen Schulab-
schluf}, wenn, dann zumeist iiber einen hsheren, waren aber nicht berufs-
titig. Die meisten sind Analphabetinnen und verfiigen in der Regel tiber
rudimentire Kenntnisse der deutschen Sprache. Sie stehen damit in gro-
fRem Kontrast zu den Toéchtern, an deren schulischen und beruflichen Ver-
ldufen sie kaum Anteil haben, sie kaum stiitzen kénnen, sie aber auch
nicht massiv in Verldufe dringen, die den eigenen dhneln. Es finden sich
kaum Anhaltspunkte, wie sie tiber die Pline und Wege ihrer Tochter den-
ken. Dagegen erscheinen die Viter als diejenigen, die aufgrund eines Bil-
dungsvorsprungs, der auch Kenntnisse der deutschen Sprache umfafit,
und aufgrund der Erfahrung mit Institutionen handeln. So fallen hin und
wieder auch Bemerkungen, dafl die Entscheidung fiir weiterfithrende
Schulen mit dem Vater beraten wurde oder daf die Mutter dem Vater auf-
grund ihrer eigenen Unerfahrenheit die Aufgabe delegiert, sich um die
schulischen Angelegenheiten der Kinder zu kiimmern. Die Anzeichen
sprechen dafiir, daf} die Miitter den beruflichen Plinen der Tochter nicht
ablehnend gegentiberstehen. Sie fordern sie indirekt durch die Freisetzung
von der Hausarbeit, damit sie lernen kénnen, sie wimmeln Heiratsgesuche
von guten Partien bedauernd ab, damit die T6chter ihren Ausbildungen
nachgehen kénnen, aber es wiirde ihnen auch nichts ausmachen, wenn sie
heiraten und Hausfrauen werden. Auf der anderen Seite ist aus den voran-
gehenden Kapiteln deutlich geworden, daf die jungen Frauen ein Selbst-
verstindnis als moderne Frauen entwickeln, das den Vorstellungen und
faktischen Lebensbedingungen der Miitter geradezu diametral gegeniiber-
steht. Das zeigt sich in den beruflichen Plinen sowie in Worten wie den

190

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

folgenden, die eine junge Frau an ihre Mutter richtet als diese ihr von Hei-
ratsinteressenten berichtet, nimlich: »Ich will nicht so enden wie du, das
heifét als Hausfrau und im 6ffentlichen Raum lediglich in der Funktion als
Putzfrau in einem Verwaltungsgebiude, die die »Klos der Deutschen sau-
ber macht«#. Zugleich stellt das Tragen des Kopftuches, das in der Regel
auch ein Kennzeichen der Miitter ist, wenn auch in ginzlich anderen Be-
deutungskontexten ein Moment der Solidarisierung, aber nicht der kultu-
rellen Reproduktion her.

Die folgenden Ausfithrungen beziehen sich auf die Reflexionen der is-
lamisierten Frauen tiber ihre Miitter bzw. iiber die Frauen der ersten Im-
migrantengeneration. Dabei geht es nicht um personliche intersubjektive
Beziehungs- und Machtgebilde und ihre psychologische Entschliisselung,
sondern um subindividuelle Strategien sozialer Klassifizierung, die am
Frauenkérper und der »Inszenierung von Weiblichkeit« (Prokop 1994) an-
setzen. Die Frage, wie die jungen Frauen ihre Miitter bzw. die Frauen der
ersten Immigrantengeneration thematisieren ist deshalb von Interesse,
weil sich daraus SchluRfolgerungen in zweierlei Hinsicht schlieRen lassen:
erstens iiber die Konstruktion der eigenen modernen islamischen Weib-
lichkeit in Abgrenzung zur traditionellen Weiblichkeit als Ausdruck einer
Mikropolitik hinsichtlich Identitit und Klasse; zweitens iiber Mediatisie-
rungsformen, die zur Erzeugung dieser Konstruktion in ihren Identitits-
und Abgrenzungsmomenten beitragen.

Zur Thematisierung der Mutter in den
biographischen Erzihlungen

Analysiert man die biographischen Erzihlungen unter dem Aspekt der
Mutter-Tochter-Beziehung oder allgemeiner unter dem Aspekt, wie die
jungen Frauen ihre Miitter beschreiben, so fillt zunichst einmal auf, da
nur in wenigen Fillen die Mutter eingehender thematisiert wird. In den
meisten Fillen bleibt sie marginal und wird nur im Kontext von Situations-
schilderungen kurz erwihnt, in einigen wird sie geradezu systematisch
ausgeschlossen, auch wenn die Erzihlende noch im elterlichen Haushalt
lebt und somit tigliche Interaktion stattfindet. Ein Grund ist darin zu se-
hen, daf die Erzihlungen insgesamt sehr an der eigenen Person und der
Entwicklung der eigenen Person orientiert sind. Das erklirt sich zum Teil
daraus, daf sie als Bildungsaufsteigerinnen aus dem Minus heraus — dem
Minus an Sprache, an habituellem, sozialen, skonomischen Kapital — sich
ziemlich einsam durchkimpfen mufiten und miissen. Auch iiber Geschwi-

191

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

ster wird kaum gesprochen. Uber die Viter wird, im Vergleich zu den Miit-
tern, mehr erzihlt. Sie werden hiufiger erwihnt, weil sie in den lebenswelt-
lichen Bereichen, auf die sich die Tochter in ihren Erzahlungen vornehm-
lich beziehen, mehr Beriihrungspunkte mit ihnen haben. Sie kiimmern
sich zum Beispiel um schulische Angelegenheiten, treffen wichtige biogra-
phische Entscheidungen oder sie setzen sich, in welchen Formen und in
welchen Intensititen auch immer, mit islamischen Fragen auseinanderset-
zen. Manchmal ist die emotionale Nihe zum Vater grofler als zur Mutter,
manchmal umgekehrt, manchmal relativ gleich auf beide verteilt. Ziemlich
Kklar ist, dafl die Viter Autorititen in der Familie sind, die man nicht umge-
hen kann. Bei den Miittern ist das nicht immer so klar. Im Zusammen-
hang mit ihnen hat der Begriff Autoritit keine feste Form. Die eine oder
andere Tochter beschreibt die Mutter als hartnickig und starrsinnig sowohl
gegeniiber den Kindern wie auch gegeniiber dem Ehemann, aber Durch-
setzungsfihigkeit ist hier nicht positiv besetzt. Die innerfamiliiren Bezie-
hungstypen wie Personlichkeitstypen sind insgesamt ziemlich unter-
schiedlich ebenso wie Konfliktsituationen, die daraus entstehen kénnen.
>Die« tlirkische oder marokkanische oder arabische Familie gibt es eben
nicht (vgl. Nauck 1994; Nauck et al. 1997; Rosen 1993), wohl aber eine Rei-
he von Essentialisierungen hinsichtlich der islamischen Frau und der
durch den Islam geprigten Geschlechterbeziehungen, die sich in bezug
auf die erste Immigrantengeneration herausgebildet haben (vgl. Lutz 1991;
Nestvogel 1996; Rithzel 1992, 1993; Westphal 1996). Beides, die biogra-
phischen intergenerationellen Unterschiede wie die Essentialisierungen,
die zur Naturalisierung der sozialen, auf Ethnos sich mit griindenden Hier-
archie beitragen, spiegeln sich hiufig darin wieder, daft die subjektive Per-
spektive der Tochter durch die soziale iiberlagert wird. Die Mutter wird
dann nicht als partikulare Person mit spezifischen Eigenschaften und Ver-
haltensweisen geschildert, als Bestandteil einer intersubjektiven Bezie-
hung, sondern entsprechend ihrer sozialen Position im Klassifikations-
schema. Zeigt sich in einigen Fillen, manchmal nur andeutungsweise, dafd
eine enge personliche Beziehung vorhanden ist, ersichtlich etwa in steter
Kommunikation oder gegenseitiger auf Respekt griindender Riicksichts-
nahme, so wird andererseits deutlich, daf} die Beziehung zwischen Miit-
tern und T6chtern durch soziale Ordnungsmechanismen gesteuert ist, die
das Intersubjektive dieser Beziehung tiberformen.

In einer relativ kurzen Erzdhlung ist dieses Muster ganz offensichtlich
zu erkennen: Die Erzihlerin hat in diesem Fall an der Mutter nichts auszu-
setzen. Diese ist zwar Analphabetin, spricht kein deutsch (ein Grund, wes-
halb vor Jahren die noch kleinen Freundinnen der Téchter Angst vor ihr

192

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

hatten und kaum wagten, die Wohnung zu betreten) und ist deshalb in vie-
len Angelegenheiten auf die Hilfe von Ehemann und Kinder angewiesen.
Gleichzeitig aber hat sie ein herzliches Verhiltnis zu den Kindern. Und sie
trifft kluge Entscheidungen. Das tut sie im Innern der Familie, wenn sie
etwa die eine Tochter, die den >Islamisierungskurss, den in diesem Fall die
Familie vor einiger Zeit eingeschlagen hat, nicht persénlich mittragen will
(ihre Schwestern sind hingegen geradezu begeistert davon), vor den Inter-
ventionsversuchen des Sohnes mit dem Argument in Schutz nimmt, da
es deren personliche Sache sei und sich dagegen verschlief3t, ihre miitterli-
che Autoritit von ihm instrumentalisieren zu lassen und als Wichterin von
Moral und Ordnung aufzutreten. Das tut sie aber auch nach auflen, zum
Beispiel in der Form, daR sie vor Jahren mit der kleinen Tochter als Dol-
metscherin das 6rtliche Wohnungsamt so oft aufsuchte bis die Familie
eine Wohnung in ausreichender Grofie und Ausstattung bekam und end-
lich die bisherige, viel zu kleine Wohnung ohne Badezimmer, mit Toilette
auf dem Hausflur, aufgeben konnte. Der Vater war hier nicht initiativ ge-
worden, weil seiner Ansicht nach die Remigration kurz bevor stand und
man besser das Geld fiir die Einrichtung nach der Riickkehr sparen sollte.
In der Erzihlfigur sind es diese beiden Objekte, die Tochter, die Akte des
Islamischen bewuft vernachlissigt (thr Kopftuch sitzt unordentlich und
sie driickt sich vor dem Beten) und die neue Wohnung, die die Mutter cha-
rakterisieren als eine Frau, die trotz ihrer Ungebildetheit iiber einen unbe-
stechlichen Sinn fiir Gerechtigkeit verfiigt. Sie 1ift sich weder von einer
abstrakten Moral noch einer Tradition noch unrealistischen Plinen beein-
drucken und sie scheut nicht den Umgang mit staatlichen Institutionen,
sondern weif} in Verhandlungen mit ihnen ihre Interessen und die der Fa-
milie durchzusetzen. Sonst erzihlt die Tochter nicht viel mehr tiber die
Mutter, so dafl diese beiden Erzdhlmomente plus der offensichtlichen Soli-
darisierung der Tochter mit der Mutter als geschlossene Einheit betrachtet
werden kénnen, in denen sich alltagsweltliche Kriterien einer als positiv
bewerteten Frau in Referenz auf die Migrantenfrau komprimiert nieder-
schlagen. Nicht so sehr, wie man persénlich miteinander umgeht, was man
zusammen macht, wie das interpersonelle Beziehungsgeflecht aussieht, ist
hier relevant, sondern der soziale Blick, der Blick auf Wert und Effizienz,
ist vordergriindig.

Es besteht eine Verdoppelung der Mutter, die zum einen, in den biogra-
phischen Erzihlungen kaum reflektiert, ein partikularer Mensch mit per-
sonlichen Gewohnheiten ist und andererseits eine essentialisierte Figur in
der Reprisentation sozialer Hierarchien. Charakteristisch ist fiir die T6ch-
ter im Kontext der biographischen Erzihlung nicht, was die Miitter tun,

193

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

sondern, was sie nicht tun, was sie nicht haben. Thr Minus als soziale, aner-
kanntes rationales Wissen vermittelnde Akteure riickt in den Kern der The-
matisierung. Das geschieht auf zweierlei Weise: durch das Schweigen,
wenn in der gesamten Rekonstruktion der Lebensgeschichte anscheinend
die Mutter keine Rolle spielt; Beitrige wie der Erwerb zusitzlichen Famili-
eneinkommens oder die Freisetzung von der Hausarbeit, womit den Téch-
tern Zeit eingerdumt wird, um fiir die Schule zu arbeiten, werden nur indi-
rekt und wenig gewiirdigt priasentiert. Oder es erfolgt eine betonte Auf- und
Umwertung, indem Situationen betont werden, aus denen hervorgehen
soll, daf? die Mutter selbstindige Entscheidungen trifft, in ihrer weiblichen
Domine dominant ist oder daf sie in ihrem hiuslichen Bereich tiber spezi-
fisches Wissen verfiigt (etwa als Gartenexpertin, die einem kleinen Stiick
Land optimale Ernten zu entlocken weif3). Beide Taktiken sind Antworten
auf Essentialisierungen der muslimischen Frau, die sich an der ersten Ge-
neration der Immigrantenfrauen festmachen, die die jungen Frauen einer-
seits {ibernehmen und gegen deren Ubertragung auf sich selbst sie an-
kimpfen.s° Beide Taktiken sind Reaktionen auf spezifische kulturelle
Konstruktionen, die das weibliche Subjekt in bezug auf seine 6ffentliche
Relevanz, in bezug auf den Klassennexus und den Universalititsnexus de-
finieren. Im Detail und in bezug auf Alltagswissen und Alltagspraxis erliu-
tern das die folgenden Beispiele.

Hatice: »Gegeniiber dieser Gesellschaft war meine Mutter nichts.«

»Sie ist eben traditionell« und »sie macht eben was mein Vater sagt« — das
sind pauschale Charakterisierungen der Mutter, die nicht grundsétzlich,
aber hiufiger auftreten. Solche Aussagen fallen im Zusammenhang mit
der religiésen Praxis wie bezogen auf lebensweltliche Thematiken. Sie
sprechen der Mutter jegliches Eigenleben, jeglichen Antrieb zu einer Tran-
szendenz ab. Sie reflektieren eine passive Weiblichkeit, einen »unsichtba-
ren Schatten« (Lutz 1989) minnlicher Autoritit wie der Autoritit der Tra-
dition. Sie reflektieren die Mutter als Symbol einer ethnisch definierten
unteren Klasse, die sie selber durch ihre Biographien tiberschreiten. Die
Klassenhierarchie reifiziert sich in der Mutter und droht die eigenen Ambi-
tionen der Integration, des Seinwollens wie die anderen zu unterlaufen,
weil sie eben nicht unsichtbar ist, sondern ein uniibersehbares Klassenem-
blem. Sie ist der Inbegriff des Tiirkischen. Deutlich wird das bei Hatice. Sie
ist Ende zwanzig, hat selber Kinder und eine pidagogische Ausbildung.
Bevor sie mit Anfang zwanzig Muslima wurde, war sie im linksliberalen

194

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

Spektrum ihrer Heimatstadt engagiert. Diese Merkmale finden sich in ih-
rer Deutung und ihrer vergleichsweise sehr reflektierten Darstellung wi-
der:

»... Und ich hab auch gemerkt zum Beispiel, zu der Zeit, als ich nur Frauen kannte
wie meine Mutter, da hab ich immer das alles abgelehnt. Ich wollte mit nichts Ttirki-
schem, nichts Islamischem in Berithrung gebracht werden ... Ich denke mir, ich
glaube, ich wollte nicht in der Situation sein, in der meine Mutter war. Die hatte
nichts zu sagen. Okay, in der Familie war meine Mutter sehr dominant. Ja. Daf} sie
sogar dominanter war als mein Vater. Wenn Besuch da war, sie hat immer erzihlt
und sie hat gesagt, sie hat bestimmt, ja. Und * dann haben sie *hm, ja, aber indirekt,
in dieser Gesellschaft selbst, die anerkannt war, ja, gegeniiber dieser Gesellschaft,
die ja bestimmt hat und so, da war meine Mutter nichts. Und deshalb wollte ich das
wahrscheinlich. Wenn meine Freunde zu mir nach Hause kamen, ich hab mich
immer geschiamt, ob das immer alles in Ordnung ist, ob das Essen so ist, wie die
meinen und so. Und heute denk ich mir, wenn ich bei denen war, ja, wie’s bei denen
aussah und so. Aber immer diese, diese Komplexe, die einem gegeben werden, ja,
und *, die haben dann, ich hab mir aber nie Gedanken dariiber gemacht, wie es bei
denen aussah. Bei denen sah das aus! Aber heute kommt mir das. Die haben ja
nichts, das war ja ganz normal alles, bei mir, ich mufite immer aufpassen, ja. ... Ja,
fuir mich muf3te alles in Ordnung sein, iiberhaupt keine Vorurteile unterstreichen,
zeigen, daf8 wir nicht schmutzig waren. Alles, was man so als Tiirke, * als Stereotyp
weif, das durfte bei uns nicht bewiesen sein fiir sie. Und irgendwann dann hab ich
gemerkt also, ich wollte nicht so sein wie meine Mutter, also ich wollte diese Vorur-
teile alle nicht unterstreichen. In denen ich so aussah wie sie, ja.

Und irgendwann hab ich Frauen kennengelernt, die selbstbewuf3t waren in die-
ser Gesellschaft, die deutsch konnten, die Auto fuhren. Dann hab ich ein Kopftuch
aufgesetzt, bin durch das ganze Dorf gelaufen (lachend). Da hat’s mir nichts mehr
ausgemacht, ja, ich hatte jetzt Frauen, die, zu denen ich sagen konnte, so kann ich
sein, so wie die, die selbstbewuft waren und die in dieser Gesellschaft sich auch ge-
traut haben was zu machen.

Wenn wir von der Schule was gesagt haben, hat meine Mutter immer gesagt,
Lehrer hatimmer Recht. Ja. Weil sie ja gar nicht ankommen konnte. Das wuf3te sie ja
von vornherein. Heute hab ich Mitleid mit ihr, wir haben sie immer so, du hast nicht
deutsch gelernt und du hast das nicht gemacht und du bist keine erfolgreiche Frau.
So kamen wir immer. Aber heute denk ich mir, sie hat fiinf Kinder gehabt, hat gear-
beitet und hat uns so weit gebracht, daf} wir frei waren und daf sie uns nicht einge-
engt hat. Das ist 'ne Leistung. Das wiird ich heute nicht schaffen. Ja. Aber damals
kann man das, konnte man das nicht verstehen. Eigentlich war sie von meinem Va-

ter und so nie unterdriickt, meine Mutter. Heute weifd ich das, daf} das diese Gesell-

195

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

schaft war, die sie so gesehen hat. Ja. Aber sie selbst war es nicht und ist immer noch
s0, ja. Wenn sie redet, ist mein Vater ruhig. Vielleicht ist das auch so was, ich hatte
nie Probleme mit Miannern und so, weil ich vielleicht so 'ne Mutter hatte, ja, oder

mein Vater, zu dem hatte ich einfach ein gutes Verhiltnis.«

Hatice setzt in dieser Passage an zu einer Rehabilitierung der Mutter. Sie
ist zu der Erkenntnis gelangt, da sie (wie auch die Geschwister) ihre Mut-
ter im Blick hierarchischer sozialer Machtverhiltnisse be- und entwertet
hat. Die negative Weiblichkeit der Mutter, ihr Bereich, der Haushalt, fiir
den sie zustindig ist, der aber stets dem Verdacht unterliegt, nicht »in Ord-
nung« zu sein und der Uberpriifung anderer zu geniigen, ihr Aussehen —
in all diesen Eigenschaften und Situationen reprisentiert die Mutter auf
zentrale Weise das negative ethnische Stereotyp, das Tiirkische, das Hatice
in keiner Beziehung Ansitze zu einem Vorbild gibt und von dem sie sich
zu distanzieren sucht. Im Nachhinein stellt sie fest, dafl die Furcht, die
»Komplexe«, die ihr »gegeben« wurden, sie blind gemacht haben fiir die
Unterscheidung von sozialer Konstruktion und tatsichlichen Verhiltnis-
sen. Inzwischen hat sie Kriterien gefunden fiir die Feststellung, daf die
Mutter zumindest nicht »als Frau an sichs, als >Tiirkin an sich< eine Opfer-
figur ist. In ihrem unmittelbaren Bereich, im Privaten, in der ehelichen
Beziehung ist sie dominant, hat sie durchaus eine Stimme, hért man ihr
zu. Auf der Ebene der Geschlechterbeziehungen ist sie »eigentlich nicht
unterdriickts; die elterliche Beziehung ist in Hatices Augen deutlich eine
asymmetrische, aber keine oppressive. Sie entspricht ganz und gar nicht
ihrem Geschmack, ihren Vorstellungen einer partnerschaftlichen Ehe. Sie
versteht sie eher als ein Spiel, dessen Regeln beide Beteiligten aushandeln
und bei dem der Anschein und das Sein sich unterscheiden kénnen. Einen
Beweis sieht Hatice darin, dafl sie selber keine habituell iibertragenen
Schwierigkeiten mit Minnern hat, sondern sich Minnern gegeniiber
durchzusetzen versteht. Die Ursache, nimlich das Vorbild der Mutter, rela-
tiviert sie allerdings, indem sie im gleichen Atemzug konstatiert, dafl sie
einen Vater hat, zu dem sie ohne Schwierigkeiten ein »gutes Verhiltnis«
haben konnte. Eine véllige Reversion kann sie damit nicht leisten.

Thren Rehabilitierungsbemiithungen zum Trotz kommt die Mutter al-
lerdings nicht aus dem Schatten des Vaters heraus. Das zeigt sich in ande-
ren Zusammenhingen, etwa wenn sie auf die erzieherische Strenge der
Mutter verweist, die vor allem bei lingerer Abwesenheit des Vaters zum
Tragen kam, so daf3 sie und ihre Geschwister froh gewesen seien, wenn er
wieder da war. Sie weist auf keine konkreten Situationen, aber es scheint
eine Mischung aus personlichem Charisma, Liberalismus und Autoritits-

196

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

vorsprung vor der Mutter zu sein, die dem Vater in der Familie leichter
Anerkennung und Gehor verschafft. Vor allem seinen Liberalismus und
seine Unabhingigkeit teilt die Mutter, obwohl sie »uns nicht eingeengt
hat« nicht: Sie ist eher konservativ, an der Reproduktion konventioneller
Weiblichkeit orientiert. Das hingt, wie Hatice kommentiert, damit zusam-
men, daf sie aus einer konservativen Familie stammt und sich von ihrem
eigenen konservativen Bruder beeinflussen 14ft. Dieser Onkel wohnte in
der Nihe und pflegte ein Auge auf den Lebenswandel seiner Nichten zu
werfen. Mit dem Schwager geriet er in Streit, weil der nichts gegen die kur-
zen Rocke und gegen den Aufenthalt seiner Tochter in der Eisdiele zu un-
ternehmen gedachte.s* An diesem Beispiel lift sich zum einen die man-
gelnde Autonomie der Mutter ablesen, die wie zu vermuten ist, die
Ansichten des Bruders teilt, ihnen zumindest nichts entgegenstellt, wie
auch eine theoretische Ambivalenz zur Frage der weiblichen Macht, denn
die Durchsetzung der Mutter (als Verlingerung des Bruders) wire auf Ko-
sten der Tochter gegangen. Die Mutter verfiigt, laut Hatice qua familiirem
Habitus, nicht tiber das Transzendenzvermogen des Vaters, der seines wie-
derum seiner Mutter zu verdanken hat. Thre GroRmutter fithrt Hatice als
Horizont einer nicht autonomen, aber offenen traditionellen Weiblichkeit
ein. Sie nimlich stammte aus einer Familie bekannter lokaler religioser
Gelehrter, war auch selbst gut in religivsen Angelegenheiten bewandert
und sie war im Dorf das erste jugendliche Midchen, dem erlaubt wurde/
das es sich erlaubte, an der damaligen modernen Attraktion, dem Kino im
Dorf, teilzunehmen. Uberdies sorgte sie dafiir, dal Midchen in der Fami-
lie zur Universitit geschickt wurden. Sie, »wahrscheinlich eine gebildete
Frau, nicht studiert, aber gebildet im islamischen Sinne« war es auch, die
nach Hatices Ansicht dafiir verantwortlich ist, dal die religiose Ausrich-
tung des Vaters, die sich zu entwickeln begann, als sie selbst im jugendli-
chen Alter war, keine engen konservativen, sondern liberale Formen ange-
nommen hat.5* Fiir diesen religiésen, aber liberalen Vater ist sie, wie sie
berichtet, von anderen tiirkischen Midchen, die sich als »frei« verstanden,
weil sie aus nichtreligiésen Elternhiusern kamen, bewundert worden, weil
sie trotzdem »mehr durfte« als sie, zum Beispiel das Theater der nichsten
grofReren Stadt besuchen und erst nach Mitternacht zuriickkehren. Die
Mutter kann bestimmen, sie kann reden, aber die eigentlichen Entschei-
dungen, was gut ist, was erlaubt ist in der Zone, in der »Offentlichkeit« in-
volviert ist, trifft nicht sie, sondern der Vater. Nicht sie, sondern er ist es,
der fuir Hatice die moralische Kompetenz besitzt, den fremden 6ffentlichen
Raum zu erschliefen und vor allem die heranwachsenden Téchter sich ihn
fiir sich erschlieflen lift. Er teilt nicht nur seine Autoritit mit ihnen, son-

197

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

dern gibt ihnen den Raum eigene Autoritit im Umgang mit den Dingen,
mit den anderen, mit den sozialen Regeln, die das Weibliche zu bestim-
men suchen, zu entwickeln. Er, nicht die Mutter, 6ffnet den Raum fiir die
Akkumulation habitueller Ressourcen, die fiir eine moderne Frau notwen-
dig sind. Die habituellen Ressourcen der Mutter hingegen sind kontrapro-
duktiv oder nutzlos in der Lebenslage der Tochter. Sie beherrscht zum Bei-
spiel, wie Hatice anfiihrt, die Kunst der Gastfreundschaft, indem sie ohne
Vorbereitung, auch wenn es ihr tiiberhaupt nicht pafét, jederzeit »mit einem
lachenden Gesicht einen Gast empfangen, »héflich sein« und ausschliefR-
lich fiir ihn da sein kann — das in einer Weise und mit Ritualen, die eine
soziale Beziehung ausdriicken, die Hatice nicht ausfithren kann. Wenn sie
selber Gaste zu bewirten hat, bietet sie einmal an und »denk(t sich), das ist
da, die Leute nehmen schong, in den Augen der Mutter eine Verstiimme-
lung des Interaktiven, verursacht durch die »Integration«.5

Dieses ist aber in der gesamten Erzahlung die einzige positive Eigen-
schaft, die Hatice ihrer Mutter abgewinnen kann, neben der generellen
Wiirdigung, daR sie als Mutter von vier Kindern auch noch erwerbstitig
war. Sie ist zwar nicht »erfolgreich«, keine Frau, die bewundert wird, aber
sie hat sich immerhin redlich abgerackert und gegeben, was sie geben
konnte. Hatice vollzieht keine Reversion. Sie hat ihren Blick anders einge-
stellt, hat »heute ... Mitleid« mit ihr wegen der fritheren Geringschitzung.
Sie hat einige positiven Seiten an ihr gefunden. Das dndert aber letztlich
nichts an der Idee von Weiblichkeit, die dem Reproduktionszirkel offener
»symbolischer Gewalt« (Bourdieu 1997) unentrinnbar verbunden bleibt.
Diese symbolische Gewalt, im »Dunkel der Schemata des Habitus« (ebd.)
verwurzelt, aber in der ethnischen Thematik in Teilen sichtbar gemacht,
kann partiell durch ein Instrument, nimlich islamisches Wissen, neutrali-
siert werden. Hatice demonstriert das an einer Episode, in der ihre Mutter
plante, allein in die Tiirkei zu reisen, ein Unternehmen, das der Vater ab-
lehnte mit einem spontanen und generellen »Das geht nicht«. Hatice hin-
gegen iiberzeugte ihn, dafl das sehr wohl geht:

»Ich habe ihm das bewiesen. Ich konnte ihm das anhand des Islam beweisen. Er war
ja davon angetan, ja, und das konnte ich dann, das war sehr gut. * Ich hab zu ihm
gesagt, in der Wiiste damals durfte die Frau drei Tage alleine reisen, ohne kiinstli-
ches Licht und was weifd ich, ganz alleine und warum soll sie heute in dieser Gesell-
schaft mit solchen Sachen gar nicht?«

Fiir Hatice, die damals begonnen hatte, sich fiir den Islam zu interessieren,
aber noch weit entfernt war von einer religiosen Uberzeugung und dem

198

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

Tragen des Kopftuches, sondern sich noch mitten in der Phase befand, in
der sie sich »gegen dieses Tiirkische immer gewehrt« hat, weil »alles was
tiirkisch war, traditionell war, mich eingeengt hat« und in der sie einen
»Drang nach allem was links, kurdisch, aufstindisch, fortschrittlich war
und das ich von zu Hause nicht kannte« hatte, konnte das eine Art Schliis-
selerlebnis gewesen sein. Sie hat den doxischen Zyklus der zwischenge-
schlechtlichen symbolischen Ordnung fiir einen Moment durchbrochen
durch eine rationale Argumentation und die Umwandlung von Buchwis-
sen in praktisches Wissen. Damit hat sie eine Ressource gefunden, die der
Mutter, die traditionelles, aber nicht religioses Wissen hat, die vielleicht die
»alten Geschichten« kennt, aber sie nicht praktisch nutzen kann, die die
eingefahrenen Gleise der symbolischen Ordnung nicht verlassen kann, die
symbolische Ordnung als naturalistisch hinnimmt, verschlossen bleibt.
Hatices Mutter verfiigt, vielleicht, aber eher nicht iiber dieses Wissen und
wenn, dann versteht sie nicht, praktisch relevante Analysen und Umset-
zungen daraus herzustellen. Auch ansonsten hat sie kein relevantes Wis-
sen aufzuweisen, daf ihr erlaubt, anderen Formen symbolischer Gewalt,
die ihr ein »selbstbewufites Auftreten in dieser Gesellschaft« vorenthalten,
gegeniiberzutreten. Einer Person wie dem Lehrer kann sie nichts anderes
entgegensetzen, als die Autoritit, die er beansprucht, anzuerkennen. Sie
kann sich, wie Hatice in einer anderen Episode mit einem Rechtsanwalts,
der sie einmal arbeitsrechtlich vertreten sollte, nicht als Subjekt behaupten,
sondern muf$ ein Objekt der Essentialisierung bleiben. Sie kann ihre Inter-
essen definieren, aber sie hat keine Stimme (sie kann sich lediglich die der
Tochter leihen) und sie kann sich keine verschaffen.

Relevant fiir Hatice ist das éffentliche Feld, in dem die tiirkische Frau
sich bewdhren mufl im Kampf gegen eine symbolische Ordnung der
minnlichen wie der ethnischen Herrschaft. Beides liegt auf der gleichen
Achse. Uber Geschlecht wie Sprache (Bourdieu 1991) etabliert sich symbo-
lische Herrschaft. In beiden Fillen hat die Mutter versiumt, Ressourcen zu
akkumulieren, um ihre Position innerhalb dieser Herrschaft zu verbes-
sern. Das wiederum ist im Sinne Hatices ein Projekt, dafl untrennbar ver-
bunden ist mit eigenen Anstrengungen der Entwicklung und gesteuerter
Positionierung des Selbst. Sie selber hat diese Leistung, die im, wie sie es
nennt »alternativen Lebensstil« des Islam gipfelt, vollbracht. Sie ist, nicht
zuletzt auch dadurch, zu einer »6ffentlichen Frau« geworden (Briickner
1994). Sie hilt 6ffentliche Vortrige iiber den Islam, nimmt an Podiumsdis-
kussionen teil, ist Mitglied des 6rtlichen Auslinderbeirats. Durch diese
Funktion erhofft sie sich als Quasi-Amitstrigerin einen groferen Einflufy
aufihre Arbeit als Interessenvertreterin fiir islamische Midchen, denen sie

199

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

zusammen mit einer deutschstimmigen Freundin als Ansprechpartnerin
und Vermittlerin in Konfliktfillen, die vor allem in lokalen institutionellen
Zusammenhingen (z.B. die Anerkennung von Bewerbungen an Schulen,
Anerkennung der Lichtbilder von Kopftuchtrigerinnen im Fiihrerschein)
entstehen, zur Seite steht.

Allerdings wird ihr selber im Moment ein Zugang zur Offentlichkeit
versperrt: Sie bewirbt sich seit einiger Zeit erfolglos um eine Stelle in einer
piadagogischen Einrichtung. Diesen Umstand schildert sie folgenderma-
Ren:

»Ich mache Bewerbungen, die auffallen. Das ist auch nicht meine Art, so ganz nor-
male Bewerbungen zu schreiben, das wiirde wahrscheinlich nicht zu mir passen. Es
fallt dann auf. Berufspause und solche Sachen setze ich in Anfiithrungszeichen,
dann schreibe ich, warum ich das in Anfithrungszeichen setze und beim Lebenslauf
schreibe ich nicht Hausfrau, sondern ich bin die Managerin dieser Familie, weil ich
koordiniere, organisiere und Einfithlungsvermégen brauche. Da macht ein Manager
auch nichts anderes, nur er wird dafiir bezahlt. Das schreibe ich so, in dem Stil. Und
das gefillt denen. Das merke ich. Und sie merken, aha, das ist eine, die etwas bewe-
gen kann. Und am Telefon sind sie so nett zu mir, die sind so nett, die sagen sogar,
wir freuen uns auf sie ... Und wenn sie mich dann sehen, dann sinkt das dermaflen
ab, ja, dafl dann Bemerkungen kommen wie, >Diirfen Sie arbeiten?« Ja. Die verges-
sen dann meine Bewerbung, meine Art, meine Zeugnisse. Ich hab damals als Schul-
beste abgeschlossen. Die vergessen alles. Dann sehen sie nur noch das hier. Ja. Und
dann sagen sie >Muf} das sein, warum hingen Sie sich an einen Quadratmeter
Stoff?< Wer hingt sich da? Ich komme mit allem entgegen. Und das ist mein Stiick
personliche Freiheit, das ich nicht mehr aufgeben will. Aber die sehen dann immer,
ich will mich nicht integrieren. Daff dann so Sachen kommen, Kopftuch hindert die
Integration. Dann hab ich zu ihm gesagt, bin ich nicht integriert? Ich kann alles sein.
Aber solange ich dieses Kopftuch habe, bin ich nicht integriert, bin ich nicht fort-
schrittlich, bin ich unmodern, hab ich * alle negativen Vorzeichen.«

Hatice beherrscht zweifellos die Technik moderner Selbstprisentation, die
ihrem beruflichem Feld entspricht. Charakterisierungen der Dynamik in
Formulierungen wie daf} sie »was bewegen« kann, dafl sie »alles sein«
kann verweisen auf den diametralen Gegensatz zur Definition die Mutter,
die nur eins sein kann, sein muf: eine der doxischen Ordnung und ihren
symbolischen Gewalten ausgelieferte Frau. Die im reinen Doxa verhaftete
Frau steht im krassen Gegensatz zu Hatices Stilisierung des Selbst, eines
Selbst, das sich mit Hilfe von >Aufklirung< und Pidagogik, von Reflexion
und Leistung entwickelt und sich in Anerkennungspolitiken entfaltet. Die

200

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

Reaktionen darauf sind zwiespiltig: Zum einen setzt eine Verkennung ein,
indem sie dem Lager der Unmodernen zugeschlagen wird; zum anderen
wird sie als »Fundamentalistin« hinter einer »waschechten Tiirkine, die
ihre »Traditionen lebt« (so ein Kommentar, der im Rahmen eines Bewer-
bungsgespriches fiel), angesiedelt. Somit entstehen neue Taktiken symbo-
lischer Herrschaft und neue Taktiken, diesen zu begegnen. Eine dieser
neuen Taktiken ist die Frage der Exklusion, die nicht mehr blof unter dem
Aspekt sozialer Ungleichheit wie bei der Mutter mit ihren objektiv unzu-
linglichen Ressourcen abzuhandeln ist, sondern unter dem der weltan-
schaulichen Konkurrenz und die damit eine Herausforderung fundamen-
taler demokratischer Prinzipien ist. In diesen Kampf zu ziehen und auf
seinen Rechten zu bestehen, sich mit anderen Worten als Staatsbiirger zu
verstehen, steht im diametralen Gegensatz zur Einstellung und zur Praxis
der Eltern. Diese, so konstatieren die Téchter, verharren in doxischen Re-
produktionszyklen und Anpassungsposen, sind aus Furcht und Ein-
schiichterung heraus bestrebt, sich in der »Offentlichkeit« méglichst un-
auffillig, moglichst unsichtbar zu bewegen, hyperkorrekt kleinliche Regeln
wie das ordnungsgemie Uberqueren einer Strae zu befolgen oder die
Kinder in der Wohnung wegen der Nachbarn méglichst ruhig zu halten.
Dagegen nehmen die Tochter fiir sich den Sinn fiirs Eigentliche, firs We-
sentliche in Anspruch. Das ist die Kluft, die die muslimischen Miitter und
die islamistischen T6chter trennt. Das ist die Kluft, in der die Trennung
von habitueller Reproduktion und habitueller Produktion zentral ist und
die Miitter unsichtbar werden lift.

Sevim: »Die Frauen sind selber schuld.«

Hatice ist mit Ende Zwanzig eine der ilteren Frauen und eine, die bereits
vor ihrer Islamisierung als gesellschaftskritische Politikerin agierte. Sie be-
wegte innerhalb der griin-alternativen Szene ihrer Heimatstadt, wirft ihren
ehemaligen Mitstreitern jedoch inzwischen eine beengte Toleranz vor; so
haben sich die Leute, die damals Wert auf Wohnungen mit tiirkischer
Nachbarschaft legten, sich in dem Moment von ihr abgewendet als sie zur
Kopftuchtrigerin wurde. Sie zeichnet von ihrer Mutter, die sie im tibrigen
nicht als religios bezeichnet, als Person und Reprisentantin der ersten Im-
migrantengeneration noch ein relativ gutes Bild. Auch wenn sie zu ihrer
effizienten habituellen Produktion kaum beitragen konnte, so war sie ihr
und ihrer personlichen Entwicklung immerhin nicht massiv im Weg. Sie
zwang sie nicht, wie andere, an stindig aufgestellten Verboten anzuecken.

201

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Durch die Konstruktion des Privaten und des Offentlichen bescheinigt
Hatice ihr, wenigstens im Privaten Leistungen vollbracht, Werte gehabt
und versucht zu haben, sie den Kindern zu vermitteln, auch wenn sie deren
Lebenslagen wenig angemessen sind.

In der Erzihlung einer anderen Frau, Sevim, die Anfang Zwanzig, un-
verheiratet ist und mit viel Fleif} einen wirtschaftswissenschaftlichen Ab-
schluf} ansteuert, ist diese Einschitzung nicht zu finden. Im Gegensatz zu
ihr ist Hatice bezogen auf ihre Mutter geradezu gesprichig. Sevim hinge-
gen gelingt es, die Mutter vollig auszusparen. Sie erwihnt lediglich, die
Mutter habe ihr bereits mit fiinf Jahren Hikeln und Stricken beigebracht.
Das ist das einzig Produktive, das Sevim ihr fiir ihre Entwicklung zu-
spricht. Ansonsten geht aus ihrer Erzihlung hervor, dafl die Mutter Haus-
frau ist und der Vater ein Typ >guter Patriarch«ist, der seine Verantwortung
fiir die Mitglieder der Familie sehr ernst nimmt und sich auch fiir sie ein-
setzt. Seine Kontrolle ist nicht gering, sie ist ihr aber nicht listig und sie
wertet sie als sorgende Aufmerksambkeit, die ihr auch Freirdume zugesteht.
So kann sie sich zum Beispiel trotz der in der Familie praktizierten Ge-
schlechtersegregation mit einem minnlichen Kommilitonen zum Lernen
hinter die geschlossene Tiir ihres Zimmers zuriickziehen. Thr Vater fiihrt
lediglich bei der Begriiung eine unauffillige Inspektion des Besuchers
durch. Die Beziehungen sind nach transparenten Regeln geordnet und so-
lange in der Balance wie keiner sie iiberdehnt. Die Mutter scheint eine sehr
traditionelle Frau in einer streng patriarchalisch organisierten, traditions-
orientierten Familie zu sein, die bereits frithzeitig, gemifl »einer »Erzie-
hung so richtig nach tiirkischer Tradition«, wie eine andere Frau formu-
liert, die Téchter zu Hausfrauen trainiert hat.5s Allerdings braucht Sevim
spiter, was andere weibliche Verwandte offen kritisieren, kaum Hausarbei-
ten verrichten (manchmal springt der Vater ein, wenn Hilfe nétig ist, sogar
wenn Besuch da ist), sondern kann sich voll und ganz dem Studium wid-
men. Sevim selber hat im Laufe der Zeit ihren Entwurf von Weiblichkeit
verindert, enttraditionalisiert. Dazu erzihlt sie, nie auf die eigene Mutter
verweisend, sondern allgemein die erste Frauengeneration, die ihr vor-
nehmlich in konservativer Ausprigung bekannt ist, umfassend:

»Ich wollte immer eine gebildete Mutter sein. Ich hab immer gedacht, eine gebildete
Mutter, die kann viel mehr den Kindern helfen. Und, frither hab ich gedacht, ich
werde studieren und dann werde ich nicht arbeiten. Ich werde zu Hause fiir meine
Kinder da sein. Ich werd’ denen bei den Hausaufgaben helfen. Aber dann hab ich
gemerkt, Bildung ist wie wenn man gegen den Strom schwimmt, wenn du gegen die
Wellen schwimmst. Wenn du dich einmal loslafét, dann bist du ganz hinten. Man

202

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

muf, man darf nie aufhéren eigentlich. Man muf3 sich immer weiterbilden. Und, ja
jetzt denk ich da anders. Das hat sich bei mir verindert. Ich denke nicht mehr, Hei-
raten und Hausfrau, dann eine gebildete Hausfrau. Ich denke jetzt, auch arbeiten. ...
Ich studiere ja nicht umsonst *, ja, dafé ich fiir den Mann zu Hause braten soll und
kochen und Kinder zu kriegen. Und aufRerdem, wie soll ich denn meine Kinder er-
ziehen, wenn ich innerhalb der vier Wiande bin oder nur den Fernseher habe. Wie
soll ich meinem Kind etwas erkliren kénnen. Ich muf} die Gesellschaft kennen, in
der ich lebe. Und ich muf halt 'rauskommen. Ich kann nicht mit ein paar Tratsch-
weibern ein Kind erziehen. Und wenn ich schon ein Kind habe, dann will ich es auch
kontrollieren kénnen und ich finde, ich will das Kind verstehen kénnen. Nicht wie
die anderen Eltern. Bis zum zehnten Lebensjahr oder so verstehen sie sich gut mit
den Kindern, ab dem zwolften oder so, dann fangen die ersten Konflikte an, weil sie
die Kinder tiberhaupt nicht mehr verstehen, weil sie die Probleme nicht kennen, die
das Kind hat<«. Und dann sagt mir meine Kusine auf einmal, >und du bist eine Mus-
lima?« So was Bescheuertes. Und dann hab ich gesagt, dafl hat nichts mit dem Islam
zu tun. Der Islam sagt ja gerade fiir Mann und Frau, die erste Sure, das allererste
Wort heif3t Iqra ... (rezitiert auf arabisch) ..., also da heifdt es >Lies im Namen Allahs,
der dich erschuf und der dir—<, ich weif} das nicht so genau, wir kénnen nachschla-
gen. ... Und dann auf jeden Fall >Lies< und da wird nicht unterschieden zwischen
Mann und Frau. Mann und Frau muf lesen. Und dann hab ich gesagt, daf} die Frau
von Mohammed auch eine Kauffrau war, ne, und dafl die zweite Frau z. B. die Aisha,
die hat auch Kriege gefiihrt. Wie sollte sie denn Kriege fiithren, wenn sie innerhalb
von vier Wanden wire, ne? Sie muf doch Kontakt mit den Menschen gehabt haben.
... Aber, ich hab gemerkt, dafé die Leute den Islam eigentlich gar nicht so richtig ken-
nen, die Tiirken so, ne. ... Ich hab diese Schwierigkeiten nur mit den Frauen und ich
weifl ganz genau, weil diese Frauen immer nur zu Hause sitzen. Sie haben, keine
Beschiftigung. Und untereinander kénnen sie sich ja auch nicht weiterbilden. Wie
denn? Da muf schon eine da sein, die denen etwas erklart. Und dann, sie miissen
schon Kontakt zu der Aulenwelt haben. Aber, das haben sie ja nicht. Wenn die Frau-
en untereinander sind, dann sprechen sie entweder iiber diese Gericht, jenes Ge-
richt oder tiber das Muster, dieses Muster. (2) Und *, aber mit den Minnern hab ich
keine Schwierigkeiten. Zum Beispiel war ich in der Moschee, die haben haben ja
auch so Cafés, ne, in A., safé ich mit den Minnern im Café, ne. Weil, da haben die
Nachrichten geguckt. Und man hat mich nicht schief angeguckt, na klar, es gab wel-
che, die geguckt haben, was macht die denn da, aber, * ich wurde nicht 'rausgeekelt

oder so, ne.«
Die bekannte >traditionelle< Geschlechterordnung, jedenfalls in dieser spe-
zifischen, Sevim bekannten und fiir sie relevanten praktischen Auspri-

gung im urbanen westlichen Kontext, wird als grundlegend falsch aufge-

203

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

falit: Die Frauen verkorpern, im Sinne de Beauvoirs (1973), das ruhende,
unbewegliche, regressive Element. Ahnlich wie bei Montesquieu (1991),
der den Harem der orientalischen Oberschicht metaphorisch einsetzt als
langfristig untaugliches Regulierungsprinzip der Ausgeschlossenen und
der Nicht-Biirger, erscheint der moderne Harem in der Gestalt des Haus-
haltes als Ort der Gefahr — ein Appendix der Welt, eine entleerte Lebens-
welt, errichtet im illusioniren Schutz der eigenen Wohnung und der Bilder
des Fernsehers; eine leere, nutzlose Hiille, ohne Sinn, nicht ohne Funkti-
on, aber ohne Effizienz. Fiir Sevim geht die Gefahr vom Statischen der tra-
ditionellen Frauen aus. Sich selbst einschliefRend, sitzend in den vier Win-
den, kiinstlich abgeschlossen von der Welt, die sich jedoch in ihren
Einfliissen und Forderungen tiber die Kinder aufdringt, die Méglichkeiten
der Kontrollierbarkeit leichtsinnig verspielend durch selbstverschuldete
Ignoranz, Selbstzufriedenheit und Geplinkel mit dem Unwesentlichen
fordern sie den gleichen Verzicht auf das im institutionellen Nexus ausge-
bildete individuelle Selbst von den Téchtern.

Das >Falsche« definiert sich nicht aus einer minnlich dominierten Ge-
schlechterordnung heraus. Sevims Kritik zielt nicht auf die Médnner; in ih-
rer Darstellung, nach ihren Erfahrungen kommen die Minner durchaus
mit Frauen zurecht, die Hoheres als den Haushalt beanspruchen, die »wie
ein Mann« sich der Welt durch Wissen zur Verfligung stellen und mit Mut
und Durchsetzungsvermdgen ihre persénliche Entwicklung in der Rich-
tung einer Veredelung betreiben und sich vordringeln. Ihrer Ansicht nach
sind es nicht die Minner, die starr an Traditionen festhalten. Aus ihrer Per-
spektive ist die >Tradition« weiblich. Sie ist sich vornehmlich selbst ihr eige-
nes Vorbild — die einzige Frau, auf die sie hin und wieder verweist ist die
ehemalige Direktorin der Grundschule, mit der sie in losem Kontakt steht,
die wie eine Art guter Geist aus der Ferne erscheint und von der sie den
Begriff von Emanzipation iiber Bildung tibernommen hat. Eine ideologi-
sche islamische Abstiitzung erfolgt dagegen durch historische Gestalten
wie die Frauen des Propheten, die jeweils verschiedene Ausprigungen von
Weiblichkeit verkérpern und von denen sie die Kauffrau Khadidja und die
umstrittene politisch agierende Aisha hervorhebt. Sie iiberschreitet sozusa-
gen in konkreten Situationen experimentell die von den »>traditionellen
Frauen« gesetzten und verteidigten konventionellen Grenzen, wenn sie
zum Beispiel im Café der Moschee oder bei Familienzusammenkiinften,
bei denen die Geschlechter riumlich getrennt sind, zu den Minnern wech-
selt. Sevim ist sich sicher, daR man nur die eigene Initiative, den Mut zur
Transzendierung von Regeln aufzubringen braucht, um sich durchzuset-
zen. Die Frauen sind bei Sevim in doppelter Weise »falsch<: durch ihre ab-

204

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

geschlossene Lebensweise und zugleich durch ihren Charakter, indem sie
nicht offen agieren, auch nicht ihre Lebensweise offensiv, argumentativ
verteidigen, sondern tuscheln, Anspielungen machen, mdéglicherweise
auch bosartige Gertichte ausstreuen, also perfide Instrumente sozialer
Kontrolle benutzen, um ihr Modell einer Geschlechter- und Altershierar-
chie zu reproduzieren und reproduzieren zu lassen.

Eine Zeitlang hat Sevim in einer kleinen Moschee Koranunterricht fiir
Midchen und Frauen gegeben. Dabei waren ihr die religiésen Ziele sekun-
ddr. Primir versuchte sie, allerdings mit mangelndem Erfolg, die Middchen
und Frauen

»so richtig zu ermutigen, dafl sie zur Schule gehen sollen, weitermachen sollen.
Und nicht nur zehn Jahre und dann aufhéren. Und da hab ich nicht viel erreicht,
also hab ich aufgehort. Das hat keinen Sinn. Mit dem Koranunterricht bin ich weiter-
gekommen, aber fiir mich war das wichtiger, dal die Menschen sich auch so weiter-
bilden, nicht nur den Koran lesen lernen. ... Egal, welche Sprache ich gesprochen
habe, wie ich gesprochen habe, die haben das nicht verstanden. Eine einzige, die
macht jetzt Abitur. ... Also bei der hab ich Erfolg gehabt. ... Die wollte aufhéren. ...
Aber bei den anderen Frauen, immer wenn sie zusammenkamen: dieser Film, die-
ser Film. Ich war so gegen den Fernseher. Ich konnte das nicht mehr horen, dafk die
Frauen nur das sprechen, was im Fernsehen kam. ... Und mich hat das gestort, dafl
sie immer wieder iiber die Filme gesprochen haben. Ich versuch, den Jugendli-
chen—, die Jugendlichen, die héren mir zu. Einmal mufit ich sogar eine Frau, die
tiber 40 Jahre alt war, anschreien. Ich hab ihr, ich erzihl den Kindern von Bildung,
dafl man das Wissen hat, daf Wissen sehr wichtig ist und wie man spiter, welche
Vorteile man hat und so und die spricht da einfach mit der Nachbarin. Und da hab
ich ihr gesagt, * was hab ich jetzt geredet? Und da meinte sie, hat sie irgendwas, sie
hat gesagt, ja, du hast von * Omer gesprochen. Das stimmt {iberhaupt nicht. Wir re-
den tiber was ganz anderes. Und das hat mich beleidigt, daf$ sie sich noch lustig tiber
mich macht. Da hab ich gesagt, sie sollte sich schamen, fiir ihr Alter (lacht).«

Immer sind es die Frauen, diesmal in Allianz mit dem Fernseher, die
bremsen. Die Institutionen sind iiberwindbar. Das hat Sevim erfahren, als
sie sich als tiirkisches Midchen gegen Lehrer durchsetzen mufte, die sie
vom Forderunterricht fiir gute Schiiler abhalten wollten oder vom Besuch
der Realschule, ohne ihr zuzutrauen, genug Energien mobilisieren zu kon-
nen um sich durchzukidmpfen. Das hat sie auch erfahren, als sie sich als
islamisches Midchen gegen sikular-kemalistische tiirkische Lehrer, die sie
vom muttersprachlichen Unterricht ausschlieRen wollten, weil sie das
Kopftuch im Klassenraum nicht absetzen wollte, mit Hilfe der Schulbehor-

205

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

de durchsetzen mufite. Gegeniiber den traditionellen Frauen fiihlt sie sich
allerdings machtlos. Restimierend stellt sie fest:

»Ich hab gemerkt, daf8 die Frauen eigentlich Schuld haben. Das ist gar nicht so, dafs
man immer sagt, Frauen in den Haushalt und so. Weil, Frauen stellen sich dumm.
Den Minnern macht es nichts aus, wenn da eine kommt und sich mit denen unter-
hilt und sagt, hier ich kann was, ich weif} was. Die héren dann zu. Also, die Midnner
sind gar nicht frauendiskriminierend so. Das sind die Frauen.«

Sevims Abrechnung mit den Frauen ist deutlich. Es sind in ihren Augen
die Frauen, die die Geschlechterhierarchie aufrechterhalten und sich selbst
als Personlichkeit beschneiden, um sich darin um so bequemer einrichten
zu konnen. Diese Einschitzung schlielt auch die Frauen ihrer eigenen
Generation ein, wenn sie etwa darauf verweist, dafl die Kusine, die gerade
Abitur gemacht hat, bei familiiren Zusammenkiinften trotzdem nicht den
weiblichen Raum, die Kiiche verldft, obwohl sie — wie sie selber — das intel-
lektuelle und habituelle Wissen hat, um mit den Minnern im Wohnzim-
mer in einen sachlich-neutralen Austausch zu treten, statt sich auf den un-
niitzen >Frauenkram« beschrinken zu lassen. Diese Ansicht stiitzt sich auf
ihre Erfahrungen, in denen sie sich als Tochter einer Familie, in der der
Islam immer ein wichtiger Bezugspunkt war und sich seit dem vierzehn-
ten Lebensjahr als Kopftuchtrigerin frithzeitig mit den Regeln arrangierte,
sich gleichzeitig als fleiliges, ehrgeiziges, »liebes nettes Madchens, als
sympathisches und weibliches Midchen die Unterstiitzung der von eman-
zipierenden Midchen angetanen Lehrerinnen sicherte, aber auch, wenn
notig, auf der Basis rechtlicher und institutioneller Diskurse wie Praktiken
ihre Interessen verfolgte. Sie erscheint stirker selbstbezogen, mehr in per-
sonliche Politiken verwoben als die gesellschaftspolitisch orientierte und
pidagogisch geschulte Hatice, die die Offentlichkeit sucht. Sie ruht aber
nicht in dieser Selbstbezogenheit. Sie verfolgt als Einzelkimpferin ein Pro-
gramm der weiblichen Emanzipation tiber Bildung, das sie in den Koran-
kurs eingeschleust hat. Sie hat zudem ein tiirkisches Midchen ohne beruf-
liche Ausbildung und mit Schwierigkeiten im Elternhaus, dessen Interesse
fiir Bildung und beruflichen Ehrgeiz, fiir die Transzendenz des passiven
Weiblichen sie wecken wollte, bei sich zu Hause aufgenommen, sie aller-
dings wieder weggeschickt als sie merkte, daf ihre Bemiithungen verge-
bens war und die andere nicht die gewiinschten Intentionen zeigte. Sie bie-
tet sich selbst als Vorbild der Transzendenz an, ohne mit politischen
Mitteln, wie Hatice, einen Kampf um 6ffentliche ethnische und/oder reli-
gidse Anerkennung zu fithren.

206

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

Amina: »Zuhause hatte ich sie eigentlich auch so als Mutter ...«

Die negative Charakterisierung der Mutter, die sie als partikulare Persén-
lichkeiten verblassen oder ginzlich unsichtbar macht, sie zu »sozial Toten«
(von Braun 1992), zu nicht-autonomen Personen erklirt, wird nur ansatz-
weise durchbrochen. Amina etwa schitzt ihre Mutter als »Sonnenscheing,
die mit ihrer stets guten Laune nicht nur ihre manchmal diistere Stim-
mung, die aus ihrem »Schulstre« entsteht, aufzuheitern, sondern damit
auch die groRe Familie zu organisieren vermag. Die streitbare Ilknur, die
sich aufs Durchboxen spezialisiert hat und deren Grundsatz es ist, mog-
lichst wenig einzustecken, nimmt grofe Riicksicht auf ihre Mutter, indem
sie, wenn sie ausgeht groen Wert darauf legt, prizise zu vereinbarten
Zeitpunkt wieder zu Hause zu sein und selbst geringfiigige Verspitungen
telefonisch ankiindigt, »damit sie sich keine Sorgen macht«. Das verweist
darauf, dafl die Miitter durchaus als Personen Anerkennung finden und
dafl die Tochter sich als »connective selves« (Joseph 1994) in einer ethi-
schen, wenn auch rituell geregelten Beziehungs begreifen, die sie manch-
mal als listig empfinden (zum Beispiel wenn von ihnen erwartet wird, an-
wesend zu sein, weil Besuch kommt, trotzdem sie bereits andere Pline
hatten), aber an deren Aufrechterhaltung ihnen liegt. In ihnen steckt, bei
aller Differenz und gegenseitiger Kritik, eine beachtliche gegenseitige An-
erkennung.” Das bedeutet nicht, daR diese Beziehung statisch wire und
daR es ihr Anldssen praktischer Interessensaushandlungen fehlt. So bean-
spruchen etwa die Tochter, wenn sie 18 sind, das heif3t, wenn sie, was ih-
nen offensichtlich wichtig ist, juristisch volljihrig sind und sich damit als
reif begreifen, Ausdehnungen ihrer Handlungsspielrdume und Vertrauen
in ihr Vermdgen zu verniinftigen Entscheidungen und Selbstkontrolle —
und sie erreichen es auch.?® Solche Fragen aber stehen, wie die Erzihlun-
gen zeigen, nicht zur Debatte. Die Frage, »was man darf« oder nicht darf,
ist fiir sie eine Frage, die junge Midchen betrifft. Thnen geht es nicht um
personale Beziehungen, sondern sie erkennen kulturelle Verstrickungen,
die Handlungsspielrdume gestalten. Sie erkennen diese Frage als Repri-
sentation sozialer Geschlechterhierarchien, deren Binaritit normativ und
ideologisch konstituiert ist und die den einzelnen kolonisiert (vgl. Moore
1990; Strathern 1997). Die zelebrierte »Multioptionsgesellschaft« (Gross
1994) erweist sich in dieser Sache als sehr einseitig. Die Islamisierung bie-
tet einen Handlungsraum, um diese Einseitigkeit zu iiberschreiten. Kann
man die Islamisierung, die Herausformung eines islamischen Lebensstils
auf den ersten Blick als Synthetisierung bzw. Hybridisierung bezeichnen,
so zeigt sich anhand der Art und Weise wie und woriiber die Miitter und

207

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

die Miittergeneration charakterisiert werden, eine tiefgreifende Divergie-
rung. Zwar mogen Briicken hergestellt werden durch das Teilen von Erfah-
rungen — etwa wenn eine (in Deutschland) eingeborene Kopftuchtrigerin
plotzlich auf den sozialen Platz ihrer Mutter gedringt wird, weil ein Bahn-
beamter sie mit gebrochenem Deutsch anredet, weil eine Verkiuferin sie
unwirsch darauf aufmerksam macht, dafl man die Tomaten vor dem Kauf
nicht zu befiihlen habe, weil irgendein Mensch auf der Strafle sich an je-
den, nur nicht an sie wendet, um nach einer Seitenstrafle zu fragen — aber
das ist nur ein Epiphinomen.

Was zu einer tiefgreifenden Trennung fiihrt, sind die Wirkungen in der
Ordnungsmacht offentlicher Institutionen, die moderne Akteure und
Identititen konstituieren, die sie habituell auskleiden und ihre kulturellen
Kategorisierungen erzeugen, so als seien sie ihre ureigensten Urteile und
Werte, so als seien sie logische Konsequenzen einer individuellen Rationa-
litdt und eines individuellen Wissens. Frauen sind in spezifischer Weise
und in spezifischen Feldern als Agenten im Komplex von Macht und Wis-
sen involviert. Foucault (1980, 1983) markiert die eng verwobenen »Dispo-
sitive« der Hygiene und der Sexualitit und damit die Medizin und die Pad-
agogik als die Ausgangspunkte, {iber die die Frauen, in erster Linie die
Frauen des sich etablierenden Biirgertums, zunehmend funktional in Be-
reiche der Ordnungsregulierung sowohl in Verbindung mit nationalstaatli-
chen wie klassenspezifischen Anforderungen eingebunden wurden. Histo-
rische Studien (z.B. Donzelot 1980) wie auch gegenwartsdiagnostische
Untersuchungen (vgl. Debold et al. 1996) zeigen diese Entwicklung der
weiblichen sozialen Funktionalisierung und Agentisierung, der Rationali-
sierung des Weiblichen (Reese et al. 1993) als Prozef, der zunehmend
Klassengrenzen tiberschreitet und zentral fiir eine weibliche Identitit wird.
Die islamistischen Bildungsaufsteigerinnen reflektieren ebendiese Ratio-
nalisierung in ihrer Charakterisierung der Miittergeneration als traditio-
nell. Diese verfiigen weder tiber die praktischen Ressourcen noch die Wis-
sensressourcen, um ihre heranwachsenden Kinder zu kontrollieren; sie
vermitteln unniitzes habituelles Kapital; sie bewegen sich kreisformig in
einem Innenraum ohne Transzendierungsintentionen; wirken destruktiv
auf die eigene Gegenwart und Zukunft in ihrer Zeichenfunktion. Die Ein-
stellung dieses Blickes erfolgt aber nur im Vergleich. Die Institution Schule
ist dabei der Raum, der ihn erzeugt. Das tritt deutlich in den Ausfithrungen
Aminas hervor:

»Zum Beispiel, ich durfte nicht * ins Schwimmbad. Also meine Mutter war dagegen
und auch mein Vater war dagegen, daf ich ins Schwimmbad gehe, weil ein islami-

208

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

sches Madchen geht nicht ins Schwimmbad, dann ist man ja nackt. Man ist dann *,
auch so eine Art Aufenseiter. Oder, dann gab es auch Elternachmittage, vor der Ad-
ventszeit oder so. Da waren halt meine Eltern nie da. Und die Kinder sind immer mit
den Eltern mitgekommen und ich war dann immer als einziges Kind so alleine.
Oder, auf Ausfliigen, da sind auch manche Eltern mitgegangen und *, bei meinen
Eltern war das auch nie, also dieses, daf$ die Eltern sich mitbeteiligen. ... Die M{itter
der anderen Kinder waren meistens Hausfrauen und haben sich auch um die Kinder
gekiimmert, also, meine Mutter hat sich ja schon um mich gekiimmert, ich war
nicht vernachlissigt, aber, es war halt auf zu Hause beschrankt, also es war nie, * sie
hat mich nicht in die Schule gebracht oder so. Das wire ihr auch gar nicht eingefal-
len. Thr Kind, ihr Mddchen ist grof3, was soll denn das. Und *, ja und so weiter und so
fort, also so. Wo ich auch mir gedacht habe, ja, das wire schon, wenn es anders wire.
Aber hilflos, daf ich mich jetzt hilflos fiihlte, weniger. Ich hab dann halt gemerkt,
irgendwie so Auflenseiter. Irgendwie, ich war dann so eine Art Auflenseiter, ja, ob-
wohl akzeptiert, aber irgendwie, irgendwie was Andersartiges. ... Meine Eltern waren
mit mir auf dem Elternabend gewesen, also, war keiner jetzt wie beim deutschen
Kind, so eine Mutter, die immer anruft oder wie auch immer, ich war auf mich, also
in der Schule auf mich allein gewiesen, gut, obwohl, ich hatte ja eine Mutter zu Hau-
se. Also meine Mutter war nicht arbeiten, sie war Hausfrau und / zu Hause hatte ich
sie eigentlich auch so als Mutter. ... Also ich hab sie auch mal gefragt, warum gehst
du nicht zum Elternabend und warum tust du das? Ja pph. Gut, ich meine, sie konn-
ten es erkliren, und durchaus plausibel, weil mein Vater arbeiten mufite und meine
Mutter *, sie war, sie war auch jemand, der ganz gerne zu Hause, hiufig zu Hause
bleibt. Sie hat auch nie eingekauft und so, das habe ich immer besorgt und mein
Vater, also sie hat sich richtig, *, auch weil sie keine Freundinnen hat, also fiir sie war
das ja auch schwierig. Wenn ich jetzt im Nachhinein gucke, das sind schon alles so
Verflechtungen, ne.«

»Zuhause hatte ich sie eigentlich als Mutter«, aber der Schule, den Anfor-
derungen der strukturellen Ordnungsmacht hat Aminas Mutter sich entzo-
gen. Amina prisentiert hier eine Reihe von Situationen, in denen die Eltern
— vor allem die Mutter, wihrend der Vater durch seine Arbeit, gleichzeitig
ein Indiz seiner Funktionalitit, entlastet ist — aufgerufen sind, sich in der
Institution zu engagieren: Elternabende, Adventsbastelrunden, Ausfliige,
Schulfeste, Kontakte zu den Lehrern. Jede Nichtteilnahme der Mutter, je-
des Ereignis, an dem das Kind allein teilnimmt und von Lehrern, Mitschii-
lern, deren Eltern daftir bedauert wird, jedes dieser Ereignisse, die Insze-
nierungen von Familie und Gemeinschaft im Zusammenschluf mit der
Institution sind, wird zum Monument von Differenz. Jedes dieser, im ge-
samten Rahmen, der sich auf individuelle Leistung und Zwang bezieht,

209

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

nunmehr marginalen Ereignisse erdffnet die Moglichkeit zur Wahrneh-
mung von Differenz. Fiir Amina zeigt sich jedesmal nicht nur ein Abwei-
chen von der Norm, sondern, weit subtiler und verhingnisvoller, von einer
>kleinen< Moral. Die Verweigerung der Mutter ist eine Art Pflichtverweige-
rung, nahe an der Grenze zur »Vernachlissigung«. Sie ist lesbar als ein
Akt, der soziale Stratifizierung markiert, denn je weitreichender und altrui-
stischer das Engagement fiir die Institution, fiir universale Werte ist, um so
hoher ist das Ansehen (Meyer/Jepperson 2000). Jedes Nichterscheinen ist
somit ein Minus, ein Zeichen fiir niedrigen Status und seine Bekriftigung.
Im Kontrast zur miitterlichen Absenz steht somit bei den Téchtern nicht
allein das Bildungswissen, das »agency«-Wissen als Bestandteil einer
»agent-actor identity« (ebd.) zentral im Raum, sondern auch eine Praxis
des Engagements in offentlichen Institutionen.

Die islamisierten Frauen, die Kinder haben, besuchen hingegen prinzi-
piell Elternabende, suchen Kontakte zu Piddagogen, engagieren sich in El-
ternriten, besuchen den sogenannten Elternstammitisch, bei dem sich die
Eltern einer Klasse, zumeist in Kneipen, treffen. Sie suchen 6ffentliche
Aushandlungen in den Einrichtungen. Dabei geht es nicht nur um die Eta-
blierung von islamischen Interessen und einem islamischen Habitus im
Sinne des Kimpfens um die Besetzung der Institution, sondern um Enga-
gement in Institutionen (und um andere) als Zeichen von Biirgerlichkeit.
Sie besuchen mit ihren Kindern Theaterveranstaltungen und Puppenspie-
le. Auch das ist nicht bloe Akkumulation von kulturellem und habituel-
lem Kapital, nicht blofe Inklusion in einen weiteren sozialen Bereich, son-
dern eine Form organisationsbasierter Habitualisierung und ein Ausdruck
des Selbstverstindnisses als moderner gesellschaftlicher Akteur, als »agen-
tic actor<. Auch die Ideen einer islamischen Pidagogik (vgl. z.B. Aslan
1996) folgen diesem Prinzip einer verinnerlichten Institutionalisierung.
Thr moralisches Kapital beziehen sie nicht nur daraus, daf$ sie in Inkorpo-
rierung, Hygienisierung und Organisierung partikularer Bediirfnisse sich
miinden, sondern sich als Teil eines iibergreifenden moralischen Univer-
sums begreifen, der sich auch fiir die anderen als verantwortlich begreift
und sie in ihren Differenzen und Gleichheiten erkennt und anerkennt
(Meyer/Jepperson 2000). Daraus wire die Schlu3folgerung zu ziehen, dafl
Differenz, Dialog und Institution mit der Idee eines globalen und morali-
schen Subjekts, das seine Bediirfnisse und Handlungen {iber seine unmit-
telbaren Interessen hinaus im grofleren Rahmen reflektiert, verbunden
sind. Hier besteht die Kluft, die traditionelle bzw. traditionell islamische
Miitter und ihre neo-islamischen Téchter voneinander trennt. Hier liegt
auch die Basis fiir eine moderne islamische Identitit, in der Ich-Akteur und

210

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

offentlicher Akteur miteinander verschmelzen und die jungen Frauen in
konkrete handlungsstrategische Zusammenhinge fiihren, die tiber eine
Symbolfunktion hinausgehen (vgl. Nokel 2001).

Als Resiimee dieses Kapitels 143t sich festhalten, dafl das Bild der traditio-
nellen Miitter, welches die islamistischen T6chter in ihren biographischen
Erzihlungen entwerfen, eine kulturalistische Konstruktion ist, die aus den
Bewertungsschemata moderner multikultureller Klassengesellschaften
und ihrer Bearbeitung von Partikularismen abgeleitet ist. Offentliche Insti-
tutionen sind in zweierlei Weise daran beteiligt. Sie bieten den Raum und
die Situationen, in denen diese Schemata sich alltagsweltlich reifizieren
und in einer Kette von Details verdichten. Das Bild der Mutter entsteht vor
dem Hintergrund von Macht und Wissen. Es ist das Gegenbild einer auf
oftentlicher Anerkennung zielender islamistisch »inszenierten Weiblich-
keit«, einer (post-)modernen Weiblichkeit als »Zeichensystem, iiber das
ich verfiige« (Prokop 1994: 82) und das sich aus den Quellen von Macht,
Wissen und Institutionalisierung, von Moral und Asthetisierung speist.
Einen Blick auf den Traum von der islamischen Biirgerlichkeit bzw. der
buirgerlichen islamischen Weiblichkeit mag abschliefend die folgende
emphatische Beschreibung einer islamischen Mittelschichtfamilie geben,
innerhalb der der Bogen gespannt wird von der Mutter als Vermittlerin von
Wissen tiber beruflichen Erfolg und einer ungezwungen islamisch-deut-
schen Lebensart bis hin zu egalitiren Geschlechterbeziehungen. Diese Be-
schreibung stammt von Amina, die ihre Familienverhiltnisse als auRReror-
dentlich traditionell kennzeichnet und deren Auseinandersetzung mit dem
Islam anfangs von grofer Skepsis gezeichnet war. Jene Familie bzw. das
Bild jener Familie, mit der sie keine intensiven Kontakte hat, hat ihr die
Idee eines islamischen Lebensstils ohne die Belastung von Tradition ver-
mittelt, der mit ihren Vorstellungen iibereinstimmit:

»Diese Mutter war auch * gebildet, also hatte auch eine hohe Schulbildung gehabt.
Sie dann sechs Téchter hier bekommen. Das sind wirklich Téchter, die hier aufge-
wachsen sind. Also die haben nichts von Marokko mitgebracht wie ich, und trotz-
dem, * ja, mit Kopftuch und so. Also sie haben halt dieses Islamische von der Mutter
vermittelt bekommen und diese Madchen, ich hab gemerkt, da stand Uberzeugung
dahinter. (Eines dieser Madchen) ist Stationsirztin, auch mit Kopftuch, also hat
praktisch sich *, auch mit Kopftuch durchgesetzt. ... Daf} diese Mutter das geschafft
hat, also es sind ganz offene Midchen, also trotz, * die haben den Islam auch so ver-
standen, wie er ist. Und das hat mich irgendwie fasziniert an den Madchen. Und

auch, daf die Eltern zum Beispiel Hochzeitstag feierten, also es war auch so ein bif3-

211

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

chen deutsch, sie haben auch viele deutsche Eigenheiten angenommen, Hochzeits-
tag, Geburtstag gefeiert und auch mal so ein Ferienhaus im Schwarzwald besaf3en,
also auch so * bestimmte Sachen an sich hatten. Und das hat mir echt gefallen, also,
daf? sie—, also bei uns Marokkanerinnen ist das nicht so, daf sie einen Friseur hat-
ten, wo sie hingingen, auch * so, wie eine Deutsche, sich mal frisieren und zu Hause
praktisch, * richtig auch frisiert rumlaufen. Nicht, lange Haare und irgendwie steckt
man sie so, ja, sondern, richtig mit * Farben und wie auch immer, also *, ja also
auch, das war auch durchaus islamisch erlaubt, ja. Nur, * halt ohne Tradition, weil
sie auch hier ohne aufgewachsen sind. Also ohne irgendwelche Schnérkeleien oder
so. Und der Vater hat auch nie daran gedacht, eine andere Frau zu heiraten oder so,
weil die Frau ihm nur Tochter geboren hat oder so. Bei uns wire das undenkbar,
also, man muf} noch mal heiraten, um einen Sohn zu bekommen und so, ne, jetzt
nicht bei allen, aber halt bei vielen. Und, die waren halt, sind, sind gliicklich und le-

ben zusammen, ja.«

212

https://dol.org/10.14361/9783839400449-005 - am 14.02.2026, 04:07:58.



https://doi.org/10.14361/9783839400449-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

