Friedens- und Konfliktwissen dekolonialisieren

,,[T]he need to resist [colonialism] is without end.*
LINDA TUHIWAI SMITH (2012: 198)

,,.Decolonization must offer a language of possibil-
ity, a way out of colonialism. [...] [T]hat language
of possibility exists within our own alternative,
oppositional ways of knowing.*

(EBD.: 204)

Der epistemischen Gewalt, die dazu beitrégt, dass die Analysen der vier vorgestell-
ten basispolitischen Organisationen aus Afghanistan ein bisher weitgehend unbe-
kanntes, ,,nicht-existent produziertes* (vgl. Sousa Santos 2004) Wissen sind, stelle
ich diese Arbeit entgegen. Die Darstellungen des bisher weitgehend iibergangenen
Friedens- und Konfliktwissens der vier afghanischen, basispolitischen Organisatio-
nen — der Feministinnen von RAWA, des Opferverbandes Social Association of
Afghan Justice Seekers, der Solidarititspartei Afghanistan, die eine anti-fundamen-
talistischen, demokratischen Bewegung aufbaut, und der kiinstlerischen Menschen-
rechtsorganisation AHRDO - bieten neue Perspektiven auf die Konfliktsituation in
Afghanistan. Es geht mir nicht darum, die Nicht-Reprisentierten hereinzuholen und
Liicken des Eurozentrismus zu fiillen. Diese Analysen sind nicht einfiigbar, sondern
stellen die Idee des liberalen Peacebuilding grundlegend infrage. Denn es gibt ver-
niinftigere Alternativen.

Die vier ausgewihlten Organisationen bringen die Einmischung der Interven-
tionsstaaten und deren Auswirkungen in Verbindung mit kolonialer Politik, nennen
diese auch kolonial und werden von mir deshalb auch als anti-koloniale Bewegun-
gen begriffen. ,,[W]hile the world embrace the astonishing progresses, we in
Afghanistan choke on the old games of colonization®, erklirt beispielsweise die
Social Association of Afghan Justice Seekers (SAAJS-Erkldrung, 19.08.2014). Die
sozialen, anti-kolonialen Kidmpfe werden gefiihrt, vielfiltige Aktivititen und
Debatten fiir Frieden mit Gerechtigkeit, Frauenrechte und wirkliche Demokratie

https://dol.org/10.14361/9783830438725-011 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

396 | DAS UBERGANGENE WISSEN

finden statt. ,,Es ist besser, Ihr verschwindet. [...] [L]asst uns in Ruhe mit unseren
Feinden. Es ist unsere Verantwortung, [...] uns selbst zu befreien.” (Zoya, RAWA,
21.06.2008) Im Dezember 2016 machte Selay Ghaffar, Sprecherin der Solidaritits-
partei Afghanistan, auf einer Deutschlandreise deutlich, dass es eine Geschichte von
Widerstand in ihrem Land gibt und dass dieser auch heute lebendig ist. Sie sind
derzeit noch schwach, weil demokratisch und fortschrittlich Denkende iiber Jahr-
zehnte von allen Seiten angegriffen und vernichtet wurden. Nun ist es schwer,
Zuversicht wieder zu verankern. Doch sie sind hoffnungsvoll fiir zukiinftige Ent-
wicklungen. Frauenbewegung, fortschrittliche Bewegung, revolutionidre Bewegung,
ob stark oder schwach, die Stimmen sind da. ,,Wir sind schwach, aber wir haben die
Kraft der Menschen hinter uns, wir sind mitten zwischen den Menschen und haben
deren Unterstiitzung.” (Ghaffar, Veranstaltung in Greifswald, 01.12.2016, Mit-
schrift d. A.) Ghaffar erklirt, dass das imperialistische Gesicht der internationalen
Staaten langst aufgedeckt ist und es beinahe jeden Tag Proteste gibt. Die kurdische
Bewegung wirkt inspirierend, beschreibt sie, insbesondere ist der erfolgreiche
Widerstand gegen die Angriffe des Islamischen Staates in Kobani ein Vorbild, wie
auch der bedeutende Platz der Frauen in dieser Revolution.

Welche Rolle nehmen wir in Europa ein? Welche als Wissenschaftler*innen?
Welche als Aktivist*innen, wenn wir das trennen mochten? Edward Said hatte kriti-
sche Intellektuelle ermahnt, sich nicht mit ihren AuBerungen anzupassen an das,
was sich gut vermarkten lisst, und imperiale Diskurse nicht nur kritisch zuriickzu-
weisen, sondern an der Seite der Nicht-Reprisentierten zu stehen, unangenehme
Fragen zu stellen und kritisch fiir Verdnderungen zu intervenieren (vgl. Said 1994).
Historischer Kolonialismus und Imperialismus haben die heutigen Weltverhiltnisse
geprdgt und setzen sich in neuen Formen fort (vgl. bspw. Gruffydd Jones 2006;
Smith 2008; Castro Varela/Dhawan 2005). Eine Dekolonialisierung des Wissens
wurde auch nach der formal-politischen Dekolonialisierung der Welt lange nicht
praktiziert und befindet sich noch in den Anfingen. Die Kolonialitdt heutiger Wis-
sensformen und umfassend in den Machtverhéltnissen braucht angesichts der ver-
heerenden Folgen dekolonialisierenden Widerstand auf vielen Ebenen. Auch
wissenschaftliche Titigkeit kann sich daran orientieren und fragen, ,.how to put
research in the favour of decolonial processes of change® (Decoloniality Europe
2013: 1), wie es in der Charta dekolonialer Forschungsethik formuliert wird. ,,[Wis-
senschaften] konnen [...] sowohl Orte der Disziplinierung, Standardisierung und
Normierung im Sinne herrschaftsversichernder Diskurse sein, als auch Orte des
Widerstands.* (Singer 2005: 19) John Holloway, Soziologe an der Benemérita Uni-
versidad Auténoma de Puebla in Mexiko, spricht von der Notwendigkeit einer
Forschung, die dariiber nachdenkt, wie wir die soziale Organisationsform loswer-
den, die uns zerstort (Holloway 2015: 17):

https://dol.org/10.14361/9783830438725-011 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRIEDENS- UND KONFLIKTWISSEN DEKOLONIALISIEREN | 397

,,Throw away ambivalence. Say with confidence: The only scientific question left is, How do
we ensure a future for humanity? And that includes: How do we get rid of the system that is
destroying us? How do we think of our studies as part of the struggles against capitalism and
to create a different world? (Holloway 2015: 14)

John Holloway betont, dass es keine Neutralitit gibt, kein Zuschauen, keine
objektive Beobachtung. Als Forschende konnen wir nicht auflerhalb der sozialen
Konflikte stehen, die Gesellschaft ausmachen (ebd.: 12). In der Friedens- und
Konfliktforschung braucht es nach meinem Verstindnis mehr politische Ausein-
andersetzungen, eine Repolitisierung. Wir miissen uns wieder streiten und politisch
positionieren. Jede Forschung ist politisch. Es braucht auch eine Positionierung, die
sich traut, offen gegen bestehende Ordnungs- und Herrschaftsverhéltnisse, nicht zu-
letzt gegen die patriarchale, kapitalistische und rassistisch-eurozentrische Durch-
dringung aller Welt- und Lebensverhiltnisse, zu sprechen.

Richard Jackson vertritt, dass geforscht werden kann, wie Konflikte geschirft
werden, um ungerechte, Gewalt erzeugende Systemstrukturen zu verdndern, statt
die Probleme der Erhaltung des Status Quo zu 16sen (vgl. Jackson 2015: 23-24).
Angesichts einer Friedens- und Konfliktforschung, die vor allem danach strebt,
globale Konflikte zu kontrollieren und zu unterbinden, um den generellen Status
Quo zu erhalten, die dabei auch Gewalt und Militarismus gutheif3t, die als friedens-
erzwingende Operationen, Anti-Terrorismus-Operationen oder humanitire Inter-
ventionen fiir eben dieses Ziel der Konfliktkontrolle eingesetzt werden, schligt
Richard Jackson vor, die positiven Aspekte von Konflikten zu begreifen (vgl.
Jackson 2015). Mit Verweis auf den schwedischen Friedensforscher Herman
Schmid (1968) beschreibt Jackson Konflikte als notwendige Voraussetzung fiir jene
Art revolutiondrer Systemveridnderungen, die erforderlich sind fiir die Beendigung
struktureller und kultureller Gewalt. Dies sei der Weg zu Bedingungen fiir positiven
Frieden und soziale Gerechtigkeit (vgl. Jackson 2015: 23).

Dekoloniale Forschung braucht zusitzlich zur politischen Positionierung auch
die epistemische Positionierung. Wir konnen nicht die epistemische Position der
eurozentrischen, zudem universelle Giiltigkeit beanspruchenden, westlich-
institutionellen Wissenschaft beibehalten. Die Ego-Zentriertheit des autonomen,
erkenntnisfahigen Subjekts, das sich idealtypisch auferhalb von Korper, sozialer
und natiirlicher Welt zu bewegen vorgibt, als ein Fundament der Wissenschaft hat
eine zerstorerische Wirkung. Einen Gegensatz dazu bilden die relationale Epistemo-
logie, die gro3e Bedeutung der emotionalen, fiirsorglichen, respektvollen und auch
bescheidenen Kontaktaufnahme und Beziehungsgestaltung des Forschenden zu der
sozialen Gemeinschaft, in der geforscht wird, die personliche Sichtbarkeit und
Rechenschaftspflicht und weitere Prinzipien aus dekolonialen Forschungsagenden.
Sich daran zu orientieren, erfordert das Betreten eines unsicheren Terrains, das
keine Credits und Karriereziele im akademischen Leistungs- und Konkurrenz-

https://dol.org/10.14361/9783830438725-011 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

398 | DAS UBERGANGENE WISSEN

system befordert. Dekolonialisierung der Forschung macht es zur Aufgabe, die
epistemische Autoritidt und die Verteidigung eurozentrisch-rassistischer Privilegien
der Person der Forscher*in aufzugeben und die delegitimierten epistemischen
Perspektiven der Marginalisierten, die unsichtbar gemacht werden, zu iibernehmen.
Diese kommen ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Dieser Prozess erfordert viele
ethisch-politische, methodologische und methodische Hinterfragungen und kooper-
ative bzw. kollektiven Entscheidungen; das betrifft insbesondere den Schreib-
prozess. Es ist nicht damit erledigt, die Aufmerksamkeit anders auszurichten, indem
andere Fragen gestellt werden. Auch Partizipation der Beforschten in der Forschung
ist allein nicht ausreichend. Eine dekolonialisierende Forschung erfordert sehr viel
Kommunikation und Reflexion, um Verstéindigung zwischen verschiedenen Wis-
sensformen und Rationalititen zu erméglichen. Auch um Stiick fiir Stiick das kolo-
nial-eurozentrische Denken, Wissen und entsprechende Wissenszuginge abzulegen,
zu provinzialisieren oder/und in anderer Weise zu veridndern, sind umfangreiche
Reflexionen und Diskussionen erforderlich. Deshalb ist eine dekoloniale, koopera-
tive Forschung als individuelles Projekt nur duBerst begrenzt durchfiihrbar (vgl.
Mutua/Swadener 2008). Stattdessen miissten kollektive Forschungspraktiken ent-
wickelte werden, mindestens sollte sich eine Forschungsgruppe, ein diverses
Kollektiv, fiir die Durchfithrung zusammenfinden.

In dieser Forschung habe ich Autoritit hin zu den afghanischen basispolitischen
Organisationen verschoben, die ich als Subjekte der Erkenntnis, die wertvolles
Wissen produzieren, begreife. Ich habe deren Erkenntnisformen anerkannt. Es ging
nicht um auszuwertende Daten, sondern um Friedens- und Konfliktwissen fiir
handelndes Eingreifen und die historische Gestaltung von Gesellschaftlichkeit. Eine
Verwertung des ,.,empirischen Materials“ ohne kritische Hinterfragung der beste-
henden, eurozentrischen, herrschaftsstabilisierenden Wissensformen wiirde die
Kolonialitdt des Wissens nur verstiarken, denn dann wiirden die Informationen von
den sozialen Basisbewegungen in Afghanistan ausgebeutet, beispielsweise um
Peacebuilding bzw. Interventions(kriegs)konzepte zu verbessern. Das wire eine
ausbeutende Forschung in der langen Tradition der Verwicklung — auch gut
gemeinter — Forschungen mit neo-/kolonialer Praxis.

Hier wurde die Veridnderung des Subjekts der Analyse als der Kern des zu
bearbeitenden Problems der Forschung verstanden. Dabei habe ich mich auf
dekolonialisierende Strategien bezogen: zum einen, wie diese von Meera Sabarat-
nam formuliert wird: ,,[A] decolonial or decolonizing project [...] must begin
through a re-engagement with that which Eurocentric thinking suppresses or
discounts [...].“ (Sabaratnam 2013: 270) Zum anderen habe ich die dekoloniali-
sierende Strategie der Kontrastierung eines feststehenden, eurozentrischen, kolonia-
len Konzeptes — liberales Peacebuilding — bzw. einer Theorie — liberaler, demokra-
tischer Frieden — mit nicht-einfiigbaren Gegenerzihlungen verfolgt. Diese Strategie

https://dol.org/10.14361/9783830438725-011 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRIEDENS- UND KONFLIKTWISSEN DEKOLONIALISIEREN | 399

haben sowohl Sandra Halperin (2006), Mona Singer (2005) als auch Christine Low
(2009) dhnlich vorgeschlagen.

Es ist die Moglichkeit, die ich fiir Dekolonialisierung gewéhlt habe. Es gibt
nicht nur diese Moglichkeit dafiir, das driickt Ina Kerner sehr passend aus:

,Der Umstand, dass keinerlei Konsens dariiber herrscht, welche dieser Strategien die am
besten geeigneten sind, und zwar weder fiir die auerakademische noch fiir die akademische
Praxis, konnte dabei auf den ersten Blick als Nachteil anmuten. [...] Aber vermutlich
erfordert die Weiterfithrung der Dekolonisation der Wissenschaften und der Welt sowieso
Mafnahmen ganz unterschiedlicher Art. [...] Zumindest an Moglichkeiten, die Sache in

Angriff zu nehmen, mangelt es nicht.* (Kerner 2012: 157)

Mir ist es wichtig ist, dass diese Arbeit oder Teile davon nicht verwertet werden fiir
Projekte, die an den Problemldsungen zum Erhalt des Status Quo arbeiten. Ich wiin-
sche mir, dass meine Forschung dazu inspiriert, neue Beziehungen und Strukturen
fiir dekolonialisierenden Austausch aufzubauen. Eine Grundlage davon besteht in
der Freude am Verstehen von iibergangenen Wissensformen und Handlungsweisen,
die in Organisierungen und Bewegungen entstehen, die die Moglichkeit nicht auf-
geben, die zerstorerischen, gewaltvollen Normalverhiltnisse zu iiberwinden. Eine
weitere Grundlage ist der Wunsch, selber ein Teil der Verdnderungsprozesse zu
sein, mit einer entschiedenen Hinterfragung der kolonialen, eurozentrischen und
patriarchalen Fundamente der Weltverhiltnisse sowie der diese reproduzierenden
Praktiken in den gesellschaftlichen Denk-, Lebens- und Arbeitsweisen. Akademisch
wie auch auBlerakademisch konnen wir Formen des Austausches aufbauen, die zur
Entwicklung einer radikal anderen Gesellschaftlichkeit und neuer Formen von Wis-
senschaft beitragen.

,Networking across the globe, across language and religions, and across institutions is one of
the major tasks of decolonial thinkers and doers working toward global futures no longer

controlled by the colonial matrix of power [...].*“ (Tlostanova/Mignolo 2012: 24)
In diesem Sinne lade ich zur Kommunikation ein:
Revolutionary Association of the Women of Afghanistan (RAWA)
www.rawa.org/rawa/
rawa@rawa.org
Social Association of Afghan Justice Seekers (SAAJS)

WWW.Saajs.com
victims.families @ gmail.com

https://dol.org/10.14361/9783830438725-011 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

400 | DAS UBERGANGENE WISSEN

Afghanistan Human Rights and Democracy Organization (AHRDO)
www.ahrdo.org
info@ahrdo.org

Hezbe Hambastagi/Solidarititspartei Afghanistan (SPA)
www.hambastagi.org
info@hambastagi.org

AuBerdem:

Defence Committee for Malalai Joya
www.malalaijoya.com/dcmj/
dcmj.afg@gmail.com

Sympathisanten der Solidaritétspartei Afghanistan in Europa e.V.
Facebook: Hawakhwahane Hambastagi
sympathizersofspa@ gmail.com

Coordinamento Italiano Sostegno Donne Afghane (CISDA)
www.osservatoriofafghanistan.com

cisdaonlus @ gmail.com

Network Afghanistan
network-afghanistan @nadir.org

Sowie:

Mechthild Exo
mechthild @s036.net

https://dol.org/10.14361/9783830438725-011 - am 13.02.2026, 20:08:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839438725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

