
Peter J. Opitz

Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte

Ein Vademecum zu Eric Voegelins History of Political Ideas

Verfolgt man die in den letzten Jahren international auf breiter Front sich vollziehende
Rezeption des Werkes des deutsch-amerikanischen Philosophen Eric Voegelin, so stößt
man auf ein Kuriosum. Während seine 1938 veröffentlichte kleine Studie Die politischen
Religionen im Laufe der letzten Jahrzehnte zu seinem bekanntesten Werk aufstieg und
Übersetzungen in viele Sprachen erfuhr, blieb dasjenige Werk, in dem Voegelin bald
darauf in einer Vielzahl von Einzelstudien die Kernidee der Politischen Religionen weiter
entwickelte – nämlich die These von der geistigen Krise der westlichen Welt – bislang
weitgehend unbeachtet: in den USA, wo das auf acht voluminöse Bände aufgeteilte Werk
Ende der 1990er Jahre im Rahmen seiner Collected Works erschien,1 wie auch in Deutsch-
land, wo neben der Übersetzung des großen Schlussteils The Crisis in den vergangenen
Jahren eine Vielzahl einzelner Kapitel der History veröffentlicht wurde.2 Die Rede ist
von Voegelins History of Political Ideas (im Folgenden History), zu der kein Geringerer
als Alfred Schütz schon 1945 gesagt hatte: »Das wird ein grosses Buch und es ist mir nicht
bekannt, dass in irgendeiner Sprache ein Werk über Ideengeschichte, das die gleiche Sach-
und Motivbeherrschung mit der Gabe literarischer Prägnanz verbindet, jemals einen so
universalen Bereich umspannt hätte.«3 Voegelin hatte die Arbeit an der History 1939,

1 The Collected Works of Eric Voegelin (im Folgenden CW). History of Political Ideas. Series
Editor Ellis Sandoz, Columbia and London:
Vol.1: Hellenism, Rome and Early Christianity. Ed. by Athanasios Mulakis, 1997.
Vol. II: The Middle Ages to Aquinas. Ed. by Peter von Sivers, 1997.
Vol. III: The Later Middle Ages. Ed. by David Walsh, 1998.
Vol. IV: Renaissance and Reformation. Ed. by David L. Morse and William M. Thompson, 1998.
Vol. V: Religion and the Rise of Modernity. Ed. by James L. Wiser, 1998.
Vol. VI: Revolution and the New Science. Ed. by Barry Cooper, 1998.
Vol. VII: The New Order and Last Orientation. Ed. by Jürgen Gebhardt and Thomas A. Holl-
weck, 1999.
Vol. VIII: Crisis and the Apocalypse of Man. Ed. by David Walsh, 1999.

2 Siehe dazu die im Wilhelm Fink Verlag München erschienene Periagoge-Reihe, hrsg. v. Peter J.
Opitz, in Verbindung mit dem Eric-Voegelin-Archiv an der LMU München sowie die im Rah-
men des Archivs erschienene Reihe Occasional Papers (OP) bzw. Voegeliniana – Occasional
Papers (VOP).

3 Brief vom 12. und 15. April 1945 von Alfred Schütz an Eric Voegelin, in: Gerhard Wagner /
Gilbert Weiss (Hrsg.), Alfred Schütz, Eric Voegelin. Eine Freundschaft, die ein Leben ausgehal-
ten hat. Briefwechsel 1938-1959, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft mbH, 2004 (im Folgenden
Schütz-Voegelin-Briefwechsel 1938-1959), S. 232.

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


also schon bald nach seiner Ankunft in den USA, aufgenommen und bis in die erste Hälfte
der 50er Jahre an ihr gearbeitet, dann jedoch von einer Veröffentlichung abgesehen.

Erklärungen für das eingangs angesprochene Kuriosum gibt es viele: Eine erste und
die vielleicht plausibelste dürfte der schiere Umfang der History sein, die in der ameri-
kanischen Gesamtausgabe mehrere tausend Seiten umfasst und somit im Vergleich zu
den nur ca. 50 Seiten langen Politischen Religionen ein Monumentalwerk darstellt. Ein
zweiter und erheblich schwerwiegenderer Grund, dürfte sein, dass nur Wenige ahnen,
dass sich hinter dem allgemeinen Titel »History of Political Ideas« etwas ganz anderes
als eine der konventionellen Theorie- und Ideengeschichten verbirgt, wie die von William
Dunning, George H. Sabine, Leo Strauss, Herfried Münkler oder Henning Ottmann,
sondern dass es sich bei ihr – wie Voegelin im Oktober 1945 in einem Brief an den
Macmillan Verlag bemerkte – um eine »comprehensive systematic critique of politics and
modern civilization« handelt.4 Den Kern dieser Kritik bildet jene 1939, im Vorwort zur
zweiten Auflage der Politischen Religionen formulierte These von der »geistigen Krise«
der westlichen Welt, die im Aufstieg der »politischen Religionen« und den von ihnen
ausgelösten Kriegen und Bürgerkriegen, Vertreibungen und Genozids ihre katastrophale
Zuspitzung fand. Zu einer solchen Kritik hatte sich die History allerdings erst sehr all-
mählich entwickelt. Zunächst war auch sie nicht viel mehr gewesen als eine weitere po-
litische Ideengeschichte, in Auftrag gegeben und angelegt als »Textbook« für amerika-
nische Studenten der Politikwissenschaft, mit einem geplanten Umfang von ca. 200 Sei-
ten. Erst im Laufe der Zeit hatte sie nicht nur gewaltig an Umfang gewonnen, sondern
auch ihren Charakter geändert. Aus dem ursprünglich geplanten Textbook für Studenten
war, um nochmals aus jenem Brief an McCurdy zu zitieren, ein Werk geworden, das –
zumindest in der Erwartung Voegelins – aufgrund seiner Anlage und seines Ansatzes auf
»considerable interest far beyond the circles, who are professionally interested in a work
of this kind« zu stoßen versprach.

Wenn Alfred Schütz, der die Entstehung und Entwicklung der History über die Jahre
in einer regen Korrespondenz mit Voegelin verfolgt hatte, im Herbst 1954 in einem Brief
an seinen Freund Aron Gurwitsch bemerkte, der Text sei inzwischen die »siebente Nie-
derschrift«,5 so war das durchaus zutreffend. Was Schütz allerdings nicht wusste – je-
denfalls nicht erwähnte – war, dass sich der Charakter des Werkes im Laufe der Zeit so
grundlegend verändert hatte, dass Voegelin sich inzwischen für einen neuen sachge-
mäßeren Titel entschieden hatte: ›Order and Symbols‹. »The older title (History of Po-
litical Ideas)«, so hatte Voegelin schon ein Jahr zuvor den Verlag informiert, »is inade-
quate because the liberal ideology on which it was based is by now exploded in critical
science. ›Order and Symbols‹ is a theoretically correct description, for the subject matter

4 Brief vom 8. Oktober 1945 von Voegelin an Henry B. McCurdy. Sofern nicht anders angemerkt,
finden sich die im Folgenden zitierten Briefe in den in der Hoover Institution an der Stanford
University, Calif. zugänglichen Voegelin Papers.

5 Brief vom 23. April 1954 von Schütz an Aron Gurwitsch, in: Alfred Schütz, Aron Gurwitsch,
Briefwechsel 1939-1959. Hrsg. v. Richard Grathoff, München: Fink, 1985, S. 357.

258 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 258

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


is a development of a theory of order and the adequate symbolization.«6 Wie gravierend
Voegelin selbst diesen Wechsel empfand, geht aus einer Bemerkung gegenüber dem ös-
terreichischen Historiker Friedrich Engel-Janosi hervor, der ähnlich wie Alfred Schütz
die Entstehung des Werkes über mehr als ein Jahrzehnt verfolgt hatte. Als Engel-Janosi
in einer Besprechung eines späteren Buches von Voegelin auf die History Bezug nahm,
belehrte ihn dieser: »Im ersten Absatz Ihrer Besprechung ist allerdings ein Missver-
ständnis unterlaufen, denn die ‚Ideengeschichte’, von der Sie sprechen, ist in der Tat nie
veröffentlicht worden, eben weil ihre Methode obsolet war. Order and History dagegen
ist keine ›Ideengeschichte‹, sondern eine Philosophie der Politik, die an die Stelle der auf-
gegebenen ›Ideengeschichte‹ getreten ist.«7 Mit anderen Worten: Irgendwann während
des Schreibens hatte sich Voegelin zu einem Methodenwechsel gezwungen gesehen und
diesen als so tiefgreifend empfunden, dass er den Text auf der Grundlage einer neuen
»Methode« zu einer »Philosophie der Politik« umgeschrieben hatte. Wann genau dies
geschehen war, ist schwer zu beantworten, da Voegelin – bewusst oder unbewusst – noch
eine ganze Zeitlang am alten Titel festgehalten hatte.

Mit dem Hinweis auf einen Entstehungsprozess von mehr als einem Jahrzehnt, auf
den in dieser Zeit enorm gewachsenen Umfang, vor allem aber auf den im Laufe der Zeit
sich grundlegend verändernden Charakter der History berühren wir einen Punkt, der die
Lektüre des Textes erschwert und selbst aufmerksame Leser immer wieder in Verwirrung
führen dürfte: der Text ist nicht aus einem Guss. Im Verlauf der zahlreichen Umarbei-
tungen, die sich nicht auf einzelne Kapitel beschränkten, sondern das Gesamtkonzept
selbst betrafen, entstand ein überaus heterogenes Werk. So weist die History Teile auf,
die schon Anfang der 40er Jahre entstanden und andere, die erheblich später verfasst
wurden, einige davon zu einer Zeit, als jener Methodenwechsel schon erfolgt war oder
sich gerade vollzog. Die Lektüre wird zusätzlich dadurch erschwert, dass Voegelin sich
mit Ausführungen über die der History zugrundeliegenden »Methode« eher zurückhielt.
Zwar liegt das zu Beginn der Arbeit entwickelte methodische Konzept – die sogenannte
»Evokationstheorie« – in Form einer kurzen »Introduction« vor, doch fehlt eine den
späteren Methodenwechsel begründende und das neue Konzept erläuternde zweite Ein-
leitung. Ob Voegelin eine solche jemals schrieb – einige Indizien sprechen dafür – wird
kontrovers diskutiert. Doch selbst wenn es sie gab, war sie offenbar ebenfalls eher knapp
gehalten. Denn auf die Klage eines Gutachters konzedierte Voegelin, dass er die der
History zugrundeliegende »Theory of Ideas and of Myth« nirgendwo »succinctly and
formally« ausgeführt, sondern sich auf eine »incidental exposition of a theory on occasion
of emergent problems« beschränkt habe. Als Grund führte er an, dass eine ernsthafte
Darstellung seines theoretischen Ansatzes ein neues Buch oder doch eine gewaltige Er-

6 Brief vom 25. Oktober 1953 von Voegelin an Charles D. Anderson (Macmillan); aus diesem Titel
wurde bald darauf »Order and History«.

7 Brief vom 21. November 1966 von Voegelin an Friedrich Engel-Janosi (Hervorh. PJO).

259 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 259

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


weiterung der Einleitung erfordert hätte.8 Dem am methodischen Vorgehen Voegelins
interessierten Leser der History bleibt somit nichts anderes übrig, als bei der Lektüre auf
diese über den Text verstreuten methodischen Ausführungen zu achten und sich selbst
aus ihnen den theoretischen Ansatz zu rekonstruieren. Ein zwar spannendes, aber – zu-
gegebenermaßen – mühsames Unterfangen.

Die Heterogenität der History hat Spuren hinterlassen, auch in der amerikanischen
Edition. So wird – um nur einige Beispiele zu nennen – bei einigen Bänden nicht deutlich,
welcher Periode die einzelnen Kapitel zuzurechnen sind; der Teil über das 17. Jahrhun-
dert ist chronologisch falsch eingeordnet; das Kapitel über Jean Bodin findet sich in zwei
Fassungen; bei einem anderen, dem Kapitel »Nietzsche and Pascal«, handelt es sich le-
diglich um eine Vorstudie, die zudem noch falsch platziert ist, geht aus Korrespondenzen
Voegelins doch klar hervor, dass ein Kapitel »Nietzsche: The Last Judgement« das
Schlusskapitel bilden sollte. Doch angesichts der überaus komplizierten Textlage, vor
allem angesichts des Strebens der Herausgeber der Collected Works, die Bände der
History in möglichst schneller Folge herauszubringen, sind diese Mängel ebenso ver-
ständlich wie verzeihlich. Die Durchführung der erforderlichen werksgeschichtlichen
Studien hätte das Erscheinen der History zweifellos erheblich verzögert – dennoch sind
sie für ein adäquates Verständnis des Textes unverzichtbar.

Vor diesem Hintergrund verstehen sich die folgenden Ausführungen vor allem als eine
Art Wegweiser durch ein werksgeschichtlich wie auch sachlich unübersichtliches und
bislang noch unzureichend erschlossenes Terrain.9 Dabei versteht es sich von selbst, dass
angesichts der überaus komplexen Materie die Hinweise keineswegs erschöpfend sind,
im Rahmen eines solchen Vademecums aber auch nicht sein können. Dennoch sollten
sie ausführlich genug sein, um den interessierten Lesern neben einer Einführung in dieses
hochinteressante Werk auch eine allgemeine werksgeschichtliche Orientierung zu geben.

Während die Kenntnis der History wesentlich zum Verständnis der 1952 veröffent-
lichten New Science of Politics beiträgt, basiert auch sie auf Voraussetzungen, die in ihr
selbst nicht näher ausgewiesen werden, sondern sich in den Arbeiten Voegelins vor seiner
Flucht in die USA finden, insbesondere in den Studien zu seinem »System der Staats-
lehre«,10 die die History aufnimmt und weitergeführt. Das einleitende Kapitel widmet
sich deshalb ausführlich diesem werksgeschichtlichen Hintergrund, insbesondere dem
in dieser Zeit von Voegelin entwickelten Begriff der »politischen Idee« und den ihr in-
härenten »religiösen Implikationen« – ein Aspekt, der eine wesentliche Voraussetzung
nicht nur zum Verständnis der History bildet, sondern auch in der New Science of Politics

8 Siehe dazu »Report on Voegelin’s History of Political Ideas« (transmitted with Mr. Anderson’s
letter of February 5th, 1948), sowie Voegelins »Observations on the Report on Voegelin’s His-
tory of Political Ideas« in: Voegelin Papers (Hoover Institution, Stanford, USA), Box 21, Folder
2.

9 Siehe dazu auch meine Studie Der ›neuen Innerweltlichkeit‹ auf der Spur. Studien zu Eric
Voegelins ›History of Political Ideas‹ und seiner Deutung der westlichen Moderne, München:
VOP, No. 80, 2., überarb. Aufl. 2012.

10 Siehe dazu im Einzelnen Peter J. Opitz, Fragmente eines Torsos. Werksgeschichtliche Studien
zu Eric Voegelins ›Staatslehre‹ und ihrer Stellung im Gesamtwerk, München: VOP No. 74, 3.,
überarb. und ergänzte Aufl. 2011.

260 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 260

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


von tragender Bedeutung ist, hier in den Ausführungen zur »transzendenten Repräsen-
tation«. Das folgende Kapitel wendet sich dann der History selbst zu und konzentriert
sich auf drei Elemente: auf den methodischen Ansatz – die sog. Evokationstheorie –, der
der History über weite Teile zugrunde liegt, auf den aus ihr sich ergebenden Aufbau des
Textes sowie auf die komplizierten Arbeitsprozesse, in denen die History entsteht. Der
in der zweiten Hälfte der 40er Jahre sich vollziehende Paradigmenwechsel vom Ideen-
zum Erfahrungsbegriff steht im Mittelpunkt des abschließenden dritten Kapitels und mit
ihm der sich nun allmählich vollziehende Übergang der History zu einer Philosophie der
Politik, hinter der schon bald die Konturen einer Philosophie der Geschichte sichtbar
werden, die Voegelin in der New Science of Politics und in den ersten Bänden von Order
and History weiter ausführen wird.

I

Vermutlich irgendwann im Herbst 1938, jedenfalls schon bald nach der Ankunft in den
USA, hatte Voegelin von Fritz Morstein Marx das Angebot erhalten, für eine von diesem
bei der McGraw-Hill Book Company herausgegebene Textbook-Reihe eine »History
of Political Ideas« zu schreiben. Das Buch sollte 1940 vorliegen und nicht viel mehr als
200 Seiten umfassen. Dass Voegelin das Angebot annahm – möglicherweise hatte er das
Projekt sogar selbst angeregt –, hatte verschiedene Gründe, unmittelbare und mittelbare.
Die unmittelbaren lagen auf der Hand. Gerade als Emigrant in den USA angekommen
und nur für begrenzte Zeit als Instructor in Harvard beschäftigt, stand er vor der Aufgabe,
sich eine neue akademische Existenz aufzubauen. Dazu aber – vor allem zur Unterstüt-
zung seiner Bewerbungen an amerikanischen Universitäten – benötigte er Publikationen.
Denn seine bisherigen Veröffentlichungen waren in Europa erschienen, also schwer zu-
gänglich und von ihrer Thematik für ein amerikanisches Publikum wohl auch von nur
begrenztem Interesse. Wichtig war, dass die neuen Publikationen möglichst schnell er-
schienen, dass sie thematisch so angelegt waren, dass sie auf ein breites Interesse hoffen
durften, vor allem aber, dass sie ohne größeren Aufwand geschrieben werden konnten.
Alle diese Bedingungen erfüllte die von Marx erbetene politische Ideengeschichte: Sie
sollte schon bald erscheinen, und sie richtete sich – anders als eine Monographie zu spe-
ziellen politischen oder philosophischen Problemen – an ein breites Publikum. Was aber
am wichtigsten war: sie konnte relativ schnell geschrieben werden. Denn wenn politische
Ideen bislang auch nicht im Mittelpunkt des wissenschaftlichen Interesses Voegelins ge-
standen hatten, so hatte er sich aus Gründen, auf die nun näher einzugehen ist, seit Mitte
der 30er Jahre zunehmend mit ihnen beschäftigt.

Doch es gab noch andere – gewichtigere – Motive als die Sorge um eine Anstellung,
die die Annahme des Angebots von Marx nahelegten, auch wenn sie sich erst allmählich
in den Vordergrund schieben, dabei aber den Charakter der History tiefgreifend verän-
dern sollten. Eines lag in dem wissenschaftlichen Kerninteresse begründet, das Voegelin
seit Mitte der 20er Jahre verfolgte. Im Rahmen seiner Anstellung am Lehrstuhl von Hans
Kelsen an der Wiener Universität hatte er mit regem Interesse die Grundlagendebatte

261 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 261

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


der Weimarer Staatsrechtslehre verfolgt und sich schon früh in ihr positioniert. So hatte
er sich kritisch mit den Auffassungen Kelsens auseinandergesetzt, insbesondere mit des-
sen These, dass Staatslehre primär Rechtslehre sei und es deshalb das Ziel sein müsse, die
Staatswissenschaft als eine reine Normwissenschaft zu entwickeln, dagegen alles, was
nicht positiver Rechtsinhalt sei, aus ihr zu entfernen.11 Während Voegelin der Reinen
Rechtslehre Kelsens voll zustimmte, soweit sie den Bereich der Normlogik betraf, be-
urteilte er die durch Kelsens neo-kantianische Methodologie verursachte Ausgrenzung
von Kernelementen der Staatslehre überaus kritisch. Das galt insbesondere für die
»Staatsideen«, denen er eine besondere Bedeutung beim »Realaufbau« des Staates zuer-
kannte. Die Aufhebung dieser Verkürzungen und die Wiederherstellung der Staatslehre
in ihrer thematischen Breite und theoretischen Tiefe war deshalb eines der Anliegen, das
Voegelin Ende der 20er Jahre dazu veranlasste, selbst die Arbeit an einer Staatslehre auf-
zunehmen. Eigene Vorstellungen dazu hatte er erstmals 1924 in einem Aufsatz mit dem
Titel »Reine Rechtslehre und Staatslehre« entwickelt. Nachdem er den Punkt markiert
hatte, an dem – wie er schrieb – »der Aufstieg zu einer Rekonstruktion der vollständigen
Wissenschaft vom Staat« zu beginnen hatte, heißt es:

»Sie baut sich auf in den Lehren von den Elementen, welche die staatliche Gemein-
schaft, oder kurz den Staat, fundieren, und jenen anderen, welche die Symbole fun-
dieren; ferner in der Theorie der Symbole: ihrer Intensitätsdifferenzen, ihrer Ver-
knüpfungs- und Überschiebungsmöglichkeiten … und schließlich der Lehre von den
Ideen, die einander korrelativ ergänzen und in ihrem Verein die oberste [bedingende]
Form des Staates sind. Mit dieser letzten Verankerung der Staatslehre in der Ideen-
lehre ist der Punkt erreicht, von dem die Theorien anderer Kulturobjektivationen
ausgehen können; neben die Lehre von der Idee des Staates kann die Lehre von der
Idee der Kunst, der Sprache, der Religion, der Wirtschaft treten und in der Aufweisung
der Zusammenhänge dieser Ideen stehen wir auf der obersten systematischen Stufe
eines Systems der Gesellschaftsphilosophie; unmittelbar an diese Stufe reicht der Bau
der hier entworfenen Staatslehre heran.«12

Die Umsetzung dieses Programms hatte Voegelin schon bald nach seiner Rückkehr von
einem dreijährigen Forschungsaufenthalt in den USA und Frankreich und seiner 1928
erfolgten Habilitation in Angriff genommen. Dass es dabei primär um die Befreiung der
Staatslehre aus den positivistischen Verengungen ging, sowie um die Wiederherstellung
ihrer philosophischen Grundlagen, zeigen zwei Projekte jener Zeit. Die programmati-
sche Zielsetzung geht schon aus dem Titel des vermutlich ersten dieser Projekte hervor:

11 Siehe dazu im Einzelnen Dietmar Herz, Das Ideal einer objektiven Wissenschaft von Recht und
Staat. Zur Kritik Eric Voegelins an Hans Kelsen, OP III, München, März ²2002, sowie Michael
Henkel, Positivismuskritik und autoritärer Staat. Die Grundlagendebatte in der Weimarer
Staatsrechtslehre und Eric Voegelins Weg zu einer neuen Wissenschaft der Politik (bis 1938),
OP XXXVI, München, April 2003.

12 Erich Voegelin, »Reine Rechtslehre und Staatslehre« in: Zeitschrift für öffentliches Recht, IV,
Bd. 1. und 2. Heft, Wien/Leipzig 1924, S. 80-131 (Hervorh. PJO).

262 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 262

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


»Staatslehre als Geisteswissenschaft«.13 Mit dieser Wendung zu einer geisteswissen-
schaftlichen Betrachtung und Begründung des Staates sah Voegelin sich in einem Trend,
der, wie er einleitend bemerkte, in anderen Wissenschaften wie der Kunst, der Literatur
und der Religion schon weit fortgeschritten, in der Staatslehre jedoch noch nicht über
erste Versuche hinausgekommen sei. Gemeint waren Rudolf Smends Verfassung und
Verfassungsrecht (1928) und Carl Schmitts Verfassungslehre (1928). Sein eigenes Projekt,
mit dem er an jene Entwicklung anzuknüpfen beabsichtigte, kündigte er als den »syste-
matischen Versuch einer geistesgeschichtlichen Grundlegung der Staatslehre« an, »die es
bisher weder in der Sache noch in dieser Formulierung und Weite der Problemstellung
gibt.«14 Als Geisteswissenschaft habe die Staatslehre vor allem die Aufgabe, den Staat als
»geistige Einheit«, als »geistige Sinneinheit« zu erklären bzw., wie es im Projektentwurf
heißt, als »geistige Schöpfung einer kontemporanen und sukzessiven Personenmehr-
heit«.15 Dahinter stand die Auffassung, dass es sich bei allen Erscheinungen des mensch-
lichen Lebens – auch beim Staat – um Erzeugnisse des menschlichen Geistes handelt, der
sich in Gesellschaft und Geschichte objektiviert – und zwar nicht nur im gesellschaftlich-
politischen Bereich, sondern ebenso in Kunst, Architektur, Musik, Literatur, was auch
diese Bereiche zu interessanten Objekten im Rahmen einer geisteswissenschaftlichen
Analyse des Politischen macht.

Der Blick ins Inhaltsverzeichnis des Projektentwurfes zeigt, dass »politische Theorie«
und »politische Ideen« in ihm zentrale Elemente darstellen. Dasselbe galt für das andere,
noch ambitionierter angelegte Projekt, das Voegelin zur gleichen Zeit in Angriff nahm
und das ihn die nächsten Jahre in Anspruch nehmen sollte: ein System der Staatslehre.
Wieder grenzte er sich gegen Standardwerke seiner Zeit ab: gegen Georg Jellineks All-
gemeine Staatslehre: »still living in the tradition of Hegel, and collecting a series of essays
on the traditional topics of this science without any systematic foundation«, und erneut
gegen Hans Kelsens Staatslehre: (Sie) »contains only a Theory of Law«.16 Auch bei die-
sem Projekt geht es um eine geisteswissenschaftliche Grundlegung, die nun allerdings
philosophisch präziser bestimmt wird. »It is my intention«, heißt es in einem Brief an
die Rockefeller Foundation, in dem Voegelin das Projekt vorstellte und um finanzielle
Förderung bat,

»to rearrange and reformulate the whole science of Government in terms of the results
of modern philosophy (Husserl, Heidegger, Jaspers in Germany, Dewey in America,
Bergson in France), and to make the system extend from the philosophic basis to the
details of technical constitutional law.«17

13 Hoover Register 53, Folder 7/8. Das Fragment ist abgedruckt in: Eric Voegelin, Herrschafts-
lehre / Staatslehre als Geisteswissenschaft. Zwei Fragmente. OP LVI, 2., überarb. Aufl. Juni
2009.

14 Ebd., S. 62 (Hervorh. PJO).
15 Ebd., S. 60.
16 Brief vom 19. Juli 1931 von Voegelin an John V. van Sickle (Rockefeller Foundation), Record

Group-12.1, series – Van Sickle Diaries, Box 64, Vol. 1931, June 3/7, Vienna.
17 Ebd.

263 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 263

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


Und wieder verweist er auf erste, allerdings noch unzureichende Ansätze in die von ihm
selbst anvisierte Richtung: »attempts in this direction have been made by men like Carl
Schmitt (see # 23 in my list),18 but they failed, because they had not the general and broad
philosophic as well as historical knowledge required for such an enterprise.«

Obwohl schon bald zwei von insgesamt drei geplanten Teilen vorlagen – eine »Herr-
schaftslehre« und eine »Rechtslehre«19 – scheiterte das Unternehmen, wie Voegelin spä-
ter erklärte, am dritten, den »politischen Ideen« gewidmeten Teil:

»Then there should have been a third part on political ideas, but when I came to that
third part I discovered that I knew nothing whatsoever about political ideas and had
to give up the project of a Staatslehre. I began to concentrate on acquiring knowledge
of specific ideas for the purpose of analyzing the problem of the so-called ideas with
the concrete materials in hand.«20

Der Hinweis auf die »spezifischen Ideen« bezog sich auf historische und systematische
Studien zur Rassenidee, die Voegelin zunächst als Grundlage für einen weiteren Teil der
Staatslehre durchgeführt hatte, in dem »in einem Abschnitt über die Staatsideen auch die
Leibideen als Mit-Erzeuger der politischen Gemeinschaften dargestellt«21 werden soll-
ten. Als allerdings dessen Umfang den Rahmen der Staatslehre zu sprengen drohte und
sich zudem ein Scheitern des Projekts abzeichnete, hatte Voegelin diesen Teil wieder
ausgegliedert und in zwei Monographien veröffentlicht. Während die eine – Rasse und
Staat – systematisch angelegt war, enthielt die andere – Die Rassenidee in der Geistesge-
schichte22 – die Ergebnisse seiner und geistesgeschichtlichen Untersuchungen. Es war
diese zweite Studie, die viele Jahre später Hannah Arendt in ihrem Buch Elemente und
Ursprünge totaler Herrschaft als »beste geistesgeschichtliche Darstellung des Rassebe-
griffs« lobte.23 In dieser im Herbst 1933 veröffentlichten Studie brachte Voegelin seine
Auffassungen von dem objektiven und subjektiven Status der »Idee« noch einmal auf
den Punkt. Nachdem er schon in seiner Kritik der Schmitt’schen Verfassungslehre – dort
allerdings noch recht allgemein – auf den »Selbstaufbau der Realität« durch Ideen, ins-
besondere politische Ideen, aufmerksam gemacht hatte, heißt es hier nun abschließend
und zugleich zusammenfassend:

18 Gemeint war sein Aufsatz »Die Verfassungslehre von Carl Schmitt: Versuch einer konstruk-
tiven Analyse ihrer staatstheoretischen Prinzipien« in: Zeitschrift für Öffentliches Recht, Wien/
Berlin: Julius Springer, Bd. XI, Heft 1, S. 89-109.

19 Erich Voegelin, Rechtslehre, hrsg. v. Peter J. Opitz. München: VOP No. 62, 2008.
20 Eric Voegelin, Autobiographical Reflections. Hrsg. und mit einer Einleitung v. Ellis Sandoz,

Baton Rouge/London: Louisiana State University Press, 1989, S. 38. Dt.: Eric Voegelin, Au-
tobiographische Reflexionen. Hrsg. v. Peter J. Opitz, München: Fink, 1994, S. 56 (Hervorh.
PJO).

21 Erich Voegelin, Rasse und Staat. Tübingen: Verlag J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1933, S. 1.
22 Eric Voegelin, Die Rassenidee in der Geistesgeschichte von Ray bis Carus. Berlin: Junker &

Dünnhaupt Verlag, 1933.
23 Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Frankfurt am Main: Europäische

Verlagsanstalt, 1955, S. 245.

264 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 264

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


»Objektiv gesehen, ist die Gemeinschaft wirklich als Verwirklichung der Idee; sub-
jektiv ist ihre Wirklichkeit ein stetiges Werden im Prozeß der Ideenerzeugung durch
den Geist von Menschen, die eben durch das Werk gemeinsamer Erzeugung einer Idee
die Gemeinschaft aufbauen, die wir nachher vom Standpunkt des Beobachters als ide-
edurchwirkte Einheit einer Mannigfaltigkeit erkennen. Der persönliche Geist des
Menschen ist der Ort, an dem eine Idee als objektiv seiende ergriffen und zugleich im
Akt dieses Ergreifens erzeugt, d.h. wirklich wird.«24

Soweit das allgemeine Ergebnis zum Ideenbegriff. Bezugnehmend auf die »Rassenidee«
heißt es dann:

»Wir haben den systematischen Gehalt der Rassenidee untersucht und den histo-
rischen Aufbau jener Idee vom Menschen, die in der neuen Rassentheorie vorausge-
setzt wird; jetzt sehen wir die Rassenidee wirksam werden im Aufbau der Gemein-
schaft, wirksam in den beiden aufs innigste miteinander zusammenhängenden Weisen
des objektiven Aufbaues der Gemeinschaft durch die Idee der Rasse und der subjek-
tiven Überzeugung der an der Gemeinschaft beteiligten Menschen von der Wesent-
lichkeit der Rasse für ihren Gemeinschaftszusammenhang. Die Rasse ist nicht mehr
nur ein im Abstand gesehener Gegenstand der Untersuchung, sondern eine leib-see-
lisch-geistige Realität, die den Forscher mitumfaßt, und der Begriff der Rasse, der in
der konkreten Situation geprägt wird, ist nicht mehr Wissenschaftsbegriff, sondern
Werkzeug zur Sinndeutung des eigenen Lebens und des weiteren Lebens der Gemein-
schaft; und er ist nicht bloß Gebilde einer tatenlosen Anschauung, ein Versuch zu
‚verstehen’, sondern ein Werkzeug im Dienste der künftigen Gestaltung der Gemein-
schaft; er ist die Idee der Gemeinschaft als eines Leibzusammenhanges, wie sie von
ihren Gliedern in die Zukunft vorentworfen wird«.25

Der Hinweis auf die »Idee des Menschen, die in der neuen Rassentheorie vorausgesetzt
wird«, erfolgte nicht zufällig, und er ist für uns in doppelter Weise bedeutsam. So lässt
Voegelin keinen Zweifel daran, dass er dieser »Idee vom Menschen« und der auf ihr
basierenden politischen Theorie zutiefst ablehnend gegenüber steht – bezeichnender-
weise beginnt seine Untersuchung mit dem Satz: »Das Wissen vom Menschen ist aus den
Fugen geraten.«26 Zum anderen verweist er auf eine Einsicht, die sein Werk von nun an
tiefgreifend prägen wird und in enger Beziehung zu seinem Verständnis von »Idee« steht:
die Einsicht in die fundamentale Bedeutung einer philosophischen Anthropologie für die
Staatslehre. So formulierte er gleich zu Beginn von Rasse und Staat als »Grundidee« des
Systems der Staatslehre: dass »die Wurzeln des Staates im Wesen des Menschen zu su-
chen« und folglich »die Probleme der Staatslehre auf Grund einer philosophischen An-
thropologie zu formulieren« seien.27 Im Lichte dieser Auffassung wird nun auch die

24 Voegelin, Die Rassenidee, S. 120 f.
25 Voegelin, Die Rassenidee, S. 159 (Hervorh. PJO).
26 Ebd., S. 1.
27 Voegelin, Rasse und Staat, S. 2.

265 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 265

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


tiefere Ursache seiner Kritik an der deutschen Staatslehre seit der Reichsgründung sicht-
bar, die er hier wiederholt und erneut an Jellinek und Kelsen veranschaulicht:

»daß sie aus Gründen der Wissenschaftsgeschichte und der Wissenschaftsorganisation
als Annex zur Verfassungslehre behandelt wird, daß also ihr systematisches Zentrum
nicht in den menschlichen Grunderlebnissen, die das Staatsphänomen hervortreiben,
liegt, sondern in dem letzten Teil der Staatslehre, der alle anderen Teile (Allgemeine
Normlehre, Herrschaftslehre, Lehre von der persönlichen Sphäre der Gemeinschafts-
mitglieder, Lehre von den Staatsideen) voraussetzt. Die Grundprobleme werden nicht
auf ihrem eigenen Boden behandelt, sondern in ihrer Spiegelung in den positiven
Rechtsinhalten und müssen daher schief gesehen werden.«28

Angesichts der Auffassung, dass die Grundlegung der Staatslehre in Form einer philo-
sophischen Anthropologie zu erfolgen hat, die wiederum von den »menschlichen Grund-
erlebnissen« auszugehen hat, die das Staatsphänomen und damit auch die Staatsideen
hervortreiben, rückt nun konsequenterweise die Arbeit an einer philosophischen An-
thropologie zunehmend ins Zentrum des Voegelinschen Denkens – von der Überzeu-
gung getragen, dass eine solche Wesenslehre des Menschen in Deutschland gerade erst
im Entstehen begriffen sei. Dass sich Voegelin, wie schon zuvor beim Versuch einer
geisteswissenschaftlichen Grundlegung der Staatslehre, auch bei seinen anthropologi-
schen Studien inmitten einer neuen wissenschaftlichen Strömung sah – und an wem er
sich dabei orientierte – geht aus einem späteren Brief an Talcott Parsons hervor, dem er
berichtet:

»The evolution of social theory has taken in Germany after Weber a significant turn
in the movement of the Philosophische Anthropologie, as represented by Scheler (Die
Stellung des Menschen im Kosmos), Plessner (Macht und menschliche Natur), Jaspers
(Psychologie der Weltanschauungen, Metaphysik), Landsberg (Philosophische An-
thropologie), etc. Everybody who had an active mind had the feeling that a new in-
terpretation of man was required which would furnish the conceptual framework for
the interpretation of the civilizational materials.«29

Von den hier angeführten Denkern wird in den nächsten Jahren vor allem Max Scheler
zum wichtigsten Bezugspunkt. Vor allem auf seinen Einfluss dürfte auch ein Element
des Ideenbegriffs Voegelins zurückzuführen sein, das nicht nur diesem Begriff eine be-
sondere Prägung verlieh, sondern darüber hinaus auch das Werk Voegelins in eine neue
Richtung lenkte. Das Element steht in engem Zusammenhang mit den Ursachen, die zum
Abbruch an der Staatslehre geführt hatten und die bald auch der History of Political
Ideas ihre besondere Färbung geben sollten. Mitte der 40er Jahre war Voegelin mit der
History zum Macmillan Verlag gewechselt, der die fertig vorliegenden Teile einer Eva-
luierung hatte unterziehen lassen. Diese war insgesamt überaus positiv ausgefallen. Al-
lerdings hatte sich einer der Gutachter verwundert gezeigt über Voegelins »fondness for

28 Ebd., S. 5.
29 Brief von Voegelin an Talcott Parsons vom 24. September 1943.

266 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 266

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


finding mystic, mythical, symbolic implications in political writings.« Voegelin, dem das
Gutachten zugänglich gemacht worden war, bemerkte in seiner Entgegnung dazu:

»Of course, I do not deny that this fondness is quite visible throughout the work. But
I would plead that it is more than a mere fondness. The principles of interpretation
which I use were developed after the breakdown of an attempt to write a systematic
theory of politics (around 1930). I had finished the ‘Theory of Law’ and the ‘Theory
of Power’. Then I found that I could not handle the problem of political ideas in a
satisfactory fashion because meanwhile (that is: between 1900 and 1930), there had
come into full swing the new monographic literature on the religious implications of
political ideas and I simply did not know enough about history of religion and about
theology to tackle the problem on the level of scientific standards that had been es-
tablished by this new literature. If I may do a little self-criticism, I would say, that
even today my performance will still lie open to severe criticism on the part of such
authorities as Dempf, Przywara, Etienne de Greeff, H.U. von Balthasar, etc. (May I
draw your attention, by the way, to Balthasar’s 3 volumes on ›Apokalypse der
deutschen Seele‹; a masterpiece of analysis of ideas.)«30

Die Berücksichtigung der »religiösen Implikationen« politischer Ideen, die auch die nun
zunehmende Beschäftigung Voegelins mit katholischen Philosophen wie Jacques Mari-
tain, Henri de Lubac und Etienne Gilson erklärt, findet schon bald in seinem Werk ihren
Niederschlag. Sie zeigt sich zunächst in einer um 1934 entstandenen überarbeiteten Fas-
sung seiner »Herrschaftslehre«, an deren Anfang er nun ein Kapitel über die »Bestim-
mung des Personbegriffs« stellte, zu dem er über die Meditationen von Augustinus,
Descartes sowie Husserl und Scheler gelangt war. Das Wesen der menschlichen Person
wird dabei bestimmt »durch ihre Offenheit gegen ein transzendentes Sein, durch seinen
Grenzcharakter zwischen der Welt, mit ihrem Sein und Werden, und einer Über-Welt.
[….] Die Person ist die Erfahrung der Grenze, an der ein Diesseitig-Endliches sich gegen
ein Jenseitig-Unendliches absetzt.«31 Der so bestimmte Begriff der Person wird nun zum
zentralen Bezugspunkt des Voegelinschen Denkens: Er wird zum Herzstück seiner An-
thropologie und zugleich auch zum Maßstab, den er seinen Analysen nicht nur der west-
lichen Geistesgeschichte zugrunde legt.

Eng verbunden damit und nicht minder bedeutsam ist ein weiterer Punkt: die Medi-
tation als Aufstieg zu Gott – sowohl als die dem Menschen eigentümliche Praxis als auch
der Weg, auf dem der Philosoph jene Distanz gewinnt, die ihm einen Überblick über die
Welt verschafft. In diesem Umfeld wird Voegelin später den platonischen epanodos aus
der Höhle der Welt als auch den aristotelischen bios theoretikos als die dem Menschen
spezifische Lebensform ansiedeln. Alle die hier genannten Elemente finden sich bald in
enger Verflechtung in einem Aufsatz aus dem Jahre 1936, der uns noch in anderer Hin-
sicht beschäftigen wird. Zur theoretischen Haltung und zum Weg des Theoretikers heißt
es in ihm:

30 Brief vom 1. Mai 1946 von Voegelin an Francis W. Coker (Hervorh. PJO).
31 Voegelin, Herrschaftslehre / Staatslehre als Geisteswissenschaft, S. 15.

267 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 267

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


»… und der Weltüberblick hat bei allen großen abendländischen Denkern das Ziel,
die Ordnung der Welt in ihrer Gliederung bis zum Ursprung in Gott zu begreifen.
Der Sinn des Überblicks wird am deutlichsten faßbar in den Meditationen eines Au-
gustin, in denen die Stufen des Seins erstiegen werden, damit der Meditierende auf der
Spitze in der intentio jenen Grad von Teilnahme am göttlichen Sein erreiche, der dem
Menschen in seinem irdischen als der äußerste möglich ist. Die Mystik der fruitio Dei
ist das heimlich Bewegende aller echten theoretischen Haltung.«32

Augustinus ist nur eine der Quellen, auf die Voegelin sich bezieht. Die andere – hier nicht
ausdrücklich genannt – ist Jean Bodin, über den er kurz zuvor, im Herbst 1934, während
eines Forschungsaufenthalts in Paris umfangreiches Material gesammelt hatte, das er bald
dem Bodin-Kapitel der History zugrunde legen wird.33 Bodin bleibt für Voegelin das
große Vorbild eines Theoretikers, dessen undogmatische Religiosität und politische Phi-
losophie von jener »Mystik der fruitio Dei« durchdrungen ist, von der oben die Rede
war. Wie stark diese mystische Haltung sein eigenes Werk beeinflusste und zwar auch –
und wohl zuerst – seine History of Political Ideas, geht aus einem Brief an Karl Löwith
hervor, dem er die Position erläutert, von der aus er seine History schreibt:

»In der Arbeit an der History of Political Ideas ergab sich die methodische Grundfrage
nach den Kategorien, welche als die Konstanten für das Gesamtbild anzusetzen sind.
Es erwies sich als unmöglich, ein nationales oder schulmässig partielles Kategorien-
system anzusetzen, (ein deutsches, französisches, oder englisches; ein marxistisches,
kantisches oder lockesches), weil ein solcher Ansatz zu verzerrenden, »epizyklischen«
Konstruktionen der anders-nationalen, oder anders-weltanschauungsmässigen Kom-
plexe gezwungen hätte. Es wäre ein Unfug herausgekommen wie die Geschichte der
politischen Ideen des Mittelalters in Lockeschen Kategorien der Carlyles34*, oder eine
Gierkesche Konstruktion der Ideengeschichte als einer Bewegung zum Gierkeschen
Begriff der »Realperson«, etc. Die Position der Mystiker ist die methodisch richtigste,
weil sie systematisch allgemein genug angelegt ist, um die tieferen Stufen der histo-
rischen Konkretisationen im Recht ihrer jeweiligen Relativität zu beschreiben. Auch
politisch-geschichtlich ist diese Wahl kein Zufall, denn die mystischen Positionen
treten geschichtlich mit entscheidendem Gewicht gerade dann auf, wenn die tieferen
Konkretisierungsstufen der Geschichte zerbrechen, wie das antik-christliche Imperi-
um in der Zeit Augustins, das mittelalterlich-christliche in der Zeit von Eckhart zum
Cusanus.«35

32 Erich Voegelin, »Volksbildung, Wissenschaft und Politik« in: Monatsschrift für Kultur und
Politik, 1. Jg., Juli 1936, S. 600 (Hervorhebung PJO).

33 Eric Voegelin, Jean Bodin. Hrsg. und mit einem Nachwort v. Peter J. Opitz; aus dem Englischen
v. Dora Fischer-Barnicol und Gabriele von Sivers-Sattler, München: Fink, 2003.

34 * R.W. and A.J. Carlyle, A History of Medieval Political Theory in the West, 6 vols. London/
Edinburgh: Blackwood, 1933-1936.

35 Brief vom 17. Dezember 1944 von Voegelin an Karl Löwith, in: Sinn und Form. Beiträge zur
Literatur. Hrsg. v. der Akademie der Künste, 59. Jahr/2007/6. Heft/November-Dezember,
S. 771 (Hervorh. PJO).

268 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 268

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


Doch noch einmal zurück zu jenem Aufsatz aus dem Jahre 1936. Denn er enthält nicht
nur erste Hinweise auf das inzwischen von Voegelin entwickelte Selbstverständnis als
Theoretiker, sondern ist auch eine der ersten Anwendungen des neu gewonnenen Ver-
ständnisses von den »religiösen Implikationen« politischer Ideen, oder wie es hier heißt:
»politischen Weltanschauungen«. Über diese führt er – am Beispiel des Marxismus – aus:

»Die Weltanschauung knüpft an eine das Gemüt ergreifende Tatsache an, z.B. an die
Lage des Arbeiters in der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft, und webt um sie
herum das Gespinst ihrer Dogmen: Sie hat ihren Gott – die Klasse, ihren Teufel – den
Bourgeois, ihren Propheten und Erlöser – Marx und Lenin, ihre Bibel – ‚das Kapital’,
ihren jüngsten Tag – die Revolution, ihr Paradies – in der klassenlosen Gesellschaft.
Sie ist eine gottverschlossene Dämonologie, aber sie erklärt ihren Gläubigen das Böse
in der Welt, sie gibt ihnen seelisch die Hoffnung auf die Erlösung von dem Übel, und
sie zeigt ihnen den Weg in ihr Himmelreich. Der religiöse Charakter der politischen
Weltanschauung muss in seiner ganzen Tragweite erfasst werden […]: der Kern der
Frage ist religiöser Natur.«36

Während der religiöse Charakter der politischen Weltanschauung hier nur am Rande
angesprochen wird, steht er zwei Jahre später im Mittelpunkt einer kleinen Studie mit
dem Titel Die politischen Religionen. Zu ihrem Hintergrund wie auch zu ihrem Inhalt
bemerkte Voegelin 1938 in einem von ihm selbst verfassten Lebenslauf:

»In close connection with this work* is Dr. Voegelin’s research on the religious impli-
cations of political thought. The technique of interpreting certain political ideas as
religious phenomena was already applied in classifying the modern race idea with the
clan religion of Greece, and the Christian idea of corpus mysticum. The new study is
a thorough analysis of the problem of political religions, with a view to differentiate
between the problems of basic religious emotions, the expression of emotions by sym-
bols, and the rationalisation by dogmas. The work started with recent political ideas,
and then went back to the Egyptian state-religion. A survey of this work is given in a
pamphlet on Political Religions, which is printed but not yet issued.«37

Es erübrigt sich, hier nicht nochmals auf Inhalt und Argumentationslinien der kleinen
Studie Die politischen Religionen einzugehen38 – nur soviel sei dazu bemerkt: In ihr ver-
binden sich nun die verschiedenen Elemente, die das Denken Voegelins während der 30er
Jahre aufgenommen hatte und nun bald auch in seine History eingehen und ihren Cha-

36 Voegelin, Volksbildung, Wissenschaft und Politik, S. 594-603; hier S. 598 (Hervorh. PJO).
37 Der Text der Vita liegt dem Brief vom 10. Mai 1938 an Gottfried von Haberler bei (Hervorh.

PJO).
*Gemeint ist die Studie »The Mongol Orders of European Powers 1245-1255« in: Byzantion,
Boston, MA, 1940/41, Bd. V, S. 278-413. Dt. unter dem Titel »Der Befehl Gottes« in: Eric
Voegelin, Anamnesis. Zur Theorie und Geschichte der Politik. München1966; Neuaufl. Frei-
burg/Brsg., 2005, S. 179-222.

38 Siehe dazu im Einzelnen mein Nachwort zu: Eric Voegelin, Die politischen Religionen, Wien
1938; zit. nach der 3. Aufl., München 2007.

269 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 269

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


rakter prägen werden: (1) der oben spezifizierte Personsbegriff als zentraler Bezugs-
punkt; (2) das Grunderlebnis der »Kreatürlichkeit« und der Kontingenz menschlicher
Existenz als eine Art Komplementärerfahrung zur Transzendenzfähigkeit des Menschen
als Kernelemente seiner philosophischen Anthropologie; (3) die aus der Transzendenz-
erfahrung resultierende sakrale und wertmäßige Rekristallisation der Wirklichkeit um
das als göttlich Erkannte; (4) die Freilegung des jeweiligen Transzendenzpunktes eines
Denkers als methodisches Prinzip der Analyse; (5) die Rekonstruktion der historischen
und geistesgeschichtlichen Prozesse, in denen sich jene neue innerweltliche Religiosität
entwickelte, sowie schließlich (6) die Formulierung jener als allgemeingültig verstande-
nen These, dass »das Leben der Menschen in politischer Gemeinschaft nicht als ein pro-
faner Bezirk abgegrenzt werden (kann), in dem wir es nur mit Fragen der Rechts- und
Machtorganisation zu tun haben« – so die Position des positivistischen Staatsverständ-
nisses –, sondern dass »die Gemeinschaft auch ein Bereich religiöser Ordnung (ist), und
die Erkenntnis eines politischen Zustandes in einem entscheidenden Punkte unvollstän-
dig, wenn sie nicht die religiösen Kräfte der Gemeinschaft und die Symbole, in denen sie
Ausdruck finden, mit umfasst, oder sie zwar umfasst, aber nicht als solche erkennt, son-
dern in a-religiöse Kategorien übersetzt.«39

II

Wir haben ausführlich die Bemerkungen zitiert, in denen Voegelin die Ergebnisse seiner
Studien zur Rassenidee zusammenfasste. Sie zeigten, dass er der »politischen Idee« –
veranschaulicht an der Rassenidee – eine zentrale Beutung beim »Realaufbau« der poli-
tischen Gemeinschaft zuerkannte: dass er in ihr ein »Werkzeug zur Sinndeutung des
eigenen Lebens und des weiteren Lebens der Gemeinschaft« sah und ihr damit einen
realitätsevozierenden Charakter zuwies, nämlich eine gemeinschaftsstiftende und hand-
lungsleitende Fähigkeit. Im Lichte dieser Ausführungen überrascht es nicht, dass Voe-
gelin einige Jahre später diese Auffassungen auch seiner History of Political Ideas zu-
grunde legte. »Auf dieser Problematik ist die ganze ›Geschichte‹ aufgebaut«, bemerkte
er im Herbst 1945 in einem Brief an Alfred Schütz, »Ideen, und insbesondere politische
Ideen, sind nicht theoretische Propositionen über eine Realität, sondern sind selbst Be-
standteile der Realität. Diesen Realitätscharakter der Idee habe ich in der Einleitung zu
Band I (der History – PJO) unter dem Titel ›Evokation‹ abgehandelt.«40 Ergänzend dazu
bemerkte er kurze Zeit später in einem weiteren Brief an Schütz:

»… ich habe meine ›History‹ (in der ›Introduction‹) auf die These der Sinngebung in
einem solchen sub-universe (aufgebaut). Als Terminus für diesen Sinnbereich habe ich
das ›cosmion‹ gewählt (der Ausdruck ist von Adolf Stöhr, der sich in seinem ›Wegen
des Glaubens‹ intensiv mit der Frage des sub-universe befasst hat). Der Ausdruck
cosmion schien mir für den politischen Sinnbereich besonders geeignet, weil es sich

39 Ebd., S. 63 (Hervorh. PJO).
40 Schütz-Voegelin-Briefwechsel 1938-1959, S. 266.

270 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 270

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


hier empirisch, in den faktisch sich abspielenden Konstitutionen, um die Sinnge-
bung in Analogie zur kosmischen Ordnung handelt. Das politische cosmion ist ein
kosmisches Analogon.«41

Wir müssen die »Introduction« zur History, die Voegelin vermutlich kurz vor oder nach
der Vertragsunterzeichnung mit McGraw-Hill am 9. Februar 1939 skizzierte, hier nicht
in aller Breite analysieren, sondern können uns auf einige ihrer zentralen Elemente be-
schränken.42 Grundlage ist auch in ihr eine – allerdings nur kurz angesprochene – phi-
losophische Anthropologie. Basierte diese in den Politischen Religionen auf dem Grund-
erlebnis menschlicher Kreatürlichkeit und Kontingenz, so geht Voegelin hier von der
»experience of the fragmentary and senseless characters of human existence« aus.43 Die
Suche nach Sinn wird damit neben dem Schutz vor inneren und äußeren Bedrohungen
zum wichtigsten Motiv bei der Schaffung eines »Schutzraums« – eines cosmion. Dessen
primärer Zweck besteht in der Errichtung einer »world of meaning« bzw. »a finite
cosmos of meaning«, wobei die politische Idee dazu dient, diese Schutzfunktion in ein
rationales Konzept zu fassen.

»Thus the ideas range from evocation to abolition of the cosmion, and all of them have
a claim to be called political ideas. A thinker who interprets man may detest the phe-
nomenon of political order and wish to eradicate it, but he cannot ignore it. He has to
take into account the experience of life and death, of the anxiety of existence, and of
the desire and force to create out of the perishable existence a cosmic analogy. The
problem of politics has to be considered in the larger setting of an interpretation of
human nature.«44

Der »Sinn« bildet somit die geistige Grundlage der politischen Gemeinschaft. Er ist ge-
wissermaßen ihre Seele, die deren Existenz »evoziert«, das heißt sie erschafft und zu-
sammenhält. Gleichzeitig ist er aber auch einer der wichtigsten Ursachen ihres Zerfalls.
Denn wird dieser »Sinn« zweifelhaft und löst er sich auf, so zerfällt auch die politische
Gemeinschaft, die er bis dahin beseelt und belebt hatte. Das aber ist letztlich ihr Schicksal.
Denn der »Sinn«, der in die politische Idee fließt und dem diese dann eine rationale
Gestalt verleiht, ist – wie könnte es anders sein – kein endgültiger Sinn, sondern immer
nur ein »Schein von Sinn« (»semblance of meaning«), der von der von ihm erfüllten
Gesellschaft irgendwann in Zweifel gezogen wird und sich wieder auflöst. Da aber das
Bedürfnis nach »Sinn« – als eine anthropologische Konstante, resultierend aus der Er-
fahrung existentieller Sinnlosigkeit – weiterbesteht, geht auch die Suche nach »Sinn« und

41 Ebd., S. 277 (Hervorh. PJO).
42 Siehe dazu im Einzelnen Peter J. Opitz (Hrsg.), Zwischen Evokation und Kontemplation. Eric

Voegelins »Introduction« zur »History of Political Ideas«, OP XI, München, 2., überarb. Aufl.
April 2002 (im Folgenden Voegelin, Introduction), sowie Jürgen Gebhardt, »Politische Ide-
engeschichte als Theorie der politischen Evokation« in: Dirk Berg-Schlosser u.a. (Hrsg.), Po-
litikwissenschaftliche Spiegelungen, Westdeutscher Verlag, 1998, S. 15-33.

43 Voegelin, Introduction, S. 16.
44 Voegelin, Introduction, S. 34-36.

271 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 271

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


damit nach einem Kosmion, das eine individuell wie gesellschaftlich sinnerfüllte Existenz
ermöglicht, weiter.

Einen weiteren wichtigen Problemkomplex der »Introduction« bilden daher – zwei-
tens – die Kräfte, die den Zerfall jener geistigen Grundlage bewirken. Es sind im We-
sentlichen drei: Erklärungsdefizite der bisherigen Sinn-tragenden und -vermittelnden
Ideen; konkurrierende, mit anderen Sinngehalten gefüllte und dem Lebensgefühl45 besser
entsprechende Ideen sowie schließlich die »politische Theorie«. Unter »Theorie« ver-
steht Voegelin hier eine Betrachtung, im Sinne der aristotelischen theoria, und damit
politische Theorie als ein »product of detached contemplation of political reality«.46 Da-
bei ist ihm durchaus bewusst – er hatte es Anfang der 30er Jahre am Beispiel von Carl
Schmitts Verfassungslehre näher erläutert –, dass eine solche kontemplative Distanzie-
rung von den grundlegenden evokativen Ideen des eigenen Kosmions an Grenzen stößt,
die nur wenige Denker zu überschreiten vermögen. »Politische Theorie« erweist sich
damit als das Gegenstück zur evokativen Idee. Bestand deren primäre Funktion in der
Erzeugung von Realität, in unserem Fall von »politischer Realität«, so ist es das Anliegen
der politischen Theorie »to explain the cosmion as what it is, as a magical entity, existing
through the evocative forces of man; it has to explain its relativity and its essential inability
to accomplish what it intends to do that is, to render an absolute shelter of meaning.«47

Neben ihren Funktionen der Rationalisierung und Systematisierung politischer Ideen
wird politische Theorie damit auch zu einem kritischen Unternehmen, das – bezogen auf
die das Kosmion tragenden evokativen Ideen – dazu beiträgt, die Sinn-tragenden Grund-
lagen einer Gesellschaft (aber auch einer Zivilisation) sowie die auf ihnen errichteten und
somit auch diesen Sinn repräsentierenden Strukturen und Institutionen in Frage zu stel-
len – und damit gegebenenfalls zu unterminieren und zu zerstören. Statt auf den Beifall
der Gesellschaft zu hoffen, in der er lebt, muss der politische Philosoph daher den Wi-
derstand jener Kräfte fürchten, die die alten Sinngehalte und das ihnen zugeordnete in-
stitutionelle Sinngebäude verteidigen. Womit er schlimmstenfalls zu rechnen hat, zeigte
das Schicksal des Sokrates – oder das der Kritiker der faschistischen und kommunisti-
schen Regime in Europa, von denen Voegelin einer war.

Zu einem weiteren Gegenstand der Untersuchung werden damit – drittens – die Ab-
läufe innerhalb einer »evokativen Periode«: also das Entstehen der Sinn-tragenden poli-
tischen Idee, ihre Auseinandersetzung mit anderen Ideen, ihr Verhältnis zur »politischen
Theorie« und schließlich ihr Verfall und Erlöschen, bzw. ihr Wiederaufleben in späteren
evokativen Perioden. Hinzu kommen ergänzend die Übergänge von einer evokativen
Periode zur nächsten sowie die beide verbindenden Linien und Traditionsbestände. Es
überrascht im Lichte dieser Auffassungen nicht, dass sich Voegelins History nicht nur
im Ideenbegriff und im Verständnis von politischer Theorie von anderen politischen
Ideengeschichten erheblich unterscheidet, sondern auch in ihrem Aufbau. Mit Hinweis

45 Einen wichtigen Bestandteil der Evokationstheorie bildet die Theorie der Sentiments, auf die
hier jedoch aus Raumgründen nicht näher eingegangen werden kann; siehe dazu Opitz, Der
›neuen Innerweltlichkeit‹ auf der Spur, S. 45-47.

46 Ebd., S. 36.
47 Ebd., S. 40.

272 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 272

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


auf die Bedeutung des Reichsgedankens, wie er in den alten Reichen des Nahen Ostens
entwickelt wurde, beginnt Voegelin nicht mit Hellas und der dort entwickelten Theorie
der Polis, sondern mit den Gesellschaften des östlichen Mittelmeerraumes: Er skizziert
die Entwicklung des politischen Denkens in den Gesellschaften des »Orients«, behandelt
dann Griechenland bis zum Alexander-Reich, um von diesen schließlich zum Römischen
Reich überzugehen. Aus Gründen, auf die noch einzugehen sein wird, fehlen in der
Collected Works-Edition der History diese frühen Kapitel über den Orient und die grie-
chische Klassik.48

Soviel zu den Strukturprinzipien der History; wenden wir uns noch kurz dem kom-
plizierten Ablauf der Arbeitsprozesse zu, die zum Verständnis der einzelnen Teile sowie
des Ganzen wichtig sind. Mit dem Altertum-Teil hatte Voegelin, wie diversen Korre-
spondenzen zu entnehmen ist, gleich 1939 begonnen und diesen im Frühjahr 1941 ab-
geschlossen. Damit lag er in der zeitlichen Planung schon erheblich im Rückstand – ein
»account of pages« der ersten drei Abschnitte zeigt zudem, dass er mit seinen 255 Seiten
inzwischen auch den vereinbarten Umfang schon weit überschritten hatte. Anstatt sich
an die Chronologie und die Vorgaben seines Konzepts zu halten, das nun Abschnitte
über das frühe Christentum, die Reiche der Völkerwanderungszeit, Byzanz und Islam
vorsah, übersprang Voegelin diese und wandte sich nun dem 16. und 17. Jahrhundert zu,
geriet dabei aber – wie er später berichtete – »so etwa bei Rousseau in Schwierigkeiten,
die ich nicht lösen konnte, weil ich zu wenig vom Mittelalter wusste. Darauf schrieb ich
das Mittelalter, liess das 16. und 17. Jahrhundert so stehen, wie es war, und fing jetzt mit
dem 18. Jahrhundert von neuem an.«49 Die Korrespondenzen zeigen, dass Voegelin die
Kapitel zum 16. und 17. Jahrhundert schon im August 1941 abgeschlossen hatte50 – er
sollte die Arbeit an ihnen nicht wieder aufnehmen – und auch die Arbeit an den Kapiteln
zum Mittelalter-Teil schon im Sommer 1944 beendete. Über die Überlegungen, die ihn
veranlasst hatten, die Arbeit an der Neuzeit »vor Rousseau« – genauer: nach Montesquieu
– abzubrechen und welche Antworten er im Mittelalter zu finden hoffte, lässt sich nur
spekulieren. Vermutlich ging es dabei um die genauere Bestimmung der Anfänge einer
neuen evokativen Idee, nämlich um das »Auftauchen der innerweltlichen Kräfte im sa-
crum imperium im 12. und 13. Jahrhundert«, von denen die »Transformation des christ-
lichen Sentiments und Weltbildes durch den Einbruch eines neuen Typs von innerwelt-
licher Potenz« eingeleitet wurde.51 Diese Vermutung bestätigt nachdrücklich das ›Apos-
tasy‹-Kapitel, mit dem Voegelin Anfang 1945 die Arbeit dort wieder aufnahm,52 wo er
sie im August 1941 unterbrochen hatte – also »vor Rousseau«. Denn von nun an kon-
zentrierte er sich auf jene Denker und Bewegungen, die diesen Geist der Innerweltlichkeit

48 Siehe dazu CW 19. Eine Rekonstruktion der der History zunächst zugrundeliegenden Glie-
derung findet sich als Anlage 2 in Voegelin, Introduction, S. 88-91.

49 Brief vom 17. September 1945 von Voegelin an Schütz, in: Schütz-Voegelin-Briefwechsel
1938-1959, S. 263.

50 Diese Teile finden sich – chronologisch falsch eingeordnet – in CW 25, S. 47-172.
51 Brief vom 16. Januar 1943 von Voegelin an Schütz, in: Schütz-Voegelin-Briefwechsel

1939-1956, S. 120 f.
52 Voegelin, Die Krise, S. 23-26.

273 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 273

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


repräsentierten, der nun die Evokation des mittelalterlichen Sacrum Imperiums endgültig
sprengte und neuen Evokationen den Weg bahnte.

Doch bevor wir uns dem Teilband Modern World zuwenden, müssen wir zunächst
noch einen Blick zurück ins Frühjahr 1944 werfen, als Voegelin erstmals Licht am Ende
des Tunnels zu erkennen glaubte und Fritz Morstein Marx über den Stand der History
und seine weiteren Planungen unterrichtete:

»The complete ‚History’ is a treatise of three volumes. Volume I contains the Ancient
World, up to and including St. Augustine; volume II contains the Middle Ages, from
the Migration to the Conciliar Period; volume III contains the National State and the
Crisis, beginning with Machiavelli. The three volumes have, in the typescript, 400, 500
and 500 pages respectively, the whole MS. has something like 1400 pages. To this
would have to be added some 60 pages, at least, for table of contents, registers and
bibliographies.
Of the three volumes, the first (Ancient World) is completed, ready for print, except
the bibliographies; vol. 2 (Middle Ages) is completed with the exception of certain
details of two chapters which require consultation of sources in Harvard, this summer.
That means: by end of August, volumes 1 und 2 are ready to go to press. Volume 3 is
2/3 finished and will follow in due course; I am working at present on the nineteenth
century.«53

Damit drängte sich nun auch die Frage nach einem an der History interessierten Verlag
auf. Denn angesichts der ständigen Verschiebungen des Abgabetermins und des gewal-
tigen Umfangs, den der Text inzwischen angenommen hatte, hatte sich McGraw-Hill
inzwischen aus dem Projekt zurückgezogen. Denn als College Book war die History in
der Tat nicht mehr geeignet. Die Suche war kurz, und sie war erfolgreich. Am 27. Sep-
tember 1944 kam es zur Vertragsunterzeichnung mit dem Macmillan Verlag über eine
»History of Political Ideas« »in three volumes«. Macmillan folgte damit der Aufteilung,
die Voegelin Marx erläutert hatte. Wenn Voegelin im Oktober 1945 Macmillan mitteilte,
dass das Projekt in der ersten Hälfte des nächsten Jahres abgeschlossen sein könnte, so
war das eine durchaus realistische Prognose.

III

Der Modern World-Band sollte sich in jener Zeit in vier Teile gliedern, von denen zwei
– Transition und The New Order – fertig vorlagen; in ihnen hatte sich Voegelin mit dem
politischen Denken im 16. und 17. Jahrhundert befasst. Ihnen sollten nun zwei Teile
folgen, von denen der eine zunächst unter der Überschrift From Vico to Hegel stand, die
aber schon bald in Revolution umgewandelt wurde. Er bezog sich auf das 18. Jahrhun-
dert. Der Schlussteil mit dem Titel The Crisis sollte das 19. und 20. Jahrhundert behan-
deln. Die Kategorien für das »Zentralproblem der Geistesgeschichte des 19. Jahrhun-
derts« hatte Voegelin schon 1944 in zwei Nietzsche-Studien herausgearbeitet, in denen

53 Brief vom 7. April 1944 von Voegelin an Fritz Morstein Marx.

274 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 274

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


er zu dem Ergebnis gekommen war, dass es Nietzsche »im Kern um den Ersatz des
transzendenten Glaubensproblems durch eine innerweltliche Erlösungskonzeption«
ging.54 Ein Nietzsche-Kapitel »Nietzsche: The Last Judgement« sollte den Band ab-
schließen; zum Titel hatte Voegelin schon zuvor erläuternd bemerkt, dass Nietzsches
Analyse des Europäischen Nihilismus »the last judgement of the postmedieval world
(sei) as the Divina Comedia was its first.«55

Zunächst musste sich Voegelin jedoch dem 18. Jahrhundert zuwenden; es sollte ihm
die bei Weitem größten Probleme bereiten. Diese bezogen sich zunächst auf die Art der
Darstellung. Hatte er bis dahin in zeitlicher Reihenfolge einen Denker nach dem anderen
abgehandelt, so musste er sich nun mit zwei unterschiedlichen Denkbewegungen befas-
sen und diese darstellungstechnisch miteinander in Einklang bringen: mit politischen
Theoretikern im engeren Sinne wie Vico, Montesquieu, Hume, Rousseau, Kant usw.
einerseits und mit der »Entwicklung der nach-christlichen Eschatologie« anderer-
seits.56 Voegelin begann mit einem Kapitel, dem er den Titel »Apostasy« gab. In dessen
Zentrum stand der Übergang von der Universalgeschichte Bossuets, die noch stark von
der augustinischen Geschichtstheologie und damit von der Vorstellung geprägt war, dass
die Menschheit von der Vorsehung zur wahren Religion geleitet werde, zu der von Vol-
taire in seinem Essai sur les moeurs et l'ésprit des nations entworfenen säkularen Univer-
salgeschichte. Das Kapitel ist darüber hinaus zum Verständnis der History und ihren
Aufbau insofern von besonderer Bedeutung, als Voegelin – wie er in verschiedenen Kor-
respondenzen ausführte – in ihm »das Schema der Relevanz für das 18. und 19. Jahr-
hundert« festlegte bzw. »dass es die »Grundordnung für das folgende bis zur Gegenwart«
enthält.57 Auf »Apostasy« folgten Kapitel über den Phänomenalismus und Friedrich
Schelling, die er 1945 abschloss, sowie im Oktober 1946 ein Kapitel über Giambattista
Vico. Und jetzt – das Ende der History schon in Sicht – trat etwas Unerwartetes ein, über
das Voegelin einige Jahre später Eduard Baumgarten berichtete:

»Diese ›History‹ hat nun eine längere Geschichte. Sie war im Wesentlichen 1945 ab-
geschlossen, aber damals bei der Analyse von Vico und Schelling fand ich endlich die
›Lösung‹ eines Problems, das mich seit 1930 geplagt hatte, d.h. eine Mythentheorie,
die es möglich macht, solche Erscheinungen wie Plato’s Mythen ohne unerklärte Reste
zu interpretieren.«

54 Brief vom 9. Juni 1944 von Voegelin an Schütz, in: Schütz-Voegelin-Briefwechsel 1938-1959,
S. 218 f. Eric Voegelin, »Nietzsche, the Crisis and the War« in: Journal of Politics, Vol. 6 (1944),
No. 2, S. 177-212. »Nietzsche and Pascal« erschien in: Nietzsche-Studien. Internationales Jahr-
buch für die Nietzsche-Forschung, Bd. 25, Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1996,
S. 128-171. Dt. Übersetzungen dieser beiden Aufsätze finden sich in: Eric Voegelin, Das Jüngste
Gericht: Friedrich Nietzsche. Aus dem Englischen v. Heide Lipecki; hrsg. und kommentiert v.
Peter J. Opitz, Berlin: Matthes & Seitz, 2007. Siehe dort auch mein Nachwort »Eric Voegelin,
Die ›Krise‹ und Friedrich Nietzsche«, S. 139-170.

55 CW 21, S. 69.
56 Siehe dazu im Einzelnen den Brief vom 17. September 1947 in Schütz-Voegelin-Briefwechsel

1938-1959, S. 263-268.
57 Siehe dazu seine Briefe vom 29. März 1945 und 21. April 1945 an Schütz, in ebd., S. 228 ff sowie

S. 237-241.

275 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 275

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


Die nächsten Zeilen des Briefes zeigen allerdings, dass es bei der »Mythentheorie« um
weit mehr ging als um ein Instrumentarium zur Entschlüsselung der Mythen in den pla-
tonischen Spätdialogen. Denn die Folgen ihrer Entdeckung waren tiefgreifend und – wie
noch deutlich werden wird – für die History letztlich fatal:

»Das Resultat war, dass der ganze alte Altertumsband über Bord ging und neu ge-
schrieben wurde. Und diese neue Fassung machte dann das 16. und das 17. Jahrhundert
unmöglich, sodass dieser Teil auch neu geschrieben werden musste.«58

Damit drängt sich die Frage auf: Was war so wesentlich an dieser »Mythentheorie«, das
so tiefgreifende Revisionen des fast fertigen Textes notwendig machte? Merkwürdiger-
weise lässt sich die Antwort auf diese Frage weder dem Text noch den Korrespondenzen
jener Zeit entnehmen – weder der wohl wichtigsten mit Alfred Schütz, noch denen mit
Leo Strauss und Karl Löwith. Sie findet sich erst in den späteren Erinnerungen Voegelins
– etwa in seinem »Autobiographical Statement At Age Eighty-Two«:

»Then I arrived at Schelling and his philosophy of the myth. That brought the crash.
Because Schelling was an intelligent philosopher, and when I studied the philosophy
of the myth, I understood that ideas are nonsense. There are no ideas as such, and there
is no history of ideas, but there is a history of experiences that can express themselves
in various forms, as myth of various types, as philosophical development, theological
development, and so on. One has got to get back to the analysis of experience. So I
cashiered that history of ideas, which was practically finished in four or five volumes,
and started reworking it from the standpoint of the problem of the experiences. That
is how Order and History started.«59

Worum es bei jener »Mythentheorie« ging, die Voegelin nun entdeckt hatte, nachdem
ihr Fehlen 1935 den Abbruch seiner Staatslehre verursacht hatte, war also die Entdeckung
des Surrogatcharakters der »Ideen«. Nicht sie waren der Gegenstand, an dem die Ana-
lysen ansetzen mussten um die Suche des Menschen nach sinnvoller Existenz in Gesell-
schaft und Geschichte zu verstehen, sondern die existentiellen Grunderfahrungen und
die Symbole, in denen diese zum Ausdruck gebracht wurden. Noch klarer und zugleich
differenzierter hatte Voegelin dieses neu gewonnene Verständnis schon einige Jahre zu-
vor in seinen Autobiographical Reflections formuliert: »While working on the chapter on
Schelling, it dawned on me that the conception of a history of ideas was an ideological
deformation of reality. There were no ideas unless there were symbols of immediate
experiences…«,60 um an anderer Stelle fortzufahren:

»I had to give up ›ideas‹ as objects of a history and establish the experiences of reality
– personal, social, historical, cosmic – as the reality to be explored historically. These

58 Brief vom 10. Juli 1951 von Voegelin an Eduard Baumgarten.
59 Der Text findet sich in CW 33: The Drama of Humanity and Other Miscellaneous Papers,

1939-1985. Ed. with an Introduction by William Petropulos and Gilbert Weiss, Columbia/
London: University of Missouri Press, 2004, S. 432-456 (hier S. 442).

60 Voegelin, Autobiographical Reflections, S. 63; dt.: Autobiographische Reflexionen, S. 83.

276 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 276

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


experiences, however, one could explore only by exploring their articulation through
symbols. The identification of the subject-matter and, with the subject-matter, of the
method to be used in its exploration led to the principle that lies at the basis of all my
later work: the reality of experience is self-interpretative. The men who have the ex-
periences express them through symbols, and symbols are the key to understanding
the experiences expressed. […]
Hence, I gave up the project of a History of Political Ideas and started my own work
on Order and History.«61

Was hier wie eine plötzliche Entdeckung klingt, auf die nun ein schneller methodischer
Wechsel folgte, war in Wirklichkeit ein über mehrere Jahre sich hinziehender geistiger
Klärungsprozess, der erst anlässlich der Arbeit an den Walgreen Lectures im Frühjahr
1951 zu voller Klarheit gelangte. Einer der Gründe für den verzögerten Übergang war
vermutlich die Tatsache, dass Voegelin auch zuvor schon immer wieder auf »Grunder-
lebnisse« und »Grunderfahrungen« rekurriert und dabei auch die enge Verbindung zwi-
schen »Erfahrung« und »Symbol« im Blick gehabt hatte – ohne allerdings die Proble-
matik und die mit ihr verbundenen hermeneutischen Probleme zu reflektieren. Es ist
vielleicht kein Zufall, sondern eher eine Folge dieses Wechsels von der »Idee« zur »Er-
fahrung«, dass Voegelin nun auch den normativen – bzw. normativ-ontologischen –
Charakter, den die History inzwischen angenommen hatte, in ein helleres Licht rückte.
Dass es inzwischen um weit mehr ging als um die eingangs zitierte Zivilisationskritik,
geht besonders deutlich aus einer Äußerung Leo Strauss gegenüber vor:

»Eine Ideengeschichte soll nicht doxographischer Bericht, nicht »Dogmengeschichte«
im älteren Sinne sein, sondern Geschichte der existentiellen Wandlungen, in denen die
›Wahrheit‹ in den Blick kommt, verdunkelt wird, verloren geht und wiedergewonnen
wird. Eine Geschichte der politischen Ideen im besonderen soll die Prozesse unter-
suchen, in denen ›Wahrheit‹ sozial wirksam wird oder an solcher Wirksamkeit ver-
hindert wird. Sie sehen, dass es sich nicht um eine Negierung oder Relativierung der
Ontologie handelt, sondern um die Korrelation zwischen Erkenntnis im kognitiven
und im existentiellen Sinne; diese Korrelation ist für mich das Thema der ›Geschich-
te‹.«62

»Wahrheit« ist hier die zentrale Kategorie, die auch bald in den Walgreen Lectures auf-
tauchen wird, in denen es, wie ihr Titel besagt, um »Truth and Representation« ging.

Die Tatsache, dass Voegelin im Frühjahr 1950 in seiner Korrespondenz mit Strauss
noch immer von der »History« bzw. von seiner »Ideengeschichte« spricht – und er wird
dies auch noch in den nächsten Jahren tun – ist ein Indiz dafür, dass ihm die Implikationen
dieses Wechsels von der »Idee« zur »Erfahrung« noch immer nicht in ihrer ganzen
Schwere bewusst geworden waren. Dazu dürften auch die umfangreichen Revisionen

61 Ebd., S. 80; dt. S. 100.
62 Brief vom 2. Januar 1950 von Voegelin an Leo Strauss, in: Glaube und Wissen. Der Briefwechsel

zwischen Eric Voegelin und Leo Strauss von 1934 bis 1964. Hrsg. von Peter J. Opitz, München:
Fink Verlag, 2010, S. 187.

277 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 277

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


beigetragen haben, die sich – wie in seinem Brief an Baumgarten angesprochen – aus
diesem Wechsel ergaben: die Ancient World, mit der er 1939 die Arbeit begonnen hatte,
musste komplett neu geschrieben werden; die Kapitel über das 16. und 17. Jahrhundert
waren grundlegend zu überarbeiten; und auch von dem Schlusskapitel Crisis, mit dem er
zwar schon begonnen hatte, standen noch immer substantielle Teile aus. Die Arbeit an
der Ancient World begann 1947 mit einem umfangreichen Platon-Kapitel, das nun auch
die platonischen Mythen einschloss; im Anschluss daran folgte eine nicht minder um-
fangreiche Revision des Aristoteles-Kapitels. Diese beiden Teile bildeten die Grundlage
des 1957 schließlich veröffentlichten dritten Bandes von Order and History: Plato and
Aristotle. Zusammen mit den zu Beginn der 50er Jahre – noch immer unter dem Titel
History sich anschließenden Studien über die vorsokratischen Denker, die ebenfalls erst
1957 nun unter dem Titel The World of the Polis als Band 2 von Order and History
veröffentlicht wurden –, stellten sie die Genesis und die Gestalt der symbolischen Form
»Philosophie« dar.

Parallel dazu nahm Voegelin im Frühjahr 1948 die Revision des Kapitels zum 16.
Jahrhundert vor – beginnend mit »The People of God«, in dem er rückgehend bis ins
Hochmittelalter die Anfänge des Immanentisierungs- und Revolutionsprozesses ver-
folgte; gefolgt von grundlegenden Revisionen der Kapitel über Machiavelli und Erasmus/
Morus, Bodin sowie Luther und Calvin (»The Great Confusion«). 63 Eine Überarbeitung
des 17. Jahrhunderts war zwar geplant, erfolgte jedoch nur teilweise – mit der Folge, dass
diese Kapitel, von wenigen Ausnahmen abgesehen, den ältesten Stand der History re-
präsentieren. Zeitgleich mit diesen Revisionen setzte Voegelin die Arbeit am Crisis-Teil,
also am 19. Jahrhundert, fort, wobei auch hier ähnliche Brüche auftraten wie bei der
Behandlung des 16. und 17. Jahrhunderts: Während die Kapitel über Helvetius und
Bakunin schon vor dem »Methodenwechsel« verfasst worden waren, entstanden die Ka-
pitel über Comte und Marx erst danach. Dagegen blieb das geplante Schlusskapitel über
Nietzsche sowie der beabsichtigte Epilog mit dem Titel »Execution« ungeschrieben und
die History somit ein Fragment. Einer der Gründe für die Zurückstellung des Nietzsche-
Kapitels dürfte gewesen sein, dass Voegelin – den auf Abgabe des Manuskripts drängen-
den Verlag auf den Fersen – erst einmal den Ancient World-Band abschließen und ver-
öffentlichen wollte, um erst dann im Rahmen der noch ausstehenden Revisionen des
Modern World-Bandes auch die Nietzsche-Studie auf den neuesten theoretischen Stand
zu bringen.

Von der konzeptionellen Anlage her wirft der Crisis-Teil keine größeren interpreta-
tiven Schwierigkeiten auf. Während die Kapitel über Helvetius, Turgot und Condorcet
die geistige Entwicklung rekonstruieren, die zur Geschichtskonstruktion von Comte
und der von ihm gestifteten religion de l’humanité führt, stehen Bakunin, Marx und Lenin
– man könnte hinzufügen: Mussolini und Hitler – als Verkünder und Gründer apoka-

63 Eric Voegelin, Studien zu Niccolò Machiavelli und Thomas Morus. Aus dem Englischen und
mit einem Vorwort v. Dietmar Herz, München 1995; ders., Jean Bodin, München 2003; ders.
Luther und Calvin, München 2011; Die Ordnung der Vernunft: Erasmus von Rotterdam,
OP XXIX, München 2002.

278 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 278

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


lyptischer Reiche. Letztlich handelt es sich hier um die detaillierte Ausführung des Sä-
kularisierungsprozesses, den Voegelin 1938 in den Politischen Religionen in groben Zü-
gen skizziert hatte, und bezeichnenderweise ist im Comte-Kapitel auch noch immer von
den »politischen Religionen des Kommunismus und des Nationalsozialismus« die Re-
de.64 Voegelin wird den Begriff »politische Religion« nun bald aufgeben und in den Wal-
green Lectures den ungleich weiteren – und kontroverseren – Begriff der »Gnosis« ver-
wenden.

Wie oben erwähnt, hatte Voegelin zunächst beabsichtigt, das politische Denken seit
dem 18. Jahrhundert durch eine Kombination von politischen Theoretikern im engeren
Sinne und der Entwicklung der nach-christlichen innerweltlichen Eschatologie darzu-
stellen. Der Blick auf den Schlussteil der History zeigt indes, dass von dieser Absicht
nicht mehr viel übrig geblieben ist. Während der Leser wichtige, ursprünglich ins Auge
gefasste säkulare politische Denker vergebens sucht, dominiert – in breiten Strichen aus-
geführt – die Entwicklung der nach-christlichen innerweltlichen Eschatologie. Sie ist es,
die die Signatur der westlichen Moderne prägt. Dessen Wesen werden bald die Walgreen
Lectures, die gewissermaßen die Summe aus der History ziehen, auf den Begriff des
»Gnostizismus« bringen.

 
Zum Abschluss muss noch auf ein Element aufmerksam gemacht werden, das zwar

nicht die Struktur der History bestimmt, dessen Konturen jedoch in der zweiten Hälfte
der 40er Jahre immer deutlicher hervortreten und das nun bald zu einem Charakteristi-
kum der politischen Philosophie Voegelins werden wird: eine Philosophie der Geschich-
te. Dass der History eine solche zunächst nicht zugrunde gelegen hatte, zeigt sich nicht
zuletzt darin, dass in der Evokationstheorie zwar von der Geschichte der politischen
Ideen die Rede war, nicht aber davon, dass diese Geschichte einen einsehbaren, diverse
Evokationen übergreifenden sinnhaften Geschichtsablauf aufweist, der Grundlage für
eine Philosophie der Geschichte hätte werden können. Das beginnt sich Mitte der 40er
Jahre zu ändern. So hatte Voegelin schon 1945 im »Apostasy«-Kapitel das Fehlen einer
»neuen christlichen Philosophie der Geschichte«,65 die sich aus dem Schatten der augus-
tinischen Geschichtstheologie löste und dem inzwischen grundlegend veränderten geis-
tigen und historischen Rahmenbedingungen Rechnung trug, als eines der großen Ver-
säumnisse der Römischen Kirche kritisiert. Gleichzeitig hatte er lobend auf die Ge-
schichtsphilosophie hingewiesen, in der Paulus die »drei Gemeinschaften seiner Zeit –
Heiden, Hebräer, Christen – mit den drei Gesetzen … gleichsetzte.« […] »Seine Über-
tragung der Kräfte der Triade«, so Voegelin, »auf immer höher aufsteigende Ebenen der
Spiritualität machte die historische Situation für seine Zeitgenossen sinnvoll und ver-
stehbar.«66 In dieser Formulierung kündete sich erstmals die Vorstellung von der stu-
fenweise geistigen Differenzierung von Transzendenzerfahrungen an, die Voegelin bald
darauf, im Herbst 1949, à propos einer Auseinandersetzung mit der aristotelischen Rhe-

64 CW 26, S. 162. Die Krise, S. 196.
65 Voegelin, Die Krise, S. 49.
66 Ebd.

279 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 279

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


torik näher ausführen sollte. Inspiriert von Schelling, aber auch von Vico, sah Voegelin
hier unter dem Konzept von der »Geschichtlichkeit des Geistes« bzw. der »Geschicht-
lichkeit der Wahrheit« eine Abfolge von symbolischen Formen, die vom Volksmythos
über die Philosophie zum Christentum verlief. Im Hintergrund wird schon hier der Ab-
schied von der Ideengeschichte und der Übergang zu einer Geschichte und Philosophie
der symbolischen Formen, die in der Logik des neuen Erfahrungsbegriffes lag, spürbar.
Dass dieser geistige Differenzierungsprozess nicht mit dem Christentum enden, sondern
über dieses hinausführen würde, äußerte Voegelin in dieser Zeit Karl Löwith gegenüber,
mit dem er sich über dessen gerade erschienenes Buch Meaning in History austausch-
te.67 Weitere Impulse, die dieser Ausweitung der politischen Theorie in eine Philosophie
der Geschichte beförderten, kamen aus verschiedenen Quellen: von Jacob Taubes
(Abendländische Eschatologie, 1947) und Arnold Toynbee (Study of History,1934-1939),
ebenso wie von Bruno Snell (Die Entdeckung des Geistes, 1948), Karl Jaspers (Ursprung
und Ziel der Geschichte, 1949), sowie von Hans Urs von Balthasar (Theologie der Ge-
schichte, 1950), um nur einige zu nennen. Die Konsequenzen, die Voegelin daraus zog,
formulierte er erstmals und zugleich programmatisch im Einleitungssatz seiner 1952
veröffentlichten New Science of Politics: »Die Existenz des Menschen in politischer Ge-
sellschaft ist geschichtliche Existenz. Eine Theorie der Politik, wenn sie zu den Prinzipien
vorstößt, muss zu einer Theorie der Geschichte werden.«68 Dass es sich bei dieser Schrift,
der ersten systematischen Arbeit nach dem Scheitern seines »Systems der Staatslehre«
Mitte der 30er Jahre um eine Geschichtsphilosophie handelte, hatte Voegelins schon
während des Schreibens in verschiedenen Korrespondenzen angekündigt – am deut-
lichsten in einem Brief an den österreichischen Historiker Friedrich Engel-Janosi, dem
er berichtete:

»Ich habe Ihnen nichts Näheres über die ganze Sache geschrieben, solange ich noch
in der Arbeit steckte, aber jetzt da es fertig ist, glaube ich, dass es eine anständige,
systematische Studie zur Grundlegung einer Staatswissenschaft im Platonischen Sinn
(die eine Geschichtsphilosophie einbezieht), daraus geworden ist.«69

Es sollte allerdings noch bis 1956/57 dauern, bis Voegelin die Geschichtsphilosophie, die
seinem Werk inzwischen zugrunde lag und die letztlich ebenfalls auf dem neuen Erfah-
rungsbegriff basierte, in den Einleitungen zu den ersten beiden Bänden von Order and
History näher ausführte. Dass es die History of Political Ideas, die er 1939 begonnen und
über die er im September 1944 mit dem Macmillan Verlag einen Vertrag abgeschlossen
hatte, inzwischen nicht mehr gab, sondern dass sie an der Atrophie und wissenschaftli-
chen Obsoletheit des Ideenbegriffes gestorben und in der Form von Order and Histo-
ry neu auferstanden war, hatte Voegelin – wie schon eingangs erwähnt – dem Macmillan
Verlag im Oktober 1953 mitgeteilt.

67 Siehe den Brief vom 9. Januar 1950 von Voegelin an Karl Löwith, in: Sinn und Form, S. 784 ff.
68 Eric Voegelin, The New Science of Politics. An Introduction. Chicago: Chicago University

Press. Dt.: Die neue Wissenschaft der Politik. Eine Einführung. München: Pustet, 1959 (zit.
nach der Neuauflage im Fink Verlag, München 2004, S. 19).

69 Brief vom 29. März 1951 von Voegelin an Friedrich Engel-Janosi (Hervorh. PJO).

280 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 280

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257


Zusammenfassung

Von den Werken des deutsch-amerikanischen Philosophen Eric Voegelin sind in
Deutschland vor allem zwei bekannt: seine kleine, 1938 veröffentlichte Studie Die poli-
tischen Religionen, die in den letzten Jahren viel Aufmerksamkeit auf sich zog, sowie
seine New Science of Politics, in der er neben einer philosophischen Neubegründung der
politischen Wissenschaft eine Kritik der westlichen Moderne vorlegte. Weit weniger be-
kannt ist seine umfangreiche History of Political Ideas, an der er zwischen 1939 und 1952
rastlos gearbeitet hatte. Die Gründe dafür sind vielfältig. Der wohl wichtigste ist, dass
der Text, auf dessen Veröffentlichung Voegelin verzichtete, erst posthum, Ende der
1990er Jahre im Rahmen seiner Collected Works in acht Bänden erschien. Der Text ist in
doppelter Hinsicht von Interesse: zum einen, weil Voegelin in ihm die Kernthese der
Politischen Religionen auf breiter Grundlage weiterentwickelt und er zugleich den Hin-
tergrund der New Science of Politics bildet. Zum anderen, weil er eine in sich geschlossene
Philosophie und Kritik der westlichen Zivilisation darstellt. Der vorliegende Essay ver-
steht sich als ein einführender Wegweiser in dieses konzeptionell höchst komplexe und
methodisch vielschichtige Werk.

Summary

Among the works of the German-American philosopher Eric Voegelin it is primarily
two that are known in Germany: his study The Political Religions, published in 1938,
which in recent years received considerable public attention, and The New Science of
Politics, in which Voegelin – besides establishing a new philosophical rationale for po-
litical science – expressed his critique on Western Modernity. Far less known is his com-
prehensive History of Political Ideas, on which he had worked restlessly from 1939 to
1952. There are manifold reasons for this. Probably the most important one: the text
whose publication Voegelin declined during his life time, was only released posthu-
mously, in the late 1990ies, within the framework of The Collected Works of Eric Voe-
gelin, published in eight volumes. The History is interesting in a two-fold way: First, in
it Voegelin further developed, on a broad basis, the central thesis of the Political Religi-
ons, while at the same time it provides the background of The New Science of Politics.
Second, it incorporates a self-contained philosophy as well as a critique on Western civ-
ilization. – The essay at hand may serve as an introductory guide to both a conceptually
and methodically most complex work.

Peter J. Opitz, Eric Voegelin’s History of Political Ideas. A Vademecum

281 Peter J. Opitz · Zur Genesis und Gestalt einer politischen Ideengeschichte 281

ZfP 59. Jg. 3/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-3-257

