
ANTHROPOS

110.2015: 73 – 86

Abstract. – The article concerns the ritual “dance of a corpse” 
and the transfer of the spirit (bunu) of a deceased kaawo offi-
cial among the Baatombù people of northern Benin. It shows 
that mortuary practices observed in that part of West Africa are 
extremely complex and go beyond the simple framework of an 
ambivalent relationship between the living and the dead. These 
funeral rites present a universe of codes, objects, postures, ges-
tures, and speeches consisting of prayers, incantations, supplica-
tions. During that ritual process, certain plants are considered as 
allies of the heir of the deceased in assuming his new function as 
soothsayer of the village community. [Bénin, Baatombù, kaawo, 
corpse’s dance, heir of the spirits, funeral rites, initiation, divi-
nation, materiae medica]

Mohamed Abdou, docteur en sciences économiques et sociales 
(Université de Genève). – Depuis 1996 il est professeur à l’École 
Nationale d’Administration et de Magistrature ENAM, à l’Uni-
versité d’Abomey-Calavi et à l’Université de Parakou (Bénin). – 
Thématiques de recherche : études fondamentales de classes so-
ciales et de sciences politiques, études socio-économiques et 
sectorielles, lutte contre la pauvreté etc. – Publications : voir ré-
férences citées.

Introduction

Les rites funéraires ont fait l’objet d’importantes 
études sociologiques et anthropologiques dans plu-
sieurs sociétés africaines. Ces rites sont maintenant 
bien documentés et discutés à travers des travaux 
scientifiques spécifiques d’envergure, comme entre 
autres ceux de Sévérin C. Abéga (1984), Alfred Ad-
ler (1994), Louis Vincent Thomas (1982, 1990) et 
Jean Ziégler (1975). Mais le constat fait, est que la 
plupart des descriptions consacrées à ces rituels, se 
limitent généralement aux cultes des morts et des 

ancêtres, retraçant parfois d’un point de vue onto-
logique et théologique, la dynamique des relations 
que les vivants entretiennent avec les morts. Ain-
si pour Thomas (1982), dont les travaux font auto-
rité en cette matière, en Afrique, les relations entre 
les morts et les vivants aboutissent le plus souvent 
à la consécration ancestrale. Pour cet auteur, cette 
consécration ancestrale obéit à un certain nombre de 
principes, comme par exemple la célébration par les 
héritiers, des rites funéraires et l’accomplissement 
du culte d’entretien. Ziégler (1975) qui, à la suite de 
Bastide, a examiné les cosmogonies légitimatrices 
dans les sociétés nago-yoruba du Brésil, souligne 
que les relations que les vivants entretiennent avec 
les morts, sont constituées d’un échange permanent, 
voire d’un dialogue ininterrompu entre les vivants et 
les morts. Abéga (1984), dont les travaux portent sur 
les Béti du Sud-Cameroun montre pour sa part que 
les relations entre les Béti et leur morts s’inscrivent 
dans un climat de tension et de peur réciproque qui 
peut – selon les circonstances – aller jusqu’aux re-
présailles et à des bastonnades physiques entre les 
morts et les vivants.

Dans son analyse du rituel des funérailles chez 
les Moundang du Tchad, Adler (1994) a pu montrer 
qu’une des phases du rituel consiste à installer et à 
consacrer l’héritier du défunt, lequel va désormais 
occuper la position sociale de la personne à laquelle 
il succède, et hériter par la même occasion de la plé-
nitude de son statut.

Suivant cette approche, Adler ouvre sans nul 
doute une nouvelle piste dans le développement des 
travaux portant sur les rites funéraires en Afrique. 

La symbolique des rites funéraires 
dans une société ouest-africaine

Mohamed Abdou

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


74 Mohamed Abdou

Anthropos  110.2015

Dans cette perspective, les rites funéraires sont dé-
sormais envisagés, non plus seulement en termes 
de relations entre les vivants et les morts, mais aus-
si, en termes de succession et de transmission des 
pouvoirs entre le défunt et un héritier présomptif 
ou réservataire. Mais si l’approche d’Adler consti-
tue une véritable avancée du point de vue anthro-
pologique, il apparait toutefois qu’elle reste encore 
limitée et largement tributaire du mode classique de 
succession du pouvoir traditionnel, donc de la dévo-
lution du pouvoir temporel dans une société tradi-
tionnelle, qui se borne à la simple transmission du 
pouvoir politique.

La présente étude s’inscrit dans une perspective 
voisine de celle envisagée par Adler, mais elle se 
propose d’aller un peu au delà des modes de suc-
cession du pouvoir politique traditionnel. L’étude 
concerne les adeptes d’un culte de possession ap-
pelé kaawo, pratiqué par les Baatombù du Nord-
Bénin. Elle porte sur un processus rituel visant au 
transfert des pouvoirs magiques et spirituels incar-
nés par les génies (bunù), suite à la mort d’un digni-
taire du culte. Les rituels montrent que la symbo-
lique des rites funéraires décrits, dépasse le simple 
cadre de la relation aux morts et aux ancêtres, pour 
nous introduire dans une succession complexe faite 
de paroles codifiées, d’objets rituels, de gestes et 
d’éléments du règne végétal et animal.

Les premières données recueillies pour réali-
ser cette étude remontent à 1995. Ces données ont 
été actualisées et complétées récemment par une 
enquête comprenant une observation participante, 
des entretiens informels, et des entretiens en pro-
fondeur avec les différents dignitaires du culte, cer-
tains adeptes, et des personnes ressources parmi nos 
informateurs profanes. L’essentiel des données a été 
recueilli directement au cours des cérémonies fu-
néraires au quartier Gah, dans la ville de Parakou 
auprès des officiants et membres du clergé du culte 
kaawo, notamment la gnon seema (prêtresse sacrifi-
catrice) et le bah gôgé (violoniste), ainsi que dans le 
village de Kokobè, situé à près de vingt kilomètres 
de Parakou, où nous avons rencontré le chef de terre 
dépositaire des génies du culte kaawo, des divinités 
de la royauté de Kika, des cultes de la fécondité, du 
culte des jumeaux et autres divinités,1 ainsi qu’ au-
près du gôgé (violoniste) des lieux. Les entretiens 
menés avec les différents acteurs se sont déroulés en 
langue baatonù retranscrite en français avec l’aide 
d’un linguiste local. 

  1	 Le chef de terre de cette localité est à la fois dépositaire de 
tous les cultes en milieu baatonù.

1	 Le système religieux baatonù

Les Baatombù sont aujourd’hui estimés à envi-
ron 900.000 individus, qui se distribuent dans le 
nord-est du Bénin. Ils cultivent la plupart du temps, 
des céréales (maïs, millet, sorgho) et des tuber-
cules (ignames, manioc, patates douces). La divi-
sion sexuelle du travail repose sur le modèle clas-
sique des sociétés qui pratiquent les techniques de 
cultures sur brulis, qui impliquent que les hommes 
se consacrent aux travaux champêtres et les femmes 
aux travaux domestiques, en dehors de la période 
des récoltes. Chez les Baatombù, Dieu (Gusunon) 
est l’Esprit des esprits. Il est omniprésent, mais on 
ne l’invoque qu’en dernier ressort, car Dieu est sim-
plement senti ou supposé contrairement aux génies 
qui eux, sont invoqués en toutes circonstances. On 
distingue les génies des cultes familiaux (bunù) ré-
servés aux lignages. Les cultes qui leur sont voués 
sont présidés par le chef de lignage ou par le chef 
de famille. Ceux-ci se limitent à des sacrifices pério-
diques, à des offrandes (kinrù), voire à des prières 
(donmarù) et à des incantations (non-mwinrù), vi-
sant à réactiver le pacte primordial conclu entre 
les premiers occupants et les génies des lieux. Les 
génies des cultes familiaux se distinguent par leur 
faible degré d’incarnation. Ils ne se manifestent 
guerre par la possession. Ils sont les premiers oc-
cupants des lieux et servent d’intermédiaires entre 
les morts et les vivants. A coté des génies des cultes 
familiaux, on rencontre les génies de la brousse 
(wérékù) qui mènent une vie semblable à celle des 
hommes. Ils ne disposent ni de sanctuaires ni d’au-
tels, et peuvent posséder un individu. On reconnait 
les adeptes de ce culte grâce à leurs habits faits de 
peaux d’animaux et de bracelets ornés de cauris, 
ou à la bande de tissu blanc ou rouge qu’ils portent 
autour de la tête. Les génies de la brousse (wèrèkù), 
sont une parfaite réplique des zin et des atakurma, 
que l’on rencontre dans le monde arabe et chez les 
Songhaï-zarma.

Mis à part les cultes autochtones, il existe d’autres 
cultes d’origine étrangère, comme le bori haussa, le 
kaawoo, ou le naa ou nènè (Abdou 2007, 2011). 
Mais ces cultes ont été unifiés, et font désormais 
partie intégrante de la culture religieuse baatonù. Le 
système religieux baatonù était si immuable – que 
pendant une longue période – il fut difficile pour 
les religions comme l’Islam ou le Christianisme, 
d’imposer leur influence en milieu baatonù (Bré-
gand 1998). Les développements récents montrent 
toutefois, que l’Islam touche de nombreux vieillards 
dans les villages et que les Baatombù qui migrent 
vers les villes, sont plus facilement convertis à l’Is-
lam, devenu pour eux, un moyen d’élévation sociale. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

Anthropos  110.2015

75

Par contre, l’influence du Christianisme s’étend de 
plus en plus parmi les jeunes baatombù, mais cette 
influence reste encore faible.

2	 Le culte kaawoo en milieu Baatonù

Le culte kaawo que l’on rencontre chez les Baatom-
bù, touche aussi bien les hommes que les femmes 
et s’exprime par une transe de possession et la vi-
site d’un génie ou d’une divinité,2 qui s’impose 
aux possédés et qui se substitue à leur personnalité. 
De nombreuses études ont été consacrées aux phé-
nomènes de possession et de transe, mais les plus 
systématiques viennent entre autres, des auteurs 
comme Georges Devereux (1970), Georges Lapas-
sade (1976), Gilbert Rouget (1979). Faut-il rappelé 
que Devereux (1970) est un des premiers ethno-psy-
chanalystes a avoir proposé une interprétation des 
désordres psychologiques, à partir du débat cultu-
ralise animé par les grandes figures de l’anthropo-
logie américaine comme Franz Boas (1966), Mar-
garet Mead (1970), Ruth Benedict (1934), Abram 
Kardiner (1969) et Ralph Linton (1977). Deve-
reux (1970) a tenté, à la suite de Linton, de lever 
la confusion souvent entretenue entre la normali-
té culturelle et la santé mentale. Il fait remarquer 
que l’adaptation sociale n’est pas un signe de sta-
bilité. Dans une société malade, dit Devereux, l’in-
dividu qui s’en démarque fait preuve d’équilibre. 
Dans le développement de ses travaux, Devereux 
considère que la possession commence générale-
ment par une maladie pour aboutir à l’extase et que 
la transe consisterait en une absence temporaire de 
l’âme du sujet accompagnée ou non de la posses-
sion. Dans son “Essai sur la transe” (1976), Lapas-
sade formule pour la première fois une hypothèse 
originale visant à inverser la tendance qui consiste à 
expliquer l’hystérie, par une simple question symp-
tomatologique. Pour Lapassade, plutôt que d’assi-
miler la transe rituelle à une forme d’hystérie, il 
conviendrait de comprendre l’hystérie comme une 
transe. Pour soutenir ses thèses, Devereux décrit la 
généalogie de la transe et du chamanisme depuis 
les sociétés dites primitives, jusqu’à la psycha-
nalyse moderne, en se servant de l’hypnose et de  
l’hystérie.

C’est avec les travaux de Bourguignon (1968), 
que les études sur la possession en lien avec la di-
vination ont connu leur couronnement. Dans son 

  2	 Dans les développements qui suivent, nous employons les 
termes esprit ou divinité dans un contexte plus général et le 
terme génie dans le contexte du culte décrit chez les Baa-
tombù.

effort de systématisation des types de possession 
à partir d’une enquête de grande envergure en 
Afrique, Bourguignon se propose de dissocier la 
transe simple de la transe accompagnée d’une pos-
session. En effet pour Bourguignon, cette dernière 
forme de transe présuppose une société qui recon-
nait dans sa théogonie, la possibilité d’une posses-
sion. L’auteur ajoute que cette distinction est mé-
thodologiquement importante, dans la mesure où 
elle change radicalement la modalité de divination 
chez le sujet. Ainsi, en cas de possession, la per-
sonne en transe sert de support pour le génie ou 
l’esprit qui, par la bouche ou la gestuelle du possé-
dé, communique directement avec la communauté, 
sans laisser de souvenir au sujet. Par contre, pré-
cise Bourguignon, en cas de transe simple, le sou-
venir devient l’élément essentiel de la divination, 
car, le sujet doit se souvenir de ce qu’il a vu et en-
tendu pendant que son âme était en voyage hors de 
son corps, pour pouvoir le relater à la communauté. 
Rouget (1979) pour sa part, a pu mettre en évidence 
la nature polysémique des concepts de transe, d’ex-
tase et de possession et établir une corrélation entre 
la musique et la transe. Dans ses analyses, Rouget 
(1979) s’est particulièrement efforcé de préciser les-
dits concepts, puis d’assigner à chacun d’eux, un 
contexte d’utilisation bien défini. Rouget considère 
que l’état de transe s’accompagne généralement de 
musique, de chants, de danses et se manifeste plus 
souvent par une sur-stimulation sensorielle dans des 
contextes publics, contrairement à l’extase qui elle, 
ne se manifeste que dans le silence, l’immobilité, 
la solitude et l’absence de crise. Selon Rouget, la 
musique prise dans le sens large de phénomène so-
nore, réglé par le rythme et par la combinaison mé-
lodique et harmonique, n’est qu’un élément parmi 
d’autres, dans le déclenchement de la transe. L’au-
teur en vient à la conclusion que la transe de pos-
session est un véritable changement d’identité, ac-
cepté socialement grâce aux vertus identificatoires 
de la musique.

La recherche qui fait l’objet de la présente étude 
rejoint en grande partie les positions de Rouget et 
de Bourguignon. Chez les Baatombù du Nord-Bé-
nin, le culte de possession kaawo consiste en des 
danses collectives qui s’accompagnent d’une mu-
sique rituelle. Le clergé comprend trois personnages 
clés : le prêtre sacrificateur seema, ordonnateur, au-
tour de qui gravite tout le processus rituel kaawo. 
C’est le seema qui prend soin des esprits kaawo et 
des personnes qui en sont possédées. Il est à la fois 
prêtre et guérisseur (tim guii  ). Il détient les formules 
magiques, les secrets des plantes et des minéraux 
qui entrent dans le processus initiatique. Moha-
med Abdou (2007) a particulièrement souligné la  

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


76 Mohamed Abdou

Anthropos  110.2015

dimension thérapeutique du culte kaawo chez les 
Baatombù, au cours duquel le prêtre seema joue un 
rôle déterminant. Le seema se distingue souvent lors 
des cérémonies rituelles par son bonnet en feutre 
rouge (fùroo swaan) et la cravache (sinà) en lanière 
de cuir, qu’il tient dans la main. Il dispose souvent 
d’un petit bol fermé qui contient l’essentiel de sa 
science : têtes et plumes d’oiseaux séchées (gunô-
wiirui  ), cheveux (sérii  ), poudres magiques contre 
les sortilèges (tim), osselets divers (yàa kukunu), 
cauris (gubii  ), parfums (turare). La fonction de see-
ma est héréditaire, mais il faut tout de même avoir 
des dispositions particulières, qui permettent d’en-
trer en contact avec le monde des génies. Le violo-
niste gôgé, est le personnage clé qui joue l’intermé-
diation entre les membres de la communauté et les 
génies des lieux ou de la brousse à la mort d’un res-
ponsable kaawo et lors du rituel de transfert de ses 
génies vers un héritier. C’est le gôgé qui, aidé de la 
prêtresse kumba et d’autres responsables du cultes 
à divers niveaux, préside et organise toute la média-
tion entre les génies et les initiés adeptes du culte, 
puis entre les initiés et les profanes, au cours du ri-
tuel animé par l’orchestre sacré composé du gôgé 
(violoniste), des gassou (joueurs de calebasse) et 
du gankou (joueur de tambour). Le gôgé connaît la 
généalogie (marù-tusiarù) et les louanges (taagi  ), 
propres à chaque génie. Il détient tous les secrets du 
culte et du rituel de la danse du cadavre et du trans-
fert des génies qui fait l’objet de la présente étude. 
La prêtresse kumba, souvent une adepte du culte 
kaawo d’âge mûr, est chargée de l’initiation des no-
vices du culte, les (kaawo-biibu), et assiste de près 
le gôgé. Elle appelle la plupart du temps les génies 
par leur nom à la suite du gôgé et peut communi-
quer avec eux. Elle connaît parfaitement leur ordre 
d’apparition au cours du rituel. Dans ses offices, la 
kumba est généralement secondée d’une première 
adjointe appelée kumba-yérima. C’est souvent la 
sœur cadette de la kumba. Elle assure l’intérim de 
la kumba en cas de besoin. La kumba-yérima est 
généralement aidée par la kpé kpasi. Mèyari et tan 
nan, sont en général des adeptes du culte qui initient 
les novices aux danses rituelles. Elles sont généra-
lement les premières à entrer en piste pour entrai-
ner les novices. La bara songu et la monso sont les 
intendantes du culte ; elles sont chargées de la ges-
tion et de la distribution des biens mobilisés lors 
du rituel.

A la mort d’un responsable du culte kaawo, les 
officiants organisent le rite de la danse du cadavre 
et du transfert de ses génies (bunù) vers un héritier. 
Les rituels visent à faire descendre (sarasia) les gé-
nies kaawo (kaawoo-turarù), du défunt (goori  ) et 
à le faire porter (sobe), par la personne qui en aura 

manifesté les signes caractéristiques lors de la cé-
rémonie rituelle organisée pour la circonstance. Le 
terme sarasia en baatonù signifie “faire descendre”, 
“décharger” et traduit l’idée de transfert. Il s’agit en 
quelque sorte de déresponsabiliser le défunt au pro-
fit d’un héritier, au moyen d’un procédé complexe 
qui mobilise un ensemble de gestes, de codes, de 
signes, de paroles et de materia medica, destinés 
à aider le défunt à transmettre son statut social et 
ses pouvoirs de possession et de vision, à un autre 
membre de la famille, du lignage ou du clan.

3	 La toilette mortuaire et la mise en place  
du dispositif rituel (niin-wisiarù)

Quelques heures après la mort d’un dignitaire du 
culte kaawo,3 sa dépouille (gorù) est déposée à 
l’écart des personnes non membres du culte, donc 
du public profane, dans une case funéraire (goori-
diirù), au milieu des adeptes du culte réunis pour la 
circonstance. Les adeptes fredonnent une série de 
courtes strophes de chants funèbres à la mémoire du 
défunt et en l’honneur de ses génies. Les grands offi-
ciants conduits sur les lieux par le gôgé (violoniste) 
et assis calmement autour du cadavre, demandent 
à la famille du défunt de leur fournir pour entrer 
en matière, une natte neuve, un pagne traditionnel 
neuf, un coq blanc, un cabri noir et du henné. Dès 
que ces éléments rituels sont réunis, tous les adeptes 
se retirent de la case funèbre à la demande du violo-
niste (gôgé  ), laissant sur place les grands officiants. 
De jeunes gens vigoureux sont ensuite invités par le 
gôgé à entrer dans la case funèbre pour transporter 
la dépouille mortelle dans une douche spéciale faite 
de paillassons (paille tressée) et située dans un coin 
de la maison mortuaire. Maintenant, on procède à 
la toilette mortuaire, en maintenant le cadavre assis, 
sur le cabri noir encore vivant, mais qui est supposé 
mourir à la fin de la toilette du défunt. Selon un in-
formateur, la mort du cabri communiquée publique-
ment par le gôgé, chef des officiants, est interpré-
tée comme un signe de réussite du rite de “lavage” 
(niin-wisiarù) du défunt.

Après la toilette mortuaire (niin-wisiarù), le 
corps du défunt, habillé d’une manière simple, est 
sorti de la douche et déposé au milieu de la cour de-
vant un public venu nombreux assister au rituel. Des 
auteurs comme Louis-Vincent Thomas (1990), Jean 
Ziégler (1965) et Mary Douglas (1966) ont parti-

  3	 Il s’agit en général des grands officiants du culte. Le gogé 
(violoniste), la kumba (prêtresse) ou ses adjointes kumba-yé-
rima, kpé kpasi mèyari ou tan nan ou encore des intendantes 
du culte (bara songu ou la monso).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

Anthropos  110.2015

77

culièrement étudié les rites funéraires en Afrique. 
Pour Thomas (1990) qui a consacré une bonne par-
tie de son œuvre à la mort africaine, tout cadavre 
étant présumé impur, les rites de “lavage” visent 
à préparer le mort, pour son exposition devant la 
communauté et son passage dans l’au-delà. Dans ce 
contexte, dit Thomas, le rite funéraire a une fonc-
tion d’embellissement du défunt. Mais l’objectif 
du rite de lavage, est surtout de purifier le mort, en 
procédant à sa toilette funèbre. Ziégler (1965), qui 
s’est intéressé à la mort dans la diaspora africaine du 
Brésil, arrive aux mêmes conclusions. C’est à Mary 
Douglas (1966), que nous devons les premières ana-
lyses des rites de purification en Afrique. Partant des 
travaux d’Evans-Pritchard sur la sorcellerie chez les 
Azande du Soudan, elle s’interroge sur la notion de 
souillure et son lien avec la morale. Douglas fait 
une analyse minutieuse des rites de purification, de 
rangement, puis développe une théorie générale de 
l’efficacité symbolique des rites. D’après cet auteur, 
l’efficacité symbolique des rites de purification re-
lève presque toujours de l’ordre d’une structure so-
ciale particulière. Ces rites ont pour rôle d’effacer 
le danger qui provient d’une souillure, considérée 
comme une pollution. En effet, pour Douglas, ce 
danger est toujours corrélé à une situation sociale 
faisant partie d’un système plus global de représen-
tations et de code moral. Douglas en conclut que la 
meilleure symbolisation de ce danger, c’est d’éta-
blir une métaphore entre le corps social et le corps 
physique humain.

La toilette funèbre qui accompagne le rite de la 
danse du cadavre chez les Baatombù du Nord-Bé-
nin ne peut être interprétée en dehors de ce contexte 
particulier. Dès que le corps du défunt est déposé 
au milieu de la cour, le gôgé trempe le henné dans 
un peu d’eau mélangée à du jus de citron, pour le 
rendre indélébile avant de le passer sur la paume des 
mains et la plante des pieds du défunt. Le gôgé lui 
coupe ensuite les ongles, et lui rase la tête, puis il 
le pare de ses plus beaux habits traditionnels. Dans 
certaines sociétés africaines, certains éléments cor-
porels, tels les rognures d’ongles, les cheveux, mais 
aussi parfois les vêtements, considérés comme étant 
imprégnés de “l’âme” du défunt, sont considérés 
comme ses doubles (Bidima 2008). Chacun de 
ces éléments renvoie aux représentations sociales 
du corps, à partir duquel une personne peut être 
atteinte au moyen de procédés magiques. Marcel 
Mauss 1950 ; et avec Henri Hubert 1902–1903), a 
pu montrer la force spécifique de la magie, de la 
prière, des rites et du sacrifice à la suite des travaux 
de Franz Boas (1966) et de Bronislaw Malinow-
ski (1922). Pour Mauss, ces rituels se présentent 
comme des phénomènes affectifs sociaux, créateurs 

de lien social largement partagé par les membres de 
la communauté. C’est pourquoi – soutient Mauss – 
le “Mana” qui se trouve au fondement de la magie et 
de la religion, est l’émanation de la puissance spiri-
tuelle du groupe et contribue de ce fait, à le rassem-
bler. C’est dans ce contexte que les éléments de toi-
lette et de mise en place mobilisés lors du rituel de 
la danse du cadavre chez les Baatombù font l’objet 
d’une attention particulière. Pour finir la toilette, le 
gôgé fait coiffer le défunt d’un turban blanc, exacte-
ment comme lors de l’intronisation d’un roi ou d’un 
chef en pays baatonù. Le gôgé demande ensuite à 
ses assistants d’étaler la natte neuve et le pagne tra-
ditionnel à même le sol. Sur ceux-ci, on pose un 
mortier en position renversée en lieu et place d’un 
tabouret. C’est sur ce mortier que l’on fait asseoir le 
cadavre, retenu au niveau des épaules par quelques 
adeptes kaawo-biibù. C’est alors que l’orchestre sa-
cré entonne les chants liturgiques au moyen des ins-
truments sacrés, louant les génies ou les esprits qui 
habitent encore le corps. Pendant ce temps, le see-
ma, chargé en la circonstance du maintien de l’ordre 
et de la sécurité des lieux, empêche le public de per-
turber les cérémonies, n’hésitant pas à user de sa la-
nière pour disperser et contenir une foule devenue 
trop curieuse. 

4	 Le moment solennel de la danse de cadavre. 
L’interrogation des génies et l’enterrement 
du défunt (kùsa)

Quelques instants après la mise en place rituelle, le 
cadavre se met à bouger d’abord doucement. La tête 
s’agite de plus en plus frénétiquement, à l’écoute 
des louanges des génies. L’agitation gagne tout le 
corps au rythme de la musique. On parle alors de 
la danse du cadavre (baat. : kùsa). Le gôgé qui est 
entré dans un état de concentration maximale saisit 
le coq blanc, qu’il pose d’abord sur la tête du ca-
davre, puis qu’il déplace ensuite à sept reprises des 
pieds à la tête du défunt, en prononçant une série 
de prières (kanarù), d’incantations (non-mwinrù) 
et de supplications (suru-kanarù), à l’intention des 
génies du défunt. Ce geste du prêtre est destiné à 
transférer (sarasia) provisoirement le génie ou les 
génies concernés dans le gallinacée, en attendant 
leur transfert vers un humain, en l’occurrence l’hé-
ritier. C’est pourquoi, peu de temps après, le coq se 
met à frissonner avant de mourir doucement dans 
un mouvement convulsif. Selon nos informateurs, 
ce comportement du volatile signifie qu’il a été 
bien pénétré par le ou les génies identifiés. C’est 
alors que le gôgé demande à nouveau à la famille 
du défunt d’organiser le rituel qui conduira à la dé-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


78 Mohamed Abdou

Anthropos  110.2015

signation de son successeur. Cette demande se fait 
en ces termes : “Been tonù wee ‘n maa bese baa, 
bese sa besen bun wuna u dona yakasu guia” (Voici 
votre homme, le reste ne nous concerne plus ; nous 
avons enlevé notre génie, ce dernier est parti vers la 
brousse). Le gôgé fait intervenir pour la première 
fois les parents du défunt pour leur remettre la dé-
pouille mortelle en prononçant ces mots  : “guiso 
ndi a wunin tubi dio kasuo ; wii da wunin bunù so-
waa kun ma wan yén sona sa bun wi sarasia ; wuna 
ka tin wunin Kpié kasù” (à partir d’aujourd’hui, 
cherche ton successeur, celui qui portait ton génie 
n’est plus, c’est pourquoi on le fait descendre. A toi 
de désigner ton kpié [successeur] qui va porter ton 
génie). Les parents du défunt emportent la dépouille 
mortelle (gooru), sous la responsabilité du chef de 
famille. Contrairement aux rites d’interrogation du 
cadavre étudiés par Marc Augé (1965) chez les Al-
ladians de Côte d’Ivoire, et ceux étudiés par Yam-
ba Bidima (2008) chez les Lobi du Burkina Faso, 
le rituel de la danse du cadavre et de l’interroga-
tion des génies chez les Baatombù du Nord-Bénin 
ne consiste pas en un processus de révélation – par 
quelque procédé divinatoire – des causes de la mort 
d’un responsable du culte, pouvant venir d’un éven-
tuel esprit malveillant ou d’un quelconque sorcier. 
Chez les Alladians de Côte d’Ivoire, le protocole 
aboutit généralement à la mise en place d’un sys-
tème de mise en accusation dont la sentence irréfra-
gable est prononcée par un juge considéré comme 
un contre-sorcier. Bidima (2008), pour sa part, a pu 
montrer que chez les Lobi, les Moose, les Bwaba, 
les Bissa et les Dagara, l’interrogatoire du corps 
du défunt (khi-kpièr), vise à déterminer la cause de 
la mort : mort naturelle ou non, mort attribuable à 
d’autres causes, ou encore à la sorcellerie. Thomas 
et Luneau (1980 : ​77–89), avaient fait la même ob-
servation chez d’autres peuples africains et indiqué 
que, lors de l’interrogatoire, le cadavre est secoué 
en tous sens, et promené dans le village, souvent au 
milieu de l’hostilité générale, et ceci jusqu’à ce que, 
“fatigué”, il se décide à avouer.

Chez les Baatombù du Nord-Bénin, le gôgé (vio-
loniste) insiste, non pas sur les causes de la mort de 
la personne comme chez les Alladians et les Lobi, 
mais plutôt sur l’identité du génie ou des génies qui 
habitent le défunt et sur leur intention de remettre 
leurs pouvoirs à un héritier membre de la famille, 
du lignage ou du clan. C’est pour bien marquer 
cela, que le gôgé dit : “hunm wiin yanro waa gù a 
kpùnon siin, hunm maan goo naan hun nun goo, a 
daa yinro déma i koo yé sa kin à yunim kpié suwo” 
(lit. : “si c’est ton souffle qui est éteint, alors dors en 
paix, mais si c’est quelqu’un qui t’a endormi cela ne 
concerne pas la présente cérémonie. Nous te deman-

dons simplement de choisir ton héritier”). Après 
quoi, le cadavre est remis à la famille du défunt qui 
se chargera de son inhumation. Les membres auto-
risés de la famille du défunt lui enlèvent aussitôt 
ses habits d’apparat et les remplacent, soit par un 
linceul traditionnel blanc (bekù kpikurù), s’il s’agit 
d’un noble Wansangari (gens du pouvoir), soit par 
une natte (koon) ou un pagne noir (beku wonkurù), 
s’il s’agit d’un roturier baatonù (gens de la terre). 
La forme de la tombe varie également selon le sta-
tut social du défunt. Elle est de forme rectangulaire 
pour le noble Wassangari et de forme cylindrique 
pour le roturier baatonù. Le gôgé termine sa liturgie 
en lançant à la foule que le génie vient de quitter le 
corps du défunt, et que sa mission a ainsi pris fin. 
C’est alors que le défunt est enterré en toute discré-
tion par les membres de sa famille, selon les rites 
propres au lignage. Après l’enterrement, tous les of-
ficiants se retirent et les spectateurs venus assister à 
l’enterrement retournent chez eux, laissant le soin 
à la famille du défunt de se concerter pour fixer la 
date des cérémonies d’identification de l’héritier du 
génie ou des génies.

5	 Le rituel d’indentification et de fixation  
des génies du défunt (kpié suabù)

Ce rituel commence après l’enterrement du défunt. 
Dès que le génie ou les génies quittent le corps du 
cadavre, il va errer (bosù) pour quelque temps, dans 
la nature (yakasù). Or, il n’est pas du tout sécuri-
sant pour la famille du défunt de le laisser long-
temps dans cet état erratique. Le cas échéant, ses 
génies se sentiront négligés et, en conséquence, agi-
ront négativement sur les membres de la famille. La 
colère du génie ou des génies peut se traduire par 
des échecs individuels, ou collectifs, par des faillites 
dans toute entreprise, par une stérilité des hommes 
et des femmes, ou – ce qui est plus grave – par des 
morts subites dans la famille ou plus généralement 
tout autre événement néfaste (improductivité des 
champs, mauvaises récoltes, épidémies …). On dit 
que les génies errent dans la nature tant que leur 
héritier (kpié  ) n’a pas été identifié. S’ils venaient 
à être longtemps laissés sans héritier, ils pourraient 
abandonner définitivement la famille et élire domi-
cile dans un autre lignage.4

Or, en l’absence prolongée d’héritier, la suc-
cession risque de tomber en déshérence, avec pour 
conséquence l’aliénation totale des biens et des pou-

  4	 Certains pensent qu’en cas de négligence, le ou les génies 
peuvent aller choisir l’héritier (kpié  ), en dehors de la famille, 
du lignage ou du clan du défunt.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

Anthropos  110.2015

79

voirs du défunt, y compris ses génies. La perte des 
génies occasionnerait alors des troubles perpétuels 
pour les membres de sa famille. C’est pourquoi il 
convient de trouver sans trop tarder, par des procé-
dés appropriés, la personne qui héritera du génie ou 
des génies du défunt. Ainsi, peu de temps après le 
rituel de la danse du cadavre et de l’interrogation 
des génies, sur l’initiative du chef de lignage, la fa-
mille du défunt reprend contact avec le prêtre gôgé 
et les autres officiants pour leur demander d’orga-
niser les rites d’identification de l’héritier des gé-
nies (kpié-suabù). Les protagonistes s’entendent sur 
un jour déterminé, de préférence un soir, pour enta-
mer le rituel qui est supposé durer en principe sept 
jours. Le jour convenu, conduits à une heure pré-
cise par le chef du lignage, qui tient dans la main 
un coq blanc et un chapelet fait de petites gourdes, 
quelques membres de la famille se rendent à l’orée 
du village à la rencontre des prêtres. Les officiants 
quant à eux, sont accompagnés de plusieurs adeptes 
et de l’orchestre sacré. Dès que les membres de la 
famille rencontrent les officiants, le chef de lignage 
leur remet le coq blanc et le chapelet de gourdes 
contenant les insignes sacrés des pouvoirs magiques 
(tim bwanrù), pour la protection des individus et 
de toute la communauté, ainsi que quelques sous 
(goobi  ) aux prêtres. Une fois à l’intérieur de la mai-
son mortuaire, l’orchestre sacré entame des mélo-
dies en l’honneur des génies qui habitaient le défunt 
et ce, jusqu’au crépuscule. Cette première journée 
s’achève par des danses exécutées par les adeptes du 
culte kaawo, sur la tombe et autour d’elle. Le lende-
main, en fin d’après-midi, tous les parents du défunt 
se réunissent dans la maison mortuaire. Les absents 
à ce grand rendez-vous sont immédiatement soup-
çonnés de vouloir se dérober et tenter d’échapper à 
un éventuel choix du génie ou des génies. Mais les 
personnes qui agissent de la sorte, ne sont en au-
cun cas soupçonnées d’être responsables de la mort 
du défunt car, comme souligné plus haut, le rituel 
n’a pas pour objet la recherche des causes du décès 
du défunt, ou celles d’éventuels responsables, mais 
plutôt l’identification et le transfert de ses génies 
vers un héritier. Les personnes qui ne se rendent pas 
aux cérémonies risquent, tout au plus, de s’attirer du 
fait de leur comportement, quelque tracasserie de 
la part des génies. Mais personne ne veut courir ce 
risque, même s’il entretient l’espoir secret de ne pas 
se faire désigner comme héritier. Car, devenir l’héri-
tier des génies n’est pas chose aisée, surtout consi-
dérant que l’élu ne peut renoncer à cet héritage. Dès 
qu’il est désigné par le ou les génies, il devient héri-
tier et cette qualité d’héritier est irrévocable.

Une fois tout le monde réuni, le gôgé demande 
au chef du lignage de lui désigner au hasard les 

deux membres de la famille qui le conduiront vers 
la tombe du défunt. Là, le prêtre dépose près de 
la tête du défunt un petit pot en terre cuite conte-
nant de la bière de mil, et près les pieds une ca-
lebasse contenant un tissu blanc. Le gôgé ramasse 
ensuite quelques grains de sable de chaque côté de 
la tombe, qu’il jette aussitôt dans le petit pot en 
terre cuite et dans la calebasse en prononçant des 
incantations (noon mwinrù). Ce geste constitue une 
étape importante du rituel de transfert des génies. Le 
prêtre prend ensuite le pot qu’il pose sur la tête de 
l’une des deux personnes désignées par le chef de 
lignage, la calebasse sur la tête de l’autre personne. 
Il ramène les deux objets à leurs places respectives 
sur la tombe, pour les porter à nouveau sur la tête 
des deux personnes. Le même geste est répété sept 
fois et les deux objets rituels demeurent finalement 
sur la tête des porteurs jusqu’à la fin des cérémonies 
rituelles. Pendant ce temps, l’orchestre joue de ma-
nière rythmée, les panégyriques (tômarù ; tara, ou 
tagi  ) se succèdent en l’honneur du génie ou des gé-
nies du défunt. Les deux porteurs des objets rituels 
commencent à exécuter doucement des pas de danse 
(yaabù) tout autour de la tombe immédiatement sui-
vis de nombreux adeptes kaawo-biibù. Cette phase 
du rituel dure des heures et peut s’étendre sur plu-
sieurs jours. Elle se poursuit jusqu’au moment où 
le génie ou les génies jettent leur dévolu sur un 
membre de la famille venu assister au rituel.

Un informateur nous apprend que la durée du 
rite d’identification de l’héritier dépend de la seule 
volonté des génies. Selon cet informateur, le génie 
peut désigner l’héritier dans les heures qui suivent 
le rituel de la dance du cadavre (kusa), comme il 
peut le faire après des jours, des mois, voire dans 
l’année qui suit.5 La durée du rite est un indicateur 
précieux pour déterminer si le défunt “légataire” 
s’était bien conformé à sa vie d’adepte. Une longue 
durée est généralement signe d’impiété du défunt, 
tandis qu’une désignation rapide de l’héritier tra-
duit une existence exemplaire de l’adepte. Pendant 
ce temps, l’orchestre joue de plus en plus fort de-
vant une foule à genoux réunie autour de la tombe 
du défunt. Après un long moment, on aperçoit dans 
la foule une personne qui se met à s’agiter et à trem-
bler de façon frénétique. La personne se met à cou-
rir de façon hésitante et vient tomber au milieu de 
la tombe du défunt en se tortillant frénétiquement 
sous l’effet de la musique. Rouget (1979) a pu mon-

  5	 Si l’héritier n’a pu être désigné dans l’intervalle de sept jours, 
les officiants mettent fin à la cérémonie rituelle. Elle sera par 
la suite organisée périodiquement de commun accord avec 
les membres de la famille du défunt, jusqu’au jour où l’héri-
tier sera désigné.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


80 Mohamed Abdou

Anthropos  110.2015

trer que la transe de possession souvent déclenchée 
par la musique, est un véritable changement d’iden-
tité accepté socialement par la communauté du su-
jet. La personne saisie par le génie roule à terre et 
entre aussitôt en transe. Ce comportement signifie 
que le génie qui habitait le défunt vient de se trans-
féré sur son nouveau “support”, désignant son hé-
ritier (kpié  ). Mais à ce stade, la liaison entre le gé-
nie et son porteur reste encore instable. En effet, ce 
dernier est en général une personne qui a le droit de 
succéder au défunt et d’hériter de son statut. Mais 
il ne s’agit pas forcément d’un héritier présomp-
tif ou réservataire, c’est-à-dire d’une personne qui 
du vivant du dignitaire du culte kaawo a le droit de 
lui succéder. L’héritier peut venir du lignage ou du 
clan. Par la suite, l’héritier choisi par le génie ou les 
génies du défunt adoptera un comportement aber-
rant caractéristique (fanfankurù), tant que le génie 
ou les génies ne se seront pas définitivement “fixés” 
(guiré  ) sur sa tête, au moyen du rituel de lavage du 
corps (niin-wisiarù). Pour ce faire, on amène près 
de l’intéressé encore en transe, un bélier et un coq 
blanc. L’héritier présumé pince aussitôt une patte du 
bélier entre son majeur et son index. Si le génie ou 
les génies ont achevé leur transfert, il sera difficile 
de libérer la patte du bélier ainsi pincée. Ce geste 
est la preuve de l’accomplissement du transfert du 
génie. C’est pourquoi le gôgé demande dans une 
langue codifiée, si le comportement de la personne 
saisie est bien dû à l’appel d’un génie : “hunm tom-
boko been nan a bindio sù waa” (s’il s’agit vraiment 
des génies du défunt, montre-le nous, en roulant par 
terre). Le cas échéant, l’héritier couché à même le 
sol, se met à rouler à nouveau sur la tombe du dé-
funt, tantôt à droite tantôt à gauche. Il continuera de 
rouler ainsi jusqu’à ce que le gôgé décide de l’inter-
rompre. Il interrogera alors le ou les génies sur leur 
réelle identité, sur leur choix et leur demandera de 
confirmer leur transfert définitif vers l’héritier.

Le lendemain matin, le gôgé procède au rituel 
de relèvement du sol de l’héritier et à sa purifica-
tion (niin-wisiarù). Ce rituel se déroule en pleine 
brousse où tous les officiants et les adeptes du culte 
se rendent tôt le matin sous la conduite du gôgé, 
pour y rechercher les plantes et les racines entrant 
dans la composition des diverses préparations (ti-
sanes, décoction, lavements, mixtures …), devant  
servir à la purification de l’héritier. Ceux-ci sont 
munis de quatre cauris, d’un œuf, d’une calebasse 
de mille, d’une calebasse de maïs, d’un pot de 
miel et d’un pot de lait. A chaque lieu de prélève-
ment, ils laissent un bout de ces différents éléments 
après de longues prières (donmarù) et incantations 
(non-mwinrù), faites à genoux – au pied de certains 
arbres ou arbustes, dont les feuilles, les racines ou 

les écorces serviront à la préparation des médica-
ments (tim) et autres remèdes (bukataa), contre 
d’éventuelles maladies (baranù), dont pourrait souf-
frir l’héritier. De retour dans la maison mortuaire, 
le gôgé demande une éponge neuve en fibres végé-
tales, un pot de savon traditionnel neuf, un œuf de 
poule, un poussin, un gros coq blanc, deux cale-
basses de tisanes préalablement préparées qui ser-
viront à laver l’héritier. Selon nos informateurs, une 
fois ces éléments réunis, le gôgé prend l’œuf qu’il 
passe sur tout le corps de l’héritier présumé pour 
balayer – disent-ils, les éventuels mauvais esprits 
(tom-konsobù), qui pourraient encore habiter son 
corps afin que les génies du défunt puissent s’ins-
taller dans un corps sain. Nos informateurs ajoutent 
que l’œuf est ensuite jeté vers le coucher du so-
leil, comme pour enterrer la vie antérieure de l’élu. 
Le gôgé se saisit ensuite du poussin qu’il passe sur 
la tête et le corps de l’élu en guise de purification, 
pour s’assurer de l’authenticité du génie et qui sera 
normalement confirmée par la mort du poussin. Le 
poussin mort est également jeté à l’ouest. La mort 
du poussin assure également que le mauvais esprit 
est définitivement écarté. Pour finir, le gôgé procède 
à la fumigation de l’héritier au moyen d’un encens 
(dugù). Il fut difficile d’obtenir des informations sur 
cet ingrédient rituel hautement symbolique. Toute-
fois, selon le chef gôgé de Kokobé, ledit encens est 
obtenu à partir des feuilles et racines d’une plante 
appelée baanfoura, qui a la vertu de guérir les mala-
dies psychosomatiques et favoriser l’induction des 
facultés paranormales et de divination chez le su-
jet. En effet, un esprit ou un génie peut tourmen-
ter un héritier et perturber ses capacités de voyage 
cosmique. Dans maintes sociétés africaines, l’usage 
de l’encens est répandu. Il est utilisé lors des céré-
monies rituelles en signe d’offrande et d’adoration. 
Au cours de ces cérémonies, il est souvent brûlé 
pour produire une fumée à l’odeur caractéristique 
pouvant favoriser la venue des génies. Ainsi, suite 
à la purification de l’héritier qui s’achève par la fu-
migation, le génie ou les génies sont installés sur 
son corps. Il ne reste qu’à renforcer ses pouvoirs 
de divination par une série d’initiations, avant qu’il 
pénètre définitivement dans l’univers des esprits et 
des génies. C’est l’étymologie du monème baan-
foura qui nous a permis d’émettre l’hypothèse que 
la plante dont les racines ont servi à la fabrication 
de l’encens, n’est autre que le Borassus aethiopum 
Mart (fr.  : palmier rônier). En langue baatonù, le 
mot baanfoura se décompose en /baan/ et /foura/. 
La racine /baan/ signifie palmier. L’origine de cette 
dénomination en pays baatonù reste incertaine, et la 
racine /baan/ (palmier) pourrait venir de la région 
de Bobo-Dioulasso au Burkina-Faso. En effet, dans 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

Anthropos  110.2015

81

une étude ethnologique menée par Louis Tauxier 
(1933) dans cette région et consacrée aux Gouin et 
aux Tourouka, l’auteur rapporte que la flore com-
prend comme principale essence, le rônier, une 
espèce très courante dans le Banfora. La pronon-
ciation /banfora/ non conforme à la phonétique baa-
tonù, se serait modifiée pour donner /baan/. C’est 
pourquoi on retrouve /baan/ en composition avec 
/doorù/ pour désigner le palmier rônier en pays baa-
tonù. Baandoorù et baanfoura pourraient désigner, 
respectivement, le palmier rônier femelle et le pal-
mier rônier mâle. Pour nos informateurs, en plus de 
ses propriétés thérapeutiques, l’encens extrait des 
racines de cette plante aurait un effet puissant d’in-
duction et d’actualisation des facultés de précogni-
tion et de rétrocognition chez l’héritier des génies 
du défunt. Faut-il rappeler ici que l’usage de l’en-
cens dans les pratiques de la voyance et de la magie 
est très ancien et remonterait à l’ère de la décou-
verte du feu. Le mot encens, du latin incensus vient 
d’incendere qui veut dire brûler. Dans maintes so-
ciétés africaines l’encens est utilisé lors des céré-
monies rituelles en signe d’offrande et d’adoration. 
L’encens est alors brûlé pour produire une fumée 
à l’odeur caractéristique favorisant la venue des 
génies de sorte que les pouvoirs spirituels et ma-
giques de l’encens en ont fait un ingrédient majeur 
des cérémonies sacrées, magiques ou ésotériques. 
Jean de L’Hosanière (2001), Aldous Huxley (2001), 
Mikhaël d’Estissac (2002), Luc Pecquet (2007a, 
2007b), Romuald Leterrier (2004, 2008), ont tour 
à tour consacré l’essentiel de leurs travaux à la di-
mension magique et cosmique de l’encens. Selon 
eux, on l’utilise souvent pour méditer, pour organi-
ser des rencontres à caractère spirituel, pour l’ob-
tention d’une guérison, pour purifier un lieu sacré 
où pour purifier le corps et l’esprit, ou encore pour 
enlever les pensées obsessives, voire calmer l’es-
prit, apporter la paix, ou aider à la concentration et 
favoriser les voyages intérieurs. C’est pourquoi on 
attribut à l’encens, le pouvoir d’établir le lien entre 
le divin et l’humain par la stimulation des facultés 
psychiques. C’est aussi pour cette raison que l’in-
tervention de l’encens dans le processus rituel de 
la danse du cadavre chez les Baatombù prend une 
dimension particulière. La purification (baat. : niin-
wisiarù) de l’héritier (kpié  ), qui s’achève par la fu-
migation (dugù) signifie que son génie est mainte-
nant installé au moyen d’un procédé magique sur 
son corps et qu’il reste juste à le consolider par une 
série d’initiations, avant son entrée définitive dans 
l’univers des esprits et des génies.

6	 Le rituel d’internement de l’héritier  
et de confirmation de l’assise du génie  
(diirù dokébù)

Ce rituel est essentiellement destiné au marquage 
du corps de l’héritier du génie et au développement 
de ses dons extrasensoriels et de voyance. Dès la 
fin du rituel d’identification et de fixation du génie 
ou des génies, de préférence un dimanche matin, 
pour permettre au public d’assister nombreux à la 
cérémonie, l’héritier est introduit dans une case ini-
tiatique (couvent). Pour commencer, les officiants 
demandent à la famille de l’élu de leur fournir une 
natte neuve sur laquelle on pose une éponge neuve, 
deux pains de savon traditionnel neuf, du beurre de 
karité, une pommade ordinaire pour le corps, quatre 
mètres de tissu blanc et du coton à filer. Le gôgé pro-
cède à la toilette de l’héritier au moyen de l’éponge 
et du savon et masse son corps avec du beurre de 
karité pour le rendre en condition pour incarner les 
génies. De nombreux auteurs ont déjà insisté sur 
l’importance du corps et des techniques corpo-
relles dans les rites initiatiques et les rituels funé-
raires : Baudrillard (1970), Boltanski (1971), Rauch 
(1983), Bonnet (1988), Le Breton (1990), Thomas 
(1990), Vigarello (1993). Pour eux, le corps est per-
çu comme une métaphore. Ainsi, pour bien marquer 
le cheminement opéré par le ou les génies lors de 
leur transfert vers l’héritier du défunt, le prêtre gôgé 
noue des bouts de fil de coton autour des parties vi-
tales de son corps, considérées comme des lieux de 
passage obligé des flux énergétiques du génie ou des 
génies : la tête, le cou, les poignets, les chevilles, 
la hanche et autant de points marquant la nouvelle 
identité de l’héritier et les lieux de transmission des 
pouvoirs magiques. C’est pourquoi le rituel d’inter-
nement (diirù dokébù) se présente comme une struc-
ture sémiotique qui se traduit chez l’héritier par une 
langue codifiée non accessible aux profanes. Cette 
langue composée essentiellement de la parole, de 
gestes, du choix des ornements, de l’organisation 
de l’espace et des objets cérémoniels, est l’élément 
fondamental du rituel qui agit à son tour sur le corps 
et les organes de l’héritier. Son corps devient alors 
le lieu de transition, voire l’instrument de passage 
entre le profane et le caractère sacré des génies. 
C’est donc ce corps tout entier qui reçoit le mes-
sage du défunt et s’y conforme. Le corps de l’héri-
tier se présente alors comme le lieu de transfert de 
toutes les représentations sociales et symboliques, 
c’est-à-dire comme un moyen de communication 
privilégié. Pour le nourrir et l’entretenir, on prépare 
quatre repas rituels à base de différents ingrédients 
pour consolider l’assise du génie ou des génies et 
conférer à l’héritier des pouvoirs spéciaux.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


82 Mohamed Abdou

Anthropos  110.2015

Un premier repas est préparé à base de viande de 
bœuf. La consommation de ce repas permet de pré-
venir contre toute éventuelle maladie physiologique 
ou psychosomatique et permet d’éliminer toutes les 
maladies (baranù) que l’héritier aurait dans son 
corps. Il est interdit (yinaa) à toute femme enceinte 
de manger ce repas du fait de sa composition spéci-
fique. Un second repas préparé à partir de la viande 
de poulet est supposé conférer des pouvoirs de di-
vination ou de rétro-cognition (sororù) à l’héritier. 
Ce repas rituel contiendrait des propriétés qui per-
mettent à l’élu d’actualiser son potentiel de préco-
gnition et de rétro-cognition, c’est-à-dire sa capa-
cité à révéler les événements à venir ou passés, au 
moyen de procédés propres à la divination. L’héri-
tier peut prévenir le cas échéant, la survenue d’un 
éventuel malheur ou d’un danger encouru par la 
communauté, et est capable d’indiquer par avance, 
les sacrifices qu’il y a lieu d’entreprendre, pour ré-
parer et apaiser les génies. L’élu peut aussi annoncer 
les différentes causes qui sont à l’origine d’une cala-
mité qui sévit dans la communauté, et prodiguer des 
conseils pour y remédier. Une fois initié, l’héritier 
peut, par des moyens propres physiquement incon-
trôlables, entrer dans le monde des génies (bunù) 
pour s’approprier et contrôler leur mode d’action. Il 
devient capable de lire les choses cachées, la pensée 
intime des hommes et des génies et son rôle désor-
mais dans la société consiste à dévoiler les causes 
d’un mal ou des faits inexpliqués. De ce point de 
vu, les systèmes divinatoires africains ont fait l’ob-
jet d’importants travaux, notamment dans le champ 
de l’anthropologie et dans le domaine de la des-
cription et de l’analyse formelle des systèmes divi-
natoires particuliers. Un troisième repas avec de la 
viande de poulet joue un rôle supplémentaire à celui 
du second, sauf qu’il se limite strictement à la pro-
tection des membres de la familiale et du lignage. 
Il permet à l’élu de révéler les dangers qui guettent 
les membres de la famille et du lignage, ou d’indi-
quer les endroits où sont enterrés voire cachés les 
sortilèges (tim), de manière à déjouer les éventuels 
complots et à éviter les pièges contre la famille par 
quelque esprit malveillant. Tout comme le second 
repas, un quatrième repas fait de viande de pintade 
favorise la clairvoyance et de précognition. Ainsi, 
après le marquage du corps de l’héritier, un breu-
vage spécial est préparé à base de feuilles, d’écorces 
et de racines d’une plante appelée “Gandugi” ou 
“Gangouro”, selon le gôgé de Kokobè. A cette mix-
ture est ajoutée du miel et du sucre que l’héritier 
doit boire pendant sept jours. Le breuvage (nooraa) 
ainsi ingurgité par l’héritier est destiné non seule-
ment à lutter contre les éventuelles maladies phy-
siologiques et psychosomatiques, mais sert aussi à 

éloigner les mauvais esprits de la brousse. Selon le 
dignitaire des tradithérapeutes du Bénin rencontré, 
la plante nommée “Gandugi” a surtout pour vertu de 
favoriser la fécondité. Cet informateur précise que 
son usage est cité dans le Coran. Elle entrerait dans 
la composition d’un charme destiné à la séduction et 
à la recherche de la fortune. Selon lui, ce breuvage 
serait préparé à partir de feuilles du “Gandugi” ou 
“Gangouro” des tiges d’un arbuste appelé “Simbar-
gù” et une partie du feuillet de l’estomac du mouton 
(gnan bosso pibù), le tout pilé (suni  ) pour obtenir 
une poudre qui sera mélangée avec du miel (tiim). 
Cette poudre sera mangée en récitant certaines sou-
rates du Coran.

Un autre tradithérapeute nous apprend que la 
plante existe en deux “espèces” : l’une, mâle, gan-
dirirù, produit des fruits blancs en petite quantité ; 
l’autre, femelle, ganyinsimarù, produit de nom-
breux petits fruits rouges. Ces essences seraient 
très recherchées non seulement pour leurs proprié-
tés thérapeutiques, mais surtout pour leurs pouvoirs 
magiques favorisant les facultés paranormales et 
les capacités extrasensorielles chez un individu. 
D’après nos investigations, les essences en question 
appartiennent à la famille des Ficus (Moraceae). 
Celle dite femelle (ganyinsimarù ou ganswamb) 
correspond au Ficus platyphylla, et celle dite mâle 
(gandirirù ou gankpikaa) au Ficus sycomorus. 
Leurs pouvoirs de guérison et de voyance sont à 
associer à ce que les officiants du rite de transfert 
des génies du défunt sont dans l’obligation, avant 
de cueillir leurs feuilles ou leurs écorces, de deman-
der trois fois pardon en récitant des prières et des 
incantations, et dans celle de tapoter trois fois le 
sol avant de creuser et de couper leurs racines. La 
veille de l’opération, on répand de la cendre (torom) 
autour de l’arbre (danrù), en ménageant une entrée 
en direction du soleil levant. On y dépose des noix 
de cola blanches (goro kpika), en prononçant des 
incantations. Le lendemain matin, le préleveur se 
rend auprès de l’arbre sans ouvrir la bouche. On dit 
que c’est la condition nécessaire pour que les génies 
qui habitent l’arbre acceptent que l’on prélève son 
écorce. Par la suite, les écorces (kokosù) recueillies 
sont séchées puis moulues et ajoutées à une poudre 
obtenue à partir d’un petit oiseau desséché appelé 
“Demadù” ou “Todiribù”, qui appartient à la famille 
des Lybiidae et a été identifié comme étant Pogo-
niulus chrysoconus (fr. : Barbion à front jaune). La 
mixture est ensuite mélangée à du miel produit par 
de petites mouches à miel (mélipones), sur un ka-
rité (Vitellaria paradoxa ; baat. : sombù). Elle sera 
conservée dans une boîte de peau et servira de filtre, 
notamment pour charmer les femmes ou pour cher-
cher la fortune. Pour ce faire, il suffit d’y tremper 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

Anthropos  110.2015

83

son majeur en formulant des vœux. Christian Sei-
gnobos (1997) avait déjà rapporté qu’en certaines 
ethnies de la région du Lac Tchad et du Nord-Came-
roun les morts dont on n’a pu rapporter le cadavre 
au village en raison de l’infortune qui les a frappé, 
ou qui a frappé les membres de leur famille (éloi-
gnement excessif du corps, disparition par noyade, 
mort au combat …), sont remplacés par un frag-
ment symbolique du Ficus platyphylla, considéré 
comme un véritable substitut du corps du défunt, 
et qui subira les différentes phases du rite funéraire 
(préparation, bain symbolique, purification, exposi-
tion, enterrement …). À partir de ce moment-là, dit 
l’auteur, l’arbre devient le symbole protecteur de 
la famille du défunt. Ses feuilles et fruits peuvent 
être cueillis, mais on ne porte pas la hache sur les 
représentants de l’essence concernée. Chez les Gui-
ziga du Nord-Cameroun, est-il précisé, si on ne ra-
mène pas le cadavre au village la famille du défunt 
se réunit sous un Ficus sycomorus pour pleurer le 
mort. Par la suite, l’arbre sera respecté et vénéré 
par la famille du disparu : on ne pourra, sauf ac-
cident, ni l’abattre ni couper ses branches ou ses 
racines. Transgresser cette norme, au sein du clan 
ou du lignage, engage l’accomplissement immédiat 
d’un sacrifice et d’un rite de réparation. C’est pré-
cisément cette même symbolique que nous avons 
retrouvée chez les Baatombù du Nord-Bénin. Se-
lon les guérisseurs traditionnels rencontrés, l’usage 
de ces espèces, seules ou en combinaison avec 
d’autres plantes ou d’autres éléments, comme des 
parties d’animaux, des minéraux, permettent de 
diagnostiquer, de soigner ou de prévenir les mala-
dies et préserver la santé dans le cadre des théra-
pies spirituelles. Plusieurs recherches réalisées en 
Afrique dans le domaine de l’ethnopharmacologie 
et de l’ethnomédecine ont été également consacrées 
au Ficus platyphylla et au Ficus sycomorus. Celles-
ci signalent leurs grandes vertus contre la prostate, 
la faiblesse sexuelle, le lombago, et le pouvoir de 
fécondité chez la femme.6

  6	 Kerharo et Bouquet (1951) ; Tapsoba et Deschamps (2006) ; 
Bah et al. (2006) ; Adjanohoun (1980) ; Adjanohoun et al. 
(1989) ; Amos et al. (2002). – Pour ce que est du Ficus pla-
typhylla les auteurs signalent leurs effets thérapeutiques 
contre l’extraction et la chute des dents malades, la préven-
tion de la schistosomiase urinaire et intestinale, le poison de 
flèche, leurs effets analgésiques et anti-inflammatoires. Pour 
le Ficus sycomorus, les effets notoires contre la conjoncti-
vite, la cataractes, les trachomes, les diarrhées, les inflamma-
tions des glandes, la dysenterie, les maux de ventre, le prurit, 
les cholagogues, l’eczéma, les dermites allergiques, l’ané
mie, etc.

7	 Le rituel de la prise de bague et  
de la sortie du couvent (taabù-suabù)

Ce rituel sert à sceller définitivement le pacte entre 
l’héritier et le génie ou les génies qui l’habitent puis 
à le préparer à réintégrer sa famille et à retrouver 
la communauté des humains. Il débute très tôt un 
matin après la confirmation de l’assise du génie ou 
des génies, autour d’un grand repas rituel compo-
sé de plusieurs mets (diyannù). L’un des mets est 
fait à base d’igname (Dioscorea bulbifera ; baat. : 
taasu), pilée et accompagnée d’une sauce à base de 
viande de poulet, une pâte de mil (Pennisetum glau-
cum ; baat. : doobi  ) ou de maïs (Zea mays ; baat. : 
gbérenu) accompagnée d’une sauce de poisson noir 
(silure). S’y ajoutent une calebasse de bouillie mé-
langée à du lait de vache, une calebasse de bouillie 
de mil mélangée à du miel, une calebasse de maïs 
cuit et mélangé à du miel, une calebasse de maïs 
cuit mélangé à du beure de karité et à du sel, un bol 
de riz, accompagné d’une sauce de pintade, un bol 
de beignets de haricot (swii  ), un bol de beignets de 
maïs (masa), un bol d’igname frite, et un bol conte-
nant des œufs.

Après avoir vérifié que tous les mets qui com-
posent le repas sont bien réunis, le gôgé mélange le 
tout dans un grand récipient dont il prend le contenu 
par petits morceaux, qu’il jette vers les quatre points 
cardinaux, pour embrasser le savoir cosmogonique 
et maitriser les eaux primordiales7 qui servent à pu-
rifier les rois, les chefs de terre, ainsi que des dé-
tenteurs des pouvoirs spirituels chez les Baatom-
bù lors de leur intronisation. Le gôgé remet le reste 
du repas aux adeptes présents sur les lieux du culte 
qui le mangeront immédiatement. C’est alors que 
commence l’épreuve de la prise de bague, souvent 
aux environs de seize heures. L’héritier resté dans 
la case initiatique, est habillé en habit traditionnel 
baatonù (tako) et assisté d’une adepte. Avant que 
l’héritier sorte de la case initiatique pour l’épreuve 
de la prise de bague cachée, le gôgé prépare une 
eau sacrée à base de racines dans un petit bol en lai-
ton, qu’il asperge au sol sur le passage de l’héritier, 
au moyen d’un épi de mil. Cette eau sacrée (yinkù-
nim), permet de neutraliser les éventuels effets d’un 
mauvais sort (gaari-konsii  ) ou de quelque produit 
(tim-konsii  ), qu’un esprit mal intentionné tenterait 
de jeter (yinkaa) sur le passage de l’héritier porteur 
de génies, afin de briser son destin (yanroo) et le 
détourner (fùca) de sa vocation.

  7	 En pays baatonù, chaque chef politique ou détenteur des pou-
voirs spirituels doit nécessairement passer dans un lieu-dit, 
pour se faire purifier par un chef de terre qui détient une eau, 
qui serait à l’origine de la création du monde.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


84 Mohamed Abdou

Anthropos  110.2015

En général, les esprits capables d’agir de la sorte 
sont des sorciers (yôndobu). Ces derniers se servent 
de leur savoir occulte à des fins essentiellement 
maléfiques. Parmi eux, on remarquera les dobo-
bu (envoûteurs), qui disposent d’un pouvoir qu’ils 
utilisent pour procéder à des “envoûtement à dis-
tance”. Ces derniers peuvent tuer (goo), envoûter 
(doobe) leur victime, soit au moyen de substances 
faites à base de plantes (tim), ou par des paroles in-
cantatoires et maléfiques (noon mwinrù). Pour ce 
faire, il suffit de prononcer quelques paroles ma-
giques et le nom de l’individu visé sur un objet fait 
d’une queue d’animal (yaasirù), ou un cadenas re-
vêtu d’une peau d’animal, pour l’éliminer physique-
ment en lui retirant son âme (téra). En effet, chez 
les Baatombù, le corps humain est composé de trois 
éléments : le cœur (worù), qui est la partie hérédi-
taire d’où se manifeste soit la peur (bèrum), soit le 
courage (worugorù), le corps-matière (wasi  ) fait de 
sable (yanim), qui est incarné et habité par le souffle 
(wunde). Le souffle est composé d’une partie invi-
sible (yaro) qui descend du ciel et qu’aucune action 
humaine ne peut atteindre. Le souffle peut toutefois 
connaitre des perturbations et des déséquilibres pas-
sagers, sous l’action des génies. L’autre partie du 
souffle plus visible (téra) correspondant à l’âme, est 
la partie du corps qui disparait à la mort de l’indivi-
du. C’est cet élément qui peut être attaqué et détruit 
à tout moment par un sorcier ou un empoisonneur. 
C’est après s’être assuré que le passage de l’héri-
tier est exempt d’embuches que le gôgé ordonne 
à ce dernier de sortir de la case initiatique. Il sort 
alors à petits pas au son de la musique accompagné 
de l’adepte qui lui sert de guide. Une fois dehors, 
le gôgé s’adresse à lui en ces termes  : “J’ai em-
prunté quelque chose auprès du roi et je l’ai égaré. 
Je compte sur toi pour m’aider à le retrouver par-
tout où il sera. Sinon le roi promet de me couper la 
tête”. Alors l’héritier, dans un état de tremblement 
caractéristique, se dirige vers le lieu où l’objet est 
censé être caché. La foule curieuse lui emboite le 
pas et le suit jusqu’à l’endroit de la cache. Là, il 
donne quelques coups de griffes au sol pour déterrer 
l’objet qui est généralement une bague, qu’il exhibe 
aussitôt sous les applaudissements et les cris de joie 
des membres de sa famille, des amis et de l’assis-
tance ; puis, il entre aussitôt en transe.

Quelques jeunes gens le prennent sur leurs 
épaules pour le ramener sur les lieux de l’animation. 
Le gôgé fait venir aussitôt un bélier noir, quatorze 
bouts de tissu traditionnel blanc, quatorze bouts de 
tissu traditionnel blanc/noir, puis il demande à l’hé-
ritier d’enjamber trois fois par devant et quatre fois 
par derrière le bélier avant de l’immoler (sankaa) 
publiquement, en prononçant des incantations. Le 

gôgé demande ensuite à ses assistants de découper 
la chair de l’animal en petits morceaux. Selon nos 
informateurs, la tête du mouton sera remise à l’héri-
tier qui vient ainsi de réussir son alliance avec le ou 
les génies symbolisée par la prise de bague (baat. : 
taabù-suabù). Il dispose désormais du statut social 
et de la plénitude des pouvoirs magiques de son pré-
décesseur. A part la tête du mouton qui servira de 
repas et que l’héritier partagera avec son génie ou 
ses génies, on considère que le reste de la viande de 
l’animal est impropre à la consommation humaine. 
Elle sera donc soit jetée dans la brousse, soit enter-
rée dans la cour qui a servi de cérémonie rituelle, 
ou encore elle servira à la préparation de quelques 
charmes de protection pour les adeptes du culte.

Après l’épreuve de la prise de bague, le gôgé pro-
cède à la séance de rasage de l’héritier et de l’adepte 
qui l’accompagne, puis demande aux autres offi-
ciants de le réintroduire dans son environnement 
social, donc de le ré-initier (sonsii) aux activités de 
la vie quotidienne, avant de le remettre à sa famille. 
C’est alors que l’héritier du génie ou des génies est 
renvoyé dans son univers quotidien et aux différents 
rites de passage : réapprentissage de la parole, des 
incantations, des prières, des codes musicaux, de la 
vie en société, ainsi que des gestes, des postures, des 
mouvements et des objets cultuels. Les nœuds de fil 
de coton, qui servaient à marquer son corps pour fa-
ciliter le passage des flux énergétiques du génie ou 
des génies et des vibrations intérieures, sont défaits 
(kusia) pour lui permettre non seulement de se pré-
parer physiquement aux éventuelles hostilités qu’il 
pourrait rencontrer dans l’univers des génies, mais 
aussi pour lui permettre d’assumer pleinement son 
nouveau statut de chef de culte et exercer ses nou-
veaux pouvoirs, en réintégrant doucement sa com-
munauté. A sa sortie de la case initiatique (couvent), 
l’héritier des génies ne pourra pas avoir de rapports 
sexuels avant trois mois s’il s’agit d’un homme, et 
quatre mois s’il s’agit d’une femme. C’est à la fin 
de cette période d’abstinence que le rite du transfert 
des génies du défunt prend fin. L’héritier devenu de-
vin, pourra alors retourner à sa vie ordinaire.

Conclusion

L’étude présentée a tenté de montrer, à travers une 
série de rituels spécifiques, comment dans la société 
baatonù on parvient à transférer les génies d’un dé-
funt à son successeur. L’essentiel des rites porte plus 
précisément sur le comportement et le traitement de 
la dépouille mortelle, sur l’identification des génies 
possesseurs du défunt, sur ses pouvoirs magiques, 
sur le mode d’intervention des génies, sur les tech-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

Anthropos  110.2015

85

niques nécessaires à leur transfert d’un porteur à 
un autre, sur les officiants et leurs principaux rôles 
dans le processus rituel et dans la société, sur les dif-
férentes relations qui se nouent entre les hommes, 
les génies et les adeptes du culte et sur l’identifica-
tion et l’utilisation des plantes entrant dans les tech-
niques d’induction des facultés de voyance et de di-
vination chez l’héritier lors de l’initiation. L’étude 
montre de façon plus générale, la complexité d’une 
succession magique, qui implique des paroles, des 
codes, des objets rituels et un parcours initiatique 
qui amène l’héritier ou l’héritière, à acquérir des 
dons spéciaux pour entrer dans l’univers extra-sen-
soriel8 et de la divination. Désormais élevé au rang 
de dignitaire, l’héritier pourra exercer la plénitude 
de son nouveau pouvoir et consolider son rôle de 
“chef” de culte, ainsi que son assise sociale, dans la 
communauté, parmi les autres dignitaires du culte.

Références citées

Abdou, Mohamed
2007	 A Healing Cult Met with the Baatombu from the North 

of Benin.The Kaawo. Anthropology & Medicine 14/1 : ​
27–39.

2011	 Rites agraires et cultes de fécondité dans les royautés 
de Parakou et de Kika. La dialectique du culte des Nan-
Kpèlè entre gens de pouvoir et gens de terre. Annales de 
la Faculté des lettres, arts et sciences humaines (Abo
mey-Calavi) 17/2 : ​315–335.

Abéga, Séverin Cécile
1984	 L’Esana des Beti du Sud-Cameroun. Yaoundé. [Thèse de 

doctorat 3è cycle, Université de Yaoundé]

Adjanohoun, Edouard J.
1980	 Contribution aux études ethnobotaniques et floristiques 

au Niger. Paris  : Agence de Coopération Culturelle et 
Technique. 

1989	 Contribution aux études ethnobotaniques et floristiques 
en République populaire du Bénin. Paris  : Agence de 
Coopération Culturelle et Technique.

Adler, Alfred
1994	 Levée de deuil et consécration de l’héritier (Moundang, 

Tchad). Systèmes de pensée en Afrique noire 13 : ​89–
119.

Amos, S., B. Chindo, I. Edmond, P. Akah, C. Wambebe, and 
K. Gamaniel
2002	 Antinociceptive and Anti-Inflammatory Properties of Fi-

cus platyphylla Stem Bark. Journal of Herbs, Spices & 
Medicinal Plants 9 : ​47–53.

Augé, Marc
1976	 Savoir voir et savoir vivre. Les croyances à la sorcellerie 

en Côte d’Ivoire. Africa, Journal of the International Af-
rican Institute 46/2 : ​128–136.

  8	 Il s’agit de rituels qui introduisent l’héritier dans le monde du 
paranormal, comme la voyance ou la divination. Il devient le 
devin reconnu par toute la communauté.

Bah, Sekou, Drissa Diallo, Seydou Dembélé, and Berit Smes-
tad Paulsen
2006	 Ethnopharmacological Survey of Plants Used for the 

Treatment of Schistosomiasis in Niono District, Mali. 
Journal of Ethnopharmacology 105/3 : ​387–399. 

Bastide, Roger
1972	 Le rêve, la transe et la folie. Paris : Flammarion.

Baudrillard, Jean
1970	 La société de consommation. Ses mythes, ses structures. 

Paris : Denoël.

Benedict, Ruth
1934	 Patterns of Culture. Boston : Houghton Mifflin.

Bidima, Yamba
2008	 Corps visible, corps invisible. La symbolique du corps 

dans les rituels funéraires des Lobi du Burkina Faso. 
Journal des anthropologues 112–113 : ​75–110.

Boas, Franz
1966	 Kwakiutl Ethnography. (Ed. by H. Codere.) Chicago : 

University of Chicago Press.

Boltanski, Luc
1971	 Les usages sociaux du corps. Annales. Économies, Socié-

tés, Civilisations 26/1 : ​205–233.

Bonnet, Doris
1988	 Corps biologique, corps social. Procréation et maladies 

de l’enfant en pays mossi, Burkina Faso. Paris : Éditions 
de l’ORSTOM.

Bourguignon, Erika
1968	 Divination, transe et possession en Afrique transsaha-

rienne. In : A. Caquot et M. Leibovici, La Divination. 
Tome 2 ; pp. 331–358. Paris : PUF.

Brégand, Denise
1998	 Commerce caravanier et relations sociales au Bénin. Les 

Wangara du Borgou. Paris : Éd. L’Harmattan.

Devereux, George
1970	 Essais d’ethnopsychiatrie générale. Paris : Gallimard.

Douglas, Mary
1966	 Purity and Danger. An Analysis of Concepts of Pollution 

and Taboo. London : Routledge and Kegan Paul.
1971	 De la souillure. Essai sur les notions de pollution et de 

tabou. Paris : F. Maspéro.

Estissac, Mikhaël d’
2002	 De l’usage des herbes, poudres et encens en magie. Pa-

ris : Grancher.

Hubert, Henri et Marcel Mauss
1902–1903  Esquisse d’une théorie générale de la magie. L’An-

née sociologique 7 : ​1–146.

Huxley, Aldous
2001	 Les portes de la perception. Paris : Éditions 10/18. (10/18, 

1122)

Kardiner, Abram
1969	 L’individu dans sa société. Essai d’anthropologie psycha-

nalytique. Paris : Gallimard.

Kerharo, Joseph et Armand Bouquet
1951	 Sorciers, féticheurs et guérisseurs de la Côte d’Ivoire–

Haute-Volta. Les hommes, les croyances, les pratiques, 
pharmacopée et thérapeutique. Paris: Vigot Frères.

Lapassade, Georges
1976	 Essai sur la transe. Le matérialisme hystérique I. Paris : 

Delarge.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73


86 Mohamed Abdou

Anthropos  110.2015

Le Breton, David
1990	 Anthropologie du corps et modernité. Paris : PUF.

Leterrier, Romuald
2004	 Le savoir botanique chez les Shipibo-Conibo. L’ayahuas-

ca et les plantes maîtresses. In : R. Leterreir, L’enseigne-
ment de l’ ayahuasca. Montigny-le-Bretonneux : Yvelin
édition.

2008	 Les plantes psychotropes et la conscience. L’enseigne-
ment de l’ayahuasca. Paris : Alphée-J. P. Bertrand.

L’Hosanière, Jean de
2001	 Le grand livre des encens. Paris : Éd Trajectoire.

Linton, Ralph
1977	 Le fondement culturel de la personnalité. Paris : Éditions 

Dunod.

Malinowski, Bronislaw
1922	 Argonauts of the Western Pacific. London : Routledge.
1963	 Les Argonautes du Pacifique occidental. Paris  : Galli-

mard.

Mead, Margret
1970	 Culture and Commitment. A Study of the Generation 

Gap. Garden City : Published for the American Museum 
of Natural History, Natural History Press.

Mauss, Marcel
1950	 Effet physique chez l’individu de l’idée de mort suggérée 

par la collectivité. In : M. Mauss, Sociologie et anthropo-
logie ; pp. 311‑330. Paris : PUF.

Pecquet, Luc
2007a	 Parfums d’Afrique. In : M.-C. Grasse (dir.), Une histoire 

mondiale du parfum. Des origines à nos jours ; pp. 177–
181. Paris : Somogy Éd. d’Art.

2007b	 Parfums et prophéties. À propos de quelques pratiques 
religieuses au Sud Bénin et du Togo. In : M.-C. Grasse 
(dir.), Une histoire mondiale du parfum. Des origines à 
nos jours ; pp. 192–195. Paris : Somogy Éd. d’Art.

Rauch, André
1983	 Le souci du corps. Histoire de l’hygiène en éducation 

physique. Paris : PUF.

Rouget, Gilbert
1979	 La musique et la transe. Esquisse d’une théorie générale 

des relations de musique et de la possession. Paris : Gal-
limard.

Seignobos, Christian
1997	 Les arbres substituts du mort et doubles du vivant. In : 

D. Barreteau, R. Dognin et C. von Graffenried (éds.), 
L’homme et le milieu végétal dans le Bassin du lac 
Tchad ; pp. 23–34. Paris : Éditions de l’ORSTOM.

Tauxier, Louis
1933	 Les Gouin et les Tourouka. Résidence de Banfora, cercle 

de Bobo-Dioulasso. Étude ethnographique suivie d’un 
double vocabulaire. Journal de la Société des Africa-
nistes 3 : ​77–128.

Tapsoba, Hadissa et Jean-Pierre Deschamps
2006	 Use of Medicinal Plants for the Treatment of Oral Dis-

eases in Burkina Faso. Journal of Ethnopharmacology 
104/1–2 : ​68–78.

Thomas, Louis-Vincent
1982	 La mort africaine. Idéologie funéraire en Afrique noire. 

Paris : Payot.
1990	 Anthropologie de la mort. Paris : Payot. 

Thomas, Louis-Vincent et René Luneau
1980	 La terre africaine et ses religions. Paris : L’Harmattan.

Travaillot, Yves
1982	 Sociologie des pratiques et d’entretien du corps. L’évo-

lution de l’attention portée au corps depuis 1960. Paris : 
PUF.

Vigarello, Georges
1993	 Le sain et le malsain. Santé et bien être depuis le Moyen 

Âge. Paris : Seuil.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

