ANTHROPOS

110.2015: 73-86

La symbolique des rites funéraires
dans une société ouest-africaine

Mohamed Abdou

Abstract. — The article concerns the ritual “dance of a corpse”
and the transfer of the spirit (bunu) of a deceased kaawo offi-
cial among the Baatombu people of northern Benin. It shows
that mortuary practices observed in that part of West Africa are
extremely complex and go beyond the simple framework of an
ambivalent relationship between the living and the dead. These
funeral rites present a universe of codes, objects, postures, ges-
tures, and speeches consisting of prayers, incantations, supplica-
tions. During that ritual process, certain plants are considered as
allies of the heir of the deceased in assuming his new function as
soothsayer of the village community. [ Bénin, Baatombii, kaawo,
corpse’s dance, heir of the spirits, funeral rites, initiation, divi-
nation, materiae medica]

Mohamed Abdou, docteur en sciences économiques et sociales
(Université de Genéve). — Depuis 1996 il est professeur a 1’Ecole
Nationale d’ Administration et de Magistrature ENAM, a 1’ Uni-
versité d’ Abomey-Calavi et a 1’Université de Parakou (Bénin). —
Thématiques de recherche : études fondamentales de classes so-
ciales et de sciences politiques, études socio-économiques et
sectorielles, lutte contre la pauvreté etc. — Publications : voir ré-
férences citées.

Introduction

Les rites funéraires ont fait 1’objet d’importantes
études sociologiques et anthropologiques dans plu-
sieurs sociétés africaines. Ces rites sont maintenant
bien documentés et discutés a travers des travaux
scientifiques spécifiques d’envergure, comme entre
autres ceux de Sévérin C. Abéga (1984), Alfred Ad-
ler (1994), Louis Vincent Thomas (1982, 1990) et
Jean Ziégler (1975). Mais le constat fait, est que la
plupart des descriptions consacrées a ces rituels, se
limitent généralement aux cultes des morts et des

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

ancétres, retracant parfois d’un point de vue onto-
logique et théologique, la dynamique des relations
que les vivants entretiennent avec les morts. Ain-
si pour Thomas (1982), dont les travaux font auto-
rité en cette matiere, en Afrique, les relations entre
les morts et les vivants aboutissent le plus souvent
a la consécration ancestrale. Pour cet auteur, cette
consécration ancestrale obéit a un certain nombre de
principes, comme par exemple la célébration par les
héritiers, des rites funéraires et I’accomplissement
du culte d’entretien. Ziégler (1975) qui, a la suite de
Bastide, a examiné les cosmogonies légitimatrices
dans les sociétés nago-yoruba du Brésil, souligne
que les relations que les vivants entretiennent avec
les morts, sont constituées d’un échange permanent,
voire d’un dialogue ininterrompu entre les vivants et
les morts. Abéga (1984), dont les travaux portent sur
les Béti du Sud-Cameroun montre pour sa part que
les relations entre les Béti et leur morts s’inscrivent
dans un climat de tension et de peur réciproque qui
peut — selon les circonstances — aller jusqu’aux re-
présailles et a des bastonnades physiques entre les
morts et les vivants.

Dans son analyse du rituel des funérailles chez
les Moundang du Tchad, Adler (1994) a pu montrer
qu’une des phases du rituel consiste a installer et a
consacrer 1’héritier du défunt, lequel va désormais
occuper la position sociale de la personne a laquelle
il succede, et hériter par la méme occasion de la plé-
nitude de son statut.

Suivant cette approche, Adler ouvre sans nul
doute une nouvelle piste dans le développement des
travaux portant sur les rites funéraires en Afrique.

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

74

Dans cette perspective, les rites funéraires sont dé-
sormais envisagés, non plus seulement en termes
de relations entre les vivants et les morts, mais aus-
si, en termes de succession et de transmission des
pouvoirs entre le défunt et un héritier présomptif
ou réservataire. Mais si 1’approche d’Adler consti-
tue une véritable avancée du point de vue anthro-
pologique, il apparait toutefois qu’elle reste encore
limitée et largement tributaire du mode classique de
succession du pouvoir traditionnel, donc de la dévo-
lution du pouvoir temporel dans une société tradi-
tionnelle, qui se borne a la simple transmission du
pouvoir politique.

La présente étude s’inscrit dans une perspective
voisine de celle envisagée par Adler, mais elle se
propose d’aller un peu au dela des modes de suc-
cession du pouvoir politique traditionnel. L’étude
concerne les adeptes d’un culte de possession ap-
pelé kaawo, pratiqué par les Baatombu du Nord-
Bénin. Elle porte sur un processus rituel visant au
transfert des pouvoirs magiques et spirituels incar-
nés par les génies (bunit), suite a la mort d’un digni-
taire du culte. Les rituels montrent que la symbo-
lique des rites funéraires décrits, dépasse le simple
cadre de la relation aux morts et aux ancétres, pour
nous introduire dans une succession complexe faite
de paroles codifiées, d’objets rituels, de gestes et
d’éléments du régne végétal et animal.

Les premicres données recueillies pour réali-
ser cette étude remontent a 1995. Ces données ont
été actualisées et complétées récemment par une
enquéte comprenant une observation participante,
des entretiens informels, et des entretiens en pro-
fondeur avec les différents dignitaires du culte, cer-
tains adeptes, et des personnes ressources parmi nos
informateurs profanes. L’essentiel des données a été
recueilli directement au cours des cérémonies fu-
néraires au quartier Gah, dans la ville de Parakou
aupres des officiants et membres du clergé du culte
kaawo, notamment la gnon seema (prétresse sacrifi-
catrice) et le bah gogé (violoniste), ainsi que dans le
village de Kokobe, situé a pres de vingt kilometres
de Parakou, ot nous avons rencontré le chef de terre
dépositaire des génies du culte kaawo, des divinités
de la royauté de Kika, des cultes de la fécondité, du
culte des jumeaux et autres divinités,! ainsi qu” au-
pres du gdgé (violoniste) des lieux. Les entretiens
menés avec les différents acteurs se sont déroulés en
langue baatonu retranscrite en francais avec 1’aide
d’un linguiste local.

1 Le chef de terre de cette localité est a la fois dépositaire de
tous les cultes en milieu baatonu.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

Mohamed Abdou

1 Le systéme religieux baatonu

Les Baatombu sont aujourd’hui estimés a envi-
ron 900.000 individus, qui se distribuent dans le
nord-est du Bénin. IIs cultivent la plupart du temps,
des céréales (mais, millet, sorgho) et des tuber-
cules (ignames, manioc, patates douces). La divi-
sion sexuelle du travail repose sur le modele clas-
sique des sociétés qui pratiquent les techniques de
cultures sur brulis, qui impliquent que les hommes
se consacrent aux travaux champétres et les femmes
aux travaux domestiques, en dehors de la période
des récoltes. Chez les Baatombui, Dieu (Gusunon)
est I’Esprit des esprits. Il est omniprésent, mais on
ne I’invoque qu’en dernier ressort, car Dieu est sim-
plement senti ou supposé contrairement aux génies
qui eux, sont invoqués en toutes circonstances. On
distingue les génies des cultes familiaux (bunit) ré-
servés aux lignages. Les cultes qui leur sont voués
sont présidés par le chef de lignage ou par le chef
de famille. Ceux-ci se limitent a des sacrifices pério-
diques, a des offrandes (kinrit), voire a des prieres
(donmarmn) et a des incantations (non-mwinrit), vi-
sant a réactiver le pacte primordial conclu entre
les premiers occupants et les génies des lieux. Les
génies des cultes familiaux se distinguent par leur
faible degré d’incarnation. IlIs ne se manifestent
guerre par la possession. Ils sont les premiers oc-
cupants des lieux et servent d’intermédiaires entre
les morts et les vivants. A coté des génies des cultes
familiaux, on rencontre les génies de la brousse
(wérékir) qui ménent une vie semblable a celle des
hommes. IIs ne disposent ni de sanctuaires ni d’au-
tels, et peuvent posséder un individu. On reconnait
les adeptes de ce culte grace a leurs habits faits de
peaux d’animaux et de bracelets ornés de cauris,
ou a la bande de tissu blanc ou rouge qu’ils portent
autour de la téte. Les génies de la brousse (werekir),
sont une parfaite réplique des zin et des atakurma,
que I’on rencontre dans le monde arabe et chez les
Songhai-zarma.

Mis a part les cultes autochtones, il existe d’autres
cultes d’origine étrangere, comme le bori haussa, le
kaawoo, ou le naa ou néne (Abdou 2007, 2011).
Mais ces cultes ont été unifiés, et font désormais
partie intégrante de la culture religieuse baatonu. Le
systéme religieux baatonu était si immuable — que
pendant une longue période — il fut difficile pour
les religions comme I’Islam ou le Christianisme,
d’imposer leur influence en milieu baatonu (Bré-
gand 1998). Les développements récents montrent
toutefois, que 1’Islam touche de nombreux vieillards
dans les villages et que les Baatombl qui migrent
vers les villes, sont plus facilement convertis a 1’Is-
lam, devenu pour eux, un moyen d’élévation sociale.

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

Par contre, 1’influence du Christianisme s’étend de
plus en plus parmi les jeunes baatombu, mais cette
influence reste encore faible.

2 Le culte kaawoo en milieu Baatonu

Le culte kaawo que I’on rencontre chez les Baatom-
bu, touche aussi bien les hommes que les femmes
et s’exprime par une transe de possession et la vi-
site d’un génie ou d’une divinité,> qui s’impose
aux possédés et qui se substitue a leur personnalité.
De nombreuses études ont été consacrées aux phé-
nomenes de possession et de transe, mais les plus
systématiques viennent entre autres, des auteurs
comme Georges Devereux (1970), Georges Lapas-
sade (1976), Gilbert Rouget (1979). Faut-il rappelé
que Devereux (1970) est un des premiers ethno-psy-
chanalystes a avoir proposé une interprétation des
désordres psychologiques, a partir du débat cultu-
ralise animé par les grandes figures de 1’anthropo-
logie américaine comme Franz Boas (1966), Mar-
garet Mead (1970), Ruth Benedict (1934), Abram
Kardiner (1969) et Ralph Linton (1977). Deve-
reux (1970) a tenté, a la suite de Linton, de lever
la confusion souvent entretenue entre la normali-
té culturelle et la santé mentale. Il fait remarquer
que 1’adaptation sociale n’est pas un signe de sta-
bilit€. Dans une société malade, dit Devereux, 1’in-
dividu qui s’en démarque fait preuve d’équilibre.
Dans le développement de ses travaux, Devereux
considére que la possession commence générale-
ment par une maladie pour aboutir a 1’extase et que
la transe consisterait en une absence temporaire de
I’ame du sujet accompagnée ou non de la posses-
sion. Dans son “Essai sur la transe” (1976), Lapas-
sade formule pour la premiere fois une hypothese
originale visant a inverser la tendance qui consiste a
expliquer I’hystérie, par une simple question symp-
tomatologique. Pour Lapassade, plutot que d’assi-
miler la transe rituelle & une forme d’hystérie, il
conviendrait de comprendre I’hystérie comme une
transe. Pour soutenir ses theses, Devereux décrit la
généalogie de la transe et du chamanisme depuis
les sociétés dites primitives, jusqu’a la psycha-
nalyse moderne, en se servant de 1’hypnose et de
I’hystérie.

C’est avec les travaux de Bourguignon (1968),
que les études sur la possession en lien avec la di-
vination ont connu leur couronnement. Dans son

2 Dans les développements qui suivent, nous employons les
termes esprit ou divinité dans un contexte plus général et le
terme génie dans le contexte du culte décrit chez les Baa-
tombir.

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

75

effort de systématisation des types de possession
a partir d’une enquéte de grande envergure en
Afrique, Bourguignon se propose de dissocier la
transe simple de la transe accompagnée d’une pos-
session. En effet pour Bourguignon, cette derniére
forme de transe présuppose une société qui recon-
nait dans sa théogonie, la possibilité d’une posses-
sion. L’auteur ajoute que cette distinction est mé-
thodologiquement importante, dans la mesure ou
elle change radicalement la modalité de divination
chez le sujet. Ainsi, en cas de possession, la per-
sonne en transe sert de support pour le génie ou
I’esprit qui, par la bouche ou la gestuelle du possé-
dé, communique directement avec la communauté,
sans laisser de souvenir au sujet. Par contre, pré-
cise Bourguignon, en cas de transe simple, le sou-
venir devient 1’élément essentiel de la divination,
car, le sujet doit se souvenir de ce qu’il a vu et en-
tendu pendant que son ame était en voyage hors de
son corps, pour pouvoir le relater a la communauté.
Rouget (1979) pour sa part, a pu mettre en évidence
la nature polysémique des concepts de transe, d’ex-
tase et de possession et établir une corrélation entre
la musique et la transe. Dans ses analyses, Rouget
(1979) s’est particulierement efforcé de préciser les-
dits concepts, puis d’assigner a chacun d’eux, un
contexte d’utilisation bien défini. Rouget considére
que 1’état de transe s’accompagne généralement de
musique, de chants, de danses et se manifeste plus
souvent par une sur-stimulation sensorielle dans des
contextes publics, contrairement a 1’extase qui elle,
ne se manifeste que dans le silence, 1’immobilité,
la solitude et 1’absence de crise. Selon Rouget, la
musique prise dans le sens large de phénomene so-
nore, réglé par le rythme et par la combinaison mé-
lodique et harmonique, n’est qu’un élément parmi
d’autres, dans le déclenchement de la transe. L’ au-
teur en vient a la conclusion que la transe de pos-
session est un véritable changement d’identité, ac-
cepté socialement grace aux vertus identificatoires
de la musique.

La recherche qui fait I’ objet de la présente étude
rejoint en grande partie les positions de Rouget et
de Bourguignon. Chez les Baatombu du Nord-Bé-
nin, le culte de possession kaawo consiste en des
danses collectives qui s’accompagnent d’une mu-
sique rituelle. Le clergé comprend trois personnages
clés : le prétre sacrificateur seema, ordonnateur, au-
tour de qui gravite tout le processus rituel kaawo.
C’est le seema qui prend soin des esprits kaawo et
des personnes qui en sont possédées. 1l est a la fois
prétre et guérisseur (tim guii). Il détient les formules
magiques, les secrets des plantes et des minéraux
qui entrent dans le processus initiatique. Moha-
med Abdou (2007) a particulierement souligné la

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

76

dimension thérapeutique du culte kaawo chez les
Baatombu, au cours duquel le prétre seema joue un
role déterminant. Le seema se distingue souvent lors
des cérémonies rituelles par son bonnet en feutre
rouge (fitroo swaan) et la cravache (sina) en laniere
de cuir, qu’il tient dans la main. Il dispose souvent
d’un petit bol fermé qui contient 1’essentiel de sa
science : tétes et plumes d’oiseaux séchées (guno-
wiirui), cheveux (sérii), poudres magiques contre
les sortileges (tim), osselets divers (yaa kukunu),
cauris (gubii), parfums (furare). La fonction de see-
ma est héréditaire, mais il faut tout de méme avoir
des dispositions particuliéres, qui permettent d’en-
trer en contact avec le monde des génies. Le violo-
niste gogé, est le personnage clé qui joue 1’intermé-
diation entre les membres de la communauté et les
génies des lieux ou de la brousse a la mort d’un res-
ponsable kaawo et lors du rituel de transfert de ses
génies vers un héritier. C’est le gdégé qui, aidé de la
prétresse kumba et d’autres responsables du cultes
a divers niveaux, préside et organise toute la média-
tion entre les génies et les initiés adeptes du culte,
puis entre les initiés et les profanes, au cours du ri-
tuel animé par 1’orchestre sacré composé du gdgé
(violoniste), des gassou (joueurs de calebasse) et
du gankou (joueur de tambour). Le gdgé connait la
généalogie (maru-tusiarur) et les louanges (taagi),
propres a chaque génie. Il détient tous les secrets du
culte et du rituel de la danse du cadavre et du trans-
fert des génies qui fait 1’objet de la présente étude.
La prétresse kumba, souvent une adepte du culte
kaawo d’age mdr, est chargée de I’initiation des no-
vices du culte, les (kaawo-biibu), et assiste de pres
le gogé. Elle appelle la plupart du temps les génies
par leur nom a la suite du gogé et peut communi-
quer avec eux. Elle connait parfaitement leur ordre
d’apparition au cours du rituel. Dans ses offices, la
kumba est généralement secondée d’une premiere
adjointe appelée kumba-yérima. C’est souvent la
sceur cadette de la kumba. Elle assure 1’intérim de
la kumba en cas de besoin. La kumba-yérima est
généralement aidée par la kpé kpasi. Méyari et tan
nan, sont en général des adeptes du culte qui initient
les novices aux danses rituelles. Elles sont généra-
lement les premieres a entrer en piste pour entrai-
ner les novices. La bara songu et la monso sont les
intendantes du culte ; elles sont chargées de la ges-
tion et de la distribution des biens mobilisés lors
du rituel.

A la mort d’un responsable du culte kaawo, les
officiants organisent le rite de la danse du cadavre
et du transfert de ses génies (bunit) vers un héritier.
Les rituels visent a faire descendre (sarasia) les gé-
nies kaawo (kaawoo-turarit), du défunt (goori) et
a le faire porter (sobe), par la personne qui en aura

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

Mohamed Abdou

manifesté les signes caractéristiques lors de la cé-
rémonie rituelle organisée pour la circonstance. Le
terme sarasia en baatonu signifie “faire descendre”,
“décharger” et traduit 1’idée de transfert. Il s’agit en
quelque sorte de déresponsabiliser le défunt au pro-
fit d’un héritier, au moyen d’un procédé complexe
qui mobilise un ensemble de gestes, de codes, de
signes, de paroles et de materia medica, destinés
a aider le défunt a transmettre son statut social et
ses pouvoirs de possession et de vision, a un autre
membre de la famille, du lignage ou du clan.

3 La toilette mortuaire et la mise en place
du dispositif rituel (niin-wisiarit)

Quelques heures apres la mort d’un dignitaire du
culte kaawo,® sa dépouille (gorir) est déposée a
I’écart des personnes non membres du culte, donc
du public profane, dans une case funéraire (goori-
diiri), au milieu des adeptes du culte réunis pour la
circonstance. Les adeptes fredonnent une série de
courtes strophes de chants funebres a la mémoire du
défunt et en I’honneur de ses génies. Les grands offi-
ciants conduits sur les lieux par le gdgé (violoniste)
et assis calmement autour du cadavre, demandent
a la famille du défunt de leur fournir pour entrer
en matiere, une natte neuve, un pagne traditionnel
neuf, un coq blanc, un cabri noir et du henné. Des
que ces éléments rituels sont réunis, tous les adeptes
se retirent de la case funebre a la demande du violo-
niste (gdgé), laissant sur place les grands officiants.
De jeunes gens vigoureux sont ensuite invités par le
g0gé a entrer dans la case funebre pour transporter
la dépouille mortelle dans une douche spéciale faite
de paillassons (paille tressée) et située dans un coin
de la maison mortuaire. Maintenant, on procede a
la toilette mortuaire, en maintenant le cadavre assis,
sur le cabri noir encore vivant, mais qui est supposé
mourir a la fin de la toilette du défunt. Selon un in-
formateur, la mort du cabri communiquée publique-
ment par le gogé, chef des officiants, est interpré-
tée comme un signe de réussite du rite de “lavage”
(niin-wisiarn) du défunt.

Apres la toilette mortuaire (niin-wisiari), le
corps du défunt, habillé d’une maniére simple, est
sorti de la douche et déposé au milieu de la cour de-
vant un public venu nombreux assister au rituel. Des
auteurs comme Louis-Vincent Thomas (1990), Jean
Ziégler (1965) et Mary Douglas (1966) ont parti-

3 1I s’agit en général des grands officiants du culte. Le gogé
(violoniste), la kumba (prétresse) ou ses adjointes kumba-yé-
rima, kpé kpasi méyari ou tan nan ou encore des intendantes
du culte (bara songu ou la monso).

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

culierement étudié les rites funéraires en Afrique.
Pour Thomas (1990) qui a consacré une bonne par-
tie de son ceuvre a la mort africaine, tout cadavre
étant présumé impur, les rites de “lavage” visent
a préparer le mort, pour son exposition devant la
communauté et son passage dans 1’au-dela. Dans ce
contexte, dit Thomas, le rite funéraire a une fonc-
tion d’embellissement du défunt. Mais 1’objectif
du rite de lavage, est surtout de purifier le mort, en
procédant a sa toilette funebre. Ziégler (1965), qui
s’est intéressé a la mort dans la diaspora africaine du
Brésil, arrive aux mémes conclusions. C’est a Mary
Douglas (1966), que nous devons les premieres ana-
lyses des rites de purification en Afrique. Partant des
travaux d’Evans-Pritchard sur la sorcellerie chez les
Azande du Soudan, elle s’interroge sur la notion de
souillure et son lien avec la morale. Douglas fait
une analyse minutieuse des rites de purification, de
rangement, puis développe une théorie générale de
I’efficacité symbolique des rites. D’apres cet auteur,
I’efficacité symbolique des rites de purification re-
Ieve presque toujours de I’ordre d’une structure so-
ciale particuliere. Ces rites ont pour role d’effacer
le danger qui provient d’une souillure, considérée
comme une pollution. En effet, pour Douglas, ce
danger est toujours corrélé a une situation sociale
faisant partie d’un systéme plus global de représen-
tations et de code moral. Douglas en conclut que la
meilleure symbolisation de ce danger, c’est d’éta-
blir une métaphore entre le corps social et le corps
physique humain.

La toilette fune¢bre qui accompagne le rite de la
danse du cadavre chez les Baatombu du Nord-Bé-
nin ne peut étre interprétée en dehors de ce contexte
particulier. Dés que le corps du défunt est déposé
au milieu de la cour, le gégé trempe le henné dans
un peu d’eau mélangée a du jus de citron, pour le
rendre indélébile avant de le passer sur la paume des
mains et la plante des pieds du défunt. Le gdgé lui
coupe ensuite les ongles, et lui rase la téte, puis il
le pare de ses plus beaux habits traditionnels. Dans
certaines sociétés africaines, certains éléments cor-
porels, tels les rognures d’ongles, les cheveux, mais
aussi parfois les vétements, considérés comme étant
imprégnés de “I’ame” du défunt, sont considérés
comme ses doubles (Bidima 2008). Chacun de
ces éléments renvoie aux représentations sociales
du corps, a partir duquel une personne peut étre
atteinte au moyen de procédés magiques. Marcel
Mauss 1950 ; et avec Henri Hubert 1902-1903), a
pu montrer la force spécifique de la magie, de la
priere, des rites et du sacrifice a la suite des travaux
de Franz Boas (1966) et de Bronislaw Malinow-
ski (1922). Pour Mauss, ces rituels se présentent
comme des phénomenes affectifs sociaux, créateurs

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

77

de lien social largement partagé par les membres de
la communauté. C’est pourquoi — soutient Mauss —
le “Mana” qui se trouve au fondement de la magie et
de lareligion, est I’émanation de la puissance spiri-
tuelle du groupe et contribue de ce fait, a le rassem-
bler. C’est dans ce contexte que les éléments de toi-
lette et de mise en place mobilisés lors du rituel de
la danse du cadavre chez les Baatombu font I’ objet
d’une attention particuliere. Pour finir la toilette, le
gogé fait coiffer le défunt d’un turban blanc, exacte-
ment comme lors de 1’intronisation d’un roi ou d’un
chef en pays baatonu. Le gdgé demande ensuite a
ses assistants d’étaler la natte neuve et le pagne tra-
ditionnel 2 méme le sol. Sur ceux-ci, on pose un
mortier en position renversée en lieu et place d’un
tabouret. C’est sur ce mortier que 1’on fait asseoir le
cadavre, retenu au niveau des épaules par quelques
adeptes kaawo-biibu. C’est alors que 1’ orchestre sa-
cré entonne les chants liturgiques au moyen des ins-
truments sacrés, louant les génies ou les esprits qui
habitent encore le corps. Pendant ce temps, le see-
ma, chargé en la circonstance du maintien de 1’ ordre
et de la sécurité des lieux, empéche le public de per-
turber les cérémonies, n’hésitant pas a user de sa la-
niere pour disperser et contenir une foule devenue
trop curieuse.

4 Le moment solennel de la danse de cadavre.
L’interrogation des génies et ’enterrement
du défunt (kusa)

Quelques instants apres la mise en place rituelle, le
cadavre se met a bouger d’abord doucement. La téte
s’agite de plus en plus frénétiquement, a 1’écoute
des louanges des génies. L’agitation gagne tout le
corps au rythme de la musique. On parle alors de
la danse du cadavre (baat. : kisa). Le gdgé qui est
entré dans un état de concentration maximale saisit
le coq blanc, qu’il pose d’abord sur la téte du ca-
davre, puis qu’il déplace ensuite a sept reprises des
pieds a la té€te du défunt, en pronongant une série
de prieres (kanarit), d’incantations (non-mwinrit)
et de supplications (suru-kanarir), a 1’intention des
génies du défunt. Ce geste du prétre est destiné a
transférer (sarasia) provisoirement le génie ou les
génies concernés dans le gallinacée, en attendant
leur transfert vers un humain, en 1’occurrence 1’hé-
ritier. C’est pourquoi, peu de temps apres, le coq se
met a frissonner avant de mourir doucement dans
un mouvement convulsif. Selon nos informateurs,
ce comportement du volatile signifie qu’il a été
bien pénétré par le ou les génies identifiés. C’est
alors que le gégé demande a nouveau a la famille
du défunt d’organiser le rituel qui conduira a la dé-

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

78

signation de son successeur. Cette demande se fait
en ces termes : “Been tonu wee ‘n maa bese baa,
bese sa besen bun wuna u dona yakasu guia’ (Voici
votre homme, le reste ne nous concerne plus ; nous
avons enlevé notre génie, ce dernier est parti vers la
brousse). Le gdgé fait intervenir pour la premiére
fois les parents du défunt pour leur remettre la dé-
pouille mortelle en pronongant ces mots : “guiso
ndi a wunin tubi dio kasuo ; wii da wunin bunu so-
waa kun ma wan yén sona sa bun wi sarasia ; wuna
ka tin wunin Kpié kast” (a partir d’aujourd’hui,
cherche ton successeur, celui qui portait ton génie
n’est plus, c’est pourquoi on le fait descendre. A toi
de désigner ton kpié [successeur] qui va porter ton
génie). Les parents du défunt emportent la dépouille
mortelle (gooru), sous la responsabilité du chef de
famille. Contrairement aux rites d’interrogation du
cadavre étudiés par Marc Augé (1965) chez les Al-
ladians de Cote d’Ivoire, et ceux étudiés par Yam-
ba Bidima (2008) chez les Lobi du Burkina Faso,
le rituel de la danse du cadavre et de 1’interroga-
tion des génies chez les Baatombu du Nord-Bénin
ne consiste pas en un processus de révélation — par
quelque procédé divinatoire — des causes de la mort
d’un responsable du culte, pouvant venir d’un éven-
tuel esprit malveillant ou d’un quelconque sorcier.
Chez les Alladians de Cdte d’Ivoire, le protocole
aboutit généralement a la mise en place d’un sys-
teme de mise en accusation dont la sentence irréfra-
gable est prononcée par un juge considéré comme
un contre-sorcier. Bidima (2008), pour sa part, a pu
montrer que chez les Lobi, les Moose, les Bwaba,
les Bissa et les Dagara, 1’interrogatoire du corps
du défunt (khi-kpier), vise a déterminer la cause de
la mort : mort naturelle ou non, mort attribuable a
d’autres causes, ou encore a la sorcellerie. Thomas
et Luneau (1980 : 77-89), avaient fait la méme ob-
servation chez d’autres peuples africains et indiqué
que, lors de I’interrogatoire, le cadavre est secoué
en tous sens, et promené dans le village, souvent au
milieu de I’hostilité générale, et ceci jusqu’a ce que,
“fatigué”, il se décide a avouer.

Chez les Baatombu du Nord-Bénin, le gdgé (vio-
loniste) insiste, non pas sur les causes de la mort de
la personne comme chez les Alladians et les Lobi,
mais plutdt sur 1’identité du génie ou des génies qui
habitent le défunt et sur leur intention de remettre
leurs pouvoirs a un héritier membre de la famille,
du lignage ou du clan. C’est pour bien marquer
cela, que le gogé dit : “hunm wiin yanro waa git a
kpunon siin, hunm maan goo naan hun nun goo, a
daa yinro déma i koo yé sa kin a yunim kpié suwo”
(lit. : “si c’est ton souffle qui est éteint, alors dors en
paix, mais si ¢’est quelqu’un qui t’a endormi cela ne
concerne pas la présente cérémonie. Nous te deman-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

Mohamed Abdou

dons simplement de choisir ton héritier”). Apres
quoi, le cadavre est remis a la famille du défunt qui
se chargera de son inhumation. Les membres auto-
ris€s de la famille du défunt lui enlévent aussitdt
ses habits d’apparat et les remplacent, soit par un
linceul traditionnel blanc (bekit kpikurur), s’il s’ agit
d’un noble Wansangari (gens du pouvoir), soit par
une natte (koon) ou un pagne noir (beku wonkurit),
s’il s’agit d’un roturier baatonu (gens de la terre).
La forme de la tombe varie également selon le sta-
tut social du défunt. Elle est de forme rectangulaire
pour le noble Wassangari et de forme cylindrique
pour le roturier baatonu. Le gdgé termine sa liturgie
en lancant a la foule que le génie vient de quitter le
corps du défunt, et que sa mission a ainsi pris fin.
C’est alors que le défunt est enterré en toute discré-
tion par les membres de sa famille, selon les rites
propres au lignage. Apres 1’enterrement, tous les of-
ficiants se retirent et les spectateurs venus assister a
I’enterrement retournent chez eux, laissant le soin
a la famille du défunt de se concerter pour fixer la
date des cérémonies d’identification de I’héritier du
génie ou des génies.

5 Le rituel d’indentification et de fixation
des génies du défunt (kpié¢ suabu)

Ce rituel commence apres 1’enterrement du défunt.
Des que le génie ou les génies quittent le corps du
cadavre, il va errer (bosit) pour quelque temps, dans
la nature (yakasit). Or, il n’est pas du tout sécuri-
sant pour la famille du défunt de le laisser long-
temps dans cet état erratique. Le cas échéant, ses
génies se sentiront négligés et, en conséquence, agi-
ront négativement sur les membres de la famille. La
colere du génie ou des génies peut se traduire par
des échecs individuels, ou collectifs, par des faillites
dans toute entreprise, par une stérilité des hommes
et des femmes, ou — ce qui est plus grave — par des
morts subites dans la famille ou plus généralement
tout autre événement néfaste (improductivité des
champs, mauvaises récoltes, épidémies ...). On dit
que les génies errent dans la nature tant que leur
héritier (kpi¢) n’a pas été identifié. S’ils venaient
a étre longtemps laissés sans héritier, ils pourraient
abandonner définitivement la famille et élire domi-
cile dans un autre lignage.*

Or, en I’absence prolongée d’héritier, la suc-
cession risque de tomber en déshérence, avec pour
conséquence I’aliénation totale des biens et des pou-

4 Certains pensent qu’en cas de négligence, le ou les génies
peuvent aller choisir I’héritier (kpi¢), en dehors de la famille,
du lignage ou du clan du défunt.

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

voirs du défunt, y compris ses génies. La perte des
génies occasionnerait alors des troubles perpétuels
pour les membres de sa famille. C’est pourquoi il
convient de trouver sans trop tarder, par des procé-
dés appropriés, la personne qui héritera du génie ou
des génies du défunt. Ainsi, peu de temps apres le
rituel de la danse du cadavre et de 1’interrogation
des génies, sur I’initiative du chef de lignage, la fa-
mille du défunt reprend contact avec le prétre gogé
et les autres officiants pour leur demander d’orga-
niser les rites d’identification de 1’héritier des gé-
nies (kpié-suabir). Les protagonistes s’entendent sur
un jour déterminé, de préférence un soir, pour enta-
mer le rituel qui est supposé durer en principe sept
jours. Le jour convenu, conduits a une heure pré-
cise par le chef du lignage, qui tient dans la main
un coq blanc et un chapelet fait de petites gourdes,
quelques membres de la famille se rendent a I’ orée
du village a la rencontre des prétres. Les officiants
quant a eux, sont accompagnés de plusieurs adeptes
et de I’orchestre sacré. Des que les membres de la
famille rencontrent les officiants, le chef de lignage
leur remet le coq blanc et le chapelet de gourdes
contenant les insignes sacrés des pouvoirs magiques
(tim bwanru), pour la protection des individus et
de toute la communauté, ainsi que quelques sous
(goobi) aux prétres. Une fois a I’intérieur de la mai-
son mortuaire, 1’orchestre sacré entame des mélo-
dies en I’honneur des génies qui habitaient le défunt
et ce, jusqu’au crépuscule. Cette premiere journée
s’acheve par des danses exécutées par les adeptes du
culte kaawo, sur la tombe et autour d’elle. Le lende-
main, en fin d’apres-midi, tous les parents du défunt
se réunissent dans la maison mortuaire. Les absents
a ce grand rendez-vous sont immédiatement soup-
connés de vouloir se dérober et tenter d’échapper a
un éventuel choix du génie ou des génies. Mais les
personnes qui agissent de la sorte, ne sont en au-
cun cas soupgonnées d’€tre responsables de la mort
du défunt car, comme souligné plus haut, le rituel
n’a pas pour objet la recherche des causes du déces
du défunt, ou celles d’éventuels responsables, mais
plutot 1’identification et le transfert de ses génies
vers un héritier. Les personnes qui ne se rendent pas
aux cérémonies risquent, tout au plus, de s’attirer du
fait de leur comportement, quelque tracasserie de
la part des génies. Mais personne ne veut courir ce
risque, méme s’il entretient 1’espoir secret de ne pas
se faire désigner comme héritier. Car, devenir 1" héri-
tier des génies n’est pas chose aisée, surtout consi-
dérant que 1’élu ne peut renoncer a cet héritage. Dés
qu’il est désigné par le ou les génies, il devient héri-
tier et cette qualité d’héritier est irrévocable.

Une fois tout le monde réuni, le gdgé demande
au chef du lignage de lui désigner au hasard les

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

79

deux membres de la famille qui le conduiront vers
la tombe du défunt. La, le prétre dépose pres de
la téte du défunt un petit pot en terre cuite conte-
nant de la biere de mil, et pres les pieds une ca-
lebasse contenant un tissu blanc. Le gdgé ramasse
ensuite quelques grains de sable de chaque c6té de
la tombe, qu’il jette aussitot dans le petit pot en
terre cuite et dans la calebasse en pronongant des
incantations (noon mwinrit). Ce geste constitue une
étape importante du rituel de transfert des génies. Le
prétre prend ensuite le pot qu’il pose sur la téte de
I’une des deux personnes désignées par le chef de
lignage, la calebasse sur la té€te de 1’autre personne.
Il ramene les deux objets a leurs places respectives
sur la tombe, pour les porter a nouveau sur la téte
des deux personnes. Le mé&me geste est répété sept
fois et les deux objets rituels demeurent finalement
sur la téte des porteurs jusqu’a la fin des cérémonies
rituelles. Pendant ce temps, 1’orchestre joue de ma-
niere rythmée, les panégyriques (tdmaru ; tara, ou
tagi) se succedent en I’honneur du génie ou des gé-
nies du défunt. Les deux porteurs des objets rituels
commencent a exécuter doucement des pas de danse
(yaabit) tout autour de la tombe immédiatement sui-
vis de nombreux adeptes kaawo-biibii. Cette phase
du rituel dure des heures et peut s’étendre sur plu-
sieurs jours. Elle se poursuit jusqu’au moment ol
le génie ou les génies jettent leur dévolu sur un
membre de la famille venu assister au rituel.

Un informateur nous apprend que la durée du
rite d’identification de 1’héritier dépend de la seule
volonté des génies. Selon cet informateur, le génie
peut désigner 1’héritier dans les heures qui suivent
le rituel de la dance du cadavre (kusa), comme il
peut le faire apres des jours, des mois, voire dans
I’année qui suit.’ La durée du rite est un indicateur
précieux pour déterminer si le défunt “légataire”
s’était bien conformé a sa vie d’adepte. Une longue
durée est généralement signe d’impiété du défunt,
tandis qu’une désignation rapide de 1’héritier tra-
duit une existence exemplaire de 1’adepte. Pendant
ce temps, 1’orchestre joue de plus en plus fort de-
vant une foule a genoux réunie autour de la tombe
du défunt. Apres un long moment, on apercoit dans
la foule une personne qui se met a s’agiter et a trem-
bler de facon frénétique. La personne se met a cou-
rir de facon hésitante et vient tomber au milieu de
la tombe du défunt en se tortillant frénétiquement
sous |’effet de la musique. Rouget (1979) a pu mon-

5 Si’héritier n’a pu étre désigné dans 1’intervalle de sept jours,
les officiants mettent fin a la cérémonie rituelle. Elle sera par
la suite organisée périodiquement de commun accord avec
les membres de la famille du défunt, jusqu’au jour out 1"héri-
tier sera désigné.

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

80

trer que la transe de possession souvent déclenchée
par la musique, est un véritable changement d’iden-
tité accepté socialement par la communauté du su-
jet. La personne saisie par le génie roule a terre et
entre aussitot en transe. Ce comportement signifie
que le génie qui habitait le défunt vient de se trans-
féré sur son nouveau “support”, désignant son hé-
ritier (kpié¢). Mais a ce stade, la liaison entre le gé-
nie et son porteur reste encore instable. En effet, ce
dernier est en général une personne qui a le droit de
succéder au défunt et d’hériter de son statut. Mais
il ne s’agit pas forcément d’un héritier présomp-
tif ou réservataire, c’est-a-dire d’une personne qui
du vivant du dignitaire du culte kaawo a le droit de
lui succéder. L’héritier peut venir du lignage ou du
clan. Par la suite, I’héritier choisi par le génie ou les
génies du défunt adoptera un comportement aber-
rant caractéristique (fanfankuri), tant que le génie
ou les génies ne se seront pas définitivement “fixés”
(guiré) sur sa téte, au moyen du rituel de lavage du
corps (niin-wisiarit). Pour ce faire, on amene pres
de I’intéressé encore en transe, un bélier et un coq
blanc. L’ héritier présumé pince aussitdt une patte du
bélier entre son majeur et son index. Si le génie ou
les génies ont achevé leur transfert, il sera difficile
de libérer la patte du bélier ainsi pincée. Ce geste
est la preuve de 1’accomplissement du transfert du
génie. C’est pourquoi le gdgé demande dans une
langue codifiée, si le comportement de la personne
saisie est bien dii a I’appel d’un génie : “hunm tom-
boko been nan a bindio sit waa” (s’il s’agit vraiment
des génies du défunt, montre-le nous, en roulant par
terre). Le cas échéant, I’ héritier couché a méme le
sol, se met a rouler a nouveau sur la tombe du dé-
funt, tantdt a droite tantot a gauche. Il continuera de
rouler ainsi jusqu’a ce que le gogé décide de 1’inter-
rompre. Il interrogera alors le ou les génies sur leur
réelle identité, sur leur choix et leur demandera de
confirmer leur transfert définitif vers I’héritier.

Le lendemain matin, le gégé procede au rituel
de relévement du sol de 1’héritier et a sa purifica-
tion (niin-wisiarn). Ce rituel se déroule en pleine
brousse ou tous les officiants et les adeptes du culte
se rendent tot le matin sous la conduite du gdégé,
pour y rechercher les plantes et les racines entrant
dans la composition des diverses préparations (ti-
sanes, décoction, lavements, mixtures ...), devant
servir a la purification de I’héritier. Ceux-ci sont
munis de quatre cauris, d’un ceuf, d’une calebasse
de mille, d’une calebasse de mais, d’un pot de
miel et d’un pot de lait. A chaque lieu de préleve-
ment, ils laissent un bout de ces différents éléments
apres de longues prieres (donmarit) et incantations
(non-mwinrn), faites a genoux — au pied de certains
arbres ou arbustes, dont les feuilles, les racines ou

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

Mohamed Abdou

les écorces serviront a la préparation des médica-
ments (tim) et autres remedes (bukataa), contre
d’éventuelles maladies (baranit), dont pourrait souf-
frir 1’héritier. De retour dans la maison mortuaire,
le g6gé demande une éponge neuve en fibres végé-
tales, un pot de savon traditionnel neuf, un ceuf de
poule, un poussin, un gros coq blanc, deux cale-
basses de tisanes préalablement préparées qui ser-
viront a laver 1’héritier. Selon nos informateurs, une
fois ces éléments réunis, le gogé prend 1’ ceuf qu’il
passe sur tout le corps de 1’héritier présumé pour
balayer — disent-ils, les éventuels mauvais esprits
(tom-konsobur), qui pourraient encore habiter son
corps afin que les génies du défunt puissent s’ins-
taller dans un corps sain. Nos informateurs ajoutent
que I’ceuf est ensuite jeté vers le coucher du so-
leil, comme pour enterrer la vie antérieure de 1’élu.
Le gogé se saisit ensuite du poussin qu’il passe sur
la téte et le corps de 1’élu en guise de purification,
pour s’assurer de 1’authenticité du génie et qui sera
normalement confirmée par la mort du poussin. Le
poussin mort est également jeté a 1’ouest. La mort
du poussin assure également que le mauvais esprit
est définitivement écarté. Pour finir, le gdgé procede
a la fumigation de I’héritier au moyen d’un encens
(dugm). 11 fut difficile d’obtenir des informations sur
cet ingrédient rituel hautement symbolique. Toute-
fois, selon le chef gdgé de Kokobé, ledit encens est
obtenu a partir des feuilles et racines d’une plante
appelée baanfoura, qui a la vertu de guérir les mala-
dies psychosomatiques et favoriser I’induction des
facultés paranormales et de divination chez le su-
jet. En effet, un esprit ou un génie peut tourmen-
ter un héritier et perturber ses capacités de voyage
cosmique. Dans maintes sociétés africaines, I’ usage
de I’encens est répandu. Il est utilisé lors des céré-
monies rituelles en signe d’offrande et d’adoration.
Au cours de ces cérémonies, il est souvent briilé
pour produire une fumée a 1’odeur caractéristique
pouvant favoriser la venue des génies. Ainsi, suite
a la purification de 1’héritier qui s’acheve par la fu-
migation, le génie ou les génies sont installés sur
son corps. Il ne reste qu’a renforcer ses pouvoirs
de divination par une série d’initiations, avant qu’il
pénétre définitivement dans 1’univers des esprits et
des génies. C’est 1’étymologie du moneéme baan-
foura qui nous a permis d’émettre I’ hypotheése que
la plante dont les racines ont servi a la fabrication
de I’encens, n’est autre que le Borassus aethiopum
Mart (fr. : palmier ronier). En langue baatonu, le
mot baanfoura se décompose en /baan/ et [foural.
La racine /baan/ signifie palmier. L’ origine de cette
dénomination en pays baatonu reste incertaine, et la
racine /baan/ (palmier) pourrait venir de la région
de Bobo-Dioulasso au Burkina-Faso. En effet, dans

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

une étude ethnologique menée par Louis Tauxier
(1933) dans cette région et consacrée aux Gouin et
aux Tourouka, I’auteur rapporte que la flore com-
prend comme principale essence, le ronier, une
espece tres courante dans le Banfora. La pronon-
ciation /banforal non conforme a la phonétique baa-
tonu, se serait modifiée pour donner /baan/. C’est
pourquoi on retrouve /baan/ en composition avec
/doori/ pour désigner le palmier ronier en pays baa-
tonl. Baandoori et baanfoura pourraient désigner,
respectivement, le palmier ronier femelle et le pal-
mier ronier male. Pour nos informateurs, en plus de
ses propriétés thérapeutiques, 1’encens extrait des
racines de cette plante aurait un effet puissant d’in-
duction et d’actualisation des facultés de précogni-
tion et de rétrocognition chez I’héritier des génies
du défunt. Faut-il rappeler ici que 1’usage de 1’en-
cens dans les pratiques de la voyance et de la magie
est trés ancien et remonterait a 1’¢re de la décou-
verte du feu. Le mot encens, du latin incensus vient
d’incendere qui veut dire briiler. Dans maintes so-
ciétés africaines 1’encens est utilisé lors des céré-
monies rituelles en signe d’offrande et d’adoration.
L’encens est alors br{ilé pour produire une fumée
a I’odeur caractéristique favorisant la venue des
génies de sorte que les pouvoirs spirituels et ma-
giques de I’encens en ont fait un ingrédient majeur
des cérémonies sacrées, magiques ou ésotériques.
Jean de L’Hosaniere (2001), Aldous Huxley (2001),
Mikhaél d’Estissac (2002), Luc Pecquet (2007a,
2007b), Romuald Leterrier (2004, 2008), ont tour
a tour consacré 1’essentiel de leurs travaux a la di-
mension magique et cosmique de 1’encens. Selon
eux, on 1’utilise souvent pour méditer, pour organi-
ser des rencontres a caractere spirituel, pour 1’ob-
tention d’une guérison, pour purifier un lieu sacré
ou pour purifier le corps et I’esprit, ou encore pour
enlever les pensées obsessives, voire calmer 1’es-
prit, apporter la paix, ou aider a la concentration et
favoriser les voyages intérieurs. C’est pourquoi on
attribut a 1’encens, le pouvoir d’établir le lien entre
le divin et I’humain par la stimulation des facultés
psychiques. C’est aussi pour cette raison que 1’in-
tervention de 1’encens dans le processus rituel de
la danse du cadavre chez les Baatombu prend une
dimension particuliere. La purification (baat. : niin-
wisiaru) de 1’héritier (kpié), qui s’acheéve par la fu-
migation (dugur) signifie que son génie est mainte-
nant installé au moyen d’un procédé magique sur
son corps et qu’il reste juste a le consolider par une
série d’initiations, avant son entrée définitive dans
I’univers des esprits et des génies.

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

81

6 Le rituel d’internement de I’héritier
et de confirmation de I’assise du génie
(diiri dokébir)

Ce rituel est essentiellement destiné au marquage
du corps de 1’héritier du génie et au développement
de ses dons extrasensoriels et de voyance. Des la
fin du rituel d’identification et de fixation du génie
ou des génies, de préférence un dimanche matin,
pour permettre au public d’assister nombreux a la
cérémonie, 1’héritier est introduit dans une case ini-
tiatique (couvent). Pour commencer, les officiants
demandent a la famille de 1’élu de leur fournir une
natte neuve sur laquelle on pose une éponge neuve,
deux pains de savon traditionnel neuf, du beurre de
karité, une pommade ordinaire pour le corps, quatre
metres de tissu blanc et du coton a filer. Le gogé pro-
cede a la toilette de 1’héritier au moyen de I’éponge
et du savon et masse son corps avec du beurre de
karité pour le rendre en condition pour incarner les
génies. De nombreux auteurs ont déja insisté sur
I’importance du corps et des techniques corpo-
relles dans les rites initiatiques et les rituels funé-
raires : Baudrillard (1970), Boltanski (1971), Rauch
(1983), Bonnet (1988), Le Breton (1990), Thomas
(1990), Vigarello (1993). Pour eux, le corps est per-
¢u comme une métaphore. Ainsi, pour bien marquer
le cheminement opéré par le ou les génies lors de
leur transfert vers I’héritier du défunt, le prétre gogé
noue des bouts de fil de coton autour des parties vi-
tales de son corps, considérées comme des lieux de
passage obligé des flux énergétiques du génie ou des
génies : la té€te, le cou, les poignets, les chevilles,
la hanche et autant de points marquant la nouvelle
identité de 1’héritier et les lieux de transmission des
pouvoirs magiques. C’est pourquoi le rituel d’inter-
nement (diirit dokébit) se présente comme une struc-
ture sémiotique qui se traduit chez 1 héritier par une
langue codifiée non accessible aux profanes. Cette
langue composée essentiellement de la parole, de
gestes, du choix des ornements, de 1’organisation
de I’espace et des objets cérémoniels, est I’élément
fondamental du rituel qui agit a son tour sur le corps
et les organes de 1’héritier. Son corps devient alors
le lieu de transition, voire 1’instrument de passage
entre le profane et le caractére sacré des génies.
C’est donc ce corps tout entier qui regoit le mes-
sage du défunt et s’y conforme. Le corps de 1’héri-
tier se présente alors comme le lieu de transfert de
toutes les représentations sociales et symboliques,
c’est-a-dire comme un moyen de communication
privilégié. Pour le nourrir et 1’ entretenir, on prépare
quatre repas rituels a base de différents ingrédients
pour consolider 1’assise du génie ou des génies et
conférer a 1’héritier des pouvoirs spéciaux.

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

82

Un premier repas est préparé a base de viande de
beeuf. La consommation de ce repas permet de pré-
venir contre toute éventuelle maladie physiologique
ou psychosomatique et permet d’éliminer toutes les
maladies (baranit) que 1’héritier aurait dans son
corps. Il est interdit (vinaa) a toute femme enceinte
de manger ce repas du fait de sa composition spéci-
fique. Un second repas préparé a partir de la viande
de poulet est supposé conférer des pouvoirs de di-
vination ou de rétro-cognition (sororit) a I’héritier.
Ce repas rituel contiendrait des propriétés qui per-
mettent a 1’élu d’actualiser son potentiel de préco-
gnition et de rétro-cognition, c’est-a-dire sa capa-
cité a révéler les événements a venir ou passés, au
moyen de procédés propres a la divination. L"héri-
tier peut prévenir le cas échéant, la survenue d’un
éventuel malheur ou d’un danger encouru par la
communauté, et est capable d’indiquer par avance,
les sacrifices qu’il y a lieu d’entreprendre, pour ré-
parer et apaiser les génies. L’ élu peut aussi annoncer
les différentes causes qui sont a 1’origine d’une cala-
mité qui sévit dans la communauté, et prodiguer des
conseils pour y remédier. Une fois initié, 1" héritier
peut, par des moyens propres physiquement incon-
trolables, entrer dans le monde des génies (bunir)
pour s’approprier et contrdler leur mode d’action. Il
devient capable de lire les choses cachées, la pensée
intime des hommes et des génies et son réle désor-
mais dans la société consiste a dévoiler les causes
d’un mal ou des faits inexpliqués. De ce point de
vu, les systemes divinatoires africains ont fait 1’ ob-
jet d’importants travaux, notamment dans le champ
de 1’anthropologie et dans le domaine de la des-
cription et de 1’analyse formelle des systémes divi-
natoires particuliers. Un troisi¢me repas avec de la
viande de poulet joue un role supplémentaire a celui
du second, sauf qu’il se limite strictement a la pro-
tection des membres de la familiale et du lignage.
Il permet a I’élu de révéler les dangers qui guettent
les membres de la famille et du lignage, ou d’indi-
quer les endroits ou sont enterrés voire cachés les
sortileges (tim), de maniere a déjouer les éventuels
complots et a éviter les pieges contre la famille par
quelque esprit malveillant. Tout comme le second
repas, un quatrieéme repas fait de viande de pintade
favorise la clairvoyance et de précognition. Ainsi,
apres le marquage du corps de 1’héritier, un breu-
vage spécial est préparé a base de feuilles, d’écorces
et de racines d’une plante appelée “Gandugi” ou
“Gangouro”, selon le gdgé de Kokobe. A cette mix-
ture est ajoutée du miel et du sucre que 1 héritier
doit boire pendant sept jours. Le breuvage (nooraa)
ainsi ingurgité par 1’héritier est destiné non seule-
ment a lutter contre les éventuelles maladies phy-
siologiques et psychosomatiques, mais sert aussi a

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

Mohamed Abdou

éloigner les mauvais esprits de la brousse. Selon le
dignitaire des tradithérapeutes du Bénin rencontré,
la plante nommée “Gandugi” a surtout pour vertu de
favoriser la fécondité. Cet informateur précise que
son usage est cité dans le Coran. Elle entrerait dans
la composition d’un charme destiné a la séduction et
a la recherche de la fortune. Selon lui, ce breuvage
serait préparé a partir de feuilles du “Gandugi” ou
“Gangouro” des tiges d’un arbuste appelé “Simbar-
gu” et une partie du feuillet de 1’estomac du mouton
(gnan bosso pibi), le tout pilé (suni) pour obtenir
une poudre qui sera mélangée avec du miel (tiim).
Cette poudre sera mangée en récitant certaines sou-
rates du Coran.

Un autre tradithérapeute nous apprend que la
plante existe en deux “especes” : 1’une, male, gan-
diriri, produit des fruits blancs en petite quantité ;
I’autre, femelle, ganyinsimari, produit de nom-
breux petits fruits rouges. Ces essences seraient
tres recherchées non seulement pour leurs proprié-
tés thérapeutiques, mais surtout pour leurs pouvoirs
magiques favorisant les facultés paranormales et
les capacités extrasensorielles chez un individu.
D’apres nos investigations, les essences en question
appartiennent a la famille des Ficus (Moraceae).
Celle dite femelle (ganyinsimarii ou ganswamb)
correspond au Ficus platyphylla, et celle dite male
(gandiriru ou gankpikaa) au Ficus sycomorus.
Leurs pouvoirs de guérison et de voyance sont a
associer a ce que les officiants du rite de transfert
des génies du défunt sont dans I’obligation, avant
de cueillir leurs feuilles ou leurs écorces, de deman-
der trois fois pardon en récitant des prieres et des
incantations, et dans celle de tapoter trois fois le
sol avant de creuser et de couper leurs racines. La
veille de I’ opération, on répand de la cendre (torom)
autour de I’arbre (danrit), en ménageant une entrée
en direction du soleil levant. On y dépose des noix
de cola blanches (goro kpika), en prononcant des
incantations. Le lendemain matin, le préleveur se
rend aupres de 1’arbre sans ouvrir la bouche. On dit
que c’est la condition nécessaire pour que les génies
qui habitent I’arbre acceptent que 1’on préléve son
écorce. Par la suite, les écorces (kokosut) recueillies
sont séchées puis moulues et ajoutées a une poudre
obtenue a partir d’un petit oiseau desséché appelé
“Demadu” ou “Todiribu”, qui appartient a la famille
des Lybiidae et a été identifié comme étant Pogo-
niulus chrysoconus (fr. : Barbion a front jaune). La
mixture est ensuite mélangée a du miel produit par
de petites mouches a miel (mélipones), sur un ka-
rité (Vitellaria paradoxa ; baat. : sombu). Elle sera
conservée dans une boite de peau et servira de filtre,
notamment pour charmer les femmes ou pour cher-
cher la fortune. Pour ce faire, il suffit d’y tremper

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

son majeur en formulant des veeux. Christian Sei-
gnobos (1997) avait déja rapporté qu’en certaines
ethnies de la région du Lac Tchad et du Nord-Came-
roun les morts dont on n’a pu rapporter le cadavre
au village en raison de 1’infortune qui les a frappé,
ou qui a frappé les membres de leur famille (éloi-
gnement excessif du corps, disparition par noyade,
mort au combat ...), sont remplacés par un frag-
ment symbolique du Ficus platyphylla, considéré
comme un véritable substitut du corps du défunt,
et qui subira les différentes phases du rite funéraire
(préparation, bain symbolique, purification, exposi-
tion, enterrement ...). A partir de ce moment-la, dit
I’auteur, 1’arbre devient le symbole protecteur de
la famille du défunt. Ses feuilles et fruits peuvent
étre cueillis, mais on ne porte pas la hache sur les
représentants de 1’essence concernée. Chez les Gui-
ziga du Nord-Cameroun, est-il précisé, si on ne ra-
mene pas le cadavre au village la famille du défunt
se réunit sous un Ficus sycomorus pour pleurer le
mort. Par la suite, [’arbre sera respecté et vénéré
par la famille du disparu : on ne pourra, sauf ac-
cident, ni [’abattre ni couper ses branches ou ses
racines. Transgresser cette norme, au sein du clan
ou du lignage, engage 1’accomplissement immédiat
d’un sacrifice et d’un rite de réparation. C’est pré-
cisément cette méme symbolique que nous avons
retrouvée chez les Baatombu du Nord-Bénin. Se-
lon les guérisseurs traditionnels rencontrés, 1’ usage
de ces especes, seules ou en combinaison avec
d’autres plantes ou d’autres éléments, comme des
parties d’animaux, des minéraux, permettent de
diagnostiquer, de soigner ou de prévenir les mala-
dies et préserver la santé dans le cadre des théra-
pies spirituelles. Plusieurs recherches réalisées en
Afrique dans le domaine de 1’ethnopharmacologie
et de I’ethnomédecine ont été également consacrées
au Ficus platyphylla et au Ficus sycomorus. Celles-
ci signalent leurs grandes vertus contre la prostate,
la faiblesse sexuelle, le lombago, et le pouvoir de
fécondité chez la femme.°

6 Kerharo et Bouquet (1951) ; Tapsoba et Deschamps (2006) ;
Bah et al. (2006) ; Adjanohoun (1980) ; Adjanohoun et al.
(1989) ; Amos et al. (2002). — Pour ce que est du Ficus pla-
typhylla les auteurs signalent leurs effets thérapeutiques
contre 1’extraction et la chute des dents malades, la préven-
tion de la schistosomiase urinaire et intestinale, le poison de
fleche, leurs effets analgésiques et anti-inflammatoires. Pour
le Ficus sycomorus, les effets notoires contre la conjoncti-
vite, la cataractes, les trachomes, les diarrhées, les inflamma-
tions des glandes, la dysenterie, les maux de ventre, le prurit,
les cholagogues, 1’eczéma, les dermites allergiques, 1’ané-
mie, etc.

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

83

7 Le rituel de la prise de bague et
de la sortie du couvent (faabii-suabir)

Ce rituel sert a sceller définitivement le pacte entre
I’héritier et le génie ou les génies qui 1”habitent puis
a le préparer a réintégrer sa famille et a retrouver
la communauté des humains. Il débute trés tot un
matin apres la confirmation de 1’assise du génie ou
des génies, autour d’un grand repas rituel compo-
sé de plusieurs mets (diyannit). L’un des mets est
fait a base d’igname (Dioscorea bulbifera ; baat. :
taasu), pilée et accompagnée d’une sauce a base de
viande de poulet, une pate de mil (Pennisetum glau-
cum ; baat. : doobi) ou de mais (Zea mays ; baat. :
gbérenu) accompagnée d’une sauce de poisson noir
(silure). S’y ajoutent une calebasse de bouillie mé-
langée a du lait de vache, une calebasse de bouillie
de mil mélangée a du miel, une calebasse de mais
cuit et mélangé a du miel, une calebasse de mais
cuit mélangé a du beure de karité et a du sel, un bol
de riz, accompagné d’une sauce de pintade, un bol
de beignets de haricot (swii), un bol de beignets de
mais (masa), un bol d’igname frite, et un bol conte-
nant des ceufs.

Apres avoir vérifié que tous les mets qui com-
posent le repas sont bien réunis, le gdgé mélange le
tout dans un grand récipient dont il prend le contenu
par petits morceaux, qu’il jette vers les quatre points
cardinaux, pour embrasser le savoir cosmogonique
et maitriser les eaux primordiales’ qui servent & pu-
rifier les rois, les chefs de terre, ainsi que des dé-
tenteurs des pouvoirs spirituels chez les Baatom-
bu lors de leur intronisation. Le gdgé remet le reste
du repas aux adeptes présents sur les lieux du culte
qui le mangeront immédiatement. C’est alors que
commence 1’épreuve de la prise de bague, souvent
aux environs de seize heures. L'héritier resté dans
la case initiatique, est habillé en habit traditionnel
baatonu (fako) et assisté d’une adepte. Avant que
I’héritier sorte de la case initiatique pour 1’épreuve
de la prise de bague cachée, le gdgé prépare une
eau sacrée a base de racines dans un petit bol en lai-
ton, qu’il asperge au sol sur le passage de 1’héritier,
au moyen d’un épi de mil. Cette eau sacrée (yinkit-
nim), permet de neutraliser les éventuels effets d un
mauvais sort (gaari-konsii) ou de quelque produit
(tim-konsii), qu’un esprit mal intentionné tenterait
de jeter (yinkaa) sur le passage de 1’ héritier porteur
de génies, afin de briser son destin (yanroo) et le
détourner (fitca) de sa vocation.

7 En pays baatonu, chaque chef politique ou détenteur des pou-
voirs spirituels doit nécessairement passer dans un lieu-dit,
pour se faire purifier par un chef de terre qui détient une eau,
qui serait a 1’origine de la création du monde.

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

84

En général, les esprits capables d’agir de la sorte
sont des sorciers (yondobu). Ces derniers se servent
de leur savoir occulte a des fins essentiellement
maléfiques. Parmi eux, on remarquera les dobo-
bu (envolteurs), qui disposent d’un pouvoir qu’ils
utilisent pour procéder a des “envoiitement a dis-
tance”. Ces derniers peuvent tuer (goo), envoliter
(doobe) leur victime, soit au moyen de substances
faites a base de plantes (#im), ou par des paroles in-
cantatoires et maléfiques (noon mwinrit). Pour ce
faire, il suffit de prononcer quelques paroles ma-
giques et le nom de I’individu visé sur un objet fait
d’une queue d’animal (yaasirit), ou un cadenas re-
vétu d’une peau d’animal, pour 1’éliminer physique-
ment en lui retirant son ame (téra). En effet, chez
les Baatombd, le corps humain est composé de trois
éléments : le coeur (worit), qui est la partie hérédi-
taire d’oll se manifeste soit la peur (berum), soit le
courage (worugorit), le corps-matiere (wasi) fait de
sable (yanim), qui est incarné et habité par le souffle
(wunde). Le souffle est composé d’une partie invi-
sible (yaro) qui descend du ciel et qu’aucune action
humaine ne peut atteindre. Le souffle peut toutefois
connaitre des perturbations et des déséquilibres pas-
sagers, sous 1’action des génies. L’autre partie du
souffle plus visible (zéra) correspondant a I’ame, est
la partie du corps qui disparait a la mort de 1’indivi-
du. C’est cet élément qui peut étre attaqué et détruit
a tout moment par un sorcier ou un empoisonneur.
C’est apres s’€tre assuré que le passage de 1’héri-
tier est exempt d’embuches que le gogé ordonne
a ce dernier de sortir de la case initiatique. Il sort
alors a petits pas au son de la musique accompagné
de I’adepte qui lui sert de guide. Une fois dehors,
le gogé s’adresse a lui en ces termes : “J’ai em-
prunté quelque chose aupres du roi et je 1’ai égaré.
Je compte sur toi pour m’aider a le retrouver par-
tout ou il sera. Sinon le roi promet de me couper la
téte”. Alors I’héritier, dans un état de tremblement
caractéristique, se dirige vers le lieu ou I’objet est
censé étre caché. La foule curieuse lui emboite le
pas et le suit jusqu’a I’endroit de la cache. La, il
donne quelques coups de griffes au sol pour déterrer
I’objet qui est généralement une bague, qu’il exhibe
aussitot sous les applaudissements et les cris de joie
des membres de sa famille, des amis et de 1’assis-
tance ; puis, il entre aussitdt en transe.

Quelques jeunes gens le prennent sur leurs
épaules pour le ramener sur les lieux de 1’ animation.
Le gdgé fait venir aussitdt un bélier noir, quatorze
bouts de tissu traditionnel blanc, quatorze bouts de
tissu traditionnel blanc/noir, puis il demande a 1’hé-
ritier d’enjamber trois fois par devant et quatre fois
par derriere le bélier avant de I’immoler (sankaa)
publiquement, en prononcant des incantations. Le

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

Mohamed Abdou

gogé demande ensuite a ses assistants de découper
la chair de 1’animal en petits morceaux. Selon nos
informateurs, la téte du mouton sera remise a 1’héri-
tier qui vient ainsi de réussir son alliance avec le ou
les génies symbolisée par la prise de bague (baat. :
taabui-suabnr). 11 dispose désormais du statut social
et de la plénitude des pouvoirs magiques de son pré-
décesseur. A part la téte du mouton qui servira de
repas et que I’héritier partagera avec son génie ou
ses génies, on considere que le reste de la viande de
I”animal est impropre a la consommation humaine.
Elle sera donc soit jetée dans la brousse, soit enter-
rée dans la cour qui a servi de cérémonie rituelle,
ou encore elle servira a la préparation de quelques
charmes de protection pour les adeptes du culte.

Apres 1’épreuve de la prise de bague, le gogé pro-
cede a la séance de rasage de I’héritier et de 1’adepte
qui I’accompagne, puis demande aux autres offi-
ciants de le réintroduire dans son environnement
social, donc de le ré-initier (sonsii) aux activités de
la vie quotidienne, avant de le remettre a sa famille.
C’est alors que I’héritier du génie ou des génies est
renvoyé dans son univers quotidien et aux différents
rites de passage : réapprentissage de la parole, des
incantations, des prieres, des codes musicaux, de la
vie en société, ainsi que des gestes, des postures, des
mouvements et des objets cultuels. Les nceuds de fil
de coton, qui servaient a marquer son corps pour fa-
ciliter le passage des flux énergétiques du génie ou
des génies et des vibrations intérieures, sont défaits
(kusia) pour lui permettre non seulement de se pré-
parer physiquement aux éventuelles hostilités qu’il
pourrait rencontrer dans 1’univers des génies, mais
aussi pour lui permettre d’assumer pleinement son
nouveau statut de chef de culte et exercer ses nou-
veaux pouvoirs, en réintégrant doucement sa com-
munauté. A sa sortie de la case initiatique (couvent),
I’héritier des génies ne pourra pas avoir de rapports
sexuels avant trois mois s’il s’agit d’un homme, et
quatre mois s’il s’agit d’une femme. C’est a la fin
de cette période d’abstinence que le rite du transfert
des génies du défunt prend fin. L’héritier devenu de-
vin, pourra alors retourner a sa vie ordinaire.

Conclusion

L’étude présentée a tenté de montrer, a travers une
série de rituels spécifiques, comment dans la société
baatonu on parvient a transférer les génies d’un dé-
funt a son successeur. L’essentiel des rites porte plus
précisément sur le comportement et le traitement de
la dépouille mortelle, sur 1’identification des génies
possesseurs du défunt, sur ses pouvoirs magiques,
sur le mode d’intervention des génies, sur les tech-

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

La symbolique des rites funéraires dans une société ouest-africaine

niques nécessaires a leur transfert d’un porteur a
un autre, sur les officiants et leurs principaux roles
dans le processus rituel et dans la société, sur les dif-
férentes relations qui se nouent entre les hommes,
les génies et les adeptes du culte et sur 1’identifica-
tion et I’ utilisation des plantes entrant dans les tech-
niques d’induction des facultés de voyance et de di-
vination chez I’héritier lors de I’initiation. L’étude
montre de facon plus générale, la complexité d’une
succession magique, qui implique des paroles, des
codes, des objets rituels et un parcours initiatique
qui amene 1’héritier ou 1’héritiere, a acquérir des
dons spéciaux pour entrer dans 1’univers extra-sen-
soriel® et de la divination. Désormais €levé au rang
de dignitaire, 1’héritier pourra exercer la plénitude
de son nouveau pouvoir et consolider son rdle de
“chef” de culte, ainsi que son assise sociale, dans la
communauté, parmi les autres dignitaires du culte.

Références citées

Abdou, Mohamed

2007 A Healing Cult Met with the Baatombu from the North
of Benin.The Kaawo. Anthropology & Medicine 14/1 :
27-39.

Rites agraires et cultes de fécondité dans les royautés
de Parakou et de Kika. La dialectique du culte des Nan-
Kpele entre gens de pouvoir et gens de terre. Annales de
la Faculté des lettres, arts et sciences humaines (Abo-
mey-Calavi) 17/2 : 315-335.

Abéga, Séverin Cécile
1984 L’Esana des Beti du Sud-Cameroun. Yaoundé. [These de
doctorat 3¢ cycle, Université de Yaoundé]

Adjanohoun, Edouard J.

1980 Contribution aux études ethnobotaniques et floristiques
au Niger. Paris : Agence de Coopération Culturelle et
Technique.

1989 Contribution aux études ethnobotaniques et floristiques
en République populaire du Bénin. Paris : Agence de
Coopération Culturelle et Technique.

Adler, Alfred

1994  Levée de deuil et consécration de 1’héritier (Moundang,
Tchad). Systemes de pensée en Afrique noire 13 : 89—
119.

Amos, S., B. Chindo, I. Edmond, P. Akah, C. Wambebe, and

K. Gamaniel

2002 Antinociceptive and Anti-Inflammatory Properties of Fi-
cus platyphylla Stem Bark. Journal of Herbs, Spices &
Medicinal Plants 9 : 47-53.

Augé, Marc

1976 Savoir voir et savoir vivre. Les croyances a la sorcellerie
en Cote d’Ivoire. Africa, Journal of the International Af-
rican Institute 46/2 : 128—136.

2011

8 Il s’agit de rituels qui introduisent 1’héritier dans le monde du
paranormal, comme la voyance ou la divination. Il devient le
devin reconnu par toute la communauté.

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

85

Bah, Sekou, Drissa Diallo, Seydou Dembélé, and Berit Smes-

tad Paulsen

2006 Ethnopharmacological Survey of Plants Used for the
Treatment of Schistosomiasis in Niono District, Mali.
Journal of Ethnopharmacology 105/3 : 387-399.

Bastide, Roger
1972 Le réve, la transe et la folie. Paris : Flammarion.

Baudrillard, Jean
1970 La société de consommation. Ses mythes, ses structures.
Paris : Denoél.

Benedict, Ruth
1934  Patterns of Culture. Boston : Houghton Mifflin.

Bidima, Yamba

2008 Corps visible, corps invisible. La symbolique du corps
dans les rituels funéraires des Lobi du Burkina Faso.
Journal des anthropologues 112—113 : 75-110.

Boas, Franz
1966 Kwakiutl Ethnography. (Ed. by H. Codere.) Chicago :
University of Chicago Press.

Boltanski, Luc ’
1971 Les usages sociaux du corps. Annales. Economies, Socié-
tés, Civilisations 26/1 : 205-233.

Bonnet, Doris

1988 Corps biologique, corps social. Procréation et maladies
de I’enfant en pays mossi, Burkina Faso. Paris : Editions
de ’ORSTOM.

Bourguignon, Erika

1968 Divination, transe et possession en Afrique transsaha-
rienne. In : A. Caquot et M. Leibovici, La Divination.
Tome 2 ; pp. 331-358. Paris : PUF.

Brégand, Denise
1998 Commerce caravanier et relations sociales au Bénin. Les
Wangara du Borgou. Paris : Ed. L’Harmattan.

Devereux, George
1970 Essais d’ethnopsychiatrie générale. Paris : Gallimard.

Douglas, Mary

1966  Purity and Danger. An Analysis of Concepts of Pollution
and Taboo. London : Routledge and Kegan Paul.

De la souillure. Essai sur les notions de pollution et de
tabou. Paris : F. Maspéro.

Estissac, Mikhaél d’
2002 De I'usage des herbes, poudres et encens en magie. Pa-
ris : Grancher.

1971

Hubert, Henri ct Marcel Mauss
1902-1903  Esquisse d’une théorie générale de la magie. L’An-
née sociologique 7 : 1-146.

Huxley, Aldous 3
2001 Les portes de la perception. Paris : Editions 10/18. (10/18,
1122)

Kardiner, Abram
1969 L’individu dans sa société. Essai d’anthropologie psycha-
nalytique. Paris : Gallimard.

Kerharo, Joseph et Armand Bouquet

1951 Sorciers, féticheurs et guérisseurs de la Cote d’Ivoire—
Haute-Volta. Les hommes, les croyances, les pratiques,
pharmacopée et thérapeutique. Paris: Vigot Freres.

Lapassade, Georges
1976 Essai sur la transe. Le matérialisme hystérique I. Paris :
Delarge.

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

86

Le Breton, David
1990 Anthropologie du corps et modernité. Paris : PUF.

Leterrier, Romuald

2004 Le savoir botanique chez les Shipibo-Conibo. L’ ayahuas-
ca et les plantes maitresses. In : R. Leterreir, L’enseigne-
ment de 1’ ayahuasca. Montigny-le-Bretonneux : Yvelin-
édition.

Les plantes psychotropes et la conscience. L’enseigne-
ment de I’ayahuasca. Paris : Alphée-J. P. Bertrand.

2008

L’Hosaniere, Jean de ;
2001 Le grand livre des encens. Paris : Ed Trajectoire.

Linton, Ralph ;
1977 Le fondement culturel de la personnalité. Paris : Editions
Dunod.

Malinowski, Bronislaw

1922 Argonauts of the Western Pacific. London : Routledge.

1963 Les Argonautes du Pacifique occidental. Paris : Galli-
mard.

Mead, Margret

1970 Culture and Commitment. A Study of the Generation
Gap. Garden City : Published for the American Museum
of Natural History, Natural History Press.

Mauss, Marcel

1950 Effet physique chez I’individu de 1’idée de mort suggérée
par la collectivité. In : M. Mauss, Sociologie et anthropo-
logie ; pp. 311-330. Paris : PUF.

Pecquet, Luc

2007a Parfums d’Afrique. In : M.-C. Grasse (dir.), Une histoire
mondiale du parfum. Des origines a nos jours ; pp. 177—
181. Paris : Somogy Ed. d’Art.

2007b Parfums et prophéties. A propos de quelques pratiques
religieuses au Sud Bénin et du Togo. In : M.-C. Grasse
(dir.), Une histoire mondiale du parfum. Des origines a
nos jours ; pp. 192-195. Paris : Somogy Ed. d’Art.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:53:41. @
Inhalts Im

Mohamed Abdou

Rauch, André
1983 Le souci du corps. Histoire de 1’hygiéne en éducation
physique. Paris : PUF.

Rouget, Gilbert

1979 La musique et la transe. Esquisse d’une théorie générale
des relations de musique et de la possession. Paris : Gal-
limard.

Seignobos, Christian

1997 Les arbres substituts du mort et doubles du vivant. In :
D. Barreteau, R. Dognin et C. von Graffenried (éds.),
L’homme et le milieu végétal dans le Bassin du lac
Tchad ; pp. 23-34. Paris : Editions de I’ORSTOM.

Tauxier, Louis

1933 Les Gouin et les Tourouka. Résidence de Banfora, cercle
de Bobo-Dioulasso. Etude ethnographique suivie d’un
double vocabulaire. Journal de la Société des Africa-
nistes 3 : 77-128.

Tapsoba, Hadissa et Jean-Pierre Deschamps

2006 Use of Medicinal Plants for the Treatment of Oral Dis-
eases in Burkina Faso. Journal of Ethnopharmacology
104/1-2 : 68-78.

Thomas, Louis-Vincent

1982 La mort africaine. Idéologie funéraire en Afrique noire.
Paris : Payot.

1990 Anthropologie de la mort. Paris : Payot.

Thomas, Louis-Vincent et René Luneau
1980 La terre africaine et ses religions. Paris : L’'Harmattan.

Travaillot, Yves

1982 Sociologie des pratiques et d’entretien du corps. L’évo-
lution de 1’attention portée au corps depuis 1960. Paris :
PUFE.

Vigarello, Georges
1993 Le sain et le malsain. Santé et bien étre depuis le Moyen
Age. Paris : Seuil.

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-73

