Zeitgendossische Diskurse des Politischen

Steffen Herrmann

Demokratischer Streit

Eine Phanomenologie des Politischen



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/8783748042764 - am 20.01.2026,

8:00. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TH


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriftenreihe
Zeitgenossische Diskurse des Politischen

herausgegeben von

Prof. Dr. Andreas Hetzel
Prof. Dr. Oliver Flugel-Martinsen

Band 25

Wissenschaftlicher Beirat

Mathias Albert (Bielefeld), Robin Celikates (Berlin), Anna Geis (Hamburg),
Charles Girard (Lyon), Ina Kerner (Koblenz-Landau), Regina Kreide (Giessen),
Oliver Marchart (Wien), Stephan Moebius (Graz), Maria Muhle (Miinchen),
Martin Nonhoff (Bremen), Dirk Quadflieg (Leipzig), Hartmut Rosa (Jena),
Rainer Schmalz-Bruns * (Hannover)

Die Forschungsreihe versteht sich als Forum der Diskussion tiber Moglich-
keiten und Grenzen des Politischen heute. Sie vereint Schriften aus der
Politischen Theorie, der Politischen Philosophie, der Sozialphilosophie und
der Soziologie. Ohne sich schulpolitisch festlegen zu wollen, verfolgen die
Schriften der Reihe die Pfade eines antiessentialistischen, pluralistischen
und radikaldemokratischen Denkens des Politischen, wie es sich seit der
Mitte der 1980er Jahre vor allem in Frankreich, Italien, England und in den
USA formiert hat. Das Themenspektrum der Bande erstreckt sich von
dekonstruktiven liber genealogische, agonistische, diskurs- und hegemonie-
theoretische Ansatze bis in die Felder der Gouvernementalitatsstudien,
des (Post-)Feminismus und der Postcolonial Studies. Die Reihe eréffnet
eine konstruktive Kontroverse tiber die Diskurse des Politischen und sucht
zugleich nach Perspektiven ihrer Weiterentwicklung.

hittps://dol.org/10.5771/5783748042764 - am 20.01.2026, 10:58:00. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Steffen Herrmann

Demokratischer Streit

Eine Phanomenologie des Politischen

{} Nomos

hittps://dol.org/10.5771/5783748042764 - am 20.01.2026, 10:58:00. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2023

© Steffen Herrmann

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBBe 3—5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestralle 3—5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-7560-0646-5
ISBN (ePDF): 978-3-7489-4276-4

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748942764 Nomos elibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

hittps://dol.org/10.5771/5783748042764 - am 20.01.2026, 10:58:00. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TTEN


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Einleitung: Was ist demokratischer Streit? ......

1. Der Streitum den Demos ... ............

1. Wer zihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

2. Epistemische Macht. . ....................
3. Demonstrative Kritik . . . ..................

II. Der Streit um das Kratos ... ............

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

5. Die dritte demokratische Revolution. . .. ... ...
6. Kontestative Kritik. . .. ...................

III. Der Streitum die Doxa. ...............

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung? . .
8. Asthetisches Argumentieren. . ..............
9. Protreptische Kritik . .. ...................

- am 20,01,2028, 10:58:08,

117

153

161
196
230

285

292
313
330

367
369
370


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Was ist demokratischer Streit?

Streit entsteht, wo Uneinigkeit herrscht. Im demokratischen Gemeinwesen
zeigt sich solche Uneinigkeit zumeist in Form von Meinungsverschieden-
heiten iiber offentliche Angelegenheiten. Die Strittigkeit solcher Angele-
genheiten bildet dabei kein Zeichen des demokratischen Verfalls, sondern
ist vielmehr Ausdruck ihres gewohnlichen Prozessierens selbst. Im Streit
spiegelt sich der Umstand, dass der Ort der Macht in der Demokratie nicht
langer besetzt, sondern zu einer ,,Leerstelle” geworden ist, wie es Claude
Lefort in einer bekannten Formulierung ausgedriickt hat.! Sinnbildlich
zeigt sich dieser Umstand bereits in der Antike, wo sich im Zuge der ,hop-
litischen Reform* eine beschlieBende Versammlung aus einander gleichge-
stellten ménnlichen Kriegern bildet, die um ein leeres Zentrum (meson)
herum zusammenkommen, in dem sie ihre Beute niedergelegen, um dann
iiber deren Verteilung nach 6ffentlichen Prinzipien zu streiten.” Die Macht
der Verteilung liegt hier nicht mehr bei einer iibergeordneten auBBerweltli-
chen Instanz wie der Gunst der Gotter noch bei einer ausgezeichneten in-
nerweltlichen Instanz wie dem Konig, sondern bei der versammelten Ge-
meinschaft selbst. Im Zuge der hoplitischen Reform beginnt sich so dasje-
nige herauszubilden, was wir heute als Demokratie, als Herrschaft (kratos)
der Gemeinschaft (demos) bezeichnen.

Auch wenn die Demokratie seit ihrer ersten Griindung in der antiken
Polis eine Vielzahl an Transformationen durchlaufen hat, bleibt sie doch
durchgehend von der Idee angetrieben, dass das demokratische Gemein-
wesen in nichts anderem als sich selbst griindet. Als eine der entschiedens-
ten Verfechterinnen der Idee der kollektiven Selbstregierung darf Hannah
Arendt gelten. Thre politische Phdnomenologie der Conditio Humana stellt
nachdriicklich die Macht des gemeinsamen Handelns heraus, durch wel-
che Menschen einen Neuanfang in der Welt zu machen vermdgen. Ge-
meint ist damit, dass unser Schicksal nicht durch unsere biologische Ge-
burt determiniert ist, sondern vielmehr, dass demokratische Subjekte im
Rahmen einer ,,zweiten Geburt“ ihr Schicksal selbst wihlen.®> Dass dieser

1 Claude Lefort, ,,Die Frage der Demokratie®, in: Ulrich Rodel (Hg.), Autonome Ge-
sellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, 281-297,
hier: 293.

2 Marcel Hénaff, Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken, Bielefeld:
transcript 2014, 73.

3 Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tdtigen Leben, Miinchen: Piper 2002, 215.

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Prozess konflikttrichtig ist, ist Arendt klar vor Augen gestanden. Schlief3-
lich gilt ihr Pluralitét als die Grundbedingtheit unseres politischen Lebens.
Gemeint ist damit nicht einfach, dass wir alle irgendwie einzigartig und
verschieden voneinander sind, sondern vielmehr, dass wir unterschiedliche
politische Meinungen (doxai) dariiber haben, wie die uns gemeinsame
Welt eingerichtet werden sollte. Politische Gruppierungen wie Libertére,
Liberale, Sozialist innen, Queer-Feminist innen oder critical race-
Aktivist_innen lassen sich von unterschiedlichen Vorstellungen davon lei-
ten, was ein gutes demokratisches Gemeinwesen ausmacht und befinden
sich daher oftmals in intensiven Meinungsverschiedenheiten mit anderen
politischen Gruppen.

Der demokratische Meinungsstreit kann nun freilich ganz unterschied-
liche Formen annehmen. Er kann sich nicht nur auf die 6ffentlichen Ange-
legenheiten beziehen, um die herum sich die Gemeinschaft versammelt,
sondern auch auf die Art und Weise der Verhandlung dieser Angelegenhei-
ten selbst. Der Streit wird dann zu einem Streit zweiter Ordnung: Gestrit-
ten wird nun nicht mehr allein um 6ffentliche Angelegenheiten, vielmehr
wird der Streit selbst zum Streitgegenstand. Es wird nun darum gerungen,
wie demokratischer Streit gerahmt ist und sein sollte. Nicht mehr das Me-
son selbst ist nun der Gegenstand, sondern vielmehr dasjenige, was diese
Mitte als Mitte konstituiert: der Demos, das Kratos und die Doxa. Der
Streit um diese drei Momente unterscheidet sich von einfachen 6ffentli-
chen Auseinandersetzungen dadurch, dass hier nicht mehr allein die Aus-
legung einer politischen Situation, sondern die Praxis der Auslegung selbst
umstritten ist. Die Uneinigkeit kann dabei soweit gehen, dass sie auch die
Geltung dieser Begriffe selbst noch einmal erfasst. Gestritten wird dann
darum, was iiberhaupt als politische Situation oder addquate Auslegungs-
methode zdhlt. Gegenstand der vorliegenden Studie werden im Folgenden
nun diese unterschiedlichen Gestalten demokratischer Meinungsverschie-
denheiten sein. Zu ihrer Bewiltigung, so mochte ich zeigen, bietet sich ei-
ne bestimmte Praxis der Kritik an, die ich im weiteren Verlauf als Praxis
der phdanomenologischen Demonstration bezeichnen mochte. Ausgehend
von diesem Vorhaben gliedert sich die vorliegende Studie in drei Teile: Im
Ausgang von der Grundfrage ,,Wer zéhlt als Teil der politischen Gemein-
schaft? will ich im ersten Teil den Streit um den Demos als Streit um de-
mokratische Kredibilitdt rekonstruieren und zeigen, wie diese mit Hilfe
von Praktiken der demonstrativen Kritik zum Gegenstand gemacht werden
kann. Im zweiten Teil werde ich dann ausgehend von der Grundfrage
,,Wie ist politische Herrschaft einzurichten?* den Streit um das Kratos als
Streit um die Stiftung politischer Freiheit verstehen und zeigen, wie sich

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

diese durch kontestative Institutionen politischer Freiheit verteidigen lasst.
SchlieBlich werde ich im dritten Teil ausgehend von der Grundfrage ,,Wie
bildet man sich eine politische Meinung?“ den Streit um die Doxa als
Streit um Lebensformen rekonstruieren, der mithilfe von Praktiken der
protreptischen Kritik gefiihrt werden kann.

Demokratische Meinungsverschiedenheiten

Unsere demokratische Gegenwart ist durch vielféltige Meinungsverschie-
denheiten gepriagt. Mindestens drei unterschiedliche Konfliktebenen las-
sen sich dabei unterscheiden: Als einfache Meinungsverschiedenheiten
konnen zunichst jene Arten von Konflikten bezeichnet werden, bei denen
sich zwei Parteien in der Bewertung einer konkreten Situation uneinig
sind. So kdnnen sie beispielsweise im Clinch dariiber liegen, ob eine be-
stimmte Person oder Personengruppe nach den Kriterien des geltenden
Asylrechts schutzbediirftig ist oder nicht. In solchen Féllen teilen die Kon-
fliktparteien die Uberzeugung, dass das Recht auf Asyl existiert und dass
es unter bestimmten Umstéinden gewéhrt werden sollte. Strittig ist hier, ob
und wie dieses Recht auf eine fragliche Situation angewendet werden soll-
te. Die Auflosung solcher Anwendungsfragen ist keineswegs eine leichte
Aufgabe. Sie ist vielmehr mit dem konfrontiert, was John Rawls die ,,Biir-
den des Urteils* nannte.* Gemeint ist damit, dass Sachverhalte oft er-
kenntnistheoretisch komplex und schwer zu beurteilen sind, so dass es
schwierig ist, zu abschlieBenden Urteilen zu gelangen.

Auch wenn einfache Meinungsverschiedenheiten die Quelle intensiver
und tief empfundener Konflikte zwischen politischen Gruppen sein kon-
nen, geht es in vielen politischen Auseinandersetzungen doch oftmals um
solche Arten von Meinungsverschiedenheiten, die heute im Riickgriff auf
Robert Fogelin zumeist als ,.tiefe Meinungsverschiedenheiten bezeichnet
werden.” Hier wird nicht mehr die Realisierung einer Norm, sondern die
Norm selbst infrage gestellt. Bei tiefen Meinungsverschiedenheiten geht
es also nicht um die Frage, wie eine bestimmte Norm in einer bestimmten
Situation anzuwenden ist, sondern vielmehr darum, ob die Norm selbst

4 John Rawls, Politischer Liberalismus, Uibers. v. Wilfried Hinsch. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2003, 127.

5 Robert Fogelin, ,,The Logic of Deep Disagreements®, in: Informal Logic, Jg. 7,
1985, 1-8.

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Giiltigkeit besitzt und wie und von wem sie zu interpretieren ist. Tiefe
Meinungsverschiedenheiten gehen entsprechend einfachen Meinungsver-
schiedenheiten voraus. Erstens in dem Sinne, dass der Streit iiber die Giil-
tigkeit oder Auslegung einer Norm dem Streit {iber ihre Anwendung vo-
rausgeht, und zweitens, was noch wichtiger ist, rahmt der Streit iiber
Normen das ein, was als einfache Meinungsverschiedenheit erscheinen
kann. Drei wesentliche Formen tiefgreifender Meinungsverschiedenheiten
lassen sich im Anschluss daran unterscheiden. Wir kommen ihnen auf die
Spur, wenn wir uns eine Reihe von politischen Auseinandersetzungen in
der Bundesrepublik im Zuge der Corona-Pandemie vor Augen fiihren:

(1) Die politische Auseinandersetzung im Rahmen der Pandemiepolitik
betraf zunichst einmal die Hierarchie von Verfassungsnormen. Thren Ur-
sprung hat diese Auseinandersetzung darin, dass es zu den Bedingungen
der Politik gehort, dass Grundrechte miteinander in Konflikt geraten kon-
nen. Im Zuge der Corona-Pandemie ist das am Konflikt zwischen Frei-
heitsrechten und Gleichheitsrechten deutlich geworden. Da die Ausiibung
der Bewegungsfreiheit eine direkte Bedrohung fiir die Gesundheit anderer
darstellte, konnten beide Rechte nicht gleichzeitig volle Geltung besitzen.
Vielmehr musste eine Abwégung erfolgen und entschieden werden, wel-
ches Recht Vorrang genief3t. Eine solche Abwigung war dabei stark von
der jeweiligen politischen Zielsetzung der Streitparteien abhingig. Wéh-
rend die einen dafiir eintraten, sich auf die Funktionsfdhigkeit des Ge-
sundheitssystems zu konzentrieren, setzten sich die anderen fiir den um-
fassenden Schutz von Leben und Gesundheit aller ein.® Ja nach dem, fiir
welches Ziel man sich entschied, fiel die Abwagung von Grundrechten
anders aus: Im ersten Fall wurde den Freiheitsrechten der Vorzug vor den
Schutzrechten erteilt; im zweiten Fall wurde den Schutzrechten Vorzug
vor den Freiheitsrechten gewahrt. Entscheidend ist nun, dass beide Partei-
en ihre Argumente auf Grundrechte stiitzen konnten und ihre Meinungs-
verschiedenheit nicht durch Riickzug auf ein noch hoheres Recht oder eine
noch héhere Norm aufldsbar war. Bei Grundrechtskonflikten handelt es
sich daher um unauflosbare Konflikte zwischen verschiedenen Normen,
die nur durch eine politische Entscheidung zu bewiltigen sind.

(2) Tiefe Meinungsverschiedenheiten haben in der Pandemiezeit zwei-
tens den Rahmen der demokratischen Ordnung betroffen. Sie bezogen sich

6 Vgl Oliver Lepsius, ,,Grundrechtsschutz in der Corona-Pandemie®, in: Recht &
Politik, Jg. 56, Heft 3, 2020, 258281, hier: 259f.

10

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

insbesondere auf die Frage, ob pandemische Mafinahmen qua Verordnung
oder qua Gesetz geregelt werden sollten. Zu Beginn der Pandemie hat da-
bei zunéchst aus pragmatischen Griinden das Regieren mittels Rechtsver-
ordnungen vorgeherrscht. Der Vorteil von Verordnungen besteht darin,
dass sie ziigig erlassen und gedndert werden konnen, wihrend ein Gesetz-
gebungsverfahren meist relativ langwierig ist. Kritiker innen der Regie-
rungspolitik argumentierten jedoch, dass die durch Verordnungen vorge-
nommen Grundrechtseingriffe einer spezifischen politischen Legitimation
bediirfen.” Sie beriefen sich dabei auf den so genannten Parlamentsvorbe-
halt, wonach politische Entscheidungen mit weitreichenden Auswirkungen
von der gesetzgebenden Versammlung getroffen werden miissen. Damit
soll gewiahrleistet werden, dass die Auseinandersetzung um die Rangord-
nung und Auslegung von Verfassungsnormen nicht hinter verschlossenen
Tiiren in Ausschiissen oder Sonderkommissionen stattfindet, sondern im
Lichte der offentlichen Meinung ausgetragen wird. Was alle angeht, soll
auch vor aller Augen verhandelt werden. Wéhrend die einen also argu-
mentierten, dass dort, wo das Verordnungsrecht an die Stelle der Gesetz-
gebung trete, der Prozess der Abwigung von Grundrechten der dffentli-
chen Debatte auf unzulissige Weise entzogen werde, betonten die ande-
ren, dass nur das Regieren durch Verordnungen flexibel genug sei, um die
extraordinire Notlage zu bewaltigen. Unabhéngig davon, auf welcher Sei-
te man in diesem Konflikt stehen mag, zeigt er uns, dass tiefe Meinungs-
verschiedenheiten nicht nur Auseinandersetzungen iiber verfassungsrecht-
liche Normen betreffen, sondern ebenso die Frage nach den demokrati-
schen Verfahren, in denen diese Meinungsverschiedenheiten ausgehandelt
werden.

(3) Noch eine dritte Form tiefer Meinungsverschiedenheiten lédsst sich
in demokratischen Gesellschaften finden. Sie betrifft die Frage, wer iiber-
haupt ein Mitspracherecht in politischen Angelegenheiten haben soll. Im
Zuge der Corona-Pandemie wurde diese Frage an der politischen Diskus-
sion iiber die Absenkung des Wahlalters auf 16 Jahre deutlich. Wahrend
die einen argumentierten, dass junge Erwachsene in diesem Alter bereits
geniigend Einblick in den politischen Prozess und die zugehorige Urteils-

7 Vgl. Uwe Volkmann, ,Das MaBnahmegesetz, VerfBlog, 2020, https://verfas-
sungsblog.de/das-masnahmegesetz/ (24.08.2023); sowie: Christoph Méllers, ,,Par-
lamentarische Selbstentméichtigung im Zeichen des Virus®, VerfBlog, 2020,
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-
virus/ (24.08.2023).

11

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://verfassungsblog.de/das-masnahmegesetz/
https://verfassungsblog.de/das-masnahmegesetz/
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-virus/
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-virus/
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://verfassungsblog.de/das-masnahmegesetz/
https://verfassungsblog.de/das-masnahmegesetz/
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-virus/
https://verfassungsblog.de/parlamentarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-des-virus/

Einleitung

fahigkeit besédfen, argumentierten die anderen, dass es Jugendlichen noch
an Lebenserfahrung mangele und sie zu empfanglich fiir Meinungsmani-
pulationen seien. Wo die eine Seite also an die Generationengerechtigkeit
appellierte, brachte die andere einen Rationalititsvorbehalt zum Ausdruck.
Solche Auseinandersetzungen iiber Teilhabefahigkeit zeigen uns unabhéin-
gig davon, wie man sich zu ihnen positioniert, dass die {ibergreifende Fra-
ge, wessen Stimme in einer demokratischen Gesellschaft Gehor finden
sollte, grundsétzlich umstritten ist und nicht ein fiir alle Mal beantwortet
werden kann.

Die drei hier angefiihrten Auseinandersetzungen im Zuge der bundes-
deutschen Corona-Politik zeigen, dass demokratische Gesellschaften von
verschiedenen Formen tiefer Meinungsverschiedenheiten heimgesucht
werden konnen. Entsprechend lassen sich unterscheiden: (1) Der Streit um
den Demos: Hier steht die Frage im Mittelpunkt, wer dazu in der Lage ist,
seine Meinung in der politischen Offentlichkeit kundzutun. (2) Der Streit
um das Kratos: Im Zentrum steht hier der Streit um die Frage, wie der po-
litische Meinungsbildungsprozess strukturiert werden kann und wie sich
politische Stimmen am besten zueinander in Beziehung setzen lassen. (3)
Der Streit um die Doxa: Hier liegt der Fokus auf der Abwégung und Aus-
legung derjenigen politischen Normen, die dem demokratischen Zusam-
menleben zugrunde liegen. Alle drei Streitformen zeichnen sich dadurch
aus, dass es sich bei ihnen um unaufldsbare Meinungsverschiedenheiten
handelt. Konflikte um Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit im Falle
des Demos, Konflikte um die Einrichtung politischer Machtbildungspro-
zesse im Falle des Kratos und Konflikte um die Abwégung zwischen kon-
fligierenden Grundnormen im Falle der Doxa lassen sich auf sinnvolle
Weise ganz unterschiedlich auflésen und kdnnen daher nicht abschlieSend
bewaltigt werden. An ihnen zeigt sich daher exemplarisch, dass es im de-
mokratischen Gemeinwesen immer Streit dariiber geben wird, welche
Form des Lebens wir als Gemeinschaft fiihren wollen.

Wihrend einfache Meinungsverschiedenheiten also den Streit um 6f-
fentliche Angelegenheiten im Sinn dieser oder jener spezifischen politi-
schen Mafinahme betreffen, wird bei tiefen Meinungsverschiedenheiten
um den Rahmen, in dem dieser Streit gefiihrt wird, gestritten. Es handelt
sich um einen Streit um den Streit. Entscheidend ist nun, dass auch dieser
Streit um den Streit oftmals erst erstritten werden muss. Wir haben es dann
mit einem Streit dritter Ebene zu tun. Umstritten ist hier weder die Bewer-
tung einer konkreten Situation noch die Norm, anhand derer wir eine Situ-
ation evaluieren, sondern das Dasein des Streitbaren selbst. Wéhrend in
tiefen Meinungsverschiedenheiten noch vorausgesetzt ist, dass es Akteure,

12

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Verfahren und Inhalte gibt, iiber die gestritten wird, tritt im Streit um das
Streitbare die gesellschaftliche Existenz der Streitelemente selbst in den
Vordergrund: Wer kann iiberhaupt als potentieller Teil des Demos in den
Blick geraten? Welche Verfahren der politischen Machtbildung gelten ei-
gentlich als rational? Und: Welche Meinungen zihlen im demokratischen
Gemeinwesen {liberhaupt als legitime Meinungen? Solche Auseinanderset-
zungen, in denen das im Streit Sagbare und Denkbare auf dem Spiel ste-
hen, hat Jacques Ranciére als ,,Unvernehmen® bezeichnet.® Im Anschluss
daran konnen wir von ,unvernehmlichen Meinungsverschiedenheiten®
sprechen. Diese haben dort statt, wo der Streit den Status einer Meinungs-
verschiedenheit noch gar nicht erreicht hat und darum gerungen wird, dass
sich {iberhaupt ein Konflikt konstituiert. Es handelt sich also um eine
Meinungsverschiedenheit, die noch im Kommen begriffen und deren An-
kunft ungewiss ist.

Einfache, tiefe und unvernehmliche Meinungsverschiedenheiten zei-
gen, dass im demokratischen Gemeinwesen stets unterschiedliche Formen
von demokratischem Streit persistieren. Nicht nur verleihen sie sich dabei
wechselseitig Gestalt, in dem Sinne, dass der Streit um das Streitbare den
Streit um den Streit und dieser wiederum den Streit um 6ffentliche Ange-
legenheiten erscheinen ldsst, zugleich auch machen sie in diesem Prozess
den demokratischen Streit zu einem unabschlieBbaren Prozess, der durch
Auseinandersetzungen auf einer anderen Ebene stets wieder neu in Gang
gesetzt werden kann. Die fiir ein gelingendes demokratisches Zusammen-
leben entscheidende Frage lautet daher: Wie ldsst sich mit demokratischen
Meinungsverschiedenheiten auf politische Weise umgehen?

Drei Konzeptionen demokratischer Agonalitdt

Eine Antwort auf die Frage, wie sich demokratische Meinungsverschie-
denheiten bewiltigen lassen, wird man sich von jenen Theorien erhoffen,
die den Streit zu ihrem Schwerpunkt gemacht haben: den agonalen Demo-
kratietheorien. Da das Feld dieser Theorietradition mittlerweile gut bestellt
ist, lohnt es sich, eine Unterscheidung zwischen unterschiedlichen Heran-

8 Jacques Ranciére, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, aus d. Franz. v.
Richard Steurer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002.

13

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

gehensweisen innerhalb dieser Tradition zu treffen.” Ich mochte hier zwi-
schen drei Konzeptionen des demokratischen Agons unterscheiden. Er
kann aus liberaler Perspektive als Wettbewerb, aus postmarxistischer Per-
spektive als Wettkampf und aus republikanischer Perspektive als Wertstreit
verstanden werden. Sehen wir uns diese Konzeptionen etwas genauer an:
(1) Bei der Konzeption der Demokratie als Wettbewerb handelt es sich
um eine agonale Demokratietheorie avant la lettre, insofern ihre Griinder-
viter Max Weber und Joseph Schumpeter eine solche Bezeichnung fiir
sich noch nicht in Anspruch genommen haben. Dennoch fassen ihre jewei-
ligen Theorien die demokratische Auseinandersetzung bereits im Register
der Agonalitit. Fiir Weber griindet das politische System im Wesentlichen
auf der Interaktion von Volk und Partei, wobei den AuBerungen des Vol-
kes nur eingeschrankt zu trauen ist. Eingebunden in die verselbststiandi-
gende Logik ihrer jeweiligen Handlungssphéren verfiigen die Einzelnen
namlich nicht {iber die Fahigkeit, Interessen von allgemeinem Belang in
den Blick zu nehmen. Die Masse, so lautet Webers Uberzeugung, ,,denkt
nur bis {ibermorgen“.!® Mehr noch: Weil sie sich zum groBen Teil von
Emotionen leiten ldsst, ist sie fiir jede Form der ,,irrationalen Beeinflus-
sung* offen.!! Von der Masse der Individuen sind politisch verantwortli-
che Entscheidungen daher nicht zu erwarten. Wer nun meint, dass Weber
diese Leistung im Parteiensystem verortet, wird schnell eines Besseren be-
lehrt. Parteien versteht er ndmlich weniger als ideelle Vereinigungen zur
Verfolgung von politischen Zielen, denn vielmehr als selbsterhaltende Ge-
bilde zum Zweck der Amtspatronage und des Machterhalts. Sie sind in
erster Linie biirokratische Organisationen, deren Fachbeamtentum die Si-
cherung und den Erhalt der eigenen Stellung anstrebt. ,,Stimmenwerbung
fiir Wahlen zu politischen Stellungen®, so Weber, ist das Ziel von Partei-

9 Ein vorziiglicher Uberblick iiber die agonale Theorietradition im Feld der Politik-
wissenschaft und der Soziologie findet sich bei: Frank Nullmeier, Politische Theo-
rie des Sozialstaats, Frankfurt a. M.: Campus 2000; sowie: Thorsten Bonacker, So-
zialwissenschaftliche Konflikttheorien. Eine Einfiithrung, Wiesbaden: Springer VS
2008. Eine sorgfiltige und kenntnisreiche Abgrenzung agonaler Demokratietheo-
rien von liberalen und deliberativen Ansétzen findet sich bei Manon Westphal, Die
Normativitit agonaler Politik. Konfliktregulierung und Institutionengestaltung in
der pluralistischen Demokratie, Baden-Baden: Nomos 2018.

10 Max Weber, ,,Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland®, in: Ge-
sammelte Politische Schriften, Miinchen: Drei Masken 1921, 126-260, 221.

11 Ebd.

14

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

en.'? Das hat zur Folge, dass sich die Programme der Parteien nicht an
streitbaren politischen Inhalten ausrichten, sondern an jenen Parolen, wel-
che die grofite Zustimmung der Masse erwarten lassen. Es ist das Prinzip
von Nachfrage und Angebot, welches letztlich die Programme bestimmt,
mit welchen politische Parteien auf Werbetour gehen. Weber versteht poli-
tische Auseinandersetzungen also in erster Linie im Modus des Parteien-
wettbewerbs. Entsprechend kann er festhalten: ,,Das Wesen aller Politik ist
[...] Werbung von Bundesgenossen [...].“!* Mit diesen Prinzipien hat er die
Grundiiberzeugungen jenes Strangs von Demokratietheorien formuliert,
die auch gerne als ,realistische Demokratietheorien® bezeichnet werden
und die ins Zentrum ihrer Uberlegungen das Werbungsverhalten von Eli-
ten um die politische Masse stellen.

Zu den Vertretern einer realistischen Demokratietheorie gehort auch
Joseph Schumpeter, der im Anschluss an Weber von der Pramisse ausgeht,
dass die Massen nicht zu politischen Entscheidungen féhig sind, da ,,der
typische Biirger auf eine tiefere Stufe der gedanklichen Leistung fallt, so-
bald er politisches Gebiet betritt“.!* Die gemeine Biirger in gilt Schumpe-
ter als empfanglich fiir Propaganda und Manipulation, was politische Par-
teien auszunutzen versuchen, indem sie sich Mechanismen psychotechni-
scher Beeinflussung bedienen, um Wéhler innenstimmen zu kddern. Im
Wettbewerb um Stimmen — auch darin ist sich Schumpeter mit Weber ei-
nig — vermogen letztlich nur die zu bestehen, welche ausgezeichnete Fa-
higkeiten in der , Menschenbehandlung® besitzen.!> Klarer als Weber
spricht Schumpeter aus, dass Demokratie fiir ihn lediglich eine ,,Methode
zur Erreichung politischer Entscheidungen [ist], bei welcher Einzelne die
Entscheidungsbefugnis vermittelst eines Konkurrenzkampfes um die
Stimmung des Volkes erwerben.!® Weder werden vom Demos substanti-
elle inhaltliche Entscheidungen erwartet noch die Auswahl geeigneter und
fahiger Kandidaten. Die Auslese politischer Amtstrager wird vielmehr
durch den Prozess des Wettbewerbs selbst hervorgebracht. Thn muss der

12 Ebd., 143.

13 Ebd., 166.

14 Joseph A. Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus, Demokratie (1942), Miinchen:
Francke 1980, 416.

15 Ebd., 459.

16 Ebd., 428. Zur Verteidigung dieser Herangehensweise vgl. Adam Przeworski,
,Minimalist Conception of Democracy: A Defense®, in: lan Shapiro und Casiano
Hacker-Cordon (Hg.), Democracy’s Value, Cambridge: Cambridge University
Press 1999, 23-55.

15

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Politiker kreativ zu beherrschen wissen, wenn er als Amtstriger geeignet
sein will.

Die Kehrseite der von Weber und Schumpeter vorgebrachten Konzep-
tion demokratischer Agonalitéit besteht nun darin, dass sie durch die Re-
duktion politischer Auseinandersetzungen auf Werbungspraktiken Politik
in ein Geschift der Beeinflussung und Suggestion tiberfiihrt. Schon frith
ist daher darauf hingewiesen worden, dass mit ihr die Gefahr verbunden
ist, die demokratischen Ideale in ihr Gegenteil zu verkehren. So hilt etwa
Heidrun Abromeit fest: ,,Werbung als psychologisches Steuerungsinstru-
ment in der Hand von Eliten widerspricht methodisch wie inhaltlich den
demokratischen Prinzipien der Selbstbestimmung und der Orientierung
aller gesamtgesellschaftlich relevanten Entscheidungen am Individuum.*!’
Abromeit macht ihre Diagnose daran fest, dass es zu den Prinzipien politi-
scher Werbung gehort, ihre Ziele nicht mit Hilfe rationaler Argumente,
sondern vielmehr mit Hilfe emotionaler Appelle zu erreichen. Problema-
tisch ist daran nicht nur, dass dies zu einer Entsachlichung von Werbebot-
schaften fiihrt, sondern auch, dass solche Botschaften nicht davor zuriick-
schrecken, irrationale Motive und Vorurteile zu adressieren. Das von We-
ber und Schumpeter beméingelte niedrige geistige Niveau der Biir-
ger_innen in politischen Fragen, wird daher von der Werbung gerade be-
fordert und hervorgebracht. Statt die Miindigkeit der Biirger innen zu
stiarken, unterminiert das Konzept des demokratischen Wettbewerbs die
Féhigkeit zur Meinungsbildung, was die Erosion der demokratischen
Streitkultur zur Folge hat.

(2) Postmarxistische Demokratietheorien bringen gegen die Idee der
Elitenherrschaft vielfach das Konzept des demokratischen Wettkampfes in
Anschlag. Im Zentrum steht hier die Frage, wie sich die von politischen
Eliten belagerten Biirger innen zu Biindnissen zusammenschlieBen und
gegen diese angehen konnen. Exemplarisch lésst sich das an der Position
Chantal Mouffes deutlich machen, die festhilt: ,,Eine linkspopulistische
Strategie zielt darauf ab, die demokratischen Forderungen in einem kol-
lektiven Willen zu biindeln, um ein ,Wir® zu konstruieren, ein ,Volk‘, das

17 Heidrun Abromeit, Das Politische in der Werbung. Wahlwerbung und Wirtschafs-
werbung in der Bundesrepublik, Opladen: Westdeutscher Verlag 1972, 188; sowie
aktuell: Jason Stanley, How Propaganda Works, Princeton: Princeton University
Press 2015.

16

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

einem gemeinsamen Gegner die Stirn bietet: der Oligarchie“.!® Den Aus-
gangspunkt von Mouffes Uberlegungen bilden die zusammen mit Ernesto
Laclau konzeptionalisierten politischen Artikulationspraktiken der Verket-
tung und der Kontrastierung. Politische Artikulationen, so Laclau und
Moulffe, versuchen mit Hilfe der Logik der Verkettung so genannte ,,Aqui-
valenzketten“ herzustellen.!® Diese erlauben es, unterschiedliche politi-
sche Anliegen wie etwa Geschlechtervielfalt, Pazifismus oder 6kologische
Nachhaltigkeit miteinander zu verkniipfen. Den Schliissel fiir eine solche
Verkniipfung stellen die so genannten ,,leeren Signifikanten* dar, unter die
sich unterschiedliche Anforderungen subsumieren lassen.?’ So erlaubt et-
wa der politische Signifikant ,Griin‘, Politiken der Geschlechtervielfalt,
des Pazifismus und der Okologie unter sich zu subsumieren. Mittels leerer
Signifikanten sollen also Differenzen in Diskursen mittels Aquivalenzbil-
dung iiberbriickt werden. Gleichzeitig jedoch wirken leere Signifikanten
auch kontrastiv, womit die zweite oben genannten Logik der politischen
Artikulation angesprochen ist. Mit ihrer Hilfe wird der politische Signifi-
kant ,Griin° im Gegensatz zu Signifikanten wie ,Schwarz‘, ,Rot° oder
,Gelb* positioniert. Dabei ist es genau diese Entgegensetzung, die dafiir
verantwortlich ist, dass der leere Signifikant nach Innen zur Herstellung
von Aquivalenz dienen kann. So konnen sich etwa all die oben genannten
unterschiedlichen Anliegen unter dem Signifikanten ,,die Griinen* mitei-
nander vereinen, weil es ihnen gemeinsam ist, sich von ,,den Schwarzen*
— die ihrerseits unterschiedliche Anliegen wie innere Sicherheit, Milita-
rismus oder Wirtschaftsliberalismus miteinander verkoppeln — zu unter-
scheiden. Der politische Signifikant ,Schwarz* bildet daher das konstituti-
ve AuBlen des Begriffs ,Griin‘.

Die mit leeren Signifikanten verbundenen politischen Projekte stehen
zueinander in einer Relation, die Chantal Mouffe als ,,agonistisch® be-
schrieben hat.?! Agonistisch sind diese Beziehungen, weil hier zwar zwei

18 Chantal Mouffe, Fiir einen linken Populismus, aus d. Engl. v. Richard Barth, Suhr-
kamp: Berlin 2018, 35.

19 Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus, aus d. Engl. v. Michael Hintz und Gerd Vorwall-
ner, Wien: Passagen 2000, 171.

20 Ernesto Laclau, ,,Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun? Die soziale
Produktion leerer Signifikanten®, in: Emanzipation und Differenz. Wien: Turia und
Kant 2010, 65-78.

21 Chantal Mouffe, Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, aus d.
Engl. v. Niels Neumeier, Frankfurt a. M.: 2007, 30.

17

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

einander ausschlieBende Projekte miteinander ringen, dieses Ringen aber
immer noch auf einem geteilten Boden stattfindet. Dieser geteilte Boden
kann darin bestehen, dass sich sowohl ,Griine‘ als auch ,Schwarze® dem
leeren Signifikanten der Nation verbunden sehen. Entscheidend ist jedoch,
dass sich solche Gegensitze nicht immer weiter auftheben lassen. Wahrend
sich Differenzen zwischen den Nationen noch in einer Instanz wie den
Vereinten Nationen aufhaben lassen, bildet der Bezug auf ,die Demokra-
tie’ so etwas wie einen letzten leeren Signifikanten, insofern sich diese
nicht mit Totalitarismus versdhnen lédsst. Die unter dessen Banner formu-
lierten Anliegen konnen nicht mit dem demokratischen Diskurs vermittelt
werden. Demokratie und Totalitarismus stehen daher, wie sich mit Mouffe
formulieren lsst, in einer Beziehung des ,,Antagonismus*.?* Die Gegen-
sédtze zwischen beiden sind absolut und uniibersteigbar.

Das vorgestellte Konzept der agonalen Demokratietheorie enthilt nun
gleichwohl zwei Gefahren: Die erste besteht darin, dass die Idee des lee-
ren Signifikanten die Verkettung von politischen Anliegen mit deren in-
haltlicher Entleerung erkauft. In dem Maf3, wie Artikulationsketten immer
langer werden, um unterschiedliche Positionen miteinander zu verkniip-
fen, drohen politische Gegensétze verloren zu gehen. An die Stelle inhalt-
licher Programme droht so die blofle Mobilisierung der Massen zu treten,
was den Verdacht nahelegt, dass Politik damit auf bloe Machterlangung
reduziert wird. Die zweite Gefahr besteht in einer Verabsolutierung der
Logik der Kontrastierung. Zur Wiederbelebung der Gegensétze in der Po-
litik greift Mouffe wiederholt auf Carl Schmitts Konzept der
Freund/Feind-Unterscheidung zuriick, um im Anschluss daran Partei fiir
die Bildung von Wir/Sie-Konstellationen zu ergreifen, in denen sich Iden-
titdten in Abgrenzung zueinander bestimmen. In einem solchen relationa-
len Modell drohen sich Identitdten jedoch zu verselbststindigen und nur
noch gegeneinander zu bestimmen: Links ist, was nicht Rechts ist, Mann
ist, wer nicht Frau ist, Weil} ist, wer nicht Schwarz ist, usw. Damit entsteht
eine Konstellation, in welcher der Wandel von anderen Identitéten als Be-
drohung der eigenen Identitét erfahren werden muss. Entsprechend neigen
solche Wir/Sie-Konstellationen entweder dazu, stabile Machtverhéltnisse
zu bilden, oder im Falle von Verdnderungen gewaltsame Auseinanderset-
zungen hervorzurufen. Wahrend die Logik der Verkettung also mit einer
inhaltlichen Entleerung politischer Kdmpfe verbunden ist, ist die Logik

22 Ebd., 29.

18

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

der Kontrastierung mit einer Dynamik verbunden, die zur gewaltsamen
Zuspitzung von Konflikten tendiert.”* Das Paradigma des politischen
Wettkampfs droht daher die demokratische Auseinandersetzung ebenso zu
unterminieren wie dasjenige des politischen Wettbewerbs.

(3) Den agonalen Wettstreit um politische Meinungen haben vor allem
die Arbeiten von Claude Lefort ins Zentrum der Demokratietheorie ge-
stellt. Aus der Perspektive seines zivilgesellschaftlichen Republikanismus
zeichnen sich demokratische Ordnungen durch eine Absage an jeglichen
Fundamentalismus aus, welcher die politische Ordnung in einem héheren
Prinzip zu verankern versucht. Lefort hat dabei in erster Linie den Totali-
tarismus vor Augen. Dieser erhebt den Anspruch, eine umfassende und al-
ternativlose Weltanschauung zu sein, in der die Wiinsche, Bediirfnisse und
Interessen von Volk, Partei und politischer Fithrungskraft alle auf einer
gemeinsamen Linie liegen. Anders in der Demokratie: Sie beginnt damit,
dass sie ,,die Grundlagen aller GewiBheit auflost” und die Pluralitit der
Lebensformen anerkennt.>* Die demokratische Ordnung zeigt, dass nichts
so sein muss wie es ist, da wir uns jederzeit entschlieen konnten, die
Dinge anders zu regeln. Die Demokratie versteht Lefort entsprechend als
ein fortwdhrendes Abenteuer der Konfrontation von Perspektiven, die sich
manchmal zusammenfiigen, manchmal konfligieren und manchmal auch
ausschlieBen. Der Unterschied zwischen Totalitarismus und Demokratie
zeigt sich fiir Lefort auch klar in deren Symbolisierungen: Wahrend erste-
rer einer Logik der Verkorperung folgt, insofern sich ein jeder als Teil ei-
nes organischen Ganzen verstehen kénnen soll, das sich in der Person des
Fiihrers inkarniert, ist letztere ,,korperlos®, da hier keine vorab festgeleg-
ten Funktionsbestimmungen existieren, welche die Einzelnen nur noch
ausfiillen miissten.?’

Im Anschluss an die Uberlegungen von Lefort hat sich Helmut Dubiel
der Frage zugewandt, wie die normative Integration der Biiger innen in
der Demokratie verstanden werden muss.?® Er will sich dabei von der Vor-
stellung 16sen, dass es jenseits demokratischer Konflikte substantielle

23 Oliver Fliigel-Martinsen, Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution — Ge-
sellschaftsordnung — Radikale Demokratie, Wiesbaden: Springer VS 2017, 180f.
Kritisch auch Tilman Reitz, Das zerstreute Gemeinwesen. Politische Semantik im
Zeitalter der Gesellschaft, Wiesbaden: Springer VS 2016, 369.

24 Ebd., 296.

25 Ebd., 295.

26 Helmut Dubiel, UngewifSheit und Politik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994.

19

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Gemeinsamkeiten zu finden gilt, auf die die jeweiligen Konfliktparteien
aufbauen konnten. Vielmehr argumentiert er, dass politische Gemeinschaf-
ten durch eine ,,Kette durchgestandener Konflikte zusammengehalten
werden.?’ Dubiel orientiert sich dabei an dem aus der psychoanalytischen
Theorie vertrauten Motiv des integrierenden Konflikts. So hat etwa Do-
nald Winnicott in seinen entwicklungspsychologischen Arbeiten gezeigt,
dass eine wichtige Aufgabe der Eltern gegeniiber ihrem Kind darin be-
steht, dessen aggressive und zerstorerische Impulse auszuhalten, weil es
nur so ein Vertrauen in die Welt auszubilden und mit Differenzen umzuge-
hen vermag.”?® Ubertragen auf den politischen Prozess bedeutet dies, dass
dort, wo eine Streitpartei im politischen Wettstreit unterliegt und diese
Niederlage zu ertragen vermag, sich eine Beziehung zwischen den Streit-
parteien herstellt. Indem die eine Partei nimlich demonstriert, dass sie sich
auch dann an die Spielregeln der demokratischen Auseinandersetzung halt,
wenn diese zu ihrem Nachteil sind, vermag sich auf Seiten der anderen
Partei ein Vertrauen in die gemeinsame Konfliktfdhigkeit zu entwickeln.
Ein solches Vertrauen kann nicht abstrakt und vorab hergestellt werden,
sondern bildet sich nur im Vollzug und Durchleben von tatsdchlichen Kon-
flikten heraus. Politische Integration kann daher auf konfliktuése Ausei-
nandersetzungen keineswegs verzichten, vielmehr bilden diese die Quelle
einer spezifisch staatsbiirgerlichen Solidaritit.

Die der Demokratie eigene Form der Solidaritét hat William Connolly
auf die Tugend des ,,agonalen Respekts* zuriickgefiihrt.?’ Sie bezeichnet
eine Haltung, die es den Biirger innen erlaubt, Respekt iiber Differenzen
hinweg zu etablieren und unterschiedliche Lebensformen sowie die mit
ihnen verbundenen Ziele auch dann zu wiirdigen, wenn sie nicht die eige-
nen sind. Respekt unterscheidet er dabei von Toleranz, insofern mit letzte-
rer nur das Dulden von Abweichungen von einer als Norm gesetzten
,Leitkultur’ gemeint ist. Agonaler Respekt kommt ohne eine solche Hie-
rarchisierung aus. Er besteht in der Anerkennung des Umstandes, dass die

27 Ebd., 181

28 Donald Winnicott, Reifungsprozesse und fordernde Umwelt. Studien zur Theorie
der emotionalen Entwicklung, iibers. v. Gudrun Theusner-Stampa, Frankfurt a. M.
Fischer 1984. Im Anschluss daran: Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe: Psy-
choanalyse, Feminismus und das Problem der Macht, aus d. Engl. v. Nils Lindqu-
ist und Diana Miiller, Frankfurt a. M.: Stroemfeld 2009, 40.

29 William E. Connolly, Identity/Difference, Minneapolis/London: University of
Minnesota Press 1991, xxv, sowie: William E. Connolly, Pluralism, Durham:
Duke University Press 2005, 123.

20

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

demokratische Ordnung durch eine Vielzahl von Lebensformen ausgefiillt
werden kann. Damit sich demokratischer Streit erfolgreich vollziehen
kann, gilt es fiir Connolly neben der Tugend des agonalen Respekts noch
eine zweite Tugend zu etablieren: die ,kritische Responsivitit*.** Gemeint
ist damit eine Haltung des sorgféltigen Zuhorens, durch die jenen Stim-
men Gehor verschafft wird, die eine Lebensform herausfordern. Statt sol-
che Stimmen direkt zuriickzuweisen, sollen sich Biirger innen in der Tu-
gend der Selbstzuriicknahme {iben und ihre eigenen Abwehrimpulse kri-
tisch hinterfragen. Das Problem der skizzierten Tradition besteht nun frei-
lich darin, dass die Appelle an die Tugendhaftigkeit der Staatsbiir-
ger_innen dort zu verhallen drohen, wo wir es nicht mehr mit ,weichen®,
sondern mit ,harten‘ politischen Konflikten zu tun haben. Dort wo Kon-
flikte emotional stark aufgeladen und theoretisch nachhaltig besetzt sind,
wie etwa in Fragen der Religionsfreiheit, des Abtreibungsrechts oder der
Durchldssigkeit von Grenzen, kann nicht immer mit der kritischen
Responsivitdt aufgeklarter Biirger innen gerechnet werden. Politischer
Wettstreit kann sich daher nicht auf individuelle moralische Tugenden
stiitzen, sondern er bedarf vielmehr eines institutionellen Rahmens, der die
Austragung demokratischer Meinungsverschiedenheiten auch dort ermog-
licht, wo die politischen Subjekte entzweit sind.

Die drei unter den Titeln Wettbewerb, Wettkampf und Wettstreit skiz-
zierten Konzeptionen demokratischer Agonalitdt konzipieren demokrati-
schen Streit auf unterschiedliche Weise. In der liberalen Variante sind es
die Mittel der Eigenwerbung, im postmarxistischen Ansatz die Mittel der
Oppositionsbildung und im republikanischen Denken die Mittel der tu-
gendhaften Kommunikation, die im Zentrum stehen. Die unterschiedli-
chen Konzepte sind dabei mit unterschiedlichen Gefahren verbunden:
Wihrend der Wettbewerb um Stimmen in Meinungsmanipulation umzu-
schlagen und der Wettkampf um Hegemonie Feindschaft hervorzubringen
droht, tiberfordert der Wettstreit um Meinungen die Individuen mit Tu-
gendanspriichen. Auch wenn alle Ansdtze damit Schwéchen aufweisen,
besteht gleichwohl ein wichtiger Unterschied zwischen ihnen: Politischer
Wettbewerb und Wettkampf reduzieren die politische Auseinandersetzung

30 Connolly, Identity/Difference, xxviii, sowie: Connolly, Pluralism, 126. Zur Her-
ausforderung, im Zuge kritischer Auseinandersetzungen die richtige Mitte zu tref-
fen vgl. Marie-Luisa Frick. “Diskurstapferkeit als demokratische Tugend®, in:
Magdalena Tonia Fiillenbach u.a. (Hg.), Widerspruchs-Kulturen: Medien, Prakti-
ken und Rdaume des Widersprechens, Berlin: Reimer 2023, 25-36.

21

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

auf einen bloBen Machtkampf, der sich nicht weiter fiir die Austragung
von Konflikten, sondern nur fiir die taktischen Mittel der Bewaltigung von
Konflikten interessiert. Beide Positionen drohen dabei aus sich selbst he-
raus undemokratische Effekte zu zeitigen. Anders verhilt es sich mit dem
Paradigma des politischen Wettstreits: Hier steht der Austausch zwischen
Individuen und damit der Streit als Streit im Zentrum. Gefragt wird hier
entsprechend nach der normativen Ausgestaltung des Streithandelns. Auch
wenn der Verweis auf die Notwendigkeit individueller Tugenden sicher-
lich eine Teilantwort auf diese Frage liefert, bleiben doch weitere wichtige
Fragen unadressiert: Dazu gehort nicht nur die oben bereits genannte Fra-
ge nach der Beschaffenheit derjenigen kommunikativen Streitpraktiken,
die eine Losung von demokratischen Meinungsverschiedenheiten ermog-
lichen, sondern auch die Frage, innerhalb welcher politischen Institutio-
nendesigns die faire und produktive Austragung solcher Konflikte moglich
ist, sowie die Frage, wie Individuen und Themen iiberhaupt Eingang in
das Feld der politischen Auseinandersetzung finden. Anders gesagt: Eine
bisher ungeldste Aufgabe agonaler Demokratietheorien besteht darin, ein
System des demokratischen Streits zu entwerfen, in welchem das Streit-
ganze der Demokratie als ein Zusammenspiel unterschiedlich gelagerter
und geregelter Streitpraktiken in den Blick kommt.

Um diese Aufgabe zu bewiltigen, werde ich mich in dieser Studie von
der Politischen Phéanomenologie Hannah Arendts leiten lassen, die auf al-
len drei Feldern Grundlagenarbeit geleistet hat und deren Denken daher in
jiingster Zeit wieder vermehrt Beachtung gefunden hat.*! Dort wo dieses

31 Exemplarisch fiir das Revival von Arendts Denken in jiingster Zeit sieche die Stu-
dien von: Juliane Rebentisch, Der Streit um Pluralitit. Auseinandersetzungen mit
Hannah Arendt, Berlin: Suhrkamp 2022; Maike Weipflug, Hannah Arendt. Die
Kunst, politisch zu denken, Berlin: Matthes & Seitz 2019; Sophie Loidolt, Pheno-
menology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersubjectivity, New
York/London: Routledge 2018; Stefania Maffeis, Transnationale Philosophie:
Hannah Arendt und die Zirkulationen des Politischen, Frankfurt a. M.: Campus
2018; Richard J. Bernstein, Why read Hannah Arendt now?, Cambridge: Polity
Press 2018, Katrin Meyer, Macht und Gewalt im Widerstreit. Politisches Denken
nach Hannah Arendt, Basel: Schwabe 2016; Ayten Giindogdu, Rightlessness in an
Age of Rights. Hannah Arendt and the Contemporary Struggles of Migrants, New
York: Oxford University Press 2015; Francesca Raimondi, Die Zeit der Demo-
kratie. Politische Freiheit nach Carl Schmitt und Hannah Arendt, Konstanz: Kon-
stanz University Press 2014; Waltraud Meints, Partei ergreifen im Interesse der
Welt. Eine Studie zur politischen Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Biele-
feld: transcript 2011; Christian Volk, Die Ordnung der Freiheit. Recht und Politik

22

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Denken an seine Grenze stoft, werde ich in Auseinandersetzung mit radi-
kaldemokratischen, dissensrepublikanischen und rhetorischen Demokra-
tietheorien Arendts Uberlegungen weiterzuentwickeln versuchen, um
schlieBlich zu einer eigenen Position zu gelangen, von der aus deutlich
wird, mit welchen Praktiken der Kritik der Streit um die Realisierung der
Gleichheit des Demos, der Freiheit des Kratos und des Werbens um die
Doxa gefiihrt werden sollte. Entsprechend dieser Anlage sucht die vorlie-
gende Studie das Gesprich mit mehreren Positionen: Zunéchst ist hier die
Arendt-Forschung zu nennen, in der seit einigen Jahren wieder lebhaft die
Aktualitét von Arendts Ansatz fiir das Verstidndnis unserer Gegenwart her-
ausgestellt wird. Im Dialog mit dieser Tradition werde ich zu zeigen ver-
suchen, dass wir Arendt als Vordenkerin einer Politischen Phdnomenolo-
gie verstehen sollten, welche die phdnomenologische Methode Husserls
im Hinblick auf politische Fragen weiterentwickelt. Im ersten Teil wird es
mir weiterhin vor allem darum gehen, die radikaldemokratische Debatte
um die Dimension der Sinnlichkeit zu erweitern und Kdmpfe um Zugehd-
rigkeit als Kdmpfe um das demokratische Erscheinen von Subjekten aus-
zuweisen. Im Dialog mit republikanischen Theorien will ich dann im
zweiten Teil die Position eines Republikanismus des Dissenses weiterent-
wickeln, der den Sinn und Zweck politischer Institutionen darin sieht, ein
herrschaftsfreies Streitgeschehen zu ermoglichen. In Auseinandersetzung
mit rhetorischen Demokratietheorien soll es im dritten Teil schlieSlich da-
rum gehen, eine Form der dsthetischen Rationalitdt auszuarbeiten, mit der
demokratische Auseinandersetzungen iiber tiefe Meinungsverschiedenhei-
ten gefiihrt werden konnen. Insofern jeder der drei Teile mit einer spezifi-
schen Konzeption von phdnomenologischer Kritik schlieft, sucht die Ar-
beit schlieflich auch den Dialog mit jenen kritischen Theorien, welche
sich mit der Frage beschiftigen, was Kritik heute noch bedeuten kann.

im Denken Hannah Arendts, Baden-Baden: Nomos 2010; Marieke Borren, Amor
mundi: Hannah Arendt’s Political Phenomenology of World, Amsterdam: F & N
Eigen Beheer 2010; Jiirgen Forster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des
Handelns. Zur institutionellen Verfassung der Freiheit im politischen Denken
Hannah Arendts, Wiirzburg: Konighausen & Neumann 2009.

23

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Die Methode der Politischen Phinomenologie

Wir stehen nun vor folgender Doppeldiagnose: Erstens ist es charakteris-
tisch fiir das demokratische Gemeinwesen, dass es zum Auftauchen von
unaufloslichen Meinungsverschiedenheiten kommt. Zweitens stellen die
agonalen Demokratietheorien liberaler, postmarxistischer und republikani-
scher Spielart keine angemessenen Mittel zur Bewéltigung solcher Mei-
nungsverschiedenheiten bereit. Entsprechend fehlt es an einer Theorie,
welche uns zeigt, wie wir mit unaufléslichen Meinungsverschiedenheiten
im demokratischen Gemeinwesen umgehen konnen. Zur Behebung dieses
Mangels soll in dieser Studie eine politische Phdnomenologie entwickelt
werden.*? Auf ihrer Basis soll gezeigt werden, wie das demokratische
Gemeinwesen als ein Streitganzes eingerichtet und mit welchen Mitteln
der Kritik demokratischer Streit gefiihrt werden kann.** Die politische
Phianomenologie zeichnet sich zundchst dadurch aus, dass sie die von
Husserl entworfene Methode der Phdnomenologie weiterzuentwickeln und
fiir politische Fragen fruchtbar zu machen versucht. Da diese Stromung
derzeit noch im Entstehen ist und methodische Fragen bisher eine eher un-
tergeordnete Rolle gespielt haben, will ich hier versuchen, eine Skizze der
Methode der politischen Phdnomenologie zu geben. Insofern diese Studie,
wie oben geschildert, nicht ausschlieBlich mit Phdnomenolog innen ins
Gespriach zu kommen versucht, ist es sinnvoll, hier mit grundsétzlichen
Uberlegungen zu beginnen.

32 Einen konzeptionellen Vorschlag, wie eine solche Politisierung aussehen kann,
haben Thomas Bedorf und ich entwickelt in: ,, Three Types of Political Pheno-
menology®, in: Thomas Bedorf und Steffen Herrmann (Hg.), Political Phenomeno-
logy. Experience, Ontology, Episteme, London: Routledge 2019, 1-14; einen
Uberblick {iber Schliisselautor_innen und -themen liefern: Nils Baratella, Steffen
Herrmann, Sophie Loidolt, Tobias Matzner und Gerhard Thonhauser (Hg.), The
Routledge Handbook on Political Phenomenology, London: Routledge 2024;
grundlegend auch: Gail Weiss, Ann Murphy und Gayle Salamon (Hg.), 50 Con-
cepts For A Critical Phenomenology. Evanston: Northwestern 2020.

33 Vgl. hierzu Lisa Guenther, ,,Six Senses of Critique for Critical Phenomenology*,
in: Puncta: Journal of Critical Phenomenology, vol 4, 2021, sowie den Band von
Smaranda A. Aldea, David Carr, and Sara Heindmaa (Hg.): Why Method Matters:
From Phenomenology to Critique, New York: Routledge 2021.

24

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Ausgangspunkt der Phinomenologie ist dasjenige, was Husserl die
,natiirliche Einstellung® nennt.>* Insofern diese Einstellung nur aus der
ersten Person zugénglich ist, unterscheidet sich die Phdnomenologie zu-
ndchst einmal von normativistischen Theorien, die ihre Analysen mit be-
grifflichen Analysen und Definitionen beginnen, um diese dann in einem
zweiten Schritt auf die handelnden Subjekte anzuwenden. Die Phéno-
menologie verfahrt genau umgekehrt: Sie beginnt bei der Untersuchung
der konkreten Erfahrung der Subjekte, um aus dieser verallgemeinernde
Einsichten zu gewinnen. Das macht die Phdnomenologie zunéchst einmal
zu einer lebensnahen Untersuchungsmethode, welche den Erfahrungen
von sozialen Subjekten aufgeschlossen gegeniibersteht und diese in ihrer
Pluralitdt ernst nimmt. Was nun aber ist mit der ,,natiirlichen Einstellung®
gemeint? Der Begriff ist zunédchst insofern missverstiandlich, als er nahe-
legt, dass es sich hier um eine von Natur aus gegebene Einstellung han-
delt, die von kiinstlichen, kulturellen Einstellungen zu unterscheiden ist.
Das ist jedoch nicht der Fall: ,Natiirlich® hat hier vielmehr den Sinn von
,gewohnlich® und ,alltdglich‘. Mit der natiirlichen Einstellung sind daher
die praktischen Uberzeugungen, denen wir in unserem alltiiglichen Han-
deln folgen, gemeint. Zu ihr gehdrt unter anderem dasjenige, was Husserl
die ,,Generalthesis* nennt. Gemeint ist damit die Uberzeugung einer ,,im-
mer daseiende[n] Welt“.>> Auch dieser Ausdruck ist missverstindlich, da
man bei der Rede von Thesis geneigt ist, an eine bewusst gesetzte Annah-
me zu denken. Gerade das ist aber nicht der Fall: Die Generalthesis meint
vielmehr eine prireflexive Grundiiberzeugung. Das Wesen dieser Grund-
iiberzeugung ist es zum einen, dass sie als Grundiiberzeugung selbst nur
selten in den Blick gerit, und zum anderen, dass sie als Boden (Grund) fiir
andere Uberzeugungen dient, die gleichsam auf ihr aufbauen. Das Anlie-
gen der Phinomenologie ist es nun, diese unreflektierte Grundiiberzeu-
gung des mundanen Bewusstseins iiber sein Dasein in der Welt zum Ge-
genstand zu machen. Die Phdnomenologie, so hat es Maurice Merleau-
Ponty einmal im Anschluss an Husserl formuliert, macht es sich zur Auf-

34 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Erstes Buch (1913), in: Husserliana Bd. 111, hg. v. K. Schuhmann,
Haag: Martinus Nijhoff 1976, 56.

35 Ebd., 61.

25

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

gabe, dem ,,naiven Weltbezug nachzugehen, um ihm endlich eine philoso-
phische Satzung zu geben*.3

Man wird nun an dieser Stelle fragen konnen, was man sich von dieser
Aufgabe verspricht. Hier stolen wir zum ersten Mal auf den kritischen
Charakter der Phdnomenologie. Thr Ziel ist es ndmlich, die natiirliche Ein-
stellung gegen ihre wissenschaftliche Vereinnahmung zu verteidigen. Da-
her macht es sich Husserl in Die Krisis der europdischen Wissenschaften
zur Aufgabe, die Verdeckung der natiirlichen Einstellung durch die wis-
senschaftliche Einstellung historisch nachzuzeichnen und zu zeigen, dass
dadurch verkannt wird, dass selbst letztere noch auf ersterer basiert.’’
Ahnlich verfihrt Merleau-Ponty in der Phdnomenologie der Wahrneh-
mung, wenn er sich mit dem von ihm so genannten ,,objektiven Denken*
in Form von Physiologismus und Psychologismus auseinandersetzt, um
deren Defizite bei der Beschreibung der menschlichen Lebensform aufzu-
zeigen.’® Die politische Phinomenologie nun schlieBt an dieses kritische
Vorhaben an, verschiebt dabei jedoch das Ziel: Thr geht es nicht mehr al-
lein darum, die natiirliche Einstellung gegeniiber der wissenschaftlichen
Einstellung zu verteidigen, sondern darum, die ungerechtfertigten Voran-
nahmen freizulegen, die in die natiirliche Einstellung eingelassen sind. Die
politische Phdnomenologie hat also das Ziel, das natiirliche Bewusstsein
nicht nur freizulegen, sondern dieses iiber seine unreflektierten Voran-
nahmen und Vorurteile aufzukldren und dadurch zur Selbstbestimmung
und zur Freiheit zu erméchtigen. Dafiir orientiert sie sich weitgehend an
drei von Husserl ausgearbeiteten methodischen Schritten, die ich hier der
formalen Einheitlichkeit halber als Interrogation, Reduktion und Demonst-
ration bezeichnen mochte.

1. Interrogation: Die Untersuchung der natiirlichen Einstellung lésst
Husserl mit dem Verfahren der epoché beginnen. Gemeint ist damit, dass
es in einem ersten Schritt die Generalthesis der natiirlichen Einstellung
einzuklammern und ,,auBer Geltung* zu setzen gilt.** Merleau-Ponty er-
lautert, dass dieser methodische Schritt nicht darauf zielt, die natiirliche

36 Maurice Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, aus d. Franz. v. Ru-
dolf Boehm, Berlin: Walter de Gruyter 1966, 3.

37 Edmund Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phinomenologie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Philosophie,
in: Husserliana Bd. VI, hg. v. W. Biemel, Haag: Nijhoff 1976, 48ff.

38 Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, 100ff.

39 Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, in: Husserli-
ana Bd. [, hrsg. v. S. Strasser, Den Haag: Martinus Nijhoff 1973, 4.

26

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Einstellung ,,zu zerstoren®, sondern vielmehr darauf, sie zum ,,Gegenstand
zu machen und freizulegen“.*’ Die Einklammerung all derjenigen Voran-
nahmen, die unser Dasein in der natiirlichen Welt betreffen, fithrt dabei zu
einem Einstellungswandel. Nach der epoché befinden wir uns nicht mehr
in der natiirlichen, sondern vielmehr in der ,,phdnomenologischen Einstel-
lung*.*! In ihr gilt es zundchst dem von Husserl so genannten ,,Prinzip al-
ler Prinzipien* zu folgen, das besagt, ,,dal jede originidr gebende An-
schauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daf} alles, was sich in der
,Intuition® origindr darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es sich
gibt, aber auch nur in den Schranken, in denen es sich da gibt.*> Was
Husserl hier zum Ausdruck bringt, ist, dass die Beschreibung der Erfah-
rung aus der Perspektive der phdnomenologischen Einstellung frei von
Vorannahmen und Vorurteilen zu erfolgen hat. Sie soll sich ausschlieBlich
an dasjenige halten, was in der Erfahrung selbst gegeben ist. Was ein sol-
cher Einstellungswandel bewirken kann, macht Husserl an der Wahrneh-
mung eines Wiirfels deutlich. Wihrend in der natiirlichen Einstellung der
wahrgenommene Wiirfel einfach da ist, zeigt sich in der phanomenologi-
schen Einstellung, dass wir eigentlich nur je die Vorderseite des Wiirfels
wahrnehmen: ,,Wir sehen dann ,eigentlich® nur ein Stiick seiner Oberfla-
che, nur die und die begrenzenden Quadrate mit ihren Farbungen und
Zeichnungen.“** Nun ist aber klar, dass in der natiirlichen Wahrnehmung
stets der ganze Wiirfel gemeint ist also auch seine Innen- und Riickseite.
Entsprechend hélt Husserl fest: ,,Sofern nun der Wiirfel, der ganze Wiirfel,
in der Wahrnehmung gemeint ist, ist er der voll und ganz gesehene, fallt er
ganz mit all den ihm zugemeinten Bestimmungen in die Wahrnehmung*.**
Das Wahrnehmungsurteil ,,Dort ist ein Wiirfel“, so zeigt die Interrogation
unserer Wahrnehmung, geht also weit liber das hinaus, was fiir uns eigent-
lich sichtbar ist. Die Beschreibung aus phdnomenologischer Einstellung
legt damit ein erstes wichtiges Vorurteil der Generalthesis der natiirlichen
Einstellung frei.

40 Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, 10.

41 Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, 15.

42 Husserl, Ideen I, 51.

43 Edmund Husserl, Wahrnehmung und Aufmerksamkeit. Texte aus dem Nachlass
(1893—1912). In: Husserliana Bd. XXXVIIL, hrsg. v. T. Vongehr u. R. Giuliani,
Dordrecht: Springer 2004, 26.

44 Ebd., 27.

27

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Um epoché zu betreiben, miissen wir uns fiir Husserl in die Perspektive
eines ,,unbeteiligten Zuschauers® begeben und unsere Aufmerksamkeit auf
das fokussieren, was uns anschaulich gegeben ist.** Nun zeigt sich sicher-
lich schon an unserem einfachen Beispiel, dass es in der Praxis gar nicht
so einfach ist, sich in phanomenologische Einstellung zu begeben, uns von
unseren Vorurteilen freizumachen und die Wahrnehmung unvoreinge-
nommen zu beschreiben. Eine der wichtigen Fragen der Phdnomenologie
besteht daher darin, ob und wie man iiberhaupt jenen unparteilichen Be-
obachtungsstandpunkt einnehmen kann, den Husserl propagiert. Wenn
beispielsweise Merleau-Ponty in der Phdnomenologie der Wahrnehmung
davon spricht, dass sich ein von ihm in seiner Studie analysierter klein-
hirngeschidigter Patient dadurch von ,dem Normalen‘ unterscheide, dass
der weibliche Korper flir ihn keine Anziehungskraft mehr besitze, dann
konnte man beispielsweise fragen, ob Merleau-Pontys phdnomenologische
Interrogation hier nicht heterosexuelle Voreinstellungen reproduziert.*®
Statt Vorurteile freizulegen werden in dieser Beschreibung also eventuell
Vorurteile reproduziert. Wie nun aber kénnen Phdnomenolog innen si-
cherstellen, dass ihre Beschreibung vorurteilslos erfolgt? Mindestens drei
Wege konnen in diesem Zuge beschritten werden. Martin Heidegger bei-
spielsweise operiert in Sein und Zeit ausfiihrlich mit dem Konzept der St6-
rung. Dasjenige, was er die Zuhandenheit von Zeug nennt, wird dadurch
auffillig, dass es im Zuge von ,,Auffalligkeit”, ,, Aufdringlichkeit oder
Aufsdssigkeit® zu Unterbrechungen in unseren mundanen Handlungs-
vollziigen kommt und diese dadurch selbst thematisch und anschaulich
werden.*’ Eine andere Vorgehensweise finden wir bei Hannah Arendt, die
insbesondere im Zuge ihrer politischen Phinomenologie in Vita Activa
vielfach von der Methode der kontrastiven Geschichtsschreibung Ge-
brauch macht.*® Die mit unserer mundanen Einstellung verbundenen Vor-
urteile versucht sie hier durch historische Entgegensetzungen mit voraus-
laufenden Epochen zum Vorschein zu bringen. Frantz Fanon wiederum
weist darauf hin, dass Weile fiir ihre eigenen Vorurteile blind sind und
diese nur dadurch in den Blick bekommen konnen, dass sie mit den Erfah-

45 Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, 15.

46 Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, 187.

47 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Frankfurt a. M.: Klostermann 1977, § 16.
48 Arendt, Vita Activa, Kap. 2.

28

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

rungen von subalternen Subjekten konfrontiert werden.** Wir kénnen hier
von einem intersubjektiven Verfahren sprechen, das Vorurteile vom Ort
des Anderen aus in den Blick nimmt. Die drei hier genannten methodi-
schen Vorgehensweisen werden in dieser Studie verschiedentlich einge-
setzt werden: Wéhrend mir das intersubjektive Verfahren der postkolonia-
len Phidnomenologie im ersten Teil dazu dienen wird, Vorureile in Bezug
auf demokratische Gleichheit zu thematisieren, wird mir im zweiten Teil
der Studie die Unterbrechung demokratischer Routinevollziige durch den
demokratischen Experimentalismus dazu dienen, Vorurteile in Bezug auf
die Realisierung von politischer Freiheit freizulegen. Im dritten Teil
schlieBlich wird die Methode der historischen Kontrastbildung dazu die-
nen, Vorurteile in Bezug auf rhetorisches Sprechhandeln zum Gegenstand
zu machen.

2. Reduktion: Der zweite Schritt der phdnomenologischen Methode be-
steht in demjenigen, was Husserl ,,Reduktion nennt.>® Reduktion ist dabei
zunédchst im umgangssprachlichen Sinne von ,,reduzieren* als verringern
zu verstehen. Gemeint ist dann, dass diejenigen Beschreibungen, die im
ersten Schritt gewonnen worden sind, auf das reduziert werden sollen, was
ihnen wesentlich ist, um aus der Beschreibung gleichsam allgemeine Be-
griffe zu gewinnen. Reduktion meint aber auch, im Sinne des lateinischen
reducere, eine explanative Riickfiihrung. Dass beides nicht zusammenfillt,
zeigt sich an Husserls Unterscheidung zwischen statischer und genetischer
Phénomenologie. Wéhrend die statische Phdnomenologie allgemeine
Prinzipien zu formulieren versucht, die in der natiirlichen Einstellung am
Werk sind, werden diese Prinzipien von der genetischen Phianomenologie
ihrerseits noch einmal auf ihre historische Stiftung hin zuriickgefiihrt.

Im Zuge des statischen Verfahrens dient die Reduktion der Freilegung
der Grundstrukturen des Bewusstseins. Bezogen auf das obige Wiirfel-
Beispiel bedeutet dies, dass uns Gegenstinde der dulleren Welt immer nur
in ,,Abschattungen* perspektivisch gegeben sind.’! Gleichwohl beinhaltet
der Sinn der Wahrnehmung, wie wir gesehen haben, auch das aktuell nicht
Wahrgenommene, wie z.B. die Riickseite des Wiirfels. Dieses Struktur-
merkmal unserer Wahrnehmung nennt Husserl ,,Apprisentation®.>> Ge-

49 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weifse Masken, aus d. Franz. v. Eva Moldenhauer,
Frankfurt a. M.: Syndikat 1980, Kap. 6.

50 Husserl, Ideen I, 124.

51 Husserl, Ideen I, 91.

52 Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, 143.

29

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

meint ist damit, dass die Wahrnehmung stets durch mehr als das, ,,was sie
wirklich prisent macht* ausgezeichnet ist.>> Neben priméren Apprisenta-
tionen wie der Riickseite des Wiirfels verweist Husserl dabei auch auf se-
kundire Apprisentationen, welche sich auf den Kontext, die Umgebung
und die Handlungen beziehen, in denen etwas erscheint. So unterscheiden
sich die Wahrnehmungserwartungen beziiglich der Riickseite eines Wiir-
fels im Zuge eines Wiirfelspiels wie ,,Mensch drgere Dich nicht* von den-
jenigen, die wir von einem wiirfelférmigen Kunstwerk in einem Museum
wie etwa Sandra Mujingas ,,I build my Skin with Rocks* haben. Gerade
die Horizontwahrnehmung macht deutlich, dass wir etwas immer ,,als et-
was® wahrnehmen. Unsere Wahrnehmung legt damit Zeugnis von einem
grundlegenden Korrelationismus der menschlichen Existenz ab. Da zu
sein, bedeutet mit Heidegger gesprochen, immer In-der-Welt zu sein.
Reduktion meint also zundchst, aus der phidnomenologischen Be-
schreibung der Erfahrung allgemeine Strukturen zu gewinnen. Gleichwohl
beschrinkt sich die Reduktion nicht darauf. Im Zuge der genetischen Pha-
nomenologie werden vielmehr auch Strukturen von Strukturen zum The-
ma. So wird etwa dasjenige, was im Zuge der Apprisentation noch allge-
mein als Kontext bestimmt wurde, von Husserl in der Folge als Lebens-
welt weiter ausgearbeitet. Die Lebenswelt versteht Husserl als das Resul-
tat von historischen Stiftungsereignissen, in deren Folge es zur Sedimen-
tierung von Grundiiberzeugungen und Sinnmustern kommt. Zu solchen
Stiftungsereignissen rechnet Hussel etwa die Entdeckung von idealen Ge-
genstinden im Zuge der reinen Geometrie.>* Damit wurde nicht nur eine
folgenreiche Unterscheidung zwischen der idealisierten, wissenschaftli-
chen und der anschaulichen, vorwissenschaftlichen Natur etabliert, zu-
gleich auch fiihrt die Etablierung von solchen idealen Formen dazu, dass
wir iiberhaupt so etwas wie die Wahrnehmung der Figur eines Wiirfel ha-
ben konnen, von dem wir erwarten, dass er eine Innen- und Riickseite hat.
Wo Husserl sich noch ganz auf die Gegenstinde der Geometrie fokussiert,
hat Hannah Arendt politische Stiftungsereignisse in den Blick genommen.
Ereignisse wie die Amerikanische oder die Franzosische Revolution sind
fiir sie Stiftungsereignisse politischer Freiheit, in deren Zuge sich tieflie-
gende Grundiiberzeugungen iiber das Wesen politischer Vergemeinschaf-
tung etabliert haben.> Thre Sedimente bilden den Néhrboden fiir die Sinn-

53 Ebd., 151.
54 Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften, 21.
55 Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen: Piper 2011, Kap. 3.

30

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

stiftungsprozesse weiterer Generationen (wie z.B. dem Kampf um das
Frauenwahlrecht). Stiftungen regen, so konnte man mit Husserl sagen, zu
Umstiftungen an, in deren Zuge es zu anders gelagerten Sedimentierungen
kommt. Freilich kann es dabei auch immer wieder zu Neustiftungen
kommen. Sie entsprechen wohl am ehesten dem, was man als seismische
Eruption bezeichnen konnte. In ihrem Zuge werden alte Sedimente aufge-
brochen, eingeschmolzen und an die Oberflache gebracht, um sich dann
auf neue Weise zu sedimentieren.

Freilich nun kdnnen sich im Zuge von Stiftungsereignissen auch feh-
lerhafte Vorannahmen und Vorurteile anhdufen. Heideggers Kritik der
neuzeitlichen Metaphysik in Sein und Zeit beginnt bekanntlich mit dem
Aufweis von drei Vorurteilen iiber das Sein, die sich im Laufe der Philo-
sophiegeschichte eingestellt haben.’® In #hnlicher Weise hélt Emmanuel
Levinas der abendlidndischen Philosophiegeschichte in Totalitdt und Un-
endlichkeit vor, einem Vorurteil aufgesessen zu sein, wenn sie das Andere
stets vom Selben aus zu denken versucht und damit die Kategorie der Al-
teritit ginzlich aus dem Blick verloren hat.’’ Im Zuge einer politischen
Phianomenologie sind es nun weniger naturwissenschaftliche Konzepte
oder philosophische Konzepte, die im Zentrum der Aufmerksamkeit ste-
hen, als vielmehr Grundiiberzeugungen iiber die Beschaffenheit unserer
sozialen und politischen Welt. Dabei werden insbesondere solche Grund-
iiberzeugungen zum Thema, die Herrschaftsverhdltnisse wie Tyrannei und
Oligarchie begiinstigen oder Exklusionsverhédltnisse wie Kolonialismus,
Heterosexismus, Rassismus und Ableismus begriinden. In der vorliegen-
den Arbeit wird der Riickgang auf Korrelationsstrukturen und Stiftungser-
eignisse in unterschiedlicher Weise vollzogen. Im ersten Teil iiber den
Streit um den Demos werde ich die Frage der demokratischen Gleichheit
auf das Motiv der demokratischen Kredibilitdt zuriickfithren, im zweiten
Teil iiber den Streit um das Kratos soll dann die Frage der demokratischen
Herrschaft im Lichte des Motivs der politischen Freiheit verhandelt wer-
den, bevor dann im dritten Teil iiber den Streit um die Doxa die Frage de-
mokratischer Meinungsbildung im Riickgriff auf die Strukturlogik astheti-
scher Rationalitét betrachtet wird.

3. Demonstration: Vielfach wird die phdnomenologische Methode auf
die zwei bisher genannten Schritte reduziert. Ich mdchte an dieser Stelle

56 Heidegger, Sein und Zeit, §1.
57 Emmanuel Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt
(1961), aus dem Franzgsischen von Wolfgang Krewani, Freiburg 1993, 51.

31

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

dafiir pladieren, dass die Methode der Phdnomenologie noch einen dritten
Schritt umfasst: die Demonstration. Wir kommen diesem Schritt auf die
Spur, wenn wir uns auf das anfangliche Vorhaben der Phinomenologie be-
sinnen. Dieses bestand ja darin, dem natiirlichen Bewusstsein seine prére-
flexiven Grundannahmen gegenwértig zu machen. Nachdem wir nun ge-
sehen haben, wie die Phadnomenologie den in die natiirliche Einstellung
eingelassenen Vorannahmen und Vorurteilen auf den Grund geht, muss sie
nun in einem nichsten Schritt zur Auseinandersetzung mit der natiirlichen
Einstellung zuriickkehren, um diese iiber sich selbst aufzukldren. Husserl
nennt dies das ,Erzieherische” der phinomenologischen Methode.’® Ein
Ausdruck, der freilich einmal mehr ungliicklich ist. Zwar geht es durchaus
darum, das natiirliche Bewusstsein in dem Sinne zu bilden, dass es ein
besseres Verstdndnis seines In-der-Welt-seins erlangt. Entscheidend ist da-
bei jedoch, wie das natiirliche Bewusstsein dabei angesprochen wird.
Husserl grenzt die phdnomenologische Methode in diesem Zuge von
konkurrierenden Ansétzen wie etwa der Transzendentalphilosophie Kants
durch die Art ihrer Argumentation ab. Die Phdnomenologie, so schreibt
Husserl, verfahrt nicht mittels ,,Deduktionen®, sondern mittels ,,Aufwei-
sung“.% In diesem Sinne spricht Husserl in den Ideen I auch wiederholt
davon, mit seinen Darstellungen ,,direkt aufweisend* vorgegangen zu sein
und ,,intuitive Aufweisungen® vollzogen zu haben.®® Die Phinomenologie,
so macht uns Husserl hier deutlich, bringt ihre Einsichten im Zuge der Re-
duktion nicht im Modus des Beweisens, sondern im Modus des Aufwei-
sens vor. Ahnlich charakterisiert auch Martin Heidegger in Sein und Zeit
die phidnomenologische Methode dadurch, dass sie dasjenige, was sich
durch die Phdnomene hindurch ,,anzeigt™ mittels ,,Aufzeigung* zum Vor-
schein bringen soll.®! Ahnlich wie bei Husserl greift die Phiinomenologie
auch fiir Heidegger nicht in erster Linie auf Verfahren der Syllogistik zu-
riick, vielmehr versucht sie, eine Sache ins ,passende Licht® zu riicken und
dadurch etwas ,sehen zu lassen‘.®? Das Ziel der phinomenologischen Ar-
gumentation liegt entsprechend weniger im Verstehen, als vielmehr im

58 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Zweites Buch, in: Husserliana Bd. 1V, hrsg. v. M Biemel, Haag: Mar-
tinus Nijhoff 1952, 179.

59 Edmund Husserl, Erste Philosophie, in: Husserliana Bd. VII, hrsg. v. R. Boehm,
Haag: Nijhoff 1956, 197.

60 Husserl, Ideen I, 67, 191.

61 Heidegger, Sein und Zeit, 40, 205.

62 Ebd., 46.

32

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

Einsehen. In dhnlicher Weise beginnt auch Jean-Luc Marion in Gegeben
sei damit, die phdnomenologische Methode dadurch zu charakterisieren,
dass es ihr nicht ,,ums Beweisen®, sondern ,;ums Aufweisen* geht.> Im
Gegensatz zur klassischen Metaphysik, in der Beweisen bedeutet, etwas
auf seinen Ursprung zuriickzufiihren, versteht er die Phdnomenologie als
eine ,,Gegen-Methode®, die versucht, ,,die im Schein liegende Erschei-
nung so sich aufweisen zu lassen, wie sie erscheint“.** Wie Husserl und
Heidegger setzt auch Marion die Phdnomenologie durch die Art der Ar-
gumentation, die sie ins Spiel bringt, von der Metaphysik ab. Im An-
schluss an eine begriffliche Unterscheidung von Gottfried Gabriel will ich
diesen Gedanken hier dahingehend zuspitzen, dass es der Phinomenologie
weniger um Prizision, als vielmehr um Prignanz geht. Gemeint ist da-
mit, dass hier nicht das analytische Untergliedern und Unterscheiden im
Zentrum steht, sondern vielmehr umgekehrt, das Herstellen von Zusam-
menhingen und das Aufweisen von Kontexten. Wir kdnnen die genannten
Uberlegungen nun dahingehend zusammenfassen, dass die phinomenolo-
gische Methode nicht langer im Modus einer analytischen, sondern viel-
mehr im Modus einer dsthetischen Rationalitit verfahrt, in der das Auf-
weisen, das Einsehen und die Prignanz eine tragende Rolle spielen.
Analytische und asthetische Rationalitdt lassen sich in mindestens drei
Hinsichten voneinander abgrenzen: Zunéchst mit Blick auf die Logik der
Artikulation, mit der sie soziale Probleme adressieren. Wihrend erstere
auf die Mittel der begrifflichen Analyse zuriickgreift, operiert zweitere mit
den Mitteln der anschaulichen Darstellung. Zweitens unterscheiden sich
beide im Hinblick auf ihren Erkenntnismodus. Das intellektuelle Verste-
hen funktioniert linear: Argumente und Schlussfolgerungen bilden eine
Argumentationskette. Die dsthetische Dramatisierung hingegen arbeitet
bildhaft. Ihr Element ist die Oberfliche: Erkenntnisse werden durch kom-
positorische Anordnungen von Einzelelementen zu einem Ganzen erreicht.
SchlieBlich lésst sich noch die Wirkungsweise unterscheiden: Wahrend die
analytische Rekonstruktion zu Erkenntnissen fiihrt, in deren Folge wir an-
ders iiber einen politischen Sachverhalt denken, fiihrt die dsthetische Dar-
stellung zu dem, was sich im Anschluss an Jacques Ranciére die ,,Neuauf-

63 Jean-Luc Marion, Gegeben sei. Entwurf einer Phdnomenologie der Gegebenheit,
Freiburg: Alber 2015, 27.

64 Ebd., 27 (eigene Ubersetzung) und 28.

65 Gottfried Gabriel, Prdzision und Prignanz. Logische, rhetorische, dsthetische und
literarische Erkenntnisformen, Paderborn: mentis 2019.

33

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

teilung des Sinnlichen* nennen lisst.°® Sie hat zur Folge, dass wir die
Dinge anders sehen. Thre Auswirkungen sind also nicht geistig, sondern
perzeptiv. Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass sich die analytische
und die &sthetische Rationalitdt in ihren Artikulations-, Erkenntnis- und
Wirkungsweisen unterscheiden.

Es ist eben der Riickgriff auf dsthetische Rationalitit, welche die Praxis
der phanomenologischen Demonstration aus meiner Sicht besonders at-
traktiv fiir eine politische Phdnomenologie macht. Die Adressierung von
sozialen Konflikten im Medium des Asthetischen erlaubt es nimlich ers-
tens, dort, wo Reflexionsblockaden argumentative Auseinandersetzungen
zum Erliegen bringen, in einen alternativen Modus zu wechseln und Ar-
gumente auf neue und andere Weise darzubieten. Zweitens hoffe ich im
Laufe meiner Studie zu zeigen, dass sich die Methode der phinomenologi-
schen Demonstration fiir die Transformation von Vorurteilen, die dem na-
tirlichen Dasein selbst gar nicht vor Augen stehen, besser eignet als die
analytische Reflexion. Statt prareflexive Vorurteile ins Register der Refle-
xivitdt zu libersetzen, dort zu bearbeiten und dann auf eine neue Form der
Versittlichung zu hoffen, scheint es mir der bessere Weg, soziale Probleme
ohne Umweg {iiber ihre analytische Bearbeitung unmittelbar mittels De-
monstration zu adressieren.

In dieser Studie werde ich mir die Methode der phdnomenologischen
Demonstration in zweierlei Hinsicht zu eigen machen. Zum einen im Hin-
blick darauf, dass ich mich selbst vielfach dieses Verfahrens bedienen
werde, um den Charakter demokratischer Meinungsverschiedenheiten
freizulegen und zum anderen im Hinblick darauf, dass ich dieses Verfah-
ren selbst als Mittel der politischen Kritik fiir die Uberwindung von unauf-
16slichen Meinungsverschiedenheiten in Anschlag bringen mochte. Die
Phénomenologie dient in dieser Studie also nicht nur als methodisches
Werkzeug der Analyse, sondern zugleich auch als ein Werkzeug der Kri-
tik. Entsprechend wird der erste Teil dieser Studie damit enden, dass sich
der Streit um den Demos am besten mit Praktiken der demonstrativen Kri-
tik bearbeiten 14sst, wihrend der zweite Teil {iber den Streit um das Kratos
mit dem Entwurf eines kontestativen Institutionengefiiges enden wird, das
Kritik im Modus des kommunikativen Aufweisens ermoglichen soll. Der
dritte Teil schlieBlich wird mit einer Darstellung von Praktiken der

66 Ranciére, Das Unvernehmen, 38.

34

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was ist demokratischer Streit?

protreptischen Kritik schlieBen, welche den Streit um die Doxa durch Ver-
fahren der &sthetischen Argumentation aufzulésen versuchen.

Diese einfiihrenden Reflexionen zur Methode der Politischen Phéno-
menologie bilden keine formale Anleitung, die im Folgenden einfach
Schritt fiir Schritt abgearbeitet wiirde, vielmehr stellen sie selbst das Er-
gebnis des hier im ganzen beschrittenen Denkweges dar und besitzen da-
her den Charakter der Nachtraglichkeit. Dass der Anfang dieser Studie zu-
gleich ihr Ende ist und umgekehrt ihr Ende zugleich ihr Anfang, trifft noch
in einem weiteren Sinne zu: Die Beantwortung der drei hier verhandelten
Grundfragen —,,Wer zdhlt zur politischen Gemeinschaft?*, ,,Wie soll de-
mokratische Herrschaft eingerichtet sein?*, ,,Wie bildet man sich eine po-
litische Meinung?*“ — hat nicht die Gestalt eines Aufstiegs, in welchem
immer hoherstufige Formen des Streits erreicht werden, sondern vielmehr
die Gestalt eines Zirkels, in welchem die einzelnen Streitfragen immer
wieder ineinander {ibergehen. Eine solche zirkuldre Figur mag auf den ers-
ten Blick widersinnig erscheinen, weil man beim Fortschreiten vom einen
zum anderen am Ende wieder am Anfang angelangt und so scheinbar im
Fortgehen keinen Fortschritt erzielt hat. Dabei wird jedoch {ibersehen,
dass der Kreisgang um eine Sache eine spezifische Sicht ermdglicht. Hei-
degger bringt das auf den Punkt, wenn er davon spricht, dass die ,,Kreis-
bewegung der Philosophie ihr Wesentliches [...] in dem beim Kreisgang
allein méglichen Blicken ins Zentrum* hat.“®’ Begreifen wir das Streit-
ganze der Demokratie in diesem Sinn als einen Zirkel, dann bleibt zu hof-
fen, dass die vorliegende Studie mit ihrem Kreisgang durch den Streit um
den Demos, den Streit um das Kratos und den Streit um die Doxa einen
einsichtsvollen Blick in die leere Mitte der Demokratie erlaubt.

67 Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Ein-
samkeit, Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, 276.

35

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L.

Der Streit um den Demos

- am 20.01.2028, 10:58:09.


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

Der Streit um den Demos bildet den zentralen Gegenstand jener Theo-
riestromung, die sich unter dem Namen der radikalen Demokratietheorie
formiert hat. ,Radikal‘ ist diese Theorie nicht unbedingt, weil sie extreme
Positionen vertreten wiirden, sondern weil sie die Frage der Demokratie an
der Wurzel (lat. radix) angeht: Noch bevor sie der institutionellen Ausge-
staltung des Politischen nachgeht, stellt sie ndmlich die Frage nach der
Aufteilung des Demos. Bereits an der antiken Polis zeigt sich ja, dass der
Demos eine exklusive GroBe darstellt, der auf eine ausgewihlte Anzahl
von Subjekten beschriankt ist. Dauerhaft ansdssige Auslidnder, die Metdken
(metoikoi), und so genannte Menschenfiiler (andrapodon), die Sklaven,
lebten zwar in der Gemeinschaft der Polis, waren jedoch nicht dazu be-
fugt, liber deren Geschicke mitzuentscheiden, da sie weder vor der Volks-
versammlung und dem Volksgericht auftreten noch fiir politische Amter
kandidieren konnten.! Neben der Aufteilung nach Stéinden finden wir in
der Polis auch eine Aufteilung nach geschlechtlicher Zugehorigkeit. Frau-
en standen unter der Vormundschaft ihrer Eheménner, so dass biirgerliche
Frauen hdchstens vermittelt {iber sie offentliches Gehor finden konnten.
Und da ist schlieBlich noch die Aufteilung des Demos in Altersklassen, die
darin bestand, dass die Ubernahme vieler Amter in Athen Biirgern héheren
Alters vorbehalten war. Um als Geschworener, Gesetzgeber oder Magist-
rat fungieren zu konnen, musste man iiber dreiBBig Jahre alt sein, und um
Rederecht in der Volksversammlung wahrzunehmen, war urspriinglich ein
Alter von tiber fiinfzig Jahren vorgesehen. Wir finden in der antiken Polis
also eine Aufteilung des Demos entlang von unterschiedlichen Auftei-
lungsmustern wie Stand, Geschlecht und Alter. Wahrend sich manche von
ihnen dabei als starr und uniiberwindbar erwiesen, wie beispielsweise die
Aufteilung nach Geschlechtern, waren andere durchléssig: So konnten
Sklaven freigegeben und zu Metdken werden, wahrend Metdken wiede-
rum Biirgerrechte verlichen bekommen konnten. Andersherum konnten
Biirger aufgrund von Gesetzesverstoen ihren Biirgerstatus verlieren und
sogar als Sklaven verkauft werden.

1 Zur Struktur der attischen Bevolkerung vgl. Mogens Herman Hansen, Die Atheni-
sche Demokratie im Zeitalter des Demosthenes. Struktur, Prinzipien und Selbstver-
stdndnis, Berlin: Akademie 1991, Kap. 5.

39

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Nun ist die antike griechische Welt sicherlich nicht mehr die unsere
und eine der wesentlichen Unterscheidungen liegt sicherlich darin, dass
sich die europdische Welt im Zuge der Aufklarung dem Ideal der universa-
len Gleichheit verschrieben hat. Man konnte daher meinen, dass der Streit
um den Demos im Zuge geschichtlichen Fortschritts nach und nach zum
Erliegen gekommen ist. Dass dies freilich nicht der Fall ist, zeigt sich be-
reits darin, dass die 1789 verfasste ,Erkldarung der Menschen- und Biirger-
rechte® zwar mit universalem Anspruch auftritt, das Universale aber zu-
gleich mit dem Ménnlichen gleichsetzt. Gleiches gilt fiir ein zweites wich-
tiges Griindungsdokument unserer aufgeklarten Welt: die Verfassung der
Vereinigten Staaten von 1787. Auch hier ist weder fiir Frauen noch fiir In-
digene oder Schwarze ein Wahlrecht vorgesehen. Man wird nun argumen-
tieren wollen, dass das Licht der Aufklarung nur langsam reist und erst
nach und nach in die dunklen Winkel des Vorurteils vorzudringen vermag,
so dass das Ideal der Gleichheit seine inkludierenden Effekte erst mit dem
Ubergang in unsere zweite Moderne und der fiir sie symboltrichtigen
,Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte® von 1948 richtig zu entfal-
ten vermochte. Gleichwohl zeigt sich jedoch auch in unserer Gegenwart
immer noch, dass sich der Demos durch eine Bewegung der Exklusion
konstituiert: sans-papiers, die zwar dauerhaft in einem Land leben und ar-
beiten, jedoch keine politischen Partizipationsrechte zugesprochen be-
kommen, Straftiter innen, denen im Zuge von Bewdhrungs- oder Haft-
strafe ihr Wahlrecht auf Lebenszeit abgesprochen wird, oder behinderte
Menschen, denen eine autonome WillensduBerung nicht zugetraut wird,
sind hierfiir Beispiele. Sie zeugen davon, dass der Demos nicht mit der auf
einem Territorium lebenden Bevolkerung deckungsgleich ist und hier stets
ein Rest bleibt, der sich im Anschluss an Jacques Ranciére als Teil der
,,Anteilslosen* bezeichnen lisst.?

In den radikalen Demokratietheorien wird der Streit um den Demos
vielfach vor dem Hintergrund der Diagnose vom ,demokratischen Para-
dox‘ in den Blick genommen.®> Mit der Rede vom Paradox soll deutlich

2 Jacques Ranciére, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, aus d. Franz. v.
Richard Steurer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, 24.

3 Ahnlich resiimiert auch Oliver Marchart: ,,In diesem Punkt der Paradoxierung des
Demokratiebegriffs stimmen alle postfundamentalistischen Demokratietheorien
zumeist iiberein.” Oliver Marchart, Die politische Differenz. Zum Denken des Poli-
tischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin: Suhrkamp 2010,
331.

40

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

werden, dass der Streit um Zugehorigkeit keiner teleologischen Entwick-
lungslogik folgt, die im Zuge einer umfassenden Inklusion an ein Ende
kommen konnte, sondern vielmehr aus einem in die Demokratie selbst
eingelassenen konstitutiven Spannungsverhédltnis entspringt. Chantal
Moufte spricht diesbeziiglich davon, ,,dass die Spannung zwischen
Gleichheit und Freiheit nicht aufgelost werden kann und es immer nur
kontingente Stabilisierungsformen ihres Konflikts geben kann“.* Auch
Claude Lefort spricht von einem ,,Paradox der Demokratie®, das aus einer
Unvereinbarkeit zwischen der ,,Souverénitit des Volkes* und den ,,gesell-
schaftlichen Solidarititsbeziehungen* resultiert.” GleichermaBen stellt
Etienne Balibar das »Grundparadox® heraus, das zwischen ,,dem Diskurs
der ,Menschenrechte und dem der ,Biirgerrechte* besteht.® Und schlieB-
lich formuliert auch Derrida, dass ,,die Demokratie stets nacheinander und
gleichzeitig zwei miteinander unvereinbare Dinge gewollt [hat]: Sie hat
einerseits Menschen nur unter der Bedingung aufnehmen wollen, daf} sie
Staatsbiirger, Briider und Ahnliche/Gleiche waren [...]. Andererseits hat
sie sich, gleichzeitig oder nacheinander, fiir alle diese ausgeschlossenen
anderen gedffnet, ihnen Gastfreundschaft anbieten wollen.«’

Das demokratische Paradox fiihrt uns nun geradewegs zur Grundfrage
des Streits um den Demos: Wer zihlt im demokratischen Gemeinwesen als
Gleicher unter Gleichen und ist zur politischen Teilhabe berechtigt? Die
Frage lasst sich zundchst im Ausgang von Pierre Rosanvallons Unter-
scheidung zwischen dem ,,Wahlvolk* und dem ,,Meinungsvolk® prézisie-
ren.® Im Fall des Wahlvolks betrifft der Streit um den Demos den elektora-
len Prozess und die Auseinandersetzung dariiber, wer zur Stimmabgabe
berechtigt ist. Einschldgig hierfiir sind etwa die Kdmpfe um das Frauen-
wahlrecht in Europa, das Ringen der Schwarzen Bevolkerung um Biirger-
rechte in den USA oder das Ausldnderwahlrecht in der Européischen Uni-

4 Chantal Mouffe, Das demokratische Paradox, Wien: Turia + Kant 2008, 22.

5 Claude Lefort, ,,Die Frage der Demokratie®, in: Ulrich Rédel (Hg.), Autonome Ge-
sellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, 281-297,
hier: 295.

6 Etienne Balibar, Gleichfreiheit. Politische Essays, aus d. Franz. v. Christine Pries,
Berlin: Suhrkamp 2012, 77.

7 Jacques Derrida, Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft, aus d. Franz. v. Horst
Brithmann, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, 93.

8 Pierre Rosanvallon, Demokratische Legitimitit. Unparteilichkeit — Reflexivitdt -
Ndhe, aus d. Franz. v. Thomas Laugstien, Hamburg: Hamburger Edition 2010,
161.

41

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

on. Davon zu unterscheiden ist der Demos als ,Meinungs-Volk*‘. Der Streit
betrifft hier den Prozess der 6ffentlichen Meinungsbildung und die Frage
danach, wessen Stimme in diesem Prozess Gehor findet. Entscheidend ist
nun, dass die Zugangsbedingungen zu den Orten der offentlichen Mei-
nungsbildung weitaus diffuser sind als diejenigen zur Wahlkabine. Sie un-
terliegen einerseits keiner juridischen Kontrolle, so dass auch vom Wahl-
volk ausgeschlossene Teile der Bevolkerung hier ihre Stimme erheben
konnen, andererseits bedeutet das gleichwohl nicht, dass alle Stimmen in
der Offentlichkeit gleichermaBen zu Gehor gebracht werden konnten.
Auch hier gibt es Stimmen, die gezéhlt, und solche, die nicht gezahlt wer-
den. Entsprechend nimmt der Streit um den Demos in solchen Fillen die
Form einer Auseinandersetzung um Horbarkeit an. Einschldgig hierfiir
sind die Kémpfe der globalisierungskritischen, anti-rassistischen oder fe-
ministischen Bewegungen, die in den letzten Jahren unter Stichworten wie
,,We are the 99%°, ,,Black Lives Matter* oder ,,MeToo* zusammenfanden.

Wihrend der Streit um den Demos im Fall des Wahlvolks also eine
Frage der rechtlichen Gleichheit ist, ist er im Fall des Meinungsvolks eine
Frage der offentlichen Gleichheit.” Wie Jason Frank jiingst herausgestellt
hat, handelt es sich im ersten Fall um ein ,,juridisches Problem®, im zwei-
ten Fall dagegen um ein ,,dsthetisches Problem*.!® Gemeint ist damit, dass
Kéampfe um rechtliche Gleichheit auf eine Gleichheit vor dem Gesetz zie-
len, Kdmpfe um offentliche Gleichheit dagegen auf eine Gleichheit des
Erscheinens in der politischen Welt. Eben diese Gleichheit des Erschei-
nens zum Gegenstand gemacht zu haben, ist nun eine der wesentlichen
Leistungen der Arbeiten von Hannah Arendt. Sie gilt daher auch als eine
der wichtigsten Vordenkerinnen der ,,dsthetischen Wende* in der politi-
schen Philosophie.!! Mit dieser Wende ist eine Fokusverschiebung im
Nachdenken {iber das Politische verbunden. Zunehmend riicken nun Fra-

9 Vgl. mit Fokus auf rechtliche Gleichheit die Studie Svenja Ahlhaus, Die Grenzen
des Demos. Mitgliedschaftspolitik aus postsouverdiner Perspektive, Frankfurt a. M:
Campus 2020, die in Bezug auf das Wahlvolk mit einer ,transnationalen boundary
assembly* zugleich eine Umgangsmoglichkeit mit dem demokratischen Paradox
vorschligt (ebd. 220).

10 Jason Frank, The Democratic Sublime. On Aesthetics and Popular Assembly, Ox-
ford University Press, 2021, 11.

11 Vgl. Martin Plot, The Aesthetico-Political. The Question of Democracy in Mer-
leau-Ponty, Arendt, and Ranciére, New York: Bloomsbury 2014. Ebenso: Nikolas
Kompridis (Hg.), The Aesthetic Turn in Political Thought, New York: Bloomsbury
2014.

42

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

gen des sinnlichen Erscheinens ins Zentrum der politischen Philosophie,
die nicht in juridischen Termini zu fassen sind, weil sie nicht die Rechte,
sondern vielmehr die Kredibilitdt und Autoritit von Subjekten betreffen.
Da letztere nicht rechtlich kodifiziert und sanktioniert ist, unterscheiden
sich Kédmpfe um rechtliche Gleichheit von Kidmpfen um offentliche
Gleichheit. Hier stellt sich nicht mehr allein die Frage, ob eine Stimme
Geltung hat, sondern auch die Frage, ob diese Stimme von Anderen gehort
und ernst genommen wird. Im Folgenden méchte ich diese Frage aufneh-
men und konzeptuelle Mittel entwickeln, die es uns erlauben, die systema-
tische Ungleichverteilung offentlicher Gleichheit entlang von Machtver-
haltnissen in den Blick zu nehmen, um im Anschluss daran Méglichkeiten
aufzuzeigen, wie diese Machtverhéltnisse durch politisches Streithandeln
kritisiert und verdndert werden kdnnen.

Den Ausgangspunkt meiner Uberlegungen werden Arendts Uberlegun-
gen zur Konstitution des Erscheinungsraums der uns gemeinsamen Welt
bilden. Arendt zeigt, dass die demokratische Offentlichkeit von einem
Gemeinsinn lebt, der es uns ermdglicht, Differenzen miteinander zu teilen.
Im Zuge von Exklusionspraktiken, so zeigt Arendt weiter, kann dieser
Sinn jedoch so weit verkiimmern, dass bestimmte Differenzen erst gar
nicht in den Blick kommen. Arendts Analysen stellen wichtige konzeptu-
elle Mittel fiir eine Auseinandersetzung mit dem Streit um den Demos be-
reit. Ungebrochen kann an diese Analysen allerdings nicht mehr ange-
schlossen werden, da Arendt trotz ihrer Analyse von Exklusionsverhéltnis-
sen die Macht des Erscheinens nur unzureichend in den Blick bekommt,
was vor allem an ihren Analysen und Stellungnahmen zum Rassismus in
den USA deutlich wird (Kap. 1). Um diese systematische Leerstelle zu fiil-
len, werde ich im zweiten Schritt auf die feministische Standpunktepiste-
mologie zuriickgreifen und ausgehend von ihr die Konzepte der epistemi-
schen Macht und der epistemischen Kredibilitdt entwickeln. Am Beispiel
der rassistischen Episteme werde ich dabei zeigen, wie epistemische
Macht auf der Ebene unserer Sinnlichkeit operiert und zu systematischen
Kredibilitatsdefiziten fithren kann, die sich in epistemischer Ignoranz und
epistemischem Schweigen niederschlagen (Kap. 2). Im letzten Schritt wer-
de ich mich schlieBllich der Frage zuwenden, wie epistemische Machtver-
hiltnisse durch gemeinsames Handeln infrage gestellt werden kénnen. Im
Anschluss an die Arbeiten von Jacques Ranciére, Judith Butler und Martin
Luther King werde ich dabei entlang von unterschiedlichen Fallvignetten
eine Praxis der demonstrativen Kritik entwickeln, die mit den Mitteln der
Zurschaustellung, der Umarbeitung und der Kommunikabilitét fiir die Re-
alisierung 6ffentlicher Gleichheit streitet (Kap. 3).

43

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zéhlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Der Streit um den Demos kann in der phdnomenologischen Tradition als
Teil des Streits um die gemeinsame Welt verstanden werden. Die Frage,
was die gemeinsame Welt ausmacht, ldsst sich dabei zunéchst scheinbar
ganz einfach beantworten: Die Welt ist die Summe alles Seienden. Mit
dieser Auffassung, so der phidnomenologische Grundkonsens, wird das ei-
gentliche Weltphdnomen jedoch gerade verfehlt. Welt ist nicht einfach ein
Sammelbegriff fiir eine bestimmte Anzahl von Entitéten, sondern vielmehr
das Resultat einer Konstitutionsleistung, die Husserl als ,,Generalthesis der
natiirlichen Einstellung bezeichnet.! Diese Generalthesis freizulegen und
durchsichtig zu machen, ist die Aufgabe, der sich die Phdnomenologie
mithilfe von Ausdriicken wie Lebenswelt, Alltagswelt oder Umwelt zuge-
wandt hat. Heidegger hat im Anschluss an Husserl in seinen fundamental-
ontologischen Uberlegungen dargelegt, dass das Phinomen der Welt im
Ausgang vom In-der-Welt-sein erschlossen werden muss.? Dabei zeigt
sich die Welt zunéchst als ein praktischer Mdglichkeitsraum in einem je
bestimmten Bewandtniszusammenhang. Die Erschlossenheit dieses Zu-
sammenhangs fiihrt Heidegger dabei bekanntlich auf die Mitwelt zuriick,
durch deren Einschitzungen und Beurteilungen unsere jeweiligen Mog-
lichkeiten je schon vorstrukturiert sind. Die Weltlichkeit der Welt ist in
diesem Zusammenhang nicht mehr als Summe von Tatsachen zu verste-
hen, sondern sie meint vielmehr die Horizontstruktur jener Sinnzusam-
menhénge, in welchen solche Tatsachen iiberhaupt als etwas auftauchen
konnen. Das Problem des Streits um die gemeinsame Welt beginnt nun
dort, wo diese Sinnzusammenhinge selbst zum Gegenstand werden. Hei-
degger griindet diese in jener anonymen GroBe, die er ,das Man‘ nennt.
Wer aber genau gehdrt zum Man? Wer hat Einfluss auf dessen erschlie-
ende Wirkung? Und was bedeutet das fiir jene Subjekte, die nicht zum
Man gezédhlt werden?

Hannah Arendt hat sich Fragen dieser Art zugewandt, als sie in ihrer
Studie Vita Activa mit dem gemeinsamen Sprechen und Handeln eben jene
politischen Tatigkeiten in den Blick genommen hat, welche die uns ge-

1 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phidnomenologischen
Philosophie, 1. Buch, Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie, in:
Husserliana 1111, hrsg. v. K. Schuhmann, Den Haag: Nijhoff 1976, 61.

2 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Frankfurt a. M.: Klostermann 1977, §14.

44

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

meinsame Welt allererst hervorbringen. Welt geht dabei aus dem hervor,
was Arendt das ,,Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten® nennt.’
Und auch wenn dieses Gewebe jedem einzelnen Sprechen und Handeln
vorausgeht, so ist es doch stets mdglich, einen ,,eigenen Faden in [dieses]
Gewebe zu schlagen“.* Das Politische steht dabei fiir jene gesell-
schaftliche Sphére, in der die Auseinandersetzung um den Sinnhorizont
der gemeinsamen Welt gefiihrt wird. Im Zuge unterschiedlicher Perspekti-
ven und Meinungen kommt es hier jedoch schnell zu konflikthaften Aus-
einandersetzungen iiber den Mdglichkeitshorizont der Welt als auch dar-
iiber, wer die Moglichkeiten hat, das Wort zu ergreifen und in diesen An-
gelegenheiten mitzusprechen. Arendts Uberlegungen zur Konstitution der
uns gemeinsamen Welt filhren entsprechend zum Streit um den Demos als
Auseinandersetzung dariiber, wer die Moglichkeit hat, als politisches Sub-
jekt zu erscheinen und an der Gestaltung der gemeinsamen Welt mitzu-
wirken. Die Struktur dieses Streits werde ich im Folgenden in drei Schrit-
ten entfalten: Zundchst werde ich Arendts Konzept des Gemeinsinns re-
konstruieren und zeigen, wie sich die Welt als ein pluraler Erscheinungs-
raum der Teilung von Differenzen konstituiert, um im Anschluss daran
deutlich zu machen, wie unser Gemeinsinn unter bestimmten gesellschaft-
lichen Bedingungen verkiimmern und wie er durch Praktiken des zivilen
Ungehorsams revitalisiert werden kann. In diesem Zuge werden auch die
Grenzen der Leistungsfahigkeit von Arendts Ansatz in den Blick kommen,
die es notwendig machen, ihre Uberlegungen zum politischen Erscheinen
und Handeln fortzufiihren und weiterzuentwickeln.

Der Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt

Der Welt-Begriff Arendts wird heute meist im Riickgriff auf Heideggers
Konzeption des In-der-Welt-Seins rekonstruiert.” Das hat seinen Grund

3 Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tdtigen Leben, Miinchen: Piper 2002, 226.

4 Ebd, 174.

5 Exemplarisch Dana Villa, Arendt and Heidegger. The Fate of the Political, Prince-
ton, NJ: Princeton University Press 1996; Seyla Benhabib, Hannah Arendt. Die
melancholische Denkerin der Moderne, aus d. Amerik. v. Karin Wo6rdemann,
Frankfurt a. M.: 2006, 96ft.; und Jacques Taminiaux, The Thracian Maid and the
Professional Thinker. Arendt and Heidegger, Albany, NY: State University of
New York Press 1997. Zur jiingeren Rezeptionsgeschichte: Stefania Maffeis,

45

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

darin, dass Arendt mit der phdnomenologischen Tradition durch das Stu-
dium bei Heidegger in Marburg in den Jahren 1924/25 vertraut geworden
ist und ihre Phdnomenologie in der Folge zumeist als Weiterentwicklung
des philosophischen Projekts von Heidegger verstanden wird. Seyla Ben-
habib etwa argumentiert, dass Arendt Heideggers Weltbegriff dahingehend
transformiert, dass sie dessen pessimistische Sicht auf die Offentlichkeit,
die von einer abschitzigen Haltung gegeniiber der ,,.Durchschnittlichkeit
des Man* getragen ist, durch eine Phdnomenologie der Natalitét ersetzt,
welche die Fahigkeit des menschlichen Handelns, etwas Neues in die Welt
zu bringen, herausstellt.* Um den politischen Charakter von Arendts Uber-
legungen herauszupriparieren, mochte ich an dieser Stelle einen anderen
Weg der Interpretation einschlagen und ihren Begriff der Welt auf
Husserls Konzept der Lebenswelt zuriickfiihren.” Das hat seinen Grund
darin, dass dort, wo Heideggers Fundamentalontologie auf die Freilegung
von Existenzialien zielt, Husserls genetische Phidnomenologie der Le-
benswelt auf die Bedeutung historischer Stiftungsereignisse fokussiert.
Will man die Welt selbst als Gegenstand politischer Auseinandersetzungen
und Transformationen in den Blick bekommen, verspricht dieses Verfah-
ren fruchtbarer zu sein, da es zeigt, dass die Welt eben nicht immer schon
da ist, sondern sich allererst in einem Wechselspiel aus Erscheinen und
Verbergen konstituiert.

Um zu verstehen, wie Husserl sein Konzept der Lebenswelt entwickelt,
lohnt es sich, kurz auf seine Analyse des Bewusstseins zuriickzugehen. Als
dessen eigentiimlichstes Wesen macht er dasjenige aus, was er ,,Intentio-
nalitit“ nennt.® Gemeint ist damit, dass unser Bewusstsein immer ,,Be-
wusstsein von etwas* ist.” Ausgehend von dieser Diagnose macht es sich
Husserl zur Aufgabe, die Gegebenheitsweise der Welt und ihrer Gegen-
stinde fiir unser Bewusstsein zu untersuchen. Getragen wird seine Analyse
dabei von der Unterscheidung zwischen Noesis und Noema. Als Noesen

Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die Zirkulationen des Politischen,
Frankfurt: Campus 2018, 441ff.

6 Benhabib, Hannah Arendt, 171f.

7 Ich folge damit dem Vorschlag von Klaus Held, Phdnomenologie der politischen
Welt, Frankfurt a. M. u.a.: Peter Lang 2010.

8 ,,Die Grundeigenschaft der BewuBtseinsweisen, in denen ich als Ich lebe, ist die
sogenannte Intentionalitit, ist jeweils BewuBthaben von etwas.” (Edmund Husserl,
Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, in: Husserliana 1, hrsg. v. S.
Strasser, Den Haag: Martinus Nijhoff 1973, 13).

9 Ebd., 79.

46

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

bezeichnet Husserl dabei unterschiedliche Weisen des Intendierens, wie
etwa Wahrnehmen, Erinnern und Phantasieren, als Noemata die intentio-
nalen Korrelate, so wie sie in diesen Akten gegenwértig werden. Zu zeigen
gilt es nun fiir ihn, wie sich aus der Mannigfaltigkeit von Wahrnehmungs-
empfindungen ein in Raum und Zeit sich durchhaltender Wahrnehmungs-
gegenstand wie beispielsweise ein Haus konstituiert. Dafiir gilt es zu zei-
gen, wie aus zeitlich und perspektivisch flieBenden Flachen- und Farb-
empfindungen nach und nach ein Gegenstand in der Welt wird. Im Zuge
des Nachvollzugs solcher Konstitutionsleistungen hebt Husserl vor allem
die Bedeutung der Horizontwahrnehmung hervor. Er unterscheidet dabei
zwischen zwei Arten von Horizonten: dem Innen- und dem AufBenhori-
zont. Ersterer zeigt sich beispielsweise darin, dass wir bei der Wahrneh-
mung eines Hauses zwar aktuell nur seine Vorderseite zu sehen vermdgen,
uns seine Riickseite aber im Wahrnehmungsprozess gleichwohl mitge-
genwartig ist. Zum Akt der Wahrnehmung gehort daher auch ein Ausgriff
auf Nichtgegenwirtiges, das dafiir sorgt, dass das Noema mehr enthélt, als
das, was unmittelbar sinnlich gegeben ist. Husserl nennt diese Wahrneh-
mungsleitung ,,Apprisentation®.!” Im Unterschied zum Innenhorizont be-
zieht sich der AuBlenhorizont der Wahrnehmung darauf, dass der Wahr-
nehmungsgegenstand immer in Relation zu der ihn umgebenden Kultur-
welt situiert ist. In den Blick kommt dann beispielsweise, dass das Haus
neben einer Kirche, in einem Dorf, an einem Fluf3 steht. Der du3ere Ver-
weisungszusammenhang bezieht sich jedoch nicht nur auf die rdumlich
relationale Bestimmung des Gegenstands der Wahrnehmung, sondern auch
auf dessen soziale und kulturelle Situierung.!! So stellt das Haus in der
westlich-christlichen Tradition nicht einfach nur ein Gebaude dar, sondern
es bildet vielmehr den Lebensmittelpunkt des Menschen, von dem aus er
sich in die Welt begibt, um das Land fruchtbar zu machen. Der AuBlenho-
rizont der Wahrnehmung verweist uns damit auf ein unsere Wahrnehmung
priagendes gesellschaftliches Hintergrundwissen, das die Phdnomenologie

10 Ebd., 139.

11 Arendt spricht davon, dass das Wort ,,Haus* einen ,,gefrorenen Gedanken* dar-
stellt, in dem sich die abendlandische Idee des Beherbergens und Bewohntwerdens
kristallisiert. Vgl. Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 1, Das Denken,
hrsg. v. Mary McCarthy, Miinchen: Piper 1998, 171.

47

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

ebenso zu analysieren hat wie die einzelnen Bewusstseinsakte, in denen
dieses Wissen zur Wirkung gelangt.'?

Die phanomenologische Horizontanalyse hat es zunichst mit einer Plu-
ralitdt von AuB3enhorizonten zu tun. Erfahrungen kdnnen etwa im Horizont
der Wissenschaft, der Kunst oder der Religion gemacht werden, was zu
ganz unterschiedlichen Auffassungen und Urteilen fiihren kann. Einer sol-
chen Pluralitidt der Horizonte sind wir uns im Alltag durchaus bewusst.
Nicht umsonst reden wir etwa davon, dass unser Horizont ,,zu eng* ist und
wir ihn ,,erweitern® miissen. Darin driickt sich auch aus, dass wir um un-
terschiedliche Geltungsmodalititen wissen, die mit den jeweiligen Hori-
zonten wie etwa demjenigen der Wissenschaft und demjenigen der Religi-
on verbunden sind. Entscheidend ist nun, dass die vielen miteinander im
Streit liegenden Horizonte nicht einfach unverbunden nebeneinanderste-
hen, sondern vor dem Hintergrund eines verbindenden Horizonts auftau-
chen. Husserl spricht diesbeziiglich vom ,,Universalhorizont”, vom
,,Welthorizont* oder auch einfach von der ,,Lebenswelt*."?

Die Lebenswelt bildet den Boden, auf dem sich die ,,natiirliche Einstel-
lung* des alltéiglichen Lebens erhebt.!"* Auffillig wird ihr fundierende
Charakter meist erst dort, wo Selbstverstindlichkeiten fraglich werden und
Gewissheiten ins Wanken geraten. Solche Momente bieten die Moglich-
keit, die Lebenswelt selbst thematisch werden zu lassen. Anleiten lésst
sich die Phidnomenologie dabei von der Methode der epoché, der Ein-
klammerung der natiirlichen Einstellung und des mit ihr verbundenen nai-

12 In den Worten Husserls: ,,Wir bewegen uns da in einem Strom immer neuer Erfah-
rungen, Urteile, Wertungen, EntschlieBungen. In jedem dieser Akte ist das Ich auf
Gegenstinde seiner Umwelt gerichtet, mit ihnen so oder so beschiftigt. Sie sind
das in diesen Akten selbst Bewufite, bald schlechthin als Wirklichkeiten, bald in
Wirklichkeitsmodalititen (z.B. als moglich, zweifelhaft usw.). Keiner dieser Akte
und keine der in ihm beschlossenen Geltungen ist isoliert, sie implizieren notwen-
dig in ihren Intentionen einen unendlichen Horizont inaktueller, in strémender
Beweglichkeit mitfungierender Geltungen. Die mannigfaltigen Erwerbe des
fritheren aktiven Lebens sind nicht tote Sedimentierungen, auch der stets mitbe-
wufite, aber momentan irrelevante, vollig unbeachtet bleibende Hintergrund (z.B.
des Wahrnehmungsfeldes) fungiert doch nach seinen impliziten Geltungen mit;
obschon momentan nicht aktualisiert.” (Edmund Husserl, Die Krisis der europdi-
schen Wissenschaften und die transzendentale Phdanomenologie. Eine Einleitung in
die phinomenologische Philosophie, in: Husserliana VI, hrsg. v. W. Biemel, Den
Haag: Nijhoff 1976, 152)

13 Ebd., 147f.

14 Ebd., 153.

48

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

ven Geltungsglaubens. Dieses Verfahren hat gleichwohl nicht das Ziel, ei-
ne Wahrheit hinter der natiirlichen Einstellung ausfindig zu machen, viel-
mehr dient es dazu, zur natiirlichen Einstellung in ein reflexives Verhéltnis
zu treten. Es geht darum zu zeigen, dass die Lebenswelt als Horizont aller
Horizonte nicht einfach da ist, sondern dass sie das Resultat eines kom-
plexen Zusammenspiels von Konstitutionsleistungen ist. Was sich uns zu-
nédchst als ,natiirliche Einstellung® gibt, soll entsprechend als Ergebnis ei-
ner historischen Situierung unserer Erfahrung in Raum und Zeit verstan-
den werden.

Wihrend sich Husserl im Rahmen seiner statischen Phdnomenologie
vor allem fiir die Konstitutionsleistungen des Bewusstseins und hier vor
allem des Wahrnehmungsbewusstseins interessiert, tritt im Spatwerk im
Zuge der genetischen Phidnomenologie die Untersuchung der Entste-
hungsgeschichte unserer Gegenstandsapperzeptionen in den Mittelpunkt.
Zum Gegenstand der genetischen Phidnomenologie werden dabei Stif-
tungsereignisse: ,,Jede Apperzeption®, so hdlt Husserl in den Cartesiani-
schen Meditationen fest, ,,in der wir vorgegebene Gegenstinde, etwa die
vorgegebene Alltagswelt mit einem Blick auffassen und gewahrend erfas-
sen, ohne weiteres ihren Sinn mit seinen Horizonten verstehen, weist in-
tentional auf eine Urstiftung zuriick, in der sich ein Gegenstand &hnlichen
Sinnes erstmalig konstituiert hatte.!> Ein solches Stiftungsereignis haben
wir uns derart vorzustellen, dass wir in seinem Zuge erstmalig eine Ein-
sicht in die sinnméifige Ganzheit eines Wahrnehmungsgegenstandes er-
langen: Beispielsweise indem wir zum ersten Mal die Riickseite eines uns
zuvor unbekannten Gegenstandes zu Gesicht bekommen. Kehren wir nun
,wahrnehmend zur Vorderseite zuriick, so hat die leere Vordeutung auf die
Riickseite nun eine bestimmte Vorzeichnung, die sie vordem nicht hat-
te*.!® Stiftungsereignisse zeichnen also Horizonte vor, die sich im Zuge
von Wiederholungen verfestigen und habitualisieren, was wiederum zur
Folge hat, dass in dem Moment, wo ein Gegenstand in unseren Gesichts-
kreis tritt, der mit dem habitualisierten Gegenstand nach einer Wahrneh-
mungsseite hin iibereinstimmt, wir mittels Assoziation seine Riickseite
apprasentieren. Bestimmte Formen des Bewusstseins motivieren also
gleichsam andere Formen des Bewusstseins. ,,Jede unerfiillte Intention®,

15 Husserl, Cartesianische Meditationen, 141.

16 Husserl, Edmund, Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und For-
schungsmanuskripten 1918-1926, in: Husserliana XI, hrsg. v. Margot Fleischer,
Den Haag: Nijhoff 1966, 9.

49

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

so Husserl, ,,birgt [...] Systeme von Motivationen in sich.“!” Motivationen
sind dabei nicht als kausale Verursachungen zu verstehen, sondern viel-
mehr als ein erlerntes Zusammenspiel von Wahrnehmungen und Wahr-
nehmungserwartungen.'® Die Aufgabe einer genetischen Phinomenologie
der Lebenswelt ist es nun, die ,,Gesetzlichkeit der Motivation® freizule-
gen."”

Wenn die genetische Phdnomenologie nun iiber die Entstehung indivi-
dueller Horizonte hinaus nach der Genese des Universalhorizontes der Le-
benswelt fragt, dann geraten kollektive Konstitutionsleistungen in den
Blick. Die Lebenswelt zeigt sich hierbei als eine kulturelle Welt, in der In-
dividuen in geschichtlichen, generativen und tradierten Ordnungen agie-
ren, in denen sie sich ein Hintergrundwissen tiber die Verfasstheit der Welt
aneignen, durch welches ihre Wahrnehmungsmotivationen geleitet wer-
den. Zur Lebenswelt gehort ebenso eine Sozialwelt, in welcher das in un-
sere Kultur eingelagerte Hintergrundwissen zum Gegenstand werden und
gemeinsam besprochen, evaluiert und verdndert werden kann. So konstitu-
iert sich durch ,,eine verbundene Vielheit von Subjekten [...] eine Welt von
,Objekten‘, d.i. eine Wirklichkeit, die nicht Geist, aber Wirklichkeit fiir
den Geist st Lebensweltanalyse heifit fiir Husserl entsprechend, der
intersubjektiven Stiftung jenes ,,Gemeingeistes” nachzugehen, auf dessen
Geltungsboden wir {iberhaupt erst davon sprechen kénnen, dass wir eine
Welt miteinander teilen.?! Bei solchen Stiftungsereignissen handelt es sich
freilich um keinen einmaligen Akt, wie der Ausdruck ,,Urstiftung nahezu-
legen scheint. Vielmehr ist es unentbehrlich, dass Urstiftungen immer
wieder durch ,,Nachstiftungen™ erneuert werden oder gar durch ,,Neustif-
tungen* veriindert werden.”? In solchen Fillen beginnt der Boden der Le-
benswelt unter unseren Fiilen so lange zu schwanken, bis es im Zuge von

17 Ebd., 337.

18 Ebd., 338.

19 Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologischen
Philosophie, 2. Buch, Phdnomenologische Untersuchungen zur Konstitution, in:
Husserliana IV, hrsg. v. Marly Biemel, Den Haag: Nijhoff 1952, 229.

20 Ebd., 197.

21 Ebd., 243.

22 Ebd., 217, 72. Einen Uberblick iiber den phinomenologischen Stiftungsbegriff
gibt: Thomas Bedorf, ,,Stiftung/en. Eine selektive Lektiire in systematischer Ab-
sicht®, in: Steffen Herrmann und Matthias Flatscher (Hg.), Institutionen des Politi-
schen. Perspektiven der radikalen Demokratietheorie, Baden-Baden: Nomos 2020,
43-70.

50

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Habitualisierungen wieder zu einer Stabilisierung kommt. Unsere Le-
benswelt ist entsprechend kein statisches und fixes Gebilde, sondern sie ist
dynamisch und offen verfasst: Es handelt sich um eine Welt, die immerfort
im Werden ist und die daher von den Individuen nicht abschlieBend oder
vollstdndig angeeignet werden kann. Eine Welt zu haben bedeutet daher
immer schon, im Modus der Weltoffenheit zu leben.

Husserl hat zentrale Komponenten seiner Phdnomenologie der Le-
benswelt bereits im Zuge der Ausarbeitung seiner I/deen-Schriften in den
1910er Jahren entwickelt. Manfred Sommer spricht diesbeziiglich von ei-
ner ,,ersten Phdnomenologie der Lebenswelt”, die dann in den 1920er Jah-
ren von einer zweiten Phanomenologie der Lebenswelt, wie sie sich in der
Krisis-Schrift finden lésst, abgeldst wird.>® Frithe und spite Lebenswelt-
Konzeption unterscheiden sich nun weniger dadurch, dass es hier zu einer
Modifikation der analytischen Zugangsweise kommt, sondern dadurch,
dass Husserl seine Uberlegungen nun in eine kritische Zeitdiagnose iiber-
fiihrt.>* Husserl sieht den Verfall seiner Gegenwart darin zum Ausdruck
kommen, dass die Wissenschaft seiner Zeit in einer schweren Krise steckt.
Worin nun aber besteht die von Husserl behauptete Krise der Wissenschaf-
ten {iberhaupt? Haben diese nicht in Physik, Mathematik und Technik un-
glaubliche Erfolge vorzuweisen, die es widersinnig erscheinen lassen von
einer Krise zu sprechen? Die Krise, die Husserl vor Augen hat, ist jedoch
weniger eine, die Wissenschaftlichkeit und Fortschritt der einzelnen Wis-
senschaften betrifft, sondern vielmehr ,,was Wissenschaft iiberhaupt dem
menschlichen Dasein einmal bedeutet hatte und bedeuten kann“.*> Die di-
agnostizierte Krise ist also in erster Linie eine existenzielle Krise, die da-
rin besteht, dass die Wissenschaft den Menschen in ihrer ,,Lebensnot®
nichts zu sagen hat und sie die schicksalsvollsten Fragen ,,nach dem Sinn
oder der Sinnlosigkeit dieses ganzen menschlichen Daseins® aus ihrer
Domine ausschlieft.?® Die eigentliche Krisis der europdischen Wissen-
schaft besteht flir Husserl also in der positivistischen Reduktion der Wis-
senschaft auf bloe Tatsachenwissenschaft, die nicht nur Probleme der

23 Manfred Sommer, ,,Husserls Goéttinger Lebenswelt”, in: Edmund Husserl, Die
Konstitution der geistigen Welt, hrsg. v. Manfred Sommer, Hamburg: Meiner
1994, IX.

24 Zur Kontinuitét vgl. Erik Norman Dzwiza-Ohlsen, Die Horizonte der Lebenswelt.
Sprachphilosophische Studien zu Husserls ,erster Phdnomenologie der Lebens-
welt‘, Miinchen: Fink 2019.

25 Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften, 3.

26 Ebd., 4.

51

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Vernunft beziiglich Erkenntnis, Urteilskraft und ethischem Handeln aus-
klammert, sondern die Idee eines aus Vernunft geschopften Lebens im
Ganzen aufgibt.?’ Dieser Bewegung, so Husserl, steht die antike Idee des
Menschen gegeniiber, welche dann im Zeitalter der Renaissance zur Be-
griindung der Autonomie des ,,europiischen Menschentums* gefiihrt hat.?®
Mit der Uberwindung des Mittelalters beginnt sich der Mensch als freies
Wesen zu begreifen, das keinen anderen Regeln zu folgen hat als denjeni-
gen, die es sich ,,aus reiner Vernunft gegeben hat.?’ Verbunden mit die-
sem Selbstverstidndnis ist die Idee einer universalen Philosophie als einer
,allbefassenden Wissenschaft [...] von der Totalitit des Seienden“.** In
dem MaBe jedoch, wie dieses Projekt durch den Skeptizismus verdringt
worden ist, hat der Mensch den ,,Glauben ,an sich selbst*“ verloren.*' Die
von Husserl diagnostizierte Krise meint also eine Erschlaffung des Glau-
bens des ,europédischen Menschentums® an das ihm ,,eingeborene Telos,
ein Menschentum aus philosophischer Vernunft sein zu konnen®.*?

Die Aufgabe, die Husserl der Philosophie im Angesicht dieser Krise
stellt, ist dabei keine geringere als das ,,wahre Sein der Menschheit* zur
Verwirklichung zu bringen.** Die Phinomenologie der Lebenswelt soll zur
Losung dieser Aufgabe nun dadurch beitragen, dass sie zeigt, dass es mit
dem Aufstieg der positivistischen Wissenschaften zu einer Diskreditierung
unserer lebensweltlichen Erfahrung gekommen ist. In der Folge wird die
Welt nicht mehr als ein Horizont verstanden, sondern als Summe von En-
titdten. Die Erforschung der Welt bedeutet entsprechend nur noch die Frei-
legung von Kausalitdtsbeziechungen zwischen in der Welt vorkommendem
Seienden. Husserl spricht diesbeziiglich von einer ,,Mathematisierung* der
Welt.** Der Phinomenologie soll nun die Aufgabe zukommen, Wissen-
schaft und Menschheit wieder auf den rechten Weg zu fiithren: Indem sie
eine wissenschaftliche Durchdringung der Lebenswelt leistet und dadurch
an einer Fundierung der Wissenschaften arbeitet, soll sie zur Uberwindung
der Krise der Wissenschaften und der europédischen Menschheit beitragen.

27 Ebd., 7.
28 Ebd., 5.
29 Ebd., 5.
30 Ebd., 6.
31 Ebd., 11.
32 Ebd., 13.
33 Ebd,, 15.
34 Ebd., 54.

52

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Husserls teleologisch eingefasstes Projekt einer Phdnomenologie der
Lebenswelt, in welchem die Urstiftung des ,europédischen Menschentums*
in der Antike iiber seine Nachstiftung in der Renaissance hin zu seiner
Endstiftung in einer Menschheit aus reiner Vernunft flihrt, ist immer wie-
der skeptisch kommentiert worden.> Prominent hat etwa Bernhard
Waldenfels darauf hingewiesen, dass Husserl die Lebenswelt am Leitfaden
einer universalen Vernunft konzipiert, die sich durch ,,Weiterbestim-
mung”, ,,Umbestimmung® und ,,Hoherbestimmung™ stindig fortbildet,
wodurch lebensweltliche Differenzen nur als Etappen in einem System
auftreten konnen, nicht jedoch als Ausdruck einer Pluralitdt von Weltzu-
gingen.*® Geht man dagegen nicht von der einen Vernunft, sondern einer
Pluralitdt von Vernunfthorizonten aus, dann verwandelt sich ,,die eine Le-
benswelt in ein Netz und eine Kette von Sonderwelten, die sich vielfach
iiberschneiden und iiberlagern, die sich aber nicht hierarchisch anordnen
oder teleologisch ausrichten lassen, im Hinblick auf ein umfassendes Gan-
zes“’

Auch Hannah Arendt bricht dort mit Husserl, wo dieser die Lebenswelt
auf eine Teleologie des europdischen Menschentums zu griinden hofft.
Arendts Bruch mit Husserl wird zunédchst an ihrer Begriffswahl deutlich:
Wiéhrend Husserl die Einheit der Lebenswelt letztlich durch den Begriff
des ,,Gemeingeistes” zu sichern versucht, setzt Arendt an diese Stelle den
,,Gemeinsinn“*®* Mit dem Ubergang vom Geist zur Sinnlichkeit stellt
Arendt zunéchst heraus, dass sie die Sedimentierung lebensweltlicher Gel-
tungszusammenhénge sinnlicher denken mochte als Husserl. Nicht den-
kend, sondern existierend bewegen wir uns in unserer Lebenswelt.>* Und

35 Vgl. Jacques Derrida, Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geomet-
rie. Ein Kommentar zur Beilage III der ,,Krisis“, iibers. von Riidiger Hentschel
und Andreas Knop, Miinchen: Fink 1987.

36 Bernhard Waldenfels, ,,Die Abgriindigkeit des Sinnes. Kritik an Husserls Idee der
Grundlegung®, in: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1985,
22.

37 Ebd., 27.

38 Arendt, Vita Activa, 349; und Vom Leben des Geistes, 59.

39 In ihrer zeitgeschichtlichen Diagnose geht Arendt sogar soweit, den Gemeingeist
als Verfallsform des Gemeinsinns zu beschreiben: ,,Denn dieser Gemeinsinn, [...],
der also das Vermdgen ist, durch das die Gemeinsamkeit der Welt sich dem Men-
schen so erschlieft, [...], dieser Gemeinsinn gerade wurde jetzt als gesunder Men-
schenverstand zu einem inneren Vermdgen ohne allen Weltbezug. Die Gemein-
samkeit, die sich in ihm kundgab, war nun nicht mehr die dem Gemeinsinn zu-
gingliche Gemeinsamkeit einer Aulenwelt, sondern lediglich die Tatsache, dal3 er

53

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

zu existieren, bedeutet zunichst einmal, sich korperlich und praktisch in
der Welt zu orientieren. Unabhingig davon, ob sie Husserl damit gerecht
wird, wenn man dessen ausgiebige Untersuchungen zur Leiblichkeit aus
dem Nachlass in den Banden zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt
bedenkt, macht der Ubergang noch einen zweiten Punkt deutlich: Wih-
rend die geistige Vernunft unteilbar zu sein scheint, ist unsere Sinnlichkeit
mannigfaltig. Wir horen, riechen, schmecken, tasten und sehen unter-
schiedlich und nehmen Menschen, Dinge und uns selbst dadurch auf ver-
schiedene Art und Weise wahr.*’ Diese Erfahrungen zusammenzuhalten ist
dabei Aufgabe dessen, was Arendt unseren ,,Gemeinsinn“ und manchmal
auch unseren ,,sechsten Sinn* nennt. ' Zwei Momente sind dabei zu un-
terscheiden: Einerseits fiigt der Gemeinsinn ,,die Wahrnehmungen meiner
rein privaten fiinf Sinne [...] in eine gemeinsame Welt ein“.** Andererseits
sorgt er dafiir, ,,einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der
meinige ist“.** Die Rolle des Gemeinsinns ist entsprechend eine vermit-
telnde: Er sorgt sowohl dafiir, dass unsere Erfahrungsreindriicke auf eine
Art und Weise organisiert werden, durch welche sie Anderen zuginglich
werden als auch dafiir, dass wir uns die Erfahrungseindriicke von Anderen
gegenwairtig halten kdnnen. Der verbindende Effekt des Gemeinsinns be-
steht also darin, die Zirkulation unterschiedlicher Perspektiven auf die

als Ridsonnement in allen Menschen gleich funktionierte; was die Menschen des
gesunden Menschenverstands miteinander gemein haben, ist keine Welt, sondern
lediglich eine Verstandesstruktur, die sie zudem genaugenommen gar nicht gemein
haben konnen, es kann sich hdchstens herausstellen, daf3 sie in jedem Exemplar der
Gattung des Menschengeschlechts gleich funktioniert. (Ebd. 359)

40 Sophie Loidolt macht deutlich, dass Arendt unter Pluralitit nicht einfach quantita-
tive Vielzdhligkeit noch qualitative Merkmalsvielfalt versteht, sondern eine ,,Viel-
zahl, die sich vom Ausgangspunkt des je eigenen Erfahrens her vollzieht®. (Sophie
Loidolt, ,,Hannah Arendt und die conditio humana der Pluralitdt®, in: Reinhold Es-
terbauer, Giinther Poltner und Martin Ross (Hg.), Den Menschen im Blick. Phéno-
menologische Zugdnge, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2012, 375-398)

41 Vielerorts spricht Arendt auch synonym vom ,,gesunden Menschenverstand“. An-
dernorts verwendet sie diesen Begriff jedoch auch, um eine Verfallsform des ,,Ge-
meinsinns“ zu bezeichnen. Zur Nutzung der beiden Begriffe vgl. auch Fn. 58 bei
Marieke Borren, ,,,A Sense of the World‘: Hannah Arendt’s Hermeneutic Pheno-
menology of Common Sense®, in: International Journal of Philosophical Studies,
Jg. 21, Heft 2, 2013, 225-255, hier: 251, Fn. 58.

42 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, 59.

43 Hannah Arendt, ,,Wahrheit und Politik®, in: Zwischen Vergangenheit und Zukunfi,
Ubungen im politischen Denken I, Miinchen: Piper 2012, 327-370,
hier: 342.

54

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Welt zu ermoglichen und uns so eine Vielzahl von individuellen und kol-
lektiven Standpunkten zugénglich zu machen. Es ist daher wenig verwun-
derlich, dass Arendt dem Gemeinsinn die Rolle zuspricht, unserer Welt
den ,,Stempel des Wirklichseins* aufzudriicken.**

Arendts Konzeption des Gemeinsinns kann seine Herkunft aus
Husserls Konzept der ,Apprasentation‘, welches ich eingangs erldutert
hatte, nicht verbergen. Dieses bestand ja gerade darin, dass wir in unserer
Wahrnehmung auf einen bestimmten Gegenstand stets andere Perspekti-
ven mitgegenwértig halten. Ebenso wie wir den Gegenstand fiir Husserl
nur dadurch haben, dass wir ihn vor dem Horizont alternativer Perspekti-
ven sehen, haben wir auch flir Arendt eine Welt nur dadurch gemeinsam,
dass wir ihre Gegenstinde vor dem Hintergrund einer Pluralitit von Per-
spektiven wahrnehmen. Entscheidend ist nur, dass zur gemeinsamen Welt
auch gegensitzliche, sich ausschlieende Perspektiven gehdren konnen.
Eine Welt teilen wir entsprechend auch da, wo wir uns nur darauf einigen
konnen, dass wir uns nicht einig sind. Widerspriiche stellen daher keine
Gefahrdung der gemeinsamen Welt dar, sondern sie zeigen vielmehr, dass
eine Welt zu teilen bedeutet, Differenzen zu teilen. Die gemeinsame Welt
von der Arendt spricht, ist entsprechend nicht eine Welt, die uns allen
gleich erscheint, sondern vielmehr eine Welt, die sich von unterschiedli-
chen Standpunkten aus, unterschiedlich darstellt: ,,[W]ie jedes Zwischen
verbindet und trennt die Welt diejenigen, denen sie jeweils gemeinsam
ist.“> Gemeinsamkeit entsteht bei Arendt daher nicht durch ein Autheben
von Differenz, sondern gerade durch das Teilen von Differenz.

Das Teilen von Differenz setzt freilich wiederum die Mdoglichkeit der
Mitteilung voraus. Entsprechend betont Arendt, dass die Kenntnisnahme
differenter Standpunkte der Begegnung und des Umgangs mit Anderen
bedarf, deren Geschichten uns iiberhaupt erst lehren, was es bedeutet, ei-
nen bestimmten Blickwinkel einzunehmen. Eine gemeinsame Welt kann
also nicht zwischen getrennten und voneinander isolierten Individuen ent-
stehen, sondern sie bedarf der Erfahrung von Andersheit, oder in Arendts
Worten, sie ,,existiert iiberhaupt nur in der Vielfalt ihrer Perspektiven. 4
Miteinander konfligierende Perspektiven auf die Welt sollen fiir Arendt
freilich nicht einfach unvermittelt nebeneinander bestehen bleiben, son-

44 Arendt, Das Denken, 59. Immer wieder spricht Arendt daher auch von ,,Wirklich-
keitssinn‘ (Arendt, Vita Activa, 265).

45 Arendt, Vita Activa, 66.

46 Ebd., 73.

55

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

dern in der Offentlichkeit miteinander konfrontiert werden. Eine solche
Konfrontation findet dort statt, wo sich Menschen im Austausch mit Ande-
ren eine Meinung bilden und mit anderen Menschen zur Formierung ge-
meinsamer Ansichten oder Willensduferungen zusammenschlieen. Durch
einen solchen Zusammenschluss entsteht dasjenige, was Arendt ,,Macht*
nennt. Gemeint ist damit eine weltbildende Kraft, die sich in der Konstitu-
tion eines 6ffentlichen Erscheinungsraums ausdriickt. ,,Macht ist, was den
offentlichen Bereich [...] ins Dasein ruft und am Dasein erhilt.“ 47 Die Of-
fentlichkeit befindet z.B. dariiber, ob irreguldre Migrant innen als ,Asyl-
tourist_innen‘ oder ,Gefliichtete’ gesehen werden und ob wir es bei den
Menschen, die sich fiir sie einsetzen, mit ,Schleuser innen‘ oder mit ,Ak-
tivist_innen‘ zu tun haben. Die 6ffentliche Meinung fiihrt also zur Ausbil-
dung eines geteilten Sinn- und Geltungszusammenhangs, auf den sich die
einzelnen Mitglieder einer Gesellschaft rechtfertigend beziehen konnen.
Das Wissen um alternative Perspektiven wird durch die offentliche Mei-
nung dabei nicht zwangsweise aufgehoben, vielmehr werden deren Gel-
tungsanspriiche temporir eingeklammert. Dadurch kann die o6ffentliche
Meinung gleichzeitig als legitim akzeptiert, aber weiterhin herausgefordert
werden.

Die Macht der 6ffentlichen Meinung realisiert sich fiir Arendt schlief3-
lich erst in dem Augenblick, wo sie handlungsanleitend wird und ,,Worte
und Taten untrennbar miteinander verflochten sind“.** Das ist dort der
Fall, wo Worte den Status eines Versprechens haben. Versprechen iiber-
nehmen die Garantie dafiir, dass die 6ffentliche Meinung effektiv ist und
der Offentliche Austausch nicht nur Gerede bleibt. ,Jeder Zusammen-
schluss von Menschen®, so Arendt, ,,verldsst sich letzten Endes auf die
Fahigkeit, Versprechen abzugeben und Versprechen einzuhalten. [...] Ver-
sprechen sind die dem Menschen eigentiimliche Art, die Zukunft in den
Griff zu bekommen, sie in einem menschenmoglichen Ausmal berechen-
bar und verliBlich zu machen®“.** Bewihrt sich die durch Versprechen an
den Handlungsprozess gekoppelte oOffentliche Meinung in alltdglichen
Routinen, dann sinken die hier ehemals umkadmpften Sinn- und Geltungs-
zusammenhénge mit der Zeit zu einem Hintergrundwissen herab, das fort-
an als Allgemeinhorizont unserer gemeinsamen Welt fungiert.

47 Ebd., 252.

48 Ebd., 251.

49 Hannah Arendt, ,,Ziviler Ungehorsam®, in: In der Gegenwart. Ubungen im politi-
schen Denken II, Miinchen: Piper 2012, 283321, hier: 313.

56

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Die Konstitution der gemeinsamen Welt erfolgt also im Wesentlichen
in zwei Schritten: Erstens ruft der Gemeinsinn durch den Austausch und
Umgang mit Anderen einen gemeinsamen Erscheinungsraum ins Leben,
der es uns erlaubt, die gemeinsame Welt als Gegenstand unterschiedlicher
und konfligierender Perspektiven zu erfahren. Im Gemeinsinn hallt dabei
Husserls Konzept der Apprasentation als jener Fahigkeit nach, die es uns
erlaubt, auch abwesende Perspektiven in unsere Perspektiven miteinzube-
ziehen. Die Pointe von Arendts Uberlegungen besteht dabei gleichwohl
darin, dass die Welt nicht mehr als ein homogener Gegenstand konzipiert
wird, der aus sich wechselseitig ergdnzenden Perspektiven gesehen wer-
den kann, sondern als ein heterogenes Gebilde, dass sich aus einer Viel-
zahl einander auch ausschlieBender Perspektiven zeigen kann. Der Um-
stand, dass wir die Welt auf gegensitzliche Weise sehen konnen, besagt
dabei noch nicht, dass wir nicht in einer gemeinsamen Welt leben wiirden,
sondern lediglich, dass es zur Erfahrung der gemeinsamen Welt gehort,
sich solche konfligierenden Perspektiven gegenwértig zu halten. Eine ge-
meinsame Welt entsteht durch das Teilen von Differenz. Zweitens lasst
sich mit solchen Gegensidtzen umgehen, da es im Zuge von Machtbil-
dungsprozessen zur Konfrontation von konfligierenden Perspektiven und
zur Herausbildung einer 6ffentlichen Meinung kommt. In Arendts Kon-
zept der Machtbildung hallt dabei Husserls Konzept der Stiftung als Ein-
setzung von sinnstiftenden und handlungsleitenden Geltungszusammen-
hiangen nach. Im Ausgang von ihrer pluralitdtsorientierten Konzeption der
gemeinsamen Welt versteht Arendt Machtbildungsprozesse dabei jedoch
nicht mehr einfach als Fort- und Hoherentwicklungen einer in die Le-
benswelt eingelassenen Verniinftigkeit, sondern als unauflosbare Ausei-
nandersetzung zwischen konfligierenden Weltsichten. Bevor ich im letzten
Teil dieser Studie auf diese Form von tiefen Meinungsverschiedenheiten
zu sprechen kommen werde, will ich im Folgenden jedoch jener Ausei-
nandersetzung nachgehen, die dariiber entscheiden, wer {iberhaupt in der
Offentlichkeit erscheinen und dort das Wort ergreifen kann. Gefragt wird
also danach, wie der Gemeinsinn zum Gegenstand einer Politik werden
kann, die darauf Einfluss zu nehmen versucht, wer in der gemeinsamen
Welt {iberhaupt zur Erscheinung gelangen kann, welche Differenzen ge-
teilt werden und wessen Differenz als Differenz zéhlt.

57

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Entweltlichung und Weltlosigkeit

Arendts Begriff der gemeinsamen Welt, so haben wir gesehen, ist an-
spruchsvoll: Eine Welt zu teilen bedeutet nicht einfach, dieselbe Perspek-
tive einzunehmen, sondern Unterschiede miteinander zu teilen und sich zu
ihnen zu verhalten. Eine Politisierung erfiahrt Arendts Weltbegriff nun in
jenem Moment, wo sie ihren Blick nicht nur auf die Méglichkeit der An-
reicherung der Welt durch die Einbeziehung immer weiterer Perspektiven
richtet, sondern auf die durch systematische AusschlieBung erzeugte Ver-
armung der Welt. Ich mochte diesbeziiglich von Praktiken der Entweltli-
chung sprechen. Den Fluchtpunkt dieser Praktiken bildet dabei ein Zu-
stand, den Arendt als ,,Weltlosigkeit* bezeichnet hat.’® Exemplarisch fiir
diesen Zustand ist dabei das Leben des antiken Sklaven. Seine Situation
zeichnet sich dadurch aus, dass es in der antiken Welt ein ,,naturgegebenes
Faktum® war, dass man entweder als Freier oder als Sklave geboren wur-
de.' Sklaven galten den Griechen entsprechend nicht als Wesen, die in
Unfreiheit leben, sondern als Wesen, fiir die ,,ein Kampf fiir Freiheit* gar
nicht moglich war, weil die Kategorie der Freiheit auf sie gar nicht sinn-
voll angewendet werden konnte. > Sklaven kamen fiir die Griechen also
von vornherein nicht als Bewohner einer gemeinsamen Welt infrage. Sie
lebten entsprechend in einem Zustand der Weltlosigkeit, der sich unter an-
derem darin zeigt, dass sie nicht dazu in der Lage waren, mit ihrem Spre-
chen etwas in der offentlichen Welt bewirken zu kdnnen. Der Bedeutung
der damit angezeigten Form der Weltlosigkeit geht Arendt in ihrer grof3
angelegten Studie Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft von 1951
nach. Zwei Formen der Entweltlichung riicken dabei in den Blick: die
Ausgrenzung und Ermordung der Jiidinnen und Juden wihrend des Natio-
nalsozialismus und die Marginalisierung von Staatenlosen nach dem Ers-
ten Weltkrieg. Beiden Formen der Entweltlichung mochte ich mich im
Folgenden zuwenden.

50 Was Arendt als Weltlosigkeit bezeichnet, wird heute in der Sozialtheorie im An-
schluss an eine Studie von Orlando Patterson meist unter dem Begriff des sozialen
Todes verhandelt. Vgl. Orlando Patterson, Slavery and Social Death. A Compara-
tive Study, London: Harvard University Press 1982; sowie im Anschluss daran: Li-
sa Guenther, Solitary Confinement. Social Death and Its Afterlives, London: Uni-
versity of Minnesota Press 2013.

51 Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Im-
perialismus, Totalitarismus, Miinchen: Piper 1986, 615.

52 Ebd.

58

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Arendt beginnt ihre Analyse des Nationalsozialismus zundchst mit ei-
ner Charakterisierung der totalitiren Ideologie. Diese zeichnet sich zu-
nichst ganz allgemein dadurch aus, dass sie einen Anspruch auf ,.totale
Welterkldrung® erhebt.’® Kennzeichnend fiir diesen Anspruch sind dabei
drei Elemente: Erstens zielt die totalitdre Ideologie nicht darauf, dasjenige
zu erkldren, ,,was ist“, sondern das, ,,was wird.“>* Thr Gegenstand ist nicht
die Gegenwart, sondern die Geschichte, in welche die Gegenwart einge-
bettet ist. Als zweites Element der totalitiren Ideologie gilt Arendt das
Verfahren der ideologischen Beweisfiihrung, das von der Vorstellung aus-
geht, dass sich aus ,,als sicher angenommenen Pramissen nun mit absolu-
ter Folgerichtigkeit alles Weitere deduziert“.> Leitend ist fiir die National-
sozialist_innen dabei das Prinzip der ,,Rasse”. Ausgehend von ihm soll
sich der zeitliche Verlauf von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als
ein von einer teleologischen Entwicklung getragener schicksalhafter Pro-
zess erweisen, der von den Einzelnen im geschichtlichen Hier und Jetzt
nur noch angenommen werden muss. Aus der Idee der ,,Rasse scheint so
unmittelbar die geschichtliche Dynamik der ,,Rassenkdmpfe* mit ihrem
Telos, alles vermeintlich Lebensunwiirdige zu eliminieren, zu entspringen.
Das dritte Element der totalitdren Ideologie sieht Arendt schlieBlich darin,
dass sich das rassistische Denken gegen alle widerstreitenden Erfahrungen
immunisiert und dadurch von der Wirklichkeit loslost. Es besteht ,,ihr ge-
geniiber auf einer ,eigentlicheren‘ Realitdt, die sich hinter diesem Gege-
benen verberge und es aus dem Verborgenen beherrsche®.*® Die totalitéire
Ideologie geht entsprechend mit einer Negation unserer unmittelbaren Er-
fahrung einher: Nichts ist, wie es scheint, da hinter jedem Geschehen ein
tieferes, geheimes Bewegungsgesetz am Werk ist. Insofern dieses wiede-
rum nur den privilegierten Personen der ,,h6heren Rassen* zugéinglich ist,
fiihrt das ideologische Denken zur Erzeugung einer ,,fiktiven Welt*.>’

Einen Zusammenhang zwischen der totalitiren Ideologie und ihren
Analysen zur Konstitution der gemeinsamen Welt stellt Arendt nun
dadurch her, dass sie die Ideologie als einen ,,sechsten Sinn“ versteht, der
all unsere anderen Sinneseindriicke so organisiert, dass sie mit der fiktiven

53 Ebd., 964.
54 Ebd.

55 Ebd., 965.
56 Ebd., 964.
57 Ebd., 939.

59

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Welt iibereinstimmen.®® Erinnern wir uns an den oben erliuterten Um-
stand, dass Arendt den Gemeinsinn als unseren ,sechsten Sinn‘ bezeichnet,
dann wird deutlich, dass die Ideologie fiir sie im Totalitarismus eben jene
Aufgabe iibernimmt, die in einer freien Gesellschaft dem Gemeinsinn zu-
kommt. Hatte letzterer die Aufgabe, uns die Pluralitit der Perspektiven auf
die Welt zu vermitteln, indem er uns an die Stelle von Anderen versetzt,
beanspruchen nun ideologische Verfahren wie Projektion und Stereotypi-
sierung diese Leistung. Das schablonenhafte Denken bringt dabei alles
Fremde auf einen Nenner und ldsst so die Pluralitit von Perspektiven,
welche unsere Welt ausmachen, zusammenschnurren — exemplarisch
kommt dies dort zur Geltung, wo der Volksmund nicht mehr von ,den Ju-
den* spricht, sondern nur noch den Singular ,der Jude‘ im Munde trigt.%
An die Stelle der Pluralitdt der Menschen tritt dann schnell die Unter-
scheidung zwischen Freund und Feind, zwischen denjenigen, die immer
schon dazugehoren, und denjenigen, die nie dazugehdren werden.

Weil sich die Ideologie nicht dauerhaft gegeniiber widerstreitenden Er-
fahrungen immunisieren kann, bedarf sie zusitzlich des Moments des Ter-
rors. Seine Aufgabe ist es, die Ideologie Wirklichkeit werden zu lassen
und ihre ,totalitire Fiktion zu verwirklichen.®® Die Logik des Terrors
zeigt sich dabei nirgendwo deutlicher, als in den Konzentrationslagern, in
denen Menschen zu ,,Reaktionsbiindeln* gemacht werden.®! Den Prozess
der Dehumanisierung der von ihr so genannten ,Konzentrationire‘ be-
schreibt Arendt dabei als einen dreistufigen Prozess: Den Anfang macht
die Entrechtung der juristischen Person, durch welche diese jenseits des
geltenden Rechts gestellt wird. Als charakteristisch hierfiir kann etwa das
,Gesetz zur Widerherstellung des Berufsbeamtentums® gelten, durch das
die Nationalsozialist innen alle Jiidinnen und Juden aus 6ffentlichen Am-
tern entfernten, oder die Institution der sogenannten Schutzhaft, welche es
erlaubte, unliebsame Personen ohne richterliche Anordnung in Konzentra-
tionslager zu deportieren. Den zweiten Schritt bildet die Zerstérung der
moralischen Person. Sie kam dadurch zustande, dass die Lager vdllig von
der Kommunikation mit der Welt abgeschnitten waren und Leben und
Sterben vollig unsichtbar wurden. Die Lager waren Orte des Verschwin-

58 Ebd., 964.

59 ,,Dem Terror gelingt es, Menschen so zu organisieren, als gibe es sie gar nicht im
Plural, sondern nur im Singular.” (Ebd., 958)

60 Ebd., 872.

61 Ebd., 936.

60

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

dens: Wer ins Lager kam, war wie vom Erdboden verschluckt, so dass er
fiir niemanden mehr zu einem Gegenstand der Fiirsorge werden konnte.
Der dritte Schritt schlieBlich besteht in der Zerstérung der Individualitdt
der Person. Emblematisch war hierfiir der Einlieferungsprozess in das La-
ger, wo den Betroffenen ihre Kleidung, ihre Haare und ihr Name genom-
men und sie so zum Teil einer anonymen Masse gemacht wurden, die
dann im Lageralltag um ihr Uberleben kimpfen musste. Primo Levi schil-
dert das Lager dabei als ein grausames Experiment, das ein Uberleben nur
unter der Bedingung moglich machte, dass man sich gegen seinesgleichen
wandte: ,,Das Gesetze des Lagers sagt: I8 dein Brot, und wenn Du kannst,
auch das deines Nichsten.“> Wer im Lager nicht stahl, sich vordringelte
oder Beziehungen kniipfte, dem drohte unweigerlich das Schicksal der so
genannten ,Muselmédnner‘. Die Herkunft dieser Bezeichnung kann heute
nicht mehr vollstdndig aufgeklart werden, sie diente jedoch dazu, jene ver-
lorenen Gestalten zu bezeichnen, die sich mit ihrem Schicksal scheinbar
abgefunden hatten und deren Lebensfunke erloschen schien. Das Lager
versuchte also, seine Insassen auf die eine oder andere Weise dazu zu
zwingen, ihre Menschlichkeit aufzugeben oder infrage zu stellen. Es
macht deutlich, dass ,,es in der Tat moglich ist, Menschen in Exemplare
der menschlichen Tierart zu verwandeln, und daf3 die ,Natur‘ nur insofern
,menschlich® ist, als sie es dem Menschen freistellt, etwas héchst Unnatiir-
liches, namlich ein Mensch, zu werden*.%3

Arendts Analyse der totalen Herrschaft des Nationalsozialismus be-
leuchtet das Phédnomen der Entweltlichung von zwei Seiten her: Weltlos
sind unter dem Regime totaler Herrschaft ndmlich sowohl Herrschende als
auch Beherrschte geworden. Die Welt der Nationalsozialist innen ist da-
bei eine durch und durch fiktive Welt. In ihr existiert nichts, was nicht er-
klarbar wére und nicht in seinen Bewegungs- und Konstitutionsgesetzen
vollstdndig durchschaut werden konnte. Anders auf der Seite der Be-
herrschten: Im Zuge juristischer, moralischer und individueller Dehumani-
sierungsprozesse konnen sich die Betroffenen nicht mehr als Teil einer

62 Primo Levi, Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht, Miinchen: dtv
1992, 191.

63 Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, 934. Zu den ethischen Gren-
zen solcher Versuche vgl. Tzvetan Todorov, Angesichts des Aufersten, aus dem
Franzosischen von Wolfgang Heuer und Andreas Knop, Miinchen: Fink 1993. Zu
Moglichkeiten des Widerstands auch unter Bedingungen extremer Gewalt vgl. Iris
Diarmann, Widerstinde. Gewaltenteilung in statu nascendi, Berlin: Matthes &
Seitz, 2021.

61

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Gemeinschaft erfahren, in der ihre Perspektive auch nur irgendwie von
Bedeutung wire. Thre Welt ist eine Welt, die von Willkiirherrschaft und
Terror geprigt ist und deren Logik sich jedem Verstdndnis entzieht. Der
Prozess der Entweltlichung zeigt sich so von zwei Seiten her: Einmal als
Generalisierung einer wahnhaften Perspektive auf die Welt und einmal als
Verschwinden anderer Perspektiven aus dem offentlichen Erscheinungs-
raum. Was dadurch verloren geht, ist die aus einer Vielzahl von differenten
Perspektiven zusammengefiigte gemeinsame Welt.

Dass das Phianomen der Weltlosigkeit nicht an die Existenz totalitdrer
Herrschaft gekoppelt ist, macht Arendt an den Staatenlosen deutlich. Diese
betreten zum ersten Mal nach dem Ende des Ersten Weltkriegs im grofien
MaBstab die weltgeschichtliche Biihne. Unter Staatenlosen versteht Arendt
dabei Gefliichtete, die in der Nachkriegsordnung de facto oder de jure
rechtlos geworden sind, da die Nationen, aus denen sie geflohen waren,
entweder gar nicht mehr existierten oder ihre Nachfolgestaaten nicht dazu
bereit waren, sie aufzunehmen.®* Keiner der Staaten der Nachkriegsord-
nung sah sich dafiir zustindig, fiir die Reprisentation und den Schutz der
Staatenlosen zu sorgen. Damit scheint die Stunde der im Zuge der Ameri-
kanischen und Franzdsischen Revolution verkiindeten Menschenrechte
geschlagen zu haben, die ja genau jene minimalen Rechte zum Ausdruck
bringen sollen, die unabhéngig von nationaler Zugehorigkeit von jedem
Menschen in Anspruch genommen werden konnen. Die Nachkriegszeit, so
Arendt, zeigt nun jedoch, dass diese Vorstellung der Menschenrechte mit
einem zweifachen Problem verbunden ist, wobei das erste ihre praktische
Umsetzung und das zweite ihren konzeptionellen Gehalt betrifft.

Der grundlegende Fehler in der praktischen Umsetzung der Menschen-
rechte besteht fir Arendt darin, dass diese als unverduB3erliche Rechte in-
terpretiert werden, die dem Staatsrecht zu Grunde gelegt werden miissen.
Entsprechend unternimmt es etwa die franzosische Verfassung von 1793,
die Menschenrechte als Biirgerrechte auszuformulieren, die allen Franzo-
sen den Genuss der Menschenrechte verbiirgt. Diese Kopplung der Men-
schenrechte an das Staatsbiirgerrecht liegt fiir Arendt schlicht und ergrei-
fend daran, dass das Problem der Staatenlosigkeit zu diesem Zeitpunkt
vollig unbekannt war und es daher iiberfliissig schien, ein eigenes Gesetz
fiir deren Einhaltung zu schaffen. Dass sich die daraus resultierende Ver-

64 Vgl. zu Arendts Einschitzung der geschichtlichen Situation: Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft, S64fY.

62

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

quickung von Menschenrechten und Biirgerrechten als schwerwiegender
Fehler erweist, stellt sich nun eben in demjenigen geschichtlichen Moment
heraus, in dem nach dem Ersten Weltkrieg Menschen auf die weltge-
schichtliche Biihne treten, die keine Biirger innenrechte mehr besitzen
und denen entsprechend eine Instanz fehlt, vor der sie ihre Menschenrech-
te einklagen konnen.

Wichtiger als dieses praktische Anwendungsproblem ist fiir Arendt je-
doch das konzeptionelle Problem der Menschenrechte, das auf den Um-
stand zurilickgeht, dass hier von dem Menschen iiberhaupt und nicht von
der Pluralitdt der Menschen ausgegangen wird. Das hat ndmlich zur Folge,
dass ,,die Fahigkeit zum Politischen® in der Erklarung der Menschenrechte
ganz auBer Acht gelassen wird.®> Das Problem der Staatenlosen besteht
also nicht allein darin, dass sie vom Recht auf Leben, Freiheit oder Si-
cherheit ausgeschlossen sind, sondern auch darin, durch den Ausschluss
aus der Nation vom Prozess der Rechtssetzung selbst ausgeschlossen zu
sein. Arendt spricht hier von einer ,,fundamentalen [...] Rechtlosigkeit‘.%®
Diese betrifft die Staatenlosen nicht als Adressat_innen, sondern vielmehr
als Autor_innen des Rechts.®” Entsprechend beschreibt sie das Elend eines
Staatenlosen auch so, dass er eben jenen Standort in der Welt verloren hat,
,.der die Bedingung dafiir bildet, da3 seine Meinungen Gewicht haben und
seine Handlungen von Belang sind“.®® Konkret zeigt sich dieser Aus-
schluss aus dem offentlichen Meinungsbildungsprozess darin, dass er den
Staatenlosen ,,mundtot macht.®® Und zwar nicht in dem Sinne, dass ihm
tatsdchlich das Wort verboten und er an der Rede gehindert wird, sondern
vielmehr in dem Sinne, dass seine Rede wie diejenige des antiken Sklaven
nicht zdhlt und das, ,,was er denkt, fiir nichts und niemanden von Belang
ist“.”® Das konzeptionelle Problem der Menschenrechte besteht aus der
Sicht Arendts also darin, dass sie fiir ihre Adressat_innen keine politischen
Mitspracherechte vorsehen und ihnen damit die Mdglichkeit nehmen, an

65 Ebd., 615.

66 Ebd., 613.

67 Arendts viel zitierte Formel vom ,,Recht, Rechte zu haben* (ebd., 614), bezieht
sich daher weniger auf Schutz- als vielmehr auf Teilhaberechte. Die Formel meint
in erster Linie das ,Recht, sich Rechte zu geben‘.

68 Ebd., 613.

69 Ebd., 615.

70 Ebd., 613.

63

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

der Gestaltung der gemeinsamen Welt teilzuhaben.”! Die Weltlosigkeit der
Staatenlosen ist entsprechend eine doppelte: Zum einen ermangelt es
ihnen jener grundlegenden Rechte, mit denen sie eine menschliche Be-
handlung einklagen koénnten, zum anderen wiren sie selbst dann, wenn
ihnen diese Rechte in der damals existierenden Fassung zugekommen wi-
ren, weltlos geblieben, weil die politischen Teilhaberechte in der urspriing-
lichen Fassung der Menschenrechte nicht hinreichend zur Geltung kom-
men und damit einen wesentlichen Teil dessen, was es heif3t, ein Mensch
unter anderen Menschen zu sein, unberiicksichtigt lassen.

Aus heutiger Sicht scheinen Arendts Uberlegungen einen starken Zeit-
kern zu besitzen, insofern es zunichst den Anschein hat, dass sowohl das
Phénomen der totalitiren Herrschaft als auch das der Staatenlosigkeit
weitgehend der Vergangenheit angehort. In der Zwischenzeit sind mit dem
,Internationalen Pakt zu den biirgerlichen und politischen Rechten® und
dem ,Internationalen Pakt zu den wirtschaftlichen, sozialen und kulturel-
len Rechten‘ von 1966 zwei rechtsverbindliche Grundlagen entstanden,
die zunehmend von internationalen Institutionen garantiert und durchge-
setzt werden. Anders als noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts besteht da-
her heute fiir viele Individuen die Moglichkeit, ihre Rechte auch dort ein-
zuklagen, wo sie keinen Biirger innenstatus besitzen. Yasmin Soysal hat
diesbeziiglich von der Entstehung einer ,,postnationalen Zugehorigkeit*
gesprochen.”” Die Rolle und Geltung der Menschenrechte hat sich seit
Arendts Gegenwart also grundlegend verdndert. Gleichwohl, so argumen-
tiert Ayten Giindogdu in ihrer Studie Rightlessness in an Age of Rights,
bedeutet das nicht, dass Arendts Uberlegungen an Aktualitit eingebiiBt

71 Dass Rechtlosigkeit nur eine Variante ist, durch welche Subjekte aus dem Prozess
der 6ffentlichen Meinungsbildung ausgeschlossen werden kénnen, zeigt sich, wenn
man sich einigen Bemerkungen Arendts zur Armut zuwendet. In ihren Uberlegun-
gen zur ,sozialen Frage‘ macht Arendt etwa die 6konomisch prekédre Lage der Ar-
men fiir den Umstand verantwortlich, dass diese nicht an der Sphire der Offent-
lichkeit teilnehmen. Es war das ,,Fehlen von Mufle, das durch die Notwendigkeit
erzwungene stdndige Arbeiten, [welches] die Mehrheit der Bevolkerung automa-
tisch von einer aktiven Anteilnahme an den offentlichen Geschiften des Landes
auszuschlieBen drohte. (Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen: Piper
2011, 86)

72 Yasemin Nuhoglu Soysal, ,,Post-national Citizenship“, in: Edwin Amenta, Kate
Nash und Alan Scott (Hg.), The Wiley-Blackwell Companion to Political Sociolo-
gy, Sussex: Blackwell 2012, 383-393; ebenso: dies. Limits of Citizenship. Mi-
grants and Postnational Membership in Europe, Chicago: University of Chicago
Press 1994.

64

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

haben.”® Trotz ihrer Achtung nidmlich spielen Praktiken der Entweltli-
chung auch heute noch eine bedeutende politische Rolle. Das wird insbe-
sondere am Schicksal von Migrant innen deutlich. Nach einer Schitzung
der UNO-Fliichtlingshilfe befinden sich 2023 ca.110 Millionen Menschen
auf der Flucht vor Krieg, Konflikt und Verfolgung.”* Von denjenigen, die
nach Europa oder Nordamerika einreisen wollen, machen dabei viele trotz
der formalen Geltung der Menschenrechte die Erfahrung der ,,Rechtlosig-
keit“.” Unter Rechtlosigkeit versteht Giindogdu dabei nicht mehr wie
Arendt den absoluten Verlust von Rechten, sondern vielmehr die einge-
schriankte Moglichkeit der effektiven Inanspruchnahme von Rechten.
Deutlich wird dies etwa an der Praxis der Internierung von Einwande-
rer_innen. Diese eigentlich aus der Not geborene Maflnahme ist seit den
1990er Jahren zunehmend zu einem Standardmittel der Migrationskontrol-
le geworden. Insbesondere an den AuBlengrenzen der Europdischen Union
und der Vereinigten Staaten existiert heute eine Vielzahl von Internie-
rungslagern, in denen Asylsuchende und irreguldre Migrant innen festge-
halten werden.

Im Widerspruch zu Artikel 9 des Internationalen Pakts zu biirgerlichen
und politischen Rechten, der willkiirliche Haft und Festsetzung unabhén-
gig vom Biirger innenstatus verbietet, bedienen sich Staaten immer wie-
der der Einsperrung von Asylsuchenden und irreguliren Migrant innen.”®
Was dabei meist als kurzfristige Mafinahme gedacht ist, kann in der Reali-
tét iiber Monate bis hin zu einigen Jahren dauern.”” Problematisch daran
ist nicht nur, dass Gefliichteten dadurch elementare Menschenrechte wie
das Recht auf Bewegungsfreiheit und Bildung vorenthalten werden und
sich in Lagern oftmals Regime der Willkiirherrschaft ausbilden, die sich
durch Gewalt, Missbrauch und Korruption auszeichnen, sondern auch der
Umstand, dass die Lager eine Umwelt bilden, welche der conditia humana
zuwider lauft. Als Kennzeichen der conditio humana gelten fiir Arendt be-
kanntlich die Bedingungen der Lebendigkeit, der Weltlichkeit und der Plu-
ralitdt, die mittels der menschlichen Grundtitigkeiten von Arbeiten, Her-

73 Ayten Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights. Hannah Arendt and the Con-
temporary Struggles of Migrants, New York: Oxford University Press 2015.

74 https://www.uno-fluechtlingshilfe.de/informieren/fluechtlingszahlen/ (05.07.2023).

75 Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 93.

76 Vgl. ebd.,199ff.

77 Vgl https://www.freedomforimmigrants.org/detention-statistics (05.07.2023).

65

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://www.uno-fluechtlingshilfe.de/informieren/fluechtlingszahlen/
https://www.freedomforimmigrants.org/detention-statistics
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uno-fluechtlingshilfe.de/informieren/fluechtlingszahlen/
https://www.freedomforimmigrants.org/detention-statistics

1. Der Streit um den Demos

stellen und Handeln bewiltigt werden.”® Von allen drei Titigkeiten, so ar-
gumentiert nun Giindogdu im Zuge ihrer Studie, finden sich Gefliichtete in
Internierungslagern abgeschnitten. Unter Arbeit versteht Arendt dabei all
jene Tétigkeiten, welche auf die Erhaltung des Organismus gerichtet sind.
Statt ihr Leben durch diese Form der Arbeit reproduzieren zu koénnen, fin-
den sich Gefliichtete in Lagern abhingig von der Zuteilung von Essensra-
tionen und weiterer humanitdrer Hilfe. An die Stelle eines durch den
Rhythmus der Arbeit gekennzeichneten Lebensalltags tritt so eine schier
endlose Dehnung der Zeit, die von den Betroffenen gerade nicht als Lu-
xus, sondern als Last erfahren wird.” Ahnliches gilt fiir die Grundtitigkeit
des Herstellens. Dieses unterscheidet sich vom Arbeiten dadurch, dass es
keine Verbrauchsgiiter, sondern Gebrauchsgiiter hervorbringt. Es zielt auf
die Einrichtung einer bewohnbaren Welt, die menschliche Bediirfnisse an-
tizipiert und auf sie antwortet: Das Dach iiber dem Kopf schiitzt vor Re-
gen, der Tisch ermdglicht das gemeinsame Mahl, der Stuhl erlaubt es, in
bequemer Haltung zu sitzen. In den meist provisorisch eingerichteten La-
gern fehlt es nun vielfach an eben solchen Alltagsgegenstinden. Den Ge-
fliichteten mangelt es entsprechend an der Moglichkeit, sich die Lebens-
bedingungen im Lager anzueignen. Sie leben weitestgehend in einer Welt,
die sie nicht selbst geschaffen haben und auf deren materielle Einrichtung
sie so gut wie keinen Einfluss haben.*® Auch das gemeinsame Handeln, in
dem von Arendt verstandenen Sinn des Neubeginnens, ist in den Lagern
nicht moglich. Denn auch wenn das gemeinsame Handeln prinzipiell
iiberall dort entstehen kann, wo Menschen zusammenkommen, so ist es
doch auf einen politischen Erscheinungsraum angewiesen, in dem es von
Anderen wahrgenommen wird, um relevant zu werden. Durch die rdumli-
che Separation der Lager vom Rest der Welt und strenge Zugangsregelun-
gen ist es den Internierten jedoch gerade nicht mdglich, mit ihren Anliegen
eine breitere Offentlichkeit zu erreichen. Die dadurch entstehende Ohn-
macht haben Gefliichtete in der Vergangenheit immer wieder mittels spek-
takuldrer Aktionen zum Thema zu machen versucht: So haben sich im Jahr
2002 etwa 70 Asylbewerber innen, die in einem Internierungslager in
Australien festgehalten wurden, ihre Miinder zugeniht, um darauf auf-
merksam zu machen, dass sie zur Sprachlosigkeit verdammt sind und ihre

78 Arendt, Vita Activa, 16f.
79 Giindogdu, Rightlessness in an Age of Rights, 139ff.
80 Ebd., 146ff.

66

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Beschwerden iiber ihre unwiirdige Lebenssituation von den staatlichen
Behorden nicht zur Kenntnis genommen werden.®!

Giindogdus Uberlegungen machen darauf aufmerksam, dass das Phi-
nomen der Weltlosigkeit mit dem Verschwinden totaler Herrschaft und
Staatenlosigkeit nicht an ein Ende gekommen ist, sondern heute weiter fiir
eine Vielzahl von Menschen fortexistiert. Die Betroffenen leiden dabei
nicht nur an Rechtlosigkeit und Willkiirherrschaft, sondern ebenso an der
Zerstorung ihrer conditio humana. Der Entzug der Moglichkeit zum poli-
tischen Handeln ist dabei besonders tragisch, weil er dazu fiihrt, dass die
Mehrheitsbevolkerung dadurch nicht dazu in der Lage ist, sich die Per-
spektive von Gefliichteten mittels ihres Gemeinsinns gegenwértig zu hal-
ten. Entscheidend ist es daher auch fiir Giindogdu, Bedingungen zu schaf-
fen, unter denen Migrant innen in einem politischen Erscheinungsraum
als Subjekte des Handelns und Sprechens auftreten und zu Subjekten des
Gemeinsinns werden kdnnen. So iiberzeugend mir diese Schlussfolgerun-
gen von Giindogdu erscheinen, scheinen sie mir doch zugleich auf ein
Problem hinzuweisen, dass sie mit Arendt teilt. Beide gehen nédmlich da-
von aus, dass das Problem der Entweltlichung von Subjekten darin be-
steht, aus dem Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt ausgeschlossen
zu werden, und dass die gegenldufigen Praktiken der Verweltlichung von
Subjekten entsprechend darin bestehen miissen, Zugang zu diesem Raum
zu erhalten, um dort zur Erscheinung gelangen zu koénnen. Nicht ausrei-
chend beriicksichtigt wird dadurch, wie Michael Feola betont, dass
manchmal das Erscheinen selbst ein Mittel der Entweltlichung von Sub-
jekten sein kann.** Michel Foucault hat das einmal mit der Formel auf den

81 Vgl. ,Demonstranten nihen sich und ihren Kindern die Lippen zu“,
www.spiegel.de/panorama/australien-demonstranten-nachen-sich-und-ihren-
kindern-lippen-zu-a-178533.html (10.05.2021). Zur Mdglichkeit des Protest unter
der Bedingung von Internierung vgl. auch Federica Mazzara, ,,Spaces of Visibility
for the Migrants of Lampedusa: The Counter Narrative of the Aesthetic Dis-
course, in: [ltalian Studies, Jg. 70, 2015 449-464, sowie: Mareike Gebhardt,
,Fliichtige Prisenz. Umkédmpfte Solidarititen des EU-Migrationsregimes®, in: Fe-
mina Politica, Jg, 28, 2019, 54—67. Zur politischen Hanldungsmacht von Refugees
unter prekidren Beidngungen vgl. auch: Andreas Oberprantacher, ,,Radikal demo-
kratischer Ungehorsam. ,Illegale‘ als strittiges politisches Subjekt”, in: Zeitschrif
fiir praktische Philosophie, Bd. 3, 2016, 305-338.

82 ,,0ne of the complications raised by recent literature is that invisibility is itself a
kind of public appearance.” (Michael Feola, The Powers of Sensibility. Aesthetic
Politics through Adorno, Foucault and Ranciere, Evanston, IL: Northwestern Uni-
versity Press 2018, 99)

67

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Punkt gebracht, dass ,,Sichtbarkeit* eine ,,Falle* sein kann.®*> Damit bringt
er zum Ausdruck, dass Macht nicht nur mittels der AusschlieBung aus dem
Bereich des Sichtbaren operiert, sondern auch mithilfe einer Durchdrin-
gung des Bereichs des Sichtbaren selbst. Anders gesagt: Nicht nur der
Ausschluss vom Gemeinsinn, sondern auch der Einschluss in ihn kann zur
Ursache von Herrschaft und Unterdriickung werden. Zum Gegenstand der
kritischen Untersuchung darf daher nicht allein das Verschwinden aus dem
Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt werden, sondern ebenso miissen
die Regeln dieses Erscheinens selbst in den Blick geraten.

Foucault arbeitet sein Konzept von Macht, das sich im Unterschied zu
Arendts kommunikativem Konzept von Macht als diskursive Macht be-
zeichnen lésst, in den 1970er Jahren in Uberwachen und Strafen und Se-
xualitdt und Wahrheit aus. Im Zentrum steht dabei der Gedanke, dass
Macht nicht nur eine repressive, sondern auch eine produktive, formieren-
de Kraft ist. Die Produktivitit der Macht besteht fiir ihn dabei in ihrer Fa-
higkeit, Subjekte hervorzubringen. Deutlich macht er das an der Entste-
hung der Figur des Homosexuellen. Am Beispiel des Strafrechtssystems
zeigt er, dass es im 17. Jahrhundert fiir Gerichte ,,kaum einen Unterschied
[bedeutete], ob sie Homosexualitit oder Untreue verurteilten, Heirat ohne
Zustimmung der Eltern oder Sodomie.“®* Das hat seinen Grund darin, dass
es sich in all diesen Féllen um Gesetzeswidrigkeiten handelt, deren Ge-
meinsamkeit darin besteht, naturwidrige Handlungen zu sein. Eine solche
allgemeine Handlungsklassifikation reichte fiir das Recht des 17. Jahrhun-
derts vollig aus. Das verdndert sich mit der Reform des Strafsystems und
dem von der Psychiatrie angeleiteten Aufkommen des Biographischen:
Mit der Entstehung bestimmter Tétertypen geht eine Ausdifferenzierung
der ,sexuellen Widernatiirlichkeit einher, so dass in der Folge eine deutli-

83 ,.Die Sichtbarkeit ist eine Falle.“ Vgl. Michel Foucault, Uberwachen und Strafen.
Die Geburt des Gefingnisses, ibers. v. Walter Seitter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1977, 257. Zu einigen strukturellen Ahnlichkeiten von Foucaults und Arendts
Konzeptionen von Macht vgl. Amy Allen, ,,Power, Subjectivity, and Agency:
Between Arendt and Foucault®, in: International Journal of Philosophical Studies,
Jg. 10, Heft 2, 2002, 132-149, zu Foucaults Beziigen zur Phdnomenologie vgl.
Maren Wehrle, ,The Power of the Reduction andthe Reduction of
Power: Husserl’s and Foucault’s Critical Project”, in: Smaranda A. Aldea, David
Carr, and Sara Heindmaa (Hg.): Why Method Matters: From Phenomenology to
Critique, New York: Routledge 2021.

84 Foucault, Michel, Der Wille zum Wissen, Sexualitit und Wahrheit. Erster Band,
tibers. v. Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983, 42.

68

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

che Linie zwischen Ehebruch und Sodomie gezogen wird. Handelt es sich
im einen Fall um die Tat eines Siinders, haben wir es im anderen Fall mit
der Tat eines Perversen zu tun. Der Homosexuelle des 19. Jahrhunderts
macht sich nicht mehr blof einer verbotenen Handlung schuldig, sondern
er ist zu einer Personlichkeit geworden, die eine Geschichte hat, in deren
Verlauf sich ihr scheinbar widernatiirlicher Charakter ausgebildet hat. In
diesem Fall ist es nicht die Ausgrenzung aus der gemeinsamen Welt, son-
dern vielmehr gerade das Erscheinen in der gemeinsamen Welt, durch
welche die Macht Kontrolle tiber den Homosexuellen ausiibt. Die Klassi-
fikationen, die zu seiner Diskriminierung benutzt werden, kommen nicht
durch eine Abwendung, sondern durch eine Hinwendung der Macht zu-
stande. Die Figur des Homosexuellen zeigt daher, dass es nicht immer
diskursiver Ausschluss, sondern oftmals auch diskursiver Einschluss sein
kann, der zu einer Entweltlichung fiihren kann. Zuriickbezogen auf die
Uberlegungen von Giindogdu wiirde ein solcher Ansatz nun bedeuten, fiir
das Verstidndnis der Entweltlichung von Migrant_innen nicht allein jene
Diskurse in den Blick zu nehmen, durch welche diese aus der Offentlich-
keit ausgeschlossen werden, sondern auch Diskurse, durch welche sie in
der Offentlichkeit sichtbar gemacht werden sollen. Konkret wiirde das
heiflen, nicht ausschlieBlich rassistische Diskurse in den Blick zu nehmen,
die Migrant innen als Fremde stigmatisieren, sondern auch humanitére
Diskurse, welche Gefliichtete als notleidende und bemitleidenswerte An-
dere zur Darstellung bringen. Solche Diskurse, so hat Liisa Malkki argu-
mentiert, verschleiern, dass jede Person einen Namen sowie Meinungen
und Geschichten hat und tragen so dazu bei, den Gefliichteten ihre narrati-
ve Autoritit iiber die eigenen Umstinde und die eigene Zukunft zu neh-
men.*’

Die skizzierten Uberlegungen machen deutlich, dass diskursive Macht
nicht nur tber Ausschluss, sondern auch iiber Einschluss funktionieren
kann. Mit dieser Wendung hin zu einem produktiven Machtbegriff wird
der Streit um die gemeinsame Welt nicht mehr nur zu einer Frage des Ver-
schwindens aus, sondern vielmehr zu einer Frage der Art und Weise des
Erscheinens in der Welt. Freilich nun vermag uns Foucault genau dariiber
letztlich wenig zu sagen. Das hat seinen einfachen Grund darin, dass seine
Diskuranalyse kein Interesse an der Untersuchung der Ersten-Person-

85 Liisa Malkki, ,,Speechless Emissaries. Refugees, Humanitarianism, and Dehistori-
cization®, in: Cultural Anthropology, Jg. 11, Heft 3, 1996, 377-404, hier: 387.

69

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Perspektive hat. In ihrem Fokus steht allein die Hervorbringung und Aus-
gestaltung einer gesellschaftlichen Episteme. Wie sich diese in der indivi-
duellen Erfahrung niederschligt und wie Macht und Entméchtigung gelebt
werden, gerdt dabei nicht in den Blick. Das hat zur Folge, dass Foucault
die Frage, wie sich politischer Widerstand gegen die Macht der Sichtbar-
keit formieren kann, weitgehend vernachléssigt. Eben an dieser Stelle
scheint daher erneut ein Riickgriff auf Arendts Uberlegungen sinnvoll: Thr
geht es ja genau um die Frage, wie sich der Erscheinungsraum der Welt
durch gemeinsames politisches Handeln transformieren lasst.

Der Streit um die gemeinsame Welt

Erfahrungen der Entweltlichung und der Weltlosigkeit werden von den
Betroffenen zumeist nicht einfach hingenommen, sondern mit widerstin-
digem Handeln beantwortet. Einige konzeptuelle Mittel zur Beschreibung
solcher Auseinandersetzungen hat Arendt in ihrem Aufsatz Ziviler Unge-
horsam entwickelt. Am Beispiel der amerikanischen Biirgerrechtsbewe-
gung diskutiert Arendt hier die Frage, wie Macht durch Gegen-Macht in-
frage gestellt werden kann. Die Situation der Schwarzen in den USA
zeichnet sich in den 1960er-Jahren durch den Umstand aus, dass sie trotz
ihres verfassungsmafig garantierten Rechts auf Gleichbehandlung gesell-
schaftlich diskriminiert werden. Das betrifft sowohl ihre Teilnahme am
sozialen Leben, das sich durch Segregation im O6ffentlichen Raum aus-
zeichnet, als auch ihre Teilnahme am politischen Leben, wo sie durch
massive Behinderungen seitens der Behdrden an der Ausiibung ihres
Wabhlrechts gehindert werden. Die lange wéhrende Ignoranz der Weillen
gegeniiber den Anliegen der Biirgerrechtsbewegung flihrt Arendt nun auf
einen ,stillschweigenden Konsens® zuriick, der einen ,,stillschweigenden
AusschluB“ produziert.®® Aufgabe des zivilen Ungehorsams muss es nun

86 Hannah Arendt, ,Ziviler Ungehorsam®, in: In der Gegenwart. Ubungen im politi-
schen Denken II, Miinchen: Piper 2012, 283-321, hier: 311. Dort heifit es auch
weiter: ,,Schwarze und Indianer [waren] niemals in den ,consensus universalis®
miteingeschlossen. Es gab nichts in der Verfassung oder in den Absichtserkldrun-
gen ihrer Urheber, was irgendwie als Einbeziechung der Sklavenbevdlkerung in die
urspriingliche Ubereinkunft hitte gedeutet werden kénnen. Selbst diejenigen, die
fiir Emanzipation plddierten, dachten an Rassentrennung oder, vorzugsweise, an
Deportation.” (Ebd.) Zur einordnung von Arendts Konzept in die gegenwértige
Debatte vgl. Robin Celikates, ,,Verdnderungen an sich sind immer das Ergebnis

70

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

sein, eben dieses Stillschweigen aufzubrechen und die Ungerechtigkeit der
Segregation mittels offentlicher Aktionen zum Thema zu machen. Eben
dieser Aufgabe kommt nun ziviler Ungehorsam nach: ,,Ziviler Ungehor-
sam entsteht, wenn eine bedeutende Anzahl von Staatsbiirgern zu der
Uberzeugung gelangt ist, daB entweder die herkdmmlichen Wege der Ver-
anderung nicht mehr offenstehen beziehungsweise auf Beschwerden nicht
gehort und eingegangen wird.“®” Kennzeichnend fiir zivilen Ungehorsam
ist dabei der Umstand, dass er die bestehende Rechtsordnung nicht grund-
sitzlich infrage stellt, sondern dass er ganz im Gegenteil im Namen der
Verfassung gegen bestehende Rechtsauslegungen und -praktiken Partei
ergreift. Ganz in diesem Sinn geht es auch der Biirgerrechtsbewegung da-
rum, dem Geist der Verfassung zu seiner Geltung zu verhelfen. Thr Ziel ist
es nicht, fiir sich selbst eine Ausnahme zu machen, sondern gerade umge-
kehrt, den Ausnahmestatus, den Weille fiir sich beanspruchen, im Namen
der Gleichheit infrage zu stellen. Als Unterpfand der Aufrichtigkeit gilt
dabei die Bereitschaft, sich den Gewalttitigkeiten der Polizei gewaltlos
entgegenzustellen. Die Biirgerrechtsbewegung hat sich daher einer Reihe
von gewaltlosen direct-action-Mallnahmen wie Sit-Ins, Friedensmérschen
oder Blockaden bedient, die den moralischen Charakter der Proteste be-
sonders hervorheben. Ziel dieser Aktionen ist es, die in die bestehende
Ordnung eingeschriebenen Gewaltverhdltnisse zu skandalisieren und an
den Gemeinsinn der weillen Bevdlkerung zu appellieren, diese nicht mehr
langer als gerechtfertigt hinzunehmen. Unter anderem die gewaltsamen
Szenen von Birmingham und Selma, wo die Polizei mit brutaler Gewalt
gegen friedfertige Demonstrant innen vorging, trugen dabei zu einem
Wandel der 6ffentlichen Meinung bei. Die Sichtbarmachung der Gewalt,
der Schwarze in einer weillen Gesellschaft ausgesetzt sind, wurde hier zur
Grundlage einer Gegen-Macht, deren Erfolg die Verabschiedung des Vo-
ting Rights Acts im Jahr 1965 war.

Freilich nun hat die Durchsetzung der rechtlichen Gleichstellung von
Schwarzen deren politische Diskriminierung nicht beendet. Erinnern wir
uns an Pierre Rosanvallons Unterscheidung zwischen dem Wahl- und dem
Meinungs-Volk zuriick, so konnen wir sagen, dass aus der Moglichkeit,
eine Stimme in der Wahlkabine abzugeben nicht zwangsweise folgt, dass

von Handlungen auBerrechtlicher Natur. Subjektive Rechte, ziviler Ungehorsam
und Demokratie nach Arendt“, in: Rechtsphilosophie. Zeitschrift fiir Grundlagen
des Rechts, Jg. 3 2017, 31-43.

87 Arendt, ,,Ziviler Ungehorsam®, 299.

71

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

die eigene Stimme in der politischen Offentlichkeit auch Gehér erlangt.®
Gewicht im demokratischen Meinungsbildungsprozess erlangt sie erst,
wenn sie von Anderen auch zur Kenntnis genommen und mit Autoritit
ausgestattet wird. Entsprechend kann sich die AusschlieBung aus dem
Demokratischen nicht nur auf rechtliche Gleichheit beziehen, sondern
auch auf das, was ich hier behelfsweise als 6ffentliche Gleichheit bezeich-
nen mochte. Gerade hier wird das oben benannte Phanomen einer diskur-
siven Macht relevant, insofern es das Erscheinen demokratischer Subjekte
im offentlichen Raum und damit auch ihre Teilhabe an 6ffentlichen Ausei-
nandersetzungen praformiert. Die Wirkung einer solchen Macht kénnen
wir uns vor Augen fiihren, wenn wir uns noch einmal den Uberlegungen
von Arendt zuwenden. Gerade in Hinblick auf die Wahrnehmung des poli-
tischen Sprechens von Schwarzen im &6ffentlichen Raum besitzen ihre Re-
flexionen ndmlich einen bitteren Beigeschmack.

Verschiedentlich haben Kommentator innen darauf hingewiesen, dass
Arendt hinterriicks selbst an der Aufrechterhaltung jener rassistischen
Ausschlussmechanismen beteiligt war, die sie 6ffentlich in ihren Arbeiten
kritisiert.?” Was damit gemeint ist, ldsst sich deutlich machen, wenn wir
uns ihrem hierflir einschldgigen Essay ,,Reflexionen iiber Little Rock*
zuwenden.”® Der Aufsatz setzt sich mit der Integration von Schwarzen an
bisher ausschlieBlich von Weilen besuchten Schulen im Zuge der Aufhe-
bung der Segregation in den Siidstaaten auseinander. In Folge eines Ge-
richtsurteils des Obersten Gerichtshofes vom 17.05.1954 sollen in der 6f-
fentlichen High School in Little Rock, Arkansas, im Jahr 1957 neun
Schwarze Schiiler innen im Alter von 14 bis 16 Jahren aufgenommen
werden. Ein Novum fiir die von einem tiefsitzenden Rassismus geprigten

88 Vgl. dazu u.a. Iris Marion Young: ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppen-
differenz. Eine Kritik am universalen Staatsbiirgerstatus®, in: Herta Nagl-Docekal
und Herlinde Pauer-Studer (Hg.): Jenseits der Geschlechtermoral. Beitrige zur
feministischen Ethik, Frankfurt a. M.: Fischer 1993, 267-304, sowie: Michelle
Alexander: The New Jim Crow. Mass Incarceration in the Age of Colorblindness,
New York. New Press, 2010.

89 Einen sehr guten Uberblick iiber den Debattenstand gibt Franziska Martinsen,
<Ambivalenzen der Arendt-Rezeption. Eine Einordnung®, in: dies. (Hg.), Fragil —
Stabil? Dynamiken der Demokratie, Weilerswist: Velbriick 2021, 109-123.

90 Hannah Arendt, , Little Rock*, in: In der Gegenwart. Ubungen im politischen Den-
ken II, Miinchen: Piper 2012, 258-279. Zur zeitgeschichtlichen Rekonstruktion
vgl. Danielle Allen, Talking to Strangers. Anxieties of Citizenship since Brown vs.
Board of Education, Chicago: Chicago University Press 2004.

72

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

Siidstaaten, das von der weilen Bevolkerung als Provokation aufgefasst
wurde. Entsprechend kam es zu massiven Protesten, die zundchst noch
dadurch legitimiert wurden, dass der Gouverneur Orval Faubus die ihm
unterstellte Nationalgarde aufmarschieren lieB3, um den Schiiler innen den
Zugang zur Schule zu verwehren. Insbesondere das Bild von Elisabeth
Pickford, die von einem wiitenden weiflen Mob angegangen und an der
Betretung der Schule gehindert wurde, ging um die Welt und wurde zum
Sinnbild des anti-Schwarzen Rassismus der USA. Erst nachdem der Ein-
satz der Nationalgarde gerichtlich als unzuléssig erkldrt wurde und der
damalige US-Présidenten Eisenhower Bundestruppen nach Litte Rocke
entsenden lieB, um die Durchsetzung der Desegregation zu unterstiitzen,
bekamen die Schwarzen Schiiler innen am 23. September 1957 Zugang
zur High School.

Kurz nach dieser Episode wurde Hannah Arendt, die durch die Publi-
kation von Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft im Jahr 1955 be-
reits einen Namen als offentliche Intellektuelle hatte, von der Zeitschrift
Commentary gebeten, einen Beitrag {iber die Ereignisse zu verfassen. Zur
Uberraschung der Redaktion lieferte Arendt aber keinen Beitrag, der den
weillen Rassismus aufs schérfste kritisierte, sondern vielmehr eine Vertei-
digung der segregierenden Schulpraxis in den Siidstaaten. Entsprechend
zogerte die Zeitschrift damit den Text zu publizieren, was dazu fiihrte,
dass Arendt ihren Text zuriickzog und erst zwei Jahre spéter 1959 zusam-
men mit einer Vorbemerkung verdffentlichte, in der sie — um ,,Missver-
stindnissen® vorzubeugen — ihre ,,Sympathie* fiir die Sache der Schwar-
zen erklirte.”! Welche Thesen nun hat Arendt vertreten, dass sie sich zu
einer solchen Klarstellung genotigt sah?

Arendt stellt in ihrem Beitrag drei provokante Behauptungen auf. Ers-
tens wendet sie sich gegen die ,,erzwungene Integration* von Schwarzen
Schiiler_innen an weiBen Schulen.”> Wenn weiBe Eltern ihre Kinder an
Schulen mit ausschlieBlich weilen Kindern schicken mochten, so Arendt,
dann sei das deren gutes Recht. Im Hintergrund dieser Argumentation
steht die Annahme, dass es sich bei schulischer Bildung um eine soziale
und nicht um eine politische Angelegenheit handle. Und wihrend das
Prinzip der Gleichheit fiir den politischen Raum eine fundierende Rolle
spiele, sei es fiir das Soziale gerade nicht tragend: ,,Denn die Gleichheit

91 Arendt, ,Little Rock®, 274.
92 Ebd., 274.

73

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

entsteht nicht nur im politischen Gemeinwesen, ihre Giiltigkeit ist auch
auf den politischen Bereich beschrankt. Nur dort sind wir alle gleich.
Und weiter: ,,Diskriminierung ist ein ebenso unabdingbares gesellschaftli-
ches Recht, wie Gleichheit ein politisches Recht ist.*“”> Zweitens argumen-
tiert Arendt, dass erzwungene schulische Integration die betroffenen Schii-
ler_innen iiberfordere. Sie filhre in einen Konflikt zwischen hiuslichem
und offentlichem Leben, den zu meistern Kinder noch nicht ausreichend in
der Lage seien. Die Biirden der gesellschaftlichen Emanzipation diirften
daher nicht vulnerablen Minderjdhrigen auferlegt werden: ,,Was die Kin-
der betrifft, bedeutet erzwungene Integration fiir sie einen sehr ernsthaften
Konflikt zwischen Zuhause und Schule, zwischen ihrem privaten und ih-
rem sozialen Leben, doch wihrend solche Konflikte im Erwachsenenleben
gang und gébe sind, kann man von Kindern nicht erwarten, daf3 siec damit
fertig werden, und sollte sie ihnen deshalb nicht aussetzen.“®* Drittens
schlielich verurteilt Arendt die Schwarzen Eltern, die ihre Kinder auf
weille Schulen schicken. Und zwar dahingehend, dass sie ihre Kinder fiir
ihre eigne ,,soziale Aufstiegsangelegenheit™ nutzen wiirden, statt sich um
die Erweiterung ihrer politischen Rechte zu kiimmern.’> Auch der NAACP
wirft Arendt vor, ,,fast ausschlieBlich die Diskriminierung auf Arbeits- und
Wohnungsmarkt und im Bildungswesen vor Augen zu haben®, um dann zu
urteilen: ,,Das ist verstidndlich, unterdriickte Minderheiten waren nie die
besten Sachkenner, wenn es um die Priorititen in solchen Sachen ging.«%®
Die genannten Punkte machen deutlich, dass man Arendt nicht vorwer-
fen konnen wird, dass sie an der Aufrechterhaltung des von ihr problema-
tisierten ,stillschweigenden® Konsenses, der der weillen amerikanischen
Mehrheitsgesellschaft zugrunde liegt, mitgewirkt hat — dafiir sind ihre Au-
Berungen zu lautstark. Diejenige, die sich in der Offentlichkeit positio-
niert, muss aber freilich auch damit rechnen, dass ihr Sprechen erwidert
und herausgefordert wird. Entsprechend sind Arendts Uberlegungen so-
wohl zu ihrer Zeit als auch im Nachgang vielfach problematisiert worden.
Michael Burroughs hat dabei auf hilfreiche Weise drei unterschiedliche
Striinge der Kritik unterschieden:®’ (i) Die kategoriale Kritik stellt heraus,

93 Ebd., 265f und 267.

94 Ebd., 273f.

95 Ebd., 276.

96 Ebd., 259.

97 Michael D. Burroughs, ,,Hannah Arendt, ,Reflections on Little Rock,* and White
Ignorance®, in: Critical Philosophy of Race, Jg. 3 Heft 1 2015, 5278, hier: 55ff.

74

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

dass sich Arendt bei ihrer Einordnung der Ereignisse von jener fragwiirdi-
gen Unterscheidung zwischen dem Sozialen und dem Politischen leiten
lisst, die auch spiter die Vita Activa dominieren wird.”® Wihrend im poli-
tischen Bereich die Geschicke des Gemeinwesens verhandelt werden, so
Arendt, steht im sozialen Bereich der Lebensunterhalt im Vordergrund.
Hier dominiert daher nicht mehr das Streben nach dem fiir alle besten Gut,
sondern dasjenige nach dem individuellen Privatvergniigen. Schulische
Bildung versteht Arendt in der Folge féalschlicherweise ganz im Horizont
des individuellen beruflichen Fortkommens. Dadurch iibersieht sie, wie
die Reproduktion sozialer Ungleichheit zur Reproduktion politischer Un-
gleichheit beitrdgt. Mehr noch: Arendts Einschrinkung des Begriffs des
Politischen fiihrt zu einer Depolitisierung von hduslichen und sozialen
Herrschaftsverhédltnissen. (ii) Die kulturelle Kritik hingegeben betont, dass
Arendt nicht mit der rassistischen Kultur der amerikanischen Siidstaaten
vertraut und daher nicht in ausreichendem Malle dazu in der Lage war,
den politischen Charakter der Segregationserfahrungen von Schwarzen
nachzuvollziehen. Zudem iibersieht Arendt, dass die NAACP die Heran-
wachsenden mit einem speziellen Training auf den Schulwechsel und die
zu erwartenden Feindseligkeiten der weilen Bevolkerung vorbereitet
hat.”® Ralph Ellison etwa wirft Arendt vor, dass sie mit ,,olympischer Au-
toritdt™ tiber Verhéltnisse urteilt, die zu verstehen sie sich nicht ausrei-
chend bemiiht hat. Insbesondere wird Arendt vorgeworfen, die Emanzipa-
tionskdmpfe der Schwarzen entlang der Kategorien von Parias und Parve-
nues zu verstehen, die ihr in fritheren Publikationen dazu gedient haben,
den Umgang der europdischen Juden mit dem ihnen entgegenschlagenden
Judenhass zu erkliren.'” Ganz in diesem Sinn muss sie spiter im Zuge
eines Briefwechsels mit Ellison gestehen, dass sie ,,die Komplexitit der

98 Exemplarisch zu finden bei; Robert Bernasconi, ,,The Double Face of the Political
and Social: Hannah Arendt and America’s Racial Divisions®, in: Research in Phe-
nomenology, Jg. 26, 1996, 3-24; sowie: James Bohman, ,,The Moral Costs of Po-
litical Pluralism: The Dilemmas of Difference and Equality in Arendt’s ,Reflec-
tions on Little Rock*“, in: Larry May und Jerome Kohn (Hg.), Hannah Arendt:
Twenty Years Later, Cambridge, Ma: MIT Press 1997, 53-80.

99  Allen, Talking to Strangers, 31.

100 Vgl. hierzu: Seyla Benhabib, Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der
Moderne, aus d. Amerik. v. Karin Wordemann, Frankfurt a. M.: 2006, 233f., sowie
Judith Butler, ,,I Merely Belong To Them®, in: London Review of Books, Jg. 29,
2007, 26-28.

75

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Situation einfach nicht verstanden** habe.!°! (iii) Die von Burroughs so ge-
nannte Vorurteils-Kritik konzentriert sich schlieBlich auf die fragwiirdigen
Charakterisierungen von Schwarzen und Afrikaner innen, die Arendts
Werk durchziehen. Charakteristisch hierfiir sind ihre AuBerungen iiber
,Die Gespensterwelt des schwarzen Erdteils* aus Elemente und Urspriin-
ge totaler Herrschaft. Arendt setzt sich hier mit der Kolonisation von Siid-
afrika durch die Buren auseinander. Deren Erfahrung versucht sie mittels
Jospeh Conrads Erzéhlung ,,Das Herz der Finsternis* einzufangen. Irritie-
rend ist dabei, dass Arendt rhetorisch oftmals nicht klar macht, wer gerade
in threm Text spricht. D.h. ob sie, wenn sie von den ,,Wilden* spricht, die
Perspektive der Buren einnimmt, oder ihre eigene Perspektive. Dass in
Arendts Rekonstruktion zunehmend ihre eigene Perspektive Einzug erhélt
wird daran deutlich, dass sie nach und nach ihre eigenen theoretischen
Grundbegrifte in den Text einwebt. So spricht sie zunéchst davon, dass die
Buren auf ,,Wesen gestoflen [waren], die weder Vergangenheit noch Zu-
kunft, weder Ziele noch Leistungen kannten®, berichtet dann von ,,barbari-
schen Stimmen, deren wesentliches Merkmal es ist, von der Natur zu le-
ben, ohne sie fiir den eigenen Nutzen herrichten zu koénnen® und schliefit
mit der Beobachtung, dass die Bewohner Afrikas, ,,die einzigen ge-
schichts- und tatenlosen Menschen [sind], die sich weder eine Welt erbaut
noch die Natur in irgendeinem Sinne in ihren Dienst gezwungen ha-
ben*.!%? Spitestens mit der Anspielung auf den Begriff der Weltlosigkeit
kommt dabei Arendts eigenes begriffliches Vokabular bei der Beschrei-
bung ins Spiel. Der Begrift zeigt, dass sie die zuvor nur abgeschilderten
Erfahrungen iibernimmt und folgende Stelle iiber die Afrikaner innen ent-
sprechend als Arendts eigene Positionierung gelesen werden muss: ,,Was
sie von anderen Volkern unterschied, war nicht die Hautfarbe; was sie
auch physisch erschreckend und abstoflend machte, war die katastrophale
Unterlegenheit oder Zugehorigkeit zur Natur, der sie keine menschliche
Welt entgegensetzen konnten [...] Da sie weltlos sind, erscheint die Natur
als die einzige Realitiit ihres Daseins“.!”® Arendt reproduziert hier nicht
nur durchgehend eine Reihe von Stereotypen iiber die Bevolkerung Afri-
kas, die diese als naturnah, unzivilisiert und kulturfern erscheinen lassen,
sondern sie dignifiziert diese Stereotype noch durch philosophische Reifi-

101 Zitiert nach: Maike Weilpflug, Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken,
Berlin: Matthes & Seitz 2019, 78.

102 Arendt, Elemente und Urspiirnge totaler Herrschaft, 416, 420 und 426.

103 Ebd., 426f.

76

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

kation. Das wird dann am deutlichsten, wenn man Arendts Ausfiihrungen
riickwiarts von der Vita Activa her liest und sich die dort vorgenommene
Unterscheidung zwischen Arbeiten, Herstellen und Handeln vor Augen
fithrt.!% Vor diesem Hintergrund scheinen die Menschen Afrikas nimlich
hochstens zum Arbeiten fahig zu sein, d.h. dazu, ihr natiirliches Leben zu
reproduzieren, nicht jedoch dazu, mittels Herstellen eine Kulturwelt zu
schaffen und sich durch Handeln als eine politische Gemeinschaft zu kon-
stituieren. Da sich die Verwendung anti-Schwarzer Stereotype auch an an-
deren Stellen in Arendts Werk findet, hilt Clarence Sholé Johnson fest:
ZArendt identifiziert Schwarzsein mit intellektueller Minderwertigkeit, ge-
ringer Produktivitét, geringen Féahigkeiten und niedrigen Erwartungen —
eine Position, die mit der historischen Standarddarstellung von Schwarz-
sein bis in die Moderne hinein {ibereinstimmt.*!%>

Johnson fiihrt das Vorhandensein von Stereotypisierungen und Abwer-
tungen in Arendts Werk dazu, ihr ,,absichtsvollen* Rassismus zu diagnos-
tizieren.'” Wenngleich eine solche Diagnose aufgrund der oben genannten
Umsténde nahe zu liegen scheint, so vertrégt sie sich doch schlecht mir
Arendts expliziter Positionierung gegen Rassismus und ihrer Unterstiit-
zung der Biirgerrechtsbewegung. Um zu verstehen, wie die Verwendung
rassistischer Stereotype mit einer anti-rassistischen Einstellung zusam-
mengehen kann, scheint es mir hilfreich, Arendts politische Positionierun-
gen vor dem Hintergrund ihrer Situiertheit als Weille zu verstehen. Anders
gesagt: Wir miissen verstehen, inwiefern Arendts Blick auf die Kdmpfe
von Schwarzen ein weiler Blick ist, der die Bedingungen seines eigenen
Sehens nicht in den Blick bekommt. Ganz in diesem Sinne spricht Sara
Ahmed in ihrer Analyse von Weiisein davon, dass fiir Weille ihr Weilisein

104 Ein solcher Zugriff findet sich u.a. bei George Kateb, Hannah Arendt: Politics,
Conscience, Evil, Totowa: Rowman and Allanheld, 1984, 62f. und Gail Presby,
,,Critic of Boers or Africans? Arendt's Treatment of South Africa in The Origins of
Totalitarianism®, in: Emmanuel Chukwudi Eze (Hg.), Postcolonial Afirican Philo-
sophy. A Critical Reader, Oxford: Blackwell 1997, 162—180.

105 Clarence Sholé Johnson, ,,Reading Between the Lines: Kathryn Gines on Hannah
Arendt and Antiblack Racism®, in: The Southern Journal of Philosophy, Jg. 47,
2009, 77-83, hier: 78 (eigene Ubersetzung). Ahnlich hilt auch Anne Norton fest:
,,Throughout Arendt’s work historical agency, cultural work, and a constitutional
will are denied to African Americans® (,,Heart of Darkness: Africa and African
Americans in the Writings of Hannah Arendt“, in: Bonnie Honig (Hg.), Feminist
Interpretations of Hannah Arendt, University Park, Pennsylvania State University
press 1995, 247-263, hier: 255).

106 Johnson, ,,Reading between the Lines®, 80.

77

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

ein Horizont der Selbstverstindlichkeit ist, der normalerweise nicht in den
Blick gerit, weil es der Ort ist, von dem aus sie die Welt sehen.!?” In dhn-
licher Weise betont Linda Martin Alcoff, dass der Rassismus oft immun
gegen eine kritische Betrachtung ist, da er vorgibt, was {iberhaupt gesehen
werden kann: ,,Wenn die Rasse eine Struktur der zeitgendssischen Wahr-
nehmung ist, dann bildet sie [...] einen Teil dessen, was mir als der natiirli-
che Rahmen all meiner Gedanken erscheint. Sie ist eher das Feld als das,
was hervorsticht.“!®® Eine Folge davon ist, dass Rassismus oft als Phiino-
men begriffen wird, das nur Andere betrifft. Weille Menschen, so George
Yancy, denken oft, dass sie nicht rassistisch sind, wenn sie sich explizit
gegen Rassismus aussprechen oder das N-Wort nicht benutzen. Yancy
nennt solche Strategien ,,white talk*.!® Sie dienen dazu, ,,schlechte Wei-
Be*, die an die weille Vorherrschaft glauben, von ,,guten Weilen* zu tren-
nen, die sich um Gleichheit bemiihen. Und auch wenn eine solche antiras-
sistische Position sicherlich besser ist als unverhohlene Feindseligkeit,
wird sie der Komplexitit des Rassismus doch nicht gerecht. Denn weille
Vorherrschaft konstituiert sich nicht so sehr im Zuge bewusster und ab-
sichtsvoller rassistischer Uberzeugungen, sondern vielmehr durch die Stif-
tung einer rassistischen Episteme, die das Wahrnehmen, Wissen und Den-
ken prigt.!1°

Ein zentrales Merkmal einer rassistischen Episteme bildet jenes Pha-
nomen, das Charles Mills als ,.epistemische Ignoranz* bezeichnet hat.'!!
Es lasst sich in unserem Kontext am besten vor dem Hintergrund von
Arendts Beschreibung der Rolle des Gemeinsinns bei der Konstitution ei-

107 Sara Ahmed, ,,A Phenomenology of Whiteness®, in: Feminist Theory, Jg. 8, 2007,
149-168, hier: 157.

108 Linda Martin Alcoff, Visible Identities: Race, Gender, and the Self, Oxford: Ox-
ford University Press 2006, 187 (eigene Ubersetzung).

109 George Yancy, ,,White Gazes. What it feels like to be an Essence®, in: Emily Lee
(Hg.), Living Alterities. Phenomenology, Embodiment, and Race, Albany: Suny
2014, 43-64, hier: 46.

110 Das hat freilich zur Folge, dass nicht nur Weil3e rassistisch sein konnen, sondern
auch marginalisierte und betroffene Gruppen. Entsprechend spielt die Auseinan-
dersetzung mit Selbstbeschdmung und Inferiorititsgefithlen eine wichtige Rolle in
Schwarzer Befreiungsliteratur. Ich werde im dritten Kapitel weiter auf diese Fra-
gen eingehen. Exemplarisch an dieser Stelle: Fanon, Frantz: Schwarze Haut, wei-
Jfe Masken, aus d. Franz. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt a. M.: Syndikat 1980.

111 Charles Mills, ,,White Ignorance®, in: Shannon Sullivan und Nancy Tuana (Hg.),
Race and Epistemologies of Ignorance, Albany: State University of New York
2007, 11-38.

78

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

ner gemeinsamen Welt verstehen. Der Gemeinsinn, so hatten wir gesehen,
ist dafiir verantwortlich, dass wir uns andere, differente Perspektiven auf
die Welt gegenwirtig halten und die Welt so zu einem Ort der Pluralitét
machen. Mittels unseres Gemeinsinns apprasentieren wir uns unterschied-
liche Standpunkte. Nun setzt eine solche Apprasentation freilich zweierlei
voraus: erstens, dass wir Uberhaupt die Existenz anderer Standpunkte
wahrnehmen und realisieren und zweitens, dass wir solchen Standpunkten
Kredibilitat zusprechen, d.h. dass wir auch dann, wenn wir sie zunichst
einmal nicht fiir sinnvoll halten, einen Vertrauensvorschuss geben und sie
mit Kredit ausstatten, anstatt sie sofort zu verwerfen. Weilie Ignoranz fiihrt
nun schnell dazu, dass alternative Blickpunkte auf die Welt entweder gar
nicht zur Kenntnis genommen oder von vornherein abgewertet werden.
Bei Arendt hat das seinen Grund darin, dass sie sich in der Wahrnehmung
und ErschlieBung alternativer Blickpunkte ganz auf weifle Narrationen
verldsst. Entlang der drei oben genannten Kritikstrdnge lassen sich dabei
drei weille Narrative unterscheiden: So speist sich etwa Arendts Unter-
scheidung zwischen dem Sozialen und dem Politischen zu groflen Teilen
aus einer Analyse der Amerikanischen Revolution, die ganz auller Acht
lasst, dass diejenigen, die dort fiir Freiheit kimpften, selbst an der Auf-
rechterhaltung von Unfreiheit beteiligt waren — man denke etwa an
Thomas Jefferson, der selbst Sklaven besaB.''? Dieser Umstand wird je-
doch von Arendt systematisch vernachldssigt. Ihr Fokus auf die ,,Manner
der Revolution verliert die Geschichte von unterdriickten Subjekten ganz
aus dem Blick und damit auch die Bedeutung der sozialen Zugangsbedin-
gungen zu politischer Freiheit.''* Auch die kulturelle Analogie zwischen
dem Kontext des européischen Judenhasses und dem amerikanischen Ras-
sismus, die Arendt diagnostiziert, ist insofern weily impragniert, als Arendt
hier ganz auf ihren eigenen Lebenshorizont vertraut. Freilich hat sie im
Vergleich zu anderen Weilen durch antisemitische Verfolgung spezifische
Erfahrungen der Unterdriickung gemacht, gleichwohl lésst sich ihre Situ-
ierung als weille Jiidin in Deutschland nur um den Preis der Verkennung
einer kulturellen Differenz auf die Situation von Schwarzen in den USA
iibertragen.!' SchlieBlich scheinen auch Arendts Vorurteile in groBem

112 Burroughs spricht daher von einem ,,,white washed* concept of history* bei Arendt
(,,Hannah Arendt, ,Reflections on Little Rock,* and White Ignorance®, 64).

113 Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen: Piper 2011, 147.

114 Burroughs, ,,Hannah Arendt, ,Reflections on Little Rock,* and White Ignorance®,
67.

79

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Maf darauf zuriickzufiihren zu sein, dass sie sich ganz auf weille koloniale
Literatur verldsst. Die oben genannten Passagen aus Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft etwa speisen sich allesamt aus Jospeh Conrads
Erzdhlung ,,Das Herz der Finsternis“. Auch wenn die Erzédhlung von Con-
rad angefertigt wurde, um sich kritisch mit den Grausamkeiten des Kolo-
nialismus auseinanderzusetzen, reproduziert sie doch eine rassistische
Episteme, in der Schwarze nur als inferiore Wesen mit minderwertigen
Féhigkeiten auftauchen.

Arendts Riickgriff auf weille Narrationen fiihrt dazu, dass sie ihre eige-
ne weile Situiertheit bei der Analyse von anti-Schwarzem Rassismus nicht
in den Blick bekommt und so blind fiir die rassistische Episteme bleibt,
die ihr Sehen und Sprechen ermoglicht. Arendt reproduziert dadurch jene
weille Ignoranz, welche fiir weille Situiertheit charakteristisch ist. Es ge-
lingt ihr nicht, ihren Blick an anderen Erfahrungen zu brechen und
dadurch auf den eigenen Standpunkt und dessen Bedingtheit zuriickzu-
wenden. In der Folge konnen wir davon sprechen, dass der Gemeinsinn,
der Arendts Analysen zugrunde liegt, ein weiller Gemeinsinn ist, der bei
aller erkldrten ,Sympathie fiir die Sache der Schwarzen‘ an eine rassisti-
sche Episteme gebunden bleibt, die das Erscheinen Schwarzer Menschen
in der gemeinsamen Welt praformiert. Das im letzten Unterkapitel ange-
sprochene Phéanomen der einschlieBenden AusschlieBung erweist sich da-
mit nicht nur als ein Phdnomen, das Arendt in ihren Analysen zur Weltlo-
sigkeit nicht ausreichend in den Blick bekommen hat, sondern vielmehr
als ein Phanomen, das ihre eigenen Analysen prd- und deformiert. Eine
politische Phdnomenologie kann heute daher nicht mehr ungebrochen an
Arendts Analysen anschlie3en, sondern sie muss vielmehr die Rolle, wel-
che eine rassistische Episteme im Streit um den Demos spielt, genauer in
den Blick nehmen. Nur so wird es ihr moglich sein, deutlich zu machen,
dass der juridische Einschluss ins Wahlvolk noch lange keinen Einschluss
in die diskursive Offentlichkeit bedeutet. Der Kampf um politische Teil-
habe sollte entsprechend nicht allein als ein juridischer, sondern auch als
ein epistemischer Kampf verstanden werden, in dem um o6ffentliche Sicht-
barkeit und Kredibilitdt gerungen wird.

Fassen wir die bisher angestellten Uberlegungen zusammen und halten
wir fest, welche Aufgaben aus ihnen fiir die weitere Untersuchung folgen.
Ich habe Arendts Uberlegungen zum Erscheinungsraum der uns gemein-
samen Welt in drei Schritten rekonstruiert: Zunéchst hatte ich gezeigt, dass
die Konstitution einer gemeinsamen Welt fiir Arendt auf einen Gemein-
sinn zuriickzufiihren ist, mit dessen Hilfe wir Differenzen teilen und uns
die gemeinsame Welt als einen Ort pluraler Perspektiven gegenwirtig hal-

80

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wer zdihlt als Teil der politischen Gemeinschaft?

ten. Im Anschluss daran bin ich dem Phédnomen der Weltlosigkeit nachge-
gangen und habe deutlich gemacht, dass die Zerstérung unserer gemein-
samen Welt zu Ausschliissen hinsichtlich der Sichtbarkeit der Subjekte
und der Horbarkeit ihrer Sprechakte fithren kann. Im dritten Schritt habe
ich schlieBlich gezeigt, dass ziviler Widerstand fiir Arendt ein wichtiges
Mittel dafiir ist, um jene Perspektiven zur Geltung zu bringen, die aus der
gemeinsamen Welt ausgeschlossen worden sind. Die politischen Ausei-
nandersetzungen, die damit ins Zentrum riicken, zeigen eine Konfliktdi-
mension an, bei der es darum geht, wer iiberhaupt Subjekt des Politischen
ist: den Streit um den Demos. Dieser wird von Arendt nicht als eine Aus-
einandersetzung mit dem Telos der schrittweisen Ausdehnung verstanden,
sondern als ein Konflikt, in dem unterschiedliche Gruppen darum ringen,
als Teil jener Menge zu gelten, die einen legitimen Anspruch auf politische
Mitsprache erheben kann. Eben aufgrund dieses Zuschnitts ihrer Uberle-
gungen kann Arendt heute als eine radikaldemokratische Denkerin avant
la lettre gelten.

Gleichwohl hatten wir gesehen, dass sich heute nicht mehr unvermittelt
an Arendts radikaldemokratische Uberlegungen anschlieBen ldsst. Das
liegt im Wesentlichen daran, dass sie mit einem Machtbegriff operiert, der
es ihr nicht erlaubt, die Zurichtungen des Feldes des Sichtbaren ausrei-
chend in den Blick zu nehmen. Zwar thematisiert Arendt immer wieder
kritisch Ausschliisse aus dem Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt,
lasst dabei jedoch unberiicksichtigt, dass sich solche Ausschliisse auch
durch Einschliisse vollziehen kénnen, die Individuen klassifizieren, evalu-
ieren und diskriminieren. Die Ausschliisse, die dadurch entstehen, zeigen
ihre Effekte nicht zuletzt in Arendts eigenen Analysen von politischen
Kéampfen, wie denjenigen in Little Rock. Unberiicksichtigt bleibt dadurch
die Zurichtung unseres Gemeinsinns durch eine epistemische Macht, die
iiber Status, Wert und Ansehen von Subjekten befindet und damit iiber die
Geltung und Giiltigkeit ihrer Weltperspektive entscheidet. Ich mochte dies
das Problem der Macht des Erscheinens nennen. Die Nichtberiicksichti-
gung dieses Problems hat zur Folge, dass Arendt die Logik eben jenes po-
litischen Handelns, das sich auf die Teilhabe am Erscheinungsraum der
gemeinsamen Welt richtet, nur unzureichend in den Blick bekommt. Weil
es ihrer politischen Phdnomenologie an einem Begriff epistemischer
Macht fehlt, ist sie nicht in der Lage zu zeigen, wie die Macht des gemein-
samen Handelns Fragen des gesellschaftlichen Erscheinens thematisieren
kann. Ich mdchte dies das Problem der Transformation des Gemeinsinns
nennen. In den néchsten beiden Kapiteln werde ich den Versuch unter-
nehmen, beide genannten Probleme der Reihe nach zu adressieren und so

81

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

die Bedingungen und die Mittel des Streits um den Demos weiter freizule-
gen.

82

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

Arendts Uberlegungen zur Konstitution der uns gemeinsamen Welt durch
unseren Gemeinsinn haben uns im letzten Kapitel zum Problem der epis-
temischen Ignoranz gefiihrt. Diese Ignoranz mochte ich im Folgenden als
Effekt einer epistemischen Macht fassen. Hierunter verstehe ich eine
Macht, die Subjekte dadurch zur Erscheinung bringt, dass sie Wahrneh-
mungsschemata und Wissensbestinde préfiguriert. Ich verwende hier im
Anschluss an die feministische Standpunktepistemologie einen weiten Be-
griff von Episteme, der sich nicht allein auf die Ordnung des Wissbaren
bezieht, sondern ebenso auf das, was zur Sichtbarkeit gelangen kann.! Das
hat seinen Grund zunéchst darin, dass beide Register eng zusammenhén-
gen, da gemeinhin nur dasjenige, was in der Welt sichtbar zu werden ver-
mag, liberhaupt gewusst werden kann, und andersherum unsere Wahrneh-
mung immer schon durch ein Vorwissen préfiguriert wird. So hatten wir
im letzten Kapitel gesehen, dass Arendt in einigen ihrer politischen Analy-
sen das Sprechen von Marginalisierten weitgehend ignoriert, weil sie de-
ren spezifische Perspektiven auf die gemeinsame Welt nicht in den Blick
bekommt. Das, so hatte ich argumentiert, hat weniger mit Arendts explizi-
ten Uberzeugungen zu tun, als vielmehr mit einer bestimmten Zurichtung
ihres Gemeinsinns. Ganz in diesem Sinne hélt Linda Martin Alcoff {iber
die Zeit, in der Arendt schreibt, fest: ,,.Der 6ffentliche Diskurs und die the-
oretische Analyse zum Thema race in den Vereinigten Staaten wurden
weitgehend von einem unhinterfragten weillen common sense beherrscht
[...].“? Eine kritische Phiinomenologie muss es sich fiir Alcoff zur Aufgabe
machen, diesen unhinterfragten Gemeinsinn zu explizieren und dadurch
zum Gegenstand von Kritik zu machen. Dafiir gilt es sich dem Register
der Sichtbarkeit zuzuwenden und zu kldren, wie das Erscheinen von Sub-
jekten durch epistemische Macht auf ungerechtfertigte Weise formiert
werden kann.

Fiir die demokratische Offentlichkeit wird epistemische Macht dann zu
einem Problem, wenn sie die Moglichkeit, als politisches Subjekt aufzu-
treten, systematisch einschrénkt. Um solche Einschrinkungen in den Blick

1 Linda Martin Alcoff spricht hier von einer ,,ocularcentric epistemology*, die auf-
grund ihrer scheinbar unmittelbaren Wirkung besonderer Aufmerksamkeit bedarf.
Vgl. Visible Identities. Race, Gender, and the Self, New York: Oxford University
Press 2006, 197.

2 Ebd., 185 (eigene Ubersetzung).

&3

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

zu bekommen, bietet es sich an, auf den Begriff der ,,Kredibilitdt* zuriick-
zugreifen.’ Eingang hat diese Kategorie in die feministische Epistemolo-
gie im Zuge der Einsicht gewonnen, dass wir unser Wissen vielfach nicht
durch direkte Beobachtung, sondern durch Berichte von Anderen erwer-
ben. Dabei stellt sich natiirlich die Frage nach der Verlasslichkeit und der
Glaubwiirdigkeit der jeweiligen Anderen: Wie ernst kdnnen und sollen wir
ihre Aussagen, Anspriiche und Einwénde nehmen? Fiir solche Einschit-
zungen, so Alcoff, greifen wir oftmals auf die soziale Identitit von Ande-
ren zuriick. Eine Einschétzung, die immer dann zu systematischen Prob-
lemen fiihrt, wenn bestimmte soziale Identitdten mit negativen Identitéts-
vorurteilen belegt werden.* Fiir die kritische Analyse von streitenden Aus-
einandersetzungen im demokratischen Gemeinwesen scheint mir Kredibi-
litdt nun eine sinnvolle Kategorie zu sein, insofern als mit ihr die politi-
sche Wirkung von Vorurteilen beschrieben werden kann. Diese besteht zu-
nichst darin, dass wir manchen Menschen aufgrund ihrer sozialen Identi-
tit ungerechtfertigterweise einen groferen Vertrauensvorschuss geben als
anderen. Wihrend wir die einen mit einem Kredit ausstatten, den sie nicht
verdient haben, verweigern wir ihn umgekehrt denjenigen, die ihn verdient
hitten. Im ersten Fall haben wir es mit einem ungerechtfertigten Kredibili-
tatsiiberschuss, im zweiten mit einem ungerechtfertigten Kredibilitdtsdefi-
zit zu tun. Beides wirkt sich auf die Moglichkeit von Subjekten aus, im
offentlichen Raum zu sprechen, indem ihre Worte entweder Gewicht ver-
liechen bekommen oder auch nicht. In diesem Sinne eignet sich der Begriff
der Kredibilitdt, um die Effekte epistemischer Macht auf politische Teil-
habe kritisch zu reflektieren. Dort ndmlich, wo Menschen mit ungerecht-
fertigten, systematischen Kredibilititsdefiziten zu kdmpfen haben, ist de-
mokratische Gleichheit auch dann gefdhrdet, wenn sie rechtlich und insti-
tutionell verbiirgt ist. Der simple Umstand, ein Recht auf freie Meinungs-
dulBerung zu haben, bedeutet noch lange nicht, dass diese Meinung in der
Offentlichkeit auch gehért und ernst genommen wird.

Als Leitfaden zum Nachdenken {iber epistemische Macht wird mir im
Folgenden weiterhin die rassistische Episteme dienen, die bereits bei mei-
ner Auseinandersetzung mit Arendt im letzten Kapitel in den Blick geriickt
war. Ich spreche hier bewusst von rassistischer Episteme und nicht von
Rassismus, weil wir unter Rassismus in unserem alltidglichen Sprachge-

3 Linda Martin Alcoff, ,,On Judging Epistemic Credibility: Is Social Identity Rele-
vant?“, in: Philosophic Exchange, Jg. 29, 1999, 73-93.
4 Ebd., 81ff.

&4

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

brauch zumeist das Vorhandensein von expliziten rassistischen Uberzeu-
gungen verstehen. Wéhrend Rassismus so zumeist auf die konkrete Posi-
tionierung von Subjekten bezogen wird, kommt mit dem Ausdruck der
rassistischen Episteme die Situierung von Subjekten in rassifizierten Er-
scheinungsstrukturen in den Blick. Im Zentrum stehen hier entsprechend
nicht mehr rassistische Uberzeugungen, vielmehr wird die Aufmerksam-
keit darauf gelegt, wie rassistische Wahrnehmungs- und Wissensordnun-
gen durch das Subjekt hindurch wirken und dieses zu einem Schauplatz
von unterschiedlichen Machtwirkungen machen. Das heif3it freilich nicht,
das Subjekt zu einem bloBen Effekt von Macht zu erkldren, sondern viel-
mehr Subjektivitidt als einen Ort zu verstehen, an dem verschiedene
Machtrelationen wie etwa Rassismus, Alteritdt oder Reflexivitit aufeinan-
derprallen und individuelle Handlungsfahigkeit stets als Antwort auf diese
Verhiltnisse errungen werden muss.

Folgt man den Uberlegungen von Frantz Fanon, dann kann die anti-
Schwarze rassistische Episteme mit Hilfe von drei Schemata untersucht
werden.’ Auf der Ebene des Korperschemas untersucht Fanon zuniichst,
wie sich rassistische Strukturen auf die leibliche Erfahrung und Orientie-
rung in der Welt niederschlagen. Im Zentrum stehen hier Erfahrungen der
Zerstiickelung, der Hemmung oder des Unvermdgens auf Seiten von
Schwarzen Subjekten oder korperliche Erfahrungen der Privilegiertheit
auf Seiten von weiBen Subjekten.® (2) Auf der Ebene dessen, was Fanon
das rassial-historische Schema nennt, werden jene kolonialen wissen-
schaftlichen, kulturellen und sozialen Narrative untersucht, die das Bild
der Schwarzen in Europa und den USA {iber Jahrhunderte gepriagt haben
und zur Ausbildung eines weiten Reservoirs an Stereotypen und Vorurtei-
len iiber das Dasein von Schwarzen und WeiBen gefiihrt haben.” (3) Auf
der Ebene des epidermalen Schemas schlieBlich kommt das Erscheinen
von Schwarzen und Weillen in der ihnen gemeinsamen Welt in den Blick.
Fanon setzt sich hier mit der Hypervisibilitit Schwarzer Korper in einer

5 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weifle Masken, aus d. Franz. v. Eva Moldenhauer,
Frankfurt a. M.: Syndikat 1980, 80f.

6 Exemplarisch im Anschluss an Fanon etwa Helen Ngo, The Habits of Racism. A
Phenomenology of Racism and Racialized Embodiment, Lanham: Lexington 2012;
sowie: Shannon Sullivan, Revealing Whiteness. The Unconscious Habits of Racial
Privilege, Bloomington; Indiana University Press.

7 Exemplarisch: Ira Berlin, Generations of Captivity: A History of African-American
Slaves, Cambridge: Harvard University Press 2004. Neil Irvin Painter, The History
of White People, New Y ork: Norton 2010.

85

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

weillen Mehrheitsgesellschaft auseinander, die deren Erscheinen im &f-
fentlichen Raum prifiguriert und {iberdeterminiert.® Im Folgenden werde
ich mich mit der dritten von Fanon adressierten Analyseebene auseinan-
dersetzen und die rassistische Episteme vor allem im Hinblick auf Fragen
der Wahrnehmbarkeit und der Sichtbarkeit thematisieren. Das hat seinen
Grund darin, dass der Gemeinsinn als jener Sinn, ,,der unsere fiinf Sinne in
eine gemeinsame Welt fiigt, vor allem auf der sinnlichen Ebene wirkt.”
Durch den Gemeinsinn gewinnt epistemische Macht eine sinnliche Evi-
denz und Unmittelbarkeit, die es besonders schwer macht, gegen sie anzu-
gehen.

Im Zentrum der folgenden Uberlegungen wird also die Frage stehen,
wie die Kredibilitdt von politischen Subjekten durch epistemische Macht
untergraben und diese dadurch von der gleichen Teilhabe am Demos aus-
geschlossen werden konnen. Zur Beantwortung dieser Frage werde ich
mich zunichst der sinnlichen Gestalt epistemischer Macht zuwenden und
zu zeigen versuchen, wie die rassistische Episteme das Erscheinen von
Subjekten im &ffentlichen Raum auf der Ebene der unmittelbaren Wahr-
nehmung formiert.' Im Anschluss daran werde ich mit epistemischem
Schweigen und epistemischer Arroganz zwei Effekte epistemischer Macht
beschreiben, die zum einschlieBenden Ausschluss aus der Offentlichkeit
fithren konnen, bevor ich mich dann zwei Moglichkeiten zuwenden moch-
te, wie unter solchen Bedingungen widerstindiges Handeln entstehen
kann.

Die Idee epistemischer Macht

Die epistemischen Standpunkttheorien der 1980er Jahre haben ihre Fort-
setzung in der Gegenwart im Feld der feministischen Epistemologie sowie

8 Einschligig hier: Alcoff, Visible Identities, sowie: Gail Weiss, Refiguring the Or-
dinary, Bloomington: Indiana University Press 2008.

9 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 1, Das Denken, hrsg. v. Mary
McCarthy, Miinchen: Piper 1998, 59.

10 Aus transzendentalphdnomenologischer Perspektive zeigt auch Neal DeRoo in ei-
ner sehr aufschlussreichen Arbeit, dass unsere sinnliche Erfahrung je schon als
Ausdruck einer politischen Situierung verstanden werden muss. Vgl. Neal DeRoo,
The Political Logic of Experience. Expression in Phenomenology, New York:
Fordham 2022.

86

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

im Feld der critical race theory gefunden.'! Im Ausgang von einer Analy-
se epistemischer Macht versuchen diese Theorien deutlich zu machen, wie
es zur Ungleichverteilung von Kredibilitit entlang von kollektiven sozia-
len Identitdten kommt. Einschldgig sind dabei die Arbeiten von Miranda
Fricker geworden, denen ich mich im Folgenden zuwenden mochte. In ih-
rer Studie Epistemic Injustice macht sie die Praxis der epistemischen Wis-
sensweitergabe zum Gegenstand, um danach zu fragen, unter welchen Be-
dingungen wir den Worten von Anderen Glauben schenken, und wie es
dazu kommt, dass wir manche Personen glaubwiirdiger einschitzen als
andere.!> Exemplarisch hierfiir ist zunichst jene harmlose Situation, in der
wir die Auskunft eines anderen Subjekts, von dem wir etwas wissen wol-
len, einschitzen miissen. Ein einfaches Beispiel dafilir wire, dass wir auf
dem Weg zum Bahnhof eine Passantin nach der Uhrzeit fragen, weil wir
einschitzen miissen, ob wir uns auf dem Weg zum Zug beeilen miissen
oder noch etwas Zeit filir eine Erledigung haben. Normalerweise denken
wir in solchen Situationen nicht weiter dariiber nach, ob die Auskunft, die
wir erhalten — z.B. ,,Es ist 17 Uhr —, glaubwiirdig ist oder nicht, sondern
wir nehmen sie einfach selbstverstindlich auf. Erweitern wir das Beispiel
nun dahingehend, dass die Passantin uns die Uhrzeit wie aus der Pistole
geschossen mitteilt, ohne dabei vorher auf ihre Uhr zu sehen. Wir werden
uns dann fragen, woher sie denn weil3, dass es 17 Uhr ist und vielleicht
zuriickfragen: ,,Sind Sie sicher?* Antwortet die Person ohne weitere Erldu-
terungen mit ,,Ja* werden wir uns fragen, ob wir dieser Aussage trauen
konnen oder sich hier jemand einen SpaB3 mit uns erlaubt. Ausgehend von
diesem Beispiel stellt sich also die Frage, unter welchen Bedingungen wir
den Worten einer anderen Person Glauben schenken und unter welchen
Umstinden wir zu zweifeln beginnen. In den Fokus gerdt so die Wir-

11 Einen Uberblick iiber einschligige Positionen der feministischen Epistemologie
bietet der Band von Ian Kidd, José Medina und Gaile Pohlhaus Jr. (Hg.), The
Routledge Handbook of Epistemic Injustice. New York: Routledge 2017. Viele
Autor_innen aus dem Feld der critical race theory versammelt die Edition von
Gail Weiss, Ann V. Murphy, Gayle Salamon (Hg.), 50 Concepts for a Critical
Phenomenology, Evanston: Northwestern 2020.

12 Miranda Fricker, Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing, Ox-
ford/New York: Oxford University Press 2007. Mit ihrer 2007 erschienenen Mo-
nographie Epistemic Injustice hat sie dabei einem ganzen Forschungsfeld seinen
Namen verliehen: Vgl. Kidd, Medina und Pohlhaus (Hg.), The Routledge Hand-
book of Epistemic Injustice.

87

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

kungsweise von ,epistemischer Macht‘.!* Sie bewirkt eine asymmetrische
Verteilung von ,,Kredibilitit™ entlang von gesellschaftlichen Stratifikati-
onsmerkmalen wie class, race oder gender.'* Sie fiihrt dazu, dass es in un-
seren Beurteilungen von Anderen zu ungerechtfertigten Kredibilitatsdefi-
ziten gegeniiber minorisierten und zu ungerechtfertigten Kredibilititsiiber-
schiissen gegeniiber privilegierten Subjekten kommt. In einer Kultur etwa,
in der Fremde als unzuverléssig gelten, konnte der fremdsprachige Akzent,
den wir in der Auskunft ,,Es ist 17 Uhr* vernehmen, dazu fiihren, dass wir
dieser Angabe misstrauen und ihr nicht die gleiche Glaubwiirdigkeit zu-
sprechen wie derjenigen, die uns in einem vertrauten Dialekt gegeben
wird. In diesem Fall leiten die Konzeptionen des Eigenen und des Frem-
den und die mit thnen verbundenen Vorurteile von Zuverldssigkeit und
Unzuverldssigkeit unsere Beurteilung von Anderen an.

Die Wirkungsweise epistemischer Macht ldsst sich mit zwei unter-
schiedlichen Sorten von Theorien untersuchen, die Fricker inferentialis-
tisch und phinomenologisch nennt.!® Inferentialistische Theorien verste-
hen unser Mitsein ausgehend von unseren intellektuellen Leistungen und
konzipieren unsere Wahrnehmung als einen Prozess der geistigen Verar-
beitung von sinnlichen Daten. In Bezug auf die Aussage ,,Es ist 17 Uhr*
bedeutet dies etwa, dass wir von deren Wahrheit nur dann {iberzeugt sind,
wenn wir einen Grund fiir ihr Zustandekommen angeben kénnen (die Pas-
santin hat, kurz bevor wir sie um Auskunft gebeten haben, auf die Uhr ge-
sehen) oder mittels Induktion auf die Verlésslichkeit der Sprecherin
schlieBen konnen (ihre seridose Kleidung ldsst einen Scherz unwahrschein-
lich erscheinen). Obgleich dieser Ansatz unser Vorgehen im Fall des Prob-
lematischwerdens von Geltungsanspriichen gut zu beschreiben scheint, ist
er zur Beschreibung von Alltagsvollziigen génzlich ungeeignet. Er passt
nicht mit unserer mundanen Erfahrung zusammen, in der wir Auskiinften
von Anderen unmittelbar trauen oder auch misstrauen, ohne tiber deren
Glaubwiirdigkeit zu reflektieren.'® Die inferentialistische Position mag mit
ihren intellektualistischen Annahmen daher zwar geeignet sein, explizite

13 Fricker selbst spricht nicht von epistemischer Macht, sondern von ,Identitéts-
macht“. Gleichwohl hat sich der Begriff der epistemischen Macht im Feld der epis-
temischen Standpunkttheorien mittlerweile etabliert. Vgl. exemplarisch: Kristie
Dotson, ,,Accumulating Epistemic Power. A Problem with Epistemology“, in:
Philosophical Topics, Jg. 46, Heft 1, 2018, 129-154.

14 Miranda Fricker, Epistemic Injustice, 17.

15 Ebd., 61.

16 Ebd., 63.

88

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

Reflexionsprozesse angemessen zu beschreiben, ihr gelingt es aber nicht,
unser pra-reflexives Leben angemessen zu fassen. Der Welt stehen wir
normalerweise nicht skeptisch gegeniiber, sondern wir sind praktisch in ihr
engagiert und besitzen ein Vorverstidndnis, das unser Handeln sinnhaft an-
leitet. Eine reflexive, skeptische Position nehmen wir erst dann ein, wenn
dieses Handeln ins Stocken gerdt und sich mit Widerspriichen konfrontiert
sieht.!” Entscheidend fiir die Uberlegungen von Fricker ist also, dass epis-
temische Macht nicht erst auf der Ebene der Reflexion, sondern bereits auf
der Ebene der Wahrnehmung fungiert. Kredibilitdtsurteile sind nicht als
Schlussfolgerungen zur verstehen, die wir auf der Basis von Wahrneh-
mungsdaten treffen, sondern sie sind in unsere Wahrnehmung selbst einge-
lagert. Fricker spricht diesbeziiglich von ,,Wahrnehmungsurteilen. Sie
fiihren dazu, dass wir anderen Menschen ihre Kredibilitdt unmittelbar ,,an-
sehen®.!8

Zur Explikation ihrer Theorie der Wahrnehmungsurteile fithrt Fricker
eine Reihe wichtiger Merkmale an, die ich hier auf drei Punkte verdichten
mdchte:'? (i) Perzeptivismus: Unser Urteil iiber die Kredibilitit einer Per-
son hat nicht intellektuellen, sondern perzeptiven Charakter. Es kommt
nicht durch bewusste Urteilsakte zustande, sondern es ist unmittelbar in
unsere Wahrnehmung eingelassen und daher pré-reflexiv. Diesen Prozess
haben wir uns so vorzustellen, dass in unsere Wahrnehmung eine Sensibi-
litdt eingelassen ist, mittels derer die Aufrichtigkeit und Kompetenz der
sprechenden Person eingeschétzt wird. Den Horizont dieser Einschétzung
bilden dabei eine Reihe von unthematischen Vorannahmen iiber die Kre-
dibilitdt bestimmter sozialer Identitdten. (i1) Kontextualismus: Wahrneh-
mungsurteile kommen nicht durch die Anwendung starrer Regeln zustan-

17 Einschligig hierfiir ist der von Heidegger skizzierte Ubergang von der Zuhanden-
heit zur Vorhandenheit. Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, §16.

18 Fricker nennt es ,,the idea that credibility judgments can be perceptual®. Diese
kommt darin zum Ausdruck, dass eine Horerin, ,,,just sees® her interlocuter in a
certain light“. (Miranda Fricker, Epistemic Injustice, 73 und 76). Paul Taylor
charakterisiert dieses Phdnomen folgendermafien: ,,Often enough, we directly per-
ceive racial phenomena: we just see race, the way we just see home runs and rude
gestures. Because of this, the differential modes of treatment that mark the bounda-
ries between racial populations can be reliably underwritten by aesthetic percep-
tions — by the affectively and symbolically loaded workings of immediate experi-
ence. Black people look dangerous, or unreliable, or like bad credit risks.* (Paul C.
Taylor, Black is Beautiful. A Philosophy of Black Aesthetics, Sussex: Wiley 2016,
22)

19 Fricker, Epistemic Injustice, 72—80.

&9

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

de. Es gibt keine dauerhaft zuverldssigen Indikatoren fiir Kredibilitét, die
nach bestimmten Prinzipien so miteinander verkniipft werden konnten,
dass sich daraus ein Kredibilititsquotient ergébe. Soziale Situationen sind
hierfiir viel zu komplex, sublim und vielgestaltig. Wahrnehmungsurteile
beruhen nicht auf der Féhigkeit zur Anwendung von feststehenden episte-
mischen Regeln auf klar codierte dulere Anzeichen, sondern auf der Fa-
higkeit zur individuellen und kreativen Einschitzung von Situationen.?
(ii1) Motivationalismus: Wahrnehmungsurteile sind handlungsmotivierend.
Eine Situation auf bestimmte Weise einzuschétzen, bedeutet, zu einer
praktischen Antwort aufgefordert zu sein. Wahrnehmung und Handeln
sind entsprechend keine zwei voneinander getrennten Register, die durch
bewusste Akte miteinander vermittelt werden miissen, sondern sie greifen
zwanglos ineinander. 2! Als Verkniipfungselement dient dabei der emotive
Aspekt unserer Wahrnehmung. Ein positives oder negatives Wahrneh-
mungsurteil iiber die Glaubwiirdigkeit von Anderen ruft Affekte hervor,
die unmittelbare Anschlusshandlungen motivieren.

Frickers sinnlich fundierte Konzeption epistemischer Macht scheint
mir ein vielversprechendes Mittel fiir das Verstdndnis der Konstitution der
uns gemeinsamen Welt zu sein. Vieles hiangt nun jedoch von der Frage ab,
ob sie den Zusammenhang zwischen der Wahrnehmung eines Individuums
und seiner Bewertung hinreichend plausibel machen kann oder nicht. Was
bedeutet es genau, dass wir die Glaubwiirdigkeit einer Person ,,sehen”
konnen? Frickers Antwort auf diese Frage fallt nur wenig befriedigend
aus, insofern sie Wahrnehmungsurteile begrifflich nicht systematisch im
Wahrnehmungsprozess zu verankern vermag. Diese Schwiche zeigt sich
unter anderem daran, dass sie die Uberzeugungskraft ihrer Uberlegungen
in erster Linie mittels einer Analogie zur neo-aristotelischen Tugendtheo-
rie zu erldutern versucht. Ahnlich nimlich wie der tugendhaft Handelnde
in einer anspruchsvollen Situation aufgrund seiner habitualisierten Féahig-
keiten ,,sicht, was zu tun ist, sollen Wahrnehmungsurteile auf einer Sen-
sibilitit fiir spezifische Situationsmerkmale griinden.?> So gut es Fricker
dabei gelingt, mittels Analogien deutlich zu machen, worum es ihr geht, so

20 ,,The virtuous hearer does not arrive at her credibility judgment by applying pre-set
principles of any kind, for there are none precise or comprehensive enough to do
the job.“ (Ebd., 76)

21 ,,The virtuous hearer’s epistemically enriched perception of her interlocuter [...]
provides a motivation to accept what he is saying.” (Ebd., 77)

22 Ebd., 72ff.

90

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

fehlt es ihren Uberlegungen letztlich doch an einer konzeptuellen Fundie-
rung im Wahrnehmungsprozess selbst. Um diese Liicke zu schlieBen, kon-
nen wir auf die phdnomenologische Tradition zuriickgehen, auf die Fricker
zu Beginn ihres Arguments lose Bezug genommen hat.

Eine Phidnomenologie epistemischer Macht

Maurice Merleau-Pontys Phdnomenologie der Wahrnehmung darf als ei-
nes der wirkméchtigsten Werke phanomenologischer Wahrnehmungstheo-
rie gelten. In geduldigen Analysen arbeitet Merleau-Ponty hier nach und
nach heraus, dass unsere Wahrnehmung als ein holistischer Prozess ver-
standen werden muss, der von der leiblichen Verankerung unserer Sinne
seinen Ausgang nimmt. Merleau-Ponty beginnt seine Uberlegungen zur
Konstitution unserer Wahrnehmung dabei mit einer Kritik an dem, was er
als ,,objektives Denken* bezeichnet.?® Darunter versteht er einen Ansatz,
der unseren Organismus als ein physiologisches System versteht, das sinn-
liche Reize registriert, die dann als Botschaften an das Gehirn iibertragen
werden, wo ihre Qualititen entziffert und gedeutet werden. Getragen wird
dieser Ansatz nicht nur von der so genannte Konstanzhypothese, die davon
ausgeht, dass einem Reiz jeweils eine Empfindungsqualitit entspricht,
sondern auch von der Uberzeugung, dass der Sinn unserer Wahrnehmung
sich bereits auf der Ebene dieser Qualitdten vollstdndig entschliisseln las-
se.?* Dass diese Art des Denkens den Wahrnehmungsprozess missversteht
macht Merleau-Ponty anhand der Miiller-Lyer-Illusion deutlich. Das Pha-
nomen ist hier das folgende: Eine horizontale Linie wird zwischen zwei
Spitzwinkel eingeschlossen, die mit den Enden der Linie zusammenfallen.
Zeigen die Spitzen nach auBlen, erscheint die Linie kiirzer, als wenn die
Pfeilspitzen nach innen zeigen. Das objektive Denken, so zeigt Merleau-
Ponty, kann dieses Phanomen nicht erkldren, weil es nicht deutlich zu ma-
chen vermag, warum die gleiche Linie einmal linger und einmal kiirzer
wahrgenommen wird, da die Sinnesdaten der Linie doch in beiden Féllen
die gleichen sind. Dem objektiven Denken bleibt daher nur, die Illusion
als eine intellektuelle Fehlinterpretation dieser Daten zu deuten. Damit
entwertet es aber unsere gelebte Erfahrung, fiir welche die Linie ja tat-

23 Maurice Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, aus d. Franz. v. Ru-
dolf Boehm, Berlin: Walter de Gruyter 1966, 159.
24 Ebd., 23-26.

91

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

sdchlich einmal langer und einmal kiirzer erscheint. Es trdgt so zu eben
jenem Prozess der Herabsetzung der lebensweltlicher Erfahrung gegen-
iiber wissenschaftlicher Erkenntnis bei, den bereits Husserl ins Zentrum
seiner Wissenschaftskritik gestellt hatte und von dem Merleau-Ponty fest-
hilt: ,,Wenden wir jetzt der Wahrnehmungserfahrung uns zu, so entdecken
wir, dall die Wissenschaft nur ein Scheinbild der Subjektivitit zu konstru-
ieren vermocht hat: [...] sie unterwirft die phdnomenale Welt Kategorien,
die nur fiir die Welt der Wissenschaft Sinn haben.***

Um die Miiller-Lyer-Illusion angemessen zu erkléren, gilt es fiir Mer-
leau-Ponty neu anzusetzen. Zwei Punkte sind fiir ihn dabei von Bedeu-
tung: Erstens gilt es mit der Gestalttheorie zu verstehen, dass unsere
Wahrnehmung von iibergreifenden Organisationsprinzipien strukturiert
wird. Das einfachste dieser Organisationsprinzipien ist die Struktur von
Punkt und Hintergrund. An ihm zeigt sich, dass das Wahrgenommene stets
»im Umkreis von Anderem® liegt und erst aus diesem Zusammenspiel
heraus seinen Sinn entfaltet.”® Im Gegensatz zur Konstanzhypothese geht
die Gestalttheorie also von einem holistischen Konzept von Wahrnehmung
aus, in welchem die einzelnen Elemente der Wahrnehmung in Relation
zueinander stehen und daraus ihre Bedeutung beziehen. Wéhrend die Ge-
stalttheorie nun in ihren Anfidngen noch geglaubt hat, die grundlegenden
Gestaltfunktionen menschlicher Wahrnehmung freilegen zu kodnnen, ver-
weist Merleau-Ponty darauf, dass eine ,,gute Form“ nicht deshalb ihre
Verwirklichung findet, ,,weil sie in irgendeinem metaphysischen Himmel
an sich gut wére, sondern gut ist sie, weil sie in unserer Erfahrung sich
verwirklicht findet“.?” Merleau-Ponty weist hier darauf hin, dass das Ge-
staltsehen selbst eine Sache der praktischen Einiibung ist. Bezieht man das
zurlick auf die Miiller-Lyer-Tauschung, kann man etwa mit Richard Gre-
gory argumentieren, dass die Illusion auf Basis der Organisation raumli-
cher Anordnungen in der westlichen Hemisphéire zustande kommt. Die
entsprechende hiusliche Lebensweise geht ndmlich damit einher, dass die
Konfiguration ,,Winkel nach innen* der Gestalt eines nahe gelegenen Ob-

25 Ebd., 30.

26 Ebd., 22.

27 Ebd., 36. Zu Merleau-Pontys Auseinandersetzung mit der Gestalttheorie vgl. Sara
Heindmaa, ,,Phenomenological Responses to Gestalt Psychology®, in: dies. und
Martina Reuter (Hg.), Psychology and Philosophy: Inquiries into the Soul from La-
te Scholasticism to Contemporary Thought, Dordrecht: Springer 2009, 263-284;
sowie: Selin Gerlek, Korporalitit und Praxis. Revision der Leib-Korper-Differenz
in Maurice Merleau-Pontys philosophischem Werk, Paderborn: Fink 2020, Kap. 1.

92

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

jekts wie etwa einem Teppich oder einem Tisch entspricht und die Konfi-
guration ,,Winkel nach auflen” einem weit entfernten Objekt wie den
Zimmerecken.?® Die Gestalten, welche die entsprechenden Illusionen er-
zeugen, haben ihre Wurzel also nicht in einem platonischen Ideenhimmel,
sondern vielmehr in unserem praktischen Umgang mit der Welt selbst.
Hier schlie3t auch der zweite Punkt an, mit dem Merleau-Ponty seine Er-
lauterung der Miiller-Lyer-Tauschung versieht: Fiir die Betrachterin sind
die zwei présentierten Linien zunédchst weder gleich noch ungleich lang,
sondern einfach ,,anders“.?’ Und die mit diesem Anderssein verbundene
Unbestimmtheit gilt es nicht als einen Mangel zu verstehen, sondern viel-
mehr als Zeichen der Weltoffenheit unserer Wahrnehmung und der mit ihr
gegebenen Moglichkeit, sich in immer weiteren Wahrnehmungskontexten
fortzubilden.

Wenn wir mit Merleau-Ponty nun festhalten diirfen, dass unsere Wahr-
nehmung aus Gestalten resultiert, welche die wahrgenommene Welt situa-
tiv auf der Basis historisch gewachsener lebensweltlicher Erfahrungskon-
texte als relationales Ganzes strukturieren, dann ldsst sich diese Einsicht
nun folgendermaBen fiir unsere Uberlegungen fruchtbar machen: Episte-
mische Macht muss als ein gestaltbildendes Prinzip unserer Sinnlichkeit
verstanden werden. Sie wirkt nicht als Kalkiil, das im Anschluss an unsere
Wahrnehmung eine Einschétzung von Anderen liefert, sondern sie leitet
vielmehr das Zustandekommen unserer Wahrnehmung selbst an, indem sie
die Organisationsprinzipien bereitstellt, mittels derer wir Andere in be-
stimmten weltlichen Kontexten wahrnehmen. In Analogie zu unserem
Beispiel gesprochen: Ebenso wie die verschiedenen Winkel die Miiller-
Lyer’schen Linien einmal kleiner und einmal gréBer erscheinen lassen,
kann epistemische Macht unterschiedliche Kredibilititswahrnehmungen
hervorrufen, die etwa darin bestehen, dass wir Weille systematisch mit ei-
nem Kredibilitdtsiiberschuss ausstatten, Schwarze hingegen mit einem
Kredibilititsdefizit. Ein einfaches Beispiel dafiir betrifft die unterschiedli-
che Wahrnehmung und Bewertung von Namen. So zeigt beispielsweise
eine Studie, dass Human-Ressource-Manager identische Bewerbungen, je
nachdem ob sie von einer Person mit einem weifl klingenden Namen wie
Emily oder Greg oder einem afro-amerikanisch klingenden Namen wie
Latisha oder Jamal eingereicht wurde, unterschiedlich in ihrer Qualitét

28 Richard L. Gregory, Eye and Brain, New York, McGraw Hill 1966, Kap. 10.
29 Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung, 30.

93

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

bewerten — selbst dann, wenn sie sich flir Vielfalt am Arbeitsplatz einset-
zen.*® In solchen Fillen fungieren rassistische Vorurteile — wie Gail Weiss
bemerkt — als ,,Horizont* der Wahrnehmung, vor dem sich dann bestimm-
te Gestalten abheben.’! Entscheidend ist, dass Kredibilititsdefizite solchen
Gestalten nicht nachtraglich angeheftet oder zugeschrieben werden, son-
dern gleichsam in die Gestalt, wie sie sich von sich aus présentiert, einge-
lassen sind. Entsprechend konnen wir mit den Mitteln einer phdnomeno-
logischen Wahrnehmungstheorie der Rede davon, dass wir einer anderen
Person ihre Glaubwiirdigkeit ,ansehen‘ also tatsdchlich Sinn abgewinnen.
Die sich hier andeutenden Effekte epistemischer Macht auf unsere
Wahrnehmung lassen sich besser verstehen, wenn wir auf ein Beispiel von
Linda Martin Alcoff zuriickgreifen. Alcoff schildert den Fall eines asia-
tisch-amerikanischen Dozenten, der an einer amerikanischen Universitit
einen Einfilhrungskurs in Philosophie vor fast ausschlieBlich weiflen Stu-
dierenden hilt.>> Anfinglich herrscht bei den Studierenden Skepsis, ob sie
von diesem Dozenten etwas iiber die grofen Klassiker der européischen
Philosophie wie Descartes, Leibnitz oder Hegel lernen kénnen. In Bezug
auf die Kompetenz, solche Inhalte zu vermitteln, scheint unter ihnen auf-
grund der dueren Erscheinung der Herkunft des Dozenten zundchst ein-
mal Zweifel zu herrschen. Ein Zweifel, den es wahrscheinlich bei einem
Dozenten, dessen Herkunft nicht rassifiziert ist, nicht gegeben hitte.
Gleichwohl nun, so berichtet Alcoff, gelingt es dem Dozenten im Zuge der
Lehre und der Arbeit am Material die Anerkennung der Studierenden zu
gewinnen. Im Laufe des Semesters stellt sich so ein Vertrauensverhéltnis
im Seminar ein. Das wird jedoch in dem Moment gestort, in dem ein Text
iiber die kognitive Dimension von Rassismus auf dem Lehrplan steht.
Schlagartig &ndert sich die Situation im Seminar: Nun tritt die rassifizierte
Identitdt des Dozenten wieder in den Vordergrund und das zuvor etablierte

30 Vgl. Ngo, Habits of Racism, 33. Sally Haslanger diskutiert ein dhnliches Phéno-
men im Bildungskontext und macht deutlich, wie epistemische Macht auch hinter
dem Riicken jener Beteiligten wirkt, die sich frei von Vorurteilen wéhnen. Vgl.
Sally Haslanger, ,,Studying While Black. Trust, Opportunity, and Disrespect®, in:
Du Bois Review, Jg. 11, Heft 1,2014, 109-136.

31 Weiss schildert das Wirken solcher Horizonte eindrucksvoll am Fall des ,,Rodney
King beating*, indem sie nachzeichnet, wie dessen ,bedrohliches Erscheinen® fiir
die Polizisten durch ein rassistisch saturiertes Feld der Sichtbarkeit ermdglicht
wird. Vgl. Weiss, Refiguring the Ordinary, 102ff.

32 Linda Martin Alcoff, Visible Identities. Race, Gender, and the Self, New York:
Oxford University Press 2006, 192.

94

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

Vertrauen in seine Lehre weicht einer skeptischen Haltung gegeniiber sei-
nen Analyse. Der Dozent spiirt, wie seine eigene Autoritdt gegeniiber den
Studierenden schwindet und sich wieder jener Zweifel an seiner Kredibili-
tdt einstellt, der das Seminar zu Beginn beherrscht hat. Das Beispiel illus-
triert zweierlei: erstens, dass die Wahrnehmung von rassifizierten Identita-
ten zu ungerechtfertigten Kredibilititsdefiziten fithren kann und zweitens,
dass diese Wahrnehmung nicht statisch, sondern vielmehr dynamisch ist.
Die Wirkung von Vorurteilen ist nicht determinierend, sondern situativ
und offen. Unsere Wahrnehmung von Personen kann sich in der Zeit ver-
andern: sie kann mal dichter und feinkorniger, dann wieder abstrakter und
grobkorniger sein, so dass Vorurteile mal mehr mal weniger in einer Situa-
tion wirksam werden. Die Struktur dieses Szenarios, so Alcoff, habe sie
selbst oft in ihrer Lehre erlebt, wenn es um Themen wie Rassismus oder
Sexismus ging. Zusammenfassend hélt sie dazu fest: ,,Die epistemische
Autoritit wird Lehrenden of Color entzogen, wenn sie Fragen von race
ansprechen, und Frauen, wenn sie Fragen von gender thematisieren. P16tz-
lich verlieren weile Studierende ihre analytische Gelehrigkeit und entwi-
ckeln eine scharfe Kritik einer scheinbar voreingenommenen Methodik.
Die sichtbare Identitdt der Lehrenden konterkariert in solchen Situationen
ihre Anspriiche auf Objektivitit oder ihre Autoritit als Wissende.**?

Um die Wirkméchtigkeit von Vorurteilen im Wahrnehmungsprozess
besser einzuordnen, sollten wir uns nun zunichst vor Augen fiihren, dass
Vorurteile eine grundsétzliche Rolle im Verstehensprozess spielen. Hans-
Georg Gadamer hat in diesem Zusammenhang von der ,,Vorurteilshaf-
tigkeit alles Verstehens* gesprochen.** Gemeint ist damit, dass jeder Ver-
stehensprozess von Anfang an in einem bestimmten Erwartungshorizont
operiert, durch welchen die jeweiligen Wahrnehmungsphénomene ihren
jeweiligen Sinn erhalten. Gadamer weist dabei darauf hin, dass ein Vorur-
teil begriffsgeschichtlich zunichst nichts anderes als ein vorlaufiges Urteil
auf dem Weg zu einem abschliefenden Urteil meint. Das Vorurteil bildet
fiir ihn dabei genau deshalb einen sinnvollen Ausgangspunkt fiir das Ver-
stidndnis einer Sache, weil sich in ihm das kulturelle Wissen einer Gesell-
schaft sedimentiert hat. Vorurteile schopfen wir aus Traditionen, Sitten
und Gewohnheiten, die uns in Kontakt mit einem historischen Zeitgeist
halten. Sie sorgen dafiir, dass unser Verstehensprozess seinen Ausgang

33 Ebd., 193 (eigene Ubersetzung).
34 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik. Gesammelte Werke, Bd. 1, Tiibingen: Mohr 1990, 274.

95

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

vom jeweiligen historischen Niveau der gesellschaftlichen Rationalitét
nimmt. Entsprechend hélt Gadamer fest: ,,Es bedarf einer grundsitzlichen
Rehabilitierung des Vorurteils und einer Anerkennung dessen, dass es legi-
time Vorurteile gibt, wenn man der endlich-geschichtlichen Seinsweise
des Menschen gerecht werden will.*“*® Trotz dieser Nobilitierung des Vor-
urteils betont Gadamer gleichwohl, dass der Verstehensprozess nicht bei
seinen initialen Vorurteilen stehen bleiben darf, sondern offen fiir Revisio-
nen bleiben muss, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Sache
selbst ergeben.*® Eine solche Revision ist fiir Gadamer aber wiederum nur
moglich, wenn wir bereit sind, ,,der eigenen Voreingenommenheit innezu-
sein*.” Nur durch die Einklammerung unserer eigenen Vorurteile nimlich
erhélt die Sache die Mdglichkeit, sich aus den Erwartungshorizonten des
Vorurteils zu 16sen und sich gleichsam von sich her zu zeigen. Zum Prob-
lem wird eine solche Einstellung dort, wo ,,undurchschaute Vorurteile* am
Werk sind, die uns in ihrem geschichtlichen Ursprung nicht mehr zugéng-
lich sind.*® Solche undurchschauten Vorurteile sind fiir Gadamer nun aber
je schon Teil der hermeneutischen Situation: ,,Wir bestimmen den Begriff
der Situation eben dadurch, dal} sie einen Standort darstellt, der die M6g-
lichkeiten des Sehens beschrinkt*.3’ Die Gebundenheit der eigenen Sicht
an die Situation bringt Gadamer nun mit dem Begriff des ,,Horizonts* zum
Ausdruck.*® Dieser bezieht sich nicht nur auf die Situiertheit dessen, was
wir jeweils aktual sehen konnen, sondern auch darauf, wie wir selbst zu
uns in ein Verhiltnis treten konnen. Auch unsere kritischen Kapazititen
miissen ja als Teil einer Uberlieferungsgeschichte verstanden werden, aus

35 Ebd., 281. Eben diese situierende Funktion des Vorurteils ist fiir Gadamer im Zuge
der Aufklarung in Vergessenheit geraten. Hier entsteht aus seiner Sicht ein ,,Vorur-
teil gegen die Vorurteile {iberhaupt“ (ebd., 275).

36 Alcoff hat gezeigt, dass aus Gadamers Betonung der Bedeutung von Tradition kein
struktureller Konservatismus folgt, der emanzipativem Wandel skeptisch gegen-
iibersteht, wie viele Feministinnen befiirchten, sondern dass es ihm vielmehr um
die ErschlieBung der jeweiligen Gegenwart aus einer Vergangenheit heraus geht.
Das schliefit nicht aus, dass sowohl Vergangenheit als auch Gegenwart zum Ge-
genstand kritischer Befragungen werden. Vgl. Linda Martin Alcoff, ,,Gadamer’s
Feminist Epistemology®, in: Lorraine Code (Hg.), Feminist Interpretations of
Hans-Georg Gadamer, University Park: Pennsylvania State University Press 2003,
231-257.

37 Gadamer, Wahrheit und Methode., 274.

38 Ebd.

39 Ebd., 307.

40 Ebd.

96

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

der wir uns nicht vollstdndig herausreflektieren konnen. Eben diese Situa-
tion hat nun zur Folge, dass dem Ort des Anderen eine besondere Bedeu-
tung fiir die Erweiterung unseres Horizontes zukommt: Von dort aus sind
nimlich jene Anst6Be mdglich, durch welche die mit unserer Situation
einhergehenden undurchschauten Vorurteile sich melden und bisher unzu-
géangliche kritische Reflexionsleistungen in Gang gesetzt werden konnen.
Die grofBite Bedrohung fiir die Aufdeckung von Vorurteilen geht daher von
einer Schliefung des hermeneutischen Prozesses aus, welche unsere An-
sprechbarkeit durch Andere unterminiert. Da epistemische Macht nun in
eben jenem Sinne funktioniert, stellt ihre Bewailtigung eine besondere
Herausforderung dar.

Zwei Effekte epistemischer Macht

Im letzten Abschnitt haben wir gesehen, wie sich das epistemische Kon-
zept der Wahrnehmungsurteile im Riickgriff auf die phdnomenologische
Tradition theoretisch prazisieren ldsst. Deutlich wurde dabei, dass es sich
bei Vorurteilen nicht um nachtrigliche Bewertungen unserer Wahrneh-
mung handelt, sondern um Voreingenommenheiten, die in unserer Perzep-
tion selbst gestaltbildend am Werk sind. Vorurteile, welche die mangelnde
Rationalitit von Frauen betreffen, konnen so beispielsweise zur Gestalt
der ,hysterischen Weiblichkeit® fithren; Vorurteile, welche sich auf eine
vermeintlich ziigellose Instinkthaftigkeit von Schwarzen beziehen, erzeu-
gen die Gestalt des ,unmiindigen Schwarzen‘; und Vorurteile, welche tiber
die mangelnde Tugendhaftigkeit der Oberschicht klagen, lassen die Gestalt
der ,korrumpierten Eliten‘ aufscheinen. Das sind freilich nur drei sehr all-
gemeine Gestalten, die je nach kommunikativer Situation und sozialem
Kontext variieren und ihre Wirkméchtigkeit entfalten kénnen. Wahrneh-
mungsvorurteile wirken nicht immer auf die gleiche Weise, sondern sie
passen sich ihren Umgebungen flexibel an, so dass das Bild der ,hysteri-
schen Weiblichkeit® neben dem Bild einer spezifischen ,weiblichen Intui-
tion‘, das Bild des ,unmiindigen Schwarzen‘ neben dem Bild der ,schwar-
zen Findigkeit* und das Bild ,korrumpierter Eliten‘ neben dem Bild ,un-
ternehmerischer Ehre® existieren kann. Im weiteren Verlauf soll es mir nun
nicht darum gehen, solche Vorurteilsgestalten und ihre Kontexte weiter zu
verfolgen, sondern vielmehr darum, die Wirkungsweise und Effekte epis-
temischer Macht in Bezug auf die Konstitution unserer gemeinsamen Welt
genauer zu verstehen. Ins Zentrum werde ich dabei die Phdnomene des
epistemischen Schweigens und der epistemischen Ignoranz stellen, weil

97

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

diese in ihrer Gesamtheit einen wesentlichen Anteil an der asymmetri-
schen Aufteilung der uns gemeinsamen Welt haben.

Beginnen wir zunéchst mit der Frage nach der Wirkungsweise episte-
mischer Macht. Fricker bestimmt Macht zundchst generell als die Fahig-
keit, die Handlungen von Anderen auf aktive oder passive Weise kontrol-
lieren zu konnen.*! So iibt etwa die Polizei aktive Macht iiberall dort aus,
wo ihre Pridsenz fiir die Einhaltung der Rechtsordnung sorgt, passive
Macht {ibt sie dagegen aus, wenn sie auf die Verhaltensweisen der Bevol-
kerung auch dann einwirkt, wenn sie gerade nicht anwesend ist. Die aktive
und passive Macht zur Kontrolle der Handlungen von Anderen ist dabei
auf ein weites soziales Netzwerk angewiesen: Sie funktioniert nur vor dem
Hintergrund einer Reihe ineinandergreifender gesellschaftlicher Institutio-
nen. Die Verfolgung von Straftaten etwa ist effektiv nur im Zusammen-
spiel mit einer richtenden Gewalt und einem Strafvollzugssystem moglich.
Das Machtpotential steigert sich nun in dem MaBe, wie sich die Vernet-
zung der Macht steigert und neben notwendigen Verkniipfungen zu Ge-
richten und Gefangnissen auch nicht-notwendige Verkniipfungen z.B. zum
Arbeits- oder Wohnungsmarkt umfasst. Das ist etwa dann der Fall, wenn
sich ein Eintrag im Fiihrungszeugnis nachteilig auf die Arbeitsplatz- oder
Wohnungssuche auswirkt. Macht basiert also auf einem verzweigten
Netzwerk, das unterschiedliche gesellschaftliche Funktionsbereiche mitei-
nander verbindet. Und das gilt auch fiir epistemische Macht: Negative
Vorurteile iiber soziale Identitdten sind umso maéchtiger, je mehr gesell-
schaftliche Bereiche durch sie strukturiert und koordiniert werden. So mag
eine bestimmte Gruppe von Wissenschaftler innen auf einer Konferenz
zwar wegen ihrer methodischen Ansichten marginalisiert und beldchelt
werden, dieser Ausschluss wird aber zumeist nur fiir diesen ganz spezifi-
schen Kontext gelten und daher weniger gravierend sein als jener, der
durch ,Identitétsvorurteile” aus den Bereichen class, race oder gender
hervorgerufen wird, die sich durch ganz unterschiedliche soziale Kontexte
wie Familie, Arbeit oder Politik hindurchziehen.*?

Epistemische Macht geht mit epistemischen Begiinstigungen und Be-
nachteiligungen einher. Epistemische Privilegien etwa kdnnen sich im ein-
fachen Zugang zu Informationen, multiplen Moglichkeiten der Wis-
sensakkumulation und der miihelosen Ausiibung von Autoritdt in episte-

41 Fricker, Epistemic Injustice, 13.
42 Ebd., 27.

98

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

mischen Fragen zeigen. Epistemische Benachteiligung dagegen geht mit
einem erschwerten Zugang zu Informationen, Hiirden in der Akkumulati-
on von Wissen und eingeschrankter epistemischer Autoritdt einher. Beide
tragen durch ihre langfristige und dauerhafte Wirkung zur Ausbildung von
epistemischen Dispositionen bei. Eine Reihe solcher Dispositionen hat Jo-
s¢ Medina in seiner Studie The Epistemology of Resistance hervorgeho-
ben.** Epistemische Privilegierung, so argumentiert er, kann zunichst
leicht zu epistemischer Arroganz fithren. Was damit gemeint ist, macht er
im Riickgriff auf die Sklavenhaltergesellschaften der Siidstaaten deutlich.
Epistemische Arroganz entsteht hier dadurch, dass die weilen Herren es
nicht gewohnt sind, von ihren Schwarzen Sklaven infrage gestellt zu wer-
den. Weil es ihnen dadurch an Widerspruch und der damit verbundenen
Erfahrung, in epistemischen Dingen falsch liegen zu kdénnen, mangelt,
neigen sie dazu, einen kognitiven Uberlegenheitskomplex zu entwickeln.
Epistemische Bequemlichkeit meint dagegen den Umstand, dass sich die
weillen Herren aufgrund ihrer bevorzugten Stellung nicht um die Besor-
gung einer Vielzahl von Dingen des alltdglichen Lebens kiimmern miis-
sen, was hermeneutische Liicken im Wissen iiber die gemeinsame Welt
und einen Mangel an Neugier fiir die Perspektive von Anderen zur Folge
haben kann. Unter epistemischer Engstirnigkeit schlieBlich versteht Medi-
na eine Haltung der Ignoranz, die darin besteht, bestimmte Dinge nicht
wissen zu wollen. Im Unterschied zur epistemischen Bequemlichkeit geht
es hier nicht um Dinge, die man nicht wissen muss, sondern um Dinge, die
man nicht wissen will, weil sie das eigene Selbst- und Weltbild infrage
stellen wiirden. Epistemische Engstirnigkeit konnen wir entsprechend als
eine Haltung verstehen, welche dem Streit um die gemeinsame Welt aus-
weicht, insofern sie nur die Kenntnisnahme jener Perspektiven zuldsst,
welche die eigene Weltsicht nicht unterminieren. Auch auf der Seite von
marginalisierten Subjekten kann epistemische Macht zur Ausbildung von
Dispositionen fiihren. Medina hebt hier insbesondere die Disposition zum
,.Ego-Skeptizismus* hervor.** Sie zeigt sich in einem mangelnden Glauben
an die Realitdtshaltigkeit der eigenen Erfahrungen und der Wirksamkeit
des eigenen Handelns. Charles Mills spricht diesbeziiglich davon, dass
Herrschaft auf Seiten der Unterdriickten ,,hdufig von Selbstzweifeln be-

43 José Medina, The Epistemology of Resistance. Gender and Racial Oppression, Ep-
istemic Injustice, and Resistant Imaginations, New York: Oxford University Press
2013, 31ff.

44 Ebd., 42.

99

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

gleitet ist, von Zweifeln, ob man ein echter Mensch ist, der Respekt ver-
dient, oder ob man vielleicht ein minderwertiges Wesen ist, das die Be-
handlung, die man erfihrt, verdient.*> Insofern epistemische Macht die
Ausbildung der genannten Dispositionen befordert, kann sie als ein we-
sentliches Mittel fiir die reibungslose Reproduktion von Herrschaft ange-
sehen werden. Als ideologisches Machtinstrument sorgt sie dafiir, dass die
Individuen sich an ihrem jeweiligen gesellschaftlichen Platz zu Hause fiih-
len und nicht gegen ihre Beherrschung aufbegehren.*® Nun ist jedoch frei-
lich keine Ideologie so kohérent und geschlossen, dass sie nicht auch im-
mer Momente des Widerstandes hervorbringen oder zulassen wiirde. Be-
vor ich auf solche Briiche eingehe, will ich hier jedoch zunichst einige
wichtige Effekte epistemischer Macht genauer skizzieren.

Die Effekte epistemischer Macht werden von Fricker in ihrer Studie
anhand von Harpers Lees Novelle Wer die Nachtigall stort herausgearbei-
tet. Ich will diese Analyse hier aufnehmen und vertiefen. Der Roman spielt
in den Siidstaaten der 1930er Jahre und handelt von einem Gerichtsverfah-
ren, in welchem der Schwarze Tom Robinson angeklagt ist, ein weilles
Midchen namens Mayella Ewell sexuell missbraucht zu haben. In Wirk-
lichkeit war es jedoch Mayella, die Tom Avancen gemacht und ihn gekiisst
hat. Als ihr Vater Bob Ewell unvorhergesehenerweise zu eben dieser Sze-
ne hinzukommt, verpriigelt er Mayella fiir ihre Tat, und gibt diese Verlet-
zungen spater als Spuren einer Vergewaltigung durch Tom aus. Eine Dar-
stellung, die von Mayella so auch vor Gericht gestiitzt wird. Der Roman
handelt nun von der vergeblichen Verteidigung Toms. Dabei wird nicht
nur deutlich, dass die Aussagen Toms in den Augen der weilen Jury viel
weniger Kredibilitdt besitzen als diejenigen Mayellas, sondern auch, dass
alle Indizien, welche fiir die Unschuld Toms sprechen, von den Geschwo-
renen ignoriert werden: etwa der Umstand, dass die Prellungen und Ver-
letzungen, die Mayella davongetragen hat, von jemandem stammen miis-
sen, der mit seiner linken Hand zugeschlagen hat, Toms linker Arm aber
seit einem Arbeitsunfall mit einer Baumwollmaschine in seiner Jugend de-

45 Charles Mills, ,,Non-Cartesian Sums: Philosophy and the African-American Expe-
rience, in: Blackness Visible: Essays on Philosophy and Race, Ithaca: Cornell
University Press 1998, 1-20, hier: 9 (eigene Ubersetzung).

46 Mit der Bindungskraft von Herrschaftsverhéltnissen habe ich mich auseinanderge-
setzt in: ,,Anerkennung und Abhéngigkeit. Zur Bindungskraft gesellschaftlicher
Ungleichheitsverhaltnisse nach Hegel“, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie,
62:2,2014, S. 279-296.

100

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf
https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf
https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf

2. Epistemische Macht

formiert ist. Der Gerichtsprozess nimmt nun die Form eines epistemischen
Machtkampfs zwischen der anklagenden und der verteidigenden Partei an,
an der sich unterschiedliche Effekte epistemischer Macht festmachen las-
sen:

(1) Epistemisches Schweigen: Fir Miranda Fricker stellt das Gerichts-
verfahren zunéchst einen exemplarischen Fall dessen dar, was sie ,,testi-
moniale Ungerechtigkeit” nennt.*’ Diese besteht in unserem Fall schlicht
und ergreifend darin, dass Toms Aussage, dass er Mayella nicht miss-
braucht habe, aufgrund des negativen Vorurteils ,,Alle Schwarzen liigen*
kein Glauben geschenkt wird. Dieser Umstand resultiert daraus, dass Tom
in einem Regime epistemischer Macht aufgrund seiner sozialen Identitét
als Schwarzer Mann nur geringe Kredibilitdt zugeschrieben wird, wodurch
seine wiederholte Beteuerung, dass er Mayella nichts angetan habe, keine
Glaubwiirdigkeit besitzt. Daran kann auch der Umstand nichts &ndern,
dass Toms Anwalt Atticus Finch im Zuge seiner Befragung demonstrieren
kann, dass Tom einen tadellosen moralischen Charakter besitzt und sich
gegeniiber Mayella in der Vergangenheit stets anstdndig und hilfsbereit
gezeigt hat. Die Aussagen von Tom vermogen aufgrund negativer Vorur-
teile iiber seine soziale Identitét nichts bei der Jury auszurichten. Den spe-
zifischen Machteffekt, der in diesem Fall hervorgerufen wird, konnen wir
als epistemisches Zum-Schweigen-bringen bezeichnen. Zwei Formen ei-
nes solchen Zum-Schweigen-bringens kdnnen dabei zunéchst unterschie-
den werden. Ein lokutiondres Zum-Schweigen-bringen, das wir iiberall
dort finden, wo eine Person erst gar nicht nach Informationen gefragt und
in der Kommunikation auflen vor gelassen wird, und ein hermeneutisches
Zum-Schweigen-bringen, das iiberall dort am Werk ist, wo den Aussagen
einer Person zwar Informationen entnommen werden, die Interpretation
dieser Informationen durch die sprechende Person aber keine Rolle
spielt.*® Wihrend Tom in der Gerichtsszene in der Lage ist, die erste Form
des Schweigens zu durchbrechen, weil es ihm im Zeugenstand von seinem
Anwalt ermoglicht wird, die eigentlichen Geschehnisse zu berichten, ist es
ihm nicht méglich, die zweite Form des Schweigens zu brechen. Deutlich
wird das daran, wie der Staatsanwalt mit Toms Aussage umgeht, dass er
vom Haus der Ewells weggerannt ist. Tom begriindet das damit, dass er
Angst hatte, dass Mayellas Vater die Szene falsch deutet und ihm gegen-

47 Fricker, Epistemic Injustice, 17.
48 Ebd., 130ff.

101

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

iiber gewalttitig wird. Das Wegrennen, das aus Angst vor epistemischer
Missdeutung resultiert, wird nun aber seinerseits vom Staatsanwalt wieder
zum Gegenstand einer epistemischen Missdeutung, insofern es von ihm
als Schuldeingestindnis verstanden wird. Das Problem dieser Szene be-
steht dabei darin, dass Toms Aussage vom Staatsanwalt auf ihren reinen
Informationswert reduziert wird, ohne die Interpretation dieser Informati-
on durch Tom zu beriicksichtigen. Der von Tom intendierte Aussagegehalt
wird damit hermeneutisch zum Schweigen gebracht.

Medina hat im Anschluss an Fricker zu zeigen versucht, dass in der
Szene noch eine weitere Form des Zum-Schweigen-bringens am Werk ist,
die aus Reziprozititsdefiziten resultiert.*’ Diese finden wir dort, wo es den
Teilnehmenden zwar moglich ist, als selbstinterpretierende Sprecher in
aufzutreten, sie aufgrund asymmetrischer Kommunikationsverhéltnisse
jedoch nur als antwortende und nicht als fragende Person fungieren kon-
nen. In solchen Fillen, so Medina, untersteht das eigene Sprechen weiter-
hin der Kontrolle von Anderen. Auch diese dritte Form des Zum-
Schweigen-bringens ist in die Gerichtsszene eingelassen, insofern Tom
stets gezwungen ist, auf die tendenziosen Fragen des Staatsanwaltes zu
antworten, dabei jedoch nicht in der Lage ist, die mit den Fragen verbun-
denen Implikationen zum Gegenstand zu machen, weil er als Zeuge einer-
seits auf seine Rolle als Befragter festgelegt ist und er es sich andererseits
nicht erlauben kann, aus dieser Rolle zu fallen und zum kommunikativen
Gegenangriff iiberzugehen, weil ihm das als Respektlosigkeit gegentiber
einem Weillen ausgelegt wiirde, was im Kontext des Gerichtsverfahrens
fatal wire. Im Kontrast dazu ist es Mayella moglich, bei ihrer Befragung
durch Finch in eine andere kommunikative Rolle zu wechseln. Als sie von
ihm bei ihrer Befragung nach und nach in Widerspriiche verstrickt wird,
die auf die Unwahrheit ihrer Geschichte hindeuten, erklért sie kurzerhand,
dass sie nur eines zu sagen habe und dariiber hinaus keine Fragen mehr
beantworten werde: Tom habe sie missbraucht und wenn die Jury nichts
dagegen zu tun gedenke, dann sei sie schlicht und ergreifend feige.’® Auch
wenn fraglich ist, ob diese Zurschaustellung zu Mayellas Gunsten ist oder
zu ihrer Selbstentlarvung fiihrt, zeigt sich an ihr, dass es Mayella im Un-
terschied zu Tom als weiler Person moglich ist, zurlickzusprechen und
sich so gegen ihr Zum-Schweigen-gebracht-werden zu wehren.

49 Medina, The Epistemology of Resistance, 93f.
50 Harper Lee, To Kill a Mockingbird, Essex: Heinemann 1966, 194.

102

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

(2) Epistemische Ignoranz: Epistemische Ignoranz scheint zunichst
einfach die Riickseite epistemischen Schweigens zu sein. Denn wo das
Sprechen marginalisierter Subjekte aufgrund lokutionirer, hermeneuti-
scher oder responsiver Entméchtigungsstrategien nicht gehort wird, kann
es auf Seiten der Horenden nicht zu epistemischen Lernprozessen kom-
men. Epistemische Ignoranz scheint also aus epistemischem Schweigen zu
folgen. Dass epistemische Ignoranz jedoch auch als ein eigenstindiger Ef-
fekt epistemischer Macht verstanden werden muss, zeigt sich iiberall dort,
wo Ignoranz nicht die Folge von epistemischem Schweigen ist, sondern
sich auch dort einstellt, wo Subjekte dazu in der Lage sind, zu sprechen.
Einschlégig hierfiir ist eben jene Szene, in der es Finch darum geht, deut-
lich zu machen, dass die Tatsache, dass Mayellas rechte Gesichtshélfte
blau ist, davon Zeugnis ablegt, dass der Tater Linkshidnder gewesen sein
muss. Damit ist es nicht nur hochst unwahrscheinlich, dass Tom die Tat
begangen hat, weil sein linker Arm nach einem Unfall nicht zu gebrauchen
ist, vielmehr liegt es nahe, dass Mayella durch ihren Vater misshandelt
worden ist, da dieser, wie Finch im Zuge von dessen Befragung freilegt,
Linkshénder ist. Die epistemischen Einsichten, die Finch hier préasentiert,
werden von der Jury jedoch ignoriert. Gaile Polhaus hat in diesem Zu-
sammenhang von einer ,hermeneutischen Ignoranz* der Geschworenen
gesprochen.’! Worauf genau sich diese Ignoranz bezieht, macht sie an fol-
gender Szene deutlich: Der Staatsanwalt stellt Tom die Frage, warum er
auf seinem Weg zur Arbeit so oft am Haus der Ewells Halt gemacht und
Mayella bei der Hausarbeit geholfen hat, obwohl er dafiir keine finanzielle
Entschiddigung erhalten hat. Tom antwortet, dass Mayella ihm leid getan
habe, worauthin der Staatsanwalt empdrt zuriickfragt: ,,Sie tat Dir leid, Sie
tat Dir leid?*** In dieser entgeisterten Frage kommt zum Ausdruck, dass
Tom etwas fiir den weilen Staatsanwalt Unvorstellbares gesagt hat. Das
hat seinen Grund darin, dass in einer rassistischen Gesellschaft eine Hie-
rarchie besteht, an dessen Spitze der weille Mann, gefolgt von der weillen
Frau steht, auf die mit einigem Abstand der Schwarze Mann und die
Schwarze Frau folgen. Mitleid wird dabei als ein Gefiihl verstanden, das
nur fop-down verlaufen kann. In dem Moment, in dem Tom Mitleid mit
Mayella hat, mafit er sich daher an, in der hierarchischen Gesellschafts-

51 Gaile Polhaus Jr., ,,Relational Knowing and Epistemic Injustice: Toward a Theory
of ,Willful Hermeneutical Ignorance*, in: Hypatia, Jg. 27, Heft 4, 2012, 715-735,
hier: 716.

52 Lee, To Kill a Mockingbird, 203 (eigene Ubersetzung).

103

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

ordnung iiber ihr zu stehen. Und das ist in der von Weillen dominierten
Gesellschaft seiner Zeit eben nicht vorstellbar. Noch die einfache, hart ar-
beitende weille Hausfrau steht hier iiber einem wohlhabenden Schwarzen.
Sie braucht daher kein Mitleid eines Schwarzen. Es ist dieses hermeneuti-
sche Raster der herrschenden, weillen Klasse, das dafiir sorgt, dass Toms
Aussagen vom Staatsanwalt und den Geschworenen ignoriert, und — mehr
noch — sogar als AnmaBung empfunden werden.>® Die hermeneutische Ig-
noranz, die Pohlhaus vor Augen hat, ist entsprechend nicht als eine indivi-
duelle Verweigerungshaltung zu verstehen, sondern betrifft vielmehr die
Frage, was in einer geteilten Welt intelligibel werden kann. Der Umstand,
dass ein Schwarzer fiir eine Weille Mitleid empfinden kann, gehort hier
ebenso dazu, wie der Umstand, dass eine weille Frau einen Schwarzen
Mann begehren kann. Atticus Finch bringt dies in seinem Abschlussplédo-
yer klar zum Ausdruck, wenn er davon spricht, dass Mayella sich die Tat
Toms ausgedacht hat, weil sie mit ihren Handlungen gegen einen still-
schweigenden Konsens der Gesellschaft verstoB3en hat: ,,Sie war weil3 und
sie verfiihrte einen Schwarzen. Sie tat etwas, dal} in unserer Gesellschaft
undenkbar ist: sie kiisste einen Schwarzen Mann“.>* Finchs leidenschaftli-
cher Appell an die Jury, sich dieses scheinbar undenkbaren Sachverhalts
anzunehmen, ist fiir die Jury jedoch nicht intelligibel, was sich im ab-
schlieBenden Schuldspruch ausdriickt. Was nicht sein darf, das kann nicht
sein und muss entsprechend auch bei erdriickender Beweislage ignoriert
werden.

Mit den bisher skizzierten Effekten epistemischer Macht scheinen wir
bei einer gesellschaftstheoretischen Position angekommen zu sein, die von
einer hochgradigen SchlieBung der gesellschaftlichen Ordnung ausgeht, da
diese sowohl die Beherrschten als auch die Herrschenden erfasst. Gleich-
wohl macht bereits die Figur des Atticus Finch in Harper Lees Novelle
deutlich, dass die SchlieBung ideologischer Systeme nie so weit reicht,
dass die Stimme der Marginalisierten gar nicht mehr gehort werden kdnn-
te. Mit Finch hat Tom Robinson schlielich einen Verteidiger gefunden,
der sich nicht nur seiner Sache angenommen hat, sondern ihn auch zu ver-
stehen scheint. Wie nun aber kommt es dazu, dass Finch Robinson im Un-

53 ,Moreover, in this case it is not simply that the true meaning of Robinsons’s words
is unintelligible to the jury, but also that those words are received by the jury in a
way that means something entirely different from Robinsons’s actual accurate ac-
count.“ (Pohlhaus, ,,Relational Knowing and Epistemic Injustice®, 726)

54 Lee, To Kill a Mockingbird, 210 (eigene Ubersetzung).

104

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

terschied zu den anderen Weillen im Gerichtssaal horen kann? Fiir Fricker
liegt das in erster Linie daran, dass es ihm gelungen ist, eine Reihe von
epistemischen Tugenden zu kultivieren, die ihn vor Lastern wie epistemi-
scher Arroganz, Bequemlichkeit und Engstirnigkeit schiitzen. Wenden wir
uns diesen Tugenden nun fiir einen Moment zu:

Ein Heilmittel gegen epistemisches Schweigen stellt die Kultivierung
der Tugend der kritischen Selbstreflexion dar. Diese besteht darin, dass
sich die Horenden vergegenwartigen, in welchem Verhéltnis sie zur spre-
chenden Person stehen und welche Stereotype dabei eine Rolle spielen
konnten. Aufgabe der Horenden ist es dabei, diese Stereotype so weit wie
moglich zu neutralisieren. Das kann fiir Fricker auf zwei Wegen erreicht
werden: Der erste besteht darin, den praktischen Umgang mit Anderen zu
suchen, weil dieser dazu beitragen kann, zu einer Einschétzung ihrer Kre-
dibilitdt zu gelangen, die nicht durch Stereotype der Herkunft, des Ge-
schlechts oder der Hautfarbe verzerrt ist.>> Fiir diese Praxis der Familiari-
sierung spricht, dass Vorurteile gegeniiber Fremden oftmals dort am groB-
ten sind, wo am wenigsten Fremde leben.’® Das hat seinen Grund darin,
dass der mangelnde Kontakt mit Anderen es den im sozialen Imaginéren
eingelagerten Vorurteilen erlaubt, sich ohne Realititsabgleich ungestort zu
entfalten und so zur Projektionsvorlage fiir Angste und Unzufriedenheiten
jeglicher Art zu werden. Da sich die in unsere kommunikativen Praktiken
eingelagerten Strukturmerkmale wie intersubjektive Geltung, emotionale
Resonanz oder responsive Verantwortung gegen eine solche Verselbst-
staindigung der Bilder von Anderen sperren, kann der leibhaftige Umgang
mit ihnen ein wirksames Gegenmittel gegen epistemische Macht darstel-
len. Der zweite Weg zur Neutralisierung von Stereotypen besteht in der
Féhigkeit durch theoretische Reflexion praktische Handlungsempfehlun-
gen zur Bewiltigung von Kredibilititsdefiziten zu entwickeln.’” Dort, wo
sich die Horenden gewahr werden, unter dem Einfluss von Identitdtsmacht
zu stehen, konnen sie mit einer entsprechenden Aufwertung der Kredibili-
tit ihres Gegeniibers reagieren. Eine solche Aufwertung mag zwar keiner
exakten Wissenschaft unterliegen, aber sie kann Daumenregeln folgen. So
schldgt etwa Louise Antony vor, dass Ménner sich von der Annahme leiten

55 Fricker, Epistemic Injustice, 96.

56 Cornelia Weins, ,,Gruppenbedrohung oder Kontakt? Auslidnderanteile, Arbeitslo-
sigkeit und Vorurteile in Deutschland®, in: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und
Sozialpsychologie, Jg. 63, 2011, 481-499.

57 Fricker, Epistemic Injustice, 97.

105

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

lassen sollten, dass sie, wenn sie mit einer Frau oder einem anderen Mit-
glied einer marginalisierten Gruppe sprechen, bei Nichtiibereinstimmung
zunéchst einmal annehmen sollten, dass nicht die Betroffenen falsch lie-
gen, sondern sie selbst.*® Auch wenn Fricker betont, dass solche Daumen-
regeln nur dann Sinn ergeben, wenn sie nicht generalisiert, sondern kon-
textsensitiv angewandt werden, konnen sie dort, wo sie sinnvoll angewen-
det werden, dabei helfen, Kredibilititsdefizite auszugleichen und episte-
mischen Ausschliissen vorzubeugen.

Obgleich Frickers Vorschlédge fiir eine konkrete Ethik des Horens wert-
volle Hinweise geben, weisen sie doch eine entscheidende Schwachstelle
auf. Die von ihr skizzierten Tugenden des Horens werden ja allererst auf-
grund der Tatsache nétig, dass der Erscheinungsraum der gemeinsamen
Welt von negativen Vorurteilen vorstrukturiert ist. Bei dem Appell an die
Tugenden des Horens gerdt diese Vorstrukturierung als Vorstrukturierung
jedoch gerade nicht in den Blick, weshalb die genannten Tugenden letzt-
lich nur die Effekte, nicht aber die Ursachen epistemischer Macht zum
Gegenstand haben. Soll epistemische Macht selbst zum Gegenstand wer-
den bedarf es neben ethischer Tugenden daher zugleich auch politischer
Kidmpfe um die Aufteilung des Erscheinungsraums der gemeinsamen
Welt.> Fricker vernachlissigt diese Perspektive, weil sie davon ausgeht,
dass unsere Weltwahrnehmung immer mit mehr oder weniger starken Vor-
urteilen operieren wird und die Ausbildung von Tugenden daher in jedem
Fall erstrebenswert ist.*” Auch wenn dies zutreffen mag, ist es doch nicht
unerheblich, ob diese Tugenden auf provisorische hermeneutische Vorur-
teile oder auf negative Stereotype angewandt werden. Letztere zeichnen
sich ja gerade dadurch aus, dass sie in ein komplexes Netz von sich wech-
selseitig stiitzenden Institutionen, Praktiken und Uberzeugungen eingelas-
sen und daher nur schwer abzutragen sind. Die Reichweite von Frickers
Konzept des widerstdndigen Handelns bleibt daher letztlich zu beschrénkt.
Indem sie sich ganz auf individuelle Tugenden konzentriert, vermag sie
kollektive gesellschaftlichen Kdmpfe, die auf eine Transformation unseres
Gemeinsinns zielen, nicht in den Blick zu bekommen. Bevor ich solche
Kampfe im néchsten Kapitel in den Blick nehme, will ich mich zunéchst

58 Ebd., 170f.

59 Dahingehend argumentiert auch Medina, The Epistemology of Resistance, 86.

60 Vgl. Fricker, ,,Afterword”, in: Benjamin R. Sherman und Stacey Goguen (Hg.),
Overcoming Epistemic Injustice. Social and Psychological Perspectives, London:
Rowmané&Littlefield 2019, 303305, hier: 304.

106

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

jedoch noch der Frage zuwenden, wie sich widerstidndige Subjektivititen,
die solche Kampfe iiberhaupt fiihren wollen, unter den Bedingungen epis-
temischer Macht konstituieren kdnnen.

Widerstindige Subjektivitditen

Die Formation widerstdndiger Subjektivititen wird von epistemischen
Standpunkttheoretiker innen meist auf die spezifische gesellschaftliche
Positionierung marginalisierter Subjekte zuriickgefiihrt. Neben der bisher
erorterten Disposition des Ego-Skeptizismus kann die Abwertung durch
Andere ndmlich auch zu einer Reihe von Dispositionen fiithren, die zum
Ausgangspunkt widerstdndiger Subjektivierung werden kénnen. Medina
fiihrt diesbeziiglich drei Dispositionen an: epistemische Demut, epistemi-
sche Neugier und epistemische Weltoffenheit.®' Epistemische Demut lisst
sich dabei als eine abgemilderte und positiv gewendete Form des Ego-
Skeptizismus verstehen. Die Abwertung durch Andere fiihrt in diesem Fall
nicht zu destruktiven Selbstzweifeln, sondern zu einer skeptischen Hal-
tung gegeniiber den eigenen epistemischen Fahigkeiten, die es ermoglicht,
eigener epistemischer Liicken gewahr zu werden. Aus epistemischer De-
mut kann so epistemische Neugier erwachsen. Denn dort, wo Subjekte
wissen, dass sie etwas nicht wissen, kann das Noch-nicht-Gewusste eine
epistemische Anziehungskraft entwickeln. Das Ausfiillen von epistemi-
schen Liicken kann wiederum zur Folge haben, dass unterdriickte Subjekte
ein reichhaltigeres Bild der uns gemeinsamen Welt entwickeln und
dadurch eine Disposition zur Weltoffenheit ausbilden, welche von der Ein-
sicht in die Multiperspektivitidt der uns gemeinsamen Welt getragen ist.
Vor dem Hintergrund der genannten Dispositionen spricht Medina davon,
dass ,die Erfahrung hermeneutischer Benachteiligung® durch Andere
letztlich zu einem ,,epistemischen Vorteil* fithren kann.®> Ebenso haben
Charles Mills oder Patricia Hill Collins prominent darauf hingewiesen,
dass die Entméchtigung von Subjekten diesen paradoxerweise auch die
Ressourcen fiir eine epistemische Ermichtigung verleihen kann.®* Im Hin-

61 Medina, The Epistemology of Resistance, 43ff.

62 Ebd., 73.

63 Charles Mills, ,,Alternative Epistemologies®, in: ders., Blackness Visible. Essays
on Philosophy and Race, Ithaca: Cornell University Press 1998, 21-39; Patricia
Hill Collins, ,,Learning from the Outsider Within: The Sociological Significance of

107

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

tergrund all dieser Ansitze stehen dabei stets die beriihmten Uberlegungen
von William Du Bois, der die epistemische Sonderstellung marginalisier-
ter Subjekte schon frith herausgekehrt hat.

Du Bois, der 1895 als erster Schwarzer in Harvard mit einer Arbeit
iiber den transatlantischen Sklavenhandel promoviert, gehort zu den
Griindungsmitgliedern der National Association for the Advancement of
Colored People (NAACP), die sich fiir die Befreiung der Afroamerika-
ner_innen und fiir die Férderung einer afroamerikanischen Kultur einsetzt.
GroBle Bedeutung hat dabei Du Bois‘ Essaysammlung Die Seelen der
Schwarzen erlangt, in der er es sich unter anderem zur Aufgabe macht, die
spezifischen Erfahrungen von Schwarzen in einer rassistischen, weiflen
Mehrheitsgesellschaft zu schildern. In eben diesem Zuge entwickelt er den
im Anschluss zu groBer Prominenz gekommen Begriff des doppelten Be-
wusstseins: ,,Es ist sonderbar, dieses doppelte Bewusstsein, dieses Gefiihl,
sich selbst immer nur durch die Augen der anderen wahrzunehmen, der
eigenen Seele den Malistab einer Welt anzulegen, die nur Spott und Mit-
leid fiir einen {ibrig hat.“®* Die Schwarze Bevdlkerung, so stellt Du Bois
hier heraus, befindet sich in einer Situation, in der sich ihre Selbstwahr-
nehmung verdoppelt: Sie sieht sich einmal mit ihren eigenen Augen und
einmal mit den Augen der weifen Mehrheitsbevolkerung. Die Ubernahme
des weiBen Blicks beruht dabei nicht auf einer freien Entscheidung, son-
dern es handelt sich vielmehr um eine Notwendigkeit, die in der weilen
Dominanzgesellschaft entsteht: Aufgrund ihrer Vulnerabilitét in einer ras-
sistischen Gesellschaft miissen Schwarze stets darauf achten, wie sie Wei-
Ben erscheinen, um sich vorwegnehmend deren Erwartungen anzupassen
oder zu entziehen. Weil schwarzer und weiller Blick dabei freilich nicht
konvergieren, ist im Doppelbewusstsein eine konstitutive Spannung vor-
handen. Du Bois versteht diese Spannung nun nicht nur als Biirde, son-
dern zugleich auch als eine Ressource: Aus der Erfahrung der Perspektivi-
tdt von sozialen Standpunkten vermag die Einsicht in die epistemische
Pluralitdt von Weltzugéngen iiberhaupt zu entspringen. Das Doppelbe-
wusstsein von marginalisierten Subjekten kann daher zu einer Infragestel-
lung des einfachen Wahrnehmungsglaubens fiihren und die Einsicht er-
moglichen, dass es sich bei der herrschenden Aufteilung des Sinnlichen

Black Feminist Thought®, in: Social Problems, Jg. 33, Heft 6, Special Theory Issue
1986, 14-32.

64 W.E.B. Du Bois, Die Seelen der Schwarzen, dt. v. Jirgen und Barbara Meyer-
Wendt, Freiburg i. Br.: Orange Press 2008, 35.

108

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

um eine politische Aufteilung handelt. Das Doppelbewusstsein entdeckt so
die Welt als einen Gegenstand des Politischen. Anders verhilt es sich mit
dem weillen Bewusstsein: In einer weilen Dominanzgesellschaft befindet
sich dieses in der privilegierten Lage, die Perspektiven von Anderen ein-
fach ignorieren zu konnen, weil sich diese seiner Zentralperspektive an-
passen miissen. Wéhrend das weille Bewusstsein so in seiner Perspektive
verharren kann, ist das Schwarze Bewusstsein bestindig zu einem fortlau-
fenden Perspektivwechsel gezwungen. Die damit verbundene fortwéhren-
de kulturelle Abwertung von Schwarzen durch Weille, wie sie etwa in der
Praxis des blackfacing und der Spottfigur des Jim Crow zum Ausdruck
kommt, fiihrt zur Ausbildung jenes Standpunktes, den Du Bois das ,,zwei-
te Gesicht“ nennt.®> Dieser besteht darin, sich selbst mit den herabwiirdi-
genden Augen der Weillen zu sehen. In der Folge kommt es zur Ausbil-
dung eines spezifischen Minderwertigkeitskomplexes, der zu einem
Selbstzweifel fiihrt, den Du Bois mit seiner vielzitierten Frage zum Aus-
druck gebracht hat: ,,What, after all, am 1?6

Die psychischen Verwerfungen, die ein Leben mit Doppelbewusstsein
zur Folge haben kann, hat Frantz Fanon in seiner Studie Schwarze Haut,
weifle Masken analysiert. Auf der Basis seiner Erfahrung als Psychiater
zeigt er, dass die Einnahme einer Doppelperspektive dazu fithren kann,
sich mit der Unwesentlichkeit der eigenen Perspektive abzufinden, oder
dazu, nach der Ubernahme der weien Dominanzperspektive zu streben.®’
Beide Moglichkeiten fiihren jedoch in eine existenzielle Sackgasse, da sie
Machtverhéltnisse unangetastet lassen. Selbstbefreiung, so Fanon, ist nicht
durch die Ubernahme der Position der Privilegierten zu erreichen, sondern
nur durch die Ausbildung eines eigenstindigen Standpunktes in der Welt.
Diesen kann nur einnehmen, wer die Situation, in der er sich befindet,
nicht leugnet, sondern vorbehaltlos annimmt und von dort aus sein wider-
stindiges Handeln beginnt. Selbstbefreiung fangt daher nicht mit der Ver-
leugnung, sondern mit der Ubernahme des eigenen Standpunktes in der
Gesellschaft an. Das bedeutet auch, dass die Stereotype der Mehrheitsge-

65 Ebd., 35.

66 W.E.B. Du Bois, ,,The Conservation of Races®, in: W.E.B. Du Bois Reader, ed. by
David Levering Lewis, New York: Henry Holt 1995, 20-28, hier: 24.

67 Den ersten Fall stellt auch Murray heraus: ,,A system of oppression draws much of
its strength from the acquiescence of its victims, who have accepted the dominant
image of themselves and are paralyzed by a sense of helplessness.” (Paul Murray,
Song in a Weary Throat: An America Pilgrimage, New York: Harper and Row
1987, 106)

109

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

sellschaft nicht einfach ignoriert werden konnen, sondern dass der Prozess
der Emanzipation in einem Durcharbeiten eben dieser Stereotype und in
einer Auseinandersetzung mit ihnen bestehen muss.

Jean-Paul Sartre, der Fanon nahestand und das Vorwort zu dessen Die
Verdammten dieser Erde verfasst hat, fundiert den Prozess der Selbstiiber-
nahme in der Entwicklung einer authentischen Haltung, die er von der
Haltung der Unaufrichtigkeit abgrenzt. Letztere kann dabei zwei Formen
annehmen. Sie kann sich als Verabsolutierung der eigenen Transzendenz
oder der eigenen Faktizitit zeigen. Im ersten Fall wird die eigene Veranke-
rung in der jeweiligen lebensweltlichen Situation geleugnet. Das ist etwa
dann der Fall, wenn die alkoholsiichtige Person behauptet nicht vom Al-
kohol abhéngig zu sein und sich jederzeit von ihrem Konsumverhalten 16-
sen zu kénnen. % Im zweiten Fall dagegen, wird die eigene Existenz als
unabinderliches Resultat der herrschenden Situation verstanden.®® Die al-
koholstichtige Person behauptet nun die Uniiberschreitbarkeit der eigenen
Situation und betont, dass die dufleren Bedingungen es ihr nicht ermdgli-
chen, anders zu handeln. Der Mangel beider Positionen besteht fiir Sartre
nun freilich darin, dass sie jeweils auf ihre Art verkennen, dass es ,,Frei-
heit nur in Situation gibt.”® Erst in dem Moment, wo man seine eigene
Transzendenz vor dem Hintergrund der Faktizitdt entwirft, in die man je
schon gestellt ist, ist eine authentische Existenzweise mdglich. Um zu ei-
ner authentischen Existenzweise zu gelangen, bedarf es dabei einer refle-
xiven Haltung gegeniiber dem eigenen Selbst. Erst dort, wo wir uns in un-
serem préreflexiven Leben durchsichtig werden und die existenzielle
Wahl, die wir qua Faktizitdt je schon getroffen haben, aktiv bejahen oder
verneinen und in der Folge verdndern, haben wir unsere Existenz im ei-
gentlichen Sinne ergriffen. Deutlich wird dabei, dass Authentizitdt zumeist
im Modus der Nachtriglichkeit vollzogen wird. Das prireflexive Cogito
existiert zundchst und zumeist im Zustand der Unaufrichtigkeit, weil die
Ontogenese nicht mit einer reflexiven Wahl, sondern vielmehr mit einer
blinden Ubernahme der Entwiirfe von signifikanten Anderen beginnt. Um
zu einer authentischen Existenzweise zu gelangen, bedarf es daher sowohl
einer Reflexion auf die eigene Geschichte und der dort ergriffenen Mog-

68 Ebd., 147f.

69 Sartre nennt diese Form der Unaufrichtigkeit ,,Ehrlichkeit”. Vgl. Jean-Paul Sartre,
Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen Ontologie, Reinbek:
Rowohlt 1994, 148f.

70 Ebd., 845.

110

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

lichkeiten als auch auf die Gegenwart und die mit ihr sich darbietenden
Moglichkeiten. Nur so erlangen wir ein ,klares und wahrhaftiges Be-
wusstsein von der Situation“.”! Entscheidend ist nun die Frage, unter wel-
chen gesellschaftlichen Bedingungen sich ein reflexives Bewusstsein aus-
bilden kann, das es erlaubt, sich kritisch mit der eigenen Situation ausei-
nanderzusetzen und auf selbststindige Weise zu handeln.

Im Feld der critical race theory war es vor allem Patricia Hill Collins,
die darauf aufmerksam gemacht hat, dass kritische Bewusstseinsbildung
ihren Ausgang meist von safe spaces nimmt. Ahnlich wie Du Bois geht
auch Collins davon aus, dass Herrschaftsverhiltnisse fiir die Unterdriick-
ten mit der Erfahrung von Widerspriichen verbunden sind, weil ihre eige-
nen Erfahrungen nicht in den dominierenden gesellschaftlichen Katego-
rien aufgehen. Collins spricht diesbeziiglich von einem ,,outsider-within‘
Standpunkt.”? Das Leben unter oppressiven Verhiltnissen provoziert daher
immer wieder eine Distanznahme von den herrschenden Stereotypen. Frei-
lich reicht es nun nicht aus, den weiflen Blick auf Distanz zu bringen. Dies
stellt vielmehr nur die Voraussetzung dafiir dar, eine eigene Stimme zu
finden. Eine solche Entdeckung des eigenen Selbst kann fiir Collins nur in
geschiitzten Rdumen stattfinden, wo die Betroffenen, abseits von kontrol-
lierenden Blicken, ihre eigenen Erfahrungen austauschen und dadurch eine
widerstindige Perspektive entwickeln konnen. Collins macht in der
Schwarzen Gegenkultur im 20. Jahrhundert nun drei wichtige Orte aus,
die solche safe spaces bilden:” Erstens die soziale Beziehungen zwischen
Mutter und Tochter, die fiir sie zwischen amerikanischen Schwarzen Frau-
en besonders stark ausgeprigt ist und zur Ausbildung eines gemeinsamen
weiblichen Erfahrungshorizontes fiihrt, zweitens die musikalische Traditi-
on des Blues und seiner Schwarzen Séngerinnen, die in ihren Texten weib-
liche Unterdriickungserfahrungen verarbeiten, und drittens die literarische
Tradition Schwarzer Dichterinnen und Literatinnen, die in ihren Arbeiten
alternative Lebensentwiirfe erkunden. Solche familialen, musikalischen
oder literarischen safe spaces tragen dazu bei, dass Schwarze Frauen ihre

71 Vgl. Jean-Paul Sartre, Uberlegungen zur Judenfrage, Reinbek: Rowohlt 2010, 56.
Vertiefend zum Konzept der Authentizitit vgl. Tatjana Schonwilder-Kuntze, Au-
thentische Freiheit. Zur Begriindung einer Ethik nach Sartre, Miinchen 1999, so-
wie die erfrischende Interpretation von Patrick Engel, Sartres methodischer Nega-
tivismus, Weilerswist 2020.

72 Collins, ,,Learning from the Outsider Within®.

73 Collins, Black Feminist Thought, 100ff.

111

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

noch stummen Erfahrungen zum Sprechen bringen und dadurch eine Vor-
stellung von ihren eigenen Wiinschen und Bediirfnissen entwickeln kon-
nen.”

Das Erwachen eines neuen Selbstbewusstseins in safe spaces kann sei-
ne Fortsetzung in der Entwicklung einer expliziten Gegen-Kultur finden.
Wihrend im europdischen Kontext dabei vor allem die Bewegung der
Négritude Bekanntheit erlangt hat, ist im amerikanischen Kontext vor al-
lem die Black-Power-Bewegung von Bedeutung.” Letztere geht zuriick
auf Stokely Carmichael, der den ,,.Black Power“-Slogan 1966 im Zuge ei-
ner Demonstration in Jackson (Mississippi) pragte, um mit ihm auf die
Notwendigkeit hinzuweisen, ,,unsere Geschichte und unsere Identitit wie-
der zu entdecken und sie dem kulturellen Terrorismus und der verheeren-
den Tendenz entgegenzusetzen, uns selbst die Schuld der Weillen aufzula-
den. Um das zu tun, werden wir flir das Recht kampfen miissen, unsere
eigenen MaBstibe aufzustellen, nach welchen wir uns und unsere Bezie-
hungen zur Gesellschaft definieren.“’® Carmichael macht hier deutlich,
dass im Zentrum der Bewegung die Aufgabe steht, das Schwarze Be-
wusstsein von weillen Vorurteilen iiber dessen Minderwertigkeit zu befrei-
en und die Ausbildung eines stolzen und — im existenzialistischen Sinn —
authentischen Schwarzen Bewusstseins zu befordern. Ausgangspunkt da-
fiir soll die Entwicklung einer eigenen Schwarzen Kultur sein, welche in
Opposition zur weilen Dominanzkultur die Entwicklung eines positiven
Selbstbildes ermdglicht. Im Anschluss an dieses Vorhaben haben zivilge-
sellschaftliche Akteure wie etwa die US Organization fiir eine Aufwertung

74 Die Bedeutung des familialen Raums als Ort der wechselseitigen Affirmation und
emotiven Unterstiitzung betont auch bell hooks. ,,Homeplace: A Site of Re-
sistance®, in: Yearning: Race, Gender and Cultural Politics, London: Routledge
1990, hier: 78. Die Bedeutung geschiitzter Rdume betont auch Bruce Dierenfeld
vor dem Hintergrund folgender Beobachtung: ,,Civil rights attorney Thurgood
Marshall often asked black youngsters in the 1940s what they wanted to do when
they grew up. When they answered that their ambitions were to become butlers,
postmen, or maids, Marshall realized that these children were already defeated
psychologically.” (Bruce J. Dierenfield, The Civil Rights Movement, revised ed.,
London/New York: Routledge 2013, 22)

75 Zur Négritude vgl. Gary Wilder, Freedom Time: Negritude, Decolonization, and
the Future of the World, Durham, N.C.: Duke University Press 2015. Zu Black
Power vgl. Joseph Peniel (Hg.), The Black Power Movement. Rethinking the Civil
Rights-Black Power Era, New Y ork/London: Routledge 2006.

76 Stokely Carmichael, ,, Toward Black Liberation“, in: Massachusetts Review 7,
1966, 639—651, hier: 639.

112

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

des afrikanischen Erbes der Schwarzen Bevolkerung pladiert und sich z.B.
in Bezug auf Kleidungsstil (,African-Style‘), Schonheitsideale (,black is
beautiful ) und Haarpracht (,Afro-Look®) fiir eine Riickkehr zu den eige-
nen Wurzeln ausgesprochen.’” Statt sich an die weie Dominanzkultur zu
assimilieren, geht es Black Power also darum, eine Schwarze Gegenkultur
zu entwickeln. Zu ihr gehort unter anderem auch die Ausrufung einer ei-
genen Festzeit unter dem Namen Kwanzaa, deren Ziel nicht nur darin be-
steht, zur rituellen Vergemeinschaftung der Schwarzen Bevolkerung bei-
zutragen, sondern auch darin, ein alternatives moralisches Wertesystem zu
befordern, in dem u.a. Selbstbestimmung, gemeinschaftliches Wirtschaf-
ten und Kreativitit wichtige Siulen sind.”® Gestiitzt wird diese kulturelle
Transformation durch die Ausarbeitung einer eigenstindigen Black Libe-
ration Theology, welche es sich zur Aufgabe macht, die von der ,weiflen
Kirche* vernachlissigte Frage nach der Unterdriickung von Schwarzen
aufzunehmen und die christliche Lehre als eine der Befreiung von Unter-
driickung zu deuten. Prominent hierfiir sind die Arbeiten von James Cone
geworden, der sich explizit in die Black-Power-Bewegung einreiht, wenn
er festhilt: ,,Black Power ist, kurz gesagt, eine Haltung, eine innere Beja-
hung des grundlegenden Wertes von Schwarzsein. Es bedeutet, dass der
Schwarze Mann sich nicht von den Stereotypen vergiften lasst, die andere
von ihm haben.“” Auch das Black Arts Movement, zu dem unter anderem
Audre Lorde und James Baldwin zéhlen, setzt sich fiir die Beforderung
einer Schwarzen Kultur ein, indem sie Fragen der Schwarzen Identitét und
Geschichte zum Thema machen.®’ Im Zentrum steht dabei die Entwick-
lung einer Sprache, die es ermdglicht, positiv auf das eigene Selbst, die
eigene Gruppe und die eigene Geschichte Bezug zu nehmen und all jene
Aspekte, die bisher unsichtbar waren oder entwertet worden sind, sichtbar
zu machen und einer Neubewertung zu unterziehen.

Die Entstehung einer eigenstindigen Gegenkultur kann im besten Fall
zur Ausbildung widerstindiger Subjektivititen mit einem oppositionellen
Bewusstsein fithren. Fiir Jane Mansbridge ist ein solches Bewusstsein

77 Taylor, Black is Beautiful., Ebenso: Linda Nicholson, Identity Before Identity Poli-
tics, New York; Cambridge University Press 2008.

78 Keith A. Mayes, Kwanzaa. Black Power and the Making of the African-American
Holiday Tradition, New York/London: Routledge 2009.

79 James Cone, Black Theology and Black Power, Maryknoll: Orbis 2018, 39.

80 Susan J. McWilliams (Hg.), A Political Companion to James Baldwin, Lexington:
University Press of Kentucky 2017; Alexis De Veaux, Warrior Poet. A Biography
of Audre Lorde, New York: W.W. Norton 2004.

113

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

dann gegeben, wenn die marginalisierten Subjekte ,,ihre zuvor unterge-
ordnete Identitét als positive Identifikation beanspruchen, Ungerechtigkei-
ten identifizieren, Verdnderungen in der Politik, Wirtschaft oder Gesell-
schaft fordern, um diese Ungerechtigkeiten zu korrigieren, und sehen, dass
andere Mitglieder ihrer Gruppe ein gemeinsames Interesse an der Korrek-
tur dieser Ungerechtigkeiten haben.“®! Die Ausbildung eines solchen Be-
wusstseins fasst Mansbridge als einen Prozess: Dieser beginnt damit, dass
eine gesellschaftliche Gruppe sich als unterschieden von einer anderen
Gruppe begreift und dabei realisiert, dass diese Unterscheidung die
Grundlage einer ungerechtfertigten systematischen Ungleichbehandlung
ist. Die Ausbildung eines solchen Bewusstseins ist dabei eng mit der Ent-
wicklung einer Gegenkultur verkniipft, insofern diese dafiir sorgt, die
Gruppendifferenz als Differenz positiv fiir sich zu beanspruchen und da-
rauf aufbauende Ungleichbehandlungen sichtbar zu machen und zu prob-
lematisieren. In Gegenkulturen konnen sich die Mitglieder marginalisier-
ter Gruppen iiber noch unverstandene und unbewiltigte Erfahrungen aus-
tauschen und gemeinsam eine Sprache entwickeln, die es erlaubt, neu und
anders iiber solche Erfahrungen nachzudenken. Die radikalfeministische
Aktivistin Pamela Allen hat den Prozess des consciousness raising in eine
Reihe von unterschiedlichen Phasen eingeteilt: Erstens die Phase des Sich-
Offnens, die dazu dient, die eigenen Erfahrungen und Gefiihle zu artiku-
lieren und fiir sie im Kreise Gleichgesinnter Verstdndnis und Bestdtigung
zu erlangen. Zweitens die Phase des Teilens, bei der es darum geht, Ge-
meinsamkeiten zu entdecken und sich dadurch davon zu iiberzeugen, dass
viele scheinbar individuelle Probleme in Wahrheit kollektive Probleme
sind. Drittens die Phase der Analyse, die darauf zielt, diejenigen sozialen
und politischen Prozesse ausfindig zu machen, welche fiir die eigenen Un-
gerechtigkeitserfahrungen verantwortlich sind.®> Und viertens schlieBlich

81 Jane Mansbridge und Aldon Morris (Hg.), Oppositional Consciousness. The Sub-
Jjective Roots of Social Protest, Chicago/London: University of Chicago Press
2001.

82 Allen, Pamela, ,,Free Space®, in: Anne Koedt, Ellen Levine and Anita Rapone
(Hg.), Radical Feminism, New York: Quadrangle 1973, 271-279. Vgl. dazu auch:
Daniel Loick, ,,Analyse collective et consciousness-raising. Deux techniques de
transformation de soi autour de 1968%, in: Archives de Philosophie, Jg. 86, Heft. 1,
2023, 189-202, der darauf hinweist, dass die Techniken des consciousness raising
auch in der Black Power Bewegung eine wichtige Rolle gespielt haben. Johanna
Oksala wiederum stellt heraus, dass solche Praktiken nicht im Sinne einer essentia-
listischen Riickkehr zu einem eigentlichen Selbst gelesen werden diirfen, sondern

114

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Epistemische Macht

die Phase der Abstraktion, in der es darum geht, sich von den jeweils eige-
nen Erfahrungen zu I6sen, um zu einer systematischen Perspektive auf ge-
sellschaftliche Unterdriickungsmechanismen zu gelangen und politische
Handlungsoptionen zu entwerfen. Der von Allen skizzierte Prozess miin-
det damit genau in jenen Zustand, den Mansbridge als ausgebildetes oppo-
sitionelles Bewusstsein bezeichnet. Dieses ist in der Lage zu priifen, ob es
sich bei wahrgenommenen Ungerechtigkeiten um kontingente Einzeler-
eignisse oder systematische und fortwahrende Diskriminierungen handelt,
inwiefern solche Erfahrungen auf individuelle Eigenschaften und Verhal-
tensweisen zuriickgefiihrt werden konnen oder auf der Zugehorigkeit zu
einer Gruppe beruhen und welche Verhéltnisse und Gruppen fiir die Auf-
rechterhaltung von gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten verantwortlich
sind.

Kommen wir nun auf die zu Beginn dieses Kapitels mit Frantz Fanon
unterschiedenen Untersuchungsebenen zuriick, dann lassen sich die Effek-
te, die von geschiitzten Raumen, einer Gegen-Kultur und einem oppositio-
nellen Bewusstsein ausgehen, in drei Registern fassen: Auf der Ebene des
Korperschemas fiihren sie zu einer Validierung von Erfahrungen und zur
Herausbildung eines Vertrauens in das eigene leibliche Dasein, wodurch
sie ein ungehemmtes und schamfreies Aufgehen in der gemeinsamen Welt
fordern. Auf der Ebene des rassial-historischen Schemas fiihren sie zur
Ausbildung und Aneignung einer eigenen Geschichte, in der Schwarze
nicht nur als Objekte der Unterdriickung, sondern auch als kreative Sub-
jekte in den Blick kommen, was die Herausbildung und Identifikation mit
der eigenen sozialen Identitét unterstiitzt. Auf der Ebene des epidermalen
Schemas schlieBlich geht es darum, Schwarzen Koérpern in einer weiflen
Mehrheitsgesellschaft eine neue und andere Form von Sichtbarkeit zu ver-
leihen. Mehr als das Korperschema und das rassial-historische Schema
bedarf eine Transformation des epidermalen Schemas dabei nicht nur einer
Distanznahme von der hegemonialen weiflen Kultur, sondern einer Kon-
frontation mit dieser, da dieses Schema in erster Linie im Blick von Wei-
Ben fungiert. Die Herausbildung widerstdndiger Subjektivititen fithrt uns
damit in den Bereich des politischen Handelns. Nicht mehr die blofle Be-
willtigung der eigenen Unterdriickungserfahrungen, sondern die Uberwin-
dung von Unterdriickung steht hier im Fokus. Wenn epistemische Macht

als Einilibung alternativer Praktiken der Subjektivierung. Vgl. Johanna Oksala,
Feminist Experiences. Foucauldian and Phenomenological Investigations, Evans-
ton: Northwestern University Press 2016, 48f.

115

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

nun wie hier vorgeschlagen als ein wichtiger Faktor einer solchen Unter-
driickung verstanden wird, dann bilden Auseinandersetzungen um das Er-
scheinen einen wichtigen Schauplatz des Streits um den Demos. Denn
Teilhabe am demokratischen Gemeinwesen setzt nicht nur voraus, dass
Subjekte dazu berechtigt sind, ihre Stimme im 6ffentlichen Raum zu erhe-
ben, sondern ebenso, dass diese Stimme von ihren Mitbiirger innen gehdrt
wird. Unter den Bedingungen einer rassifizierten Episteme ist jedoch ge-
nau das nicht moglich, da epistemische Ignoranz und epistemisches
Schweigen dafiir sorgen, dass die Stimme von Schwarzen in der Offent-
lichkeit resonanzlos verhallt. Um eine Demokratisierung offentlicher Teil-
habe herbeizufiihren, bedarf es daher konsequenterweise politscher Kdmp-
fe um epistemische Macht. In der Folge will ich mich anhand der Biirger-
rechtsbewegung und der Black Lives Matter-Bewegung nun ebensolchen
politischen Kémpfen um epistemische Macht zuwenden. Die phdnomeno-
logische Analyse dieser Kdmpfe wird uns zeigen, dass eines der Mittel,
das von diesen Bewegungen immer wieder in Anschlag gebracht wird, das
Mittel der demonstrativen Kritik ist. Es stellt eine vielversprechende Mog-
lichkeit dar, zur Auflésung jenes Problems beizutragen, das ich am Ende
des letzten Kapitels als das Problem der Transformation des Gemeinsinns
bezeichnet hatte.

116

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

Vergegenwirtigen wir uns zunichst noch einmal kurz den Stand der bishe-
rigen Argumentation: Ich hatte im Ausgang von Arendt gezeigt, dass das
offentliche Erscheinen in der gemeinsamen Welt auf einem Gemeinsinn
beruht, der es ermoglicht, die Perspektive von Anderen miteinzubeziehen.
Zwei Probleme waren dabei aufgetaucht: Das ,Problem der Macht des Er-
scheinens® und das ,Problem der Transformation des Gemeinsinns‘. Erste-
res habe ich nun im letzten Kapitel im Riickgriff auf die feministische
Standpunktepistemologie dahingehend zu 16sen versucht, dass ich das un-
gleiche Erscheinen von Subjekten als sinnlichen Effekt einer epistemi-
schen Macht rekonstruiert habe, der sich in Form von Kredibilitdtsvorur-
teilen ausdriickt. Vor diesem konzeptuellen Hintergrund kdnnen wir nun
das zweite offene Problem angehen und fragen: Wie kann gegen die sinn-
lichen Effekte der epistemischen Macht aufbegehrt werden? Wie kénnen
Subjekte, die nicht zum Sprechen und Handeln autorisiert sind, demokrati-
sche Kredibilitit erlangen? Und welcher widerstindigen Protestformen
konnen sie sich bedienen, um ihrer Stimme Geltung, Gehor und Gewicht
zu verleihen?

Um diese Fragen zu beantworten, werde ich in diesem Kapitel auf die
phéanomenologische Praxis der Demonstration, wie ich sie in der Einlei-
tung ausgearbeitet habe, zuriickgreifen. Dort habe ich gezeigt, dass sich
die phanomenologische Methode dadurch von anderen Methoden unter-
scheidet, dass sie ihre Einsichten nicht mehr im Medium der begrifflichen
Analyse, sondern vielmehr im Medium des bildlichen Aufzeigens vor-
bringt. Entsprechend charakterisiert Husserl die Phinomenologie auch als
ein ,,von Aufweisung zu Aufweisung intuitiv fortschreitendes Verstdnd-
lichmachen.! Ubertriigt man diesen Gedanken nun auf das Thema der
rassistischen Episteme, das uns hier bisher als Leitfaden gedient hat, dann
bedeutet das zunéchst einmal, dass die Kritik rassifizierter Wahrnehmung
nicht ausschlieBlich mittels logisch-argumentativer Uberzeugungsarbeit
verfahren sollte: Zu denken wire hier etwa an den Syllogismus ,,Alle
Menschen sind gleich®, ,,Schwarze sind Menschen®, ,,Schwarze sind Men-
schen wie alle Anderen®, der in verschiedenen Abwandlungen in der anti-
rassistischen Aufklarungsarbeit zum Einsatz kommt. Eine solche Heran-

1 Edmund Husserl, Erste Philosophie, in: Husserliana Bd. VII, hrsg. v. R. Boehm,
Haag: Nijhoff 1956, 197.

117

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

gehensweise scheint mir nur sehr beschriankt dazu in der Lage zu sein, je-
ne alltdglichen, prireflexiven Wahrnehmungsstrukturen zu adressieren,
mittels derer Kredibilititsauffassungen operieren, da sie ihnen ganz und
gar duflerlich bleiben. Wirksame Kritik muss in einem anderen, ndmlich
sinnlichen Modus operieren. Und dafiir, so mdchte ich zeigen, ist die phé-
nomenologische Methode der Demonstration besonders gut geeignet. Sie
gilt es im Folgenden zu einer Praxis der demonstrativen Kritik fortzuent-
wickeln. Dafiir werde ich auf die Arbeiten von drei Theoretiker innen zu-
riickgreifen: Jacques Ranciére, Judith Butler und Martin Luther King. Im
Anschluss an Ranciéres Uberlegungen zur Bedeutung des ,darstellenden
Aufzeigens‘, Butlers Analyse zur ,kritischen Geste‘ und Kings Konzeption
einer ,schopferischen Krise® werde ich an unterschiedlichen Fallvignetten
drei Momente demonstrativer Kritik erarbeiten. In einer abschlieBenden
Analyse der Proteste der Black Lives Matter Bewegung mochte ich diese
Momente dann zusammenfithren und zeigen, wie epistemische Macht
mithilfe von demonstrativer Kritik infrage gestellt und umgestiilpt werden
kann.

Das Aufzeigen der Gleichheit

Jacques Ranciéres Uberlegungen gehen von der Idee aus, dass Politik ,,ih-
rem Prinzip nach #sthetisch® ist.> Nun koénnte man diese Aussage so ver-
stehen, als wolle Ranciére uns damit sagen, dass Politik als Schauspiel zu
verstehen sei, in welchem dramatische und rhetorische Effekte eine ge-
wichtige Rolle spielen. Das hat Ranciére jedoch ebenso wenig im Sinn
wie die Idee, dass Kunst durch den entlarvenden oder storenden Charakter
ihrer Werke politische Beitrage liefern kann. Das eine wie das andere mag
richtig sein, jedoch geht es Ranciére weder um eine Asthetisierung des Po-
litischen, noch um eine Politisierung des Asthetischen, die Rede von der
Politik als Asthetik soll vielmehr darauf verweisen, dass der primire Ge-
genstand der Politik unsere Sinnlichkeit ist. Politik beginnt nicht erst da,
wo Uberzeugungen mit Argumenten in Debatten hinterfragt oder vertei-
digt werden, sondern bereits bei unserer sinnlichen Anschauung. Unsere
fiinf Sinne sind nicht blofl Apparaturen zur Registrierung von Daten, son-

2 Jacques Ranciére, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, aus d. Franz. v.
Richard Steurer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, 69.

118

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

dern selbst schon sinnhaft strukturiert. Das hat zur Folge, dass das Wahr-
nehmen nicht als neutraler Vorgang aufgefasst wird, sondern vielmehr als
ein Prozess, der mit dem verbunden ist, was Ranciére die ,Aufteilung des
Sinnlichen' (partage du sensible) nennt. Was nun aber ist mit diesem Aus-
druck gemeint?

Unter der Aufteilung des Sinnlichen versteht Ranciére die unserer
Wahrnehmung zugrunde liegen Ordnungsmuster, die dafiir sorgen, dass
die Welt als eine sinnvolle Totalitdt wahrgenommen wird, in der alles sei-
nen Platz hat. ,,Die Gesellschaft”, so Ranciére, ,,besteht dabei aus Grup-
pen, die Weisen spezifischen Tuns verschrieben sind, aus Plitzen, wo die-
se Tatigkeiten ausgelibt werden, aus Seinsweisen, die diesen Tatigkeiten
und diesen Plitzen entsprechen.’ Die Instanz, welche fiir die Aufrechter-
haltung und Verwaltung der Aufteilung des Sinnlichen zustindig ist, be-
zeichnet Ranciére in Anlehnung an Foucault als ,,Polizei“.* Zu ihr zihlt
nicht blof die exekutive Strafverfolgungsbehdrde, sondern vielmehr das-
jenige Ensemble von Institutionen und Apparaten, das fiir die Reprodukti-
on der bestehenden Ordnung sorgt. Unter einem Polizeistaat ist fiir
Ranciére entsprechend kein repressiver Uberwachungsstaat zu verstehen,
sondern vielmehr jener Staat, der versucht, Ordnung dadurch zu schaffen,
dass er sich dem Leben der Bevolkerung zuwendet: Erziehung, Gesund-
heit, Familie, Umwelt, Handel werden zum Gegenstand der Sorge der Po-
lizei. MafBigeblich ist dabei, dass die Polizei auf all diesen Gebieten nicht
blof} als eine verbietende und sanktionierende Macht auftritt, sondern als
eine ermoglichende, produktive Macht. Das gute Funktionieren der gesell-
schaftlichen Ordnung versucht die Polizei also nicht durch die Beschnei-
dung, sondern durch die Steigerung des Lebens zu erreichen.

Ranciére interessiert sich in seinen Uberlegungen nun weniger fiir die
produktive Macht der Polizei als vielmehr fiir die Ausschliisse, welche
durch die herrschende Ordnung hervorgebracht werden. Die Aufteilung
des Sinnlichen geht ndmlich immer auch mit einer Aufteilung ,,des Sicht-
baren und Unsichtbaren, des Horbaren und Nicht-Horbaren einher.> Es

3 Ranciére, Zehn Thesen zur Politik, Ziirich: Diaphanes 2008, 32.

4 Foucault bezieht sich hier seinerseits auf die historische Idee der Polizey, wie sie
im 17. Jahrhundert aufgekommen ist. Vgl. exemplarisch Michel Foucault, Sicher-
heit, Territorium, Bevélkerung. Geschichte der Gouvernementalitdt 1. Vorlesungen
am Collége de France 1977 - 1978, aus d. Franz. v. Claudia Brede-Konersmann
und Jiirgen Schroder, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, Vorlesung 12.

5 Jacques Ranciére, ,,Uberlegungen zur Frage, was heute Politik heiBt*, in: Dialektik.
Zeitschrift fiir Kulturphilosophie, Band 11, Heft 1, 2003, 113-122, 119.

119

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

sind die beiden hier angesprochenen Register des Visuellen und des Audi-
tiven, auf die Ranciére in seinen Arbeiten immer wieder zuriickgreift, um
deutlich zu machen, dass jede Ordnung ein AuBer-Ordentliches erzeugt,
das in dieser nicht erscheinen kann. Die Individuen, welche nicht die von
der herrschenden Ordnung vorgegebenen Plitze einnehmen, tauchen dann
nur als Schattengestalten auf und jedes Sprechen, das quer zur Ordnung
steht, etwa weil sein Aussagesubjekt nicht zum Sprechen berechtigt ist
oder sich nicht der angemessenen Konventionen bedient, erscheint dann
bloB als Larm, Gebrabbel oder Gebriill.® Um deutlich zu machen, dass es
hier nicht um eine faktische Unsichtbarkeit oder Unhorbarkeit geht, ver-
kniipft Ranciére das visuelle und auditive Vokabular meist mit dem der
Menge und der Zdhlung. Die Unsichtbaren und Ungehorten sind fiir ihn
diejenigen, die ohne Anteil sind und deren Worte nicht zéhlen. Anders ge-
sagt: Die Aufteilung des Sinnlichen bringt Anteilslose und Ungezdhlte
hervor.” Das Verhiltnis zwischen Anteilslosen und Anteilseignern, zwi-
schen Ungezéhlten und Gezéihlten bestimmt Ranciére nun mittels des Be-
griffs des Unvernehmens.® Gemeint ist damit nicht einfach, dass die An-
teilslosen in der herrschenden Ordnung missverstanden werden, da ein
solches Nicht-Verstehen durch das Mittel der Sprache selbst geheilt wer-
den konnte; etwa indem man sich einfach anders oder deutlicher aus-
driickt. Das Nicht-Verstehen, das mit dem Unvernehmen einhergeht, ist
grundsitzlicher: Es betrifft ,,weniger die Argumentation als das Argumen-
tierbare*. Das Unvernehmen bringt zum Ausdruck, dass die Anliegen der
Anteilslosen auf taube Ohren stoflen, weil sie von ihren Adressat _innen
nicht vernommen werden kénnen. Dass beispielsweise ein antiker Sklave
seinen Herren in politischen Angelegenheiten berét, ist unvorstellbar, weil
er von Natur aus als nicht dazu fahig angesehen wird, {iber solche Themen
zu sprechen. Das Sprechen der Anteilslosen kann von den Anteilseignern
also nicht vernommen werden, weil erstere in der bestehenden Ordnung
schlicht keinen legitimen AuBerungsort haben.

Politik hat fiir Ranciére nun dort statt, wo die herrschende Ordnung un-
terbrochen wird und die Anteilslosen fiir eine ,,Neuordnung des Erfah-
rungsfeldes* kimpfen.!” Um deutlich zu machen, wie man sich diesen

Ranciére, Das Unvernehmen, 34, 41.
Ebd., 22, 49.
Ebd., 9f.
Ebd,, 11.
0 Ebd., 47.

— O 0 3

120

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

Prozess vorzustellen hat, greift Ranciére auf den Auszug der Plebejer aus
Rom von 494 v. u. Z. zuriick. Titus Livius, der groBe lateinische Ge-
schichtsschreiber, fiihrt diesen Auszug in seinem Standardwerk Ab urbe
condita auf zwei Ursachen zuriick: Einerseits sind die Plebejer durch
Missernten oder Krieg groBenteils in die Schuldknechtschaft der Patrizier
geraten, andererseits besitzen sie keine Moglichkeit der geregelten Ein-
flussnahme, um politisch gegen ihre prekdre Lage vorzugehen und ihre
Anliegen den Patriziern gegeniiber vorzubringen. Die daraus resultierende
Ohnmacht kippt nun in eben jenem Moment in kollektives Protesthandeln
um, als es im Zuge eines bevorstehenden Krieges zur Einberufung von
Truppen kommt. Die Plebejer sind ndmlich nicht ldnger bereit, fiir die
Freiheit eines Gemeinwesens zu kdmpfen, in welchem sie sich selbst ver-
sklavt und unterdriickt finden. Um diese Haltung deutlich zu machen, zie-
hen sie auf den nahegelegenen Mons Sacer, um dort so lange streikend
auszuharren, bis die Patrizier auf ihre Anliegen eingehen. Ranciére rezi-
piert den Auszug der Plebejer durch die Brille der literarischen Bearbei-
tung von Pierre-Simon Ballanche, der 1829 eine Neubearbeitung des von
Livius vorgelegten Stoffes prisentiert.!! Ballanche wirft Livius vor, die
Stdndekdmpfe nur als eine Revolte zu verstehen, in welcher sich der Zorn
des Volkes entlddt. Dadurch verfehlt er aber den eigentlichen Sinn des
Konflikts. Im Anschluss an Ballanche erldutert Ranciére diesen folgen-
dermaflen: Die politischen Forderungen der Plebejer in Bezug auf ihre
missliche Lage finden bei den Patriziern kein Gehor, weil sie von diesen
als Wesen ohne /ogos gesehen werden. Das heif3t, sie werden als Wesen
wahrgenommen, die nicht zur verniinftigen Einsicht fahig sind und denen
es daher nicht moglich ist, eine verldssliche Meinung in sozialen und poli-
tischen Angelegenheiten zu erlangen. Als die Patrizier zur Befriedung des
Streiks nun den Menenius Agrippa senden, unterlduft diesem ein folgen-
schwerer Fehler. Er versucht die Plebejer ndmlich mittels der Fabel vom
Magen und seinen Gliedern zur Ordnung zu rufen. Geméal dieser Fabel
konnen die einzelnen Glieder eines Organismus (Plebejer) nur dann gut
funktionieren, wenn sie durch den Magen (Patrizier) mit Néhrstoffen ver-
sorgt werden. Die Plebejer, so Menenius Agrippa, verkennen nicht nur
diese Form der natiirlichen, organischen Ordnung, sondern sie schwéchen
sich auch selbst, indem sie sich vom ndhrenden Magen abkoppeln. Die
Pointe der Bearbeitung von Ballanche besteht nun daran, dass er betont,

11 Ebd., 35ff.

121

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

dass sich Menenius Agrippa mit der Fabel ins eigene Fleisch schneidet.
Deren Verstindnis setzt bei den Plebejern ndmlich genau jenen /ogos vo-
raus, der ihnen durch die Fabel abgesprochen werden soll. Statt also die
Plebejer an ihren untergeordneten Platz zu verweisen, erkldrt sie diese
vielmehr zu Gleichen. In den Worten von Ranciére: ,,Menenius Agrippa
erkldrt den Plebejern, dass sie nur die dummen Glieder eines Staates sind,
dessen Herr die Patrizier sind. Aber um ihnen so ihren Platz zu lehren,
muss er voraussetzen, dass die Plebejer seine Rede verstehen. Er muss
diese Gleichheit der sprechenden Wesen voraussetzen.“!? In der Ausei-
nandersetzung zwischen Plebejern und Patriziern, so die Pointe der radika-
len Demokratietheorie, steht nicht nur die Verbesserung der sozialen Lage
des plebs auf dem Spiel, sondern vielmehr die weitaus grundsitzlichere
Frage, wer als legitimer Teil des Demos zdhlt. Und in dieser Hinsicht
bringen die Stindekdmpfe eine bedeutende Verdnderung mit sich: Sie ma-
chen die Plebejer zu mit logos ausgestatteten Wesen.

Die Sezession der Plebejer macht fiir Ranciere deutlich, dass die Poli-
tik ,,zuerst der Konflikt {iber das Dasein einer gemeinsamen Biihne [ist],
iiber das Dasein und die Eigenschaften derer, die auf ihr gegenwirtig
sind“.!® Fragt man nun danach, wie es den Plebejern gelungen ist, diese
Biihne zu transformieren, st63t man auf zwei Momente: Das erste Moment
besteht in einem Setzen von Gleichheit.'* Es zeigt sich an der Fabel des
Menenius Agrippa: Denn selbst wenn die Plebejer den /ogos nicht haben
sollten, sondern ihn nur aus dem Mund der Patrizier vernehmen konnen,
wie die Patrizier glauben, ist in dieser Kommunikationssituation immer
noch vorausgesetzt, dass die Plebejer die Fabel verstehen und in ihre Leh-
re einwilligen konnen. Damit setzt die Fabel aber ein Stiick Gleichheit vo-
raus, an welches die Plebejer ankniipfen, wenn sie sich weigern, die Fabel
des Menenius Agrippa anzuerkennen. Der Aufstand der Plebejer macht fiir
Ranciére deutlich, dass keine polizeiliche Ordnung vollkommen geschlos-
sen ist, weil sie auf irgendeiner Ebene stets auf die Mitwirkung der ihr Un-
terworfenen angewiesen ist, an welche diese ihrerseits mit widerstindigem
Handeln ankniipfen kénnen. !> Das zweite Moment, das in der Fabel der
Sezession der Plebejer enthalten ist, nennt Ranci¢re das Aufzeigen der

12 Ebd., 45.
13 Ebd., 38.
14 Ebd., 29, 60.
15 Ebd., 37.

122

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

Gleichheit.'® Die Plebejer nehmen sich ihren Anteil dadurch, dass sie sich
wie die Patrizier verhalten und sich selbst eine Ordnung geben, in welcher
sie als Herren fungieren. Ins Zentrum riickt dabei das Vermdgen ,, Verspre-
chen zu geben!”. Das hat seinen Grund darin, dass nur ein freies und
nicht ein sklavisches Wesen versprechen geben kann, da in der Zusiche-
rung zukiinftigen Handelns sowohl die innere als auch die duflere Natur
iiberwunden werden muss. Wer im Wort steht, der hat dieses Wort auch
dann zu halten, wenn ihm spéter nicht danach geliistet (innere Natur) oder
er mit externen Widerstdnden (dufBlere Natur) konfrontiert ist. Indem sie
Versprechen geben und nehmen, zeigen die Plebejer also, dass sie keine
sklavische Natur besitzen und genau wie die Patrizier als freie Wesen han-
deln konnen. Die Praxis des Aufzeigens zielt dabei nicht einfach darauf
ab, bessere Bedingungen der politischen Beteiligung fiir die Plebejer aus-
zuhandeln, sondern sie hat den weiterreichenden Effekt, die Unter-
scheidung zwischen Patriziern und Plebejern selbst infrage zu stellen. Es
handelt sich hier nicht blo um einen Kampf, bei dem eine Gruppe ver-
sucht, ihre Interessen gegen eine andere Gruppe durchzusetzen, sondern es
handelt sich um einen Kampf, der auf eine Neu-Aufteilung des Sinnlichen
zielt.

Ranciére identifiziert an der von ihm herangezogenen Schliisselszene
also zwei Momente, die widerstindiges Handeln auszeichnen: das Setzen
und das Aufzeigen von Gleichheit.!® Beide Momente fiigen sich nun inso-
fern zusammen, als das erste Moment seine Verwirklichung durch das
zweite Moment erfihrt. Die von den Plebejern eingeforderte Gleichheit
wird von ihnen nicht einfach behauptet, sondern sie wird von ihnen prak-
tiziert und zur Darstellung gebracht. Aus dieser Darstellung resultiert eine
Disruption eben jener epistemischen Macht, welche die Plebejer als un-
gleiche Subjekte konstituiert. Die Politik des Asthetischen fiihrt so im bes-
ten Fall zu einer Verinderung von Wahrnehmungsurteilen und der mit
ihnen verbundenen Kredibilitdtszuschreibungen. Eine solche Verdnderung
zeigt sich im Fall der aufstidndischen Plebejer daran, dass sie in Folge ihres

16 Ebd., 50.

17 Ebd., 36.

18 Die Unterschiede zwischen einer plebejischen und einer deliberativen Politik der
Gleichheit stellen heraus: Matthias Flatscher und Sergej Seitz, ,,Biirgerliche Soli-
daritdt und plebejische Gleichheit. Redemokratisierungen der Postpolitik bei Ha-
bermas und Ranciére®, in: Gebhardt, Mareike (Hg.): Staatskritik und Radikalde-
mokratie Das Denken Jacques Ranciéres, Baden-Baden: Nomos 2020, 153-170.

123

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Aufstands das Recht erhalten sich unter Ausschluss der Patrizier im con-
cilium plebs zu versammeln und dort zwei Volkstribune zu wéhlen, welche
die Interessen der Plebs gegeniiber den Patriziern vertreten. Auch wenn
die Plebejer damit den Patriziern freilich nicht génzlich gleichgestellt sind,
so werden sie von den Patriziern nun doch grundsétzlich als politische
Wesen mit politischer Kredibilitit anerkannt. Wir kdnnen daher davon
sprechen, dass es den Plebejern mit diesen institutionellen Verdnderungen
gelungen ist, den Gemeinsinn der Patrizier zu transformieren, so dass sich
diesen der sinnliche Erscheinungsraum der gemeinsamen Welt nun anders
als zuvor darstellt. Dass diese Form des Protests auch jenseits aller Fabeln
in unserer Gegenwart sinnvoll zum Einsatz gebracht werden kann, darauf
ist im Anschluss an Ranciére verschiedentlich hingewiesen worden.'® Her-
ausgreifen mochte ich dabei die Uberlegungen von Judith Butler zur Ge-
schlechterperformativitit, die es uns erlauben werden, das Motiv der poli-
tischen Intervention in die herrschende Ordnung noch weiter zu vertiefen.

Die kritische Geste

Judith Butler hat bereits in ihrer frithen Schaffensphase eine starke Affini-
tit zur Phdnomenologie erkennen lassen, die derzeit in ihren Arbeiten zu
Protest und Gewaltlosigkeit wieder stirker in den Vordergrund tritt.° Das
lasst sich nicht nur am verstirkten Bezug auf Hannah Arendt festma-
chen,?! sondern zugleich auch am Vokabular: Wenn Butler davon spricht,
dass Protestpraktiken das Ziel haben, ihr Publikum aus seiner ,,natiirlichen
Einstellung herauszuriitteln, dann lsst sie ihre Uberlegungen mit einem

19 Fiir eine weiterfiihrende Anwendung von Ranciéres Uberlegungen auf soziale Be-
wegungen vgl. exemplarisch Todd May, Contemporary Political Movements and
the Thought of Jacques Ranciére. Equality in Action, Edinburgh: Edinburgh Uni-
versity Press 2010, sowie: Michael Feola, The Powers of Sensibility, Chap. 4; Da-
vide Panagia, The Political Life of Sensation, Durham, N.C.: Duke University
Press 2009, 45-73.

20 Vgl. exemplarisch Judith Butler, ,,Performative Acts and Gender Constitution: An
Essay in Phenomenology and Feminist Theory®, in: Theatre Journal, Jg. 40, 1988:
519-531, sowie: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung,
aus d. Amerikan. v. Frank Born, Berlin: Suhrkamp 2016.

21 Vgl. hierzu Gerhard Thonhauser, “The Power of Public Assemblies: Democratic
Politics following Butler and Arendt®, in: Thomas Bedorf and Steffen Herrmann
(Hg.): Political Phenomenology: Experience, Ontology, Episteme, New York:
Routledge, 2019, 202-219.

124

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

klassischen Grundbegriff der Phinomenologie beginnen.’> Mehr noch:
Wenn sie in der Folge auf ,theatrale Formen der Street Politics Bezug
nimmt oder auf Verfahren ,,dsthetischer Artikulation® verweist, dann fiihrt
sie eben jene phanomenologische Form der Kritik fort, die ich hier im An-
schluss an Husserl als demonstrative Kritik bezeichnet habe.>* Butlers An-
satz ist in unserem Kontext nun insofern von Bedeutung, als mit ihm das
transformative Moment des Protesthandelns deutlicher in den Mittelpunkt
riickt als bei Ranciére. Das zeigt sich an ihren Ausfithrungen zur ,kriti-
schen Geste*, die nicht nur auf die Aneignung, sondern zugleich auch auf
die Umarbeitung von herrschenden Vorstellungen von Gleichheit zielen.
Ich mochte mich der kritischen Geste im Folgenden anhand von zwei Bei-
spielen zuwenden: der drag performance auf der einen und einer street po-
litics auf der anderen Seite.

Beginnen wir zunichst mit jender Praktik, die im Zentrum von Butlers
friihen Uberlegungen steht: dem drag.?** Die Biihnenauffiihrung ge-
schlechtlicher Zugehorigkeit mittels Kleidung und gestischer Stilisierung,
so argumentiert Butler, kann ein Mittel sein, die Vorstellung einer pri-
méren Geschlechtszugehorigkeit infrage zu stellen. Und das nicht auf-
grund der Tatsache, dass es den jeweiligen Performer innen im besten Fall
gelingt, die Illusion des Originals zu erzeugen, sondern vielmehr darum,
weil der Begriff des Originals hier selbst parodiert wird.>> Ein besseres
Verstiandnis davon, wie es Drag gelingt, diesen Effekt zu erzeugen, erlan-
gen wir, wenn wir uns den einschligigen Uberlegungen von Susan Sontag
zuwenden. Drag, so argumentiert Sontag, zeichnet sich dadurch aus, dass
es hier darum geht, die ,,Welt in Anfiihrungszeichen® zu setzen.?® Drag zu

22 Judith Butler, Wenn die Geste zum Ereignis wird, aus dem Engl. von Anna Wieder
und Sergej Seitz, Wien: Turia+Kant 2019, 65.

23 Ebd., 16, sowie: Judith Butler und Gayatri Chakravorty Spivak, Sprache, Politik,
Zugehdrigkeit, Zirich: diaphanes 2007, 43.

24 Zur Entwicklung von Butlers Politik des Performativen vom Drag bis hin zu Stra-
Benprotesten vgl. Gerald Posselt, ,,Politiken des Performativen. Judith Butlers
Theorie politischer Performativitit®, in: ders., Tatjana Schonwélder-Kuntze und
Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen: Kritische Lektiiren,
Bielefeld: transcript 2018, 45-70.

25 ,.Der hier verteidigte Begriff der Geschlechter-Parodie setzt nicht voraus, dal es
ein Original gibt, das diese parodistischen Identititen imitieren. Vielmehr geht es
gerade um die Parodie des Begriffs des Originals als solchem.* (Judith Butler, Das
Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, 203)

26 Susan Sontag, ,,Anmerkungen zu Camp®, in: dies., Kunst und Antikunst. 24 litera-
rische Analysen, 169-285, Reinbek bei Hamburg. Rowohlt 1968, 169-285, hier:

125

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

performen, bedeutet also nicht, einfach die Rolle einer Frau oder eines
Mannes zu spielen, sondern vielmehr das Spielen dieser Rolle zu spielen:
Es bedeutet, ,,Frau“ oder ,,Mann“ zu spielen. Als geeignete Mittel haben
sich dabei Auffiihrungsformen bewéhrt, die vor allem mit Glamour,
Schwulst, Kitsch oder Comedy arbeiten. Die Opulenz, die mit solchen
Darstellungsweisen verbunden ist, dient ndmlich nicht einfach nur dazu,
das Publikum zu beeindrucken, sondern dazu, das eigene Rollenspiel als
Praxis der Kritik in Szene zu setzen. Zwei Bewegungen machen dabei ei-
ne erfolgreiche Inszenierung aus. Zunichst die Bewegung der Aneignung:
Mit ihr geht es darum, sich die jeweilige Geschlechtsidentitit durch eine
Reihe von bedeutungsschwangeren Zeichen und Praktiken anzueignen.
Emblematische Kleidungsstiicke wie Anzug oder Kleid, ikonische Gesten
wie das Sitzen mit verschriankten oder auseinandergespreizten Beinen und
die Ubernahme von Kérpermerkmalen wie Barthaar oder Briisten werden
dabei genutzt, um die Illusion der authentischen Zugehorigkeit zu einem
jeweiligen Geschlecht zu erzeugen. Wiirde sich die Darstellung nun allein
auf solche Techniken der Nachahmung beschrinken, stiinde Drag freilich
in der Gefahr, lediglich zur Idealisierung der jeweiligen Geschlechterrol-
len beizutragen. Ein subversives Potential entfaltet es daher erst in jenem
Moment, in welchem es die Bewegung der geschlechtlichen Aneignung
mit einer Bewegung der Distanzierung verbindet. Um einen solchen Ef-
fekt zu erzeugen, greift Drag auf die Mittel der Ironie, des Witzes oder der
Ubertreibung zuriick. Mit ihrer Hilfe lassen sich geschlechtliche Zeichen
und Praktiken selbst zum Gegenstand der Inszenierung machen, wodurch
die Illusion der authentischen Zugehorigkeit zu einem Geschlecht selbst
als Illusion thematisiert werden kann. Die Praxis des Drag zehrt also von
einer doppelten Bewegung: Wéhrend die Aneignung geschlechtlich co-
dierter Zeichen und Praktiken auf die Ubernahme der jeweils dargestellten
Rolle zielt, zielt die Distanznahme auf einen Bruch mit eben dieser Rolle.
Aufgrund dieser Doppelbewegung befindet sich die Drag-Performance
stets in einer doppelten Gefahr: Wird die Rolle zu gut gespielt, wird die
Darstellung zur bloBen Travestie, wird sie dagegen iiberdramatisiert, wird
die Auffithrung zur herabsetzenden Karikatur. Die Herausforderung des
Drag besteht entsprechend gerade darin, beide gegenldufigen Bewegungen

273. Vgl. ebenso im Anschluss an Sontag meine Analyse zum Unterschied von
Biihnen- und Alltagsdrag: Steffen Herrmann, ,,Biihne und Alltag. Uber zwei Exis-
tenzweisen des Drag", in: Pia Thilmann, Tania Witte, Ben Rewald (Hg.), Drag
Kings. Mit Bartkleber gegen das Patriarchat, Querverlag: Berlin 2007, 115-132.

126

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

in der jeweiligen Situation so auszutarieren, dass der gewiinschte Effekt
der Infragestellung der Geschlechtsidentitét entsteht.

Butler hat die Praxis der Geschlechterperformativitit an anderer Stelle
auch als eine kritische Form der ,,Geste* bezeichnet.?” Im Riickgriff auf
die Uberlegungen von Adorno und Benjamin versteht sie die Geste dabei
nicht einfach als einen korperlichen Ausdruck, der etwas mitteilen mochte,
sondern vielmehr als den ,,Kristallisationspunkt des Auseinandertretens
zwischen dem, was der Korper tut und dem, was er sagt.?® Die kritische
Geste markiert also eine Differenz zwischen dem, was ein Korper behaup-
tet zu tun und dem, was sich in seinem Tun zeigt. Dort wo der Korper — in
einem allegorischen Sinne -—,behauptet, nur seine natiirliche Ge-
schlechtsidentitdt zum Ausdruck zu bringen, entlarvt Drag diese Natur als
den nachtriglichen Effekt einer komplexen Inszenierung. Gezeigt wird,
dass Geschlechtsidentitit in sie stiitzende Praktiken eingelassen ist, in de-
nen der Korper mittels subkutaner (body shaping), kutaner (body arf) und
extra-kutaner (body clothes) Praktiken zum scheinbar natiirlichen Aus-
druckszeichen wird.?’ Die Thematisierung solcher unterstiitzenden Prakti-
ken erzeugt beim Publikum im besten Fall ein Staunen, durch den der na-
tiirliche Geschlechtsglaube unserer Wahrnehmung unterbrochen und neu
formiert werden kann. Die kritische Geste kann entsprechend im phéino-
menologischen Sinne als Praxis einer demonstrativen Kritik verstanden
werden, die mittels dsthetischer Aufweisungen Effekte zu erzielen ver-
sucht. Im besten Fall kann sie so dazu beitragen, deutlich zu machen, dass
die scheinbare Unverfiigbarkeit und Naturgegebenheit von Geschlecht ein
Effekt von performativen Praktiken ist, die dasjenige, was sie in Szene
setzen, im gleichen Moment erst hervorbringen. Im selben Moment, wie
Drag dabei die Naturgegebenheit von Geschlecht infrage stellt, eroftnet es
die Moglichkeit, Geschlecht durch eine queere Aneignung solcher Prakti-
ken neu und anders zu praktizieren.

Klar ist jedoch, dass eine solche kritische Praxis nicht immer gelingen
muss. Was ndmlich auf der Biihne selbst bei konservativem Publikum
noch Bewunderung und Applaus hervorzubringen vermag, gilt im Alltag
schnell als pervers und abnorm. Entsprechend hilt Butler fest: ,,Die Paro-

27 Butler, Wenn die Geste zum Ereignis wird, 17.

28 Ebd., 57.

29 Vgl. dazu auch Steffen Herrmann, ,Ein Koérper werden. Praktiken des Ge-
schlechts®, in: A.G. Gender-Killer (Hg.), Das gute Leben. Linke Perspektiven auf
einen besseren Alltag, Miinster: Unrast 2007 13-32.

127

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

die an sich ist nicht subversiv.“*° Die Subversion der Geschlechtsidentitit,
so will Butler hier zum Ausdruck bringen, ist keine Eigenschaft der paro-
distischen Akte selbst, sondern sie entspringt dem Zusammenspiel von
Drag-Performer_in und Publikum. Erst dort, wo die Performance ein
»subversives Geldchter* erzeugt, kann davon gesprochen werden, dass sie
ihr eigentliches Ziel erreicht hat.’! Im Anschluss an diese Uberlegung But-
lers konnen wir performative Protestpraktiken als kommunikative Akte
verstehen, die es sich zur Aufgabe machen, sich an ein Publikum zu rich-
ten, bei dem sie einen Wahrnehmungs- und Einstellungswandel bewirken
wollen.’> Den spezifischen Herausforderungen, die mit dieser Aufgabe
verbunden sind, werde ich mich gleich im nichsten Abschnitt zuwenden.
Vorab will ich noch zeigen, dass Butlers Uberlegungen zum performativen
Protesthandeln keineswegs auf den Bereich geschlechtlicher Identitdt be-
schriankt sind, sondern auch in politischen Kdmpfen um demokratische
Kredibilitit eine wichtige Rolle spielen.

Exemplarisch fiir die politische Geste ist eine Szene, die im Zentrum
des schmalen Bandes Who Sings the Nation-State steht, der auf einem Ge-
sprach zwischen Butler und Gayatri Chakravorty Spivak basiert. Butler
kommt hier auf die Proteste von illegalen Einwanderern aus dem Jahr
2006 in mehreren kalifornischen Stidten zu sprechen.*® Diese sind gegen
die Verschérfung von Strafen gegeniiber illegalen Einwanderer innen und
Personen, die ihnen helfen, gerichtet. Die 6ffentliche Diskussion weitet
sich dabei schnell {iber diesen urspriinglichen Sachverhalt hinaus aus und
bezieht sich allgemein auf die politischen Teilhabemdglichkeiten von La-
tinx in den USA. Die Proteste dehnen sich dabei zunehmend iiber das gan-
ze Land aus. So finden etwa am 10. April in 102 Stidten im ganzen Land
Aktionen statt. Begleitet werden diese Aktionen von verschiedenen spa-

30 Judith Butler, Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991,
204.

31 Ebd., 215.

32 Vgl. dazu auch: Clare Woodford, ,,Subjects of Subversion: Ranciére and Butler on
Aesthetics of Politics“, in: Anna Street, Julien Alliot and Magnolia Pauker (Hg.),
Inter Views in Performance Philosophy. Crossings and Conversations, London:
Palgrave 2017, 205-218. Die kommunikative Relation performativer Praktiken
bildet auch den Ausgangpunkt von Eva von Redeckers Studie Praxis und Revolu-
tion. Eine Sozialtheorie radikalen Wandels, Frankfurt a. M.: Campus 2018, die im
Anschluss an Butler ein Konzept des interstitiellen Wandels entwickelt, das in der
subversiven Kraft revolutionérer Alltagspraktiken griindet.

33 Butler und Spivak, Sprache, Politik, Zugehorigkeit, 41.

128

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

nischsprachigen Radiosendern, die im Zuge ihrer Berichterstattung eine
unter den Protestierenden verbreitete Praxis aufnehmen und in einem
symbolischen Akt verdichten: Am 28. April wurde auf etwa 500 spanisch-
sprachigen Radiosendern im ganzen Land die ,,Nuestro Himno®, eine spa-
nischsprachige Interpretation des ,,Star Spangeled Banner* abgespielt.

Das Singen und Abspielen der Nuestro Himno lésst sich nun als eine
kritische Geste im oben genannten Sinne verstehen. Und zwar in dem Sin-
ne, dass die Protestierenden hier demokratische Gleichheit nicht einfach
abstrakt einfordern (,,Wir wollen Gleichheit!*), sondern vielmehr dadurch
beanspruchen, dass sie eine solche Gleichheit praktizieren. Und zwar in
verschiedener Hinsicht: Indem sich Illegalisierte auf der StraBle versam-
meln, um dort die Hymne auf Spanisch zu singen, machen sie Gebrauch
von einer Versammlungsfreiheit, an der sie gar nicht partizipieren. Sie
iiben ein demokratisches Recht aus, in dessen Genuss sie noch gar nicht
gekommen sind. Gerade in dieser Vorwegnahme, in diesem Handeln ,als
ob‘, demonstrieren sie jedoch, dass sie als staatsbiirgerliche Subjekte ge-
eignet sind. Ebenso verhilt es sich mit dem Singen der Hymne: Das Sin-
gen selbst ist Ausdruck eines Patriotismus. Es bekennt sich zu den politi-
schen Werten eines Gemeinwesens, an denen es selbst noch gar nicht teil-
hat. Die Geste erhilt ihr kritisches Potential hier dadurch, dass sich die
Protestierenden in ihrer demokratischen Gleichheit inszenieren, auch
wenn sie vom Gemeinwesen als Ungleiche angesehen werden. Sie ver-
weist so auf den Widerspruch zwischen der Ausiibung und der Verwirkli-
chung von Gleichheit. Wenn Butler betont, dass solche Gesten als Teil ei-
ner ,,asthetischen Artikulation in der politischen Sphére* verstanden wer-
den miissen, dann weist sie uns darauf hin, dass die kritische Geste auf
Seiten derer, an die sie sich richtet, im besten Fall eine Irritation von Seh-
und Horgewohnheiten hervorruft, die zu einer verdnderten Wahrnehmung
demokratischer Kredibilitit fiihrt.>*

Die Nuestro Himno macht noch einen weiteren Punkt der kritischen
Geste deutlich. Ich hatte oben argumentiert, dass sich die Kritik aus einer
gegenldufigen Bewegung von Aneignung und Distanznahmen speist. Eben
diese gegenldufige Bewegung finden wir hier aufgrund der Tatsache, dass
die Hymne auf Spanisch gesungen wird. ,,Das ,Wir‘, das hier singt und
sich auf Spanisch behauptet®, so Butler, ,,macht etwas mit der Vorstellung

34 Ebd., 43.

129

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

von Nation und Gleichheit.“** Das bestitigen auch die kritischen Reaktio-
nen auf die Nuestro Himno. Im Anschluss an die Radioiibertragung melde-
te sich etwa George Bush, damals amtierender Président, in einer Presse-
mitteilung folgendermalBlen zu Wort: ,,Ich denke, dass Menschen, die Biir-
ger in diesem Land sein wollen, Englisch lernen miissen. Und sie miissen
lernen, die Hymne auf Englisch zu singen.“*® Was hier an der Frage der
Sprache, in der die Hymne gesungen werden kann oder zu singen ist, ver-
handelt wird, ist eigentlich die Frage nach der Selbstdefinition des ameri-
kanischen Gemeinwesens. Der Signifikant der ,,englischen Sprache* steht
dabei fiir eine Bewahrung des Status Quo, in dem eine am Ideal des
Weillseins orientierte Vorstellung des Gemeinwesens vorherrscht, in deren
Zentrum abstrakte Gleichheit und individuelle Autonomie steht, wahrend
der Signifikant ,,spanische Sprache® hier fiir eine Transformation hin zu
einer Gemeinschaft der konkreten Gleichheit und der hybriden Pluralitét
steht. Deutlich wird daran, dass die Einforderung von Gleichheit fiir die
Marginalisierten nicht einfach bedeuten muss, sich der Mehrheit anzupas-
sen und deren Idealen voll und ganz zu unterwerfen, sondern dass sie
vielmehr mit einer kritischen Geste verbunden sein kann, die auf die Um-
arbeitung der herrschenden Vorstellung von Gleichheit hinarbeitet. Ahn-
lich wie beim Drag gilt freilich auch hier, dass solche Inszenierungen trotz
aller unternommenen Anstrengung nicht immer gelingen miissen. Das
bringt uns noch einmal zuriick zur Frage der Wirksamkeit der demonstra-
tiven Kritik, der ich im nichsten Schritt weiter nachgehen mochte.

Die Dramatisierung des Protests

Aufgrund ihres darstellenden Charakters wird die Praxis der demonstrati-
ven Kritik gerne als eine theatrale Inszenierung verstanden. So aufschluss-
reich diese Metapher auch ist, so droht sie doch zugleich den Blick auf ei-
nen entscheidenden Unterschied zwischen Theater und Protest zu verstel-
len. Auch dann némlich, wenn es den Protesthandelnden gelingt, die Stra-
Be zur Biihne zu machen, unterscheidet sich diese Szene vom Theatersaal
gleichwohl dadurch, dass hier nicht automatisch ein Publikum vorhanden
ist. Widerstindiges Protesthandeln steht daher zunichst einmal vor der

35 Ebd.
36 www.nytimes.com/2006/04/28/us/bush-says-anthem-should-be-in-english.html
(07.08.2023) (eigene Ubersetzung).

130

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



http://www.nytimes.com/2006/04/28/us/bush-says-anthem-should-be-in-english.html
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.nytimes.com/2006/04/28/us/bush-says-anthem-should-be-in-english.html

3. Demonstrative Kritik

Aufgabe, ein Publikum {iberhaupt erst zu konstituieren. Dass diese Aufga-
be keine leichte ist, wird deutlich, wenn wir uns vergegenwértigen, dass
sich die rassistische Episteme ja gerade durch eine epistemische Ignoranz
auszeichnet. Wie kdnnen Schwarze unter solchen Bedingungen Weille
zum Zuhoren bringen? Eben dieses Problem hat Martin Luther King in
seinem beriihmten ,,Brief aus dem Gefangnis in Birmingham* von 1963
adressiert. Der Brief entstand im Zuge von Kings Inhaftierung, nachdem
er zusammen mit anderen gegen rassistische Segregationspolitik in Bir-
mingham protestiert hatte. King entwickelt darin eine Verteidigung des
zivilen Ungehorsams als gewaltfreier und offentlicher Handlung, welche
die Legitimitit von ungerechten Gesetzen im Namen der Moral infrage
stellt. Zivilen Ungehorsam charakterisiert er dabei als eine Form der direk-
ten Aktion, die von den Akteur innen immer dann in Anschlag gebracht
werden darf, wenn sich die traditionellen Kanédle der politischen Mei-
nungsbildung als verstopft erwiesen haben und politische Anliegen bei den
politischen Représentant_innen auf taube Ohren stofen. In solchen Féllen
bedarf es der unmittelbaren Initiative der Betroffenen. Um sich Gehor zu
verschaffen, so King, muss man ,,eine Krise herbeifiihren, eine schopferi-
sche Spannung erzeugen, um damit eine Stadt, die sich bisher hartnickig
gegen Verhandlungen gestraubt hat, zu zwingen, sich mit den Problemen
auseinanderzusetzen*.3” Kings Antwort hebt also zunichst darauf ab, dass
ziviler Ungehorsam eine Krisensituation schaffen muss. Worin aber be-
steht diese Krise? Krisen entstehen dort, wo ein System nicht zur Bewalti-
gung eines Ereignisses in der Lage ist und mit seinen Ressourcen und Ka-
pazititen an seine Grenzen stoft. Krisen stellen entsprechend Momente
der Ausnahme dar, durch die alltidgliche Routinen unterbrochen werden.
Worin genau die von den Protestierenden in Birmingham herbeigefiihrte
Krise besteht, wird von King nun zwar nicht genauer ausgefiihrt, ange-
lehnt an die Ereignisse lassen sich aber unterschiedliche Momente unter-
scheiden. Das erste Moment besteht darin, dass es sich Schwarze Men-
schen ,herausnehmen‘, in Massen gegen rassistische Diskriminierung zu
protestieren und die althergebrachte Ordnung infrage zu stellen. Von einer
Krise kann dabei gesprochen werden, weil die massenhaften Proteste deut-
lich machen, dass die Schwarze Bevolkerung nicht gewillt ist, die bisher
herrschenden Verhéltnisse langer mitzutragen. Thre Proteste zeigen, dass

37 Martin Luther King, ,,Brief aus dem Gefidngnis in Birmingham®, in: Schépferischer
Widerstand. Reden, Aufsdtze, Predigten, Giitersloh: Mohn 1980, 56-75, hier: 60.

131

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

sich die bestehende Ordnung wird verdndern miissen. Wir haben es also
mit einer Ordnungskrise zu tun. Ein zweites Moment besteht darin, dass
die friedlichen Protestaktionen durch direkte Aktionen des zivilen Unge-
horsams flankiert werden. Dazu gehoren beispielsweise Boykotte, welche
gegen diskriminierende Institutionen gerichtet sind (wie etwa der Mont-
gomery Bus Boycott von 1955/56), Sit-Ins, bei denen bestehende Segrega-
tionspraktiken herausgefordert werden (wie etwa im Zuge der Greens-
boro-Aktionen von 1960) oder Freedom Rides, welche die Umsetzung von
politischen Rechten auf die Probe stellen (wie etwa die Fahrt nach Bir-
mingham von 1961). Insofern solche Gesetzesbriiche nicht von Einzelper-
sonen, sondern von Gruppen vorgenommen werden, geraten polizeiliche
Routinen zur Wiederherstellung der Ordnung hier an ihre Grenzen. Wir
haben es entsprechend nicht nur mit einer Ordnungskrise, sondern auch
mit einer Durchsetzungskrise zu tun.

Man wird sich nun wundern, warum man in Bezug auf die genannten
Krisen von einer schopferischen Spannung sprechen soll. Das ist umso
mehr der Fall, wenn man sich die Reaktion der herrschenden Ordnungs-
méchte auf die beiden genannten Krisen ansieht: Zivilem Ungehorsam ist
in Birmingham mit brutaler Polizeigewalt begegnet worden: Schlagstocke,
Hunde und Wasserwerfer kamen zum Einsatz, um die unliebsamen Pro-
testaktionen aufzulésen und die Protestierenden auseinanderzutreiben.
Dabei kam es vielfach zu polizeilichen Gewaltexzessen und Verletzungen
auf Seiten der Protestierenden. Die durch die Protestierenden herbeige-
flihrten Krisen scheinen also geradewegs in eine destruktive Spannung ge-
filhrt zu haben. Entsprechend wurde ihnen auch vorgeworfen, mit ihren
Protesten Gewalt zu provozieren. King antwortet auf diesen Vorwurf in
seinem Brief aus dem Geféngnis in Birmingham, dass hier Ursache und
Effekt verwechselt werden: Ursache der gewalttitigen Ereignisse sind ja
gerade nicht die Proteste der Schwarzen Bevélkerung, sondern vielmehr
rassistische Unterdriickungsregime. Entsprechend hélt King fest: ,,Eigent-
lich sind wir, die wir uns an einer direct action beteiligen, nicht die, die
Spannung erzeugen. Wir bringen nur die bereits vorhandene, verborgene
Spannung an die Oberfldche. Wir holen sie ans Tageslicht, damit man sie
sehen und sich mit ihr befassen kann.“*® Diese Uberlegung erdffnet uns
die Moglichkeit zu verstehen, in welcher Hinsicht die Konfrontation zwi-
schen Protestierenden und polizeilicher Ordnungsmacht zu einer schopfe-

38 Ebd., 65.

132

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

rischen Spannung fithren kann: Die rassistischen Verhiltnisse, die sonst im
Verborgenen fungieren oder sich soweit normalisiert haben, dass sie dem
Alltagsbewusstsein gar nicht mehr aufféllig werden, werden durch die
Konfrontation von Unterdriickten und Unterdriickern in der Offentlichkeit
weithin sichtbar. Elsa Dorlin spricht davon, dass die Protestierenden ihren
Korper im Zuge solcher Konfrontationen ,,zu einer Folie machen, auf der
die unerhérte Gewalt der Aggression sichtbar wird“.?° Indem diese zum
Gegenstand oOffentlicher Berichterstattungen und Auseinandersetzungen
wird, erzeugen die Protestierenden genau jenen Effekt, den King als
,Zwang, sich mit den Problemen auseinanderzusetzen beschrieben hat.*’
Ein entscheidendes Moment der Proteste besteht also zundchst darin, die
eigenen Probleme soweit ins Licht der Offentlichkeit zu riicken, dass nie-
mand darum herum kommt, zu ihnen Stellung zu beziehen.

Man wird sich nun fragen, warum die von King beschworene schopfe-
rische Spannung zu einer Anderung der bestehenden Verhiltnisse fiihren
soll. Erinnern wir uns, dass in Kings Legitimationslogik des zivilen Unge-
horsams ein wichtiger Schritt in dem Versuch bestand, Konflikte zunéchst
iiber Verhandlungen zu 16sen. Erst wenn diese Versuche gescheitert sind,
sind Akte des zivilen Ungehorsams legitim, so King. Wenn ziviler Unge-
horsam nun aber ein kommunikativer Akt ist, der sich an das Gewissen der
Mitbiirger innen richtet, stellt sich die Frage, warum ein erneuter kommu-
nikativer Anlauf nun zu einem anderen Ergebnis fiihren soll. Was unter-
scheidet beide kommunikativen Anldufe, Verhandlungen auf der einen und
zivilen Ungehorsam auf der anderen Seite, voneinander? Warum sollen
diejenigen, die bisher nicht vom gravierenden Charakter existierender Un-
gerechtigkeiten iiberzeugt werden konnten, im Zuge von zivilem Unge-
horsam zu einer anderen Meinung kommen? Da King auf diese Fragen
keine direkte Antwort gibt, miissen wir zu ihrer Beantwortung seine Uber-
legungen weitertreiben und teilweise iiber sie hinausgehen. Entscheidend
scheint mir zundchst, dass wir unterschiedliche Adressat innenkreise des
zivilen Ungehorsams unterscheiden sollten. Drei Gruppen scheinen mir in
Kings Text eine Rolle zu spielen: Diejenigen, die wir die ,hasserfiillten
Weillen® und diejenigen die wir (in Anspielung auf Sartre) als die ,unauf-
richtigen Weillen‘ bezeichnen kénnen sowie diejenigen, die King selbst
,geméaligte Weille‘ nennt. Wihrend die Adressat_innen des ersten kom-

39 Elsa Dorlin, Selbstverteidigung. Eine Philosophie der Gewalt, Berlin: Suhrkamp
2020, 164.
40 King, ,,Brief aus dem Gefangnis®, 60.

133

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

munikativen Verhandlungsanlaufs die hasserfiillten Weifien waren, die in
ihren Geschiftsldden Segregationsregelungen durchsetzen, sind die Adres-
sat_innen des zweiten Anlaufs nun, so scheint mir, die unaufrichtigen
Weillen. Im Unterschied zur ersten Gruppe begegnen sie den Protesten der
Schwarzen nicht per se mit ablehnenden Gesten oder Beleidigungen, son-
dern sie stehen diesen insofern offen gegeniiber, als sie es bisher vermie-
den haben, sich iiberhaupt eine Meinung zum Segregationismus zu bilden.
Genau diese Gruppe wird nun als die eigentliche Adressatin des zivilen
Ungehorsams gelten konnen: All diejenigen, die bisher stillschweigend
und unreflektiert an diskriminierenden Praktiken beteiligt waren — indem
sie etwa in solchen Geschéften einkaufen, die strenge Segeregationsregeln
durchsetzen oder indem sie die Trennung von weilen und schwarzen
Nachbarschaften als unhinterfragte Tatsache hinnehmen —, werden nun
dazu gezwungen, ihre Praktiken und die damit verbundenen Einstellungen
zu hinterfragen. Durch den Druck zur Meinungsbildung, der von zivilem
Ungehorsam ausgeht, werden die unaufrichtigen Weilen dazu genétigt,
sich dariiber Rechenschaft abzulegen, inwieweit sie am System der Ras-
sentrennung beteiligt sind und inwiefern sie die Ungerechtigkeiten, die
damit verbunden sind, moralisch verantworten kénnen. Diese Uberlegun-
gen weisen uns darauf hin, dass die Hauptadressat innen des Protests der
Schwarzen nicht die direkten politischen Opponent innen — also weille
Rassist_innen — sind, sondern vielmehr jene Partei, die bisher unreflektiert
am gesellschaftlichen System des Rassismus partizipiert hat.

Um diese Partei fiir das eigene Anliegen zu gewinnen, gilt es An-
schlussmoglichkeiten zu schaffen. Was damit gemeint sein kann, ldsst sich
am Montgomery Bus Boycott deutlich machen. Den Hintergrund dieser
fiir die Biirgerrechtsbewegung so einschneidenden Episode bildet die so
genannte Jim-Crow-Gesetzgebung, die im Anschluss an die Aufhebung
der Sklaverei ein landesweites System der Rassentrennung durchgesetzt
hat.*! Restaurants, Parks, Schulen, Gefingnisse und Nahverkehr wurden
dem Diktat der Rassentrennung unterworfen, so dass jeweils Bereiche ent-
standen, die nur fiir Weie (whifes only) und nur fiir Schwarze (colored
only) vorgesehen waren. Vor diesem Hintergrund spielt sich nun am
Abend des 1. Dezember 1955 in Montgomery, Alabama, ein fiir die Biir-
gerrechtsbewegung entscheidendes Ereignis ab. Das 6ffentliche Transport-

41 Ich orientiere mich bei meiner folgenden Darstellung an Bruce J. Dierenfield, The
Civil Rights Movement.

134

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

system in Montgomery sieht vor, dass schwarze und weille Fahrgiste von-
einander getrennt werden. In 6ffentlichen Bussen sind entsprechend die
ersten vier Reihen nur fiir Weille vorgesehen, wéhrend die hinteren Reihen
fiir Schwarze gedacht sind. In der Mitte der Busse befindet sich ein nicht
spezifizierter Bereich, dessen Sitzpldtze von Schwarzen so lange genutzt
werden diirfen, wie sie nicht von Weillen beansprucht werden — allerdings
mit der Besonderheit, dass in einem solchen Fall die ganze Reihe gerdumt
werden muss. Am Abend des 1. Dezember nun befindet sich die Schwarze
Biirgerrechtsaktivistin und Sekretirin der lokalen NAACP-Dependance
Rosa Parks auf dem Nachhauseweg von der Arbeit und nimmt in eben je-
nem Mittelbereich Platz. Einige Stationen spiter wird ihre Reihe dann von
weillen Fahrgédsten beansprucht und sie zum Aufstehen aufgefordert, wo-
raufhin sie erwidert, dass sie das nicht zu tun gedenke. Diese Weigerung
ruft auch den Busfahrer auf den Plan. Nachdem auch dieser Parks nicht
dazu bewegen kann, ihren Platz zu rdumen, ruft er die Polizei, welche
Parks wegen Verletzung der Segregationsbestimmungen festnimmt.

Der Président der lokalen NAACP, Edgar Nixon, sieht in dem Vorfall
eine ideale Gelegenheit, gegen Segregation im 6ffentlichen Nahverkehr zu
protestieren. Im Zuge von Parks* anstehendem Gerichtsprozess ruft er die
Schwarze Bevdlkerung mittels Flugblittern zu einem stadtweiten Busboy-
kott auf. Viele Schwarze Prediger schlieen sich diesem Aufruf an und
fordern ihre Glaubigen in der Sonntagspredigt auf, sich dem Boykott an-
zuschliefen. Am darauffolgenden Tag begeben sich dann auch tatsdchlich
fast alle der 30.000 Schwarzen Fahrgéste zu Ful oder mit anderen Trans-
portmitteln zur Arbeit. Noch am gleichen Tag versucht Nixon gemeinsam
mit anderen, den weiteren Verlauf des Boykotts zu sichern. Dabei kommt
es zur Griindung der Montgomery Improvement Association, zu deren An-
fithrer der junge Martin Luther King Jr. gewéhlt wird, dem es gelingt, ein
Mitfahr- und Taxi-System einzurichten. Trotz massiver Versuche der
Stadt, dieses System mit rechtlichen Mitteln zu unterbinden und trotz
massiver Einschiichterungen und Gewaltakte durch den Ku-Klux-Klan,
gelingt es, den Protest 381 Tage lang auf friedliche Weise aufrechtzuerhal-
ten, bis im Juni 1956 die Segregation des offentlichen Nahverkehrssys-
tems von den Gerichten als VerstoB gegen den 14. Zusatzartikel gewertet
und fiir unzuléssig erklart wird und nach erfolgloser Berufung durch den
Bundestaat Alabama Martin Luther King und Edgar Nixon am 21. De-
zember 1956 den ersten ,integrierten” Bus besteigen. Obgleich Mont-
gomery in der Folge weiterhin eine von offentlicher Segregation gekenn-
zeichnete Stadt bleiben wird, handelt es sich hier um einen grofen Erfolg
fiir die Biirgerrechtsbewegung, haben die Ereignisse doch ein landesweites

135

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

Zeichen gesetzt, dass die Schwarze Bevolkerung nicht ldnger gewillt ist,
sich mit ihrer gesellschaftlichen Ausgrenzung abzufinden, und bereit dazu
ist, ihre Rechte mit den Mitteln des kollektiven Handelns durchzusetzen.
Entscheidend ist nun, dass der Bus Boycott nicht ganz so spontan ver-
laufen ist, wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Vielmehr bot sich
dieser Fall aus der Sicht der NAACP gerade aufgrund der Personlichkeit
von Rosa Parks zur Skandalisierung an. Das wird daran deutlich, dass es
im selben Jahr bereits zuvor eine dhnliche Aktion gegeben hatte: Im Mérz
war die 15jdhrige Claudette Colvin festgenommen worden, weil sie sich
weigerte, auf den fiir Schwarze vorgesehenen Plétzen zu sitzen.*> Was nun
war an jenem 1. Dezember, an dem sich Rosa Parks weigerte, ihren Platz
zu rdumen, anders? Im Unterschied zu Colvin wurde Parks von der
Schwarzen Community unterstiitzt. Das wiederum lag daran, dass Colvin
von der lokalen NAACP-Vereinigung nicht als passende Kandidatin gese-
hen wurde, anhand derer ein solcher Protest hétte gefiihrt werden konnen.
Ihr junges Alter, die ausfillige Sprache, in der sie ihr Handeln rechtfertig-
te, ihre emotionale Unbestindigkeit und nicht zuletzt die Tatsache, dass sie
schwanger und unverheiratet war, lieBen sie als Gallionsfigur des kol-
lektiven Protests wenig iiberzeugend erscheinen.* Anders bei Rosa Parks,
die in allen Berichten durchweg als eine respektable Person mittleren Al-
ters geschildert wurde, die sich sachlich und unaufgeregt zu duflern wuss-
te. Darliber hinaus ging Parks einer festen Tatigkeit nach, war regelméBige
Kirchgingerin und zeigte eine friedfertige Einstellung.** Das machte sie
nicht nur zu einer idealen Identifikationsfigur fiir viele Schwarze, sondern
zugleich auch zu einer Figur, an welche unaufrichtige Weille ankniipfen
konnen sollten. Der arbeitsame, gottgldubige und respektable Charakter
von Parks sollte eine Identifikation {iber rassifizierte Grenzen hinweg er-

42 Vgl. dazu Terry Lovell, ,,Resisting with Authority: Historical Specificity, Agency
and the Performative Self*, in: Theory, Culture & Society, Jg. 20, Heft 1, 2003, 1—
17.

43 ,,A feisty high school student [...] who defended her right to the seat in language
that brought words of disapproval from passengers of both races. [...] Colvin was
crying and madder than ever by the time the policeman told her she was under ar-
rest. She struggled when they dragged her off to the bus and screamed when they
put on the handcuffs.” (Taylor Branch, Parting the Waters: America in the King
Years, 1954-63, New York: Touchstone 1988, 120)

44, She wore rimless spectacles, spoke quietly wrote and typed faultless letters [...] a
tireless worker and churchgoer of working-class station and middle-class demean-
or.”“ (Ebd., 125)

136

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

moglichen und so die Anschlussfahigkeit der Protesthandlungen in der
weiBen Offentlichkeit sichern.

Freilich war es nicht ausschlieBlich die Personlichkeit von Rosa Parks,
die fiir die Kommunikabilitdt der Proteste sorgen sollten, zugleich auch
haben sich die Proteste ndmlich jener besonderen Protestform bedient, die
ich als demonstrative Kritik bezeichnet habe. King stiitzt diese Perspekti-
ve, wenn er betont, dass ziviler Ungehorsam des ,kreativen Protests* be-
darf, um soziale Situationen zu ,,dramatisieren“.* Drei Dimensionen einer
solchen Dramatisierung lassen sich dabei im Falle des Bus Boycott unter-
scheiden. Erstens handelt es sich um friedfertige Proteste. Der explizite
Verzicht auf Gewalt, der selbst unter den Bedingungen gewaltsamer An-
griffe durch Polizei und Weille aufrechterhalten wurde, setzt die Moralitét
des Protests der Schwarzen Bevdlkerung in Szene. Er macht deutlich, dass
es sich hier nicht einfach um eine Revolte gegen die bestehenden Verhalt-
nisse handelt, sondern die Proteste im Rahmen der Achtung der morali-
schen Werte der Verfassung durchgefiihrt werden. Zweitens handelt es
sich um dauerhafte, engagierte Proteste. Das Versprechen der Schwarzen
Bevolkerung bestand darin, die 6ffentlichen Verkehrsmittel erst dann wie-
der zu benutzen, wenn die Rassentrennung aufgehoben ist. Diesem Ver-
sprechen kommt insofern eine besondere Bedeutung zu, als der Akt des
Versprechens exemplarisch die Fahigkeit guter Staatsbiirger innen, sich
dauerhaft nach selbstgesetzten Regeln zu organisieren, in Szene setzt. Mit
dem Festhalten an diesem Versprechen setzt die Schwarze Bevolkerung
daher konsequent die Politizitdt ihres Protests in Szene. Drittens schlief3-
lich handelt es sich um gut organisierte Proteste. Der Aufbau und die Auf-
rechterhaltung eines alternativen Transportsystems bedarf einer komple-
xen Handlungskoordination. Indem der Protest die Schwarzen abgespro-
chene Fahigkeit zum klugen, zielgerichteten Handeln in Szene setzt, stellt
er die Prudentialitit der Schwarzen Bevolkerung zur Schau.

Bei den Protesten der Schwarzen Bevolkerung haben wir es also mit
einer In-Szene-Setzung der Moralitdt, der Politizitdt und der Prudentiali-
tdt der Protestierenden zu tun, die diese als zurechnungsfdhige, integre
und befdhigte Individuen ausweist. Die Demonstration dieser Eigenschaf-
ten konterkariert dabei das weit verbreitete Stereotyp des Jim Crow, wie es
Mitte des 19. Jahrhunderts im Zuge des blackfacing aufgekommen ist.
Hier werden Schwarze als moralisch unreife, politisch unmiindige und

45 King, ,,Brief aus dem Gefangnis®, 60.

137

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

geistig minderbegabte Individuen dargestellt, die keine staatsbiirgerliche
Reife besitzen und Weilen daher nicht gleichgestellt werden konnen. Die
Wirksamkeit des Jim Crow Stereotyps in der amerikanischen Gesellschaft
reicht so weit, dass die Gesetze zur Segregation von Schwarzen und Wei-
Ben, wie sie von einer Vielzahl von Staaten im Siiden der USA gegen En-
de des 19. Jahrhunderts erlassen worden sind, im Volksmund als Jim-
Crow-Gesetze bezeichnet werden.*® Die Protestaktionen der Biirgerrechts-
bewegung setzen nun genau bei diesem den Gesetzen zugrunde liegenden
Stereotyp an. Ihre Kraft schopfen sie, so haben wir gesehen, nicht aus auf-
klarerischen Argumentationen, sondern vielmehr aus dramatischen Insze-
nierungen. Nicht das Argument, dass Gott alle Menschen gleich geschaf-
fen habe, sondern vielmehr die durch das Protesthandeln in Szene gesetzte
Gleichheit, soll die Stereotype der weilen Gesellschaft ins Wanken brin-
gen.

Die groBite Gefahr fiir den Erfolg der Proteste der Biirgerrechtsbewe-
gung sieht King nun {iberraschenderweise nicht von den ,hasserfiillten
Weillen ausgehen, sondern von denjenigen, die er als ,,gemaBigte Weise*
bezeichnet und folgendermallen beschreibt: ,,Ich bin beinahe zu dem
Schluss gekommen, da3 das groBe Hindernis [...] auf dem Wege in die
Freiheit nicht der Weille Biirgerrat oder der Ku-Klux-Klan ist, sondern der
gemiBigte Weille, dem ,Ordnung‘ mehr bedeutet als Gerechtigkeit, [...]
der stindig sagt: ,Mit ihren Zielen bin ich vollig einverstanden, aber nicht
mit ihren Methoden der direct action® [...] Oberflachliches Verstidndnis bei
Menschen, die guten Willens sind, ist entmutigender als absolutes Miflver-
standnis bei Menschen bosen Willens. Lauwarme Anerkennung ist irrefiih-
render als vollige Ablehnung.“*” King beschreibt den gemiBigten Weillen
hier als Person, der sich den Anliegen der Schwarzen zwar aufgeschlossen
zeigt, daraus jedoch keine Konsequenzen zu ziehen bereit ist, weil er sich
in der bestehenden Ordnung gut eingerichtet hat und daher jede Verdnde-
rung scheut. Der geméBigte Weille scheint damit einem Typus zu entspre-
chen, den Hannah Arendt an anderer Stelle als ,,Spiefer* bezeichnet hat
und von dem sie schreibt, ,,dal er durchaus bereit war, um der Pension,
der Lebensversicherung, der gesicherten Existenz von Frau und Kindern
willen Gesinnung, Ehre und menschliche Wiirde preiszugeben. [...] Die
Verwandlung des Familienvaters aus einem an den offentlichen Angele-

46 Jerald Packard, American Nightmare: The History of Jim Crow, New York: St.
Martin’s Press 2002.
47 King, ,,Brief aus dem Gefangnis®, 65.

138

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

genheiten interessierten, verantwortlichen Mitglied der Gesellschaft in den
SpieBer, der nur an seiner privaten Existenz hangt und offentliche Tugend
nicht kennt, ist eine moderne internationale Erscheinung.“® Ahnlich wie
King sieht auch Arendt die grofite Gefahr fiir das Scheitern politischer
Auseinandersetzungen nicht in der Ausbildung von verhérteten Fronten
zwischen Freund und Feind, sondern im Aufkommen eines bestimmten
Typus von Desinteresse an politischen Fragen. Dort wo sich die Einzelnen
als Privatpersonen begreifen, die in erster Linie fiir ihre Familie Sorge zu
tragen haben, werden sie gegeniiber all jenen Belangen des Gemeinwesens
gleichgiiltig, die sie nicht direkt betreffen. Ein solcher Niedergang des In-
teresses an Offentlichen Angelegenheiten gilt Arendt als der perfekte
Néhrboden fiir den Aufstieg von Antisemitismus und Rassismus.

Epistemische Macht und demonstrative Kritik

Drei Aspekte der demonstrativen Kritik sind in den letzten Abschnitten in
den Blick geraten: Im Ausgang von Jacques Ranciéres Uberlegungen wur-
de zunidchst deutlich, dass widerstidndiges Protesthandeln sich als ein Akt
der Setzung von Gleichheit vollziehen und dabei auf dsthetische Praktiken
des Aufzeigens stiitzen kann. Die Uberlegungen von Butler haben uns
dann gezeigt, dass dsthetische Protestpraktiken eine kritische Geste voll-
ziehen, die mit einer Doppelbewegung von Aneignung und Distanzierung
arbeitet. Das Ziel von Protestpraktiken besteht entsprechend nicht einfach
darin, in die bestehende Ordnung der demokratischen Gleichheit aufge-
nommen zu werden, sondern vielmehr, diese Ordnung im gleichen Zuge
umzuarbeiten. Martin Luther Kings Reflexionen haben uns schlie8lich ge-
zeigt, dass die Aufnahme von widerstdndigem Protesthandeln die Erzeu-
gung einer krisengeladenen Situation erfordert, Protest aber gleichwohl
nur dann erfolgreich sein kann, wenn in so einer Krise zugleich Ankniip-
fungsmoglichkeiten flir andere offengehalten werden. Schlagwortartig zu-
sammengefasst arbeitet demonstrative Kritik also mit den Mitteln der Zur-
schaustellung, der Umarbeitung und der Kommunikabilitdt.

Ich will die Argumentation dieses ersten Teils nun abschlieBend noch
einmal am Beispiel der Black Lives Matter (BLM) Bewegung zusammen-

48 Hannah Arendt, ,,Organisierte Schuld, in: Die verborgene Tradition, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1976, S. 3549, hier: 46.

139

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

fiihren.*” Sie entstand in Reaktion auf die Ermordung des 17jihrigen
Trayvon Martin, der 2012 auf dem Nachhauseweg von einem Lebensmit-
telgeschéft in einem kalifornischen Vorort von einem weiflen Wachmann
auf Patrouille erschossen wurde, weil dieser ihm aufgrund seines Hoodies
und seiner Hautfarbe verddchtig vorkam. Obwohl Martin unbewaftnet
war, als auf ihn geschossen wurde, erkldrte der Schiitze dennoch, er habe
sich bedroht gesehen und in Notwehr gehandelt. Im anschlieBenden Ge-
richtsprozess wurde der Schiitze im Juli 2013 von der Jury freigesprochen.
Der Freispruch hat vor allem unter Schwarzen Amerikaner innen Unver-
stindnis und Empdrung ausgelost. Alicia Garza driickt es folgendermal3en
aus: ,,It was as if we had all been punched in the gut“.50 Als Reaktion auf
das Urteil macht sie ihrer Enttduschung darauthin in sozialen Medien in
einem ,,Love Letter to Black People* Luft, den sie mit den Zeilen: ,,Black
people. I love you, I love us. Our lives matter” schlieft. Patrisse Cullors,
eine mit Garza befreundete Aktivistin, nimmt diese Zeilen auf und in der
Folge entsteht folgender Post auf Facebook: ,,Alicia Garza myself, and
hopefully more black people than we can imagine are embarking on a pro-
ject. We are calling it #BLACKLIVESMATTER.* Darauf wiederum rea-
giert Opal Tometi mit dem Angebot das im Entstehen begriffene Projekt
digital zu unterstiitzen und auf sozialen Medien wie Facebook, Tumblr
und Twitter weitere Inhalte zu erstellen. Aus dem Hashtag wurde so
schnell eine Online-Bewegung, die rassistische Polizeigewalt, racial pro-
filing, und weiterreichende gesellschaftliche Diskriminierung von Schwar-
zen thematisiert. Bis in die Gegenwart sind Alica Garza, Patrisse Cullors
und Opal Tometi drei der bekanntesten Namen von Black Lives Matter
geblieben. Thr politisches Ziel beschreiben sie folgendermafBen: ,#black-
livesmatter ist eine Bewegung, die versucht sichtbar zu machen, was es
bedeutet, in diesem Land Schwarz zu sein. Es geht darum, Hoffnung und
Inspiration fiir kollektives Handeln zu spenden, eine kollektive Macht auf-
zubauen und kollektive Transformation zu erreichen. Verwurzelt in Trauer
und Wut, aber ausgerichtet auf Visionen und Triume.*>!

49 Zur Entstehungsgeschichte von BLM vgl. Patrisse Khan-Cullors und Asha Bande-
le, #BlackLivesMatter. Eine Geschichte vom Uberleben, aus d. Engl. v. Henriette
Zeltner. Koln: Kiepenheuer & Witsch 2018, sowie: Garrett Chase, ,,The Early His-
tory fo the Black Lives Matter Movement, and the Implications Thereof™, in: Ne-
vada Law Journal, Jg. 18 2018, 1091-1112.

50 Zitiert nach ebd., 1094.

51 Zitiert nach ebd., 1096 (eigene Ubersetzung).

140

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

Im Herbst 2014 schwappte die Bewegung dann aus der digitalen in die
analoge Welt iiber. Anlass war die Ermordung von Eric Garner auf Staten
Island (New York) am 17. Juli 2014, der im Zuge seiner gewaltsamen
Festnahme durch mehrere Polizisten in den Wiirgegriff genommen und zu
Boden gedriickt wurde. Der asthmakranke Garner wies dabei mehrfach
darauf hin, dass er keine Luft bekomme, bevor er das Bewusstsein verlor
und verstarb. Kurze Zeit spiter, am 9. August 2014 ereignete sich in Fer-
guson (Missouri) ein weiterer dramatischer Fall. Dort wurde der 18 jéhri-
ge, unbewaffnete Schiiler Michael Brown, von einem weillen Polizisten
mit sechs Kugeln erschossen, nachdem er von diesem fiir Gehen in der
Mitte der Fahrbahn angehalten worden war. Was beide Félle gemeinsam
haben und sie zu einer Spiegelung der Geschehnisse um Trayvon Martin
macht, ist, dass die Téter auch in diesen Fillen jeweils freigesprochen
wurden. In Ferguson kommt es daraufhin zu mehrtdgigen Demonstratio-
nen gegen rassistische Polizeigewalt und ein parteiliches Rechtssystem. In
diesem Zuge wanderte das Hashtag Black Lives Matter vom digitalen
Raum auf die Plakate der Demonstrierenden und wurde dabei nach und
nach zum Emblem der Protestbewegung, die heute vielfach als Nachfolge-
rin des Civil Rights Movement gesehen wird. In den nichsten Jahren orga-
nisiert BLM iiber 1000 Demonstrationen. Viele davon stehen in direktem
Zusammenhang mit weiteren Totungen von Schwarzen durch exzessive
Gewaltanwendung der Polizei wie etwa die Félle Tamir Rice (2014), Fre-
ddy Gray (2015), Abdullahi Omar Mohamed (2016), Jocques Clemmons
(2017) George Floyd (2020) oder Breonna Taylor (2020).

Die Ursachen der Polizeigewalt, die BLM anprangert, kénnen nun zu-
nichst vor dem Hintergrund epistemischer Macht verstanden werden. Sie
fligen sich in eine lange und andauernde Diskriminierungsgeschichte ein,
die von der transatlantischen Sklaverei bis hin zur Gegenwart und ihren
Praktiken der rassifizierten Masseninhaftierung fiihrt.’? In diesem Zuge
sind Vorurteile und Stereotype gegeniiber Schwarzen zum Teil des von
Fanon so genannten ,.epidermal-rassialen Schemas* (epidermal racial
schema) geworden, welche das Erscheinen von Schwarzen Menschen im
offentlichen Raum prifiguriert.® Polizeigewalt kann in diesem Rahmen
als Teil einer kollektiven Wahrnehmungsdisposition verstanden werden,

52 Vgl. Alexander, Michelle: The New Jim Crow. Mass Incarceration in the Age of
Colorblindness, New York. New Press, 2010.

53 Frantz Fanon, Schwarze Haut, weifle Masken, aus d. Franz. v. Eva Moldenhauer,
Frankfurt a. M.: Syndikat 1980, 81 (eigene Ubersetzung).

141

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

die sich innerhalb einer rassistischen Episteme herausgebildet hat. Der
Struktur solcher Wahrnehmungsdispositionen geht Lisa Guenther in ihrem
Aufsatz ,,Seeing like a Cop“ nach. Sie kommt dabei zu dem Schluss, dass
,,wie ein Polizist zu sehen bedeutet, den Horizont nach Abnormalen abzu-
suchen, Menschen als potenzielle Probleme zu betrachten und die Kraft
des Gesetzes zu mobilisieren, um diese Probleme zu 16sen. Manchmal ist
diese Gewalt todlich.“>* Ein Beispiel fiir eine solche Szene ist die Tétung
von Michael Brown durch Darren Wilson in Ferguson. Die Auseinander-
setzung, die den todlichen Schiissen vorausgeht, beginnt damit, dass Wil-
son Brown und seinen Begleiter Dorian Johnson aus seinem Wagen heraus
anspricht, weil sie in der Mitte der Strafie gehen und dadurch die 6ffentli-
che Ordnung storen. Darauthin kommt es zu einem Handgemenge, das
Wilson folgendermalflen schildert: ,,I tried to hold his right arm and use my
left hand to get out to have some type of control and not be trapped in my
car any more. And when I grabbed him, the only way I can describe it is |
felt like a five-year-old holding onto Hulk Hogan. (...) that's just how big
he felt and how small I felt just from grasping his arm.“>> Wilson be-
schreibt Brown hier als einen liberméchtigen Wrestler, der ihm korperlich
weit tiberlegen war. Und auch wenn Brown mit 1,95 Meter gro3 gewach-
sen war, so soll er doch nicht unbedingt muskulds, sondern eher korpulent
gewesen sein — in jedem Fall kein Hulk Hogan, der vor Muskeln nur so
strotzt. Nachdem sich das Handgemenge geldst hat, laufen Brown und
Johnson vor Wilson davon, der ithnen hinterherrennt und auf sie feuert, bis
sie stehenbleiben und sich Brown umdreht. Die Szene schildert Wilson
folgendermalBen: ,,The only way I can describe it, it looks like a demon,
that's how angry he looked.“>® Wilson behauptet weiter, eine Waffe bei
Brown vermutet zu haben und daher mehrmals auf ihn gefeuert zu haben.
Doch auch dann ist die Szene noch nicht zu Ende. ,,Well, he keeps coming
at me after that again, during the pause I tell him to get on the ground, get
on the ground, he still keeps coming at me, gets about 8§ to 10 feet away.
At this point I'm backing up pretty rapidly, I'm backpedaling pretty good

54 Lisa Guenther, ,,Seeing Like a Cop: A Critical Phenomenology of Whiteness as
Property®, in: Emily S. Lee, Race as Phenomena. Between Phenomenology and
Philosophy of Race, Lanham: Rowman&Littlefield, 189-206, hier: 196 (eigene
Ubersetzung).

55 Vgl. www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014-11/ferguson-polizist-wilson-
aussage/ (07.07.2023).

56 Ebd.

142

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014-11/ferguson-polizist-wilson
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2014-11/ferguson-polizist-wilson

3. Demonstrative Kritik

because I know if he reaches me, he'll kill me.*>” Was Wilson hier als be-
drohliches Entgegenkommen von Brown beschreibt, wird von Zeugen an-
ders wiedergegeben. Sie weisen darauf hin, dass Brown sich eine Wunde
am Bauch hélt und nach vorne taumelt — er sich also in einer durch eine
Verletzung ausgeldsten Defensivbewegung befindet und nicht, wie Wilson
beschreibt in einer aggressiven Aktivbewegung. Gleichwohl durchzieht
die ganzen Aussagen Wilsons eine iibertriebene Darstellung seiner eigenen
Verletzlichkeit und Schwéche, wihrend Brown als gefahrlich, monstros
und unmenschlich dargestellt wird. Die Szene wird so zu einer Auseinan-
dersetzung zwischen dem Schwarzen iiberméchtigen Riesen und dem
Weillen unterlegenen Ordnungshiiter, der diese Ordnung gegen ihre Be-
drohung schiitzen und verteidigen muss.

Nun wird man freilich einwenden konnen, dass diese Erzdhlung Teil
einer allzu durchschaubaren Verteidigungsstrategie ist und nicht mit der
wirklichen Wahrnehmung von Wilson verwechselt werden darf. Daraufhin
wird man entgegnen konnen, dass sich Beschreibungen dieser Art auch in
ganz anderen Féllen finden lassen. Helen Ngo etwa berichtet im Zusam-
menhang ihrer Untersuchung von rassifizierten Wahrnehmungsprozessen
vom Fall von Renisha McBride, einer neunzehnjéhrigen Schwarzen Frau,
die am 2. November 2013 mit ihrem Auto einen Unfall hat, bei dem sie
eine Kopfverletzung erleidet, durch welche sie sich in einem Zustand der
Orientierungslosigkeit befindet.’® In der Folge wandert sie verwirrt in der
Gegend umher, um Hilfe zu erbitten. Dabei klopft sie auch an das Haus
von Theodore Wafer, einem weilen Mann mittleren Alters. Der hilt
McBride fiir eine Einbrecherin und schieft ihr aus néchster Nahe ins Ge-
sicht. Ngo schlédgt vor, die Geschehnisse als Ausdruck einer ,,habitualisier-
ten rassifizierten Wahrnehmung von Schwarzem als gefahrlich, bedrohlich
oder ,kriminell**“ zu verstehen, durch die bei Wafer ,,habitualisierte Reak-
tionen wie Angst, Abwehr oder sogar Empathielosigkeit™ ausgelost wur-
den.” Folgt man dieser Analyse, dann legen sowohl der Fall Wilson als
auch der Fall Wafer Zeugnis davon ab, dass diejenigen, die von der Polizei
bedroht, verfolgt und niedergehalten werden im polizeilichen Blick oft-
mals als diejenigen erscheinen, die bedrohen, verfolgen und niederhalten.
Judith Butler spricht mit Bezug auf solche Félle von einer ,,Phantasmago-

57 Ebd.

58 Helen Ngo, The Habits of Racism A Phenomenology of Racism and Racialized
Embodiment, .I.Janham: Lexington 2012, 36.

59 Ebd. (eigene Ubersetzung).

143

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

rie des Rassismus®, die nicht einfach ein Werk der Einbildung sei, sondern
einen Uberschuss in unserer Wahrnehmung meint, der sich aus rassifizier-
ten Schemata speist. ,,Der Polizist™, so Butler, ist in solchen Fillen ,,in den
Griff eines Phantasmas geraten und hat so die Gestalten und Bewegungen
vor seinen Augen umgekehrt [...] Die mogliche und dann die tatsdchliche
Gewalttat des Polizisten kommt ihm bereits als Gestalt, als ,,rassisch* ge-
pragtes Gespenst entgegen, die seine eigene Aggression verdichtet und
umkehrt. 6

Folgen wir diesen Analysen zum polizeilichen Blick, dann kann rassis-
tische Polizeigewalt als ein Effekt einer epistemischen Macht verstanden
werden, die bereits auf der sinnlichen Wahrnehmungsebene am Werk ist
und die dazu fiihrt, dass Schwarze von vornherein als ,,problematic peop-
le* in den Blick geraten, von denen Aggression, Bedrohung oder Gefahr
ausgehen.®! Um diese Probleme zu adressieren, greift BLM auf eine Reihe
von Protestpraktiken zuriick, in denen sich in vielerlei Hinsicht das bisher
entwickelte Konzept der demonstrativen Kritik widerspiegelt. Das beginnt
damit, dass BLM zunéchst — ganz im Sinne von Martin Luther King Jr. —
versucht, mittels aktivistischer Interventionen eine krisengeladene Situati-
on zu erzeugen, welche es Weillen verunmoglicht, sich nicht zum Sach-
verhalt der exzessiven Polizeigewalt und der voreingenommenen Justiz zu
verhalten. Die Protestierenden greifen dabei auf verschiedene Mittel zu-
riick, die von Protestmérschen iiber Blockaden von Verkehrs- und Kon-
sumzentren bis hin zu Besetzungen von odffentlichen und privaten Orten
reichen. Exemplarisch hierfiir ist etwa eine Aktion, die am 20. Dezember
2014 landesweit Shoppingmalls zum Ziel machte. Darunter war auch die
»Mall of America” in Minneapolis, in der sich knapp 3000 Demons-
trant_innen einfanden, um verschiedene Protestaktionen durchzufiihren.
Dass solche Aktionen oftmals grofiformatig und auch spektakulédr ausfal-
len, ist freilich kein Zufall, sondern Teil der Logik von epistemischem
Protest: Sinn und Zweck ist es ja zunichst einmal, die weille Mehrheitsbe-

60 Judith Butler, Die Macht der Gewaltlosigkeit. Uber das Ethische im Politischen,
Berlin: Suhrkamp, 2020, 150.

61 ,,The issues of problematic people are well known among existential and phenom-
enological theorists [...] In cases of a problematic people, the result is straightfor-
ward: They cease to be people who might face, signify, or be associated with a set
of problems: they become those problems. Thus, a problematic people do not sig-
nify crime, licentiousness, and other social pathologies; they, under such a view,
are crime, licentiousness, and other social pathologies.“ (Lewis Gordon. Existentia
Africana. Understanding Africana Existential Thought: London: Routledge, 69)

144

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

volkerung zu zwingen, sich mit den Problemen, mit denen sich Schwarze
alltdglich konfrontiert sehen, auseinanderzusetzen. Und das wird nur ge-
lingen, wenn solche Aktionen die alltdgliche Aufmerksamkeitsschwelle zu
durchbrechen vermdégen, um im stdndigen Strom von Informationen und
Nachrichten einen Knotenpunkt zu hinterlassen, an den Weille im einen
oder anderen Sinn ankniipfen miissen. Freilich treffen solche Aktionen bei
den Umstehenden nicht immer auf Gegenliebe. So &uBlerten viele
Kund innen ihre Frustration iiber die unnétige ,,Beldstigung®. Eine Stu-
dierende der Universitdt von Minnesota, die dabei war, ihre Weihnachts-
einkdufe in der Mall zu machen, hilt beispielsweise gegeniiber einem Re-
porter fest: ,,Ich verstehe zwar, warum sie das tun, aber ich bin irgendwie
verirgert.“*> Man kann in dieser AuBerung leicht die Position der ,gema-
Bigten WeiBen* erkennen, die Martin Luther King in seinen Uberlegungen
als die grofite Bedrohung fiir den Erfolg widerstindigen Protesthandelns
ausgemacht hat. King sprach diesbeziiglich von einer ,,Jauwarmen Aner-
kennung®, die zwar Sinn und Zweck der Proteste zur Kenntnis nimmt, sich
jedoch nicht weiter flir diese Angelegenheiten interessiert, solange sie
nicht mit den eigenen Privatinteressen interferieren und Frustration und
Arger auslosen.®® Freilich nun ist das genau der Effekt, den die Protestie-
renden erzielen wollen. Denn Frustration unterscheidet sich von epistemi-
scher Ignoranz dadurch, dass sie ,von etwas‘ handelt. Wéhrend die Igno-
ranz ihr intentionales Objekt verleugnet und so tut, als wire es nicht da,
fokussiert die Frustration auf eben dieses Objekt und bringt es dadurch in
gewisser Weise in die Welt. Die Erzeugung von Frust und Aufregung ist
insofern als ein aktivistischer Erfolg zu werten, als damit etwas in der
Welt erscheint, dass zuvor so nicht existiert hat und nun im Zuge seines
Erscheinens zum Gegenstand gemacht werden kann. Gleichwohl beginnt
an dieser Stelle die eigentliche Herausforderung jedes Protesthandelns,
insofern es gilt das ,drgerliche Objekt so in Szene zu setzen, dass es als
ein ,faszinierendes Objekt® erscheint, auf das sich das Publikum einlédsst.
Die Bedeutung des Konzepts der Faszination fiir Befreiungskdmpfe hat
Christoph Menke herausgestellt.** Faszination versteht er dabei als Ge-
genbegriff zur Gewohnung. Wihrend die Einstellung der Gewohnheit
ndamlich darauf beruht, verschiedene Ereignisse nach bekannten Mustern

62 www.twincities.com/2014/12/19/mall-of-america-shuts-down-as-hundreds-protest/
(eigene Ubersetzung).

63 King, ,,Brief aus dem Gefingnis*, 65.

64 Christoph Menke, Theorie der Befreiung, Berlin: Suhrkamp 2022, 486.

145

- am 20,01,2028, 10:58:08,


http://www.twincities.com/2014/12/19/mall-of-america-shuts-down-as-hundreds-protest/
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.twincities.com/2014/12/19/mall-of-america-shuts-down-as-hundreds-protest/

1. Der Streit um den Demos

zu bewiltigen, meint die Faszination eine sinnliche Erfahrung, in der uns
etwas Unbestimmtes zustoBt, das wir gerade nicht durch altbekannte Mus-
ter zu bewidltigen vermogen. Analytisch gesprochen setzt die Faszination
dabei die Gewohnheit voraus: Denn nur dort, wo wir es gewohnt sind,
nach bestimmten Mustern wahrzunehmen, zu urteilen oder zu handeln,
kann es iiberhaupt zu einer Stérung kommen, die uns herausfordert und
uns die Moglichkeit einer Neuaufteilung und Neubestimmung altherge-
brachter Muster erlaubt. ,,Faszination®; so Menke, ermdglicht ein Be-
stimmen, das nicht eine Fihigkeit ausiibt, sondern neu anfingt.“®> Einen
solchen Neuanfang herbeizufiihren, scheint mir nun die zentrale Aufgabe
jenes Moments der demonstrativen Kritik zu sein, das Martin Luther King
als ,Dramatisierung‘ gefasst hatte.

Das Moment der Dramatisierung weist uns darauf hin, dass es im Pro-
testhandeln nicht nur darum geht, einen Sachverhalt ins Zentrum der Auf-
merksamkeit zu bringen, sondern zugleich darum, diesen Sachverhalt in
einem neuen Licht erscheinen zu lassen. In Anlehnung an die Wirkungs-
weise epistemischer Macht, wie ich sie im letzten Kapitel im Riickgriff
auf Merleau-Ponty beschrieben habe, konnen wir sagen, dass es darum
geht, einen Gestaltwechsel herbeizufiihren. Sehen wir uns nun anhand der
Protestaktionen von BLM an, wie ein solcher Gestaltwechsel provoziert
werden kann. Wir kénnen uns dabei weiter an den Protesten in der Mall of
America orientieren und drei spezifische Aktionsformen herausgreifen: (i)
Die Protestierenden bedienen sich zunéchst vielfach der Geste der erhobe-
nen Hénde, die gemeinsam mit dem Ruf ,,Hands up, don’t Shoot™ an die
ErschieSung von Michael Brown erinnert, der mit erhobenen Hénden er-
schossen worden sein soll. Die Geste hat damit zunichst den Charakter
eines Andenkens an eine konkrete Gewalttat —sie bringt Solidaritidt mit
Michael Brown und seinen Angehorigen zum Ausdruck, die zum Opfer
exzessiver Polizeigewalt geworden sind. Zugleich jedoch weist sie iiber
diesen Einzelfall auf die Lebenserfahrungen von anderen Schwarzen hin-
aus. Jos¢ Medina und Tempest Henning {ibersetzen sie in folgende Aussa-
ge: ,,Auch ich habe die Erfahrung gemacht, als Bedrohung wahrgenom-
men zu werden, obwohl ich keine darstelle, auch ich muss mit erhobenen
Hinden gehen.“*® (ii) Eine zweite Aktionsform besteht darin, Schilder mit

65 Ebd., 487.

66 José¢ Medina und Tempest Henning, ,,My Body as a Witness®, in: Jennifer Lackey
(Hg.) Appplied Epistemology, New York: Oxford University Press 2021, 171-190,
hier: 185 (eigene Ubersetzung).

146

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

der Aufschrift ,,I can’t breathe* in die Hohe zu halten. Es handelt sich da-
bei um die letzten Worte, die Eric Garner vor seinem Tod duflerte, bevor er
durch das Gewicht mehrerer auf ihm kniender Polizisten zu Tode kam.
Ahnlich wie in der ersten Aktionsform haben wir es auch hier mit einer
doppelbddigen Bedeutung zu tun. Einerseits erinnert der Ruf ndmlich an
die gegeniiber Garner ausgelibte Gewalt. Er fiihrt vor Augen, dass Garner
nicht als Aggressor aufgetreten ist, sondern Opfer von Gewalt war. Er
macht deutlich, dass dieses Leben in seinen letzten Momenten in der Hand
und der Verantwortung von Anderen lag, die diesen Tod in Kauf genom-
men haben. Andererseits bringt der Ruf eine gesellschaftliche Erfahrung
von Schwarzen in der weilen Mehrheitsgesellschaft zum Ausdruck. Meta-
phorisch meint die Redewendung ,keine Luft zum Atmen haben‘, dass
man sich in einer belastenden oder erdriickenden Situation befindet, in der
die eigenen Moglichkeiten zur Selbstentfaltung eingeschrinkt sind. Der
Ruf ,,I can’t breathe* kann entsprechend auch als Emblem einer Lebenser-
fahrung verstanden werden, die von Einschrankungen und Begrenzungen
gepragt ist. (iii) Eine dritte Aktionsform, die im Zuge der Proteste in der
Mall of America zum Zuge kam, ist das Die-in. Dabei legen sich die Teil-
nehmenden fiir mehrere Minuten wie tot auf den Boden. Auch in diesem
Fall hat diese Aktion wieder einen doppelten Sinn. Indem sich die Teil-
nehmenden genau viereinhalb Minuten auf den Boden legen, erinnern sie
an die Ermordung von Michael Brown, der genau diese Zeit unversorgt
auf dem Boden gelegen haben soll. Zugleich stellt die Aktionsform diesen
Tod in einen groBeren Zusammenhang. Uber das individuelle Leben von
Brown hinaus werden hier symbolisch all die Leben von Schwarzen be-
trauert, die durch Polizeigewalt ausgeloscht worden sind. In solchen Akti-
onen, so konnen wir mit Butler sagen, werden ,,Trauer und Schmerz zu
einer Ressource fiir Politik*.®” Denn wenn, wie Butler an anderer Stelle
festhilt ,,Betrauerbarkeit ein Definitionsmerkmal von Gleichheit ist, dann
stellt das Betrauern eine Anerkennung des Werts dieses ausgeloschten Le-
bens dar.®® Akte der 6ffentlichen Trauer inszenieren daher im Modus der
Nachtréglichkeit eine Gleichheit, die den Opfern von exzessiver Polizei-
gewalt im Leben nicht zuteil geworden ist.

Die drei hier genannten Aktionsformen arbeiten also durchweg damit,
konkrete Szenen der Gewalt zu reinszenieren und diese zugleich in den

67 Judith Butler, ,,Gewalt, Trauer, Politik“, in: Gefdhrdetes Leben. Politische Essays.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, 36—68, hier: 47.
68 Butler, Macht der Gewaltlosigkeit, 138.

147

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

groBeren Kontext dessen zu stellen, was es heif3t, als Schwarze Person in
den USA zu leben. Es ist eben diese doppelte Codierung, die aus meiner
Sicht dafiirspricht, dass es mit solchen Aktionsformen nicht allein darum
geht, Empathie fiir die Betroffenen hervorzurufen, sondern zugleich auch
darum, einen Zugang zu deren Standpunkt zu erdffnen. Ganz in diesem
Sinne, so hatten wir im ersten Kapitel gesehen, unterscheidet auch Arendt
zwischen Empathie und Standpunktiibernahme: Wéhrend es im ersten Fall
darum geht, sich in die andere Person hineinzuversetzen, geht es im ande-
ren Fall darum, sich an den Ort, von dem aus die andere Person in der
Welt ist, zu begeben.®” Es geht daher mit den angesprochenen Aktions-
formen nie nur darum, die Erfahrungen einzelner Schwarzer Individuen zu
thematisieren, sondern einen Eindruck der gesellschaftlichen Situierung
von Schwarzen zu bekommen und deutlich zu machen, dass diese mit ei-
ner gesteigerten Vulnerabilitit einhergeht. Dadurch sollen Weille dazu be-
fahigt werden, auf Schwarze Korper nicht mehr als eine Quelle der Gefahr
zu blicken, sondern deren spezifische Gefdhrdung wahrzunehmen.

Die Aktionen von BLM konnen also durchweg als Praktiken der de-
monstrativen Kritik beschrieben werden. Drei unterschiedliche Modi, in
denen eine solche Demonstration operieren kann, will ich abschlieBend
unterscheiden:

1. Demonstrieren als Aufzeigen: Phinomenologisches Aufzeigen zielt
nicht auf das rationale, sondern auf das dsthetische Erkenntnisvermdgen
seiner Adressat_innen. Asthetische Erkenntnis unterscheidet sich von ra-
tionaler Erkenntnis dabei nicht dadurch, dass sie irrational wére, sondern
vielmehr dadurch, dass sie Einsichten in anderer Form zu liefern versucht.
So wird beispielsweise die Ausgesetztheit an Polizeigewalt von BLM
nicht mittels Argumentationsketten aufgezeigt, welche die Zusammenhén-
ge zwischen rassistischer Episteme und individueller Wahrnehmung deut-
lich machen, vielmehr werden solche Zusammenhénge in der Protestform
des Die-ins verdichtet und zur Schau gestellt. Die Praxis des Aufzeigens
besteht also darin, Sichtbarkeit zu generieren und so die Vulnerabilitit von
Schwarzen wahrnehmbar zu machen. Die Praxis sagt zunidchst einmal:
,»Sieh hin!*

2. Demonstrieren als Anzeigen: Die Praxis des Aufweisens zielt nicht
nur darauf, etwas wahrnehmbar zu machen, sondern zugleich auch darauf,

69 Hannah Arendt, Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hrsg. v.
Ronald Beiner, Miinchen: Piper 2012, 69.

148

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

die Kontexte unserer Wahrnehmung freizulegen. Den Aktionen von BLM
geht es in diesem Sinne nicht allein darum, die Vulnerabilitit von Schwar-
zen deutlich zu machen, sondern zugleich auch darum, dass diese Vulne-
rabilitdt aus dem Nicht-Handeln von Regierung und Justiz resultiert. Die
Aktionen dienen also dazu, Vulnerabilitit nicht einfach als gegeben hin-
zunehmen, sondern die Faktoren, die diese Vulnerabilitdt beglinstigen, in
den Blick zu nehmen. Dadurch sollen die Zusammenhénge, in denen die-
ses Phidnomen auftaucht, zur Darstellung gebracht und damit Verantwort-
lichkeiten benannt werden. Das Anzeigen geht entsprechend mit einem
Verantwortlichmachen einher. Es sagt also nicht nur ,,Sieh hin!“, sondern:
,,Sieh so hin!*

3. Demonstrieren als Vorzeigen: Die Praktik des Zeigens enthilt wei-
terhin ein prafiguratives Moment. Hier stehen nicht mehr die politisch er-
zeugte Vulnerabilitdt sowie die Verweigerung von Verantwortung im Vor-
dergrund, sondern vielmehr die praktische Demonstration von Gleichheit
durch die Protestierenden. Durch die 6ffentliche Zurschaustellung ihrer
Trauer und ihres Schmerzes zeigen sie, dass sie nicht als die ,,problematic
people” von den ,real people” des Landes abgespalten werden konnen,
sondern dass auch sie die ,,real people” sind. Das Vorzeigen gleicht also
einem Vorwegnehmen: Es inszeniert eine Situation, in der die Spaltung
biirgerlicher Gleichheit aufgehoben ist. Indem das Vorzeigen, dasjenige,
was es behauptet, zugleich auffiihrt und in Szene setzt, macht es diese
Gleichheit anschaulich und wahrnehmbar. Es sagt nicht mehr ,,Sieh hin*
oder ,,Siehe so hin“, sondern ,,Siehe da — so kénnte es sein!*

Die Protestpraktiken von BLM arbeiten also mit einer spezifischen
Form der Zurschaustellung, um fiir Kommunikabilitdt mit der weiflen
Mehrheitsbevolkerung zu sorgen. Damit sind zwei Momente der demons-
trativen Kritik benannt, die ich eingangs dieses Abschnitts genannt hatte.
Wie steht es nun um das dritte Moment, die Umarbeitung? Diese gerit in
den Blick, wenn wir uns der Organisation der Bewegung selbst zuwenden.
BLM besitzt keine offiziellen Vertreter innen, keine hierarchische Struk-
tur und keinen Steuerungsapparat. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die
Bewegung von der traditionellen Biirgerrechtsbewegung, was unter ande-
ren in dem immer wieder verwendeten Slogan ,,Not your grandfather’s ci-
vil rights movement!* zum Ausdruck kommt.”® Vor dem Hintergrund un-

70 Vgl. Chase, ,,The Early History of the Black Lives Matter Movement, and the Im-
plications Thereof*, 1105.

149

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der Streit um den Demos

serer bisherigen Darstellungen diirfte klar sein, dass sich diese Selbstbe-
schreibung nicht auf das unmittelbare Protesthandeln selbst bezieht, da
BLM genauso wie die Biirgerrechtsbewegung auf die Praxis der demons-
trativen Kritik zuriickgreift, wenngleich dabei freilich ganz andere Artiku-
lationsformen zum Zuge kommen. Wo die Biirgerrechtsbewegung im
Rahmen ihrer Proteste auf bescheidenes, ziviles und tugendhaftes Auftre-
ten gesetzt hat, um die eigene Biirgerlichkeit zur Schau zu stellen, spielen
bei Black Lives Matter unzivile Ausdrucksweisen wie Wut, bittere Ironie
und Beschimpfungen eine wichtige Rolle. Die Bedeutung solcher Verén-
derungen scheint jedoch weniger gewichtig, wenn sie vor dem Hinter-
grund der Lockerung der Rigiditdt allgemeiner kultureller Ausdrucksfor-
men verstanden werden, die seit den 1960er Jahren stattgefunden haben.
Der Unterschied, auf den der Slogan ,,Not your grandfather’s civil rights
movement!* anspielt, scheint daher vielmehr im Bereich des jeweiligen
Gleichheitsverstdndnisses zu liegen. Wihrend die klassische Biirger-
rechtsbewegung vor dem Hintergrund institutioneller Diskriminierungs-
erfahrungen Gleichheit in erster Linie als juridische Gleichheit versteht, in
der es um die Gleichbehandlung vor dem Recht geht, zielt die Black Lives
Matter Bewegung darauf, diese rechtliche Gleichheit in eine 6ffentliche
Gleichheit zu tiberfiihren, in der die Stimmen von Schwarzen die gleiche
Chance haben, gehort zu werden, wie diejenigen von WeiBlen. Der Schau-
platz der Kdmpfe von BLM ist daher weniger das Feld der demokratischen
Rechte, sondern das der demokratischen Kredibilitét.

Gleichwohl weisen die Proteste von BLM auch iiber die dffentliche
Gleichheit noch einmal hinaus. Die vorgetragenen Forderungen bringen
nidmlich auch immer wieder die Idee einer partizipativen Gleichheit ins
Spiel, in der es darum geht, die Mdglichkeiten demokratischer Teilhabe
von Schwarzen zu stirken. Sei es durch die Schaffung von Nachbar-
schaftsriten, die in Finanz- und Planungsfragen weitgehende Autonomie
und Entscheidungsgewalt besitzen oder durch die Etablierung demokrati-
scher Kontrollgremien von Institutionen wie der Polizei.”! Bezieht man
diese Forderungen ein, so wird deutlich, dass sich die Kédmpfe von BLM
nicht nur um das drehen, was ich zu Beginn dieses Teils als Wahl-Volk
und als Meinungs-Volk bezeichnet hatte, sondern auch auf dasjenige, was
wir das Teilhabe-Volk nennen konnen. Wahrend der Kampf fiir Grund-

71 The Movement for Black Lives, 4 Vision for Black Lives: Policy Demands for
Black Power, Freedom <& Justice, 14, https://griid.files.wordpress.com/2020/
05/a-vision-for-black-lives.pdf (8.07.2023)

150

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Demonstrative Kritik

rechte darauf zielt, die Bedingungen zu schaffen, unter denen eine Stimme
Geltung besitzt und der Kampf um 6ffentliche Sichtbarkeit darauf, ihr Ge-
hor zu verschaffen, zielt der Kampf um politische Teilhabe darauf, ihr
Gewicht zu verleihen.”” Mit dieser Bestimmung beginnen sich nun auch
die Grenzen des Streits um den Demos zu zeigen: Die Austragung von
Konflikten um 6ffentliche Angelegenheiten bedarf ndmlich einer geregel-
ten Form der Auseinandersetzung, die Blockaden, Besetzungen und St6-
rungen nur bedingt leisten konnen, da die Komplexitét solcher Artikulati-
onsformen praktisch limitiert ist. Ihre Aufgabe sehe ich daher in erster Li-
nie darin, politische Auseinandersetzungen um 6ffentliche Angelegenhei-
ten zu ermoglichen, indem sie jene, die bisher nicht als Teil des Demos
gezahlt haben, zum Sprechen erméichtigen und ihnen die Mdglichkeit bie-
ten, unter fairen Bedingungen demokratischen Einfluss auszuiiben. Er-
ginzt werden miissen solche radikaldemokratischen Protestpraktiken da-
her durch eine Politik der Institutionen, die demokratischen Streit in gere-
gelte Bahnen {iberfiihrt.”> Wie ein solcher institutionell verfasster Streit
aussehen kann, das will ich im folgenden Teil iiber den Streit um das
Kratos zeigen. Auch hier werden Hannah Arendts Uberlegungen wieder
als Ausgangspunkt dienen, insofern ihr Pladoyer fiir eine Republik der Ré-
te als Blaupause fiir ein zeitgenossisches republikanisches Institutionen-
design genutzt werden soll.

72 Zur trilemmatischen Struktur der Kdmpfe um Teilhabe vgl. Mai-Anh Boger, ,,The
Trilemma of Anti-Racism®, in: Anum Dada und Shweta Kushal (Hg.): Whiteness
Interrogated, Oxford: Interdisciplinary Press 2016, 79-87.

73 Vgl. dazu Dagmar Comtesse, ,,Republikanismus und radikale Demokratietheorie®,
in: dies., Oliver Fliigel-Martinsen, Franziska Martinsen und Martin Nonhoff (Hg.):
Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch, Berlin: Suhrkamp 2019, 746-763;
sowie die Beitrdge in: Steffen Herrmann und Matthias Flatscher (Hg.): Instituti-
onen des Politischen. Perspektiven der radikalen Demokratietheorie, Baden-
Baden: Nomos 2020.

151

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II.

Der Streit um das Kratos

- am 20.01.2028, 10:58:09.


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

Das Ideal der Demokratie als Herrschaft (kratos) des Volkes (demos) tiber
sich selbst wirft nicht nur die im ersten Teil dieser Studie diskutierte Frage
auf, wer als legitimer Bestandteil des Demos gezihlt wird, sondern auch
die Frage, wie politische Herrschaft eingerichtet werden soll. Als Beurtei-
lungsmafstab fiir die Legitimitdt politischer Institutionen gilt dabei zu-
meist der Wert der Freiheit. In der Tradition des politischen Liberalismus
wird Freiheit dabei als natiirlicher Status von Individuen verstanden, der
sich an der Abwesenheit von duBerer Einflussnahme bemessen lédsst. Ge-
gen ein solches Bild, wie es ideengeschichtlich vor allem durch die Staats-
lehre von Thomas Hobbes in die politische Theorie Eingang gefunden hat,
wendet sich der Republikanismus. Er ist der Uberzeugung, dass sich Frei-
heit und politische Ordnung nicht ausschlieBen, sondern in einem wech-
selseitigen Bedingungsverhdltnis stehen. Jean-Jacques Rousseau hat die
Aufgabe, vor die sich die Ausarbeitung einer republikanischen Gesell-
schaftsordnung gestellt sicht, dabei folgendermafen formuliert: ,,Finde ei-
ne Form des Zusammenschlusses, [...] durch die [...] jeder, indem er sich
mit allen vereinigt, nur sich selbst gehorcht und genauso frei bleibt wie
zuvor.“! Rousseau ist bekanntlich der Meinung, diese Aufgabe mithilfe
eines Gesellschaftsvertrags, durch welchen sich die Individuen zugleich
als Souverdn und als Untertanen setzen, 16sen zu kénnen. Die Herrschaft
des Demos fiber sich selbst stellt fiir ihn ndmlich so lange keine Ein-
schrinkung von Freiheit dar, wie sich die Individuen in der Rolle des Sou-
verdns am sittlich geteilten Gemeinwillen orientieren. In diesem Fall un-
terwerfen sie sich keinem fremden, sondern nur ihrem eigenen Willen.
Dabher ist eine solche Unterordnung gerade keine Beschrinkung, sondern
vielmehr ein Ausdruck von Freiheit. Rousseau nennt dies auch die durch
das Gemeinwesen hervorgebrachte ,sittliche Freiheit“.? In unserer Ge-

1 Jean-Jacques Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsdtze des Staats-
rechts, tibers. u. hrsg. v. Hans Brockard, Stuttgart: Reclam 2003, 17. Zum Verhélt-
nis von Rousseau zu der im ersten Teil behandelten radikalen Demokratietheorie
vgl. die aufschlussreiche Studie von Martin Oppelt, Gefihrliche Freiheit. Rous-
seau, Lefort und die Urspriinge der radikalen Demokratie, Baden-Baden: Nomos
2017.

2 Ebd., 23.

155

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

genwart ist die Idee einer solchen sittlichen Freiheit vor allem vom kom-
munitaristischen Republikanismus aufgenommen worden, fiir den hier
exemplarisch Charles Taylor stehen kann. Auch er griindet seine Uberle-
gungen auf der Vorstellung, dass sich die Biirger innen mit den politi-
schen Institutionen, unter denen sie leben, identifizieren und daher die von
ihnen auferlegten Gesetze nicht als Einschrinkung, sondern als Realisie-
rung ihrer ,,Biirgerfreiheit“ erfahren.® Hat Rousseau eine solche Identifika-
tion noch auf den Gemeinwillen gegriindet, nimmt bei Taylor der Begriff
des Patriotismus diesen Platz ein. Patriotismus wird von ihm dabei als Re-
sultat einer Geschichte verstanden, in der sich ein gemeinsamer ,way of
life* herausgebildet hat. Er bildet die Quelle einer staatsbiirgerlichen Soli-
daritét, die es ermdglichen soll, das Leben unter Gesetzen nicht als Ein-
schriankung von individuellen Privatinteressen, sondern als Realisierung
geteilter Werte zu verstehen. Das Problem besteht nun darin, dass das Mo-
dell sittlicher Freiheit sowohl bei Rousseau als auch bei Taylor an die Vor-
stellung eines substantiell vereinigenden Gemeinwillens gebunden ist. Wo
dessen Einheit unter den Bedingungen des ethischen Pluralismus der Mo-
derne jedoch verloren gegangen ist und sich in eine Vielzahl unterschiedli-
cher Vorstellungen des sittlich Guten aufgespalten hat, gerit dieses Modell
an seine Grenze. Entweder ndmlich miissen die Einzelnen nun mit Gewalt
unter einen Gemeinwillen gezwungen werden — wie von Rousseau vorge-
schlagen* — oder es muss die Idee der Herrschaft des Demos iiber sich
selbst aufgegeben werden. Im einen wie auch im anderen Fall ist ein Ver-
fall sittlicher Freiheit der Preis. Die Frage, die uns der Republikanismus in
der Tradition von Rousseau hinterlassen hat, lautet daher: Wie lassen sich

3 Charles Taylor, ,,Aneinander vorbei. Die Debatte zwischen Liberalismus und
Kommunitarismus®, in: Axel Honneth (Hg.), Kommunitarismus. Eine Debatte
tiber die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften. Frankfurt a. M./New
York: Campus 1989, 103-130, 117. Andere prominente Vertreter wiren: Michael
Sandel, Liberalismus oder Republikanismus. Von der Notwendigkeit der
Biirgertugend, aus d. Amerikan. v. Joachim Schulte, Wien: Passagen Verlag 1996.
55-107 und Alasdair Maclntyre, Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise
der Gegenwart, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1995.

4 Die einschligige Passage lautet: ,,Damit nun aber der Gesellschaftsvertrag keine
Leerformel sei, schlieBt er stillschweigend jene Ubereinkunft ein, die allein die an-
deren erméchtigt, da3 wer immer sich weigert, dem Gemeinwillen zu folgen, von
der gesamten Korperschaft dazu gezwungen wird, was nichts anderes heif3t, als daf3
man ihn zwingt, frei zu sein.* (Rousseau, Yom Gesellschaftsvertrag, 21)

156

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

unter der Bedingung der Pluralitit Freiheit und politische Herrschaft mit-
einander verséhnen?

Eine Antwort auf diese Frage will ich im Folgenden im Anschluss an
eine Theoriestromung zu geben versuchen, die sich jlingst unter dem Na-
men des ,,Republikanismus des Dissenses zusammengefunden hat.®> Zen-
tral ist hier die Frage, wie republikanische Herrschaft unter der Bedingung
eines Widerstreits von Lebensformen auszugestalten ist. Wie lésst sich un-
ter der Voraussetzung, dass es keine substantielle Vorstellung des Guten in
Form eines umgreifenden Gemeinwillens oder eines nationalen Patriotis-
mus mehr gibt, eine politische Institutionalisierung der Selbstregierung
des Demos entwerfen, ohne in die liberale Vorstellung eines Ausgleiches
zwischen Partikularinteressen zuriickzufallen? Um diese Frage zu beant-
worten will ich im Folgenden eine Konzeption politischer Freiheit entwi-
ckeln, die sich aus zwei Traditionslinien speist: dem neoathenischen Re-
publikanismus in der Tradition von Hannah Arendt und dem neordmi-
schen Republikanismus in der Tradition von Philip Pettit.® Obgleich die
Verfassungen der athenischen Polis und der romischen Republik komplex
sind, wird von den zwei genannten Traditionen doch meist jeweils eine
Institution herausgegriffen: die Volksversammlung (ekklesia) auf der einen
und die Stindeversammlung (concilium plebis) auf der anderen Seite.
Wihrend erstere flir den basisdemokratischen Charakter der Institutionen
Athens steht, insofern in ihr jedem Vollbiirger die Moglichkeit zukam, sei-

5 Vgl dafiir Thorsten Thiel und Christian Volk, ,,Republikanismus des Dissenses®,
in: Thorsten Thiel und Christian Volk (Hg.), Die Aktualitiit des Republikanismus,
Baden-Baden: Nomos 2016, 345-369; Christian Volk, Die Ordnung der Freiheit.
Recht und Politik im Denken Hannah Arendts, Baden-Baden: Nomos 2010; Thors-
ten Thiel, Republikanismus und die Europdische Union. Eine Neubestimmung des
Diskurses um die Legitimitdit europdischen Regierens, Baden-Baden: Nomos 2012.
,Republikanismus® wird in diesem Zusammenhang stets als Ausdruck fiir eine be-
stimmte Theorietradition verwendet, so dass der Term also weder auf die Verfasst-
heit eines Gemeinwesens wie z.B. der Bundesrepublik, noch gar auf ein politisches
Parteiprogramm wie z.B. das der ,,Republikaner verweist. Zur Ausdifferenzierung
vgl. Emanuel Richter, Republikanische Politik. Demokratische Offentlichkeit und
politische Moralitdit, Reinbek: Rowohlt 2004, 69-119. Einen begriffsgeschichtli-
chen Uberblick gibt Wolfgang Mager, ,,Republik®, in: Reinhart Koselleck, Otto
Brunner und Werner Conze (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 5, Stuttgart:
Klett-Cotta 1984, 549-651.

6 Einen Uberblick iiber die Geschichte dieser zwei Stromungen liefert: Marcus
Llanque, ,,.Der Republikanismus. Geschichte und Bedeutung einer politischen The-
orie”, in: Berliner Debatte Initial, Jg. 14, Heft 1, 2003, 3—-15.

157

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

ne Meinung vor versammeltem Volk kundzutun und damit Einfluss auf die
offentlichen Angelegenheiten zu nehmen, steht letztere fiir den kontestati-
ven Charakter der Institutionen Roms, der es den Volkstribunen ermog-
lichte, die politischen Entscheidungen des Senats im Interesse der Plebejer
anzufechten. Diese jeweiligen Fokussierungen haben zur Folge, dass im
neoathenischen Republikanismus Freiheit in erster Linie als die Moglich-
keit zur Teilnahme am Redestreit liber die Belange des Gemeinwesens
verstanden wird, wohingegen sie im neordmischen Republikanismus als
Moglichkeit zur Bestreitung von Entscheidungen politischer Mandatstra-
ger_innen verstanden wird. Entsprechend bemisst sich die Realisierung
politischer Freiheit im ersten Modell daran, in welchem Maf3e ein politi-
sches System seinen Biirger innen die Gelegenheit zur Mitsprache in poli-
tischen Angelegenheiten einrdumt, wohingegen sie sich im zweiten Mo-
dell entlang der institutionellen Chancen zur Einsprache abstufen lésst.
Der neoathenische Republikanismus denkt Freiheit damit in erster Linie
als eine horizontale Beziehung zwischen den Biirger innen einer Gemein-
schaft, wihrend der neorédmische Republikanismus sie als eine vertikale
Beziehung zwischen den Biirger innen und ihren politischen Représen-
tant_innen versteht. Trotz dieser unterschiedlichen Ausrichtungen ist es
beiden Stromungen gemeinsam, dass Freiheit im einen wie im anderen
Fall durch politische Institutionen nicht eingeschrénkt, sondern allererst
hervorgebracht wird. Wir haben es jeweils mit einer Freiheit durch und in
Institutionen zu tun, welche dem liberalen Freiheitsverstandnis als Freiheit
von Institutionen entgegengesetzt ist.

Sowohl der neoathenische als auch der neordmische Republikanismus
stehen heute vor einer Reihe von Herausforderungen. Im ersten Fall be-
ziehen sich diese darauf, dass die Fahigkeit zur kollektiven Selbstregie-
rung eine engagierte und tugendhafte Biirger innenschaft voraussetzt, wie
sie unter den Bedingungen der Gegenwart nicht mehr gegeben ist. In einer
neoliberalen Gesellschaft, so der Einwand, besteht auf Seiten der Regier-
ten weder ein Interesse, am politischen Prozess teilzunehmen, noch sind
unter den Bedingungen der zunehmenden weltumspannenden Verflech-
tung die Kompetenzen vorhanden, die es erwarten lassen, dass streitende
Auseinandersetzungen zu angemessenen Ergebnissen fithren.” Die ent-
scheidende Herausforderung fiir den neoathenischen Strang des Republi-

7 Klassisch ist dieser Einwand vorgebracht worden von Joseph Schumpeter, Kapita-
lismus, Sozialismus, Demokratie (1942), Miinchen: Francke 1980, 397ff.

158

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

kanismus besteht daher darin, deutlich zu machen, unter welchen Bedin-
gungen heute iiberhaupt noch eine Form des popularen Redestreits mog-
lich sein kann. Im Fall des neorémischen Republikanismus lautet dagegen
ein prominenter Einwand, dass die Moglichkeit zur Anfechtung der Ent-
scheidungen von politischen Amtstragern zu einer negativen Politik fiihrt,
in welcher an die Stelle der Féahigkeit zum gemeinsamen, schopferischen
Handeln Uberwachung, Kontrolle und Verhinderung treten. Unter den Be-
dingungen der Gegenwart, so der Einwand, ist so eine Form der Gegen-
Demokratie entstanden, welche durch eine Politik der Beschuldigung ge-
sellschaftliches Misstrauen zwischen Zivilgesellschaft und politischen In-
stitutionen befordert und politische Verdnderungen blockiert.® Die Heraus-
forderung fiir den neorémischen Strang des Republikanismus besteht ent-
sprechend darin zu zeigen, wie ein zeitgendssisches System popularer Be-
streitung kollektiver Entscheidungen beschaffen sein muss.

In diesem Teil meiner Studie werde ich beide Herausforderungen zu
16sen versuchen. Dafiir werde ich in einem ersten Schritt den Begriff poli-
tischer Freiheit, wie er dem Republikanismus des Dissenses zugrunde
liegt, genauer ausarbeiten. Im Ausgang von Hannah Arendt werde ich da-
bei zeigen, dass politische Freiheit sowohl das neoathenische Konzept des
Redestreits als auch das neordmische Konzept der Bestreitung umfasst.
Entsprechend muss ein republikanisch verfasstes Gemeinwesen, wie es
Arendt in Form einer Republik der Réte vor Augen steht, sowohl {iber In-
stitutionen der politischen Macht als auch der politischen Gegen-Macht
verfligen (Kap. 4). Wie sich an die von Arendt beschriebene Republik der
Réte unter den Bedingungen der Gegenwart anschlieen lédsst, werde ich
dann in den beiden folgenden Kapiteln deutlich zu machen versuchen. In
einem ersten Schritt werde ich dabei der Frage nachgehen, unter welchen
Bedingungen heute eine demokratische Revolution gelingen kann, welche
die politische Partizipation des Demos zu ihrem grundlegenden Machtbil-
dungsprinzip erhebt. Dafiir werde ich drei Modelle popularer Partizipation
vorstellen und daraufhin priifen, ob und wie sie zur Realisierung politi-
scher Freiheit beitragen. Ich werde dabei abschlielend Partei fiir ein stark-
demokratisches Ritemodell ergreifen und zeigen, welche politischen Ge-
staltungsprinzipien ihm zugrunde liegen (Kap. 5). In einem weiteren
Schritt werde ich mich dann dem Entwurf eines zeitgendssischen Systems

8 Vgl. Pierre Rosanvallon, Die Gegen-Demokratie. Politik im Zeitalter des Miss-
trauens, aus d. Franz. v. Michael Halfbrodt, Hamburg: Hamburger Edition 2017.

159

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

der politischen Gegen-Macht widmen und mit Gruppenvertretung, Tribu-
nat, Multikameralismus und Schiedsgericht unterschiedliche Institutionen
der kontestativen Kritik vorstellen. In ihrem Zusammenspiel, so werde ich
zeigen, bilden sie ein System der Gegen-Macht, mit dessen Hilfe politi-
sche Freiheit gegen die stets priasente Gefahr der Tyrannei verteidigt wer-
den kann (Kap. 6).

160

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

Die Ausiibung politischer Herrschaft ist in der Demokratie eng mit dem
Begriff der politischen Freiheit verkniipft. Sie gibt den Mafstab ab, an
dem sich die Legitimitét und Qualitdt von politischen Institutionen bemes-
sen lésst, in denen sich der Anspruch des Demos auf Selbstregierung ver-
wirklicht. Wendet man sich dem Begriff der politischen Freiheit zu,
kommt man nicht umhin, zunichst auf jene prominente Unterscheidung
zwischen negativer und positiver Freiheit zurlickzugehen, die Isaiah Berlin
1958 in seinem Essay ,,Zwei Freiheitsbegriffe” in die politische Philoso-
phie eingefiihrt hat.! Unter negativer Freiheit versteht Berlin dabei die
Freiheit von dufBleren Hindernissen, so dass unser Tun in dieser Perspekti-
ve in dem MaBe als frei gelten kann, wie ,,sich ein Mensch ungehindert
durch andere betitigen kann“.> Unter positiver Freiheit dagegen versteht
er die Moglichkeit ,,sein eigener Herr [zu] sein®.? Diese Form der Freiheit
ldsst sich daran bemessen, in welchem Grad unser Handeln selbstbestimmt
ist und von uns selbst gewollt wird. Wahrend wir es also im ersten Fall mit
einer Abwesenheit der Kontrolle durch Andere zu tun haben, haben wir es
im zweiten Fall mit der Moglichkeit zu tun, selbst Kontrolle auszuiiben.
Das hat zur Folge, dass einige Handlungen, die aus der Perspektive nega-
tiver Freiheit als frei erscheinen, aus der Perspektive positiver Freiheit als
unfrei gelten miissen. Dort ndmlich, wo wir blinden Leidenschaften fol-
gen, so die Vertreter innen positiver Freiheit, sind wir nicht eigentlich frei,
sondern Sklav_innen unserer Neigungen. Aus der Perspektive positiver
Freiheit gilt es daher, zwischen rationalen und irrationalen Handlungsmo-
tivationen zu unterscheiden. Das hat zur Folge, dass Eingriffe in die Hand-
lungssphére von anderen Akteur innen im Namen positiver Freiheit iiber-
all dort gerechtfertigt scheinen, wo es darum geht, diese selbst vor irratio-
nalen Handlungsweisen zu schiitzen. Mit der positiven Freiheit ist daher
die Gefahr eines Paternalismus verbunden, der, so der Vorwurf der Vertre-
ter_innen negativer Freiheit, in Unfreiheit und Beherrschung fiihrt.
Wihrend sich Berlin aufgrund der Gefahren des Paternalismus noch
klar fiir das Konzept negativer Freiheit als Richtschnur zur Einrichtung

1 Isaiah Berlin, ,,Zwei Freiheitsbegriffe, in: Freiheit. Vier Versuche, aus d. Engl. v.
Reinhard Kaiser, Frankfurt a. M.: Fischer, 197-255.

2 Ebd., 201.

3 Ebd., 214.

161

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

politischer Herrschaft ausgesprochen hat,* ist das Problem der Entgegen-
setzung von negativer und positiver Freiheit in der Folge meist dadurch zu
16sen versucht worden, dass beide auf unterschiedliche Sphiren verteilt
worden sind. Wihrend der grundrechtlich geschiitzte Bereich des Privaten
der Verwirklichung negativer Freiheit dienen soll, soll der von politischen
Teilhaberechten konstituierte Bereich des Offentlichen zur Ausiibung posi-
tiver Freiheit befdhigen.® Der hier vertretene Republikanismus des Dissen-
ses folgt einem anderen Vorgehen: Er will negative und positive Freiheit
nicht voneinander trennen, sondern zeigen, wie diese ineinander verfloch-
ten sind und aufeinander verweisen. Dafiir folge ich im Folgenden der
Doppelerfahrung politischer Freiheit: Im Anschluss an Hannah Arendt
wird diese zunidchst als Erfahrung des gemeinsamen Handelns ausgewie-
sen und im Anschluss an Philip Pettit als Erfahrung der Nicht-
Beherrschung.® Um deren Zusammenhang herzustellen, werde ich im Fol-
genden zundchst Arendts Begriff politischer Freiheit rekonstruieren und
zeigen, in welchen Institutionen sich diese Freiheit fiir sie zu realisieren
vermag. Dabei wird deutlich werden, dass die Realisierung politischer
Freiheit nicht nur gemeinsames Handeln, sondern auch Nicht-Beherr-

4 Fiir einen Vorrang der positiven Freiheit argumentiert dagegen Charles Taylor,
,.Der Irrtum der negativen Freiheit”, in: ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des
neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992, 118-144.

5 Auch fiir Arendt spielt das Verhiltnis von Privatem und Offentlichem eine wichti-
ge Rolle. Christian Volk hat in einer jiingeren Studie gezeigt, dass Hannah Arendt
fiir eine ,,Enthierarchisierung® des Verhéltnisses von Recht und Politik eintritt und
das Verhiltnis von negativer und positiver Freiheit als eines der wechselseitigen
Ermoglichung versteht. Volk, Ordnung der Freiheit, Kap. 5. Volk grenzt seine
Lesart der Enthierarchisierung von Recht und Politik dabei sowohl von jenen Posi-
tionen ab, welche einen Vorrang der Politik vor dem Recht behaupten (z.B.
Wollin), als auch jenen, die umgekehrt einen Vorrang des Rechts vor der Politik
behaupten (z.B. Dworkin). Arendts Uberlegungen #hneln damit der Position der
,,Gleichurspriinglichkeit von privater und offentlicher Autonomie, wie sie von
Habermas vorgebracht wird (Jiirgen Habermas, Faktizitit und Geltung. Beitrige
zur Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen Rechtstaats, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1998, 135ff.). Jedoch bauen sie, wie Volk zeigt, auf einem anderen
begrifflichen Geriist auf, insofern sich Arendt nicht auf moralische, sondern auf
politische Begriffe stiitzt (Volk, Ordnung der Freiheit, 2121t.).

6 Dass Pettit das Konzept der Freiheit als Nicht-Beherrschung in der Tradition des
negativen Freiheitsdenkens sieht, macht er deutlich in: Philip Pettit, ,,Negative Li-
berty, Liberal und Republican®, in: European Journal of Philosophy, Jg. 1, Heft 1,
1993, 15-38.

162

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

schung erfordert.” Da Arendt dieses Motiv nicht einzuholen vermag, wer-
de ich das Konzept politischer Freiheit mit den konzeptionellen und insti-
tutionellen Uberlegungen von Pettit anreichern und zeigen, wie sich
Arendts und Pettits Uberlegungen im Konzept einer republikanischen
Freiheit versohnen lassen und wie dieses seine Realisierung in der von
Arendt favorisierten politischen Herrschaft einer Republik der Réte finden
kann.

Freiheit als gemeinsames Handeln

Der Sinn der Politik ist in unserer Gegenwart in Vergessenheit geraten.
Das ist die Ausgangsdiagnose, mit der Arendt in den 1950er Jahren ihre
Uberlegungen fiir eine geplante Schrift zur Einfiihrung in die Politik be-
ginnt. Im Anschluss an Aristoteles formuliert sie dabei als Antwort auf die
Frage nach dem Sinn von Politik: ,,Der Sinn von Politik ist Freiheit.*®
Zum Vergessen dieses Sinns ist es fiir Arendt durch die neuzeitliche politi-
sche Theorie des Kontraktualismus gekommen. Mit Thomas Hobbes hat
im 17. Jahrhundert ein Denker die politische Biihne betreten, welcher die
Politik unter dem Eindruck des englischen Biirgerkrieges als ein Mittel
bestimmt, den ungestorten Privatverkehr zwischen Individuen zu sichern.
»die ermoglicht dem Einzelnen, in Ruhe und Frieden seinen Zwecken
nachzugehen, das heiBt unbehelligt von der Politik zu sein®.? Politik ist in
dieser Vorstellung ein fiir das menschliche Leben notwendiges Mittel zur
Herstellung von Sicherheit, Frieden und Wohlstand. Anders dagegen in
der griechischen Tradition: Politik, so Arendt, war fiir Aristoteles ,,ein
Zweck und kein Mittel“.!° Deutlich wird das an der Unterscheidung von
poiesis und praxis. Wahrend das Herstellen auf etwas anderes als es selbst

7  An einer Zusammenfiihrung arbeitet auch Thiel, Republikanismus und die Europd-
ische Union, Kap. 4.1, der darauf hinweist, dass beide Ansitze zu dhnlichen sys-
tematischen Konsequenzen fiihren (ebd., 180). Im Unterschied zu Thiel wird es
mir im Folgenden darum gehen zu zeigen, wie das Ideal der Freiheit als Nicht-
Beherrschung aus Arendts eigenen Uberlegungen zur Freiheit als Handlungsméch-
tigkeit erwidchst und dass beide Werte zu ganz unterschiedlichen institutionellen
Konsequenzen fiihren.

8 Hannah Arendt, Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf3, hrsg. v. Ursula
Ludz, Miinchen: Piper 2003, 28.

9 Ebd., 36.

10 Ebd., 39.

163

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

zielt, hat die Praxis ihr Ziel in sich selbst. So zielt die Bautitigkeit unab-
héngig vom Prozess des Bauens auf die Fertigstellung eines Gebdudes,
wihrend die Tétigkeit des Musizierens ihre Erflillung in diesem Prozess
selbst findet.!! Im Anschluss an diese Unterscheidung versteht Arendt nun
auch das politische Handeln als eine Form der praxis, die ihren Zweck in
sich selbst hat. Und es ist eben diese Selbstzweckhaftigkeit der Politik, die
Arendt mit den Worten ,,Der Sinn von Politik ist Freiheit zum Ausdruck
bringen mochte, insofern Freiheit, wie wir gleich noch sehen werden, fiir
sie gerade in der Ausiibung politischen Handelns besteht. Nun will Arendt
ihr Diktum freilich nicht einfach als eine bloe Forderung verstanden wis-
sen. Als solches wire es kraftlos und leer. Vielmehr versucht sie zu zeigen,
dass die Vorstellung einer Selbstzweckhaftigkeit politischen Handelns
auch in der Neuzeit noch wirksam ist und uns daher gar nicht so fern liegt,
wie wir vielleicht denken mdgen. Dies zu zeigen, ist die Aufgabe, die sich
Arendt in ihrer einschligigen Studie Uber die Revolution vornimmt.
Arendts Revolutionsbuch hat sie weithin als Verédchterin der Franzosi-
schen und als Bewundrerin der Amerikanischen Revolution bekannt ge-
macht. Thren Hintergrund hat diese Einschitzung in Arendts eigentiimli-
cher Unterscheidung zwischen dem Sozialen und dem Politischen, wobei
mit dem Sozialen in erster Linie die Sphére der Reproduktion gemeint ist
und mit dem Politischen die Sphére der gemeinschaftlichen Selbstgesetz-
gebung. Aufgrund dieses Zuschnitts unterscheiden sich beide Sphiren
grundsétzlich: Das Soziale bedarf Expert innen, die Reproduktionsablaufe
organisieren und optimieren, das Politische dagegen bedarf Biirger innen,
die sich in o6ffentlichen Debatten engagieren. Beide Bereiche folgen ent-
sprechend unterschiedlichen Logiken: das Soziale der Logik der Verwal-
tung sowie des Marktes und das Politische der Logik der Meinungsbil-
dung. Da beide nicht miteinander kompatibel sind, schlieBen sich das So-
ziale und das Politische fiir Arendt wechselseitig aus. Mehr noch: Wenn
Politik sich auf soziale Fragen fokussiert, dann droht sie zur bloen biiro-
kratischen Verwalterin von Verteilungsfragen zu werden. Und eben in die-

11 Zu Arendts Rezeption von Aristoteles’ praxis/poiesis-Unterscheidung vgl. Dana
Villa, Arendt and Heidegger. The Fate of the Political, Princeton: Princeton Uni-
versity Press 1994, 25ff. Dass Aristoteles selbst im Unterschied zu Arendt praxis
und poiesis nicht als zwei génzlich unterschiedliche Tétigkeitsformen begreift,
sondern als zwei Aspekte von Tatigkeiten versteht, stellt heraus: Theodor Ebert,
,.Praxis und Poiesis. Zu einer handlungstheoretischen Unterscheidung des Aristote-
les®, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 1976, Jg. 30 Heft 1, 1976, 12—
30.

164

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

ser Hinsicht unterscheiden sich Amerikanische und Franzdsische Revolu-
tion fiir Arendt: Wéhrend letztere in erster Linie eine Revolution der Ar-
men im Namen sozialer Gerechtigkeit war, war erstere eine Revolution
der Biirger_innen im Namen politischer Selbstbestimmung.!? Dass politi-
sche Selbstbestimmung und soziale Gerechtigkeit nicht derart voneinander
getrennt werden konnen und Arendts ausschlieBende Bestimmung wenig
iiberzeugend ist, darauf ist in der Sekundérliteratur vielfach hingewiesen
worden.'? Ich will diese Kritik daher hier nicht wiederholen. Es soll weder
um die Frage gehen, ob Arendt der Franzosischen Revolution gerecht
wird, noch um die Frage, ob ihre Unterscheidung zwischen dem Sozialen
und dem Politischen plausibel ist. Stattdessen mdchte ich Uber die Revo-
lution als eine Phidnomenologie lesen, welche sich die Freilegung einer
modernen Erfahrung politischer Freiheit zur Aufgabe macht.

Uber die Revolution ist kein Buch, das sich mit der Struktur und Orga-
nisation von Revolutionen auseinandersetzt, sondern mit der Erfahrung
der Revolution. Um diese deutlich zu machen, kommt Arendt immer wie-
der auf die ,,Méanner der Revolutionen zu sprechen, die sie von den ,,Be-

12 Gegeniiber Arendts eigentiimlicher Perspektive ist vielfach hervorgehoben worden,
dass sowohl die Amerikanische Revolution ,soziale‘ Elemente wie andersherum
die Franzosische Revolution ,politische® Elemente enthélt. Vgl. Robert Nisbet,
,.Hannah Arendt and the American Revolution®, in: Social Research, Jg. 44, Heft
1, 1977, 63-79; Sheldon Wolin, ,,Hannah Arendt: Democracy and the Political®,
in: Salmagundi, Jg. 60, 1983, 3—19; Lisa Disch, ,,How could Hannah Arendt glori-
fy the American Revolution and revile the French? Placing On Revolution in the
Historiography of the French and American Revolutions®, in: European Journal of
Political Theory, Jg. 10, Heft 3, 2011, 350-371, hier: 360-366. Arendts sympto-
matische Ausblendung der Haitianischen Revolution diskutiert: Jennifer Gaffney,
»,Memories of exclusion: Hannah Arendt and the Haitian Revolution®,
in: Philosophy & Social Criticism, Jg. 44,2018, 701-721.

13 Klassisch hierzu: Hanna Fenichel Pitkin, The Attack of the Blob. Hannah Arendt’s
Concept of the Social, Chicago/London: University of Chicago Press 1998; Rich-
ard J. Bernstein, ,,Rethinking the Social and the Political®, in: ders., Philosophical
Profiles: Essays in a Pragmatic Mode, Philadelphia: University of Pennsylvania
Press 1986, S. 238-259; Seyla Benhabib, ,,Modelle des ,offentlichen Raums".
Hannah Arendt, die liberale Tradition und Jiirgen Habermas®, in: dies., Selbst im
Kontext. Kommunikative Ethik im Spannungsfeld von Feminismus, Kommunitaris-
mus und Postmoderne, aus d. Amerik. v. Isabella Konig, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1995, 96-130, 103f.; Bonnie Honig, ,,Agonaler Feminismus. Arendt und die
Identitétspolitik™, in: Geschlechterverhdltnisse und Politik, hrsg. v. Institut fiir So-
zialpolitik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, 43-71.

165

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

rufsrevolutiondren unterscheidet.'* Wo letztere von strategischen Grup-

peninteressen geleitet sind, sind erstere leidenschaftlich am Prinzip der
,politischen Freiheit* interessiert."> Arendt versteht darunter eine Form
der positiven Freiheit, die der liberalen Vorstellung negativer Freiheit ent-
gegensteht. Hier wird Freiheit zumeist als Abwesenheit von &uBleren
Zwingen und als uneingeschriankte Moglichkeit zur Verwirklichung sub-
jektiver Willkiirfreiheit, nach Gutdiinken zu tun und zu lassen was man
will, verstanden. Vor dem Hintergrund eines solchen Freiheitverstindnis-
ses wird es als Aufgabe der Politik erachtet, die wechselseitig sich reiben-
den Freiheitsanspriiche der Einzelnen friedfertig miteinander zu vermit-
teln. Einschrankungen der individuellen Willkiirfreiheit sind dabei nur zu-
lassig, wenn Andere dadurch geschiitzt werden sollen. Folgen wir den
Akteuren der Revolution, zeigt sich fiir Arendt jedoch ein ganz anderes
Bild: Nicht Willkiirfreiheit, sondern die Moglichkeit zum ,,gemeinsamen
Handeln“ zeichnet die Erfahrung der Revolutionére aus.'® Arendt verwen-
det hier einen positiven Begriff von Freiheit als ,Freiheit zu‘, der im Ge-
gensatz zu einem negativen Begriff von Freiheit als ,Freiheit von® steht.
Ersterer bemisst sich nicht mehr an der Abwesenheit von Zwang, sondern
am Vorhandensein von Moglichkeiten sich zusammenzuschlieen. Kon-
kret bedeutet das, dass sich dort, wo sich das Ausmal} negativer Freiheit
am Vorhandensein von Abwehrrechten wie etwa Meinungs-, Religions-
oder Berufsfreiheit bemisst, positive Freiheit sich am Vorhandensein von
Teilhaberechten wie Versammlungs-, Vereinigungs- oder Pressefreiheit
messen ldsst. Es ist nun eben diese zweite, positive Form der Freiheit,
welche fiir Arendt im Zentrum der revolutiondren Erfahrung steht: ,,Ur-
spriinglich erfahre ich Freiheit und Unfreiheit im Verkehr mit anderen und
nicht im Verkehr mit mir selbst. Frei sein kdnnen Menschen nur in Bezug
aufeinander, also nur im Bereich des Politischen und des Handelns; nur
dort erfahren sie, was Freiheit positiv ist und daB sie mehr ist als ein
Nicht-gezwungen-Werden.“!”

14 Hannah Arendt, Uber die Revolution, Miinchen u.a.: Piper 2011, 147.

15 Ebd., 158.

16 Ebd., 227.

17 Hannah Arendt, ,,Freiheit und Politik, in: dies., Zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft. Ubungen im politischen Denken I, hrsg. v. Ursula Ludz, Miinchen u.a.: Piper
2012, 201-226, 201. Und an anderer Stelle: ,,Solche Freiheit ist nie verwirklicht,
wenn das Recht auf aktive Teilhabe an den 6ffentlichen Angelegenheiten den Biir-
gern nicht garantiert ist.“ (Arendt, Uber die Revolution, 281)

166

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

Arendts Begriff politischer Freiheit bezieht sich also auf die Mdoglich-
keit zum gemeinsamen Handeln. Dieser Begriff bedarf bei Arendt freilich
der Prézisierung, da er in einem speziellen Sinne verwendet wird. Zum
gemeinsamen Handeln gehort ndmlich nicht jede beliebige Tatigkeit — wie
etwa das Arbeiten oder das Herstellen —, sondern ausschlie3lich das
Sprechhandeln und das Tathandeln.'® Ersteres findet {iberall dort statt, wo
sich Menschen zur Meinungsbildung zusammenfinden und mittels politi-
scher Kommunikation eine gemeinsame Haltung zu politischen Sachver-
halten entwickeln.!® Insofern sie hier wechselseitig aufeinander einwirken
und im Gespriach ihre Meinung fortentwickeln, haben wir es mit einem
gemeinsamen Handeln zu tun. Wo sich eine politische Meinung herausge-
bildet hat, kann es dann zur Tathandlung kommen. Diese kann etwa darin
bestehen, durch 6ffentliche Kundgebungen, Petitionen oder Volksbegehren
fiir die Realisierung der eigenen politischen Ansichten zu kdmpfen. Damit
deutet sich schon an, dass gemeinsames Handeln immer auch Gegenhan-
deln ist, das sich gegen andere politische Gruppierungen mit anderen poli-
tischen Meinungen richtet. Zum gemeinsamen Handeln gehort daher nicht
nur die Moglichkeit der Meinungsbildung, sondern auch die Mdoglichkeit
zur streitenden Auseinandersetzung: ,,Kein Mensch kann sich eine eigene
Meinung bilden, ohne sich auf andere Meinungen einzulassen und sie an
ihnen auszuprobieren.“?° Die politische Freiheit, die Arendt im Auge hat,
ist daher in erster Linie als eine Freiheit zum ,,Streit der Meinungen® iiber
die Einrichtung der gemeinsamen Welt zu verstehen.?!

Die bisher gegebenen Bestimmungen nehmen vor allem die Statusdi-
mension von negativer und positiver Freiheit in den Blick. Indem sie Frei-
heit an der Abwesenheit von Zwang oder der Anwesenheit von Moglich-

18 ,,Sprechen und Handeln galten als gleich urspriinglich und einander ebenbiirtig,
[...] weil [...] das Finden des rechten Wortes im rechten Augenblick, ganz unab-
hingig von seinem Informations- oder Kommunikationsgehalt an andere Men-
schen, bereits Handeln ist.*“ (Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tdtigen Leben,
Miinchen: Piper 2002, 36)

19 ,Meinungen kommen nur in einem ProzeB 6ffentlicher Diskussion zustande, sie
sind das Ergebnis lebhaften Meinungsaustausches, und wo es keinen Raum fiir ei-
nen solchen Meinungsaustausch gibt, da gibt es zwar Stimmungen aller Art, Mas-
senstimmungen und die Stimmungen von Einzelnen, die sie zu artikulieren verste-
hen, aber keine Meinungen.“ (Arendt, Uber die Revolution, 346)

20 Ebd., 290.

21 Hannah Arendt, ,,Wahrheit und Politik“, in: Zwischen Vergangenheit und Zukunt.
Ubungen im politischen Denken I, hrsg. v. Ursula Ludz, Miinchen: Piper 2012,
327-370, 337.

167

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

keiten messen, erlauben sie es, den Status eines Subjekts unabhédngig von
seinem Tun zu beschreiben. Als Phdnomenologin ist Arendt jedoch nicht
allein an der AuBenperspektive auf die handelnden Subjekte interessiert,
vielmehr mochte sie eben jene Bedingungen freilegen, unter denen die
Subjekte die Erfahrung eben dieser Freiheit machen. Im Zuge eines sol-
chen phéanomenologischen Ansatzes tritt dann die Praxisdimension politi-
scher Freiheit ins Zentrum. Diese ldsst sich wiederum im Riickgriff auf die
Theorie performativer Sprechakte von John L. Austin in zwei Hinsichten
beschreiben. Politische Freiheit kann einmal auf ihre perlokutioniren Ef-
fekte hin verstanden werden und einmal auf ihre illokutionire Ausiibung
hin.?? Im ersten Fall bemisst sich ihr Erfolg an den effektiven Konsequen-
zen bestimmter politischer Forderungen. Im zweiten Fall dagegen bemisst
sich der Erfolg am Vollzug des Handelns selbst. In diesem Fall ist es fiir
die erfolgreiche Verwirklichung positiver Freiheit lediglich notwendig,
dass es zu einer gemeinsamen Diskussion politischer Handlungsméoglich-
keiten, dem Aufstellen gemeinsamer Forderungen oder deren Sichtbarma-
chung durch kollektive Proteste kommt. Entscheidend ist nun, dass das
perlokutiondre und illokutiondre Gelingen einer politischen Handlung
zwar miteinander verbunden sein kénnen, es aber nicht sein miissen. Mit
einer illokutiondren Realisierung politischer Freiheit haben wir es auch
dann zu tun, wenn im Zuge der politischen Auseinandersetzung das Errei-
chen bestimmter praktischer Ziele verfehlt wird. Auch dann némlich
kommen die Individuen in den Genuss gelebter Freiheit und machen die
Erfahrung gemeinsamen Handelns. Nicht die Umsetzung bestimmter poli-
tischer Ziele, sondern die Inanspruchnahme der Freiheit selbst ist es, die
oftentliches Gliick hervorbringt. Das stellt Arendt etwa dort heraus, wo sie
iiber die Erfahrung der Studentenbewegung festhilt: ,,Es stellte sich ndm-
lich heraus, da3 das Handeln Spall macht: diese Generation hat erfahren,
was das 18. Jahrhundert ,public happiness®, das Gliick des Offentlichen
genannt hat. Das heif3t, dass sich dem Menschen, wenn er 6ffentlich han-
delt, eine bestimmte Dimension menschlicher Existenz erschlieft, die ihm
sonst verschlossen bleibt und die irgendwie zum vollgiiltigen ,Gliick® ge-
hért.«?

22 Vgl. John L. Austin, Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with words),
Stuttgart: Reclam 1979.

23 Hannah Arendt, Macht und Gewalt, aus d. Engl. v. Gisela Uellenberg, Miinchen:
Piper 1970, 109. In Arendts existenzieller Lesart des Politischen ist die Freiheit des
gemeinsamen Handelns.

168

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

Die Unterscheidung zwischen Status- und Praxisdimension der Freiheit
hat den Vorteil, dass sich mit ihrer Hilfe unterschiedliche Realisierungs-
grade von Freiheit veranschaulichen lassen. Machen wir uns das am Bei-
spiel positiver Freiheit deutlich: Gehen wir davon aus, dass die Biir-
ger _innen einer Gemeinschaft eine bestimmte Zahl positiver Freiheits-
rechte besitzen, so ist noch nicht garantiert, dass sie diese auch umsetzen
und verwirklichen kdnnen. So kénnen etwa konkurrierende politische Ak-
teur innen versuchen, die Inanspruchnahme positiver Freiheitsrechte zu
verhindern, indem sie z.B. den Zugang zu Versammlungsorten erschweren
oder die Geschiftsordnung so beeinflussen, dass keine angemessene Aus-
einandersetzung stattfinden kann. Und selbst wenn es der Fall sein sollte,
dass positive Freiheitsrechte ungehindert genutzt werden konnen, um poli-
tische Forderungen zu formulieren, bedeutet das noch nicht, dass sich mit
ihnen effektiv etwas erreichen ldsst. Das kann extrinsische Griinde haben,
etwa wenn kollektive Forderungen von politischen Entscheidungstra-
ger_innen ignoriert werden, es kann aber auch intrinsische Griinde haben,
die dort vorliegen, wo die politischen Forderungen einer Gruppierung mit
denen einer anderen Gruppierung konkurrieren und dabei im politischen
Prozess schlicht und ergreifend unterliegen, weil sich die konkurrierenden
Forderungen durchsetzen. Die Vorzugsstellung, welche die Amerikani-
schen Revolution im Denken von Arendt einnimmt, liegt nun gerade darin
begriindet, dass es in ihr auf allen Ebenen zu einer Realisierung positiver
Freiheit kommt. Die ,Ménner der Revolution‘ haben die von ihnen beses-
senen positiven Rechte ndmlich dafiir genutzt, gemeinsam politische For-
derungen zu formulieren, sie in der amerikanischen Unabhéngigkeitserkla-
rung zum Ausdruck zu bringen und im Zuge des Unabhéngigkeitskrieges
durchzusetzen. Positive Freiheit wurde von den Revolutiondren also nicht
nur abstrakt besessen, sondern auch konkret gelebt und erfolgreich ver-
wirklicht. Es ist sicherlich dieser Umstand, der dazu beigetragen hat, dass
die Revolutionére eine besonders intensive Erfahrung dessen gemacht ha-
ben, was Arendt ,,6ffentliches Gliick™ nennt.?* Thr Selbstrealisierungskon-
zept des Politischen versteht Politik also nicht als eine Biirde, die wir auf
uns nehmen miissen, um die Spielrdume fiir unsere individuelle Willkiir-
freiheit zu verteidigen, sondern als eine Form der praxis, die aus sich her-
aus Gliick erzeugt.?® Damit sind wir freilich mehr oder weniger an jenem

24 érendt, Uber die Revolution, 152.
25 Uber eine solche ,schwache Lesart‘ hinaus, welche das Gliick als intrinsisches Gut
des gemeinsamen Handelns versteht, betont eine ,starke Lesart’, dass die Aus-

169

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Punkt angelangt, an dem der Spaten anfingt, sich zuriickzubiegen, inso-
fern dieser Zusammenhang letztlich nicht bewiesen, sondern nur so plau-
sibilisiert werden kann, dass er iiberzeugender erscheint als andere kon-
kurrierende Ansitze. Deutlich wird damit, dass Arendts Theorie des Politi-
schen letztlich selbst politisch ist, insofern sie fiir eine bestimmte Realisie-
rungsform des Gemeinwesens Partei ergreift. Entsprechend gilt es nun
nachzuvollziehen, wie sie zu dieser Parteinahme kommt.

Die Erfahrung politischer Freiheit ist fiir Arendt das Kennzeichen einer
jeden Revolution. Der Taumel, die Ekstase und die Intensitét, welche die
Revolution erzeugt, ist darauf zuriickzufiihren, dass die Beteiligten hier
ihre politische Handlungsmacht und damit verbunden Freiheit und Gliick
erfahren. Nun taucht jedoch folgendes Problem auf: Frither oder spéter
muss jede Revolution, will sie nicht nur Revolte sein, etwas Neues her-
vorbringen. Sie muss in einen Akt der Griindung miinden, der in der Aus-
arbeitung einer Verfassung besteht, welche den kiinftigen Rahmen der ge-
sellschaftlichen Ordnung absteckt. Aufgabe der Verfassungsgebung, so
Arendt, darf es jedoch nicht nur sein, politische Grundrechte zu kodifizie-
ren, sondern sie muss auch dafiir sorgen, dass die politische Freiheit und
das offentliche Gliick, das sich im Ereignis der Revolution gezeigt hat,
verstetigt wird.?® Es gilt, so Arendt, den ,,Geist und die Prinzipien des

iibung von Freiheit im Raum des Politischen die einzige Moglichkeit ist, in der
sich die Einzigkeit der Person — dasjenige, was Arendt ,,Wer-einer-ist“ nennt — zu
zeigen vermag. Vgl. dazu Sophie Loidolt, ,,, Who one is* — A Political Issue? Han-
nah Arendt on Personhood, Maximal Self, and Bare Life*,, in: Thomas Bedorf und
Steffen Herrmann (Hg.), Political Phenomenology. Experience, Ontology, Epis-
teme, London: Routledge 2020, 165-192. Diese starke Lesart der Bedeutung des
Politischen fiir die Selbstrealisierung der Person, hat Arendt den Vorwurf des Eli-
tismus eingebracht. Vgl. etwa Seyla, Benhabib, Hannah Arendt. Die melancholi-
sche Denkerin der Moderne, aus d. Amerik. v. Karin Wordemann, Frankfurt a. M.:
2006, 201.

26 Catherine Colliot-Théléne formuliert das hier adressierte Problem folgendermalen:
,.Es betrifft die Moglichkeit bzw. Unmoglichkeit, ausgehend von dieser Ausnah-
mesituation dauerhafte Institutionen zu schaffen, die nicht das Ethos ersticken, das
dieser Situation ihren spezifischen Charakter verleiht. (Vgl. Catherine Colliot-
Théléne, Demokratie ohne Volk, Hamburg: Hamburger Edition 2011, 185) Im An-
schluss betont sie, dass dieses Problem aufgrund der ,,Unmdéglichkeit der Ver-
alltdglichung einer revolutiondren Ausnahmesituation® (ebd. 187) unaufldsbar sei.
In die gleiche Richtung vgl. Stefan Ahrens, Die Griindung der Freiheit. Hannah
Arendts politisches Denken iiber die Legitimitit demokratischer Ordnungen,
Frankfurt a. M.: Lang 2005, 261. In entgegengesetzte Richtung argumentiert Chris-
tian Volk, dass politische Ordnung das Griindungsmoment durch ,,Erweitern und

170

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

Griindungsakts in dauernden Institutionen festzuhalten“.?’ Aufgabe der
Verfassungsgebung muss es sein, einen 6ffentlichen Raum zu schaffen, in
dem die Biirger innen weiterhin die Mdglichkeit zum politischen Handeln
und damit zur Erfahrung von Freiheit und Gliick haben. Die damit ver-
bundene Schwierigkeit bringt Arendt folgendermaflen auf den Punkt:
,»Wenn mit der Griindung die Revolution ihr Ziel erreicht hat und an ihr
Ende gekommen ist, dann ist der Geist der Revolution nicht nur nicht das
Neubeginnen, sondern das Beginnen von etwas, das weiteres Neubeginnen
eriibrigen soll; eine dem Geist des Neubeginnens entsprechende Institution
wiirde gerade die revolutiondren Errungenschaften wieder infrage stel-
len.“?® Das Problem, das Arendt hier beschreibt, besteht also darin, dass
die Erfahrung politischer Freiheit und offentlichen Gliicks der Griin-
der_innengeneration einer politischen Ordnung vorbehalten zu sein schei-
nen.” Indem sie die alte Ordnung aufldst und eine neue Ordnung schafft,
macht sie eine intensive Erfahrung der Stiftungskraft des gemeinsamen
Handelns. Der post-revolutiondren Generation scheint eine solche intensi-
ve Erfahrung verwehrt, da sie nur die neue politische Ordnung kennt und
ihr die Erfahrung des Umsturzes fremd ist. Das hat zur Folge, dass die po-
litische Ordnung von ihr nicht als selbstgesetzt erfahren wird, sondern als
ein von auflen auferlegtes Set an Normen, Regeln und Gesetzen. Und auch
wenn sich die Einzelnen diese durch Reflexion zu eigen machen und sich
so mit der bestehenden Ordnung identifizieren kdnnen, bleibt ihnen doch
die Erfahrung der Ordnungsstiftung selbst verwehrt.*® Das Verhiltnis von
Stiftung und Verstetigung ist daher spannungsgeladen, weil die mit beiden
verbundenen Erfahrungen sich gegenseitig zu unterminieren drohen. Die

Bewahren“ lebendig halten kann (Volk, Die Ordnung der Freiheit, 266). Ich werde
im Folgenden argumentieren, dass ein solches Erweitern und Bewahren fiir Arendt
nur in einer Republik der Rite moglich ist.

27 Ebd., 162.

28 Ebd., 299.

29 Vgl. zu dieser Aporie und den Moglichkeiten ihrer alteritétstheoretischen Bewilti-
gung: Matthias Flatscher, ,,Pladoyer fiir eine radikal-demokratische Institutionen-
theorie. Eine Spurensuche bei Arendt und Derrida“, in: Steffen Herrmann und
Matthias Flatscher (Hg.): Institutionen des Politischen. Perspektiven der radikalen
Demokratietheorie, Baden-Baden: Nomos 2020, 71-109.

30 John Elster hat dies das ,,Paradox der Demokratie genannt und folgendermafBen
beschrieben: ,,Each generation wants to be free to bind its successors, while not be-
ing bound by its predecessors.” (John Elster, Ulysses Unbound: Studies in Ration-
ality, Precommitment, and Constraints, Cambridge: Cambridge University Press
2000, 115)

171

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

entscheidende Frage lautet daher, ob sich das Spannungsverhiltnis von
Stiftung und Verstetigung aufldsen ldsst und wie eine Verstetigung der Er-
fahrung politischer Freiheit aussehen kann.*!

Zur Beantwortung dieser Frage wendet sich Arendt einem ihrer wich-
tigsten historischen Gewahrsméinner zu, wenn es um die Nachzeichnung
des Konzepts der 6ffentlichen Freiheit geht: Thomas Jefferson. Dieser, so
Arendt, hat wie ,,niemand [anderes] diesen offenbar unvermeidlichen De-
fekt in der Struktur der Republik mit groBter Klarheit und leidenschaftli-
cher Sorge verfolgt“.>? Entsprechend wird man sich von den Lésungsvor-
schldgen, die Jefferson entwickelt hat, Inspiration erwarten diirfen. Kon-
frontiert mit der Frage, wie die zukiinftige Verfassung der Vereinigten
Staaten beschaffen sein soll, liebdugelt Jefferson zundchst mit einem
Recht auf Rebellion, denn ,,der Baum der Freiheit muss von Zeit zu Zeit
mit dem Blut der Patrioten und der Tyrannen begossen werden. Dies ist
der Freiheit natiirlicher Diinger.*>* Die Erfahrung der Griindung muss die-
ser Position zufolge von jeder Generation aufs Neue gemacht werden, da
nur durch die Umwilzung bestehender Ordnungen die Erfahrung &ffentli-
cher Freiheit gemacht wird. In diesem Vorschlag bleibt das Spannungsver-
haltnis von Griindung und Verstetigung jedoch unaufgelost, weil Ord-
nungsbildung und Ordnungsaufldsung hier nicht wirklich miteinander ver-
sohnt werden, sondern lediglich dafiir gesorgt wird, dass sich beide immer
wieder abwechseln. Jefferson, so Arendt, hat dieses Ungeniigen seines ur-
spriinglichen Losungsvorschlages bald selbst realisiert und einen alternati-
ven Losungsvorschlag présentiert. Dieser zweite Vorschlag will das Span-
nungsverhdltnisses von Griindung und Verstetigung dadurch auflésen,
dass er die Méoglichkeit zur Verdnderung in die politische Ordnung selbst
einschreibt. Dafiir, so Jefferson, muss diese die Moglichkeit bieten, dass
der Demos die grundlegenden Ordnungsregeln des Zusammenlebens hin-

31 Dieser Frage geht auch nach: Mark Wenman, Agonistic Democracy. Constituent
Power in the Era of Globalization, Cambridge: Cambridge University Press 2013,
Kap. 2.

32 Arendt, Uber die Revolution, 299.

33 Ebd., 300. Eine sanftere Losung bringt Condorcet im Rahmen seiner Rede an die
Nationalkonvente ins Spiel, wenn er einen verfassungspolitischen Generationen-
vertrag vorschligt, der darin besteht, alle zwanzig Jahre eine Anderung der Verfas-
sung vorzunehmen, damit auch die jeweils nachwachsende Generation die Erfah-
rung der Griindung machen kann. Vgl. Pierre Rosanvallon, Demokratische Legiti-
mitdt. Unparteilichkeit — Reflexivitit - Néhe, aus d. Franz. v. Thomas Laugstien,
Hamburg: Hamburger Edition 2010, 177.

172

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

terfragen, umgestalten oder erginzen kann.** Helmut Dubiel hat diese Ein-
sicht auf die Formel gebracht, dass sich ,,moderne demokratische Gesell-
schaften durch eine institutionell auf Dauer gestellte Infragestellung ihrer
selbst [begriinden]*.*> Wo eine solche Institutionalisierung gelingt, kann
sich eine Form der mundanen politischen Freiheit realisieren, die als Ab-
schattung jener extraordindren Erfahrung politischer Freiheit gelten kann,
wie sie die politischen Akteur innen im Zuge der Revolution gemacht ha-
ben.

Die von Dubiel formulierte Idee einer dauerhaften Selbstinfragestel-
lung bringt uns nun noch einmal zum Konzept politischer Freiheit zuriick.
Ich hatte oben argumentiert, dass Arendts Begriff politischer Freiheit sich
auf die illokutiondre Dimension positiver Freiheit bezieht. Wir sehen nun
jedoch, dass auch die perlokutionére Dimension fiir Arendt eine bedeuten-
de Rolle spielt. Zwar kann es zur Realisierung politischer Freiheit auch
dort kommen, wo es mit politischen Forderungen nicht gelingt, die beste-
hende Ordnung zu hinterfragen, umzugestalten und zu ergénzen; ist dies
jedoch dauerhaft der Fall, bleibt den Handelnden die Erfahrung der Ord-
nungsstiftung und des Neuanfangens génzlich verwehrt. Zur Realisierung
politischer Freiheit kann es letztlich nur da kommen, wo das gemeinsame
Handeln ein Mindestmal3 an perlokutiondren Wirkungen zu zeitigen ver-
mag. Das ldsst sich nun wiederum entweder so verstehen, dass ein Teil der
eigenen politischen Forderungen im Zuge politischer Kompromisse Ein-
gang in politische Entscheidungen findet, oder in dem Sinne, dass es poli-
tisch Handelnden mittels Kontestation gelingt, zumindest einige ihrer poli-
tischen Forderungen umzusetzen. Welche der beiden Optionen in welchem
Mafe vorhanden sein muss, damit von einer gelungenen Realisierung po-

34 Arendt, Uber die Revolution, 301.

35 Helmut Dubiel, ,Integration durch Konflikt“, in: Jiirgen Friedrichs und Wolfgang
Jagodzinkski (Hg.), Soziale Integration, Opladen: Westdeutscher Verlag 1999,
132144, hier: 137f.

36 Auch Andreas Kalyvas argumentiert dafiir, dass es im Zuge der Amerikanischen
Revolution zu einer geregelten Form der Exzeptionalitdt politischen Handelns
kommt: ,,Arendt’s approval of the American Revolution consists of a diagnosis of
its partial success, due in part to the establishment of a secure constitutional struc-
ture composed of general, clear and prospective norms that regulate and order ex-
pectations among plural actors. In other word, the exceptionality of this revolution
is that it established a new principle of legality that put an end to extraordinary po-
litics.“ (Andreas Kalyvas, Democracy and the Politics of the Extraordinary, Max
Weber, Carl Schmitt and Hannah Arendt, Cambridge: Cambridge University Press
2008, 258)

173

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

litischer Freiheit gesprochen werden kann, lésst sich dabei nur schwer an-
geben. Hier gilt, was Aristoteles {iber die praxis sagt, dass namlich ,,jede
Erkldrung im Bereich des Praktischen im Umriss und nicht mit Exaktheit
zu geben ist. [...] Was mit dem Handeln zu tun hat und f6rderlich ist, be-
sitzt keine Stabilitit.*’

Die Institutionalisierung des gemeinsamen Handelns

Zur Realisierung politischer Freiheit hat Arendt in ihren Schriften wieder-
holt fiir die Einrichtung einer Republik der Rite pladiert. Nicht zuletzt
weil sie selbst ihr Plidoyer mit einem Augenzwinkern auf eine ,,romanti-
sche Sympathie® zuriickgefiihrt hat, ist ihr Vorschlag in der Forschungsli-
teratur kaum ernst genommen worden.*® Und dort wo er zur Kenntnis ge-
nommen wird, erntet er harsche Kritik: So nennt etwa Margaret Canovan,
die seit den 80er Jahren die Arendt-Forschung maBigeblich geprégt hat, die
Uberlegungen zur Riterepublik eine ,,Peinlichkeit®; Albrecht Wellmer
spricht davon, dass Arendts Bild einer Riterepublik ,,naiv* sei; Jiirgen Ha-
bermas nennt das Konzept ,,utopisch* und Richard Bernstein ist der Uber-
zeugung, dass Arendts Uberlegungen , nicht tragfihig* sind.* Urteile die-
ser Art haben dazu gefiihrt, dass Arendts Uberlegungen zur Ritedemokra-
tie in der Forschungsliteratur bis heute nicht systematisch aufgearbeitet
worden sind.*

37 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1104a.

38 Hannah Arendt, ,,Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto (November
1972), in: Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk, Miinchen: Piper
2005,73—115, hier: 103. Weitere zentrale Passagen finden sich in ihrem Aufsatz
,,Die Ungarische Revolution und der totalitire Imperialismus®, in: In der Gegen-
wart. Ubungen im politischen Denken II, Miinchen: Piper 2012, 73-126 sowie im
letzten Kapitel von Uber die Revolution.

39 Margaret Canovan, Hannah Arendt, A Reinterpretation of Her Thought, New
York: Cambridge University Press 1992, 237; Albrecht Wellmer, Arendt on Revo-
lution, in: Dana Villa (Hg.), The Cambridge Companion to Hannah Arendt, Cam-
bridge: Cambridge University Press 2000, 220-242, 224; Jiirgen Habermas, ,,Pop-
ular Sovereignty as Procedure®, in: James Bohman und William Rehg (Hg.), De-
liberative Democracy. Essays on Reason and Politics, Cambridge, MA/London:
The MIT Press 1997, 35-65, 52; Bernstein, ,,Rethinking the Social and the Poli-
tical®, 257.

40 Davon zeugt unter anderen, dass es der Begriff Rat/Réte nicht zu einem eigenstén-
digen Eintrag im Arendt-Handbuch geschafft hat (Wolfgang Heuer, Bernd Heiter

174

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

Arendts Besinnung auf den Ritegedanken nimmt ihren Ausgang von
der Beobachtung, dass die Réte die genuine Organisationsform der Revo-
lution zu sein scheinen: Gleich ob man an die sociétés populaires der
Franzdsischen Revolution, die Sowjets der russischen Revolution oder die
Réte der ungarischen Revolution denkt — stets war es die spontane Organi-
sationform der Rite, in welcher sich der revolutionire Geist seinen Aus-
druck verschafft hat.*! Arendt schlieft daraus, dass sich politisches Han-
deln im Rétesystem auf besonders gute Weise verwirklichen ldsst. Wer
hier einwenden wollen wird, dass keines der genannten Rétesysteme es
geschafft hat, sich dauerhaft zu etablieren, dem wird Arendt entgegenhal-
ten, dass eine Etablierung des Ritesystems historisch nicht an dessen Dys-
funktionalitdt gescheitert ist, sondern daran, dass es sowohl von Rechts
(Faschismus) als auch aus der Mitte (Liberalismus) und von Links (Kom-
munismus) bekdmpft worden ist. Wahrend der Totalitarismus grundsétz-
lich keinen Platz fiir die politische Selbstbestimmung der Individuen vor-
sieht, libertrdgt der Liberalismus die politischen Geschifte an die politi-
schen Parteien und der Kommunismus an den biirokratischen Apparat.
Gemeinsam ist allen dreien, dass sie dem Demos die Aufgabe der Selbst-
bestimmung nicht zutrauen und die Rite allein als provisorische Uber-
gangsinstitutionen im Prozess der Ergreifung der Staatsmacht verstehen.*?
Die Rite bleiben damit stets vor- oder auBerstaatliche Institutionen. An-

und Stefanie Rosenmiiller (Hg.), Arendt-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung,
Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2011. Zu den wenigen Publikationen iiber Arendts
Rétesystem gehoren: Wolfhart Totschnig, ,,Arendt’s argument for the council sys-
tem: a defense®, in: European Journal of Cultural and Political Sociology, Jg. 1,
Heft 3, 2014, 266-282; James Muldoon, ,,The Lost Treasure of Arendt's Council
System*, in: Critical Horizons, Jg. 12, Heft 3, 2011, 396-417; Shmuel Lederman,
,,The Centrality of the Council System in Arendt’s Political Theory*, in: Kei Hiru-
ta (Hg.), Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution, Cham: Palgrave Macmil-
lan 2019, 253-276; John F. Sitton, ,,Hannah Arendt’s Argument for Council De-
mocracy®, in: Lewis P. Hinchman und Sandra K. Hinchman (Hg.), Hannah Ar-
endt: Critical Essays, Albany, NY: State University of New York Press 1994,
307-329.

41 Lederman weist darauf hin, dass die Réte ein durchgéngiges Thema in Arendts Ar-
beiten bilden. Die Auseinandersetzung mit ihnen zieht sich von ihren frithen Publi-
kationen in den 1940er Jahren bis in ihre spiten Arbeiten. Vgl. Shmuel Lederman,
,,Councils and Revolution: Participatory Democracy in Anarchist Thought and the
New Social Movements®, in: Science & Society, Jg. 79, Heft 2, 2015, 243-263.

42 Arendt, Uber die Revolution, 330.

175

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

ders fiir Arendt: Ihr geht es darum, eine dauerhafte Republik der Réte zu
griinden.

Arendts emphatischer Bezug auf Arbeiter- und Soldatenréte hat oft-
mals dazu gefiihrt, sie als Teil jener sozialistischen Ritebewegung zu ver-
stehen, die mit Namen wie Otto Bauer, Karl Renner, Karl Korsch oder An-
ton Pannekoek verbunden ist.** Dadurch werden jedoch wichtige Unter-
schiede verdeckt, die Arendt von dieser Tradition trennen. Die Réte ver-
steht Arendt ndmlich nicht als exklusive Institutionen der Arbeiterklasse,
welche mittels der Ubernahme der Produktionsmittel fiir die Beseitigung
sozialer Ungleichheit sorgen sollen, sondern als Institutionen des gesam-
ten Demos zur Realisierung politischer Freiheit. Arendts Konzept einer
Republik der Rite unterscheidet sich daher sowohl von den Ausgangsvo-
raussetzungen (Pluralitét statt Partikularitit) als auch den Zielvorstellun-
gen her (politische Freiheit statt 6konomische Gleichheit) von der sozialis-
tischen Tradition.**

Mir scheint es daher sinnvoll, als eigentlichen Orientierungspunkt von
Arendts Pladoyer fiir eine Republik der Réte nicht die Arbeiterrite des eu-
ropdischen Kontinents zu nehmen, sondern vielmehr die Nachbarschafits-
rdte, wie sie im Neuengland des 17. Jahrhundert unter den puritanischen
Siedlern entstanden sind.*> Unter dem Namen der town hall meetings hat
sich hier eine Praxis der gemeinschaftlichen Selbstverwaltung etabliert, in
welcher die Biirger einer Siedlung auf regelmifBliger Basis zusammenka-
men, um gemeinsam iiber offentliche Angelegenheiten wie die Aufteilung
des Landes, den Bau einer Kirche oder die Aufnahme neuer Bewoh-
ner_innen zu diskutieren und zu entscheiden. Auf solchen Versammlungen

43 Gil Rubin sieht Arendt dabei in erster Linie von Karl Renner und Otto Bauer be-
einflusst. Vgl. Gil Rubin, ,,From Federalism to Binationalism: Hannah Arendt's
Shifting Zionism®, in: Contemporary European History, Jg. 24, Heft 3, 2015, 393—
414. Arendt selbst bezieht sich in Uber die Revolution in erster Linie auf die Studie
von Oskar Anweiler, ,,Die Réte in der ungarischen Revolution 1956, in: Osteuro-
pa,Jg. 8, 1958, 393-400.

44 Arendt versucht in der Folge auch immer wieder, die Rolle der sozialistischen Rite
umzudeuten. Exemplarisch: ,,In Wahrheit haben gesellschaftliche und wirtschaftli-
che Forderungen in den Réten eine erstaunlich geringe Rolle gespielt; auch die Ar-
beiterriite waren primir ,politische Organisationen‘.* (Arendt, Uber die Revolu-
tion, 352f.) Kritisch dazu: Shmuel Lederman, ,,Hannah Arendt and the Council
System*, in: James Muldoon (Hg.), Council Democracy. Towards a Democratic
Socialist Politics, London/New York: Routledge 2018, 150-167, 154f.

45 Vgl. dazu Joseph F. Zimmerman, The New England Town Meeting. Democracy in
Action, Westport, CT/London: Praeger 1999, Kap. 2.

176

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

war es allen erwachsenen ménnlichen Biirgern méglich, das Wort zu er-
greifen und Stellung zu nehmen, wenngleich in der Abstimmung letztlich
nur die Stimmen der freien Biirger zahlten. Diese anfangs noch informel-
len Treffen haben sich iiber die Zeit institutionalisiert und mit der Einset-
zung und Wahl von Stadtbeamten eine strukturierte Form erhalten.*® Die
Institution der fown hall meetings hat auch auf Thomas Jefferson als einen
der Griindervéter der amerikanischen Republik groBen Einfluss ausgetibt.
In einem Brief an Samuel Kercheval vom 12. Juli 1816 hilt er fest, dass
sich diese Treffen ,,als die kliigste MaBnahme, die sich der menschliche
Verstand je ausgedacht hat, und als die perfekte Ausiibung der Selbstver-
waltung und ihrer Erhaltung erwiesen haben“.*’ Jeffersons Enthusiasmus
griindet in der Uberzeugung, dass Freiheit und Gliick im politischen Pro-
zess an die Moglichkeit direkter politischer Partizipation gebunden sind.
Wenn politische Teilhabe sich nicht darauf reduziert, blo3 am Wahltag an
den Regierungsgeschiften teilzuhaben, sondern vielmehr darin besteht,
alltdglich in diese einbezogen zu sein, dann kann ein jeder und eine jede
die Erfahrung politischer Freiheit machen. Jefferson entwickelt dafiir im
Anschluss an die town hall meetings den Gedanken eines Ward-Systems,
welches das Konzept der Selbstregierung auf die ganze im Entstehen be-
griffene Republik ausdehnen soll. Grundlage dieses Konzepts sollen die
,elementaren Republiken® sein, kleine lokal organisierte Einheiten, welche
allen Biirgern ein Mitspracherecht in 6ffentlichen Angelegenheiten ermog-
lichen sollen. Freilich konnen in solchen Republiken nicht alle Formen
von politischen Angelegenheiten gelost werden, weshalb Jefferson ein
System aus ,,Elementarrepubliken, Kreisrepubliken, Landerrepubliken und
der Republik der Union*“ vor Augen steht, wobei jede Republik sich aus
Abgeordneten der jeweils kleineren Einheit zusammensetzt.*® Jefferson
Vorschlag fiir eine zu errichtende Republik besteht also darin, ein pyrami-
dal gestaffeltes Institutionensystem von Réten zu etablieren, auf dessen
unterster Ebene alle Biirger einbezogen sind und die Moglichkeit zur Er-
fahrung politischer Freiheit erhalten. Dieser Vorschlag fiir die zukiinftige

46 Diese Form der lokalen Selbstverwaltung hat sich in den Neuenglandstaaten bis in
die Gegenwart gehalten. Vgl. Frank M. Bryan, Real Democracy. The New England
Town Meeting and How it Works, Chicago/London: University of Chicago Press
2004; sowie: Donald L. Robinson, Town Meeting: Practicing Democracy in Rural
New England, Amherst/Boston: University of Massachusetts Press 2011.

47 Zimmerman, The New England Town Meeting, 3 (eigene Ubersetzung).

48 Arendt, Uber die Revolution, 325.

177

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Verfassung der Republik unterliegt jedoch der Position der Federalisten
um James Madison, welche der Institution der partizipativen Demokratie
skeptisch gegeniiberstehen und sich stattdessen fiir ein parteienbasiertes
Reprisentationssystem aussprechen.*’

Im Anschluss an Jefferson geht Arendt nun zunichst einmal davon aus,
dass eine Republik der Réte die institutionelle ,,Gestalt der Pyramide* an-
nehmen wird.>® Das Bild der Pyramide verweist dabei auf eine bestimmte
Ausgestaltung politischer Macht. Das wird deutlich, wenn wir uns der
klassischen Ikonographie politischer Macht zuwenden, wie sie sich im
Frontispiz von Thomas Hobbes‘ Leviathan findet. Bekanntermallen ist
hier unter anderem ein aus vielen Einzelkérpern zusammengesetzter
GroBkorper zu sehen, der fiir den Korper des Souveréns steht. Politische
Herrschaft, so macht das Bild deutlich, beruht auf einem Zusammenwir-
ken von Souverdn und Untertanen. Dieses Zusammenwirken wird dabei
hierarchisch vorgestellt: Der Souverin bildet gleichsam den Kopf, der sei-
nen Untertanen — vorgestellt als Gliedern — seinen Willen diktiert. Ent-
sprechend ist das Tun der Biirger hier nicht als ihr eigenes, sondern als
dasjenige des Souverins zu verstehen. Der Souverén regiert hier, indem er
sich der einzelnen Individuen bedient. Claude Lefort hat darauf hingewie-
sen, dass die demokratische Revolution der Neuzeit damit einhergeht, mit
dieser organischen Metapher zu brechen: ,,.Die demokratische Gesellschaft
begriindet sich als gleichsam korperlose Gesellschaft, d.h. als Gesell-
schaft, die die Vorstellung einer organischen Totalitit auer Kraft setzt.*>!
Den Bruch, auf den Lefort hier anspielt, konnen wir zunichst so verste-
hen, dass hier das Bild eines Machtzentrums infrage gestellt wird. Politi-
sche Herrschaft verlduft im demokratischen System nicht mehr top-down,

49 Zur Auseinandersetzung zwischen beiden Lagern vgl. Dirk Jorke ,,Der demokrati-
sche Foderalismus der Anti-Federalists®, in: Eva Marlene Hausteiner (Hg.): Féde-
ralismen. Modelle jenseits des Staates, Baden-Baden: Nomos, 2016, 79-201.

50 ,,Zweifellos wiirde diese Staatsform in voller Entfaltung wieder die uralte Gestalt
der Pyramide annehmen, also die Gestalt aller Staatsformen, die wesentlich auf
Autoritdt beruhen. Wihrend aber in autoritiren Regierungen, wie wir sie aus der
Geschichte kennen, die autoritdtgebende Macht von oben nach unten ,flie3t, wiir-
de in diesem Fall die Autoritdt weder oben noch unten ihre Quelle haben, sondern
auf jeder Stufe der Pyramide gleichsam neu entstehen.” (Arendt, Uber die Revolu-
tion, 358)

51 Claude Lefort, ,,Die Frage der Demokratie®, in: Ulrich Rodel (Hg.): Autonome Ge-
sellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, 281-297,
hier: 295.

178

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

sondern bottom-up. Die Pyramide gibt diesem Gedanken nun eine ganz
spezifische Gestalt. So wie eine Pyramide aus einer Vielzahl von Schich-
ten besteht, die aufeinander aufbauen, so soll auch die Republik der Réte
aus einer Vielzahl an Réten bestehen, die iiber Ebenen hin gestaffelt sind —
man kann hier beispielsweise an eine Staffelung von Kommunalriten,
Kreisrdten, Landesrdten und Bundesrat denken. Die Gestalt der Pyramide
macht also zundchst einmal deutlich, dass politische Herrschaft nicht in
einem souverdnen Machtzentrum konzentriert sein soll, das Aufgaben
nach unten delegiert, sondern auf einer Reihe von lokalen Méchten im
Plural aufbauen soll, die {iber das Prinzip der Foderation zusammenge-
schlossen sind. Den Foderalismus an Stelle der Souverénitit zum politi-
schen Prinzip erhoben zu haben, ist flir Arendt dabei die entscheidende
Leistung der amerikanischen Griinderviter, namentlich diejenige Madi-
sons.>? Dessen ,,Entdeckung des foderativen Prinzips® bezeichnet sie eu-
phorisch als ,,die groBte revolutiondre Errungenschaft*>® Im Anschluss
daran konnen wir festhalten, dass das erste Ausgestaltungsprinzip der Re-
publik der Réte im Foderalismus besteht.

Auf ein zweites wichtiges Ausgestaltungsprinzip der Réterepublik tref-
fen wir, wenn Arendt prézisiert, dass Macht in der Pyramide weder von
oben nach unten noch von unten nach oben laufen, sondern ,,auf jeder Stu-
fe der Pyramide gleichsam neu entstehen® soll.>* Gemeint ist damit, dass
dann, ,,wenn die Mitglieder der oberen Réte darangingen, Abgeordnete fiir
die ndchsthohere Stufe zu wahlen, so wihlten sie wieder unter gleichen,
und dasselbe gilt fiir die Abgeordnetenwahlen bis hinauf zum Obersten
Rat; ein Druck von unten oder oben ist innerhalb dieses Rétesystems un-
moglich*>. Was hier zunichst deutlich wird, ist, dass die pyramidale Staf-
felung der Réte mit Zugangsbeschrinkungen zu den einzelnen Ebenen
verbunden ist. Wahrend kommunale Réte Zugang fiir den gesamten De-
mos bieten, ist der Zugang zu iibergeordneten Réten eingeschrinkt und
denjenigen vorbehalten, die von ihrem jeweiligen Rat dafiir gewahlt wer-

52 ,,Es gehort zweifellos zu den groften und zukunftstrichtigsten Errungenschaften
der Amerikanischen Revolution, daB3 es ihr gelang, den Anspruch der Macht auf
Souverénitit im politischen Korper der Republik konsequent zu eliminieren, denn
im Bereich menschlicher Angelegenheiten kann Souverénitét schlieBlich und end-
lich immer nur auf Gewaltherrschaft durch einen Tyrannen hinauslaufen.* (Arendt,
Uber die Revolution, 199f.)

53 Ebd., 218.

54 Ebd., 358.

55 Ebd.

179

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

den. Deutlich wird an dem Zitat zudem auch, dass jede Ebene der Pyrami-
de selbststindig agieren kdnnen soll. Weder soll sie von oben durch eine
Parteidisziplin gebunden sein, welcher die einzelnen Individuen zu folgen
haben, noch soll sie von unten durch ein imperatives Mandat gebunden
sein, welche die Individuen gegeniiber untergeordneten Réten abhéngig
macht. Arendts Ablehnung des imperativen Mandats verstehe ich dabei so,
dass es ihr darum geht, dass die jeweiligen Mitglieder eines hoheren Rats
ihre Urteile nicht in erster Linie unter der Beriicksichtigung ihrer Wéh-
ler_innenschaft fdllen sollen, sondern gemaB der Funktionslogik, die auf
der jeweiligen Stufe eines Rates von Belang ist. Nehmen wir ein einfaches
Beispiel: Wenn Zuteilungen von finanziellen Ressourcen an Gemeinden
auf der Kreisebene beschlossen werden, dann sollen sich die jeweiligen
politische Vertreter_innen dieser Ebene bei ihrem Urteil nicht an dem Bes-
ten fiir ihre jeweilige kommunale Wéhler innenschaft orientieren, sondern
an dem Besten fiir die kommunalen Gesamtheit. Wir kdnnen diesbeziig-
lich vom Prinzip der Subsidiaritdt der politischen Macht sprechen.

Freilich kann das subsididre Prinzip nun nicht nur zu Uneinigkeit zwi-
schen unterschiedlichen Entscheidungsebenen fiihren, sondern auch dazu,
dass sich hoéhere politische Entscheidungsebenen verselbststindigen. Um
einer solche Abkopplung der oberen von den unteren Ebenen vorzubeu-
gen, schldgt Arendt vor, ,,dass Macht weder von oben noch von unten,
sondern gleichsam horizontal kontrolliert und in Schach gehalten wird*.*°
Wirksame politische Entscheidungskontrolle, so will sie damit zum Aus-
druck bringen, ist nur durch eine Kontrolle auf der gleichen politischen
Stufe moglich. Macht wird in diesem Fall nicht dadurch beschrinkt, dass
die Befugnisse der Gremien einer Entscheidungsstufe eingeschriankt wer-
den, sondern dass ihnen eine Gegen-Macht an die Seite gestellt wird: ,,Nur
eine andere Macht®, so schreibt Arendt, ,,ist imstande, Macht zu begrenzen
und in ihrer Méchtigkeit zu erhalten, und dies besagt, dall das Prinzip der
Gewaltenteilung, das eigentlich Machtteilung heien sollte, nicht nur ver-
hindert, daf ein Teil des Staatsapparats, etwa die Legislative oder die Exe-
kutive, alle Macht an sich reifit und monopolisiert, sondern dal} ein
Gleichgewicht hergestellt ist“.>” Als exemplarisch fiir eine solche Gegen-

56 Hannah Arendt, ,,Interview mit Hannah Arendt. Von Adalbert Reif*, in: Macht und
Gewalt, aus dem Engl. v. Gisela Uellenberg, Miinchen: Piper 1970, 105-133,
hier:131.

57 Arendt, Uber die Revolution, 197. An anderer Stelle hilt Arendt zum gleichen
Thema fest: ,,Die Grenze der Macht liegt nicht in ihr selbst, sondern in der gleich-

180

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

Macht gilt Arendt die US-amerikanische Institution des Senats. Dessen
Aufgabe wird bereits von den Griindervitern der amerikanischen Verfas-
sung darin gesechen, als ausbalancierende und beschrinkende Kraft zu
wirken. Das liegt daran, dass die Regierenden des Repridsentantenhauses
stets Gefahr laufen, ihren Wahlversprechen untreu zu werden und sich in
ihrer Entscheidungsfindung von Sonderinteressen leiten zu lassen.’® Mehr
noch: Stets besteht die Moglichkeit, so Madison, dass sich das Reprisen-
tantenhaus von spontanen und leidenschaftlichen Gefiihlen hinwegrei3en
und zu irrationalen Entscheidungen verfiihren lisst.>® Die politische Rolle
des Senats besteht entsprechend darin, das Représentantenhaus in seinem
Tun zu kontrollieren und vor Korruption zu schiitzen. Wir kdnnen diesbe-
ziiglich vom Prinzip der Bikameralitdt politischer Macht sprechen.
Arendts spirliche Uberlegungen zur Konstitution einer Riterepublik
enthalten also mindestens drei Ausgestaltungsprinzipien: Das Prinzip der
Féderalitdt, das Prinzip der Subsidiaritdt und das Prinzip der Bikamerali-
tdt. Es sind nun vor allem die letzten beiden Prinzipien, die Arendts kon-
zeptuelle Uberlegungen zur Realisierung politischer Freiheit in Bedring-
nis bringen. Insofern ndmlich jede Form der Abgabe von Handlungsmacht
mit einer Einschriankung des Prinzips des gemeinsamen Handelns verbun-
den scheint, stehen die Prinzipien der Subsidiaritit und der Bikameralitét

zeitigen Existenz anderer Machtgruppen, also in dem Vorhandensein von Anderen,
die auBlerhalb des eigenen Machtbereichs stehen und selber Macht entwickeln.
Diese Begrenztheit der Macht durch Pluralitét ist nicht zufillig, weil ihre Grundvo-
raussetzung ja von vornherein ebendiese Pluralitit ist. Hieraus erklért sich auch die
merkwiirdige Tatsache, dass Machtteilung keineswegs Machtverminderung zur
Folge hat, ja dass das Zusammenspiel der ,Gewalten‘, das auf Teilung beruht, ein
lebendiges Verhiltnis von sich gegenseitig kontrollierenden und ausgleichenden
Michten hervorruft, in dem vermoge des in ihm waltenden Miteinander mehr
Macht erzeugt wird, jedenfalls solange es sich wirklich um ein lebendiges Zusam-
menspiel handelt und die in solchen Systemen immer bestehende Gefahr der ge-
genseitigen Paralysierung und des Sich-Festfahrens gebannt ist.* (Arendt, Vita Ac-
tiva, 254)

58 First, it is a misfortune incident to republican government, though to a less degree
then to other government, that those who administer it may forget their obligations
to their constituents, and prove unfaithful to their important trust.“ (Alexander
Hamilton, James Madison und John Jay, The Federalist Papers, hrsg. v. Michael
A. Genovese, New York: Palgrave Macmillan 2009, Federalist No. 62, 161)

59 ,,Second, the necessity of a senate is not less indicated by the propensity of all sin-
gle and numerous assemblies to yield to the impulse of sudden and violent pas-
sions, and to be seduced by factious leaders into intemperate and pernicious resolu-
tions.“ (Hamilton, Madison und Jay, Federalist Papers, Federalist No. 62, 161)

181

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

im Verdacht, die Realisierung politischer Freiheit einzuschrénken. Subsi-
diaritit, so wird argumentiert, impliziert notwendig die Idee der Repréisen-
tation von politischen Anliegen auf einer hoherstufigen Ebene, wodurch es
zu einer Beschrinkung des Handelns auf der untergeordneten Ebene
kommt.%° Vom Bikameralismus heifit es dagegen, dass er die Realisierung
der Selbstregierung beschrinke und demokratisch nicht zu rechtfertigen
sei.®! Arendts Uberlegungen zu einer Republik der Rite werfen daher die
Frage auf, ob Subsidiaritit und Bikameralismus notwendig eine Beschrén-
kung der Idee politischer Freiheit bedeuten oder ob sich Freiheit und Re-
prisentation nicht doch miteinander versdhnen lassen.®? Eine Antwort auf
diese Frage scheint mir an die Grenzen von Arendts Konzept der politi-
schen Freiheit zu fiihren. Mit ihren Uberlegungen mag sie zwar zeigen,
was es heif3t, in politischen Institutionen frei zu sein, nicht jedoch, wann
diese Institutionen und ihr Verhéltnis zueinander selbst noch einmal als
frei qualifiziert werden kénnen.

Freiheit als Nicht-Beherrschung

Ein wirkméchtiger Vorschlag zur Beantwortung der Frage wie institutio-
nelle Freiheit konzeptuell gefasst werden kann, stammt von Philip Pettit,
Ausgehend vom Konzept der Freiheit als Nicht-Beherrschung versucht er
deutlich zu machen, unter welchen Umstédnden ein Gewebe von Institutio-

60 Ganz in diesem Sinne scheint Arendt festzuhalten: ,,Der Biirger ist reprisentiert,
doch reprisentiert und delegiert konnen nur Interessen und die Sorge um die all-
gemeine Wohlfahrt der Wihlerschaft werden, keinesfalls aber ihre Fahigkeit zu
handeln oder auch nur ihre Meinungen® (Arendt, Uber Revolution, 346). Kateb hat
daraus die Schlussfolgerung gezogen, dass Arendt das Prinzip der Reprisentation
génzlich ablehne. Vgl. George Kateb, Hannah Arendt. Politics, Conscience, Evil,
Totowa: Rowman & Allanheld 1984, 115ff. In die entgegengesetzte Richtung ar-
gumentiert: Winfried Thaa, ,,Représentation oder politisches Handeln? Ein mog-
licherweise falscher Gegensatz im Denken Hannah Arendts”, in: Lothar Fritze
(Hg.), Hannah Arendt weitergedacht, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2008,
71-88.

61 ,,Dieses Organ ist demokratisch kaum zu rechtfertigen und inzwischen das eigent-
liche Scharnier eines sich selbst blockierenden Parteienstaats. (Wilhelm Hennis,
Auf dem Weg in den Parteienstaat, Stuttgart: Reclam, 1998, 159)

62 Dass die Frage nach der Legitimitit politischer Reprisentation und Herrschaft bei
Arendt eine Leerstelle bleibt, hebt auch hervor Michael Hirsch, Die zwei Seiten der
Entpolitisierung. Zur politischen Theorie der Gegenwart, Stuttgart 2007, 150f.

182

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

nen selbst noch einmal als Ausdruck von Freiheit erfahren werden kann.%
Auch wenn er sich dabei dhnlich wie Arendt in der republikanischen Tra-
dition verortet, so unterscheidet er sich von ihr doch dadurch, dass er nicht
an den athenischen, sondern an den romischen Strang dieser Tradition an-
schlieft.** Wihrend in der athenischen Tradition vor allem das Moment
der Volksherrschaft in Form der Selbstgesetzgebung im Vordergrund steht,
riickt im romischen Strang das Moment der Kontrolle politischer Macht
durch ein System von checks and balances in den Mittelpunkt. In der Fol-
ge hat sich in dieser Tradition auch ein ganz anderer Freiheitsbegriff als in
der athenischen Tradition entwickelt: Politische Freiheit wird hier nicht an
der Befdahigung zum politischen Handeln gemessen, sondern an der Abwe-
senheit von Beherrschung abgelesen.®® Eben dieses Konzept der Freiheit
als Nicht-Beherrschung, so mochte ich im Folgenden zeigen, erlaubt es
uns, das Problem von Freiheit und Reprisentation, das in Arendts Uberle-
gungen unaufgeldst bleibt, zu 16sen. Dafiir werde ich Pettits Grundidee in
der Folge in Kiirze skizzieren und im Anschluss daran deutlich machen,
dass sich sein Begriff politischer Freiheit mit demjenigen von Arendt zu-
sammenfiihren ldsst.

Die Pointe des republikanischen Konzepts der Freiheit als Nicht-
Beherrschung l&sst sich am besten in Abgrenzung zum klassischen libera-
len Konzept der Freiheit als Nicht-Einmischung deutlich machen. Pettit
bedient sich hierfiir regelméaBig des Beispiels der Sklaverei. In der Traditi-
on des negativen Freiheitsdenkens ldsst sich der Grad der Freiheit eines
Sklaven daran bemessen, in welchem MalBle er der Gewalt seines Herrn
unterworfen ist. Unter einem tyrannischen Herrn, der seinen Sklaven fort-
wihrend nach Lust und Laune herumkommandiert, ist ein Sklave in dieser

63 Philip Pettit, Republicanism. A Theory of Freedom and Government, Oxford: Clar-
endon Press 1997.

64 Dass auch Arendt in ihren Arbeiten immer wieder Bezug auf den romischen Re-
publikanismus nimmt, zeigt Jacques Taminiaux, ,,Athens and Rome®, in: Dana
Villa (Hg.), The Cambridge Companion to Hannah Arendt, Cambridge: Cam-
bridge University Press 2000, 165-177.

65 Auf den ideengeschichtlichen Hintergrund der Freiheit als Nicht-Beherrschung
werde ich in Kap. 6 genauer eingehen. Einen guten Uberblick iiber den neorémi-
schen Republikanismus liefert der Band von Cécile Laborde und John Maynor
(Hg.), Republicanism and Political Theory, Oxford: Blackwell 2008, sowie
Richard Dagger, ,,Republicanism and the Politics of Place®, in: Philosophical Ex-
plorations, Jg. 4, Heft 3, 2001, 157-173. und John Maynor, Republicanism in the
Modern World, Cambridge: Polity Press 2003.

183

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Tradition weniger frei als unter einem benevolenten Herrn, der seinen
Sklaven nach eigenem Gutdiinken gewahren ldsst. Obgleich die Tradition
des negativen Freiheitsdenkens damit freilich einen wichtigen Unterschied
zwischen unterschiedlichen Graden der Freiheit anzugeben vermag, man-
gelt es ihr doch, so Pettit, an einem Vokabular, das Verhéltnis zwischen
dem benevolenten Herrn und seinem Sklaven als Herrschaftsverhéltnis zu
beschreiben. Dies ist dann mdglich, wenn man Freiheit nicht als tatséchli-
che Abwesenheit, sondern als Abwesenheit der Moglichkeit arbitrdrer Ein-
flussnahme durch Andere versteht. Entscheidend ist ja, dass der benevo-
lente Herr sich jederzeit dazu entscheiden konnte, in die Angelegenheiten
des Sklaven einzugreifen und diesen zu bestimmten Handlungen zu zwin-
gen. Das Konzept der Freiheit als Nicht-Beherrschung, das Pettit vertritt,
will eben dieses Moment der potentiellen Einmischung miteinbeziehen:
,,Eine Person wird von einer anderen in dem Mafe beherrscht, so mochte
ich argumentieren, wie die andere Person die Fahigkeit hat, sich willkiir-
lich in ihre Angelegenheiten einzumischen‘““® Bezieht man diese Moglich-
keit zur willkiirlichen Einflussnahme mit ein, so ist der Sklave des bene-
volenten Herrn letztlich genauso unfrei wie derjenige des tyrannischen
Herrn. Diese Uberzeugung, so Pettit, war im antiken Rom fest im Alltags-
bewusstsein verankert. Ein Sklave, dem es gelang, durch Charme, Unter-
wirfigkeit oder Gerissenheit das Wohlwollen seines Herrn zu erlangen
und sich dadurch einen gewissen Spielraum an Handlungsfreiheiten anzu-
eignen, kann fiir die Romer nicht als frei gelten, weil auch derjenige, der
einem wohlwollenden Herrn dient, unter den Bedingungen von Herrschaft
lebt.

Freiheit als Nicht-Beherrschung bemisst sich also an der Abwesenheit
der Moglichkeit zur arbitrdren Einflussnahme. Nun gilt es, den Begriff der
Arbitraritdt, den Pettit hier verwendet, genauer in den Blick zu nehmen.
Zunéchst scheint damit ndmlich lediglich eine Form der Willkiirherrschaft
gemeint zu sein. Eben diese Mdglichkeit zur willkiirlichen Einflussnahme
ist es ja, die der benevolente Herr letztlich mit dem tyrannischen Herrn
teilt. Pettits Beispielen folgend kénnen wir nun aber fragen, wie es um den
sadistischen Herrn bestellt wire, der seine Herrschaft iiber den Sklaven an
ein komplexes Regelsystem von Strafen gebunden hat, an deren Anwen-
dung er sich peinlich genau hilt. In diesem Fall wire der Sklave ja weder

66 Philip Pettit, ,,Republican Freedom and Contestatory Democratization®, in: lan
Shapiro und Casiano Hacker-Cordon (Hg.), Democracy’s Value, Cambridge:
Cambridge University Press 1999, 163-190, 165 (eigene Ubersetzung).

184

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

einer aktuellen noch einer potentiellen Willkiirherrschaft unterworfen,
sondern einem dauerhaften und geregelten System der Gewaltausiibung.
Entsprechend miisste er unter Anlage des Kriteriums der Arbitraritdt im
Sinne der Willkiirlichkeit dann paradoxerweise als frei gelten. Ausgehend
von diesem Einwand lassen sich Pettits Uberlegungen dahingehend prizi-
sieren, dass Arbitraritdt fiir ihn nicht nur willkiirliche Verfligungsgewalt
bedeutet, sondern sich vielmehr ganz allgemein auf die Anwesenheit (ab-
ritrium) eines fremden, bemichtigenden Willens bezieht.®” Seine Uberle-
gungen beziehen sich also nicht auf die Handlungsfreiheit, sondern auf die
Willensfreiheit von Individuen. Nicht die aktuelle oder potentielle Abwe-
senheit von duflerer Einflussnahme, sondern die Frage, in welchem Malle
eine solche Einflussnahme den Willen der betreffenden Person beriick-
sichtigt, bildet den Malistab zur Bemessung von Freiheit als Nicht-
Beherrschung.

Der Ertrag des bisher skizzierten Verstindnisses von Freiheit als Nicht-
Beherrschung besteht nun darin, dass er es uns erlaubt, verschiedene For-
men der Unterordnung des Willens unter denjenigen von andern zu unter-
scheiden. Als Ausdruck von Herrschaft miissen all jene Formen der Unter-
ordnung gelten, welche den Willen ihrer Adressat innen aufler Acht las-
sen, wohingegen all jene Formen der Unterordnung als Ausdruck von
Freiheit gelten konnen, welche den artikulierten Willen ihrer Adres-
sat_innen als Richtschnur nehmen. Ubertragen auf unsere Ausgangsfrage
bedeutet das, dass die Unterordnung unter politische Institutionen in all
jenen Fillen als Ausdruck von Freiheit verstanden werden kann, wo diese
Institutionen im Sinne der Biirger innen handeln und politische Vertre-
ter_innen deren Interessen und Vorstellungen folgen.®® Im Vergleich zum
Konzept der Freiheit als Nicht-Einmischung bedeutet das zweierlei: Einer-
seits muss auch das Leben unter einem gutmiitigen Tyrannen oder aufge-
klarten Monarchen, der seinen Untertanen weitreichende Rechte zukom-
men lasst, als unfrei gelten, insofern das Schicksal der Biirger innen hier

67 ,,Arbitrary interference, on this interpretation, is interference practiced in accord-
ance with the arbitrium, or ,will‘ of another. It is precisely what I describe here as
uncontrolled interference: that is, interference that is exercised at the will or discre-
tion of the interferer, interference that is uncontrolled by the person in the receiv-
ing end.* (Philip Pettit, On the People’s Terms. A Republican Theory and Model of
Democracy, Cambridge: Cambridge University Press 2012, 58)

68 ,,Under this conception of arbitrariness, then, an act of interference will be non-
arbitrary to the extent that it is forced to track the interests and ideas of the person
suffering the interference.“ (Pettit, Republicanism, 55)

185

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

stets an die Launen und Meinungen des Herrschers gekoppelt bleibt. An-
dererseits konnen die unter Gesetzen lebenden Staatsbiirger unter der Be-
dingung als frei gelten, dass solche Gesetze prinzipiengeleitet zustande
gekommen und die Interessen der von ihnen Betroffenen mit in die Ent-
scheidungsfindung einbezogen worden sind. Nicht die Anzahl, sondern die
Qualitdt der Gesetze ist es also, die iiber den Grad politischer Freiheit ent-
scheidet. Obgleich der Republikanismus mit dem Liberalismus also die
Vorstellung einer negativen, auf Abwesenheit gerichteten Freiheit teilt,
geht es nicht um Abwesenheit von Einmischung schlechthin, sondern um
die Abwesenheit von beherrschender Einmischung. Aus republikanischer
Sicht kann es entsprechend Beherrschung ohne Einmischung geben wie
umgekehrt Einmischung ohne Beherrschung.

Freilich wird nun viel darauf ankommen, was es heif3t, den Interessen
und Vorstellungen einer Person zu folgen und diese einzubeziehen. Halten
wir uns weiter an Pettits Beispiel der Sklaverei, konnen wir dieses Pro-
blem als das des ,usurpatorischen Herrn‘ bezeichnen.® Dieser betrachtet
seine Sklaven als unmiindige Wesen, die keinen gefestigten Willen haben
und daher nicht dazu in der Lage sind, sich Vorstellungen vom Guten zu
bilden und ihre Interessen angemessen zu duflern. Die von seinen Sklaven
artikulierten Wiinsche stellt der usurpatorische Herr entsprechend unter
den Vorbehalt der Irrationalitit. Seine Aufgabe sieht er darin, die wahren
Interessen seiner Untergebenen ausfindig zu machen. Gleichgiiltig nun, ob
sich der usurpatorische Herr dabei von niedertrichtigen, auf Ausbeutung
zielenden Absichten oder von wohlwollenden, menschenfreundlichen Be-
weggriinden anleiten lisst, fiihrt sein Verhalten zu einer Vereinnahmung
und Beherrschung seiner Dienerschaft. Das Problem des usurpatorischen
Herrn ldsst sich im Anschluss an Pettit dadurch 16sen, dass Nicht-
Beherrschung an die Bedingung zur kommunikativen Willensbildung auf
Seiten der Betroffenen gekniipft wird. Es muss ihnen mdglich sein, ge-
meinsam ihre Interessen zu erkunden und &ffentlich zu artikulieren.’® In-
sofern sich der Herr dann an diesen erkldrten Interessen orientieren muss,

69 Die Bedeutung des Problems der Usurpation fiir Pettits Denken stellt auch heraus:
Patchen Markell, ,,The Insufficiency of Non-Domination®, in: Political Theory, Jg.
36, Heft 1, 2008, 9-36. Markell zielt dabei ebenfalls darauf ab, dass Pettits Begriff
der Freiheit als Nicht-Beherrschung trotz aller gegenteiligen Behauptungen auf ein
Modell der partizipativen Freiheit angewiesen ist.

70 Philip Pettit, A Theory of Freedom. From the Psychology to the Politics of Agency,
Oxford u.a.: Oxford University Press 2001, 70f. Diese Wendung hebt auch hervor:
Markell, ,, The Insufficiency of Non-Domination®, 16f.

186

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

ist nicht nur dem Problem der Vereinnahmung ein Riegel vorgeschoben,
sondern das Verhéltnis der Beherrschung iiberhaupt aufgelost. Wo Men-
schen in der Lage sind, gemeinsam ihre Belange zu formulieren und die-
jenigen mit der Moglichkeit zur Einflussnahme dazu genétigt sind, sich an
diesen zu orientieren, konnen wir nicht mehr ldnger davon sprechen, dass
sie einem fremden Willen unterworfen sind. Ubertriigt man diese Einsicht
wiederum auf unsere Ausgangsfrage, lasst sich nun prézisieren, dass poli-
tische Institutionen tiberall dort als Institutionen der Freiheit verstanden
werden konnen, wo sie sich zu den gemeinsam bekundeten und kommuni-
kativ zustande gekommenen Interessen der von ihnen Reprisentierten
responsiv verhalten. Die von ihnen initiierten politischen Maflnahmen
konnen in solchen Fillen als nicht-arbitrire Formen der Einflussnahme
verstanden werden.

Ein pyramidal gestaffeltes System der Réte kann unter den eben expli-
zierten Bedingungen dann als Ausdruck politischer Freiheit verstanden
werden, wenn zwischen den einzelnen Ebenen ein Verhéltnis der Respon-
sivitdt besteht. Verstehen wir letzteres als Bedingungsverhiltnis von An-
spruch und Antwort, setzt die Responsivitét politischer Institutionen eine
Biirger innenschaft voraus, die dazu in der Lage ist, ihre Anspriiche zu
formen und zu artikulieren. Damit gerdt der Bereich der kommunikativen
Grundfreiheiten in den Blick, welche die Voraussetzung fiir ein Modell der
Freiheit als Nicht-Beherrschung bilden und zu denen im Wesentlichen Re-
de-, Presse- und Versammlungsfreiheit zéhlen. Fiir deren Realisierung, so
Pettit, muss der Staat auf drei Gebieten der Grundsatzpolitik aktiv wer-
den:”! Erstens muss er eine Infrastruktur fiir Bildung, Ausbildung und In-
formation bereitstellen, die fiir die Biirger innen frei verfiligbar ist und da-
fiir sorgt, dass diese ihre kommunikativen Grundrechte in Anspruch neh-
men konnen. Zweitens muss er ein Versicherungssystem aufbauen, das
Biirger_innen vor Schicksalsschligen und Ubeln schiitzt und ihnen ein
Basisniveau von sozialer, medizinischer und juristischer Sicherheit garan-
tiert und filir politisches Handeln frei macht. Und drittens ein Abschir-
mungssystem, welches Individuen davor schiitzt, in den Einflussbereich
von Anderen zu geraten und so daran gehindert zu werden, ihre Meinun-
gen, Uberzeugungen und Interessen zwanglos zu artikulieren. Pettit hilt
diese Bedingungen zusammenfassend folgendermafBlen fest: ,,Die Infra-

71 Vgl. Philip Pettit, Gerechte Freiheit. Ein moralischer Kompass fiir eine komplexe
Welt, iibers. v. Karin Wérdemann, Berlin: Suhrkamp 2017, 124ff.

187

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

struktur umfasst die Institutionen, die vorausgesetzt werden, damit die
Allgemeinheit in den Genuss eines sinnvollen Spektrums der Wahl
kommt, die Versicherung steht fiir die Faktoren, die unverzichtbar sind,
um Menschen in schlechten Zeiten zu unterstiitzen, und die Abschirmung
steht fiir die Verteidigung vor Gefahren, die durch asymmetrische Bezie-
hungen und kriminelle Aktivititen eintreten konnen.*’?

Die Institutionalisierung von Nicht-Beherrschung

Pettits Uberlegungen umfassen neben konzeptionellen Uberlegungen zum
Status der Freiheit als Nicht-Beherrschung, auch die Ausformulierung ei-
nes republikanischen Institutionengefiiges, das der Realisierung eben die-
ser Freiheit dient. Im Anschluss an Pettit konnten wir diesbeziiglich vom
elektoral-kontestativen Modell der Demokratie sprechen.”® Dieses Demo-
kratiemodell beruht auf zwei Saulen: Autor innenschaft und Edi-
tor_innenschaft. Erstere bezieht sich dabei auf jenen politischen Prozess,
entlang dessen die Selbstregierung des Demos organisiert ist. Fiir Pettit
handelt es sich dabei um offene, wiederkehrende Wahlen unter der Bedin-
gung des Parteienwettbewerbs, in denen politische Vertreter innen in ein
Parlament gewihlt werden — ein Motiv, in dem seine Uberlegungen frei-
lich weit von Arendts Konzeption einer Republik der Rite abweichen. In
unserem Kontext ist jedoch ohnehin allein das zweite Moment der Edi-
tor_innenschaft von Interesse. Mit ihr bezeichnet Pettit ndmlich Mecha-
nismen, durch welche die politischen Entscheidungen des reguldren politi-
schen Betriebs noch einmal gepriift und hinterfragt werden kénnen. Es ist
eben dieses selbstreflexive Moment, das Pettits Uberlegungen in unserem
Zusammenhang interessant macht, da es erlaubt, auf jene Motive genauer
einzugehen, die Arendt unter dem Begriff der Gegen-Macht in den Blick
genommen hatte. Kontestative Institutionen eignen sich ndmlich nicht nur
dazu, in der représentativen Demokratie als Gegengewicht zum parlamen-
tarischen System zu dienen, sondern auch dazu, in einer foderal organi-
sierten Republik der Réte zur Kontrolle von Entscheidungen eingesetzt zu
werden. Das liegt daran, dass das Problem, zu dessen Losung solche Insti-

72 Pettit, Gerechte Freiheit, 124.
73 Philip Pettit, ,,Democracy, Electoral and Contestatory*, in: Nomos, Jg. 42, 2000,
105-144.

188

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

tutionen dienen, hier wie dort auftauchen kann: das Problem der Tyrannei
der Mehrheit.”

Pettit entwickelt das Problem zunéchst vor dem Hintergrund dessen,
was er den Fehlschluss des Syllogismus der liberalen Demokratie nennt.”
Dieser hat folgende Form: (a) Wenn die Regierung unter der Kontrolle des
Volkes steht, dann wird dieses durch seine Regierung nicht beherrscht. (b)
In einer Demokratie kontrolliert in letzter Instanz das Volk die Regierung:
Es regiert sich selbst. (c) Schlussfolgerung: In einer so verfassten Demo-
kratie kann das Volk nicht in entscheidender Weise durch die Regierung
beherrscht werden. Obgleich dieser Syllogismus auf den ersten Blick
schliissig scheint, ist er, so Pettit, doch triigerisch. Das liegt daran, dass der
Begriff des Volkes hier zweideutig verwendet wird. Im Obersatz (a) und
im Untersatz (b) spielt er ndmlich jeweils eine andere Rolle. Im ersten Fall
ist mit dem Volk eine aus Einzelindividuen zusammengesetzte Menge ge-
meint, wihrend im zweiten Fall eine kollektive Korperschaft genannt ist.
Zieht man diesen Unterschied in Betracht, wird der Syllogismus hinfallig.
Es ist ndmlich sehr wohl moglich, dass das Volk als Korperschaft das Volk
der Einzelindividuen beherrschen kann. Das ist dann der Fall, wenn die
Regierung ausschlie8lich den Interessen der Mehrheit folgt und dabei die
Interessen der Minderheit unberiicksichtigt 1dsst. Aus Sicht der Minderheit
kann das Mehrheitsvolk daher in gleichem Mafle tyrannisch sein wie die
Willkiirherrschaft eines Monarchen.

Nun bleibt diese Bestimmung freilich noch grob, legt sie doch nahe,
dass jede mittels Mehrheit getroffene Entscheidung zur Beherrschung der
Minderheit fiihrt. An dieser Stelle kommt das Konzept der Freiheit als
Nicht-Beherrschung ins Spiel. Mit einer Beherrschung, so Pettit, haben
wir es nicht immer schon dann zu tun, wenn wir einem fremden Willen
unterworfen sind, sondern nur dann, wenn dieser Wille willkiirlich iiber
uns verfiigt. Dort dagegen, wo der fremde Wille unter Einbeziehung unse-
rer erklérten Interessen iiber uns verfiigt, ist das nicht mehr der Fall. Wir
haben es dann nicht mit einer Willkiirherrschaft, sondern mit einer rationa-
len Form der Herrschaft zu tun. Von einer Tyrannei der Mehrheit l4sst sich
folglich erst dort sprechen, wo die Mehrheit in ihren Entscheidungen sys-
tematisch die erkldrten Interessen der Minderheit unberiicksichtigt ldsst.
Pettit macht einen solchen Fall an folgendem Beispiel deutlich: Eine

74 Ebd., 126.
75 Pettit, ,,Republican Freedom and Contestatory Democratization®, 174.

189

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Gruppe von vier Freund_innen trifft sich jede Woche, um gemeinsam Kar-
ten zu spielen und im Anschluss daran in eines von zwei nahegelegenen
Lokalen zum Essen zu gehen, wobei eines davon vegetarisch, das andere
karnevorisch ausgerichtet ist. ® Stellen wir uns nun vor, so Pettit, dass sich
von den vier Personen drei karnevorisch erndhren und nur eine vegeta-
risch. Jedes Mal, wenn die vier nun per Mehrheitswahl entscheiden, wo
sie gemeinsam essen gehen wollen und dabei die Interessen der Vegetarie-
rin unberiicksichtigt lassen, wird es zu einer karnevorischen Mehrheit
kommen. Unter diesen Bedingungen ist es nun wenig verwunderlich, dass
sich die Vegetarierin von der Mehrheit tyrannisiert fiihlt und eventuell so-
gar erwégt, nicht mehr an den gemeinsamen Treffen teilzunehmen, weil
sie hier immer den Kiirzeren zieht.

Mit einer Tyrannei der Mehrheit haben wir es also immer dann zu tun,
wenn eine Gruppe aufgrund bestimmter Identitditsmerkmale — in unserem
Fall die moralische Uberzeugung, dass es unter Bedingungen der Massen-
tierhaltung falsch ist, Tiere zu essen —im Voraus dazu verurteilt ist, im
Falle einer Mehrheitsentscheidung mit ihren erkldrten Interessen auf der
Verlierendenseite zu stehen und die Mehrheit diese Situation zur Durch-
setzung ihrer eigenen Interessen ausnutzt.”” Anders gesagt: Eine Mehr-
heitsentscheidung wird dann tyrannisch, wenn manche Individuen auf-
grund ihrer Identitét nicht die gleiche Chance wie Andere haben, im Zuge
solcher Abstimmungen auf der Gewinnendenseite zu stehen. Die Dramatik
unseres Beispiels wiirde sich daher in dem Moment entscheidend verén-
dern, wo die Parteinahme fiir das vegetarische Restaurant nicht an die
Identitdt der Person gebunden wire, sondern lediglich eine situative Préfe-
renz zum Ausdruck bringen wiirde. In so einem Fall hétte die betreffende
Person fiir Pettit schlicht und ergreifend ,,Pech gehabt“, sich mit ihren In-
teressen nicht durchsetzen zu kénnen, wire aber von der Mehrheit nicht
beherrscht worden.”

Wie nun ldsst sich mit der Tyrannei der Mehrheit umgehen? Zum einen
erfordert dies, im politischen Prozess eben jene Gruppen zu identifizieren,
die qua Identitét eine politische Minderheit bilden, und zum anderen muss

76 Pettit, On the People’s Terms, 211f.

77 ,,The problem is confined to the case where there is ex ante reason, associated with
their independently fixed identity, to think that certain individuals will be in the
minority on given issues: their identity pre-commits them, as we might say, on
those issues.” Pettit, On the People’s Terms, 213.

78 Vgl. Pettit, Gerechte Freiheit, 191.

190

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

ihnen die Mdglichkeit gegeben werden, die durch die Mehrheit herbeige-
fiihrten Entscheidungen zu kontrollieren. Letzteres kann auf zwei Weisen
geschehen: durch Verhinderung oder durch Herausforderung. Ersteres
wiirde bedeuten, Minderheiten eine Veto-Macht beziiglich sie betreffender
Entscheidungen zuzusprechen. Diesen Weg hélt Pettit allerdings fiir wenig
wiinschenswert. Da die bloBe Moglichkeit des Einspruchs keine Kompro-
missbildung vorsieht, droht sie den politischen Prozess zu blockieren, an-
statt ihn zu beleben. Entsprechend liegt seine Priaferenz auf dem Modus
der Herausforderung. Diesen gilt es durch ein ,,Regime der Kontestation*
zu etablieren, mittels dessen sich systematische editorische Kontrolle aus-
iiben lisst.”’ Ein solches Regime ldsst sich im demokratischen Prozess auf
dreierlei Weise etablieren: Erstens mittels juridischer Ressourcen, durch
die sich die Beriicksichtigung der eigenen Interessen auf der Basis der
Herrschaft des Gesetzes einklagen ldsst, zweitens mittels konsultativer
Ressourcen, welche die eigenen Interessen im Zuge von Anhorungen und
Kommissionen zu Gehor bringen, und drittens mittels appellativer Res-
sourcen, welche Interessen durch Ubertragung an eine Ombudsperson zu
vermitteln versuchen.®” Ein Mittel, das von Pettit hier nicht explizit ge-
nannt wird, jedoch genau in der Fluchtlinie seiner Argumentation liegt, ist
jene zweite Kammer, die Arendt als Institution der Gegen-Macht be-
schrieben hatte. Aufgabe der zweiten Kammer im bikameralen System ist
es ja gerade dafiir zu sorgen, dass jene Meinungen, die im reguléren politi-
schen Betrieb der Tyrannei der Mehrheit zum Opfer zu fallen drohen, Ge-
hor zu verschaffen. Genauso wie die drei von Pettit genannten Ressourcen
hat daher auch die zweite Kammer zum Ziel, die Entscheidungen des poli-
tischen Prozesses herauszufordern und einer erneuten Priifung zu unter-
ziehen. Ebenso wie diese muss daher auch sie eine doppelte Autoritét be-
sitzen: Sie muss einerseits von der Regierung geachtet werden, damit ihre
Urteile Beriicksichtigung im politischen Prozess finden, und sie muss an-
dererseits auch von den entsprechenden Minderheiten als unparteiliche In-
stitutionen anerkannt sein.?' Das kann etwa dadurch erreicht werden, dass
diese Institutionen personell anders zusammengesetzt sind als die heraus-
geforderten politischen Entscheidungsinstitutionen. In der Praxis soll das
oftmals dadurch gewaihrleistet werden, dass fiir die zweite Kammer ein
anderes Mindestalter fiir das passive Wahlrecht gilt, die Abgeordneten fiir

79 Pettit, ,,Republican Freedom and Contestatory Democratization®, 180.
80 Ebd., 181.
81 Pettit, ,,Democracy, Electoral and Contestatory®, 119f.

191

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

langer andauernde Legislaturperioden gewéhlt werden und die Anzahl der
Sitze in der zweiten Kammer geringer ausfillt. Dadurch soll sichergestellt
werden, dass sich hier nicht einfach die gleichen Gewichtungen wie in der
ersten Kammer wiederherstellen und es zu einem anderen Blick auf die
infragestehende Angelegenheit kommt. Kontestative Institutionen sollen
also dafiir sorgen, dass politische Entscheidungen auf eine Art und Weise
zustande kommen, bei denen die Interessen aller gleichermaflen zur
Kenntnis genommen worden sind, und dass dafiir ein geeignetes Verfahren
verwendet wurde.

Ich mochte den Gedankengang abrunden, indem ich noch einmal auf
das Beispiel der Freund innengruppe zuriickkomme. Ausgangspunkt des
Beispiels war, dass hier weder die Minderheitsinteressen der Vegetarierin
von den Karnevoriern angemessen beriicksichtigt wurden, noch ein geeig-
neter Modus zur Entscheidungsfindung angewendet wurde. Stellen wir
uns nun vor, dass sich die Vegetarierin im Zuge einer kontestativen Aktion
an eine aullenstehende Person wendet, die von der ganzen Gruppe aner-
kannt ist, dann konnte diese nun zwei Vorschldge machen. Ein erster, Vor-
schlag konnte den drei karnevorischen Freunden nahelegen, doch auf die
Interessen ihrer vegetarischen Freundin Riicksicht zu nehmen und sich
beim Abstimmungsverfahren entsprechend solidarisch zu verhalten, so
dass auch die Vegetarierin ihre Interessen realisieren kann. Ein zweiter,
verfahrensbasierter Vorschlag bestiinde darin, die Abstimmungsroutine zur
Wahl des Abendessensortes vom Prinzip der Mehrheitswahl auf das der
Rotationswahl umzustellen und dadurch jedem Mitglied reihum die Mog-
lichkeit zu geben, iiber den entsprechenden Ort zu entscheiden. Im Zuge
der Einfiihrung eines solches Verfahrens wiirde die Vegetarierin zumindest
jedes vierte Mal ihre Interessen beriicksichtigt finden. Im ersten Fall ap-
pelliert die vermittelnde Institution also an die Beteiligten des Verfahrens
und fordert sie dazu auf, ihr Abstimmungsverhalten an der Norm der Soli-
daritét zu priifen. Im zweiten Fall ist das Verfahren selbst der Gegenstand
der Intervention. Seine Veridnderung soll einer Tyrannei der Mehrheit vor-
beugen und dafiir sorgen, dass auch die Minderheit dazu in der Lage ist,
ihre politische Freiheit zu realisieren.

Kontestative Institutionen stehen offensichtlich in einem Spannungs-
verhéltnis zum politischen Prozess. Insofern sie die Aufgabe haben, diesen
Prozess zu kontrollieren und zu restringieren, treffen sie auf das, was Ale-
xander Bickel als das ,Problem der Gegenmajoritit® (counter-

192

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

majoritarian difficulty) bezeichnet hat.®? Dieses Problem taucht iiberall

dort auf, wo kontestative Institutionen die Macht haben, politische Ent-
scheidungen fiir nichtig zu erkldren oder zuriickzuweisen. Solche Macht-
befugnisse gehen mit der Gefahr einher, dass gegenmajoritdre Institutio-
nen den politischen Prozess zum Stillstand bringen und dadurch die Fé-
higkeit des Demos zur Selbstregierung untergraben. Die Herausforderung
kontestativer Institutionen besteht also darin, einerseits vor der Tyrannei
der Mehrheit zu schiitzen, andererseits jedoch nicht zu einer Tyrannei der
Minderheiten zu fiihren.

Republikanische Freiheit und die Republik der Rdte

Nachdem damit die Frage geklirt ist, unter welchen Voraussetzungen poli-
tische Institutionen als Ausdruck von Freiheit verstanden werden konnen,
bleibt die Frage zu beantworten, wie sich Pettits Begriff politischer Frei-
heit als Nicht-Beherrschung zu Arendts Begriff politischer Freiheit als
gemeinsames Handeln verhilt. Pettit selbst hat sich in seinen Arbeiten
wiederholt von Arendt abgegrenzt, der er vorwirft, zu sehr auf die partizi-
patorische Dimension des politischen Prozesses fokussiert zu sein und
dariiber die institutionelle Dimension vernachldssigt zu haben, wodurch
der Tyrannei der Mehrheit Tiir und Tor gedffnet wird.®3 Eine solche Ein-
schitzung iibersieht jedoch génzlich, dass — wie oben gezeigt — auch
Arendt wiederholt vor der Gefahr der Tyrannei der Mehrheit gewarnt und
daher die Institutionalisierung einer Gegen-Macht vorgeschlagen hat.3
Denken wir noch einmal an den eben vorgestellten Gedankengang zuriick,
so wird deutlich, dass Pettits Bestimmung von Freiheit als Nicht-

82 Alexander M. Bickel, The Least Dangerous Branch. The Supreme Court at the Bar
of Politics, New Haven: Yale University Press 1986, 16—17.

83 ,[T]he term ,republican‘ has come to be associated in many circles, probably un-
der the influence of Hannah Arendt, with a communitarian and populist approach.
Such an approach represents the people in their collective presence as master and
the state as servant, and suggests that the people ought to rely on state representa-
tives and officials only where absolutely necessary: direct democracy, whether by
assembly or plebiscite, is the systematically preferred option.” (Pettit, Republica-
nism, 8)

84 Deutlich wird das auch dort, wo Arendt davon spricht, dass es fiir die Polis zentral
war, sich in einem Raum zu bewegen, ,,in dem es weder Herrschen noch Be-
herrschtwerden gab® (Arendt, Vita Activa, 43).

193

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Beherrschung letztlich auf einen diskursiven Meinungsbildungsprozess
zurlickfiihrt, der auf Seiten der Biirger innenschaft die Fahigkeit zum ge-
meinsamen Handeln voraussetzt. Nur dort, wo Biirger innen die Moglich-
keit positiver Freiheit in Anspruch nehmen und zusammenkommen koén-
nen, um ihre politischen Anliegen zu formulieren, vermdgen politische In-
stitutionen in ein responsives Verhaltnis zu ihnen treten. Freiheit als Nicht-
Beherrschung kann also gar nicht ohne Biirger innenpartizipation aus-
kommen.** Letztere versteht Pettit im Unterschied zu Arendt freilich nicht
als Ausdruck politischer Freiheit, entscheidend ist jedoch, dass sein Frei-
heitsbegrift demjenigen von Arendt nicht ausschlieBend gegeniibersteht,
sondern auf ihn verweist, was beide in ein komplementéres Verhiltnis zu-
einander bringt. Umgekehrt haben wir gesehen, dass Arendts Uberlegun-
gen zur praktischen Ausgestaltung einer Republik der Réte zu einer Reihe
von Ausgestaltungsprinzipien fiihrt, ohne dass sie dazu in der Lage wire,
diese selbst noch einmal als Ausdruck von Freiheit auszuweisen. Pettits
Uberlegungen erlauben es nun, genau diese Liicke zu schlieBen, indem sie
den Gegensatz von Freiheit und Unterordnung autheben. Die Konzepte
der Freiheit als gemeinsames Handeln und als Nicht-Beherrschung ver-
weisen also wechselseitig aufeinander, konnen aber gleichwohl nicht auf-
einander reduziert werden. Das Zusammenspiel beider Formen politischer
Freiheiten mochte ich dabei republikanische Freiheit nennen. Dass bereits
Arendt selbst ein solches Zusammenspiel vor Augen gehabt haben konnte,
legt eine Stelle aus Was ist Politik? nahe. Dort hélt Arendt fest: ,,Das Poli-
tische in diesem griechischen Sinne verstanden ist also um die Freiheit
zentriert, wobei Freiheit negativ als Nicht-beherrscht-Werden und Nicht-
Herrschen verstanden wird und positiv als ein nur von Vielen zu erstellen-
der Raum, in welchem jeder sich unter seinesgleichen bewegt.*%

85 Fiir die These, dass Arendts und Pettits Uberlegungen zum Freiheitsbegriff in ei-
nem Erginzungsverhiltnis zueinander stehen argumentieren auch: Thiel, Republi-
kanismus und die europdische Union, 180 und Volk, Die Ordnung der Freiheit,
275. Michelsen macht deutlich, dass die Annéherung, die beide vornehmen, dabei
in Teilen zu optimistisch ausféllt und mit einer Unterschlagung der Differenzen
zwischen beiden Ansitzen einhergeht. Er verweist dabei insbesondere auf den
Umstand, dass es Pettits Ansatz an einem Verstindnis systemisch verselbststindig-
ter Macht mangelt und der Moglichkeit politischer Mitbestimmung nur eine gerin-
ge Bedeutung zugemessen wird. Vgl. Danny Michelsen, Kritischer Republikanis-
mus und die Paradoxa konstitutioneller Demokratie. Politische Freiheit nach
Hannah Arendt und Sheldon Wolin, Wiesbaden: Springer Nature 2019, 55, 61.

86 Arendt, Was ist Politik?, 39.

194

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?

Die Republik der Rite, so haben wir nun gesehen, eignet sich beson-
ders gut zur Realisierung der Idee republikanischer Freiheit. Thr Aufbau
orientiert sich an drei Ausgestaltungsprinzipien: dem Prinzip des Fodera-
lismus, dem Prinzip der Subsidiaritit und dem Prinzip des Bikameralis-
mus. Insofern diese drei Prinzipien auch heute schon in unterschiedlichem
Mafe Teil demokratischer Gemeinwesen sind, zeigt sich, dass die Idee ei-
ner Raterepublik in der Praxis nicht zwangslaufig radikal mit bestehenden
demokratischen Institutionen bricht, sondern diese vielmehr um- und aus-
gestalten will. Foderalismus steht dabei fiir die Idee, dass der politische
Machtbildungsprozess in kleinen lokalen Einheiten beginnt und sich von
dort auf hoherstufigen Ebenen fortsetzen, Subsidiaritidt meint, dass in die-
sem Prozess moglichst viele Entscheidungskompetenzen auf den unteren
Ebenen belassen werden und dass jede der Ebenen an ihren je eigenen
funktionslogischen Aufgaben ausgerichtet ist, und Bikameralismus steht
schlieBlich dafiir, dass den einzelnen politischen Ebenen jeweils eine Ge-
gen-Macht zur Seite gestellt wird, die Defizite im politischen Reflexions-
prozess ausgleichen und einer Tyrannei der Mehrheit vorbeugen soll. Auf
der Grundlage dieser drei Prinzipien entsteht so ein politisches Gefiige,
das sowohl Institutionen des Redestreits als auch Institutionen der Bestrei-
tung der Ergebnisse dieses Streits bereitstellt. In der Republik der Rite er-
fahrt der Streit damit eine doppelte Institutionalisierung: Als Streit um die
offentlichen Angelegenheiten und als Streit um eben diesen Streit. In der
Folge mdochte ich zeigen, wie sich ersterer in einem institutionellen Sys-
tem der Partizipation und zweiterer in einem System der Kontestation rea-
lisieren ldsst.

195

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

Im letzten Kapitel hatte ich argumentiert, dass republikanische Freiheit
sich dann in einer Republik der Réte realisieren l4sst, wenn diese {iber ein
institutionelles System der Partizipation und der Kontestation verfiigt. In
diesem Kapitel werde ich mich dem ersten dieser beiden Systeme zuwen-
den und der Frage nachgehen, wie zeitgenossische Institutionen der Parti-
zipation ausgestaltet werden konnen. Historisch verweist uns ein solches
Vorhaben auf das, was Robert Dahl im Zuge seiner klassischen Studie zur
Demokratie als ,erste demokratische Transformation® beschrieben hat.! Im
Zuge der attischen Polis im 5. Jh. v.u.Z. entsteht zum ersten Mal der Glau-
be, dass der Demos zur Selbstregierung fahig ist und die politische Herr-
schaft einiger weniger in die Herrschaft aller iiber alle iiberfithrt werden
kann. Die attische Demokratie lebte dabei einerseits von dem Umstand,
dass sie auf kleine Stadt-Staaten beschridnkt war, in denen sich eine iiber-
schaubare Zahl von Biirger innen an einem Ort versammeln konnte, und
andererseits von der Tatsache, dass Partizipation hier durch Exklusion er-
moglicht wurde: Erst die Arbeit von Frauen, Sklaven und Unfreien ver-
setzt den méannlichen Biirger ndmlich dazu in die Lage, die MuB3e zur poli-
tischen Teilhabe aufzubringen. Beide Bezugspunkte verdndern sich im
Zuge des 19. und 20. Jahrhunderts grundlegend, wo es zu dem kommt,
was Dahl als ,zweite demokratische Transformation® bezeichnet hat.” Ei-
nerseits fiihrt das Ideal der Gleichheit dazu, immer weitere Teile der Be-
volkerung in den Demos mit einzubeziehen und andererseits bildet die Na-
tion und nicht mehr die Stadt den Ausgangspunkt demokratischer Prozes-
se. In bevolkerungsreichen Fliachenstaaten gibt es keinen Ort mehr, an
dem sich die Masse des Demos versammeln konnte. Die schiere Zahl der
Biirger_innen scheint es daher notwendig zu machen, politische Beratun-
gen im Modus der Stellvertretung zu fithren und das Prinzip der Partizipa-
tion durch das Prinzip der Reprisentation zu ersetzen.® Das System politi-
scher Représentation wird daher zunéchst als ein Surrogat direktdemokra-

1 Robert A. Dahl, Democracy and its Critics, New Haven, CT: Yale University
Press 1989, 13.

2 Ebd., 24.

3, However, even when power is dispersed in the manner advocated above, the di-
rect involvement of all citizens in decision-making within large-scale societies is
impossible.“ (Richard Bellamy, Liberalism und Pluralism. Towards a Politics of
Compromise, London: Routledge, 1999, 130)

196

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

tischer Prozesse verstanden.* Schon bald jedoch emanzipiert sich die re-
prasentative Demokratie von dieser defizitorientierten Auffassung ihrer
selbst. Das Prinzip politischer Représentation, so wird in der Folge argu-
mentiert, sei dem Prinzip der politischen Partizipation eigentlich {iberle-
gen, weil es bessere Entscheidungen hervorbringe und ein effektiveres
Regierungshandeln moglich mache.” Dort, wo politische Gremien nicht
mehr von Laien, sondern von Berufspolitiker innen besetzt sind, so der
Tenor, kommt es zu besseren Beratungen, Entscheidungen und Umsetzun-
gen von politischen Maflnahmen. Mit Arendt ldsst gegen ein solches re-
prasentatives Verstdndnis von Politik einzuwenden, dass es hier zu einer
massiven Einbufle an politischer Freiheit des Demos kommt. Die ent-
scheidende Frage ist daher, ob sich eine solche Freiheit wieder zuriickge-
winnen ldsst. Dahl hat diesbeziiglich von der Moglichkeit einer ,,dritten
demokratischen Transformation** gesprochen.® Um diese Moglichkeit aus-
zuloten, gilt es einerseits zu zeigen, wie politische Partizipation in moder-
nen Massendemokratien moglich sein kann, und andererseits gilt es nach-
zuweisen, dass die von Biirger innen getroffenen Entscheidungen qualita-
tiv mit denjenigen von politischen Reprisentant innen mithalten kénnen.
Diese beiden Aufgaben mochte ich im Folgenden anhand einer Analyse
einer Reihe von konkreten demokratischen Experimenten angehen, die
Eric Olin Wright als ,,reale Utopien‘ bezeichnet hat.” Der Modus der Ar-
gumentation dieses Kapitels wird daher weniger analytischer als vielmehr
aufweisender Natur sein.

Dahls Plddoyer fiir eine Revitalisierung des Prinzips politischer Selbst-
bestimmung zehrt von einem Diskurs um politische Partizipation, der in
den 1960er Jahren im Umfeld der Student innenbewegung seinen Anfang
nimmt und als dessen Griindungsdokument das ,,Port Huron Statement™

4 Hannah F. Pitkin bringt diesen Surrogat-Charakter zum Ausdruck, wenn sie iiber
die amerikanischen Griinderviter festhélt: ,,For Alexander Hamilton, John Jay, and
particularly James Madison in the Federalist Papers, representative government is
a device adopted instead of direct democracy, because of the impossibility of as-
sembling large numbers of people in a single place, ,a substitute for the meeting of
the citizens in person.‘“ (Hannah Fenichel Pitkin, The Concept of Representation,
Berkeley/Los Angeles: University of California Press 1967, 191)

5 Exemplarisch: Nadia Urbinati, Representative Democracy. Principles and Geneal-
ogy, Chicago/London: University of Chicago Press 2006.

6 Dahl, Democracy and its Critics, 310.

7  Eric Olin Wright, Reale Utopien. Wege aus dem Kapitalismus, aus d. Amerikan. v.
Max Henninger, Berlin: Suhrkamp 2017.

197

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

der Students for a Democratic Society von 1962 gelten darf, in dem zum
ersten Mal die Rede von der partizipativen Demokratie auftaucht.® Demo-
kratie wird von der Bewegung dabei nicht einfach als Methode der Ausle-
se politischer Anfiihrer verstanden, sondern als eine Lebensform zur Ver-
wirklichung kollektiver Selbstbestimmung. Thre theoretische Ausarbeitung
finden diese Uberlegungen einige Zeit spiter in Carole Patemans ein-
schldgiger Studie Participation and Democratic Theory von 1970, die sich
eine Wiederbelebung der normativen Demokratietheorie zur Aufgabe
macht. An die Stelle der Beschreibung und funktionalen Optimierung des
politischen Systems setzt sie dessen normative Fundierung im Prinzip der
Selbstregierung, demgemal nur diejenigen Biirger innen als frei gelten
konnen, die sich die Gesetze ihres Handelns selbst auferlegt haben. Von
diesem normativen Strang der Debatte um Partizipation ldsst sich ein eva-
luativer Strang unterscheiden, dessen Ziel darin besteht, die Qualitét poli-
tischer Teilhabe auszuwerten. Exemplarisch hierfiir steht Robert Eastons
Input-Output-Modell des Politischen, das quantitative Korrelationen zwi-
schen politischer Teilhabe (input) und politischer Effektivitdt (output)
misst.” Eher qualitativ ausgerichtet sind dagegen die Uberlegungen von
Sherry Arnstein, die 1969 ihre ,,Stufenleiter der Partizipation™ verdffent-
licht, um zwischen unterschiedlichen Graden der Teilhabe zu unterschei-
den.'® Ein dritter, praktisch orientierter Strang der Debatte um Partizipati-
on widmet sich schlielich der Erprobung basisdemokratischer Verfahren
im Privatleben, am Arbeitsplatz oder der Zivilgesellschaft. Das selbstbe-
stimmte Zusammenleben in Kommunen und Wohngemeinschaften, das
selbstverwaltete Arbeiten in Kooperativen oder der basisdemokratische
Aktivismus in politischen Organisationen werden von den Beteiligten da-
bei als Experimente verstanden, in welchen die Moglichkeiten demokrati-
scher Partizipation erprobt werden.!!

Politische Ideenhistoriker wie Pierre Rosanvallon haben darauf hinge-
wiesen, dass die genannten theoretischen, evaluativen und praktischen
Debatten mit der Zeit so einflussreich geworden sind, dass sie einen neuen

8 Abgedruckt in: James Miller, Democracy is in the Streets. From Port Huron to the
Siege of Chicago, Cambridge, MA/London: Harvard University Press 1994, 329.
David Easton, 4 Systems Analysis of Political Life, New York: Wiley 1965.

10 Sherry R. Arnstein, ,,A Ladder of Citizen Participation, Journal of the American
Institute of Planners, Jg. 35, Heft 4, 1969, 216-224.

11 Johannes Feil (Hg.), Wohngruppe, Kommune, Grofifamilie. Gegenmodelle zur
Kleinfamilie, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972.

198

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

Stil des demokratischen Regierens hervorgebracht haben, der unter dem
Stichwort der Biirger _innenbeteiligung zunehmend auf Dialog setzt.'? Zu-
gleich betont er jedoch auch, dass der Diskurs um Biirgerbeteiligung nicht
mit den basisdemokratischen Bestrebungen der Student innenbewegung
zu verwechseln ist, insofern die genannten Maflnahmen weniger die Ver-
wirklichung politischer Selbstbestimmung zum Ziel haben als vielmehr
der Notwendigkeit entspringen, ein institutionelles Vakuum auszufiillen.
Runde Tische, Biirger innenforen und 6ffentliche Kommissionen sind das
Resultat eines Politikstils, der auf Interaktion setzt, um einerseits die je-
weils eigenen Entscheidungen zu rechtfertigen und zu vermitteln und an-
dererseits Informationen und lokales Wissen aus der Hand von Biir-
ger_innen zu beziehen. Auch wenn die Debatte um demokratische Partizi-
pation damit unsere Gegenwart nachhaltig geprégt hat, bleibt das Anliegen
der Selbstbestimmung doch weiterhin unabgegolten, insofern Biir-
ger_innen zwar Mitsprache, nicht aber Mitbestimmung erméoglicht wird.!?
Vor dem Hintergrund der Unabgegoltenheit der dritten demokratischen
Revolution will ich im Folgenden drei Fille demokratischer Partizipation
untersuchen: direkte, deliberative und starke Partizipation. Zur Beurtei-
lung der jeweiligen Modi will ich dabei auf die klassische Unterscheidung
von Input-, Throughput- und Output-Dimension des politischen Systems
zuriickgreifen, weil sich entlang ihrer drei prominente Kritiklinien an der
partizipativen Demokratie deutlich machen lassen: (i) Input-Probleme:
Der erste klassische Vorwurf gegen das Ideal demokratischer Selbstbe-
stimmung lautet, dass die Masse der Bevolkerung apathisch sei und gar
kein Interesse an politischen Fragen zeige. Diese Position wird ausgehend
von der 6konomischen Demokratietheorie etwa von Anthony Downs ver-
treten.'* Downs argumentiert, dass Wihler _innen in der Demokratie keine
Anreize haben, sich zu informieren, weil Beschaffungs- und Verarbei-
tungskosten von Informationen in keiner Relation zu den zu erwartenden
Einflussmdglichkeiten durch die eigene Stimme stehen. Downs spricht
daher von einer ,,rationalen Ignoranz“ der Individuen.'® Folgt man dieser

12 Rosanvallon, Demokratische Legitimitqit.

13 Vgl. Carole Pateman, ,Participatory Democracy Revisited”, in: Perspectives on
Politics, Jg. 10, Heft 1, 2012, 7-19.

14 Downs, An Economic Theory of Democracy.

15 Anthony Downs, ,,An Economic Theory of Political Action in a Democracy®,
Journal of Political Economy, Jg. 65, Heft 2, 1957, 135-150, 139. Dahl erldutert
dazu: ,,To oversimplify, if citizens were truly equal in influence, then the influence

199

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Position, gibt es schlicht gar keinen gesellschaftlichen Bedarf an umfas-
senden Partizipationsméglichkeiten oder sie fithren dort, wo sie vorhanden
sind, lediglich zu einer Herrschaft der besser verdienenden und gebildeten
Schichten. Die Steigerung von Partizipation kommt entsprechend nicht
allen, sondern nur einigen wenigen zugute, was eine Verzerrung der politi-
schen Meinung zur Folge hat. (i) Throughput-Probleme: Der zweite klas-
sische Vorwurf gegen die Mdglichkeit kollektiver Selbstbestimmung lau-
tet, dass der Demos nicht zur rationalen politischen Meinungsbildung fa-
hig sei. Dieser Vorwurf wurde prominent von der realistischen Demokra-
tietheorie in Person von Joseph Schumpeter vertreten. Er argumentiert,
dass es dem Willensbildungsprozess des Demos an ,,rationaler Qualitét™
mangele.'® Schumpeter gibt dafiir unterschiedliche Griinde an. Zum einen
besitze der Demos in den meisten Féllen gar keinen eindeutigen und be-
stimmten Willen, weil es ihm an Mdglichkeiten fehlt, Informationen und
Tatsachen zu sichten und kritisch zu priifen.!” Zum anderen seien die Biir-
ger _innen anfillig fiir Propaganda und Meinungsmanipulation und ten-
dierten dazu, kurzfristige Interessen iiber langfristige Ziele zu stellen. (iii)
Output-Probleme: Der dritte klassische Vorwurf an die Adresse der demo-
kratischen Selbstregierung lautet, dass dieser zu einem Verlust des Ge-
meinsinns fiihre. Prominent wurde dieser Vorwurf von Alexis de Tocque-
ville vertreten: Die Ausweitung politischer Gleichheit, so Tocqueville, be-
fordere gerade nicht gemeinwohlorientierte Einstellungen, sondern entfes-
sele vielmehr kompetitive Leidenschaften und egozentrische Einstellun-
gen, die auf dem Boden der neu gewonnenen Gleichheit miteinander in
Wettstreit treten. Auf dem Boden der politischen Gleichheit entwickelt
sich fiir Tocqueville der homme démocratique, der nur an seinem privaten
Wohlergehen interessiert ist und jeglichen Sinn fiir iibergreifende, gemein-
same Werte verloren hat.'®

of an average citizen would necessarily shrink as the number of citizens increased
from hundred to a thousand*, Dahl, A Democratic Dilemma, 29.

16 Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, 402.

17 Sartori spricht diesbeziiglich von den ,,Klippen der kognitiven Unfihigkeit” des
Volkes: Giovanni Sartori, Demokratietheorie, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1992, 37.

18 Alexis de Tocqueville, Uber die Demokratie in Amerika, 2. Teil, aus dem Franzo-
sischen von Hans Zbinden, Ziirich.: Menasse 1987, Kap. 21.

200

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

Der Verlust der Freiheit

Bevor ich mich den drei exemplarischen Fillen demokratischer Partizipa-
tion zuwende, will ich vorab noch einmal die Diagnose einer Krise der
Demokratie in Erinnerung rufen, vor deren Hintergrund solche Modelle
heute ihre Relevanz gewinnen. Als Ausgangspunkt konnen uns dabei
Arendts Analysen der strukturellen Defizite des politischen Représenta-
tivsystems dienen. Politik, so Arendt, wird in unserer Gegenwart nicht
mehr als Lebensform verstanden, an welcher der ganze Demos teilhaben
sollte, sondern als ein System zur Verwaltung und Beforderung des gesell-
schaftlichen Reichtums, welches qualifizierter Fithrungspersonlichkeiten
bedarf. Die politischen Geschéfte sind daher einigen wenigen vorbehalten.
Fiir deren Auswahl wird das politische System dabei oftmals selbst nach
wirtschaftlichen Mustern organisiert. Am deutlichsten wird das in den so
genannten 6konomischen Theorien der Demokratie in der Tradition von
Max Weber, Joseph Schumpeter und Anthony Downs. Fiir Weber besteht
das politische System im Wesentlichen aus vier Elementen: der Masse, der
Partei, dem Parlament und dem Fiihrer. Die Masse gilt ihm dabei als eine
irrational agierende Menge, von der keine verniinftigen Entscheidungen zu
erhoffen sind.!” Gleiches gilt fiir das Parteiensystem: Insofern es nimlich
Aufgabe von Parteien ist, Stimmen zu werben, macht es sich in erster Li-
nie die Beeinflussung von Wihler innen zur Aufgabe. Es ist daher nicht
an verniinftigen Inhalten, sondern an politischen Erfolgen ausgerichtet.?’
Bestiinde die politische Sphére nun lediglich aus der Masse auf der einen
und den politischen Parteien auf der anderen, dann wére es um die Quali-
tat politischer Entscheidungen schlecht bestellt. Den entscheidenden Be-
standteil des politischen Systems bildet fiir Weber daher das Parlament.
Fiir die Auseinandersetzung im Parlament erweist sich der Parteibeamte
jedoch als génzlich ungeeignet. Hier bendtigt es vielmehr Individuen vom
Schlag des Politikers. Darunter versteht Weber jene Typen von Individuen,
welche sich in politischen Kontroversen flexibel zu bewegen vermogen,
um den politischen Gegner niederzuringen. War das Metier des Parteibe-
amten noch die Werbung von Wéhlerstimmen, so ist das Metier des Politi-
kers der , Kampf um eigene Macht“.?! Macht bedeutet bei Weber dabei

19 Max Weber, ,,Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland®, in: Ge-
sammelte Politische Schriften, Miinchen: Drei Masken 1921, 126-260, hier: 221.

20 Ebd., 143.

21 Ebd., 154.

201

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

bekanntlich ,,jede Chance, innerhalb einer sozialen Bezichung den eigenen
Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel worauf diese
Chance beruht.“?? Hier wird schon deutlich, dass Weber den Machtkampf
im Parlament nicht zwingend an die Uberzeugungskraft des eigenen poli-
tischen Programms bindet, sondern daran, dieses geschickt mittels Biind-
nissen, Versprechen und Kompromissen durchzusetzen. Die parlamentari-
sche Auseinandersetzung dient fiir Weber letztlich dazu, jene Individuen
auszufiltern, welche iiberragende politische Fahigkeiten besitzen und sich
daher als demokratische Fiihrer eignen. Im Parlament vermdgen nur jene
Individuen zu bestehen, die das Spiel der Macht erfolgreich spielen und
das Selbstvertrauen und das Charisma in sich vereinigen kénnen, das not-
wendig ist, um umfassende wertsetzende Entscheidungen zu treffen. Dem
aus der parlamentarischen Auslese hervorgegangenen Anfiihrer traut We-
ber zu, sich von partikularen politischen Anliegen freizumachen und die
Gesellschaft als Ganze zu lenken. Er muss daher, so Weber, ,,unbeschrink-
te Vollmacht fiir wichtige EntschlieBungen haben‘*.?*

Webers Konzept einer Fiihrerdemokratie ist das Resultat eines wettbe-
werblich konzipierten politischen Prozesses, in dem nur jene Individuen
zu bestehen vermdgen, die politische Grofle besitzen. Entsprechend kann
er festhalten: ,,Das Wesen aller Politik ist, wie noch oft zu betonen sein
wird: Kampf, Werbung von Bundesgenossen und von freiwilliger Gefolg-
schaft.“?* Zwei Prinzipien sind es also, die den Schauplatz des Politischen
regieren: Der Machtkampf zwischen Politiker innen und die Werbung von
Anhinger _innen. Mit diesen beiden Prinzipien hat Weber zwei Grund-
iiberzeugungen jenes Strangs von Demokratietheorien formuliert, der heu-
te unter dem Label der 6konomischen, realistischen oder auch aggregati-
ven Demokratietheorie firmiert. Zu Thren wichtigsten Vertretern gehort un-
ter anderem Anthony Downs, der es sich in seiner einschldgigen Schrift
An Economic Theory of Democracy von 1957 zur Aufgabe macht, das po-
litische System in 6konomischen Termini zu reformulieren.”® Im Gegen-
satz zu Weber versteht er den Demos dabei nicht mehr als irrationale Mas-
se, sondern zusammengesetzt aus rationalen, nutzenmaximierenden Indi-

22 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie,
Tiibingen: Mohr 1980, 28.

23 Weber, ,,Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland®, 175.

24 Ebd., 166.

25 Anthony Downs, An Economic Theory of Democracy, New York: Harper & Row
1957.

202

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

viduen. Einfache Biirger innen werden von Downs als Akteur innen ver-
standen, die in dem Sinne rational agieren, dass sie ihre politischen Ent-
scheidungen nach Abwigung der zur Verfiigung stechenden Handlungsal-
ternativen unter Niitzlichkeitskriterien treffen. Wahlentscheidungen fallen
die Biirger_innen also nicht auf der Basis von Affekten oder Ubersprungs-
handlungen, sondern auf der Basis von Priferenzen und Niitzlichkeitser-
wigungen. Gleiches gilt auf Seiten der Parteien. Ahnlich wie Weber geht
Downs davon aus, dass das Ziel von Parteien im Machterhalt liegt und po-
litische Inhalte fiir sie nur ein Mittel zum Zweck sind. Parteien vertreten
entsprechend jene Programme, von denen sie glauben, dass sie moglichst
viele individuelle Priaferenzen auf sich vereinigen. Das hat jedoch zur Fol-
ge, dass letztlich alle Parteien jenen Optimalpunkt anstreben, an welchem
sie die maximal zu vereinende Stimmenzahl des Demos auf sich vereini-
gen konnen. Downs spricht entsprechend von einer Tendenz zur Mitte, die
dem politischen Prozess innewohnt.?°

Auch wenn die Uberlegungen von Weber und Downs natiirlich Diffe-
renzen aufweisen, stehen sie doch insofern in einer Traditionslinie, als sie
beide den demokratischen Prozess als eine an Marktmechanismen orien-
tierte Methode zur Auslese von Entscheidungstragenden verstehen. Der
Verwirklichung politischer Freiheit steht ein solches politisches System
fiir Arendt vor allem aus zwei Griinden entgegen. Erstens setzen die repré-
sentativen Theorien der Demokratie an die Stelle der positiven Freiheit zur
Selbstbestimmung die negative Freiheit der Wahl. Dadurch schmilzt die
Moglichkeit zur politischen Beteiligung auf den bloBBen Wahlakt politi-
scher Vertreter innen zusammen. Entsprechend halt Arendt fest: ,,Das re-
prasentative Regierungssystem selbst befindet sich gegenwértig in einer
Krise [...] weil es im Lauf der Zeit alle Institutionen, die eine wirkliche
Beteiligung der Biirger ermdglichten, eingebiiBt hat.“?’ Das Problem der
reprasentativen Demokratie besteht darin, dass hier keine institutionellen
Moglichkeiten zur Einflussnahme von Biirger innen vorgesehen sind.
Damit steht die reprdsentative Parteiendemokratie dem entgegen, was

26 Ebd., 73. Von Duncan Black wurde diese Beobachtung zur Theorie des Median-
Wibhlers ausgebaut. Vgl. Duncan Black, The Theory of Committees and Elections,
Cambridge: Cambridge University Press 1958.

27 Hannah Arendt, ,,Ziviler Ungehorsam®, in: In der Gegenwart. Ubungen im politi-
schen Denken II, Miinchen: Piper 2012, 283-321, hier: 310.

203

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Arendt als den ,Sinn‘ von Politik bezeichnet hat.”® Zweitens bringt die
Parteiendemokratie eine professionelle politische Elite hervor, deren Ziel
weniger in der Umsetzung bestimmter politischer Malnahmen als viel-
mehr im eigenen Machterhalt besteht. Arendt spricht diesbeziiglich von
der ,,Krankheit [...] niemand aufler den eigenen Parteiapparat zu représen-
tieren*.?? Vor allem zwischen den Wahlzeitriumen drohen sich parteipoli-
tische Eliten zu verselbststindigen und statt der allgemeinen Interessen
ihrer Wéhlerschaft Sonderinteressen zu vertreten. Dadurch geraten die In-
teressen von Regierenden jedoch in den Gegensatz zu den von ihnen Re-
gierten. Entsprechend hilt Arendt fest, dass Parteien ,,nicht mehr als Or-
gane der Volksmacht anzusehen sind, sondern vielmehr als die sehr wirk-
samen Hilfsmittel, durch welche eben diese Macht des Volkes einge-
schrinkt und kontrolliert wird“.>* Arendts Kritik an der &konomischen
Theorie der Demokratie lautet also, dass sie einerseits die Mdglichkeit zur
Einflussnahme einfacher Biirger innen auf ein Mindestmal} reduziert und
die Biirger innen andererseits der Herrschaft von politischen Eliten aus-
setzt, ohne ihnen ein angemessenes Maf} an Kontrolle zu iibertragen. Erin-
nern wir uns an das Konzept der republikanischen Freiheit, mit der ich das
letzte Kapitel geschlossen hatte, dann sehen wir nun, dass diese Freiheit
hier in doppelter Hinsicht untergraben wird. Nicht nur die Freiheit des
gemeinsamen Handelns, sondern auch die Freiheit der Nicht-
Beherrschung wird durch die reprisentative Parteiendemokratie untergra-
ben.

Man kann Arendts Analysen nun freilich fiir veraltet halten, schlieBlich
stammen sie aus der Mitte des letzten Jahrhunderts. In diesem Fall wird
man allerdings iiberrascht sein, dass viele zeitgendssische Analysen, die
sich mit den demokratischen Systemen unserer Gegenwart beschéftigen,

28 Zu Arendts Kritik der reprisentativen Parteiendemokratie vgl. auch: Kari Palonen:
,,Was hitte Max Weber zu Hannah Arendt gesagt? Reflexionen zu Hannah Arendts
Kritik der reprdsentativen Demokratie”, in: Hubertus Buchstein und Rainer
Schmalz-Bruns (Hg.), Politik der Integration. Symbole, Reprdsentation, Instituti-
on. Festschrift fiir Gerhard Géhler zum 65. Geburtstag, Baden-Baden: Nomos
2006, 199-213.

29 Arendt, ,,Ziviler Ungehorsam®, 310. Klassisch ist die Tendenz von Parteien zur
Bildung von Oligarchien von Robert Michels beschrieben worden. Zur Aktualitit
vgl. Harald Bluhm und Skadi Krause (Hg.), Robert Michels’ Soziologie des Par-
teiwesens. Oligarchien und Eliten — die Kehrseiten moderner Demokratie, Wies-
baden: Springer 2012.

30 Arendt, Uber die Revolution, 347.

204

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

zu ganz dhnlichen Schliissen kommen. Exemplarisch will ich hier die Stu-
die von Armin Schifer und Michael Ziirn herausgreifen, die den Aufstieg
des autoritdren Populismus auf eine Krise der représentativen Parteiende-
mokratie zuriickfithren.! Dafiir machen sie zwei Entwicklungen verant-
wortlich. Im Einklang mit Arendt argumentieren sie zunéchst, dass es in
unserer Gegenwart zu einer Verselbststdndigung politischer Eliten kommt.
Das zeigt sich zunédchst einerseits daran, dass Akademiker innen in Par-
lamenten in der Gegenwart besonders iiberreprasentiert sind und im Zuge
ihrer Professionalisierung vielfach dhnlich homogene Lebensldufe aufwei-
sen. Dadurch kommt es zu einer Unterreprésentation von ,einfachen Biir-
ger_innen‘ ohne hoéhere Bildungsabschliisse und ohne héheres Einkom-
men und den von ihnen vertretenen politischen Meinungen. In der Folge
lasst sich statistisch nachweisen, dass Politikdnderungen vor allem dann
zustande kommen, ,,wenn diese von Berufsgruppen mit héherem sozialen
Status (Beamte, Selbststindige) und hoheren Bildungs- oder Einkom-
mensgruppen mehrheitlich befiirwortet werden*.>? Problematisch ist solch
eine ,,selektive Responsivitit™ politischer Eliten, weil sie zur Hegemonie
des Lebensstils einiger Weniger fiihrt.>* Zugespitzt kénnen wir sagen: Die
gegenwirtige Tendenz zur Abkopplung des parlamentarischen Systems
zugunsten von Bessergestellten leistet einer Tyrannei der Minderheit Vor-
schub.

Zur gegenwartigen Krise der Demokratie tragt neben der selektiven
Responsivitidt von Parlamenten nun noch ein zweites Phdnomen bei, das
Schifer und Ziirn als die ,,Entmachtung von Parlamenten® bezeichnen.*
Gemeint ist damit, dass in unserer Gegenwart politische Entscheidungen
von Parlamenten zunehmend an so genannte nichtmajoritdre Institutionen
wie Ausschiisse, Gerichte, Zentralbanken oder internationale Vereinigun-
gen ausgelagert werden. Seinen Grund hat das in jener politischen Ten-
denz zur Mitte hin, die bereits Downs in seinem 6konomischen Modell als
Effekt des Selbsterhaltungsstrebens von politischen Parteien beschrieben
hat. Sie fiihrt dazu, dass zwischen den groflen Volksparteien kaum mehr

31 Armin Schifer, Michael Ziirn, Die demokratische Regression. Die politischen Ur-
sachen des autoritdren Populismus, Berlin: Suhrkamp 2021. Vgl. ebenso: Adam
Przeworski, Krisen der Demokratie, Berlin: Suhrkamp, 2020; sowie: Danny Mi-
chelsen und Franz Walter, Unpolitische Demokratie. Zur Krise der Reprdsentation,
Berlin: Suhrkamp 2013.

32 Ebd., 99.

33 Ebd., 101.

34 Ebd., 93.

205

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

programmatische Unterschiede im Hinblick auf sozialokonomische The-
men vorhanden sind und sich in der Folge ein Politikstil der Alternativlo-
sigkeit durchsetzt, der durch die Auslagerung von Entscheidungen an
nichtmajoritire Institutionen zu rechtfertigen versucht wird. Das hat fiir
die Parteien den Vorteil, ihre jeweiligen Politiken mit der Aura der Wis-
senschaftlichkeit (in Gestalt von Fachgremien), der Gerechtigkeit (in Form
von Gerichten) oder der Notwendigkeit (in Erscheinung von Banken) um-
geben zu konnen und die negativen Effekte ihrer Politik auf diese Institu-
tionen abwilzen zu konnen. Dieser Prozess hat jedoch einen doppelten
Preis: Einerseits fihrt er im schlechtesten Fall dazu, dass vertrauensvolle
Institutionen wie etwa Bundesverfassungsgerichte zunehmend politisiert
werden und dadurch das in sie gesetzte Vertrauen der Unparteilichkeit un-
tergraben wird, und andererseits dazu, dass das Politische der Politik,
ndmlich der Streit um die Frage darum, wie wir gemeinsam leben wollen,
zunechmend zum Verstummen gebracht wird.

Direkte Partizipation in der Schweiz

Die Krise der Demokratie ist auch an den realistischen Demokratietheo-
rien nicht spurlos vorbeigegangen. Mit dem empirisch feststellbaren
Riickgang von Wahlbeteiligungen, dem Vertrauensverlust in politische
Parteien und der Gestaltungsschwiche von Regierungen gegeniiber global
agierenden privatwirtschaftlichen Akteuren ist auch im Lager der realisti-
schen Demokratietheorien der Ruf nach partizipatorischer Supplementie-
rung der reprisentativen Demokratie lauter geworden. So wird etwa ar-
gumentiert, dass das 6konomische Modell der Demokratie durch ein di-
rektdemokratisches System ergénzt werden sollte, weil so effektiver ge-
wihrleistet werden kann, dass sich Politiker innen auch in der Zeit zwi-
schen Wahlen an die von ihnen gegebenen Versprechen halten.>® Ins Zent-
rum gerét dabei das Volksreferendum, das je nach Ausgestaltung als Kon-
trollmittel oder als Mittel der politischen Mitgestaltung in fiskalpoliti-

35 ,,The Schumpeter-Downs model of democracy needs to be complemented by a
model in which (between elections) a coalition of all (established) politicians and
parties stands against the voters and taxpayers. [...] The institution of popular ref-
erenda is a much more effective constraint on the politicians’ coalition.” (Bruno
Frey, ,,Direct Democracy: Politico-Economic Lessons from Swiss-Experience®, in:
The American Economic Review, Jg. 84, Heft 2, 1994, 338-342, hier: 340)

206

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

schen, legislativen oder konstitutionellen Fragen gesehen wird. Mitbe-
stimmungsmoglichkeiten dieser Art sind in den letzten Jahrzehnten in Eu-
ropa und den USA vielerorts auf lokaler und nationaler Ebene in das poli-
tische System integriert worden.*® In keinem anderen Land sind sie jedoch
so stark verankert wie in der Schweiz, wo die direkte Demokratie eine
lange Tradition besitzt. Eben aus diesem Grund liegen hier auch eine Viel-
zahl von Studien vor, die sich mit den Folgen einer Erginzung des repra-
sentativen Systems um weiterreichende Mitbestimmungsmoglichkeiten
beschiftigen. >’

In der Schweiz haben wir es mit einer Mischregierung aus parlamenta-
risch-reprasentativer und direkter Demokratie auf Bundes-, Kantons- und
Gemeindeebene zu tun. Auf Bundesebene existieren dabei drei unter-
schiedliche Verfahren direktdemokratischer Mitbestimmung: das obligato-
rische Referendum, das automatisch zustande kommt, wenn es um Ande-
rungen der Bundesverfassung geht, das fakultative Referendum, welches
von Biirger innen initiiert wird, um iiber parlamentarische Gesetzesvorla-
gen abzustimmen, und die Volksinitiative, die auf eine Aufhebung oder
Revision der Verfassung zielt.*® Im Durchschnitt finden in der Schweiz
vier Urnenginge pro Jahr statt, bei denen jeweils iiber knapp sieben Ge-
setzesvorlagen und Verfassungsinderungen abgestimmt wird.>* Auf regio-
naler und lokaler Ebene fallen die Mitbestimmungsmdglichkeiten sogar
noch umfassender aus, insofern die Bevolkerung dort vielfach auch selbst
Gesetzesinitiativen einbringen und mittels Finanzreferenden {iber Hohe
und Verteilung der 6ffentlichen Ausgaben mitbestimmen kann.

Als positiver Effekt direktdemokratischer Mitbestimmung in der
Schweiz wird zumeist hervorgehoben, dass politische Diskurse einen ho-

36 Aus der reichhaltigen empirischen Literatur sei hier herausgegriffen: Wolfgang
Merkel und Claudia Ritzi (Hg.), Die Legitimitdt direkter Demokratie. Wie demo-
kratisch sind Volksabstimmungen?, Wiesbaden: Springer VS 2017; Nancy C. Rob-
erts, The Age of Direct Citizen Participation, London/New York: Routledge 2008;
David Altman, Direct Democracy Worldwide, Cambridge: Cambridge University
Press 2011.

37 Zum Uberblick vgl. Christoph Mayer, ,,Direkte Demokratie in der Schweiz", in:
Wolfgang Merkel und Claudia Ritzi (Hg.), Die Legitimitdit direkter Demokratie.
Wie demokratisch sind Volksabstimmungen?, Wiesbaden: Springer VS 2017, 51—
72. und Gebhard Kirchgissner, ,,Direkte Demokratie: Das Beispiel der Schweiz®,
in: Zeitschrift fiir Politik, Neue Folge, Jg. 49, Heft 3, 2002, 306-331.

38 Adrian Vatter, Das politische System der Schweiz, Baden-Baden: Nomos 2020,
Kap. 8.

39 Christoph Mayer, ,,Direkte Demokratie in der Schweiz®, 51.

207

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

heren Grad an argumentativer Qualitdt erreichen als in der reprasentativen
Demokratie. Das wird damit erkldrt, dass sich Biirger innen hier im Ge-
gensatz zu reprasentativen Demokratien nicht nur {iber die ideologische
Position einer Partei informieren miissen, der sie dann alle Entscheidun-
gen iiber Sachfragen iiberlassen, sondern dass sie selbst zu Sachfragen
Stellung beziehen miissen.*’ Direktdemokratische Verfahren aktivieren die
Biirger innen, sich iiber zur Abstimmung stehende Vorlagen zu informie-
ren und ihre individuellen Priferenzen zu kliren. Betrachtet man dieses
optimistische Bild des politischen Systems der Schweiz nun im Hinblick
auf die oben genannten Probleme politischer Partizipation im Input-,
Throughput- und Output-Bereich, ergibt sich ein etwas anderes Bild. (i)
Wenden wir uns zunéchst der Input-Seite zu: Im Vergleich zu anderen eu-
ropdischen Léndern, in denen die Wahlbeteiligung bei Volksabstimmun-
gen meist unter denen fiir nationale Parlamentswahlen liegt, verhilt es sich
in der Schweiz relativ ausgeglichen. Zwischen 1991 und 2012 haben 43,2
Prozent der Wahlberechtigten an Urnengingen teilgenommen, was im
Vergleich zu den 45,6 Prozent Teilnahme an Nationalratswahlen ausgegli-
chen erscheint. Beides sind jedoch insgesamt niedrige Werte. Insofern sich
iiber die Hélfte des Demos nicht am politischen Prozess beteiligt, stellt
sich die Frage nach der Legitimitit der im politischen Prozess getroffenen
Entscheidungen. Dieses Problem verschérft sich vor allem im direktdemo-
kratischen Prozess. Studien zeigen, dass die soziale Selektivitit der Teil-
nehmenden hier groB ist: Es sind vor allem die gut gebildeten Schichten,
die an direktdemokratischen Verfahren teilnehmen, da sie sowohl das no-
tige politische Interesse als auch das Vorwissen und die Kompetenzen be-
sitzen, um zu einer Vielzahl von oftmals komplexen Fragen Stellung zu
nehmen.*! Das Problem der sozialen Selektivitit erhoht sich noch einmal
deutlich bei all jenen Themen, die ohnehin schon wenig Biirger innen an
die Urnen locken, so dass sich hier eine oligarchische Herrschaft der obe-
ren Bevolkerungsschichten durchzusetzen droht.*?

40 Vgl. Gebhard Kirchgéssner und Werner W. Pommerehne, ,,Zwischen Parteien- und
Bundesstaat: Staatshandeln in der Schweiz und in der Bundesrepublik Deutsch-
land®, in: Heidrun Abromeit und Werner W. Pommerehne (Hg.), Staatstditigkeit in
der Schweiz, Bern/Stuttgart/Wien: Haupt 1992, 221-245.

41 Hanspeter Kriesi, ,,The participation in Swiss direct-democratic votes®, in: Claes
H. de Vreese (Hg.), The Dynamics of Referendum Campaigns. An International
Perspective, Basingstoke/New York: Palgrave Macmillan 2007, 117-141.

42 ,Resiimierend gilt deshalb, dass sowohl die Beteiligungshohe als auch die soziale
Beteiligungsstruktur bei vielen Volksabstimmungen defizitar und mit Blick auf die

208

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

(i) Kommen wir damit zur Throughput-Seite des politischen Systems.
Die Qualitét politischer Entscheidungsprozesse soll im schweizerischen
System dadurch sichergestellt werden, dass es im Zuge von Referenden
und Initiativen im offentlichen Raum zu einem politischen Wettbewerb
kommt, in welchem Parteien, zivilgesellschaftliche Gruppierungen und
privatwirtschaftliche Interessengruppen ihre jeweiligen Positionen anbie-
ten und dadurch einen pluralen Meinungsbildungsprozess fordern. Ver-
schiedene Studien weisen nun darauf hin, dass ein solches optimistisches
Bild vom Markt der Meinungen nicht gerechtfertigt ist, da es vielfach Par-
teien und Interessengruppen gelingt, den Meinungsbildungsprozess zu
dominieren.** Auf Seite der Parteien liegt das in erster Linie am Zugriff
auf staatliche Ressourcen, auf Seiten von privatwirtschaftlichen Interes-
senverbdnden daran, dass diese Gruppen sich externer Dienstleister, so
genannter campaign firms, bedienen, welche sich das Sammeln von Un-
terschriften und die Beeinflussung von Biirgerinnen zur professionellen
Aufgabe machen.** Statt ein Ort der sachlichen Auseinandersetzung zu
sein, droht die Offentlichkeit so zu einem Ort zu werden, wo unterschied-
liche Gruppierungen mit den Mitteln der Aufmerksamkeitssteuerung und
der Meinungsmanipulation Einfluss generieren. Das diskursive Niveau
schwankt im direktdemokratischen Prozess daher erheblich. Noch grund-
satzlicher fallt die Kritik jener Autor innen aus, die dem direktdemokrati-
schen Modell nicht einfach einen faktischen Mangel an Deliberation an-
lasten, sondern darauf hinweisen, dass dieser Prozess nur zwei Valenzen
kennt: Zustimmung oder Ablehnung. Aus dem Blick geraten damit alle
Arten von Kompromissbildung und die Moglichkeit zur Generierung al-
ternativer Vorschldge. Die eigentliche Gestaltungsmacht des Demos bleibt
daher auch unter direktdemokratischen Bedingungen darauf beschrénkt,

Input-Qualitdt der direkten Demokratie in der Schweiz kritisch zu bewerten ist.*
(Mayer, ,,Direkte Demokratie in der Schweiz®, 58); ebenso: Hanspeter Kriesi, Di-
rect Democratic Choice. The Swiss Experience, Lanham, MD: Lexington Books
2005, 111ff.

43 Hanspeter Kriesi, ,,The role of the political elite in Swiss direct-democratic votes®,
in: Zoltan Tibor Pallinger et al. (Hg.), Direct Democracy in Europe. Developments
and Prospects, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften 2007, 82-93; Ei-
ke-Christian Hornig, Die Parteiendominanz direkter Demokratie in Westeuropa,
Baden-Baden: Nomos 2011.

44 Vgl. Wolfgang Merkel und Claudia Ritzi, ,,Theorie und Vergleich®, in: Merkel und
Ritzi (Hg.), Die Legitimitit direkter Demokratie. Wie demokratisch sind Volksab-
stimmungen?, Wiesbaden: Springer VS 2017, 9-48, 33.

209

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

zwischen jenen Angeboten auszuwihlen, die ihnen von Anderen vorge-
setzt werden.®’

(ii1) Auch auf der Output-Seite offenbart das direktdemokratische Mit-
bestimmungssystem der Schweiz Schwéchen. Das zeigt sich beispielswei-
se an der Haushaltspolitik, die von bestimmten Ergebnismustern gepragt
ist, da die Biirger innen regelméfig die Tendenz zeigen, Steuerbelastun-
gen nicht zu erhohen und die Ausgaben der 6ffentlichen Hand vor allem
im sozialen Bereich zu beschriinken.*® So weist etwa Mayer darauf hin,
dass im Zeitraum zwischen 1980 und 2013 bei 54 haushaltspolitischen
Volksabstimmungen in 70,4 Prozent der Félle eine restriktive Politik ver-
folgt wurde, die sich gegen gesellschaftliche Umverteilung und 6ffentliche
Ausgaben wendete.*” Diese mangelnde Orientierung des politischen Pro-
zesses am Gemeinwohl wird noch einmal dadurch verschérft, dass die Be-
teiligung am politischen Prozess nach sozialer Lage stratifiziert ist. Di-
rektdemokratische Prozesse tragen so unmittelbar zur systematischen Be-
nachteiligung der sozial schwiicher gestellten Individuen bei.*®

Fiihrt man sich die hier angefiihrten Einwénde vor Augen, dann schei-
nen Partizipationsskeptiker innen recht zu haben. Politische Selbstbe-
stimmung durch den Demos geht mit Problemen im Input-, Throughput-
und Output-Bereich einher, die Zweifel daran aufkommen lassen, ob die
direkte Demokratie dazu in der Lage ist, Probleme der reprisentativen
Demokratie wie mangelnde Wahlbeteiligung, Vertrauensriickgang in die
Qualitdt politischer Entscheidungen und schwindenden Glauben an die
Handlungseftektivitdt von Regierungen zu 16sen. Nun wird man jedoch
gut daran tun, die gesellschaftlichen Bedingungen genauer in den Blick zu

45 Vgl. Claus Offe, ,,Wider scheinradikale Gesten. Die Verfassungspolitik auf der
Suche nach dem ,Volkswillen‘*, in: Gunter Hofmann und Werner A. Perger (Hg.),
Die Kontroverse. Weizsdckers Parteienkritik in der Diskussion, Frankfurt a. M.:
Eichborn Verlag 1992, 126-142.

46 Herbert Obinger, Politische Institutionen und Sozialpolitik in der Schweiz. Der
Einfluss von Nebenregierungen auf Struktur und Entwicklung des schweizerischen
Sozialstaats, Frankfurt a. M.: Campus 1998.

47 Mayer, ,,.Direkte Demokratie in der Schweiz®, 60.

48 Entsprechend hilt Armin Schéfer fest: ,,Doch falls die Einstellung zu einer Sach-
frage von denselben (soziookonomischen) Faktoren abhingt, die auch die Teil-
nahme an der Abstimmung beeinflussen, verzerrt die Ausweitung der direkten
Demokratie Entscheidungen zulasten sozial Schwacher.” Armin Schifer, ,,Mehr
Mitsprache, aber nur fiir wenige? Direkte Demokratie und politische Gleichheit®,
in: MPIfG Jahrbuch, hrsg. v. Max-Planck-Institut fiir Gesellschaftsforschung,
K&In: Max-Planck-Institut fiir Gesellschaftsforschung 2012, 53-59, 53.

210

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

nehmen, unter denen die hier dargestellten grofBtenteils empirischen Er-
gebnisse zustande gekommen sind. Denn auch wenn die Schweiz eine
lange Tradition direktdemokratischer Beteiligung aufweist und in ihrem
politischen System verankert hat, bedeutet das noch nicht, dass es ihr zu-
gleich auch gelungen ist, die erweiterten institutionellen Grundlagen, die
fiir das Funktionieren dieses Systems notwendig sind, hervorzubringen.
Vielmehr ist die Schweiz ein Musterbeispiel dafiir, dass die alleinige Ein-
speisung direktdemokratischer Elemente in das reprisentative System
nicht ausreicht. Erstens ndmlich l4sst es die Bedingungen, unter denen die
Biirger innen so etwas wie politische Leidenschaft zur Teilnahme am de-
mokratischen Prozess entwickeln konnen, unadressiert. Zweitens fiihrt das
Fehlen einer starken Verfassungsgerichtsbarkeit dazu, dass es politischen
Minderheiten an einer wichtigen Einspruchsmdglichkeit gegen Beherr-
schung mangelt.* Drittens schlieBlich — und dieser Punkt scheint mir von
grofiter Bedeutung zu sein — verldsst sich das direktdemokratische System
ganz auf den Markt der Meinungsbildung, auf dem unterschiedliche Par-
teien ihre jeweiligen politischen Positionen anpreisen sollen. Damit ist
zwar gesichert, dass eine Pluralitit von politischen Positionen in der poli-
tischen Offentlichkeit priisent ist, es fehlt jedoch eine Instanz, die dafiir
sorgt, dass diese unterschiedlichen Positionen auch aufeinander bezogen
und miteinander konfrontiert werden. Anders gesagt: Das direktdemokra-
tische System versdumt es, Institutionen des Redestreits und die damit
einhergehenden Moglichkeiten zum gemeinsamen Sprech- und Tathandeln
zu schaffen. Es bietet daher nur eine mangelhafte Realisierung politischer
Freiheit im hier vertretenen Sinne. Denn diese kann nicht einfach bedeu-
ten, sich auf die Einrichtung direktdemokratischer Kanéle der Mitbestim-
mung innerhalb der repriasentativen Demokratie zu beschrénken, vielmehr
bedarf sie einer umfassenden Umgestaltung der kommunikativen Struktu-
ren des politischen Institutionengefiiges. Wie das aussehen kann, werden
wir im nichsten Schritt sehen.

49 Zur Rolle des Verfassungsgerichts in der Schweiz: Kirchgéssner, ,,Direkte Demo-
kratie. Das Beispiel der Schweiz*.

211

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Deliberative Partizipation in Manchester und British Columbia

Mit der deliberativen Demokratietheorie, welche heute zweifellos die vor-
herrschende Stromung innerhalb der politischen Theoriebildung darstellt,
vollzieht die Partizipationsforschung eine Wende von stimm- zu ge-
sprichszentrierten Formen der Beteiligung.*® An die Stelle der Aggregati-
on von individuellen Priaferenzen tritt ein System der Meinungsbildung,
das dafiir sorgt, dass individuelle Ansichten durch Konfrontation mit ande-
ren Ansichten zu geséittigten Meinungen werden. Freilich geht es dabei
nicht darum, irgendeine beliebige Form des Austauschs zu initiieren, son-
dern darum, einen herrschaftsfreien Diskurs zu ermdéglichen, der allen Tei-
len der Bevolkerung gleichermal3en offensteht und in welchem sie frei von
duBleren und inneren Zwingen die Moglichkeit haben, in einen 6ffentli-
chen Redestreit einzutreten und Andere kommunikativ von ihrer Meinung
zu iiberzeugen. Wie sich ein solcher herrschaftsfreier Diskurs in der Praxis
umsetzen lassen soll, wird deutlich, wenn wir uns der so genannten ,,drit-
ten Generation“ der Deliberationsforschung zuzuwenden, die sich vielfach
mit der Qualitiit so genannter Mini-Publics beschiftigt hat.’! Mini-Publics
werden gemeinhin zu bestimmten Anldssen von politischen Kdorperschaf-
ten eingesetzt. Sie bestehen aus einer Gruppe von Biirger innen, die klein
genug ist, dass ein direkter Redestreit gewahrleistet werden kann und
gleichzeitig doch gro3 genug, dass sie als indikative Reprisentation des
Demos im Ganzen gelten kann. In der Praxis sind es dabei meist zwischen
50 und 500 Beteiligte, die entweder einmalig oder in regelmadBigem Ab-
stand liber einen ldngeren Zeitraum zusammenkommen. Nachdem iiber
die infrage stehende Angelegenheit deliberiert wurde und die Ergebnisse
an die Offentlichkeit gebracht worden sind, werden Mini-Publics gemein-
hin wieder aufgeldst. Mini-Publics sind also anlassbezogene, veranstaltete
Offentlichkeiten, bei denen eine reprisentative Auswahl von Biirger _innen
iiber strittige politische Themen beratschlagen soll. Konkrete Instanzen
solcher Mini-Publics stellen etwa die Citizens Juries in den USA, die

50 John S. Dryzek, ,,Theory, Evidence, and the Tasks of Deliberation®, in: Shawn W.
Rosenberg (Hg.), Deliberation, Participation and Democracy: Can the People
Govern?, Basingstoke: Palgrave Macmillan 2007, 237-250, 237.

51 Vgl. David Owen und Graham Smith, ,,Survey Article: Deliberation, Democracy,
and the Systemic Turn®, in: The Journal of Political Philosophy, Jg. 23, Heft 2,
2015, 213-234. Ebenso: Stephen Elstub, ,,The Third Generation of Deliberative
Democracy®, in: Political Studies Review, Jg. 8, Heft 3, 2010, 291-307.

212

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

Consenus Conferences in Danemark oder die Planungszellen aus Deutsch-
land dar.’*> Am populirsten sind jedoch deliberative Umfragen und Biir-
ger_innenversammlungen geworden, wie sie mittlerweile in vielen Lan-
dern der Welt praktiziert werden.>® Ich mochte im Folgenden etwas ge-
nauer auf diese beiden Formen von Mini-Publics eingehen, um sie im An-
schluss auf ihre deliberative Leistungsfahigkeit hin zu befragen.

Die Veranstaltung deliberativer Umfragen geht auf die Arbeiten von
James Fishkin zuriick, der sich seit Beginn der 1990er Jahre fiir die Im-
plementierung deliberativer Praktiken in den demokratischen Prozess ein-
setzt. Heute ist Fishkin Direktor des Center for Deliberative Democracy,
das sich auf die Durchfiihrung und Auswertung deliberativer Umfragen
rund um den Globus spezialisiert hat. Die Entwicklung des Konzepts de-
liberativer Umfragen ist aus einer kritischen Auseinandersetzung mit dem
System der politischen Meinungsumfragen hervorgegangen. Dieses, so
Fishkin, vermag nur spontane, ungefestigte Ansichten zu aggregieren, was
sich unter anderem daran zeigt, dass die Akteur innen, befragt man sie ei-
nige Zeit spater noch einmal, auf die gleichen Fragen andere Antworten
geben. Die Aufgabe deliberativer Umfragen sieht Fishkin nun darin, un-
mittelbare Meinungsduflerungen in informierte Meinungen zu {iberfiihren
um dadurch Auskunft dariiber zu erhalten, was der Demos denken wiirde,
wenn er sich ausfiihrlich und ernsthaft mit politischen Sachverhalten aus-
einandersetzen wiirde. Wie dies in der Praxis aussieht, ldsst sich anhand
der ersten von Fishkin durchgefiihrten deliberativen Umfrage aus dem
Jahr 1974 deutlich machen. Sie fand in Manchester statt und widmete sich
der Frage, wie die britische Politik mit Kriminalitit umgehen solle.>*

Um deutlich zu machen, welche Auswirkungen ein strukturierter Mei-
nungsbildungsprozess auf die Meinung der Einzelnen hat, ist das For-
schungsdesign im Fall von Manchester so angelegt gewesen, dass zu-
nédchst eine traditionelle Meinungsumfrage mittels Fragebdgen und Inter-

52 Vgl. dazu Graham Smith, Democratic Innovations. Designing Institutions for Citi-
zen Participation, Cambridge: Cambridge University Press 2009; Kimmo Gron-
lund, André Béchtier und Maija Setild, Deliberative Mini-Publics. Involving Citi-
zens in the Democratic Process, Essex: ECPR Press 2014.

53 Zur Ubersicht vgl. Stephen Elstub, , Mini-Publics: Issues and Cases“, in: Stephen
Elstub und Peter McLaverty (Hg.), Deliberative Democracy. Issues and Cases, Ed-
inburgh: Edinburgh 2014, 166—188.

54 Eine ausfiihrliche Darstellung gibt der Beitrag Robert C. Luskin, James S. Fishkin
und Roger Jowell, ,,Considered Opinions: Deliberative Polling in Britain®, in: Brit-
ish Journal of Political Science, Jg. 32, Heft 3, 2002, 455-487.

213

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

views unter einer zufillig ausgewéhlten, aber statistisch gleichwohl repra-
sentativen Bevolkerungsgruppe durchgefiihrt wurde. Nach Abschluss die-
ser Umfrage wurden die knapp 1000 Teilnehmenden von den Intervie-
wenden dazu eingeladen, an einer deliberativen Umfrage in Form einer
Wochenendveranstaltung teilzunehmen. Dieses Angebot umfasste die
Ubernahme von Reise- und Hotelkosten, eine Entschidigung von 50
Pfund und die Moglichkeit ins Fernsehen zu kommen, da ausgewéhlte Ab-
schnitte der deliberativen Diskussion im Anschluss an die Veranstaltung
iiber Channel 4 fiir die ganze Bevolkerung zugénglich gemacht werden
sollten. Ca. 300 Personen nahmen dieses Angebot an und wurden an ei-
nem Freitagabend nach Manchester gebracht, wo sie zunéchst eine Auf-
taktveranstaltung besuchten, die in das Thema einfiihrte und den Ablauf
der folgenden Tage erlduterte. Am Samstag verbrachten die Teilnehmen-
den dann drei Stunden in kleinen Diskussionsgruppen, bevor sie zu einer
dreistiindigen Plenarveranstaltung in der Gesamtgruppe zusammenkamen,
in deren Zuge sie Expert innen zum Thema befragen und anschlieend
die Ergebnisse noch einmal eine Stunde in ihrer Kleingruppe diskutieren
konnten. Der Sonntag bot schlieBlich die Mdglichkeit, Mitglieder des Par-
laments zu befragen und auch diese Ergebnisse wieder in Kleingruppen
nachzubesprechen. Ganz zum Schluss der Veranstaltung sollten die Teil-
nehmenden dann abermals jenen Fragebogen ausfiillen, den sie im Zuge
der initialen Meinungsumfrage einige Wochen zuvor ausgefiillt hatten.
Ausgehend von den Unterschieden zwischen den Ergebnissen der
Meinungsumfragebogen konnten Fishkin und seine Kollegen nun nach-
weisen, dass die Teilnehmenden im Zuge des deliberativen Redestreits ih-
re Einstellungen und Ansichten in Bezug auf die verhandelten Themen
verdndert hatten. So neigten sie nun weniger dazu, kleine Vergehen mit
Geféngnis bestrafen zu wollen, sprachen sich eher fiir alternative Straf-
mafnahmen fiir jugendliche Straffillige aus und schitzten den Wert von
Verfahrensrechten von Angeklagten hoher ein.’® Dass es sich bei diesen
Meinungsdnderungen nicht um zuféllige Fluktuationen, sondern um be-
griindete Einstellungswandlungen handelte, die durch Deliberation erfolgt
waren, machten Fishkin und seine Kollegen daran fest, dass sie statistisch
mit einer besseren Vertrautheit mit dem britischen Rechtssystem korrelier-
ten, das ebenfalls Gegenstand des Fragebogens war. Insgesamt kamen sie

55 Luskin, Fishkin, Jowell, ,,Considered Opinions: Deliberative Polling in Britain®,
4671f.

214

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

dabei zu dem Ergebnis, dass ca. 50% der Teilnehmenden ihre Position im
Verlauf des deliberativen Verfahrens graduell gedndert hatten (change po-
sition) und davon 30-40 % sogar zu einer ihrer urspriinglichen Ansicht
entgegengesetzten Position gelangt waren (change sides).>®

Ein zweites bekanntes Beispiel aus dem Bereich der Mini-Publics bil-
det die Citizens’ Assembly on Electoral Reform aus der kanadischen Pro-
vinz British Columbia aus dem Jahr 2004.°” Hierbei handelte es sich um
eine Biirger innenversammlung, fiir die per statistischem Zufallsprinzip
160 Biirger innen ausgewéhlt wurden. Thnen kam die Aufgabe zu, das be-
stehende Wahlrecht der Provinz kritisch zu priifen und gegebenenfalls ei-
nen Revisionsvorschlag zu unterbreiten, der dann im néchsten Schritt der
ganzen wahlberechtigten Bevolkerung zur Abstimmung vorgelegt werden
sollte. Die Versammlung tagte in regelmafBigen Abstdnden iiber einen Zeit-
raum von insgesamt elf Monaten. Dabei lieBen sich drei Phasen des Mei-
nungsbildungsprozesses unterscheiden: In der ersten Phase, der so genann-
ten Lernphase, wurden die Biirger innen iiber grundlegende politische Zu-
sammenhinge und Funktionsweisen des Wahlsystems aufgeklért. In der
zweiten Phase, der so genannten Offentlichen Anhdrungsphase, konnten
zivilgesellschaftliche Akteure, Parteien und Einzelindividuen vor der Ver-
sammlung Stellung nehmen und ein Pliddoyer abgeben. In der dritten Pha-
se, der Deliberationsphase, sollten die Teilnehmenden dann eine Empfeh-
lung fiir das kiinftige Wahlverfahren der Provinz entwickeln. Dabei wurde
schnell klar, dass das bisher bestehende relative Mehrheitswahlsystem von
den meisten Teilnehmenden als mangelhaft empfunden wurde und die
Versammlung zum personalisierten Verhéltniswahlrecht oder zur {ibertrag-
baren Einzelstimme tendierte. Entsprechend stand in der Deliberations-
phase die Erorterung der Vor- und Nachteile der letzten beiden Wahlsys-
teme im Vordergrund. Letztlich entschied die Versammlung, fiir die iiber-
tragbare Einzelstimme als neuem Wahlmodus zu pliadieren und diesen
Vorschlag der Gesamtbevédlkerung zur Abstimmung vorzulegen.>® Auch in
Bezug auf die Citizens’ Assembly on Electoral Reform lésst sich nun nach-
weisen, dass es hier zu erfolgreichen Deliberationsprozessen gekommen
ist. So waren laut einer Begleitstudie noch vor der letzten Phase die meis-

56 Ebd., 472.

57 Vgl. Smith, Democratic Innovations.

58 Obwohl der Vorschlag in der folgenden Volksabstimmung die Zustimmung von
knapp 58% der Bevolkerung erhalten hat, ist er doch gescheitert, weil fiir seine
Annahme 60% Zustimmung nétig gewesen wiren. Vgl. ebd., 74.

215

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

ten Teilnehmenden fiir das personalisierte Verhdltniswahlrecht, wohinge-
gen sich am Ende eine Mehrzahl fiir die iibertragbare Einzelstimme ausge-
sprochen hatte.’® Freilich muss die bloBe Tatsache einer solchen Mei-
nungsinderung nicht bedeuten, dass dahinter auch qualitativ hochwertige
Beratschlagungsvorginge und Urteile stehen. Laut einer Befragung zur
Selbsteinschitzung der Beteiligten beziiglich der Qualitét ihres Urteils ist
der Durchschnittswert auf einer 10er Skala jedoch von 4,3 zu Beginn des
Prozesses auf 9,1 am Ende gestiegen.®

Bringen wir nun in Bezug auf die genannten demokratischen Innovati-
onen wieder die drei Kriterien von Input-, Throughput- und Output-
Dimension des Politischen in Anschlag, um die Leistungsfahigkeit der de-
liberativen Demokratie zu priifen. (i) Betrachten wir zunéchst die Input-
Dimension: Weil Mini-Publics veranstaltete Offentlichkeit fiir eine be-
grenzte Zahl an Biirger _innen sind, kann die Frage, inwiefern es ihnen ge-
lingt, politische Beteiligung zu motivieren, nicht quantitativ beantwortet
werden. Die Selektion der Beteiligten bringt jedoch den Vorteil mit sich,
dass durch statistische Verfahren — anders als im Fall der direkten Demo-
kratie — dafiir gesorgt werden kann, dass nicht nur die besser gebildeten
Schichten die Moglichkeit zur politischen Partizipation nutzen, sondern
auch politikferne Schichten an solchen Prozessen teilnehmen. Entspre-
chend konnen sowohl die deliberativen Umfragen als auch die Biir-
ger_innenversammlung fiir sich beanspruchen, den Demos auf besonders
gute Weise zu repriisentieren.®! Freilich jedoch ist der Prozess der statisti-
schen Auswahl mit der Gefahr verbunden, dass nur diejenigen Individuen
in den politischen Prozess einbezogen werden, deren Identitdt statistisch
anerkannt und verzeichnet ist.* Exemplarisch ldsst sich diese Gefahr an
der Citizens’ Assembly on Electoral Reform nachweisen, bei der zunichst
vergessen wurde, das Kriterium der Ethnizitit in Anschlag zu bringen, was
dazu gefiihrt hat, dass hier zunéchst keine Vertreter der Aborigines vertre-

59 Ebd., 95.

60 Ebd., 96.

61 So zeigt etwa eine Serie von deliberativen Umfragen zur Energiepolitik, die in
Texas durchgefiihrt wurden, dhnliche Einstellungsénderungen auf Seiten der Betei-
ligten. Robert Luskin, James S. Fishkin und Dennis Plane, Deliberative Polling
and  Policy  Outcomes:  FElectric  Utility  Issues in  Texas, 1999;
https://deliberation.stanford.edu/news/deliberative-pollingr-texas-electric-utilities
(21.08.2023).

62 John Parkinson, Deliberating in the Real World: Problems of Legitimacy in Delib-
erative Democracy, Oxford: Oxford University Press 2006, 76.

216

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://deliberation.stanford.edu/news/deliberative-pollingr-texas-electric-utilities
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://deliberation.stanford.edu/news/deliberative-pollingr-texas-electric-utilities

5. Die dritte demokratische Revolution

ten waren.®® Dies macht deutlich, dass deliberative Auseinandersetzungen
zurlickgebunden bleiben miissen an eben jenen Streit um den Demos, wie
ich ihn im ersten Teil meiner Studie untersucht habe. Nur dann némlich,
wenn die Frage, wer zum Demos gehort, offengehalten wird, ist gewéhr-
leistet, dass politische Freiheit auch von denjenigen angeeignet werden
kann, die noch nicht zum Demos z&hlen.

(i1) Die eigentliche Stirke von Mini-Publics liegt nun sicherlich in der
Throughput-Dimension des politischen Prozesses. Wahrend die Ak-
teur_innen in der direkten Demokratie dazu aufgefordert sind, sich selbst-
standig {iber politische Themen zu informieren und sich mit Anderen aus-
zutauschen, haben wir es im Fall der beiden angefiihrten demokratischen
Innovationen mit einem assistierten Prozess der Meinungsbildung zu tun,
der sowohl fiir eine allseitige umfassende Informiertheit als auch fiir einen
moglichst herrschaftsfreien Austausch der Standpunkte sorgt. Auf der Ba-
sis der beiden demokratischen Innovationen lassen sich dabei drei Quellen
institutionalisierter Rationalitdt festmachen. Erstens erhalten die Teilneh-
menden ausgewogene Briefing-Materialen, welche {iber divergierende
Standpunkte informieren und ihre Vor- und Nachteile diskutieren. Die
Teilnehmenden werden so einem breiteren Meinungsspektrum ausgesetzt,
als es in ihrem Alltag der Fall gewesen wire, wo sie meist nur ausgewahl-
te Informationen zur Kenntnis nehmen. Zweitens erhalten die Teilneh-
menden in zufdllig zusammengesetzten Kleingruppen, die von professio-
nellen Moderator_innen angeleitet werden, die Moglichkeit, ihren eigenen
Standpunkt im Redestreit mit Anderen argumentativ zu priifen. Auch in
solchen Kleingruppen kommen die Akteur innen voraussichtlich mit einer
groferen Bandbreite an divergierenden Meinungen in Kontakt, als es in
ihrem Alltagsleben der Fall gewesen wiére, wo sie oftmals nur mit gleich-
gesinnten Personen Kontakt haben. Drittens schlielich erhalten die Teil-
nehmenden mit der Moglichkeit, Expert innen und politische Ak-
teur_innen anzuhdren, eine weitere Moglichkeit, die ihnen so im Alltag
nicht gegeben ist. Im Unterschied zur direkten Demokratie, in welcher
sich die Einzelnen Informationen auf dem Markt der Meinungen besorgen
miissen, bieten deliberative Institutionen den Biirger innen also viel weit-
reichendere Moglichkeiten der Meinungsbildung. Gleichzeitig schiitzen
solche strukturierten Prozesse auch vor der Manipulation von auflen, weil
leere Versprechen und einseitige Darstellungen es dort, wo eine Auseinan-

63 Smith, Democratic Innovations, 81.

217

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

dersetzung auf der Basis von Griinden stattfindet, es schwer haben werden
zu verfangen. Durch deliberative Institutionen angeleitete Prozesse kon-
nen also dazu beitragen, aus unreflektierten und spontanen Ansichten re-
flektierte und gefestigte Meinungen hervorgehen zu lassen, so dass die Er-
gebnisse dieses Prozesses die ,,Vermutung der Verniinftigkeit™ fiir sich in
Anspruch nehmen diirfen.%*

(iii) Kommen wir damit zur Output-Dimension: Der Ubergang von der
stimm- zur gesprachszentrierten Demokratie bringt es mit sich, dass der
politische Prozess gemeinwohlorientiert ist. Auch wenn es keine abschlie-
Bend bestimmbare Form eines solchen Gemeinwohls geben mag, weil die
Frage danach, was genau im allgemeinen Interesse sei, umstritten ist und
der deliberative Prozess Konflikte und tiefe Meinungsverschiedenheiten
nicht verhindern kann, so beugt er doch der Gefahr vor, dass sich egozent-
rische und strategische Interessen des politischen Prozesses beméchtigen,
da Vorschldge fiir politische MaBinahmen und Initiativen immer vor dem
Hintergrund einer spezifischen Form des Gemeinwohls gerechtfertigt
werden miissen, wenn sie auf Zustimmung der Diskursteilnehmenden hof-
fen wollen. Indem in der deliberativen Demokratie das wechselseitige
Streitgesprach an die Stelle der individuellen Aggregation von Priferenzen
riickt, sind die Biirger innen dazu gendétigt, ihre politischen Praferenzen
mit partiell und situativ verallgemeinerungsfiahigen Griinden zu untermau-
ern und so an eine Form des Gemeinwohls zu appellieren.

Eine deliberative Politik, die sich auf eine strukturierte Form der 6f-
fentlichen Auseinandersetzung stiitzen kann, so zeigen die vorstehenden
Uberlegungen, ist der direkten Demokratie in Input-, Throughput- und
Output-Dimension iiberlegen. Sie bringt nicht nur eine ausgeglichenere
Beteiligung mit sich, sondern auch einen rationaleren Meinungsbildungs-
prozess und gerechtere Ergebnisse, wodurch sie zur Steigerung der Legi-
timitét des politischen Systems im Ganzen beitragt. Es ist daher nur wenig
verwunderlich, dass viele deliberative Theoretiker innen fiir einen weite-
ren Ausbau gespriachszentrierter politischer Praktiken plddieren. GroBere
Bekanntheit hat dabei die von Bruce Ackermann und James Fishkin vor-
geschlagene Einfiihrung eines ,,Deliberation Day* erlangt.®> Es handelt
sich dabei um einen nationalen Feiertag, an dem im ganzen Land regional

64 Jirgen Habermas, Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts
und des demokratischen Rechtstaats, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998, 368.

65 Bruce Ackermann und James S. Fishkin, Deliberation Day, New Haven,
CT/London: Yale University Press 2004.

218

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

strukturierte Deliberationsveranstaltungen und Umfragen stattfinden sol-
len. So reizvoll dieser Vorschlag nun sein mag, macht er doch deutlich,
dass deliberative Theoretiker innen Mini-Publics immer nur als ergédnzen-
de Institutionen zur reprdsentativen Demokratie betrachten. Eben darin
liegt aber ein entscheidendes Problem: Solange Mini-Publics nicht regulé-
rer Teil des offiziellen politischen Kreislaufs sind, sondern anlassbezogene
Sonderinstitutionen, sind die politischen Entscheidungstriger innen nicht
notwendig an die dort ausgesprochenen Empfehlungen gebunden. Es
herrscht vielmehr eine Kultur des ,cherry picking®, in welcher das politi-
sche System die Ergebnisse von Biirger innenversammlungen nur dort
aufnimmt, wo sie zum jeweiligen politischen Programm passen. Welche
paradoxen Ergebnisse das haben kann, zeigt die Citizens’ Assembly on
Electoral Reform. Urspriinglich von der liberalen Partei zur Reform des
Wabhlrechts ins Leben gerufen, wurden die dort erarbeiteten Vorschldge zur
Wahlrechtsreform letztlich von der Partei nicht unterstiitzt, da sie fir sie
mit wahlstrategischen Nachteilen verbunden gewesen wiren.®® Die Front-
stellung der liberalen Partei mag daher einer der Griinde gewesen sein,
warum das Quorum von 60% bei der Volksbefragung knapp verfehlt wor-
den ist. Insgesamt zeigt sich hier die Gefahr, dass politische Entschei-
dungstrager innen und Interessengruppen nur solange auf Mini-Publics
zuriickgreifen, wie diese die gewiinschten Ergebnisse produzieren.®” Ent-
sprechend miissen die meisten Studien, die sich mit dem Einfluss von Mi-
ni-Publics auf das politische System befassen, zu dem resignativen Ergeb-
nis kommen, dass die Zahl der Fille, in welchen Mini-Publics nicht zur
Einflussnahme in der Lage waren, die Mehrzahl bilden.%® Statt daraus zu

66 André Bachtiger und Alda Wegmann, ,,,Scaling up‘ deliberation®, in: Stephen Els-
tub und Peter McLaverty (Hg.), Deliberative Democracy. Issues and Cases, Edin-
burgh: Edinburgh 2014, 118-135, 128.

67 ,,When confronted by deliberated agreements that contradict their positions, orga-
nized interests react in three ways: by putting forward opposing perspectives; by
calling into question the motivation and competence of the mini-public [...]; and
by applying other kinds of political pressure via routes to which they have privi-
leged access.” (John Parkinson, ,,Democratizing deliberative systems®, in: John
Parkinson und Jane Mansbridge (Hg.), Deliberative Systems. Deliberative Democ-
racy at the Large Scale, Cambridge: Cambridge University Press 2012, 151-172,
156)

68 Vgl. Dryzek, Foundations and Frontiers of Deliberative Governance, Oxford:
Oxford University Press 2010, 170: ,,Direct influence on and in policy making is a
hard test for mini-publics to pass. While examples exist of influence and impact,

219

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

folgern, dass das politische System der représentativen Demokratie derart
umgebaut werden miisste, dass eine solche Einflussnahme institutionell
geregelt und verbiirgt wird, ziehen einige deliberative Theoretiker innen
daraus allerdings den Schluss, dass Mini-Publics nicht immer das richtige
Mittel der Einflussnahme sind und durch das Mittel der Parteipolitik er-
ginzt werden miissen. Carole Pateman wirft den Vertreter _innen einer de-
liberativen Demokratietheorie in der Folge vor, das Anliegen der politi-
schen Partizipation zu verraten. Fiir eine wirkliche politische Selbstbe-
stimmung des Demos, so Pateman, wire eine Erméchtigung der Biir-
ger_innen durch eine grundlegende Umgestaltung des politischen Systems
unabdingbar.®® Wie eine solche Umgestaltung in der Praxis aussehen
koénnte, dem will ich mich nun im nichsten Schritt zuwenden.

Starke Partizipation in Porto Alegre

In den letzten beiden Abschnitten haben wir zwei Modelle demokratischer
Partizipation kennengelernt. Im Fall der direkten Demokratie eine unmit-
telbare Partizipation, welche dem Demos die Moglichkeit der Mitbestim-
mung einrdumt, im Fall der deliberativen Demokratie eine mittelbare Par-
tizipation, welche auf der Mdoglichkeit der Mitberatung des Demos beruht.
Eine Zusammenfiihrung beider Motive hat Benjamin Barber mit Hilfe des
Konzepts der ,starken Demokratie* unternommen.’® Ins Zentrum dieser
Theorie stellt er ein System von Nachbarschaftsréten, in denen sich Biir-
ger_innen zusammenfinden, um lokale Politiken zu diskutieren und zu be-
schlieBen. Eine praktische Realisierung hat dieser Vorschlag im Zuge des
Participatory Budgeting Project erfahren, das in Porto Alegre 1989 durch
die an die Macht gekommene Arbeiterpartei Partido dos Trabalhadores

they are outnumbered by cases where a mini-public is established but turns out to
have little or no effect on public decision-making.*

69 ,Participatory democracy, I argue, is different from deliberative democracy. [...]
[D]eliberative democracy still leaves intact the conventional institutional structures
and political meaning of ,democracy*. (Pateman, ,,Participatory Democracy revis-
ited*, 8, 10)

70 Benjamin Barber, Starke Demokratie. Uber die Teilhabe am Politischen, aus d.
Amerik. v. Christiane Goldmann und Christel Erbacher-von Grumbkow, Hamburg:
Rotbuch 1994.

220

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

eingefiihrt wurde.”! In diesem Projekt haben die Biirger innen die Mog-
lichkeit, jahrlich iiber die Verwendung all jener kommunalen Haushalts-
gelder zu entscheiden, die nicht fest gebunden sind, was ca. 20% eines
Budgets von 160 Millionen Dollar ausmacht.”> Das Participatory Budge-
ting ist dabei dreistufig organisiert: An seiner Basis finden wir Versamm-
lungen auf Nachbarschaftsebene, auf mittlerer Ebene regionale Haushalts-
foren und an seiner Spitze einen stddtischen Rat. Die Nachbarschaftsver-
sammlungen sind in diesem System vollkommen basisdemokratisch orga-
nisiert: Alle Biirger innen haben volles Mitsprache- und Stimmrecht und
es gibt keine bevorzugte Behandlung von zivilgesellschaftlichen Vereini-
gungen. Auf der untersten Ebene der regionalen Versammlungen werden
zwei Treffen im Jahr abgehalten, auf denen die Biirger innen ihre konkre-
ten Bedarfe artikulieren und dariiber abstimmen, welche Projekte zur Auf-
nahme in den Haushalt beantragt werden sollen. Aulerdem werden hier
sowohl Vertreter innen in die regionalen Haushaltsforen als auch in den
stadtischen Finanzrat gewéhlt. Aufgabe der regionalen Foren ist es, die
Bedarfe der Nachbarschaften gegeneinander abzuwigen und fiir die Re-
gion als Ganze Investitionspriorititen festzulegen sowie die Implementie-
rung bereits genehmigter Projekte zu begleiten und zu begutachten. Der
iibergeordnete stddtische Finanzrat schlieSlich hat zwei Aufgaben. Zum
einen soll er anhand vorab festgelegter Verteilungskriterien die Allokation
der Gesamtgelder unter den Regionen vornehmen, zum anderen soll er die
Verteilungskriterien fiir das nachste Jahr festlegen. Mit Hilfe dieser Vorab-
festlegung soll gesichert werden, dass die Beteiligten die Kriterien nicht

71 Einen Uberblick iiber Organisation und Verlauf bieten die Arbeiten von: Boaven-
tura de Sousa Santos, ,,Participatory Budgeting in Porto Alegre: Toward a Re-
distributive Democracy®, in: ders. (Hg.), Democratizing Democracy: Beyond the
Liberal Democratic Canon, London u.a.: Verso 2007, 307-376; Gianpaolo Bai-
occhi, ,,Participation, Activism and Politics: The Porto Alegre Experiment®, in:
Archon Fung und Erik Olin Wright (Hg.), Deepening Democracy: Institutional In-
novations in Empowered Participatory Governance, London: Verso 2003, 45-76;
Rebecca N. Abers, Inventing Local Democracy: Grassroots Politics in Brazil,
Boulder/London: Rienner 2000; Marion Gret und Yves Sintomer, The Porto Ale-
gre Experiment: Learning Lessons for Better Democracy, London: Zed Books
2005; Brian Wampler, Participatory Budgeting in Brazil: Contestation, Coopera-
tion, and Accountability, University Park, PA: Pennsylvania State University Press
2007.

72 Vgl. Gianpaolo Baiocchi, Militants and Citizens: The Politics of Participatory
Democracy in Porto Alegre, Stanford, CA: Stanford University Press 2005, 14.

221

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

ihren individuellen Priferenzen fiir bestimmte Projekte anpassen.”> So-
wohl die regionalen Haushaltsforen als auch der stddtische Finanzrat tagen
offentlich, so dass Biirger innen sich jederzeit ein Bild der Arbeitsweise
ihrer Delegierten machen kénnen.

Die Ergebnisse des Participatory Budgeting fielen im ersten Jahr er-
niichternd aus. Das lag zum einen daran, dass im letzten Haushalt vor der
Umstellung auf das System der Biirger innenbeteiligung bereits eine gro-
Be Menge fixer Ausgaben vorgesehen waren, so dass im ersten Jahr nur
knapp 3% des stadtischen Budgets zur Verteilung fiir die Biirger innen
offenstanden.”* Zudem waren alle am System beteiligten Biirger_innen an
eine Kultur des Klientismus und der Konfrontation gewohnt, was eine
produktive Zusammenarbeit in der Praxis vor erhebliche Hiirden stellte
und zu einem Einbruch der Beteiligung im Jahr 1990 fiihrte.”> Es spricht
jedoch fiir die Lernféhigkeit des Systems, dass fiir beide Probleme Ldsun-
gen gefunden wurden. Zum einen wurde durch Einsparungen, Besteue-
rung und staatliche Transferleistungen das freie Haushaltsbudget nach und
nach erhoht, so dass es bereits 1992 17% betrug. Andererseits wurden
zwei staatliche Agenturen eingerichtet, deren spezielle Aufgabe in der Be-
gleitung und Verwaltung der Biirger innenbeteiligung besteht. Da ist zum
einen das zentrale Planungsbiiro (GAPLAN), welches die Arbeit des stid-
tischen Finanzrates unterstiitzt, indem es die technische Seite der Budget-
abstimmung und die Koordination mit anderen stddtischen Behorden
iibernimmt, und zum anderen die Einrichtung eines Biirger innenbiiros
(CRC), dessen Aufgabe darin besteht, die Organisation von Nachbar-
schaftsversammlungen zu unterstiitzen, Biirger innen zu aktivieren und
Delegierte zu schulen.

Obgleich es am Ende der ersten Periode des Participatory Budgeting
im Jahr 1993 aufgrund der genannten MaBnahmen gelungen war, ein
funktionierendes System der Biirger innenbeteiligung zu etablieren, blieb
das System des Participatory Budgeting weiter in der Kritik. Ein promi-
nenter Vorwurf lautete dabei, dass es den Biirger innen mit den etablierten
Steuerungsmitteln lediglich mdglich sei, kurzfristige Sachprojekte umzu-
setzen, ohne jedoch an der langfristigen Entwicklung der Stadtpolitik als
Ganzer teilzuhaben.’® Das hatte zur Folge, dass in der zweiten Umset-

73 Smith, Democratic Innovations, 59f.

74 Santos, ,,Participatory Budgeting in Porto Alegre*, 476.
75 Ebd.

76 Ebd., 479.

222

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

zungsperiode ab 1994 die Biirger innenpartizipation weiter ausgedehnt
wurde und so genannte thematische Nachbarschaftsversammlungen ge-
schaffen wurden, die nach demselben Prinzip wie die auf unmittelbaren
Bedarf ausgerichteten Nachbarschaftsversammlungen funktionierten.
Auch hier gibt es ein {ibergeordnetes regionales Haushaltsforum und zwei
Delegierte, die in den stddtischen Finanzrat abgestellt werden. Fiinf the-
matische Bereiche wurden dabei etabliert: Stadtplanung, Gesundheits- und
Sozialfiirsorge, wirtschaftliche Entwicklung und Steuersystem, Verkehr
und Transport sowie Bildung, Kultur und Freizeit. Wéahrend die am loka-
len Bedarf orientierten Nachbarschaftsversammlungen vor allem zur Um-
setzung von Projekten wie Wasserversorgung, Pflasterung von Straflen,
Errichtung von Gesundheitszentren aktiv waren, gehorte es zu den ersten
Beschliissen der thematischen Versammlung, UmweltschutzmaBnahmen
fiir Fluss und Strdnde zu beschlieBen. Das Projekt eines Biirger innen-
haushaltes in Porto Alegre scheint damit ein Instrument zu sein, das so-
wohl dazu in der Lage ist, auf aktuelle Bedarfe der Nachbarschaften zu
reagieren, als auch langfristig Politik zu betreiben.

Das Participatory Budgeting zeigt uns, dass es sich bei der von Barber
vorgeschlagenen Form der starken Demokratie um einen Vorschlag han-
delt, der mit ausreichend politischem Willen umgesetzt werden kann. Ob
dies wiinschenswert ist, hiangt freilich davon ab, wie die Evaluation des
Participatory Budgeting ausfillt. Bringen wir daher auch hier wieder unse-
re drei Kriterien in Anschlag und wenden uns zundchst wieder der Input-
Dimension zu: (i) Erinnern wir uns zunichst daran, dass das Problem der
direkten Demokratie darin besteht, dass politische Teilhabe hier effektiv
meist den besser gebildeten Schichten vorbehalten bleibt und es so zu Ver-
zerrungen im Prozess der politischen Selbstgesetzgebung kommt. Die de-
liberative Demokratie wusste dieses Problem zwar dadurch zu 16sen, dass
sie mittels statistischer Verfahren fiir eine gleichméBige Repréisentation
des Demos in Mini-Publics sorgt, zahlt dafiir aber den Preis, politische
Teilhabe auf einige wenige Personen einzuschrinken. Starke Demokratie
steht vor der Herausforderung, dieses Problem auf anderem Wege zu 16-
sen, will sie doch dem ganzen Demos die Moglichkeit zur politischen
Teilhabe bieten. Das entscheidende Instrument zur Entfachung politischer
Leidenschaften ist dabei das Versprechen zur Selbstgesetzgebung. Im Fall
des Participatory Budgeting beinhaltet dieses die Moglichkeit, Vorschlage
fiir kurz- und langfristige politische Maflnahmen zu machen, {iber Priorita-

223

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

ten der Umsetzung abzustimmen und Delegierte zu wihlen.”” Dass diese
Moglichkeiten tatsdchlich politikferne Milieus anzusprechen vermogen,
haben wissenschaftliche Begleitstudien zum Participatory Budgeting ge-
zeigt. Nach einer Studie der Harvard University stellen nicht nur die 4rms-
ten 20% der Bevolkerung ca. 30% der Teilnehmenden,’® sondern es neh-
men auch andere, traditionell politisch marginalisierte Gruppen die Mog-
lichkeit zur Partizipation in Nachbarschaftsriten wahr.”” Im Unterschied
zur direkten Demokratie gelingt es der starken Demokratie also viel bes-
ser, den Demos auf ausgeglichene Weise miteinzubeziehen und im Unter-
schied zur deliberativen Demokratie ermoglicht sie dies nicht nur einer
exemplarischen Teilmenge, sondern dem Demos als Ganzem.°

(i) Insofern die starke Demokratic den Entscheidungsprozess mit
kommunikativer Kontestation verbindet, weist sie die gleichen Stirken
wie die deliberative Demokratie auf. Im Unterschied zur direkten Demo-
kratie kommen auch hier die Akteur innen nicht einfach zusammen, um
ihre Privatmeinungen gegeneinander aufzuwiegen, sondern um miteinan-
der ins Gesprich zu kommen. Die Qualitit der politischen Auseinander-
setzung wird dabei von drei Elementen getragen: erstens der Bereitstel-
lung von Informationen, die im Vorfeld der Sitzung durch das Biir-
ger_innenbiiro erfolgt, sowie durch die anwesenden Mitglieder der Regie-
rung, die auf den Biirger innenversammlungen iiber ihre Vorhaben berich-
ten. Zweitens dem Dialog der Anwesenden, dessen Qualitdt sich in dem
Male steigert, wie die Individuen sich dabei wechselseitig von ihren Posi-
tionen zu iiberzeugen versuchen. Wampler berichtet dabei aus seinen Feld-
studien, dass die Akteur innen im Rahmen von Nachbarschaftsversamm-

77 Entsprechend hélt Pateman fest: ,,Participatory Budgeting could not be more dif-
ferent from Mini-Publics.” (Pateman, ,,Participatory Democracy Revisited®, 11)

78 Harvard University Center for Urban Development Studies, Assessment of Partici-
patory Budgeting in Brazil, Washington, DC: Inter-American Development Bank
2003, 10. Gret und Sintomer sprechen sogar davon, dass die &rmsten 40% 60% der
Beteiligten stellen, Gret und Sintomer, The Porto Alegre Experiment, 77.

79 Gianpaolo Baiocchi, ,,Participation, Activism and Politics: The Porto Alegre Ex-
periment®, in: Archon Fung und Erik Olin Wright (Hg.), Deepening Democracy:
Institutional Innovations in Empowered Participatory Governance, London: Verso
2003, 45-76, 75. Gleichwohl wird immer wieder darauf hingewiesen, dass die
Armsten unter den Armen schlecht erreicht werden: vgl. Smith, Democratic Inno-
vations, 44.

80 Insgesamt nehmen Ende der 1990er ca. 2000 Menschen an den Versammlungen
teil, was einem Anteil von knapp tiber 8% der erwachsenen Bevdlkerung von Porto
Alegre entspricht. Smith, Democratic Innovations, 40.

224

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

lungen ihre Anliegen meist unter Berufung auf allgemeine Normen der so-
zialen Gerechtigkeit und des Gemeinwohls vorbringen und so versuchen,
ihre Interessen zu rechtfertigen und moglichst viele der Anwesenden von
ihrer Position zu iiberzeugen.®' Eine wichtige Rolle kommt auBerdem den
Versammlungsleiter innen zu, welche die Aufgabe haben, eine Sprechsi-
tuation zu erzeugen, in der alle Mitglieder die Moglichkeit haben, ihre An-
sichten ohne Zwang zu dullern. Der letzte Punkt macht deutlich, dass er-
folgreiche politische Auseinandersetzungen in den Biiger innenversamm-
lungen auf eine entgegenkommende Administration angewiesen ist. Gera-
de in den iibergeordneten Réten, die sich mit komplexen Verfahrens- und
Verwaltungsfragen auseinandersetzen miissen, ist die kooperative Zusam-
menarbeit zwischen Regierungsmitarbeiter innen und Biirger innen von
grofer Bedeutung, weil Laien auf professionelle Vorarbeit der Verwal-
tungsbehorden angewiesen sind. Der Erfolg politischer Selbstregierung
durch den Demos hingt daher in hohem Malle davon ab, ob es staatlichen
Behorden gelingt, eine institutionelle Infrastruktur flir politische Ausei-
nandersetzungen bereitzustellen.®?

(iil) Kommen wir schlieBlich zur Output-Dimension der starken De-
mokratie: Hier zeigen sich wesentliche Unterschiede zur direkten Demo-
kratie. Weil die Biirger innen die Mdglichkeit besitzen, ihre Interessen
und Projekte ohne die Vermittlung iiber politische Représentant_innen zu
artikulieren und umzusetzen, verdndert sich hier nicht nur die demogra-
phische Teilhabestruktur, es verdndern sich zugleich auch die Policy-
Ergebnisse. Nach der Einfithrung des Participatory Budgeting flossen bei-
spielsweise weniger kommunale Gelder in Prestigeprojekte und mehr in
die lokale Infrastruktur. Gleichzeitig hat sich der Klientismus und die Kor-
ruption, mit der Porto Alegre bis dahin zu kdmpfen hatte, verbessert, so
dass es insgesamt zu einem Mehr an sozialer Gerechtigkeit gekommen ist.

81 ,,What was particularly fascinating about this discussion was how representatives
from each group weaved together the themes of social justice, the public policy
outcomes that would be most beneficial to their community, and the role of the
state. Deliberations were partly driven by each group’s self-interest, but the fact
that its members were forced to situate their arguments in a broader debate about
the public good and state responsibility produced a stimulating debate.” (Wampler,
Participatory Budgeting in Brazil, 11)

82 Entsprechend berichtet auch Wampler in seiner vergleichenden Studie davon, dass
dort, wo dies nicht der Fall war, die Auseinandersetzungen weniger fruchtbar wa-
ren als im Fall von Porto Alegre, Wampler, Participatory Budgeting in Brazil, 6ff.
Ebenso Smith, Democratic Innovations, 53.

225

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Sogar unter den Teilnehmenden, die ihre Projekte nicht durchsetzen konn-
ten, herrscht grofle Unterstiitzung fiir die Institution Participatory Budge-
ting.®

Die starke Demokratie zeichnet sich also auf der Input-Seite durch ein
hohes Maf} an sozialer Inklusion, auf der Throughput-Seite durch qualita-
tiv hochwertige Meinungsbildungsprozesse und auf der Output-Seite
durch soziale Gerechtigkeit aus. Vor diesem Hintergrund kénnen wir nun
noch einmal auf die eingangs aufgeworfene Frage zuriickkommen, ob eine
partizipative Demokratie qualitativ mit den Entscheidungen einer repréa-
sentativen Demokratie mithalten kann. Drei skeptische Einwinde galt es
dabei zu adressieren: Der erste lautete, dass Biirger _innenpolitik sozial se-
lektiv ist und daher nicht den Anspruch auf Représentation des Demos ha-
ben kann, der zweite, dass sie zur Irrationalitit tendiert und daher nicht
den Anspruch haben kann, die besten Losungen hervorzubringen, und der
dritte, dass sie dazu neigt, Ungerechtigkeit zu erzeugen, was dem demo-
kratischen Anspruch auf Gleichheit entgegenlduft. Auf der Basis der de-
mokratischen Innovationen, die ich in diesem Abschnitt untersucht habe,
zeigt sich nun, dass diese Bedenken durch ein starkdemokratisches Institu-
tionendesign ausgerdumt werden konnen. Erstens ndmlich vermag die
Maoglichkeit zur politischen Selbstbestimmung hier auch sozial schwache
Akteur_innen zur Teilnahme am politischen Prozess zu motivieren, zwei-
tens konnen Biirger innenversammlungen bei entsprechender Unterstiit-
zung durch staatliche Agenturen zu differenzierter politischer Meinungs-
bildung in der Lage sein und drittens ist deutlich geworden, dass politische
Entscheidungen in der Folge effektiv zugunsten von Benachteiligten aus-
fallen und daher soziale Gerechtigkeit stdrken kdnnen. Die starke Demo-
kratie vermag daher nicht nur mit der reprisentativen Parteiendemokratie
Schritt zu halten, sondern sie bietet dariiber hinaus noch eine Reihe von
Vorteilen. Die Moglichkeit starkdemokratischer politischer Selbstbestim-
mung flihrt ndmlich erstens zu einer Steigerung politischer Legitimitdit,
weil politische Entscheidungen nicht von einer kleinen politischen Elite
oder den sozial besser Gestellten getroffen werden, sondern von der Ge-
samtheit des Demos. Zweitens kommt es durch die kommunikative Um-
gestaltung des politischen Prozesses zu einer Steigerung der Zurechenbar-
keit politischer Entscheidungen. Weil diese nicht hinter dem Riicken der
Akteur innen oder fernab von deren Lebenswelt getroffen werden, son-

83 Smith, Democratic Innovations, 61.

226

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

dern gemeinsam lokal vor Ort, ist deren Zustandekommen fiir alle nach-
vollziehbar. Drittens schlieflich kommt es zu einer Steigerung der
Responsivitdt des politischen Systems. Indem das lokale Wissen der Ak-
teur_innen fiir politische Prozesse fruchtbar gemacht wird, erhalten Regie-
rungstitigkeiten Anschluss an die Lebenswelt der Individuen, was sich in
Effektivitatssteigerung niederschlagen kann. Die starke Demokratie
scheint daher ein vielversprechender Weg fiir eben jene ,dritte demokrati-
sche Transformation® zu sein, nach deren Mdglichkeit ich eingangs gefragt
hatte.

Die Wiedergewinnung der Freiheit

Die Aufgabe der voranstehenden Uberlegungen war es, die Moglichkeit
eines zeitgenodssischen Systems der Partizipation zur Realisierung politi-
scher Freiheit aufzuweisen. Diese, so hatte ich im letzten Kapitel im An-
schluss an Arendt gezeigt, bemisst sich nicht an der Abwesenheit duflerer
Einflussnahme, sondern an der Anwesenheit der Moglichkeit zum gemein-
schaftlichen Handeln. Eben diese Konzeption von Freiheit hat sich auch
Barber als Leitbild bei der Entwicklung des starkdemokratischen Modells
gewihlt: Genau wie Arendt kehrt ndmlich auch er hervor, dass die Nach-
barschaftsrite fiir ihn der Realisierung politischer Freiheit dienen. Freiheit,
so Barber ,,ist das, was diesem Prozel3 entspringt, nicht was in ihn ein-
geht“ 3 In den Nachbarschaftsriten der starken Demokratie realisiert sich
nun in mundaner Form eben jene Form von politischer Freiheit, die Arendt
als charakteristisches Merkmal des revolutiondren Handelns ausgemacht
hatte und deren Ausiibung fiir sie ,,zum vollgiiltigen ,Gliick® gehort*.3
Wenn es das Ziel von Arendts Vision einer Republik der Rite war, es den
Biirger_innen zu ,.erlauben, weiterhin so zu handeln wie in den Jahren der
Revolution®,*® dann scheint dieses Ziel in einer starken, auf lokalen Nach-
barschaftsriten gegriindeten Republik der Rite moglich zu werden.

Das Konzept der starken Demokratie erlaubt es uns nun, zum Aus-
gangspunkt dieses Kapitels und damit zur Frage zuriickzukehren, unter
welchen Bedingungen eine demokratische Revolution, in deren Zentrum
die Wiederbelebung politischer Freiheit durch politische Partizipation

84 Barber, Starke Demokratie, 149.
85 Arendt, Macht und Gewalt, 109.
86 Arendt, Uber die Revolution, 321.

227

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

steht, moglich ist. Ausgehend von der starkdemokratischen Institution des
Participatory Budgeting lassen sich drei Gestaltungsprinzipien fiir ein In-
stitutionensystem popularer Partizipation gewinnen: Das erste Prinzip re-
sultiert aus der Einsicht, dass starke Demokratie einer lokalen Veranke-
rung bedarf. An die Stelle eines zentralen politischen Apparates gilt es da-
her ein Netzwerk von foderalen politischen Einheiten treten zu lassen, die
mit Entscheidungsmacht ausgestattet sind. Beziiglich der Entscheidungs-
materien gilt dabei das Prinzip der Subsidiaritit, demzufolge politische
Verantwortung so weit unten wie moglich in der foderalen Pyramide an-
zusetzen ist. Wir konnen dies das Prinzip der subsididren Lokalisation
nennen. Das zweite Gestaltungsprinzip bezieht sich darauf, dass die politi-
sche Machtbildung in solchen lokalen Einheiten streitende Auseinander-
setzungen ermoglichen muss. Politische Fragen, so betont auch Barber,
tauchen ndmlich immer dort auf, wo wir Uneinigkeit nicht durch voraus-
laufende, dem Streit entzogene Griinde auflésen konnen: ,,Wo der Kon-
sens aufhort, beginnt die Politik.“®” Ein politisches Leben zu fiihren, be-
deutet entsprechend, ,,auf schwindelerregende Weise frei zu sein und
Entscheidungen unter Bedingungen der Abwesenheit letzter Griinde zu
treffen.®® Diesem Umstand Rechnung zu tragen, bedeutet sich an den Be-
dingungen dissentischer Kommunikation zu orientieren. Behdrden sollten
hierfiir professionelle Mediator innen bereitstellen, deren Aufgabe es wi-
re, dafiir zu sorgen, dass in den lokalen Einheiten ein Redestreit ermdog-
licht wird, in dem alle Beteiligten die Moglichkeit haben, ihre Meinungen
gleichermaflen und frei von &duflerem Zwang zu artikulieren. Wir kdnnen
hier vom Prinzip der dissentischen Kommunikation sprechen. Das dritte
Gestaltungsprinzip bezieht sich darauf, dass dissentische Auseinanderset-
zungen nur unter der Bedingung behordlicher Unterstiitzung moglich sind.
Damit lokale Einheiten zur politischen Selbstbestimmung in der Lage
sind, bedarf es einer supplementdren Infrastruktur. Aufgabe der Verwal-
tungsbehorden ist es dabei einerseits, durch die Bereitstellung von Infor-
mationen und divergierenden Ansichten iiber infrage stehende Sachverhal-
te fiir eine kognitive Erméachtigung des Demos zu sorgen. Behdrden miis-
sen dafiir ihrerseits auf reflexive Dauerinstitutionen zuriickgreifen und de-
ren Dienste in Anspruch nehmen kdnnen. Vor allem staatlichen wissen-
schaftlichen Einrichtungen wie z.B. Universititen wiirde dabei die Aufga-

87 Ebd., 117.
88 Ebd., 105.

228

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die dritte demokratische Revolution

be zufallen, Materialien fiir die politischen Entscheidungstriger aufzube-
reiten. Ich mochte diese MaBinahmen zur Strukturierung und Stiarkung der
politischen Kommunikation hier als Prinzip der epistemischen Supplemen-
tation bezeichnen.

Die Wiedergewinnung politischer Freiheit erfordert also Institutionen,
die nach den Prinzipien der subsididren Lokalisation, der dissentischen
Kommunikation und der epistemischen Supplementation ausgestaltet sind.
Damit ist freilich noch nichts dariiber gesagt, welche Entscheidungskom-
petenzen den einzelnen Ebenen konkret zukommen und wie bei Konflikt
zwischen diesen Ebenen zu verfahren ist. Solche Konflikte sind zu erwar-
ten, da viele politische Problemzusammenhénge eine Koordination auf ei-
ner iibergreifenden Ebene ndtig machen und die untergeordnete Ebene da-
bei zum Gegenstand von Beherrschung werden kann. Daraus resultierende
Konflikte zwischen politischen Ebenen weisen uns darauf hin, dass ein
System der Macht stets der Ergénzung durch eine Gegen-Macht bedarf,
durch die iibergeordnete politische Entscheidungen hinterfragt werden
konnen. Kurz gesagt bedarf ein institutionelles System der popularen Ein-
flussnahme der Ergdnzung durch ein System der popularen Kontestation.
Wie ein solches System institutionell ausgestaltet werden kann, werde ich
im nichsten Kapitel zu zeigen versuchen.

229

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

Politische Auseinandersetzungen stehen immer in der Gefahr, in Herr-
schaft umzuschlagen. Mindestens zwei unterschiedliche Quellen einer sol-
chen Herrschaft lassen sich dabei unterscheiden: die Herrschaft von Eli-
ten, die aufgrund 6konomischer, sozialer und symbolischer Ressourcen die
Moglichkeit haben, politische Auseinandersetzungen in ihrem Sinne zu
lenken und die Herrschaft der Masse, die auf der Basis des Mehrheitsent-
scheids die Anliegen von Minderheiten systematisch unterdriicken kann.
Um diese Gefahren abzuwehren, muss der Republikanismus des Dissenses
ein System von Institutionen bereitstellen, das vor Herrschaft schiitzt. Das
im letzten Kapitel entwickelte Institutionensystem des Redestreits soll da-
her nun um ein Institutionensystem der Bestreitung erweitert werden, mit
dessen Hilfe politische Auseinandersetzungen einer Uberpriifung unterzo-
gen werden konnen. Mit diesem Gegenstandswechsel ist auch ein Wechsel
im Zugrift verbunden: Aufzuzeigen gilt es nun nicht mehr, wie noch im
vorherigen Kapitel, unter welchen Bedingungen der Demos zu einem
,»Volk von Gottern™ (Rousseau) werden kann, das zur demokratischen
Selbstregierung in der Lage ist, sondern vielmehr gilt es nachzuweisen,
wie Selbstregierung auch unter der Voraussetzung eines ,,Volks von Teu-
feln“ (Kant) moglich ist.!

Damit kommt das Motiv einer Gegen-Macht wieder in den Blick, das
Arendt als eines der zentralen Ausgestaltungsprinzipien einer Republik der
Réte ausgemacht hat. Eine solche Gegen-Macht, so hatte ich argumentiert,
wird dann als Ausdruck politischer Freiheit gelten kdnnen, wenn sie dafiir
sorgt, dass es im politischen Prozess nicht zu Beherrschung kommt. Um
einer solchen Beherrschung vorzubeugen, so mochte ich im Folgenden
zeigen, bedarf es einer Reihe an kontestativen Institutionen. Zwei Register
konnen dabei unterschieden werden: Als Institutionen der intrinsischen
Kontestation mochte ich all diejenigen Einrichtungen bezeichnen, welche
versuchen, politische Freiheit innerhalb des politischen Priméirprozesses
zu sichern — also in jenen Gremien, in denen verbindliche Entscheidungen
durch den Demos und seine Vertretungen getroffen werden. Als Institutio-
nen der extrinsischen Kontestation mochte ich dagegen all jene Einrich-

1 Jean-Jacques Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsdtze des Staats-
rechts, ibers. u. hrsg. v. Hans Brockard, Stuttgart: Reclam 2003, 74; Kant, Zum
ewigen Frieden, AA VIII, 366.

230

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

tungen bezeichnen, welche politische Freiheit mittels eines speziellen Se-
kundérprozesses absichern mochten. Im Folgenden will ich vier Institutio-
nen rekonstruieren, die diese Aufgabe in der von Arendt angestrebten Re-
publik der Réte iibernehmen koénnten. Die Gruppenvertretung und das Tri-
bunat auf der einen Seite und den Multikameralismus und das Schiedsge-
richt auf der anderen Seite. Wahrend die ersten beiden Institutionen der
intrinsischen Kontestation zuzurechnen sind, insofern sie dazu dienen, po-
litische Auseinandersetzungen innerhalb von politischen Entscheidungs-
einheiten gerechter zu gestalten, sind die letzten beiden Institutionen der
extrinsischen Kontestation zuzurechnen, insofern es sich um politische
Entititen handelt, deren Aufgabe ausschlieBlich in der Uberpriifung und
Kontrolle der politischen Entscheidungen des Primédrprozesses besteht.
Zusammengenommen bilden diese Institutionen ein kontestatives Gefiige,
das garantiert, dass es sich bei der Republik der Rite um eine Republik
der Freiheit handelt.

Eine Institution der Responsivitdt: Die Gruppenvertretung

Ein erstes wichtiges Konzept zur Verhinderung von Herrschaft und Tyran-
nei ist das Konzept der Gruppenvertretung, das im Zuge der feministi-
schen Politik der Differenz in den 1990er Jahren Eingang in die politische
Theorie gefunden hat und von Judith Squires als eine der wichtigsten In-
novationen im Bereich demokratischer Theoriebildung bezeichnet worden
ist.2 Feministische Theoretikerinnen wie Lani Guinier, Jane Mansbridge,
Melissa Williams, Anne Phillips oder Iris Marion Young bringen dabei die
Idee ins Spiel, dass politische Institutionen, wie etwa das Parlament, der
Ergiinzung durch Minderheitenvertreter innen bediirfen.> Weil Minderhei-

2, JIf one focuses on the feminist literature it becomes apparent that the most signifi-
cant innovation regarding democratic theory here is the emergence of arguments
for group representation.* (Judith Squires, ,,Group representation, deliberation and
the displacement of dichotomies®, in: Michael Saward (Hg.), Democratic Innova-
tion: Deliberation, Representation and Association, London/New York: Routledge
2000, 93-105, 93)

3 Vgl. Lani Guinier, The Tyranny of the Majority: Fundamental Fairness in Repre-
sentative Democracy, New York: Martin Kessler 1994. Jane Mansbridge, ,,Should
Blacks Represent Blacks and Women Represent Women? A Contingent ,Yes*, in:
The Journal of Politics, Jg. 61, Heft 3, 1999, 628-657; Melissa Williams, Voice,
Trust, and Memory. Marginalized Groups and the Failings of Liberal Representa-

231

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

ten in politischen Institutionen meist unterrepriasentiert sind, und ihre
Stimmen in der politischen Auseinandersetzung daher oftmals nicht aus-
reichend Gehor finden, sollen ihnen institutionelle Mitspracherechte gesi-
chert werden. Besonders provokant ist dabei der Vorschlag, marginalisier-
ten Gruppen in sie betreffenden politischen Angelegenheiten ein Veto-
Recht gegeniiber parlamentarischen Mehrheitsbeschliissen zu verleihen. In
der anschlieBenden Debatte sind verschiedene Einwande gegen die Institu-
tion der Gruppenvertretung vorgebracht worden. Im Folgenden mochte ich
diese Einwinde zuriickweisen und zeigen, dass die Idee der politischen
Gruppenvertretung auch heute noch ein tragfdhiges Konzept zur Kontesta-
tion von Herrschaft darstellt.* Dabei werde ich argumentieren, dass nicht
ein Vetorecht, sondern vielmehr ein Responsivitdtsrecht die Effektivitit
dieser Institution am besten garantiert.

Die Idee der politischen Gruppenrepréasentation geht zuriick auf die
feministische Auseinandersetzung mit dem Ideal deliberativer Kommuni-
kation. Einschlédgig hierfiir ist Iris Marion Youngs Aufsatz ,,Activist Chal-
lenges to Deliberative Democracy”. Young argumentiert hier, dass das
Konzept der Deliberation am Modell der idealen Sprechsituation gewon-
nen ist, was zur Folge hat, dass die Frage, wie politische Kommunikation
unter den Bedingungen von bestehenden Machtverhéltnissen realisiert

tion, Princeton, NJ: Princeton University Press 1998; Iris Marion Young, ,,Das
politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz. Eine Kritik am universalen
Staatsbiirgerstatus, in: Herta Nagl-Docekal und Herlinde Pauer-Studer (Hg.), Jen-
seits der Geschlechtermoral. Beitrdge zur feministischen Ethik, Frankfurt a. M.:
Fischer 1993, 267-304; Iris Marion Young, Inclusion and Democracy, Oxford:
Oxford University Press 2000; Anne Phillips, The Politics of Presence. The Politi-
cal Representation of Gender, Ethnicity, and Race, 2. Aufl., Oxford: Clarendon
Press 2003; Elizabeth F. Cohen, Semi-Citizenship in Democratic Politics, Cam-
bridge/New York: Cambridge University Press 2009. Zur jiingeren Diskussion vgl.
Angela D. Ledford, Group Representation, Feminist Theory and the Promise of
Justice, London/New York: Routledge 2012; Clarissa Rile Hayward, ,,Making In-
terest: On Representation and Democratic Legitimacy®, in: Ian Shapiro, Susan C.
Stokes, Elisabeth Jean Wood und Alexander S. Kirshner (Hg.), Political Represen-
tation, Cambridge: Cambridge University Press 2009, 111-136; Empirische
Auswertungen finden sich bei Susan A. Banducci, Todd Donovan und Jeffrey A.
Karp, ,,Minority Representation, Empowerment, and Participation, in: The Jour-
nal of Politics, Jg. 66, Heft 2, 2004, 534-556 und Christiane Bausch, Inklusion
durch politische Selbstvertretung? Die Reprdsentationsleistung von Ausldnder-
und Integrations(bei)rditen, Baden-Baden: Nomos 2014.
4 Exemplarisch Bellamy, Liberalism and Pluralism, 127.

232

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

werden kann, vernachlissigt wird.’ Dass Machtverhiltnisse den delibera-
tiven Diskurs untergraben konnen, macht Young entlang verschiedener
Einwénde deutlich, von denen ich hier drei herausgreifen mochte: Der ers-
te Einwand bezieht sich darauf, dass deliberative Kommunikation im poli-
tischen Alltag oftmals nur an ausgewihlten Orten, wie etwa Ausschiissen,
Kommissionen oder dem Parlament, praktiziert wird.® Da der Zugang zu
diesen Foren sanktioniert ist, bleibt Deliberation einer kleinen Elite vorbe-
halten, welche die Interessen der Vielen nicht zur Kenntnis zu nehmen
braucht. Der zweite Einwand hebt hervor, dass sich soziale und 6konomi-
sche Ungleichheiten im deliberativen Prozess reproduzieren konnen. Bes-
sere Ressourcenausstattung im Hinblick auf kommunikative und rhetori-
sche Féhigkeit sowie die Zeit zum Nachdenken und Einholen von Infor-
mationen kann dazu fithren, dass privilegierte Subjekte Inhalte, Aufe-
rungsformen und Verfahrensregeln dominieren, was zur Folge hat, dass
die Anliegen unterprivilegierter Subjekte vernachlissigt werden.” Der drit-
te Einwand bezieht sich schlieBlich darauf, dass Deliberation auf der
Grundlage eines Diskurses gefiihrt wird, der bestimmte Normen wie z.B.
Fortschritt, Wachstum, Leistung als Selbstverstdndlichkeiten voraussetzt.
Ein solcher normativer Rahmen kann es schwierig machen, iiber bestimm-
te Formen von sozialen, 6konomischen und politischen Problemen und
ihre Losungsmoglichkeiten nachzudenken, weil sie in der Sprache dieses
Diskurses nicht intelligibel gemacht werden kénnen.! Wihrend Youngs
erste Kritik also die Exklusivitit von Deliberationspraktiken hervorhebt,
betont die zweite die Dominanz privilegierter Gruppen und die dritte die
Vorherrschaft eines bestimmten Weltglaubens. Im ersten Fall geraten da-
mit die Institutionen, im zweiten Fall die Verfahren und im dritten Fall die
diskursiven Hintergrundannahmen des deliberativen Prozesses in den
Blick. Sie alle zielen auf den Nachweis, dass in einer von Ungleichheiten
gepragten sozialen Wirklichkeit die privilegierten Gruppen stets im Vorteil
sind und Deliberation daher zu einer Perpetuierung von Machtverhéltnis-
sen beitragen kann.

Der erste Einwand Youngs ldsst sich im Ausgang vom Modell einer
starken Demokratie, wie ich es im letzten Kapitel expliziert habe, entkraf-

5 Young, Inclusion and Democracy, 33ff.

6 Iris Marion Young, ,,Activist Challenges to Deliberative Democracy®, in: Political
Theory, Jg. 29, Heft 5, 2001, 670-690, 677.

7 Ebd., 679.

8 Ebd., 685.

233

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

ten. Dort, wo es zu einer Devolution und Lokalisierung politischer Institu-
tionen kommt, ist die Teilnahme an deliberativen Praktiken nicht mehr
langer politischen Eliten vorbehalten, sondern steht allen Biirger innen
offen. Anders verhilt es sich nun mit dem zweiten Einwand, der ins Zen-
trum der Frage fiihrt, was Deliberation bedeutet. Young stimmt zunéchst
mit der deliberativen Grundidee iiberein, dass es darum geht, dass alle von
einer Entscheidung Betroffenen, an der Auseinandersetzung iiber diese
Entscheidung teilhaben und entsprechend Gehor finden sollen. Diese in-
klusive Ausrichtung des deliberativen Prozesses wird fiir sie jedoch in
dem Moment problematisch, wo durch die Theorie vorab festgelegt wird,
welche Formen des politischen Sprechens mit einer solchen Teilhabe ein-
hergehen sollen. Die Normen der argumentativen, klar gegliederten, wi-
derspruchsfreien und emotionslosen Rede, so Young, etablieren ein kom-
munikatives Ideal, dass am Vorbild der weillen, ménnlichen Oberschicht
gewonnen ist und Kommunikationsstile marginalisierter Gruppen ver-
nachldssigt. In den Kommunikationsstilen dieser Gruppen, so Young wei-
ter, spielen alternative Formen der argumentativen Rede, wie etwa das Ge-
schichtenerzihlen, eine bedeutende Rolle.” Um begrifflich deutlich zu ma-
chen, dass alternative Kritikformen als legitimer Bestandteil der politi-
schen Auseinandersetzung verstanden werden sollten, spricht Young in der
Folge nicht mehr vom Modell deliberativer Demokratie, sondern vom
Modell der , kommunikativen Demokratie®.'® Ich werde dieses Modell
hier nicht weiter explizieren, sondern im nichsten Teil meiner Studie, der
sich dem Streit um die Doxa widmet, wieder aufnehmen. Ins Zentrum soll
an dieser Stelle stattdessen Youngs dritter Einwand gegen das Modell de-
liberativer Demokratie riicken.

Politische Auseinandersetzungen, so lautete Youngs dritter Einwand,
konnen von diskursiven Annahmen getragen sein, die zur Reproduktion
sozialer, politischer und 6konomischer Ungleichheit beitragen. Eine sol-
che Annahme stellt fiir sie das Ideal der universalen Staatsbiirgerschaft
dar.!" Dieses bildet zunichst eine wichtige historische Errungenschaft im

9  Young, Inclusion and Democracy, 52ff. Vgl. dazu auch James Tully, ,,Die Unfrei-
heit der Modernen verglichen mit ihren Idealen der konstitutionellen Demokratie®,
in: ders., Politische Philosophie als kritische Praxis, iibers. von Eva Engels, Frank-
furt a. M.: Campus 2009, 107-149, 139f. Ebenso: Wilhelm Hofman, Judith Renner
und Katja Teich (Hg.), Narrative Formen der Politik, Wiesbaden: Springer VS
2014, 209-225.

10 Young, Inclusion and Democracy, 59.

11 Young, ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz®, 269f.

234

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

Kampf um die Etablierung einer egalitidren Gesellschaft. Ganz gleich nim-
lich, welche spezifischen Unterschiede es zwischen den Biirger innen in
Bezug auf Reichtum, Ansehen oder Macht geben mag, verleiht dieser Sta-
tus allen Individuen die gleichen politischen Rechte. Das Ideal der Staats-
biirgerschaft hat daher fiir viele benachteiligte Gruppen im 20. und 21.
Jahrhundert ein erstrebenswertes Ziel politischer Kémpfe dargestellt.
Konkret gilt das sowohl fiir die Suffragetten- als auch fiir die Schwarze
Biirgerrechtsbewegung. Beide, so Young, mussten jedoch nach der Erlan-
gung dieser Rechte feststellen, dass die Diskriminierung durch Rassismus
und Sexismus damit nicht ihr Ende gefunden hatte und sie in der Offent-
lichkeit immer noch wie Biirger innen zweiter Klasse behandelt wurden.
Seinen Grund hat das darin, dass die Idee der universalen Staatsbiirger-
schaft politische Gerechtigkeit mittels abstrakter Gleichbehandlung zu er-
zielen versucht, was dazu fiihrt, dass Gruppendiftferenzen und damit ein-
hergehende Benachteiligungen in der Wahrnehmung gleicher Rechte aus
dem Blick geraten.!? Das Ideal der Gleichheit kann dadurch selbst zur Re-
produktion von Ungleichheit beitragen. Young macht das am Beispiel der
Rechte von Arbeitenden deutlich. In den USA behandelt das Arbeitsrecht
alle Geschlechter auf genau die gleiche Weise. Das hat zur Folge, dass es
bis heute keinen gesetzlich vorgegebenen Anspruch auf Mutterschutz gibt,
der Miittern Elternurlaub und eine damit einhergehende Arbeitsplatzsi-
cherheit ermoglichen wiirde. Indem sich das Recht fiir den Geschlechtsun-
terschied und die unterschiedlichen Lebensbedingungen von Frauen und
Mannern blind macht, sichert es jedoch nicht die Gleichbehandlung bei-
der, sondern flihrt vielmehr zur Benachteiligung von Frauen im Berufsle-
ben.!® Ein anderes Beispiel betrifft die Fragen der Bildungsgerechtigkeit.
Wenn, wie wir heute wissen, die soziale Herkunft nachweislich iiber den
Bildungserfolg entscheidet, dann fiihrt die abstrakte Gleichbehandlung bei
der Zulassung zu Bildungsinstitutionen und -angeboten zu Ungerechtig-
keit, weil sie stillschweigend die Bessergestellten bevorzugt. Ahnliches
gilt im Bereich der Vertragsfreiheit in Bezug auf die Wohnungssuche. Ob-
gleich bei der Wohnungssuche niemand aufgrund seines Namens diskri-
miniert werden darf, zeigt sich doch, dass Menschen mit ,ausldndisch

12 ,,When oppressed groups are called upon to put their own partial interests aside —
to address the shared concerns of all humanity, to think beyond their own interests
and needs — this injunction can lock them into the very structures they are trying to
dislodge.“ (Phillips, The Politics of Presence, 147)

13 Young, ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz®, 294f.

235

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

klingenden Namen aufgrund ihrer vermuteten Herkunft regelmifig aus
dem Pool von Interessent innen ausgeschlossen werden, was es fiir sie
viel schwieriger macht, Wohnraum zu finden. Die Beispiele zeigen, dass
das Ideal der universalen Staatsbiirgerschaft am Vorbild des gut situierten,
ménnlichen, weilen Biirgers gewonnen ist. Das hat zur Folge, dass es
nicht zur Neutralisierung von Ungleichheit, sondern vielmehr zur Repro-
duktion von Privilegien beitrdgt. Entsprechend kann wirkliche Gleichheit
nicht allein durch das Prinzip der abstrakten Gleichbehandlung umgesetzt
werden, sondern muss die spezifische Lage von unterschiedlichen sozialen
Gruppen beriicksichtigen. Anders gesagt: Politische Rechte sollten nicht
unter der Voraussetzung einer undifferenzierten Menschheit entwickelt
werden, sondern unter der Voraussetzung, dass Gruppendifferenzen vor-
handen sind. An die Stelle des Ideals der universalen Staatsbiirgerschaft,
so Young, muss daher das Ideal einer ,differenzierten Staatsbiirgerschaft™
treten.'* | Dies impliziert, daB an die Stelle der stets in universellen Begrif-
fen abgefassten Rechte und Regeln, die fiir Differenzen blind sind,
manchmal spezielle Rechte fiir bestimmte Gruppen erforderlich sind.*!3
Um sicherzustellen, dass es zur Etablierung einer differenzierten
Staatsbiirger innenschaft und spezifischer Gruppenrechte kommt, macht
sich Young fiir die Idee der Gruppenvertretung stark. Diese sei ,,das beste
Gegenmittel gegen ein sich selbst tduschendes Eigeninteresse, das als un-
parteiliches Allgemeininteresse getarnt ist.“!® Die Idee der Gruppenvertre-
tung folgt dabei einer Vorstellung von Représentation, die Pettit als ,,indi-
kative Représentation* bezeichnet und von einer ,,responsiven Représenta-
tion* unterscheidet.!” Responsive Repriisentation basiert auf einer Bezie-
hung zwischen Représentierenden und Repriasentanten, in welcher erstere
den Willen der letzten vertreten. Diesen Willen vertreten sie entweder als
,Delegierte” nach dem Muster der Anwaltschaft oder als ,,Bevollméchtig-
te* nach dem Muster des Interpreten.'® Im ersten Fall werden die Repri-
sentant_innen von der Wahler innenschaft beauftragt, ihren bereits exis-

14 Ebd., 268.

15 Ebd., 294.

16 Ebd., 286.

17 Vgl. Philip Pettit, ,,Varieties of public representation®, in: Ian Shapiro, Susan C.
Stokes, Elisabeth Jean Wood und Alexander S. Kirshner (Hg.), Political Represen-
tation, Cambridge: Cambridge University Press 2009, 61-89. Pettit orientiert sich
dabei freilich an H. Pitkins einschligiger Studie: Pitkin, The Concept of Represen-
tation.

18 Pettit, ,,Varieties of public representation”, 65.

236

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

tierenden Willen einzuklagen und zu verteidigen, wéhrend sie im zweiten
Fall dazu angehalten sind, den potentiellen Willen der Wéhler innenschaft
ausfindig zu machen und auszulegen. Als Vorteil des Bevollméachtigungs-
Modells gilt dabei gemeinhin, dass es im Unterschied zum Delegations-
Modell vor kurzlebigen und stimmungsabhéngigen Meinungen schiitzt,
weil die politischen Repridsentant innen qua Professionalitdt hier gleich-
sam als Filter und Korrekturmechanismus gegeniiber irrationalen Willens-
guBerungen des Demos fungieren. Anders verhilt es sich im Fall der indi-
kativen Représentation. Hier bildet nicht die Responsivitéts-, sondern die
Ahnlichkeitsbeziehung den Ausgangspunkt. Die politischem Reprisen-
tant_innen sollen eine Reihe von Merkmalen und Lebensumstinden mit
den von ihnen Vertretenen teilen. Dahinter steht die Annahme, dass eine
Frau Interessen von Frauen besser vertreten kann als ein Mann, weil sie
mit diesen weitreichende Alltagserfahrungen wie z.B. Sexismus teilt.!”
Gleiches gilt fiir Schwarze Reprdsentant innen, die mit ihrer Schwarzen
Waihler innenschaft durch die Auswirkungen einer gemeinsamen rassisti-
schen Unterdriickungsgeschichte, die tief im kollektiven Bewusstsein der
Gruppe verankert ist, verbunden sind. Auch sie sollen den Willen Schwar-
zer Wihler innen besser vertreten kdnnen als weille Représentierende. Im
Fall der indikativen Reprisentation ist also nicht mehr nur die Professio-
nalitdt, sondern auch die Identitit der Reprisentierenden ausschlagge-
bend.?’ Ahnlich wie im Fall der responsiven Reprisentation kénnen wir
auch hier nach den zwei oben genannten Mustern unterscheiden. Politi-
sche Repréasentant _innen konnen den Willen ihrer Représentierten ndmlich
entweder als ,,Betroffene® nach dem Modell der Anwaltschaft oder als
,Korrespondent innen* nach dem Modell der Interpretation vertreten. Im
ersten Fall soll die Identitdt der Reprdsentant innen garantieren, dass sie
den Willen der von ihnen vertretenen Gruppe auf exemplarische Weise

19 ,,Representatives who are female, Afroamerican, of Polish ancestry, who have a
child with a disability, or who have grown up on a farm, or in a working neighbor-
hood, often feel not only a particular sensitivity to issues relating to these experi-
ences but also a particular responsibility for representing the interests and perspec-
tives of these groups®, Jane Mansbridge, ,,Rethinking Representation®, in: Ameri-
can Political Science Review, Jg. 97, Heft 4, 2003, 515-528, 523. Auch Suzanne
Dovi, ,,Preferable Descriptive Representatives: Will just any Women, Black or La-
tina do?“, in: American Political Science Review, Jg. 96, Heft 4, 2002, 729-743
und Phillips, The Politics of Presence, 220.

20 Pettit, ,,Varieties of public representation”, 67; Pitkin, The Concept of Representa-
tion, 80.

237

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

vertreten. Eine Frau spricht in diesem Fall als exemplarische Frau fiir alle
Frauen, ein Schwarzer als exemplarischer Schwarzer fiir alle Schwarzen
und eine behinderte Person als exemplarische Person fiir alle Behinderten.
Im zweiten Fall verhilt es sich anders: Als Korrespondent innen gelten
die politischen Reprisentant innen nicht als mustergiiltige Vertreter innen
ihrer Gruppe, vielmehr wird davon ausgegangen, dass sie einen spezifi-
schen epistemischen Zugang zu dieser Gruppe haben und daher auf be-
sondere Weise geeignet sind, in die Belange dieser Gruppe Einsicht zu er-
halten und diese zum Ausdruck zu bringen.?! In ihrer Rolle als Korrespon-
dent_innen zeichnen sich Représentant_innen daher nicht durch deskripti-
ve Eigenschaften aus, sondern durch ihre epistemische Positionalitit. Die-
ser Zugang lasst die Moglichkeit offen, dass auch nicht-deskriptive Repré-
sentant_innen wie z.B. weile Ménner die Interessen von Frauen und
Schwarzen vertreten konnen, indem sie sich angemessen iiber deren Le-
benswirklichkeit informieren, betont jedoch zugleich auch, dass dieser
Prozess aufgrund epistemischer Barrieren oftmals scheitert. Ich habe dies-
beziiglich im ersten Teil dieser Arbeit auf die Phianomene des epistemi-
schen Schweigens und der epistemischen Ignoranz hingewiesen, die beide
deutlich machen, dass epistemische Machtbeziehungen die Fahigkeit zur
Aneignung der Perspektive von Anderen beschrinken konnen.*?

Indikative und responsive Représentation fithren in der Praxis nun zu
ganz unterschiedlichen Politiken: So stammen Eingaben zur Prévention
von sexueller Gewalt, sexueller Beldstigung und geschlechtlicher Gleich-
behandlung in der Regel von weiblichen Abgeordneten, weil sie mit die-
sen Themen andere Dringlichkeitserfahrungen verbinden.?* Ahnlich ver-

21 Indikative Représentation soll nicht nur dazu beitragen, die Stimme der Marginali-
sierten horbar zu machen, sondern auch dazu, das Vertrauen der Marginalisierten
in den politischen Prozess zu stirken. Melissa Williams unterscheidet diesbeziig-
lich das Voice-Argument und das Trust-Argument (vgl. Williams, Voice, Trust,
and Memory, 149ft.). Ich werde mich im Folgenden auf das Voice-Argument kon-
zentrieren.

22 Vgl. Kap. 2. Ikonisch in diesem Zusammenhang ist ein Fernsehgespréich zwischen
James Baldwin und dem Philosophieprofessor Paul Weiss in der Dick Cavett Show
von 1968, in welchem sich letzterer zunichst unfihig zeigt, die Relevanz rassisti-
scher Diskriminierung fiir Schwarze zur Kenntnis zu nehmen, bevor er von Bald-
win mit der Allgegenwart rassistischer Bedrohungen konfrontiert wird.
(https://www.youtube.com/watch?v=hzH5IDnLaBA).

23 Die Untersuchungen des Zusammenhangs zwischen deskriptiver Représentation
und substantieller Représentation, also der Frage, inwiefern die Prisenz von mar-
ginalisierten Gruppen auch zu einer anderen Politik fiihrt, steht im Zentrum einer

238

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

hélt es sich auch in Bezug auf rassistische Diskriminierung. Jane Mans-
bridge fiihrt diesbeziiglich einen Fall aus dem Jahr 1993 an.>* Zu dieser
Zeit war Carol Moseley-Braun die einzige Schwarze Vertreterin im ameri-
kanischen Senat. Thr spezifischer Hintergrund war der Grund dafiir, dass
sie sich als einzige gegen das Vorhaben aussprach, die Konfoderierten-
flagge als Emblem fiir die Vereinigung United Daughters of the Confeder-
acy, die sich das Gedenken an konfoderierte Soldaten und die Finanzie-
rung von Gedenkstitten zur Aufgabe macht, zu verwenden. Moseley-
Braun argumentierte vehement dafiir, dass dieses Emblem fiir die Schwar-
ze Bevodlkerung ein Zeichen der Unterdriickung darstellt und die staatliche
Anerkennung einer Organisation, die dieses Emblem trégt, eine Verhoh-
nung darstellen wiirde.?> Es war in diesem Fall der spezifische afroameri-
kanische Erfahrungshintergrund von Moseley-Braun, der sie auf etwas
aufmerksam werden lieB, das von allen anderen Abgeordneten iibersehen
wurde. Young selbst fiihrt eine Gesundheitsreform aus Oregon an, die
Biirger innen mit korperlicher Beeintrdchtigung die Entschiadigung fiir
bestimmte medizinische Behandlungsformen verweigerte, die sie Biir-
ger_innen ohne korperliche Beeintrachtigung erstattete. Diese Mallnahme
ging auf eine Umfrage zur Priorisierung medizinischer Malnahmen unter
den Biirger_innen Oregons zuriick.?® Unter anderem wurden die Befragten
dabei gebeten, sich in die Situation einer kdrperlich beeintréchtigten Per-
son zu versetzen. Viele der Befragten duBerten daraufthin, dass sie lieber
tot wiren, als mit einer korperlichen Beeintrachtigung zu leben. Eben die-
se Aussagen dienten den politischen Entscheidungstrdgern dann als Grund
dafiir, Menschen mit korperlicher Beeintrachtigung nicht auf gleiche Wei-

Vielzahl von Studien der feministischen Politikwissenschaft: Vgl. Sarah Childs,
Women Representing Women: New Labour’s Women MPs, London: Frank Class
2004; Joni Lovenduski, Feminizing Politics, Cambridge. Polity Press 2005; Mer-
cedes Mateo Diaz, Representing Women? Female Legislators in West European
Parliaments, Colchester: ECPR Press 2005.

24 Mansbridge, ,,Should Blacks Represent Blacks and Women Represent Women?*,
646.

25 Eine ausfiihrliche Darstellung des Falls mit Redeausziigen findet sich bei Melissa
Williams, ,,The Uneasy Alliance of Group Representation and Deliberative De-
mocracy®, in: Will Kymlicka und Wayne Norman (Hg.), Citizenship in Diverse
Societies, Oxford u.a.: Oxford University Press 2000, 124—153, hier: 146ff.

26 Iris Marion Young, ,,Asymmetrical Reciprocity. On Moral Respect, Wonder, and
Enlarged Thought“, in: Ronald Beiner und Jennifer Nedelsky (Hg.), Judgement,
Imagination, and Politics. Themes from Kant and Arendt, Lanham u.a.: Rowman
& Littlefield 2001, 205-228, 209.

239

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

se medizinisch zu unterstiitzen wie Menschen ohne solche Beeintréchti-
gung. Obgleich das Gesetz wegen eines Verstoles gegen den Disability
Act spiter gedndert werden musste, hitte die Einbeziehung einer gruppen-
spezifischen Vertretung in diesem Fall schon vorher geholfen, die Stimme
der Betroffenen horbar zu machen und deren Perspektive vor einer Usur-
pation durch die Mehrheitsgesellschaft zu bewahren.

Die Idee der indikativen Reprisentation lésst sich in der Praxis nun mit
ganz unterschiedlichen Mitteln umsetzen. Ein in der amerikanischen Poli-
tik eingesetztes Mittel besteht etwa in der Anpassung von Wahlkreisgren-
zen, dem so genannten gerrymandering. Im Zuge anti-diskriminatorischer
Politik wurde dieses Mittel dabei in der Vergangenheit so eingesetzt, dass
soziale Minderheiten in bestimmten Distrikten die Mehrheit stellten, was
es ihnen ermoglichte, ihre gruppenspezifischen Kandidat_innen in politi-
sche Amter zu wihlen. Solche Minderheits-Mehrheits-Bezirke setzen frei-
lich eine rdumliche Agglomeration von Minderheiten voraus und sind da-
her nur beschrinkt als Mittel einer Politik der Differenz geeignet.?’ Ein
zweites Mittel besteht darin, durch eine Quotenregelung dafiir zu sorgen,
dass es zu einer ausgeglichenen Besetzung politischer Gremien kommt.
Viele Parteien in den USA und Europa haben in der Vergangenheit solche
Quoten als Selbstverpflichtung eingefiihrt und achten bei der Erstellung
von Wahllisten und der Besetzung von Amtern darauf, eine angemessene
Reprisentation zu erreichen.?® Ein drittes Mittel schlieBlich ist die Einrich-
tung von gruppenspezifischen Sondersitzen im Parlament. Verwirklicht
findet sich diese Idee im politischen System Neuseelands, wo eine Anzahl
von Sitzen speziell fiir Maori vorgesehen ist.”” Die Besetzung dieser Sitze
erfolgt {iber eine spezielle Maori-Wihlerliste, die bereits im 19. Jahrhun-
dert eingefiihrt worden ist, dort jedoch vor allem zur politischen Ausgren-
zung und Marginalisierung der Maori gedient hat, lag die Zahl der Son-

27 Zur Diskussion vgl. David Lublin, The Paradox of Representation: Racial Gerry-
mandering and Minority Interests in Congress, Princeton: Princeton University
Press 1997.

28 Zum Erfolg von Quoten: Drude Dahlerup, ,,Engendering representative democra-
cy®, in: Sonia Alonso, John Keane und Wolfgang Merkel (Hg.), The Future of
Representative Democracy, Cambridge: Cambridge University Press 2011, 144—
168.

29 Einen Uberblick geben die Beitriige in Maria Bargh (Hg.), Mdori and Parliament:
Diverse Strategies and Compromises, Wellington: Huia 2010; sowie: Susan A.
Banducci, Todd Donovan, Jeffrey A. Karp, ,,Minority Representation, Empower-
ment and Participation, in: The Journal of Politics, Jg. 66, 2004, 534-556.

240

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

dersitze doch weit unter dem proportionalen Anteil der Maori an der Ge-
samtbevolkerung Neuseelands. Das hat sich nach der Wahlrechtsreform
von 1993 verdndert, welche die Zahl der Sondersitze im Parlament anhand
der Zahl der in die Maori-Wihlerliste eingeschriebenen Wahler innen be-
rechnet. Entscheidend ist dabei, dass die Wahler innen vor einer Wahl
selbst entscheiden kdnnen, ob sie auf der Maori-Wabhlliste gefiihrt werden
wollen oder auf der allgemeinen Wahlliste. Im ersten Fall haben sie die
Moglichkeit, die Kandidat innen flir Sondersitze zu wahlen, im zweiten
Fall werden nach dem personalisierten Verhdltniswahlrecht Kandi-
dat_innen politischer Parteien gewihlt. Die Maori werden hier also nicht
gezwungen, sich der Idee der Minderheitenvertretung anzuschlielen, son-
dern konnen vielmehr auch versuchen, ihre Anliegen durch ihre Wahl-
stimme im reguldren politischen Prozess zur Geltung zu bringen. Derzeit
machen ca. 50% der Maori von der Moglichkeit Gebrauch, ihre gruppen-
spezifischen Interessen mittels der gesonderten Maori-Liste zum Ausdruck
zu bringen.*°

Gegen den Vorschlag, politische Gruppenvertretung zu institutionali-
sieren, sind verschiedene Einwidnde erhoben worden. Ich mochte diese in
drei Gruppen unterteilen. (1) Ein erster, von Chantal Mouffe und Ronald
Beiner vertretener Einwand bezieht sich auf konzeptionelle Probleme und
lautet, dass das Konzept der indikativen Représentation von einer essentia-
listischen Vorstellung von Gruppen ausgeht, insofern es notwendig mit ei-
ner substantiellen Vorstellung dessen verbunden scheint, was es heifit, eine
Frau, ein Schwarzer oder eine Homosexuelle zu sein. 3! Die genannten
Gruppen, so der Einwand weiter, sind nicht einheitlich strukturiert, son-
dern zerfallen selbst in Subgruppen. So argumentiert etwa Brian Barry,
dass etwa Frauen ganz unterschiedliche Vorstellungen davon besitzen
konnen, was es bedeutet, eine Frau zu sein. Das zeigt sich unter anderem
daran, dass es in der Diskussion um Schwangerschaftsabbriiche keine ein-
heitliche Position ,der Frauen® gibt, es sich vielmehr um eine Diskussion
handelt, deren Fronten quer zu Geschlechtergrenzen verlaufen.*? Offen-

30 Alexandra Xanthaki und Dominic O’Sullivan: ,,Indigenous Participation in Elec-
tive Bodies: The Maori in New Zealand*, in: International Journal on Minority
and Group Rights, Jg. 16, Heft 2, 2009, 181-207.

31 Chantal Mouffe, The Return of the Political, London u.a.: Verso 1993, 86; Ronald
Beiner, ,,Multiculturalism and Citizenship. A Critical Response to Iris Marion
Young®, in: Educational Philosophy and Theory, Jg. 38, Heft 1, 2006, 25-37.

32 Vgl. hierzu Brian Barry, Culture and Equality. An Egalitarian Critique of Multi-
culturalism, Cambridge, MA: Harvard University Press 2001, 302-305.

241

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

sichtlich fiihrt das Teilen bestimmter Lebensumstéinde also nicht immer
dazu, dass die Beteiligten zu den gleichen politischen Schlussfolgerungen
kommen. Eben diese Pluralitidt wird jedoch vom Modell der indikativen
Reprisentation vollig iibergangen. Indem dieses intragruppale Differenzen
hinter einer geschlossenen Gruppenidentitit verschwinden lésst, so wendet
Adam Tebble ein, fiihrt es zu einer Festschreibung und Homogenisierung
der betreffenden Gruppe.*

(2) Eine zweite Reihe von Einwédnden bezieht sich auf praktische Prob-
leme, welche sich aus dem Konzept der Gruppenreprisentation ergeben.
Wie etwa, so fragt Alison Jagger, lésst sich dariiber entscheiden, welchen
sozialen Gruppen das Recht auf politische Vertretung zugestanden werden
soll?** Wie lassen sich angemessene Kriterien festlegen, die anzugeben
vermdgen, wann eine soziale Gruppe marginalisiert ist? Und vor allem:
Wer bestimmt dariiber? Will Kymlicka und Wayne Norman geben dartiber
hinaus zu bedenken, dass das Konzept der Gruppenvertretung zu einer
,.politics of grievance* fithren kann.**> Eine Politik der Sonderrechte kann
zu einem Wettstreit um Benachteiligung fiihren, der zur Uberdramatisie-
rung der eigenen Lage und zur Ghettoisierung sozialer Gruppen fiithren
kann. Statt also die Gesellschaft zu einen, so die Sorge, kann eine Politik
der Differenz auch dazu fithren, dass bestehende Griben vertieft werden.

(3) Ein letzter Einwand bezieht sich auf die Frage, wie der Einfluss
marginalisierter Gruppen im politischen Prozess gesichert werden kann.*
Denn selbst wenn politische Gruppenvertretung dafiir sorgen kann, dass
Minderheiten im politischen Prozess gehdrt werden, stellen sie im Falle
einer Abstimmung immer noch die Minderheit dar. Es stellt sich daher die
Frage, wie gewdhrleistet werden kann, dass ihre Stimmen auch Gewicht
haben und Beriicksichtigung im Entscheidungsprozess finden. Es steht zu
vermuten, dass kommunikative Macht hierfiir allein nicht ausreicht. Das

33 Adam Tebble, ,,What is the Politics of Difference?”, in: Political Theory, Jg. 30,
Heft 2, 259-281.

34 Alison Jagger, ,,Multicultural Democracy®, in: The Journal of Political Philoso-
phy, Jg. 7, Heft 30, 1999, 308-329, 313.

35 Will Kymlicka und Wayne Norman, ,,Return of the Citizen. A Survey of Recent
Work on Citizenship Theory*, in: Ronald Beiner (Hg.), Theorizing Citizenship,
Albany: SUNY Press 1995, 283-322, 304.

36 Der Einwand wird skizziert in Mellissa Williams, ,,The Uneasy Alliance of Group
Representation and Deliberative Democracy®, in: Will Kymlicka und Wayne Nor-
man (Hg.), Citizenship in Diverse Societies, Oxford u.a.: Oxford University Press
2000, 124-154, 133.

242

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

liegt daran, dass die Kenntnisnahme der Perspektive der Marginalisierten
fiir die Privilegierten oftmals bedeutet anzuerkennen, dass sie selbst zu de-
ren Marginalisierung beitragen. Wo beispielsweise Frauen hostilen oder
benevolenten Sexismus gegeniiber Ménnern zum Thema machen, zielen
sie nicht allein darauf, deren Verstdndnis zu erweitern, sondern sie machen
ihnen auch deutlich, wie sie selbst an der Unterdriickung von Frauen teil-
haben. Fiir viele Ménner kann das bedeuten, dass sie ihr bisheriges Selbst-
bild infrage stellen miissen, was zu Abwehrhaltungen fiihren kann, die
sich wiederum dort verstdarken, wo von ihnen gefordert wird, in Zukunft
ein anderes Verhalten an den Tag zu legen. Wenn die Artikulation der Per-
spektive der Marginalisierten aber derart mit der Infragestellung der Privi-
legien der Mehrheit verbunden sein kann, stellt sich die Frage, ob kom-
munikative Praktiken allein ausreichen, um politischen Einfluss zu si-
chern.

Ad (1): Die meisten der eingangs genannten feministischen Demokra-
tietheoretiker innen haben sich im Verlauf ihrer Arbeiten mit den eben
genannten Einwiinden auseinandergesetzt. Folgen wir wieder den Uberle-
gungen von Young, dann lésst sich folgendermaf3en auf die drei Einwénde
antworten: Um dem Essentialismusvorwurf zu entkriften, fiihrt Young
diesen auf das zuriick, was sie das ,,Dilemma der Differenz nennt.’’ Die-
ses besteht darin, dass die Marginalisierten einerseits die Existenz von Un-
terschieden bestreiten miissen, um Diskriminierung sichtbar zu machen,
andererseits jedoch die Existenz von Unterschieden hervorheben miissen,
um gegen Diskriminierung vorzugehen. Die Gesellschaftstheoretikerin ist
also in der verzwickten Lage, gleichzeitig die Nicht-Differenz und Diffe-
renz von marginalisierten Gruppen behaupten zu miissen. Aufldsen lésst
sich dieses Dilemma, wenn man sich die Art der hier jeweils adressierten
Differenz anschaut. Das Argument der Nicht-Differenz geht davon aus,
dass zwischen Frauen und Méinnern, Schwarzen und Weillen, Homo- und
Heterosexuellen zwar Unterschiede bestehen mdgen, insofern Frauen eine
korperlich andere Ausstattung als Manner mitbringen, Schwarze eine an-
dere Pigmentierung aufweisen als Weille und Homosexuelle einem ande-
ren Begehren als Heterosexuelle folgen, diese Unterschiede fiir die Ein-
richtung der Gesellschaft jedoch keine Rolle spielen sollten und es nicht
rechtfertigen, den Betreffenden einen anderen gesellschaftlichen Status
zuzuschreiben. Bestritten wird hier also nicht, dass es Unterschiede gibt,

37 Young, ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz®, 292.

243

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

sondern dass sie in irgendeiner Form relevant fiir die Einrichtung der Ge-
sellschaft sein sollten. Wenn die kritische Gesellschaftstheoretikerin nun
in einem zweiten Schritt die Differenz von Frauen und Ménnern, Schwar-
zen und Weilen und Homo- und Heterosexuellen behauptet, dann behaup-
tet sie, dass, obgleich keine Unterschiede im gesellschaftlichen Status zwi-
schen ihnen bestehen sollten, diese faktisch bestehen, weil Frauen,
Schwarze und Homosexuelle regelméBig auf der Seite der Machtunterle-
genen und Benachteiligten zu finden sind. Das Dilemma der Differenz re-
sultiert entsprechend aus einem Widerspruch zwischen Faktizitit und Gel-
tung. Dieser, so haben wir gesehen, lisst sich fiir Young nicht durch das
Gebot der abstrakten Gleichbehandlung aufheben, sondern nur mittels er-
maéchtigender Maflnahmen auflésen, welche faktisch bestehende Differen-
zen als Ausgangspunkt nehmen. Halt man sich diese Argumentation vor
Augen, dann wird klar, dass der Vorwurf des Essentialismus auf einem
Kurzschluss beruht. Er glaubt ndmlich, dass sich hinter den politischen
Forderungen nach einer differenzierten Staatsbiirgerschaft die Behauptung
wesenhafter Unterschiede verberge. Das ist jedoch gerade nicht der Fall.
Die Politik der Gruppenvertretung hat es mit durch faktische Benach-
teiligungen erzeugten Differenzen zu tun. Ihr Ziel ist daher nicht, wie
manchmal von Kritiker innen behauptet wird, eine allgemeine Anerken-
nung der spezifischen Eigenheiten einer Gruppe herbeizufiihren,*® sondern
vielmehr die Authebung jener gesellschaftlichen Machtverhiltnisse, die zu
Diskriminierung fiithren.

Gesteht man Young zu, sich mit diesen Ausfiihrungen erfolgreich ge-
gen den Vorwurf des Essentialismus verteidigt zu haben, bleibt freilich
noch der Vorwurf der Homogenisierung. Er bezieht sich auf den Umstand,
dass die Politik differenzierter Staatsbiirgerschaft von der faktischen Exis-
tenz eines GroBsubjekts namens Frauen, Schwarzen oder Homosexuellen
ausgeht, das so nicht gegeben ist. An die Stelle des Vorwurfs der Essentia-
lisierung tritt damit der Vorwurf der Homogenisierung. Young verteidigt
sich gegen diesen Vorwurf, indem sie marginalisierte Gruppen im An-
schluss an Jean-Paul Sartre mithilfe des Begriffs der Serialitiit fasst.*” Sart-
re macht den Begriff der Serialitit am Beispiel einer Gruppe von Men-

38 Der Publizist Johannes Reinhardt etwa behauptet, dass es minorisierten Gruppen
darum gehe, ,,Anerkennung und Respekt fiir ihr spezifisches Anderssein einzufor-
dern. Vgl. ders., ,,Einleitung®, in: ders. (Hg.), Die sortierte Gesellschaft. Zur Kri-
tik der Identitdtspolitik, Frankfurt: Novo 2018, 6-12, hier: 6.

39 Iris Marion Young, ,,Gender as Seriality®, in: Signs, Jg. 19, Heft 3, 1994, 713-738.

244

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

schen deutlich, die gemeinsam auf einen Bus warten. Was sie miteinander
teilen, sind nicht substantielle Eigenschaften, sondern vielmehr, dass sie
auf das gleiche Objekt bezogen sind und durch die Tétigkeit des Wartens
gemeinsam agieren. Eine Serie stellt entsprechend ein passives, von aulen
integriertes Kollektiv dar, in dem die einzelnen Individuen nicht substanti-
ell miteinander verbunden sind. Eben nach diesem Konzept gilt es nun
auch sozial benachteiligte Gruppen zu verstehen. Sie stellen keine vorab
verbundenen Kollektive dar, sondern sie werden von aullen durch ihre se-
rielle Positionierung integriert — man ist, wie Young im Anschluss an Hei-
degger festhilt, in eine Gruppe ,,geworfen*.*’ Die Gruppe der Frauen, der
Schwarzen oder der Behinderten haben wir uns entsprechend nicht als ein
substantiell verbundenes Kollektiv vorzustellen, sondern als eine durch
sexistische, rassistische oder behindertenfeindliche Diskriminierung zu-
stande gekommene Gemeinschaft der Differenz, die sich in Reaktion auf
ihre Diskriminierung als eine Gruppe konstituiert.

Der Vorwurf der Homogenisierung ist damit freilich noch nicht ent-
kréftet. Er zielt ja gerade darauf, dass die Mitglieder minorisierter Grup-
pen auch dann, wenn es sich um ein von aullen integriertes Kollektiv han-
delt, unterschiedliche Vorstellungen davon haben kénnen, wie sich ihre
Minorisierung iiberwinden ldsst. Um diesen Einwand nachzukommen, un-
terscheidet Young zwischen drei Formen der politischen Reprisentation:
der Reprisentation von Interessen, Meinungen und Perspektiven.*! Im
Mittelpunkt der ersten stehen dabei all diejenigen praktischen Belange,
welche fiir die Individuen zur Realisierung ihrer konkreten Lebensziele
notwendig sind, wéahrend die zweite Form der Reprisentation auf diejeni-
gen Wertvorstellungen und Prinzipien fokussiert, durch welche diese Le-
bensziele selbst geformt werden. Mit der Reprisentation von Perspektiven
verhilt es sich anders. Sie bezieht sich weder auf die besten Mittel zur Er-
reichung von Zielen noch auf die Setzung dieser Ziele selbst, sondern
vielmehr auf den Rahmen, innerhalb dessen die Rede von Mitteln und Zie-
len iiberhaupt auftauchen kann. Was damit gemeint ist, kdnnen wir uns an
dem oben angefiihrten Beispiel deutlich machen: Die Menschen, die 6f-
fentliche Verkehrsmittel benutzen, haben zunéchst einmal ganz unter-
schiedliche unmittelbare Interessen. Fiir die einen ist von Bedeutung, dass
die Busse piinktlich kommen, damit Sie rechtzeitig ihren Arbeitsplatz er-

40 Young, ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz®, 281.
41 Young, Inclusion and Democracy, 133.

245

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

reichen, fiir die anderen ist es wichtig, dass die Fahrpreise niedrig sind,
damit sie sich die Fahrt leisten konnen, und fiir wieder andere, dass die
Verkehrsmittel sauber sind, damit sie sich wohlfiihlen. Solche unmittelba-
ren Interessen sind bei allen Beteiligten in Meinungen dariiber eingebettet,
wie das Bussystem am besten eingerichtet werden sollte. Fiir die einen soll
das offentliche Nahverkehrssystem am besten privatwirtschaftlich organi-
siert werden, weil durch das Prinzip von Nachfrage und Angebot am bes-
ten gewiahrleistet wird, dass moglichst viele Interessen befriedigt werden.
Andere dagegen sind der Meinung, dass ein 6ffentliches Nahverkehrssys-
tem nicht im Dienst von Profiten stehen darf, sondern unter staatlicher
Verwaltung stehen sollte, weil nur so gesichert werden kann, dass die Inte-
ressen aller gewahrt werden. Allein die Tatsache, dass Menschen gemein-
sam Bus fahren, heif3t also nicht, dass sie notwendig Interessen oder Mei-
nungen miteinander teilen. Was sie aber dennoch miteinander verbindet,
ist der Umstand, dass ein funktionierendes offentliches Nahverkehrssys-
tem fiir sie von Belang ist. Es ist ihnen nicht gleichgiiltig, ob ein solches
System existiert, wie es eingerichtet ist und wie es sich verdndert. So ist es
beispielsweise eine Fahrpreiserhdhung fiir alle Fahrgéste von Belang. Un-
abhingig davon, ob sie ein Interesse an dieser Erhohung haben oder nicht,
und unabhéngig davon, welche Wertvorstellung sie iiber die Verteilung der
Kosten des offentlichen Nahverkehrssystems hegen, ist es ihnen gemein-
sam, dass diese Nachricht fiir sie Relevanz besitzt. Ganz in diesem Sinn,
so denke ich, sollten wir Young verstehen, wenn sie davon spricht, dass
sich Perspektiven auf eine Reihe ,,von Erfahrungen und Annahmen bezie-
hen, mit denen das Denken beginnt und nicht auf die Schlussfolgerungen,
die daraus gezogen werden®.*?

Fragt man sich nun, wo man eine solche Reprisentation von Perspekti-
ven im Offentlichen Raum findet, bietet sich ein Blick auf das Mediensys-
tem an. Young selbst fiihrt sozial situierte Medien wie den Pittsburgh
Courier an, der — erschienen zwischen 1907 und 1966 —ein wichtiges
Nachrichtenblatt fiir Schwarze Amerikaner innen darstellte. Auf den
Nachrichten und Meinungsseiten wurden dabei wochentlich eine Reihe
von Kontroversen ausgetragen, welche die Vielzahl der Interessen und
Meinungen der Schwarzen Bevolkerung widerspiegelten. Obgleich diese
politisch in ganz unterschiedliche Richtungen zeigten, lisst sich der Cou-
rier dennoch als ein Nachrichtenblatt bezeichnen, in dem eine genuine

42 Young, Inclusion and Democracy, 137.

246

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

Perspektive von Schwarzen zum Ausdruck kommt. Die meisten hier be-
richteten Geschehnisse beziehen sich auf Afroamerikaner und finden an
Orten und Institutionen statt, die fiir sie von Belang sind. Und selbst dort,
wo lokale und nationale Themen in den Mittelpunkt geraten, die nicht
speziell mit afroamerikanischen Anliegen konfrontiert sind, befassen sie
sich doch damit, was das fiir Afroamerikaner bedeutet. Auch wenn die
Meinungen, die im Nachrichtenblatt zu politischen Tagesthemen vertreten
werden, daher ganz unterschiedlich ausfallen kdnnen, so ist ihnen doch
gemeinsam, dass sie aus einer bestimmten Perspektive heraus formuliert
werden. Ahnliches lisst sich fiir viele zeitgendssische Medien sagen. Zei-
tungen, Magazine oder Blogs, die sich mit den Anliegen minorisierter
Gruppen auseinandersetzen, versammeln meist eine Vielzahl von unter-
schiedlichen Interessen und Meinungen einer Community. Entscheidend
ist dabei, dass diese auch dort, wo sie miteinander im Streit liegen, eine
Perspektive teilen, weil sie sich darin einig sind, dass es hier iiberhaupt
etwas gibt, {iber das es sich zu streiten lohnt. Ganz in diesem Sinne geht
die Idee der Gruppenreprisentation nun eben nicht davon aus, dass es das
eine Interesse oder die eine Meinung minorisierter Gruppen gibt, sondern
vielmehr, dass sich solche Interessen und Meinungen erst aus einer be-
stimmten Perspektive erschlieBen. Und eben diese Perspektive mdchte die
Politik der Gruppenreprésentation in den politischen Prozess einspeisen.
Ad (2): Der zweite oben formulierte Einwand betraf die Frage, wel-
chen sozialen Gruppen eine politische Gruppenvertretung zugestanden
werden soll. Fiir Young ist eine Vertretung immer dann angebracht, wenn
,.die Geschichte und soziale Situation einer Gruppe eine besondere Per-
spektive auf strittige Fragen mit sich bringt [...] und wenn ihre Wahrneh-
mung und Interessen ohne eine solche Vertretung wenig Aussicht haben,
Ausdruck zu finden“.** Melissa Williams hat im Anschluss an Young ver-
sucht, die normativen Kriterien, welche dieser Aussage zugrunde liegen,
genauer zu fassen. Genau wie Young geht sie davon aus, dass eine soziale
Gruppe nicht schon deshalb eine politische Gruppenvertretung verdient,
weil sie eine distinkte Identitit besitzt,** sondern erst dann, wenn ihr zwei
Attribute zukommen. Es muss erstens eine Ungleichbehandlung im Ver-
gleich zu anderen sozialen Gruppen geben und zweitens muss eine Ge-
schichte der Diskriminierung und Unterdriickung vorliegen.* Ersteres ist

43 Young, ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz®, 289.
44 Young, Inclusion and Democracy, 146.
45 Williams, Voice, Trust, and Memory, 176ff.

247

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

dort der Fall, wo die Mitglieder einer sozialen Gruppe durch die Mehr-
heitsgesellschaft abgewertet werden, was deren soziale, 6konomische oder
politische Marginalisierung zur Folge hat. Letzteres ist dort der Fall, wo es
in der Vergangenheit durch offentliche soziale Praktiken und staatliches
Handeln zur systematischen Diskriminierung der betreffenden Gruppe ge-
kommen ist. Politische Gruppenvertretung ist fiir Williams also dort ge-
rechtfertigt, wo eine Geschichte der Unterdriickung vorliegt, die bis in un-
sere Gegenwart hineinreicht. In ithrem prominenten Aufsatz ,,Fiinf Formen
der Unterdriickung® hat Young dabei deutlich gemacht, dass Unterdrii-
ckung in ganz unterschiedlichen Formen auftauchen kann. Neben materi-
eller Benachteiligung in Form von Ausbeutung spielen auch Marginalisie-
rung, Machtlosigkeit, Kulturimperialismus und Gewalt eine entscheidende
Rolle.*® Unter Marginalisierung versteht Young dabei alle Formen des so-
zialen, 6konomischen und politischen Ausschlusses, wihrend sie unter
Machtlosigkeit das Ausgeliefertsein an die Befehlsgewalt von anderen bei
gleichzeitigem Mangel an eigener Autoritét versteht. Kulturimperialismus
wiederum benennt Formen der Stereotypisierung von Gruppen, die mit der
Askription von bestimmten Eigenschaften einhergehen und dazu fiihren,
dass die sozialen Erfahrungen der Betroffenen kein Gehor finden. Gewalt
schlieBlich bezieht sich darauf, willkiirlichen und unprovozierten hate
crimes ausgesetzt zu sein, die kein anderes Motiv haben, als der Person
Schaden zuzufligen und sie zu erniedrigen. Was alle fiinf Formen der Un-
terdriickung miteinander teilen, ist, dass sie die Betroffenen daran hindern,
ihre Fahigkeiten zu entfalten und auszuiiben und dadurch Selbstvertrauen
in die eigene Person auszubilden. Sie konnten entsprechend als Beurtei-
lungskriterien dafiir dienen, ob es in der Geschichte und Gegenwart einer
sozialen Gruppe zu Diskriminierung gekommen ist und sie fiir eine politi-
sche Gruppenvertretung infrage kommt. Fiir Young scheint nun relativ klar
festzustehen, welche sozialen Gruppen unterdriickt werden und zur politi-
schen Gruppenvertretung berechtigt sind. Sie nennt: ,,Frauen, Schwarze,
amerikanische Indianer, alte Menschen, arme Menschen, Behinderte,
schwule Ménner und lesbische Frauen, spanischsprachige Amerikaner,
junge Menschen und unqualifizierte Arbeiter.“*’ Ganz gleich nun, was

46 Iris Marion Young, ,.Fiinf Formen der Unterdriickung®, in: Herta Nagl-Docekal
und Herlinde Pauer-Studer (Hg.), Politische Theorie. Differenz und Lebensqualitit,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, 99-139, 112ff.

47 Young, ,,.Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz, 289. Es ist ver-
schiedentlich von Kommentatoren angemerkt worden, dass damit fiir Young wohl

248

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

man von den von Young angefiihrten Kriterien der Unterdriickung und
dem Umfang ihrer Liste hilt, wird deutlich, dass der Ansatz der politi-
schen Gruppenvertretung nicht, wie manchmal von Kritiker innen be-
hauptet wird, auf dem Gefiihl der Herabsetzung scheinbar marginalisierter
Gruppen griindet, sondern auf einer weitreichenden sozialokonomischen
und kulturellen Diskriminierungsgeschichte, die sich anhand bestimmter
normativer Kriterien rekonstruieren und bewerten lisst.*® Entscheidend
wird dadurch natiirlich die Frage, wer politisch dariiber entscheidet, ob die
entsprechenden Kriterien der Unterdriickung und Ungleichbehandlung fiir
eine soziale Gruppe erfiillt sind?

Young selbst gibt auf diese Frage keine Antwort. Mir selbst scheint ein
naheliegender Vorschlag zu sein, das jeweilige nationale Bundesverfas-
sungsgericht mit dieser Aufgabe zu betrauen. Wie das aussehen konnte,
lasst sich besonders gut im bundesdeutschen Kontext nachvollziehen: In-
sofern das Bundesverfassungsgericht ndmlich mit dem Mittel der Verfas-
sungsbeschwerde bereits heute den Biirger innen die Mdglichkeit bereit-
stellt, per Mehrheitsentscheid zustande gekommene Entscheidungen des
Gesetzgebers infrage zu stellen, steht es ganz im Dienst der Idee der Frei-
heit als Nicht-Beherrschung. Die Verfassungsbeschwerde ermoglicht es
den Biirger_innen ndmlich dort, wo sie ihre Grundrechte im politischen
Prozess durch parlamentarische Mehrheitsentscheidungen verletzt sehen,
gegen solche Verletzungen vorzugehen. Cristina Lafont hat entsprechend
argumentiert, dass die Anrufung des Verfassungsgerichts eine Vertiefung
des politischen Prozesses darstellt, insofern sie Biirger innen die Mog-
lichkeit zur Einspruchnahme gibt und ihnen dadurch ein Mindestmal3 an
kommunikativer Macht verleiht.** Lafont betont dabei, dass Grundrechts-
verletzungen nicht die Folge von bdsen Absichten der Gesetzgebenden

jeder Erwachsene aufler weillen heterosexuellen Méannern mittleren Alters unter
eine Form der Sondervertretung fallen diirfte; Winfried Thaa, ,,Gruppenreprisenta-
tion und demokratischer Prozess bei Iris Marion Young®, in: Peter Niesen (Hg.),
Zwischen Demokratie und globaler Verantwortung. Iris Marions Youngs Theorie
politischer Normativitdit, Baden-Baden: Nomos 2013, 187-206, 194, Fn. 14.

48 Der Einwand findet sich exemplarisch bei Frang Furedi, ,,Die verborgene Ge-
schichte der Identitdtspolitik®, in: Johannes Reinhardt (Hg.), Die sortierte Gesell-
schaft. Zur Kritik der Identitdtspolitik, Frankfurt: Novo 2018, 13-25, hier: 18ff.

49 Cristina Lafont, ,,Philosophical Foundations of Judicial Review*, in: David
Dyzenhaus und Malcolm Thorburn (Hg.), Philosophical Foundations of Constitu-
tional Law, Oxford: Oxford University Press 2016, 265-280, 268.

249

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

sind, sondern einfach ein Teil der ,,Umstinde der Politik“.’° Einerseits ist
es ndmlich sogar bei minimal komplexen Rechtsakten fiir den Gesetzgeber
nicht moglich, alle Auswirkungen und Folgen zu antizipieren, die jene auf
die Grundrechte der Biirger unter variierenden sozialen und historischen
Bedingungen haben.>! Grundrechtsverletzungen werden oftmals erst nach
der Anwendung eines Gesetzes sichtbar und das oftmals auch nur fiir die
jeweils Betroffenen. Andererseits verhélt es sich im politischen Prozess
meist so, dass unpopuldre Meinungen weniger Gewicht besitzen und daher
nicht die gleiche Aufmerksamkeit erhalten wie populdre Meinungen. Das,
so Lafont, liegt aber schlicht und ergreifend daran, dass die Gesetzgeben-
den aufgrund der Endlichkeit ihrer kognitiven Kapazititen und zeitlichen
Ressourcen nicht in der Lage sind, alle Argumente mit der gleichen Ge-
wissenhaftigkeit zu priifen.>? Sie miissen daher notwendig eine Auswahl
treffen, was oftmals zur Vernachlissigung unpopulérer oder idiosynkrati-
scher Ansichten fiihrt. Zur Nichtberiicksichtigung einer Meinung im poli-
tischen Prozess kann es also aus zwei Griinden kommen: Erstens, weil
diese Meinung noch gar nicht existiert, sondern sich erst aufgrund uner-
warteter Effekte, die im Gesetzgebungsprozess selbst noch gar nicht be-
riicksichtigt wurden, herausbildet. Und zweitens, weil im politischen Bera-
tungsprozess nicht alle Argumente aufgrund innerer und duBerer Be-
schrinkungen mit gleicher Vehemenz gepriift werden koénnen. ™

Statt das Verfassungsgericht nun zu einem Organ zu machen, welches
Betroffenen nachtraglich die Moglichkeit der Einspruchnahme verleiht,
zielt der Vorschlag der Gruppenvertretung darauf, diese Moglichkeit in
den politischen Prozess selbst zu verlegen. Dem Bundesverfassungsge-
richt die Aufgabe zu iibertragen, dariiber zu entscheiden, welche Gruppen
die Moglichkeit zur politischen Gruppenvertretung erhalten, bedeutet also
nicht, dessen Aufgabenbereich ginzlich neu zuzuschneiden, sondern viel-
mehr nur, das bereits bestehende Mittel der Verfassungsbeschwerde poli-
tisch zuzuschneiden. Statt einzelnen Biirger innen die Moglichkeit der
Einsprache gegen einzelne Gesetzgebungsakte zu verleihen, wiirde die In-

50 Ebd., 274.

51 Ebd., 271.

52 Ebd., 274.

53 Ebd. In die gleiche Richtung gehen die Argumente von Alon Harel, der das richter-
liche Priifungsrecht als ein ,,Recht auf Anhérung* versteht, das den Klagenden die
Moglichkeit einrdumt, ihre Einwénde zu duBern und dafiir eine Erklarung zu erhal-
ten. Alon Harel, Wozu Recht? Rechte, Staat und Verfassung im Kontext moderner
Gesellschaften, iibers. v. Veit Friemert, Freiburg/Miinchen: Karl Alber 2018, 256.

250

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

stitutionalisierung von Gruppenvertretungen bedeuten, marginalisierten
Akteur innen kollektive politische Handlungsmacht zu verleihen. Dabei
sollten mit der Berechtigung, als Gruppe am politischen Prozess teilzu-
nehmen, finanzielle Zuwendungen verbunden sein, die es der entspre-
chenden Gruppe ermdglichen, supplementdre demokratische Institutionen
aufzubauen wie sie etwa im Fall des Zentralrats der Juden oder der Mus-
lime existieren. Aufgabe solcher Réte wére es, mittels inklusiver Verfahren
unter den Gruppenmitgliedern Vertreter innen fiir politische Gremien zu
wihlen. Ein solches Verfahren sichert nicht nur, dass diese von der Gruppe
als Repréisentant innen anerkannt und dazu legitimiert sind, deren Per-
spektive zu vertreten, sondern es stellt auch ein Forum bereit, vor dem
sich die politischen Vertreter innen ihrerseits fiir ihr Handeln verantwor-
ten miissen. Supplementire demokratische Institutionen sorgen entspre-
chend nicht nur dafiir, dass sich ein Gruppenstandpunkt herausbildet, son-
dern auch fiir die Sicherung der Legitimitit und Responsivitit ihrer politi-
schen Reprisentant_innen.

Ad (3): Kommen wir damit schlieBlich zum letzten Einwand, der sich
auf die Frage bezieht, wie der Einfluss politischer Gruppenvertretung ge-
sichert werden kann. Young selbst hebt diesbeziiglich die Notwendigkeit
der Méglichkeit zur ,,Offentlichmachung einer von der Gruppe erstellten
Analyse* hervor. >* Wir konnen diesen Punkt so verstehen, dass politische
Gruppenvertretende ein Anhorungsrecht besitzen sollten, durch das sie die
zu erwartenden Auswirkungen eines Gesetzes oder einer Verordnung auf
ihre soziale Gruppe darlegen kdnnen. Gruppenvertreter innen erhalten so
die Moglichkeit, auf mogliche Benachteiligungen hinzuweisen und alter-
native Vorschlidge zu prasentieren. Ein solches Anhérungsrecht allein ver-
mag freilich wenig auszurichten, weil die Stimmen der Marginalisierten
im parlamentarischen Prozess genauso auf taube Ohren stoflen kdnnen wie
in der politischen Offentlichkeit. Um diesem Problem vorzubeugen, haben
agonale Demokratietheoretiker wie James Tully oder William Connolly
fiir die Ausbildung eines sittlichen Ethos im politischen Prozess plédiert.
Tully etwa argumentiert, dass politische Kontestation vom Prinzip des au-
di alteram partem (Hore stets der anderen Seite zu!) getragen sein sollte.”
Politische Kontrahent innen sollen nicht von vornherein als Feind innen
betrachtet werden, gegen die es sich mit allen Mitteln durchzusetzen gilt,

54 Young, ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz®, 283.
55 Tully: ,,Die Unfreiheit der Modernen verglichen mit ihren Idealen der konstitutio-
nellen Demokratie*, 131.

251

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

sondern als politische Parteien, die etwas zur Auseinandersetzung um 6f-
fentliche Angelegenheiten beizutragen haben. Ahnlich pladiert auch Willi-
am Connolly fiir die Kultivierung einer ,kritischen Responsivitit.’¢ Er
versteht darunter eine Form des sorgfiltigen Zuhdrens und Eingehens
auch auf solche Meinungen, welche die eigene politische Identitét heraus-
fordern. Statt diese von vornherein abzulehnen, gilt es sich ihnen gegen-
iiber grofziigig zu 6ffnen und gegebenenfalls von ihnen zu lernen.

Auch wenn die Ausbildung eines sittlichen Ethos der politischen
Kommunikation sicherlich wiinschenswert ist, kann sich ein kontestatives
Institutionengefiige doch nicht auf dieses verlassen.’” Methodisch stehen
wir ja genau an jenem Punkt, an dem wir nicht mehr von der wohlwollen-
den Bereitschaft eines ,,Volks von Gottern™ ausgehen, sondern von den
egozentrischen Einstellungen eines ,,Volks von Teufeln®. Die Realisierung
eines republikanischen Institutionengefiiges, welches dem Ideal der Frei-
heit als Nicht-Beherrschung verpflichtet ist, kann sich daher gerade nicht
auf das Vorhandensein eines individuellen Ethos beschrianken, sondern
muss vielmehr zeigen, wie ein solches Ethos durch den politischen Pro-
zess selbst hervorgebracht werden kann. Ich mochte daher vorschlagen,
Youngs Vorschlag der Offentlichmachung nicht allein als Recht auf Anho-
rung zu interpretieren, sondern als Recht auf Responsivitdt. Das heifit, dass
die einzelnen Gruppierungen eines politischen Rates dazu verpflichtet
sind, auf die Stellungnahme von Minderheitenvertreter _innen einzugehen.
Was damit gewonnen ist, wird deutlich, wenn wir uns der Responsivitits-
theorie von Emmanuel Levinas zuwenden. Dieser unterscheidet bekannt-
lich zwischen dem Sagen, welches sich auf das Dass der Antwort bezieht,
und dem Gesagten, welches sich auf das Was der Antwort bezieht.’® Das
Sagen ist nun insofern von grundlegender Bedeutung, als sich ein An-
spruch im Akt der Antwort iiberhaupt erst als Anspruch konstituiert. Ein
Anspruch, der keinen Widerhall findet und ins Leere geht, kann sich seiner
Existenz nicht gewiss sein. Dieser kann er sich erst in jenem Moment ver-
sichern, in dem er auf eine Erwiderung trifft. Entsprechend kommt der

56 William E. Connolly, Pluralism, Durham: Duke University Press 2005, 126.

57 In diesem Sinne betont auch Bellamy ,,[TThe separation of powers provides no
compelling reason of itself for the different functions of government to ,hear the
other side‘ — be that each other, or the people they are supposed to serve®, Bella-
my, Political Constitutionalism. A Republican Defense of the Constitutionality of
Democracy, Cambridge: Cambridge University Press 2007, 203.

58 Emmanuel Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg:
Alber 1998, 29ft.

252

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

Antwort aus responsivitétstheoretischer Sicht der logische Primat der Re-
de zu.’® Ein politisches Responsivititsrecht garantiert nun auf basaler
Ebene zunichst dies: Dass die Anspriiche marginalisierter Gruppen eine
Antwort bekommen und dadurch gleichsam in die Existenz gesprochen
werden. Ein institutionalisiertes Responsivitétsrecht sorgt also dafiir, dass
sich Erfahrungen der Ohnmacht und der Sprachlosigkeit, wie wir sie in
Teil I dieser Studie kennengelernt haben, fiir die Marginalisierten im poli-
tischen Prozess nicht einfach wiederholen, sondern die eigene Rede mit
der kommunikativen Macht ausgestattet wird, eine Antwort hervorzurufen.
Ein Responsivitdtsrecht wird es beispielsweise rassistisch eingestellten
Gruppen unmdglich machen, die Belange von Vertreter innen des Zentral-
rats der Gefliichteten zu {ibergehen. Ahnlich werden misogyne Personen
gezwungen, die Belange von Frauen zur Kenntnis zu nehmen. Ganz unab-
hingig davon, wie die Respondenten auf die konkreten Anspriiche reagie-
ren, verdndert sich dadurch die Ordnung des Politischen. Das Responsivi-
tatsrecht setzt die Anspriiche der Marginalisierten in Geltung und realisiert
dadurch dasjenige, was William Connolly als ,kritische Responsivitat
bezeichnet hat. Diese ist jetzt allerdings nicht mehr das Resultat individu-
eller Tugendanstrengungen der Biirger innen, sondern ein struktureller
Effekt der kommunikativen Organisation des politischen Prozesses selbst.
Man wird nun kritisch einwenden kénnen, dass ein Responsivititsrecht
nicht auf den Akt des Sagens beschrankt werden kann, da auch die abwer-
tende Hassrede, welche die Gleichheit des Gegeniibers infrage stellt, noch
als ein Akt der Antwort gelten muss. Wenn die Sprache auf diese Weise
genutzt werden kann, um andere zum Verstummen zu bringen, dann darf
sich ein Responsivititsrecht freilich nicht auf den Akt des Sagens be-
schrinken, sondern sie muss sich auch auf das Gesagte konzentrieren. Im
Unterschied zur Hassrede zeichnet sich die politische Rede nun dadurch
aus, dass hier die Anspriiche von anderen nicht zum Verstummen gebracht
werden sollen, sondern dass auf fremde Anspriiche eingegangen wird. Das
Eingehen auf fremde Anspriiche kann dabei ganz unterschiedliche Formen
annehmen: Es kann sich in der Suche nach einem Konsens zeigen, auf den
sich alle Parteien einigen konnen, es kann im Vorschlag eines Kompromis-
ses bestehen, mit dem alle Parteien leben kénnen, oder es kann einen Pro-
zess der Kontestation erdftnen, in welchem die Streitparteien um Bei-

59 Vgl. Bernhard Waldenfels, Antwortregister, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1994, der
programmatisch festhélt: ,,Am Anfang war die Antwort™ (Ebd., 269).

253

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

stimmung zwischen einander widerstreitenden Positionen werben. Ich
werde auf die unterschiedlichen Formen der politischen Rede im néchsten
Teil genauer eingehen. Entscheidend an dieser Stelle ist, dass das Respon-
sivitdtsrecht nicht nur das Recht enthilt, auf Anspriiche Antworten zu er-
halten, sondern auch das Recht, diese im Modus der politischen Rede zu
erhalten.

Es stellt sich nun freilich die Frage, wie in jenen Féllen verfahren wer-
den soll, in denen es zu Verletzungen des Responsivititsrechts kommt.
Um den Einfluss von politischen Gruppenvertreter innen in solchen Fél-
len zu sichern, schldgt Young vor, ihnen ein ,,Vetorecht im Hinblick auf
all jene politischen MaBlnahmen zu verleihen, von denen sie direkt betrof-
fen sind.*® Dieser Vorschlag ist in der Folge auf viel Kritik gestoBen, droht
er den politischen Prozess doch in eine Sackgasse zu fithren. So konsta-
tiert etwa Richard Bellamy: ,,Gruppenvertretung [...] kann zum Stillstand
und zur Duldung eines ungerechten Status quo fiihren, insbesondere wenn
sie durch ein Veto gestiitzt wird.“®! Wir kénnen diesen Einwand so verste-
hen, dass das Veto-Recht politische Kommunikation nicht fordert, sondern
vielmehr blockiert, da es fiir die Minderheit ein machtvolles Mittel zur
Verhinderung unliebsamer politischer Entscheidungen darstellt. Die Ge-
fahr der Tyrannei der Mehrheit scheint das Vetorecht daher nur um den
Preis der Gefahr der Tyrannei der Minderheit zu bannen. Diese Gefahr
entsteht freilich vor allem dadurch, dass die marginalisierten Gruppen mit
dem Veto ein machtvolles politisches Blockademittel zur Durchsetzung
ihrer Interessen erhalten wiirden, was das eingangs genannte Problem der
Gegenmajoritit zur Folge hitte. Um dieses Problem zu umgehen, gilt es
sich auf den Grundsatz der Gewaltenteilung zu besinnen, der zufolge eine
Partei nicht Kldger und Richter in eins sein sollte. Die Ausiibung und der
Schutz von Responsivitétsrechten miissen daher klar voneinander getrennt
werden. Entsprechend mochte ich vorschlagen, den Prozess der Responsi-
vititskontrolle an eine weitere Instanz zu delegieren. Wie eine solche In-
stanz beschaffen sein sollte, will ich im nichsten Schritt zeigen.

60 Young, ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppendifferenz®, 300.
61 Bellamy, Liberalism and Pluralism, 127.

254

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

Eine Institution der Responsivitdtskontrolle: Das Tribunat

Einer der jlingeren Beitrdge zur Diskussion iiber demokratische Innovatio-
nen stammt von John McCormick, der im Anschluss an Niccold Machia-
velli fiir die Wiederbelebung der Institution des Volkstribunats zur Kon-
trolle politischer Eliten plddiert.%> Die historische Bezugnahme auf Machi-
avelli mag dabei insofern verwundern, als dieser aufgrund seiner in 7/
Principe angestellten Uberlegungen vor allem als Herrschaftstheoretiker
bekannt ist, der nicht davor zuriickschreckt, die Mittel der Liige, Gewalt
und Grausamkeit zur Sicherung von Ordnung und Stabilitdt zu empfehlen.
Weit weniger prominent dagegen ist der Machiavelli der Discorsi, der es
sich zur Aufgabe macht, ein Regierungssystem zu entwerfen, welches die
Sicherung biirgerlicher Freiheit im Modus der Nicht-Beherrschung zum
Ziel hat. Es ist das Verdienst von Theoretikern wie McCormick, diese Sei-
te von Machiavellis Denken wieder ans Licht gebracht und fiir die politi-
sche Theoriebildung fruchtbar gemacht zu haben. McCormick gibt diesem
Riickgang auf Machiavelli dabei eine ganz spezielle Wendung, insofern er
im Anschluss an ihn die Institution des Volkstribunats wiederbeleben
will.®* Ich mochte diesen Vorschlag im Folgenden aufnehmen, einige sei-
ner Probleme diskutieren und dann in den bisher entwickelten Gedanken-
gang eingliedern, indem ich dem Tribunat die Rolle der Responsivitits-
kontrolle zuweise.*

62 John P. McCormick, Machiavellian Democracy, Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press 2011; ebenso: John P. McCormick, ,,Contain the Wealthy and Patrol the
Magistrates: Restoring Elite Accountability to Popular Government®, in: American
Political Science Review, Jg. 100, Heft 2, 2006, 147-163.

63 Im Unterschied zu anderen neordmischen Denkern wie Pocock, Skinner, Viroli
und Pettit stellt McCormick damit die anti-elitdre Haltung Machiavellis stérker
heraus. Im Mittelpunkt von dessen Denken sieht er die Bewiltigung des Klassen-
konfliktes mittels der Institution des Volkstribunats. Vgl. John P. McCormick,
,Machiavelli against Republicanism. On the Cambridge School’s ,Guicciardininan
Moments‘“, in: Political Theory, Jg. 31, Heft 5, 2003, 615-643.

64 Zu erwihnen ist hier, dass sich McCormick zwar selbst wiederholt in die Tradition
kontestativer Demokratietheorien eingliedert (McCormick, ,,Contain the Wealthy
and Patrol the Magistrates®, 160), gegeniiber deren Ausformulierung bei Pettit je-
doch an verschiedener Stelle Bedenken vorbringt. Das liegt daran, dass dieser dazu
tendiert, allzu strittige Sachverhalte durch ,,Depolitisierung® aus seinem kontesta-
tiven Institutionengefiige auszuklammern und an Expert_innengremien zu iiberge-
ben. Machiavellis popularen Republikanismus versteht McCormick als Korrektur
zu einer solchen elitiren Tendenz im republikanischen Denken Pettits (McCor-
mick, Machiavellian Democracy, 155f.). Zur Kritik an Pettits Konzept der Depoli-

255

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

McCormick entwickelt seinen Vorschlag fiir ein Volkstribunat in drei
Schritten. In einem ersten Schritt rekonstruiert er Machiavellis Rezeption
der romischen Republik und ihrer politischen Institutionen, im zweiten
Schritt nimmt er dessen eigene Reformvorschldge fiir die Republik Flo-
renz in den Blick, bevor er dann in einem abschlieenden Schritt daraus
einen zeitgenodssischen Reformvorschlag zu gewinnen versucht. Als Kenn-
zeichen fiir das Denken Machiavellis in den Discorsi gilt ihm dabei, dass
hier nicht die Tyrannei der Mehrheit, sondern umgekehrt die Tyrannei der
Minderheit zum bestimmenden Thema wird. Im Gegensatz zu jenen re-
publikanischen Entwiirfen, welche ihre Aufmerksamkeit vor allem der
Frage widmen, wie der politische Prozess vor der Einflussnahme der blin-
den Masse oder des wiitenden Mobs geschiitzt werden kann, konzentriert
sich Machiavelli auf das Problem der Verselbststdndigung von politischen
Eliten. Entsprechend geht die grofte Gefahr fiir die Stabilitét eines politi-
schen Systems fiir ihn nicht von unten, sondern von oben aus. Wihrend
das Volk ndmlich nur das Verlangen hat, ,,nicht beherrscht zu werden®, so
Machiavelli, hat der Adel ,,ein starkes Verlangen zu herrschen“.®® Es ist
eben dieser Gegensatz, der dazu fiihrt, dass im Zentrum der institutionen-
theoretischen Uberlegungen von Machiavelli der Klassenkonflikt und sei-
ne Bewiltigung stehen.

Stabilitit und Prosperitét der romischen Republik wurzeln fiir Machia-
velli in dem Umstand, dass der Klassenkonflikt hier in Form des Volkstri-
bunats eine institutionalisierte und geregelte Form erhilt. Das Volkstribu-
nat entsteht dabei als Folge der Stindekdmpfe zwischen Patriziern und
Plebejern, wie wir sie im letzten Teil dieser Arbeit kennengelernt hatten.®
Im Anschluss an Ranciére hatte ich diese Kdmpfe dort als eine Auseinan-
dersetzung um die Aufteilung des Sinnlichen beschrieben, bei der um die
Moglichkeit des gesellschaftlichen Erscheinens gestritten wird. Den Ple-
bejern, so hatten wir gesehen, gelang es dabei mittels der Demonstration
ihrer Gleichheit von den Patriziern als legitimer Teil des Demos anerkannt
zu werden. Wihrend Ranciére seine Uberlegungen nun genau an dieser
Stelle abbricht, beginnen diejenigen von McCormick hier. Er interessiert
sich dafiir, wie genau der Anteil verfasst ist, der den Plebejern nun zuge-

tisierung strittiger Sachverhalte vgl. auch Nadia Urbinati, ,,Unpolitical De-
mocracy®, in: Political Theory, Jg. 38, Heft 1, 2010, 65-92.

65 Niccolo Machiavelli, Discorsi. Gedanken tiber Politik und Staatsfiihrung, iibers. v.
Rudolf Zorn, 3. Aufl., Stuttgart: Kroner 1977, 1.5, 20.

66 Vgl. Kap. 2: ,,Die Aufteilung des Sinnlichen®.

256

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

standen wird. Hier zeigt sich, dass die Plebejer fortan mitnichten als Glei-
che behandelt werden, da sie nicht das Recht haben, fiir den Senat zu kan-
didieren und damit an den Regierungsgeschiften teilzuhaben. Ganz im
Gegenteil: Der Senat bleibt weiterhin exklusiv den Patriziern vorbehalten.
Die Einbeziehung der Plebejer in den politischen Prozess soll vielmehr
durch eine politische Gegeninstitution gewihrleistet werden: das concili-
um plebis. Dieses ist genau spiegelverkehrt zum Senat eingerichtet, inso-
fern es den Patriziern nicht gestattet ist, an diesen Versammlungen teilzu-
nehmen. Und die Parallele geht noch weiter: Wahrend der Senat die Kon-
suln wahlt, welche mit den obersten Regierungsgeschiften beauftragt sind,
wihlt das concilium plebis eine Reihe von Tribunen, um die Interessen des
populus zu vertreten.’” Die Volkstribune besitzen dafiir vier politische Mit-
tel: Sie sind erstens dazu berechtigt, die Freilassung all jener Plebejer ein-
zufordern, die ohne Grund festgehalten werden; sie besitzen zweitens die
Macht, politische Entscheidungstrager 6ffentlich wegen Amtsmissbrauchs
anzuklagen; sie besitzen drittens ein Veto-Recht gegeniiber den Entschei-
dungen des Senats und der Konsuln, um die Plebejer vor Willkiirherrschaft
zu schiitzen und dafiir zu sorgen, dass ihre Anliegen im Entscheidungspro-
zess Beriicksichtigung finden; und viertens schlieBlich kénnen die Tribune
mit Zustimmung des concilium plebis Gesetze (Plebiszite) erlassen, an die
spater im Zuge der Einfiilhrung der Lex Hortensia auch die Patrizier ge-
bunden waren.%® Abgesichert wird die politische Macht der Volkstribune
dadurch, dass die Plebejer geschworen haben, jede Bedrohung oder Ge-
waltanwendung gegen sie mit dem Tod zu rdchen, was ihnen einen sakro-
sankten Status verleiht.

Mit der Etablierung klassenspezifischer Institutionen wird die rémi-
sche Republik fiir Machiavelli zu einer gemischten Regierungsform zwi-
schen Monarchie (Konsuln), Aristokratie (Senat) und Demokratie (Volks-
tribune), in der ein jedes der Glieder sein Bestes zur Regierung beitragt
und gleichzeitig jedes andere Glied daran hindert, seine schlechtesten Ei-
genschaften zu entfalten. Die ,,Vollkommenheit™ der romischen Republik
ist fiir ihn entsprechend gerade als Resultat ihrer ,,Uneinigkeit™ zu verste-

67 ,In the Roman republic, the tribunate functioned as the plebeian answer to magis-
tracies from which plebs were formally excluded initially, and then obtained only
with great difficulty — it was a counter-consulate, if you will; the tribunes, in effect,
counter-consuls.” McCormick, ,,Contain the Wealthy and Patrol the Magistrates®,
153.

68 Ebd., 150.

257

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

hen.® Eine solche Uneinigkeit kann freilich so lange prekir bleiben, wie
sich die Beteiligten ihrer konstitutiven Rolle nicht bewusst sind. Exempla-
risch hierfiir sind fiir Machiavelli die zweiten Stdndekdmpfe um 449 v.u.Z.
Sie resultieren aus der Einsetzung der Dezemvirn, dem Rat der Zehn, von
denen sich sowohl die Patrizier als auch die Plebejer eine Erweiterung ih-
rer Macht erhofften. Beide mussten jedoch die Erfahrung machen, dass die
Auflosung des institutionalisierten Gegensatzes zu Instabilitit und Tyran-
nei fiihrte.”® Als es im Zuge des zweiten Auszugs der Plebejer zur Wieder-
einrichtung der Stdndeinstitutionen von Senat und concilium plebis
kommt, gelingt es den Plebejern, dem Adel das Recht abzuringen, dass
fortan auch Plebejer als Konsuln ernannt werden konnen. Bemerkenswer-
terweise flihrte das im Zuge der nichsten Wahlen jedoch nicht dazu, dass
einer der Konsuln aus dem Kreise der Plebejer bestellt wurde. Vielmehr
entschlossen sich die Plebejer, weiterhin Patrizier als Konsuln zu bestel-
len.”! Machiavelli versteht dieses Ereignis so, dass die Biirger in dem
Moment, in dem sie gezwungen sind, den besten Kandidaten fiir das Amt
der Konsuln zu wiahlen, zu der Einsicht kommen, dass die geeignetsten
Minner fiir dieses Amt aus der Klasse der Patrizier stammen.’? Die Plebe-
jer verzichten auf die Mdoglichkeit der Machtergreifung, weil sie zu der
reflexiven Einsicht gekommen sind, dass die Vollkommenheit der Repub-
lik auf einem geordneten Gegeneinander der einzelnen Glieder der Ge-
meinschaft beruht. Und das bedeutet im konkreten Fall, den Patriziern die
Macht iiber die Regierungsgeschéfte zu ilibertragen und sich selbst auf die
Rolle einer Gegen-Macht zu konzentrieren.

Machiavellis Begeisterung fiir das politische System Roms ging so
weit, dass er dieses in seiner Denkschrift iiber die Reform des Staates Flo-
renz konzeptionell zu reproduzieren gedachte.”® In dieser Schrift, die als
Ratschlag an Papst Leo X. und Kardinal Giulio de’ Medici sowie ihre
Freunde verfasst ist, empfichlt Machiavelli, die politischen Vertretungen

69 Machiavelli, Discorsi, 1.2, 16.

70 Ebd., 1.40, 120.

71 Ebd., 1.47, 129.

72 ,Als es aber seine Leute im einzelnen zu beurteilen hatte, erkannte es deren
Schwichen und sah, daf3 keiner aus ihrer Mitte das verdiente, was es in seiner Ge-
samtheit zu verdienen glaubte. Es schdmte sich ihrer und wandte sich wieder an
die, die das Amt wirklich verdienten.” (Ebd., 1.47,130)

73 Niccold Machiavelli, ,,Denkschrift tiber die Reform des Staates von Florenz*, in:
ders., Politische Schriften, aus d. Ital. v. Johannes Ziegler und Franz Nikolaus
Baur, hrsg. v. Herfried Miinkler, Frankfurt a. M.: Fischer 1990, 347-357.

258

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

der kiinftigen Republik entlang von Klassengrenzen einzurichten. Als erste
nennt er dabei die Mitglieder derjenigen Klasse, die ,,hohen Sinnes sind
und die den Vorrang vor den anderen zu verdienen glauben*.”* Diese ex-
klusive Klasse soll in der Signorina zusammenkommen, in der 65 auf Le-
benszeit ernannte Adelige Platz finden. Um die Ménner mittleren Ranges
zu befriedigen, folgt der ,,Rat der Erwahlten“, der sich aus 200 Biirgern
zusammensetzt, die ebenso auf Lebenszeit ernannt sind. Beide Gremien
sollen zu Beginn durch den Papst besetzt werden, so dass dessen Gewalt
in der Stadt befestigt ist. In einem dritten Schritt geht Machiavelli dann
dazu iiber, auch fiir den dritten Stand die Einfiihrung eines Gremiums vor-
zuschlagen, da ohne eine Befriedigung der Massen keine ,,dauernde Repu-
blik errichtet werden kann.” Es soll daher den ,,Rat des Volkes* geben,
der mit 1000 Biirgern besetzt ist. Dieser hat die Aufgabe, nach dem Able-
ben des Papstes die Mitglieder der Signorina und des Rates der Erwéhlten
zu benennen, was ihm einen weitreichenden politischen Einfluss sichert.
Glaubt man, dass Machiavelli mit dieser Form der Einflussnahme bereits
eine ausreichende Teilung der Gewalten hergestellt sieht, geht man jedoch
fehl. Fast wie nebenbei fiihrt er ndmlich abschlieend noch eine Institution
der popularen Kontrolle ein, die sich aus 16 Gonfalonieri aus den Reihen
des Volkes zusammensetzt.”® Unter ihnen darf keiner der 65 Adeligen aus
der Signorina sein, damit sichergestellt ist, dass es sich um eine klassen-
spezifische Vertretung handelt. Aufgabe dieser Tribune ist es, den Sitzun-
gen der Signorina und des Rates der Erwéhlten beizawohnen und dafiir zu
sorgen, dass ,jedesmal, wenn sie aus Uneinigkeit nicht zu einem Be-
schlusse kommen oder aus Bosheit gegen das 6ffentliche Wohl handeln®,
die Entscheidung an den nichstniederen Rat iibergeben wird.”’

Wihrend McCormick Machiavellis Vorschlag zur Reform des Staates
Florenz auf einer Linie mit dessen Rekonstruktion der romischen Republik
sieht, scheint mir sein Reformvorschlag in wichtigen Details vom System
der romischen Republik abzuweichen. Handelte es sich bei den Vetorech-
ten der romischen Tribune ndmlich um suspensive Vetorechte, welche die
Macht zu einem erneuten Beschluss an das urspriingliche Gesetzgebungs-

74 Ebd., 351.

75 Ebd., 354.

76 McCormick betont, dass diese Diskussion so subtil ist, dass sie von den meisten
Kommentatoren dieser Schrift tibersehen worden ist. McCormick, ,,Contain the
Wealthy and Patrol the Magistrates*, 152.

77 Machiavelli, ,,Denkschrift tiber die Reform des Staates von Florenz*, 355.

259

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

organ zuriicktransferieren, haben wir es bei den projektierten Vetorechten
der florentinischen Tribune mit devolutiven Vetorechten zu tun, welche
den Neubeschluss an die nichstuntere Instanz delegieren. Das fiihrt dazu,
dass alle politischen Regierungsangelegenheiten von oben nach unten
durchsickern und zum Gegenstand des Rats des Volkes werden konnen.
Machiavellis Konzeption des florentinischen Tribunats fillt daher nicht
nur demokratischer aus als das romische Vorbild, sondern sie stellt auch
die demokratische Entscheidungsmacht selbst noch einmal unter Kontrol-
le. Machiavelli 1dsst die Tribune ndmlich auch dem grofien Rat des Volkes
beiwohnen, um zu priifen, ob die hier getroffenen Entscheidungen zum
Wohle der Offentlichkeit ausfallen. Das hat zur Folge, dass die Florentiner
Tribune nicht in erster Linie Vertreter der Interessen des Plebs sind, son-
dern Vertreter des Gemeinwillens. Im Unterschied zu den romischen Tri-
bunen miissen die florentinischen Tribune daher eine epistemische Son-
derstellung besitzen, die es ihnen erlaubt, Einsicht in das 6ffentliche Wohl
zu nehmen. Kraft welcher Befdhigung die Tribune in eine solchen Position
gelangen, bleibt bei Machiavelli jedoch ungeklart. Klar ist jedoch, dass sie
konstitutionell eine sehr starke Stellung haben, insofern ihre Veto-Macht
sich nicht nur auf die Signorina und den Rat der Erwiéhlten, sondern auch
auf den Rat des Volkes erstreckt.

Im Anschluss an Machiavellis Uberlegungen schligt McCormick eine
Wiederbelebung der Institution des Volkstribunats vor. Dies scheint ihm
aufgrund der Tatsache erstrebenswert, dass der Gegensatz zwischen Reich
und Arm auch in unseren Gesellschaften heute noch eine bedeutende Rolle
spielt, ohne jedoch einen institutionalisierten Ausdruck zu finden.
McCormick spekuliert, dass dies die Folge von zwei gegenlidufigen Bewe-
gungen ist.”® Einerseits ist die bindre Unterscheidung zwischen Arm und
Reich einer Pluralitit von Differenzen gewichen, die zur Folge haben,
dass soziale Zugehorigkeit heute nicht mehr so stark in Begriffen der
Klasse verstanden wird. Andererseits hat die von Rousseau formulierte
Idee der Souverinitit des Volkes dazu gefiihrt, den Demos als ein Kollek-
tivsubjekt zu verstehen, dessen Willen nicht weiter unterteilt werden kann.
Zusammengenommen fiihren beide Bewegungen dazu, dass im Konstitu-
tionalismus der Gegenwart das Nachdenken iiber klassenspezifische Insti-
tutionen nach und nach verschwunden ist. Dadurch gerit jedoch aus dem
Blick, dass unsere Gegenwartsgesellschaften weiterhin durch starke 6ko-

78 Vgl. McCormick, ,,Contain the Wealthy and Patrol the Magistrates*, 158ff.

260

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

nomische Asymmetrien in der Verteilung des gesellschaftlichen Reichtums
gekennzeichnet sind. Wahrend etwa in den USA das Einkommen der unte-
ren fliinf Prozent der Bevolkerung im Vergleich zu den oberen fiinf Prozent
zwischen 1947 und 1979 noch um 23% zunahm, ist es zwischen 1979 und
2007 um 59% zuriickgegangen.”” Diese Entwicklung hat uns heute in eine
Situation gefiihrt, in der 1% der amerikanischen Bevolkerung ca. 38% des
Gesamtvermogens besitzen. Es ist eben diese Ungleichverteilung, auf die
Bewegungen wie Occupy mit ihrem Slogan ,,We are the 99%* aufmerk-
sam machen wollen und welche McCormick dazu fiihrt, die Relevanz des
Klassengegensatzes auch fiir unsere gegenwirtigen Gesellschaften zu be-
tonen. Gemal der Idee von ,,One man, one vote* sollten solche Ungleich-
verteilungen freilich keine Rolle spielen. In der Praxis zeigt sich jedoch,
dass 6konomische und politische Privilegien eng miteinander verkniipft
sind. So besitzen die Biirger innen in Kalifornien zwar beispielsweise die
Moglichkeit, mittels direktdemokratischer Praktiken Gesetzesinitiativen
einzubringen und politische Amtstrager zu sanktionieren. Fiir den Erfolg
einer solchen Initiative brauchen sie jedoch Unterschriften von ca.
400.000 Stimmberechtigten, die innerhalb von 150 Tagen eingeholt wer-
den miissen. Ohne professionelle Unterstiitzung ist es daher fiir einfache
Biirger innen beinahe unmdoglich, in diesem Zeitraum die erforderlichen
Unterschriften zu sammeln. Was sich hier am Beispiel der Petitionsarbeit
zeigt, setzt sich im Bereich bezahlter Lobby-, Medien- und Offentlich-
keitsarbeit fort. Finanzstarke Akteure haben hier die Moglichkeit, die 6f-
fentliche Meinung mittels Agendasetting und der Présentation von Sach-
verhalten zu beeinflussen. Nicht umsonst etwa sind die meisten Kandida-
ten im US-amerikanischen Prisidentschaftswahlkampf entweder selbst
Millionére oder werden von solchen alimentiert. Effektiv bedeutet all dies
fiir McCormick, dass in unserer Demokratie hinter der Fassade von
Gleichheit Machtasymmetrien dafiir sorgen, dass bessergestellte Individu-
en groBeren Einfluss auf den politischen Prozess nehmen konnen als
Normalbiirger innen.*

79 Die Zahlen basieren auf: Graham Smith und David Owen, ,,Machiavellian De-
mocratic Innovations, McCormick’s People’s Tribunate®, in: The Good Society, Jg.
20, Heft 2, 2011, 203-215, hier: 206.

80 ,,Modern popular governments are no less vulnerable than their historical ante-
cendents to corruption, subversion, and usurpation by the wealthy.“ (John McCor-
mick, Machiavellian Democracy, 2)

261

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

Um politische Machtasymmetrien auszugleichen, macht sich McCor-
mick fiir die Wiederbelebung der institutionellen Gegenmacht des Volks-
tribunats stark. Sein Vorschlag fiir ein Volkstribunat gestaltet sich folgen-
dermafBlen: Es ist zusammengesetzt aus 51 Biirgerinnen, die mittels Los-
verfahren gewihlt und fiir ein Jahr eingesetzt werden. Entscheidend ist
dabei, dass der Lospool, aus welchem die Tribune gezogen werden, politi-
sche und 6konomische Eliten ausschlieBt. Alle diejenigen, die schon ein-
mal ein offizielles politisches Amt bekleidet haben und deren Haushalts-
vermdgen iiber $§ 345.000 liegt (dieser Wert entspricht in den USA unge-
fahr dem Ausschluss der reichsten 10% der Bevolkerung), sind von der
Lotterie ausgeschlossen.®' Die Aufgabe der Tribune besteht nun darin, fiinf
Tage die Woche fiir sechs Stunden am Tag die Geschéfte der Regierung zu
studieren und zu diskutieren. Kommen sie zu dem Schluss, dass die Regie-
rung schlecht arbeitet, stehen ihnen drei Sanktionsmafnahmen zur Verfii-
gung: In ihrer einjdhrigen Legislaturperiode konnen sie zunichst einmal
ein Veto gegeniiber einem Gesetzesvorschlag der Legislative, einem Erlass
der Exekutive und einem Urteil der Judikative einlegen, worauf die ent-
sprechende Institution ein Jahr lang nicht noch einmal die gleiche Maf3-
nahme anstreben darf. Zweitens kdnnen die Tribune ein nationales Refe-
rendum zu einem von ihnen gewihlten Thema durchfiihren. Zu diesem
Referendum darf es keine privaten Werbemalnahmen geben, sondern nur
eine im nationalen Fernsehen ausgetragene Diskussion zwischen einem
Pro- und einem Opponenten des Referendums. Der anschlieBende Refe-
rendumsbeschluss hat die Kraft eines Bundesgesetzes und kann nur durch
eine Zweidrittelmehrheit von Parlament und Senat aufgehoben werden.
Drittens schlieBlich haben die Tribune die Macht, in ihrer Legislaturperio-
de ein Amtsenthebungsverfahren gegen je einen Amtstrager der drei Ge-
walten einzuleiten, um diesen fiir schlechte Amtsfithrung zur Rechenschaft
zu ziehen.

McCormicks Uberlegungen haben in der Gegenwart eine Reihe von
Fiirsprechenden gefunden. So beschliet etwa Lawrence Hamilton seine
Studie iiber Freiheit und Macht im Anschluss an McCormick mit dem
Pladoyer fiir ein demokratisches Institutionendesign, das sich der Institu-
tion des Volkstribunats bedient.3? Ahnlich spricht sich auch Dirk Jérke im
Anschluss an McCormick fiir eine Re-Demokratisierung des politischen

81 Ebd., 183.
82 Lawrence Hamilton, Freedom is Power. Liberty Through Political Representation.
Cambridge: Cambridge University Press 2014, 203.

262

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

Systems mittels spezifischer Beteiligungsrechte fiir minderprivilegierte
Gruppen aus.*®

Gleichwohl sind McCormicks Vorschlidge nicht nur auf Zustimmung
gestoflen, sondern haben auch eine Reihe von Einwinden hervorgebracht.
Diese betreffen einerseits die formale Zusammensetzung der Institution
und andererseits deren inhaltliche Befugnisse. Widmen wir uns zunéchst
dem formalen Rahmen, miissen wir feststellen, dass McCormick diesen
direkt von seinen historischen Vorbildern iibernommen zu haben scheint.
Vom romischen Vorbild iibernimmt er die Vorgabe, dass die Tribune je-
weils fiir ein Jahr ernannt werden, von der florentinischen Republik, dass
die Anzahl der Tribune bei ca. 50 liegen soll.** Nun liegt es freilich auf der
Hand, dass beide GroBen an ihren jeweiligen historischen Kontext gebun-
den sind und ihre Validitit im Kontext moderner Massengesellschaften zu
iiberpriifen und zu begriinden wére. Ein solche Begriindung lasst McCor-
mick jedoch vermissen. Es ist daher nur wenig verwunderlich, dass eine
erste Kritik eben jene beiden GroBen ins Visier nimmt, die McCormick so
selbstverstindlich setzt. So argumentiert etwa Andrew Rehfeld, dass eine
Amtszeit von einem Jahr in den meisten Fillen nur dann fiir ein Amtsent-
hebungsverfahren oder ein nationales Referendum ausreichen wiirde,
wenn dieses sofort nach Amtsantritt angegangen wiirde.®> Insgesamt sei
die Zeit des Tribunats daher zu kurz bemessen. Gleiches gilt fiir die An-
zahl der gewahlten Biirger innen. Mit einer per Losverfahren ausgewahl-
ten Zahl von 51 Tribunen, so Rehfeld weiter, ist keine angemessene statis-
tische Reprisentation der 90% der Bevolkerung, die McCormick im Blick
hat, zu leisten. Vielmehr wiirde es regelmiBig zur statistischen Uber- bzw.
Unterreprisentation bestimmter sozialer Gruppen in diesem Gremium
kommen, da eine Durchschnittsreprisentation erst ab einer Zahl von ca.
1000 Tribunen gewihrleistet wire.*® Um effektiv und reprisentativ arbei-
ten zu konnen, miisste das von McCormick ins Auge gefasste Gremium
daher anders verfasst sein.

83 Dirk Jorke, ,,Political participation, social inequalities, and special veto powers®,
in: Critical Review of International Social and Political Philosophy, Jg.19, Heft 3,
2016, 320-338.

84 McCormick, Machiavellian Democracy, 93 und 123.

85 Andrew Rehfeld, ,Incentivize the Powerful or Empower the Poor? Thoughts on
John McCormick's Machiavellian Democracy®, in: The Good Society, Jg. 20, Heft
2,2011, 226-239, 235.

86 Ebd., 230f.

263

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

Gehen wir nun fiir den Moment davon aus, dass die genannten forma-
len und organisatorischen Rahmungsprobleme mittels Anpassungsmal-
nahmen zu 16sen sind, bleibt die Frage, wie tiberzeugend die von McCor-
mick vorgebrachten inhaltlichen Befugnisse sind. Beziiglich der Befugnis
der Tribune zur Eroffnung eines Amtsenthebungsverfahrens hat Melissa
Schwarzenberg die Sorge geduBert, dass diese zu populistischen MaBnah-
men fiihren konnte, welche die Parlamentarier innen davor zuriickschre-
cken lassen, unpopuldre Entscheidungen zu fillen. Die Befugnis zur
Amtsenthebung geht aus ihrer Sicht mit der Gefahr einher, einen Politik-
stil der wechselseitigen Damonisierung zu fordern.®” Mit Blick auf die Be-
fugnis der Tribune, ein nationales Referendum zu initiieren, gibt Roger
Smith zu bedenken, dass aufgrund der oben genannten Uber- bzw. Unter-
reprisentation von Gruppen im Tribunatsgremium die Sachverhalte, die
zur nationalen Abstimmung ausgewéhlt werden, in der Gefahr stehen, le-
diglich partikulare Interessen auszudriicken.®® Der Denominator ,arm* sei
schlicht nicht differenziert genug, um dafiir zu sorgen, dass die Tribune
die Belange aller artikulieren. Auf der Ebene des Tribunats treten somit
wieder genau jene Probleme der universalen Staatsbiirgerschaft auf, die
ich im vorherigen Abschnitt diskutiert habe. Es ist daher nur wenig ver-
wunderlich, dass sich auch McCormick fiir eine gruppenspezifische Re-
prasentation im Tribunatsgremium ausspricht — ohne allerdings zu erléu-
tern, wie sich diese Idee zu derjenigen der Lotterie verhilt.?’

Die weitreichendste Diskussion in der Literatur hat der Vorschlag aus-
geldst, den Tribunen ein Vetorecht zu iibertragen.”® Unter Kommenta-
tor_innen besteht Einigkeit dariiber, dass die Beschrinkung des Vetorechts
auf einen Einsatz pro Legislaturperiode die Kontrollfunktion des Tribunats
unterlduft. Dieses bezieht seine Macht ja gerade daraus, dass es durch sei-
ne wiederholte Anwendungsmdglichkeit die Akteur innen dazu nétigt,
wechselseitig aufeinander einzugehen. Wo nur ein einmaliges Vetorecht
herrscht, kann ein solcher Effekt nicht erzeugt werden. Es wird vielmehr

87 Melissa Schwartzberg, ,,The Ferocity of Hope: Accountability and the People's
Tribunate in Machiavellian Democracy®, in: The Good Society, Jg. 20, Heft 2,
2011, 216-225, 219f. In die gleiche Richtung auch: Rehfeld, ,.Incentivize the Pow-
erful or Empower the Poor?*

88 Smith und Owen, ,,Machiavellian Democratic Innovations®, 243.

89 McCormick, Machiavellian Democracy, 185.

90 Rehfeld, ,,Incentivize the Powerful or Empower the Poor?“, Schwartzberg, ,,The
Ferocity of Hope*; Nadia Urbinati, ,,Republicanism: Democratic or Popular?“, in:
The Good Society, Jg. 20, Heft 2, 2011, 157-169.

264

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

lediglich zur Destabilisierung des politischen Prozesses fiihren, da fiir den
Gesetzgeber bei einem sich jedes Jahr erneuernden Tribunat schlecht ab-
zusehen ist, welche Gesetzesvorhaben genau auf ein Veto stoen werden.”!
Was in einem Jahr per Veto verhindert wird, kann im néchsten Jahr auf-
grund der Neuzusammensetzung des Tribunats unbeanstandet bleiben. Das
Tribunat stellt fiir den Gesetzgeber keinen stabilen und berechenbaren
Handlungspartner dar, sondern vielmehr eine unberechenbare Storquelle.”
Das einmalige Vetorecht hat daher nicht den Effekt, die unterschiedlichen
Parteien zusammenzufiithren, sondern es starkt vielmehr den Anreiz zur
Ubervorteilung. So kann der Gesetzgeber versuchen, die Vetomacht der
Tribune dadurch zu umgehen, dass er eine Gesetzesvorlage in moglichst
viele Einzelgesetze aufspaltet oder ein so provokantes Gesetz formuliert,
dass die Tribune gendtigt sind, hierfiir ihr Veto zu verbrauchen, was ihm
dann fiir den Rest der Legislaturperiode freie Hand ldsst. Kurz und gut:
McCormicks Beschriankung des Vetos auf seinen einmaligen Einsatz lauft
dem Zweck der Ermoglichung wechselseitiger Kommunikation zuwider.
Fiihrt man sich diese Einwande vor Augen, stellt sich die Frage, wo wir
nach diesen Uberlegungen mit der Institution des Volkstribunats stehen.
Zunichst ist festzuhalten, dass sich in McCormicks Tribunat verschiedene
Motive vermischen. Wahrend Veto und Amtsenthebung dem System der
Kontrolle angehdren, ist die Mdglichkeit zur Initiierung von Referenden
Teil eines Systems der Einflussnahme. Eine solche Einflussnahme muss
bei McCormick freilich nur deshalb gesichert werden, weil er die elitdre
Struktur des politischen Systems als gegeben voraussetzt.”> Im Gegensatz
dazu habe ich hier einen partizipativen Ansatz verfolgt, welcher mittels
politischer Gruppenvertretung die gleiche Einflussnahme aller sozialer
Gruppen gewdhrleisten soll. An die Stelle der gesellschaftlichen Gegens-
dtze von Arm und Reich ist dabei die Pluralitit von Differenzen moderner
Gesellschaften getreten, welche zwar auch die Forderung zur Gruppenre-
prasentation von Armen enthalten kann, sich jedoch darauf nicht be-
schriankt. Gehen wir in der Folge davon aus, dass die Moglichkeit zur Ein-
bringung von Gesetzen in den Hianden der Legislative bleiben sollte, blei-
ben fiir die Tribune ihre Kontrollbefugnisse (Veto und Amtsenthebung)
iibrig. Ich will mich dabei vor allem auf das Vetorecht konzentrieren und
der Frage nachgehen, in welcher Form die Tribune dieses ausiiben sollten.

91 Rehfeld, ,Incentivize the Powerful or Empower the Poor?*, 235.
92 Ebd., 234.
93 So argumentiert auch Urbinati, ,,Republicanism: Democratic or Popular?, 163f.

265

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

Im dem von McCormick beflirworteten romischen Modell des Tribu-
nats, so hatten wir gesehen, haben die Tribune die Aufgabe, die Interessen
der plebejischen Volksversammlung zu vertreten und entsprechend eine
Gegen-Macht zum Senat zu bilden. Tribune sind in diesem Modell Teil
einer der beiden Streitparteien. Anders dagegen, so hatte ich gezeigt, ver-
hélt es sich in dem von Machiavelli priasentierten florentinischen Modell.
Aufgabe der Tribune ist es hier, als Vertreter des offentlichen Wohls zu
fungieren und als ausgleichende Macht zwischen der Macht der grandi
und der Gegen-Macht des popolo zu fungieren. Entsprechend sind sie in
diesem Modell nicht Teil der beiden Streitparteien, sondern sie stehen tiber
ihnen. Die Vetomacht der Tribune kommt im ersten Fall entsprechend
iiberall dort ins Spiel, wo die Regierenden gegen die partikularen Interes-
sen der Biirger innen verstoB3en, wihrend sie im zweiten Fall tiberall dort
ins Spiel kommt, wo die Regierenden nicht im Sinne des Allgemeinwohls
handeln. Beide Veto-Konzeptionen scheinen mir fiir eine Reaktualisierung
der Institution des Volkstribunats unbrauchbar. Die romische Konzeption
setzt die Vorstellung eines stidndisch gegliederten politischen Systems vo-
raus, in welchem die Biirger innen von vornherein von der legislativen
Macht ausgeschlossen sind und ist daher nicht mit der Konzeption einer
starken Demokratie, wie ich sie im letzten Kapitel entwickelt habe, zu
vereinbaren. Die florentinische Konzeption setzt dagegen eine iibergrei-
fende Vorstellung des 6ffentlichen Wohls voraus, von dem gerade in mo-
dernen Gesellschaften mit ihren divergierenden Vorstellungen vom guten
Leben unklar ist, worin genau es bestehen soll Das Scheitern beider Mo-
delle bedeutet jedoch nicht, dass wir die Idee des Volkstribunats génzlich
aufgeben miissten, vielmehr besteht die Aufgabe darin, das florentinische
Modell unter den Bedingungen unserer Gegenwart neu zu formulieren.

Eine solche Neuformulierung kann an das im letzten Abschnitt entwi-
ckelte Konzept der Responsivitétsrechte anschlieBen. Dieses bestand da-
rin, die Einflussnahme marginalisierter Stimmen im politischen Prozess
dadurch zu sichern, dass politische Akteur innen im Zuge parlamentari-
scher Gruppenrepréisentation gesicherte Mdglichkeiten zur Artikulation
ihrer Anspriiche haben und andere politische Gruppierungen verpflichtet
sind, auf die von ihnen vorgebrachten Vorschliage, Einwénde und Beden-
ken eine Antwort zu geben. Im Anschluss an Machiavellis Konzeption des
florentinischen Tribunats wiirde die Aufgabe eines zeitgendssischen Tri-
bunats nun darin bestehen, sicherzustellen, dass politische Auseinander-
setzungen im Sinne des Gemeinwohls gefiihrt werden — mit dem entschei-
denden Unterschied, dass hier kein substantieller Begriff des Gemein-
wohls mehr vorausgesetzt wird, zu dem die Tribune exklusiven Zugang

266

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

hitten, sondern ein kontestativer Begriff, der sich erst in der politischen
Auseinandersetzung herauskristallisieren muss. Entsprechend haben die
Tribune nicht iiber das Gemeinwohl zu wachen, sondern iiber die Verfah-
ren, in deren Zuge unterschiedliche Vorstellungen des Gemeinwohls mit-
einander konfrontiert werden. Gegenstand tribunaler Kontrolle ist daher
nicht diese oder jene Vorstellung vom Guten, sondern das Wechselspiel
von Rede und Antwort, in welchem die politischen Akteur innen um eine
solche Vorstellung streiten. Fiir eine solche Responsivitédtskontrolle konnte
dem Tribunat dhnlich wie heutigen Parlamentspréasident innen die Macht
zustehen, das Wort zu erteilen oder zu entziechen, Ermahnungen auszu-
sprechen oder Parlamentarier innen bei schwerwiegendem kommunikati-
vem Fehlverhalten temporir zu suspendieren.’* Im losen Anschluss an die
florentinische Konzeption des Tribunats konnte man sogar so weit gehen,
die Volkstribune mit einem suspensiven Vetorecht auszustatten. Dieses
konnte iiberall dort zum Einsatz gebracht werden, wo politische Entschei-
dungen nicht das Resultat von kommunikativen Auseinandersetzungen,
sondern von strategischer Durchsetzungsakten sind. Das suspensive Veto
vermag das Problem der Gegenmajoritit dabei auf eine produktive Weise
aufzuldsen: Es stellt den politischen Prozess nicht still, vielmehr zwingt es
die politisch Handelnden dazu, mit kommunikativen Mitteln aufeinander
Bezug zu nehmen. Ziel ist es, der Verselbststandigung des politischen Pro-
zesses in einen Wettkampf vorzubeugen, in welchem die andere Partei nur
noch als zu iiberwindende Gegnerin in den Blick kommt. Tribunale
Responsivititskontrolle hat — so ldsst sich im Anschluss an eine Begriffs-
bildung von Chantal Mouffe formulieren — die Aufgabe dafiir zu sorgen,
dass Agonismus nicht in Antagonismus umkippt, und der politische Pro-
zess die Form eines Redewettstreits beibehilt, in dem beide Seiten aufei-
nander bezogen sind.”?

Der Vorschlag von McCormick ist mit diesem neuen Zuschnitt der
Funktion des Volkstribunats freilich substantiell abgedndert. Die Volkstri-
bune wiirden jetzt ndmlich nicht mehr im Modus der Stellvertretung agie-

94 Zum Rederecht im Bundestag vgl. Johann Christoph Besch, ,,Rederecht und Rede-
ordnung®, in: Hans-Peter Schneider und Wolfgang Zeh (Hg.), Parlamentsrecht und
Parlamentspraxis in der Bundesrepublik Deutschland, New York: de Gruyter
1989, 939-959.

95 ,,Als Hauptaufgabe der Demokratie konnte man die Umwandlung des Antagonis-
mus in Agonismus ansehen. (Mouffe, Chantal: Uber das Politische. Wider die
kosmopolitische Illusion, aus d. Engl. v. Niels Neumeier, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2007, 30)

267

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

ren, um die Interessen der einfachen Biirger innen gegen die Eliten zu
verteidigen, sondern ihre Aufgabe wire es, politische Auseinandersetzun-
gen von einem dritten Standpunkt aus auf ihre Responsivitét hin zu prii-
fen. Wenn die Tribune nun aber selbst keine Streitpartei darstellen, son-
dern eine dritte Instanz bilden, welche die Streitparteien aufeinander be-
ziehen soll, empfiehlt es sich, dass ihre Zusammensetzung anders beschaf-
fen ist als diejenige der politischen Gremien, iiber die sie wachen.
McCormicks Vorschlag, so hatten wir gesehen, bestand darin, die Tribune
per Losverfahren aus jenen 90% der Bevolkerung zu rekrutieren, die er
zum populus rechnet. Dies entsprang dem Anliegen, einer Verselbststindi-
gung politischer Eliten vorzubeugen. Eben dieses Anliegen ist in dem von
mir vorgeschlagenen kontestativen Modell nun aber bereits durch die In-
stitution der politischen Gruppenvertretung gesichert. Das erdffnet uns die
Moglichkeit, das Tribunat weniger unter dem Gesichtspunkt sozialer
Diversitdt als demjenigen fachlicher Kompetenz zu betrachten. Das er-
scheint mir in diesem Fall auch angemessen, weil die Tribune im Unter-
schied zu einfachen Biirger innen nicht nur kommunikative Kompetenzen
besitzen sollten, welche sie zur politischen Kontestation befdhigen, son-
dern ebenso kommunikative Meta-Kompetenzen, mit deren Hilfe sie auf
den kommunikativen Prozess reflektieren und diesen beurteilen sollen.
Weil die Tribune im Zuge einer solchen Beurteilung jedoch notwendig
selbst wieder einen bestimmten Begriff politischer Kommunikation vo-
raussetzen miissen, drohen wir an dieser Stelle in Probleme zu geraten.
Denn was als politische Kommunikation zdhlt, entpuppt sich ja selbst
wieder als eine politische Frage. Umstritten ist zwischen politischen Par-
teien ndmlich sowohl die Frage, welche Formen von Argumenten zum po-
litischen Streit zugelassen werden sollen, als auch ob logischen und &sthe-
tischen Erkenntnisformen der gleiche Rang zukommt und wo persuasive
Rede endet und manipulative Rhetorik beginnt. Das Volkstribunat darf
entsprechend nicht als eine Instanz verstanden werden, die gleichsam von
einem iiberparteilichen Standpunkt aus dariiber entscheidet, welche Spiel-
ziige in kommunikativen Auseinandersetzungen legitim sind und welche
nicht, sondern es muss als eine Instanz verstanden werden, die selbst poli-
tischen Charakter hat. Damit drohen wir aber in einen Begriindungsregress
zu geraten: Wenn das Volkstribunat ndmlich bei der Kontrolle der politi-
schen Kommunikation selbst einen politisch gepriagten Begriff der Kom-
munikation in Anschlag bringen muss, wer wacht dann iiber das Volkstri-
bunat? An dieser Stelle verweist uns die republikanische Position auf die
im ersten Teil dieser Studie entwickelte radikaldemokratische Position zu-
riick. Deren Betonung des Kontingenzcharakters der politischen Ordnung

268

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

macht ndmlich deutlich, dass die Begriffe, in denen wir unsere Welt be-
schreiben, situierte Begriffe sind. Entsprechend hatten es sich radikal-
demokratische Formen des Protesthandelns zur Aufgabe gemacht, die
Grenzen des Sag- und Sichtbaren in einem Gemeinwesen zum Gegenstand
zu machen und neu zu verhandeln. Eben solche Aushandlungsprozesse
scheinen mir nun auch dazu geeignet zu sein, dafiir zu sorgen, dass der
Begriff der politischen Kommunikation, wie er vom Volkstribunat in An-
schlag gebracht wird, als politischer Begriff transparent gehalten und vor
seiner Reifizierung geschiitzt wird. Der Streit um das Kratos verweist uns
so zuriick auf den Streit um die gemeinsame Welt des Demos und die
Praktiken der demonstrativen Kritik.

Eine Institution der Bestreitung: Der Multikameralismus

Ein klassisches Mittel politischer Kontestation stellt der Bikameralismus
dar.”® Sein Ursprung wird zumeist auf die englische Verfassung zuriickge-
fiihrt, in der sich im Mittelalter nach und nach ein Zweikammernsystem
herausgebildet hat, in dem die erste Kammer — das House of Commons —
sich aus gewdhlten Vertretern zusammensetzt, wiahrend die zweite Kam-
mer —das House of Lords — dem Adel vorbehalten ist. Bereits Mon-
tesquieu betont in seiner Analyse der englischen Verfassung, dass die
zweite Kammer hier als ,,ausgleichende Gewalt* wirkt.”” Den Adel sieht er
fiir eine solche Aufgabe besonders gut geeignet, da er sich durch ,Be-
scheidenheit und Einfachheit der Sitten* auszeichnet.”® Dadurch ist er in
ausgezeichneter Weise dazu in der Lage, die Regierung zu Mall und Mitte
anzuleiten. Um ihrer Stimme Gewicht zu verlichen, besitzt die zweite
Kammer ein Vetorecht, mit der sie Beschliisse der ersten Kammer fiir
nichtig erkldren kann. Eigene positive Gesetzgebungsbefugnisse sind hier
fiir die zweite Kammer nicht vorgesehen, damit die zweite Kammer ihrer-
seits nicht zum selbstsiichtigen Handeln im Sinne der eigenen Sonderinte-
ressen verfiihrt wird. Historisch besteht die Aufgabe der zweiten Kammer
also darin, fiir Ausgleich und MéBigung zu sorgen.

96 Vgl. hierzu: Gisela Riescher, Sabine Rufl und Christoph Haas (Hg.), Zweite Kam-
mern, Miinchen: Oldenbourg 2000.

97 Montesquieu, Charles Baron de Secondat: Vom Geist der Gesetze, Berlin: De Gru-
yter 1950, 135.

98 Ebd., 105.

269

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

Das englische Modell des Bikameralismus hat insbesondere auf die
amerikanische Verfassung groB3en Einfluss ausgeiibt. Deutlich wird das
dort, wo die Griindervitern der amerikanischen Verfassung auf die einhe-
gende Kraft des Senats hinweisen. James Madison hebt zwei Gefahren
hervor, denen der Senat entgegenwirken soll: Erstens laufen die Regieren-
den des Reprisentantenhauses stets Gefahr, ihren Wahlversprechen untreu
zu werden und sich in ihrer Entscheidungsfindung von Sonderinteressen
leiten zu lassen.”” Zweitens besteht die Moglichkeit, so Madison, dass sich
das Reprisentantenhaus von spontanen und leidenschaftlichen Gefiihlen
hinwegreiBen und zu irrationalen Entscheidungen verfiihren lisst.!%? Die
politische Rolle des Senats besteht entsprechend darin, das Reprisentan-
tenhaus in seinem Tun zu kontrollieren und vor Korruption zu schiitzen.
Freilich nun dndert sich mit der amerikanischen Verfassung ein wichtiges
Moment gegeniiber der englischen: die Zusammensetzung der zweiten
Kammern. Das hat seinen Grund nicht einfach darin, dass die im Entste-
hen begriffene Nation von einem anti-aristokratischen Ideal der Gleichheit
getragen war, sondern vielmehr darin, dass der Bikameralismus hier in das
System des Foderalismus eingelassen ist. Der dem Parlament zur Seite ge-
stellte Senat soll nicht mehr der Einflussnahme traditioneller Eliten die-
nen, sondern im Zuge des foderalen Systems dafiir sorgen, dass die Mei-
nungen der untergeordneten Stufe, auf der {ibergeordneten Ebene repréa-
sentiert sind. Daher entsendet jeder Gliedstaat zwei Senator innen mit
dem Auftrag, dariiber zu wachen, dass die spezifischen Interessen ihrer
jeweiligen territorialen Einheit von der Regierung mitbedacht werden. Die
Geschifte des Parlaments werden hier also nicht mehr aus der Perspektive
eines tugendhaften Dritten in den Blick genommen, sondern aus der par-
teilichen Perspektive der untergeordneten Ebene.

99 First, it is a misfortune incident to republican government, though to a less de-
gree then to other government, that those who administer it may forget their obli-
gations to their constituents, and prove unfaithful to their important trust.” (Alex-
ander Hamilton, James Madison und John Jay, The Federalist Papers, hrsg. v.
Michael A. Genovese, New York: Palgrave Macmillan 2009, Federalist No. 62,
161)

100 ,,Second, the necessity of a senate is not less indicated by the propensity of all
single and numerous assemblies to yield to the impulse of sudden and violent
passions, and to be seduced by factious leaders into intemperate and pernicious
resolutions.* (Hamilton, Madison und Jay, Federalist Papers, Federalist No. 62,
161)

270

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

Aufgabe des Bikameralismus ist es hier nicht mehr fiir Mitte, Mal} und
Ausgleich zu sorgen, sondern vielmehr zu kontrollieren, dass die jeweils
eigenen Interessen und Meinungen Berlicksichtigung finden. Eine solche
Kontrolle ist notwendig, da die autotelische Funktionslogik der jeweiligen
Regierungseinheit (hier des nationalen Parlaments) auch bei bestem Wis-
sen und Gewissen schnell dazu fiihrt, dass die politischen Anspriiche der
untergeordneten Ebene nicht ausreichend beriicksichtigt werden. Eine Dy-
namik, die im foderalen System, in der es zu einer Aufteilung der Aufga-
ben der jeweiligen Regierungsebenen kommt, noch einmal verstarkt wird.
Gerade in foderalen Systemen bedarf es daher einer Kontrollinstanz, wel-
che die Moglichkeit hat, die Entscheidungen der iibergeordneten Ebene zu
bestreiten und herauszufordern.

Im Fall einer foderalen Republik der Réte spitzt sich diese Notwendig-
keit noch weiter zu. Wahrend der klassische Foderalismus gemeinhin nur
zwei Ebenen kennt, wiirde eine Republik der Rite mehrere Ebenen umfas-
sen. Damit taucht die Frage auf, wie das System der Gegen-Macht hier zu
strukturieren wére. Durch die Vertretung der jeweils unteren Ebene auf
allen libergeordneten Ebenen wiirde ja ein komplexes multikamerales Sys-
tem entstehen. Nun scheint mir allerdings, dass diese Idee eines Multika-
meralismus gar nicht so weit von bestehenden politischen Strukturen ent-
fernt zu sein scheint. Exemplarisch ldsst sich das an den Multi-Level-
Governance-Strukturen der BRD festmachen: Nicht nur bestehen hier mit
Gemeinderat, Kreistag, Landtag und Bundestag vier Regierungsebenen,
zugleich auch sind diese mittels unterschiedlicher Repréasentationsmecha-
nismen auch auf den jeweils hoheren Stufen als kollektive Einheiten ge-
genwirtig: So sind die Kommunen auf den iibergeordneten Ebenen von
Kreis, Land und Bund mittels Stddte- und Gemeindebund vertreten, die
Kreise auf der Ebene der Lander und des Bundes mittels des Deutschen
Landkreistags reprasentiert und die Lander wiederum sind auf Bundes-
ebene durch Landesvertretungen préisent.

Wiirde man nun versuchen wollen, diese losen Multi-Governance-
Strukturen in ein geregeltes System des Multikameralismus zu {iberfiihren,
in welchem die untergeordneten Ebenen die verbiirgte Moglichkeit hitten,
die Entscheidungen der iibergeordneten Ebenen zu blockieren oder zu an-
nullieren, wiirde man vor jenem Problem stehen, dass Fritz Scharpf bereits

271

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

in den 1970er Jahren als ,Politikverflechtungsfalle” bezeichnet hat.!0!
Diese Falle entsteht dann, wenn eine mehrere Ebenen verbindende Ent-
scheidungsstruktur einerseits ,,aus ihrer institutionellen Logik heraus sys-
temisch ineffiziente und problem-unangemessene Entscheidungen er-
zeugt und andererseits ,,unfdhig ist, die institutionellen Rahmenbedin-
gungen ihrer Entscheidungslogik zu verindern®.'%?

Der foderale Bikameralismus scheint nun besonders anfillig dafiir zu
sein, in die Politikverflechtungsfalle zu geraten. Der konstitutionstheore-
tisch gewollte Gegensatz zwischen den Kammern spitzt sich ndmlich dort
negativ zu, wo die untergeordneten politischen Ebenen sich in erster Linie
an der Erhaltung und Erweiterung ihrer Interessen orientieren. Ein solcher
Interessengegensatz kann dazu fiithren, dass politische Entscheidungskon-
flikte nicht mittels kommunikativen Streitschlichtungsverfahren, sondern
mittels Bargaining-Verfahren entschieden werden, da letztere eine weniger
anspruchsvolle Form der Konfliktlosung sind. Wihrend gemeinsames
Problemlosen die wechselseitige Verpflichtung auf ein Gemeinwohl vo-
raussetzt, in dessen Zuge die Einzelnen auch dazu bereit sind, Nachteile in
Kauf zu nehmen, orientiert sich das Bargainig-Modell allein am rational-
egoistischen Eigeninteresse der Individuen. Der zu erwartende Nutzen ei-
ner Einigung muss daher mindestens ebenso grof3 sein wie der bei Nicht-
Einigung erwartete.'®> Wo alle Akteur innen sich aber nur an ihren je ei-
genen Partikularinteressen orientieren, kommt es — ganz im Sinne des Ge-
fangenen-Dilemmas der rational choice theory — zu suboptimalen Ergeb-
nissen. Wird die politische Auseinandersetzung vom Bargaining-Modus
bestimmt, leidet entsprechend die Gemeinwohlorientierung des ganzen
politischen Systems. Bikameralismus kann deshalb nicht nur zu einem ko-
operativen Miteinander, sondern auch zu einem destruktiven Gegeneinan-
der fithren. Zur Falle im Sinne von Scharpf wird ein solches Gegeneinan-
der dort, wo Entscheidungen in der zweiten Kammer mit qualifizierten
Mehrheiten getroffen werden miissen. Mit zunehmender Regelungsdichte
bedeutet Nicht-Einigung im politischen System nidmlich nicht den Riick-

101 Vgl. Fritz Scharpf, Bernd Reissert und Fritz Schnabel, Politikverflechtung: Theo-
rie und Empirie des kooperativen Fideralismus in der Bundesrepublik, Kronberg:
Scriptor 1976; sowie aktueller: Sabine Kropp, Kooperativer Foderalismus und
Politikverflechtung, Wiesbaden: Springer 2010.

102 Fritz Scharpf, ,,Die Politikverflechtungs-Falle: Europiische Integration und deut-
scher Foderalismus im Vergleich®, in: Politische Vierteljahresschrift, Jg. 26,
1985, S. 323-356, hier: 350.

103 Ebd., 340.

272

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

fall auf eine Stufe der Regelfreiheit, sondern vielmehr das Weitergelten
friiher festgesetzter Beschliisse.'® Wo solche Beschliisse aber aufgrund
externer Dynamiken neue Losungen erfordern, geht die politische Blocka-
de mit der Privilegierung der durch den Status quo Begilinstigten einher.
Weil diese geméll der Bargaining-Logik kein Interesse an der Abgabe von
Privilegien haben, wird eine Selbsttransformation des politischen Systems
verhindert. In solchen Féllen schnappt die Politikverflechtungsfalle zu: Es
werden sowohl suboptimale Politikergebnisse erzielt als auch Transforma-
tionen des Status quo verhindert. Freilich nun setzt das Zuschnappen der
Politikverflechtungsfalle von Anfang an voraus, dass die kommunikative
Schlichtung des Streits zwischen den verschiedenen Kammern scheitert.
Das Problem der Politikverflechtung, wie es von Scharpf formuliert wor-
den ist, verschwindet daher in dem Malfle, wie es gelingt, politische Aus-
handlungsprozesse auch unter Bedingungen von tiefen Meinungsverschie-
denheiten kommunikativ zu gestalten. Wie das gelingen kann, mochte ich
im néchsten Schritt anhand der Institution des Schiedsgerichts zeigen.

Eine Institution der Streitschlichtung: Das Schiedsgericht

Wihrend sich Meinungsverschiedenheiten in politischen Gremien letztlich
mit dem Mittel des Mehrheitsentscheids auflésen lassen, ist eine solche
Moglichkeit zwischen bikameralen Institutionen nicht moéglich. Entspre-
chend stehen wir vor der Frage, wie einer Arretierung des politischen Pro-
zesses durch tiefe Meinungsverschiedenheiten im bikameralen System
vorgebeugt werden kann. Die Verfassungen vieler bestehender politischer
Gemeinwesen sehen fiir diesen Fall die Einsetzung einer Schlichtungs-
instanz vor. An diese Tradition anschlieBend mochte ich im Folgenden
zwei bestehende Konzepte der politischen Streitschlichtung vorstellen, um
dann in einem dritten Schritt mit dem Schiedsgericht ein eigenstéindiges
Konzept zur Streitschlichtung fiir eine Republik der Rite vorzuschlagen.
Die fiir unsere Gegenwart bedeutsame Geschichte von Streitschlich-
tungsinstitutionen beginnt im 18. Jahrhundert mit der Amerikanischen Re-
volution. Zur Verhinderung politischer Blockaden zwischen Reprisentan-
tenhaus und Senat beschloss der amerikanische Kongress eine Geschéfts-
ordnung, welche in politischen Streitféllen zwischen beiden Kammern die

104 Ebd., 337.

273

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

Einrichtung von so genannten ,,Conference Committees* vorsieht.!* Die-
se Committees werden immer dann einberufen, wenn sich beide Kammern
nicht auf einen gemeinsamen Gesetzesvorschlag einigen konnen. Dieser
wird normalerweise im Zuge eines so genannten Navette-Verfahrens zu
erzielen versucht, in dem jede der beiden Kammern eine Gesetzesvorlage
mit Erginzungen und Anderungen versieht und der jeweils anderen zur
Billigung vorlegt. Fiihrt dieser Prozess nicht zum Erfolg, weil sich die
Parteien nicht einig werden konnen, wird ein Conference Committee zur
Streitschlichtung einberufen. Dieses Gremium ist kein dauerhafter Aus-
schuss mit stdndigen Mitgliedern, sondern es wird ad hoc fiir jede einzelne
Verhandlungssache neu gebildet. Jede der beiden Kammern entsendet da-
bei eine variable Zahl von Mitgliedern, die Fachkompetenz fiir die jewei-
ligen Entscheidungsmaterien besitzen. Conference Comittees sind daher in
erster Linie Expert_innenausschiisse. Damit sich im Streitschlichtungsver-
fahren diese Expertise gegentiber parteitaktischen Erwégungen auch wirk-
lich durchsetzen kann, tagen die Gremien normalerweise unter Ausschluss
der Offentlichkeit. Die von ihnen entwickelten Kompromissvorschlige
werden in der Folge sowohl dem Représentantenhaus als auch dem Senat
vorgelegt, und nur dann verabschiedet, wenn sie eine mehrheitliche Zu-
stimmung finden. Um Nachverhandlungen und ein erneutes Aufflammen
des Streits zu vermeiden, kann dabei nur tiber den Kompromissvorschlag
als Ganzes und nicht iiber seine Einzelelemente abgestimmt werden.

Die US-amerikanischen Conference Committees haben als Vorbild bei
der Einrichtung des deutschen Vermittlungsausschusses gedient.!®® Wih-
rend die Institution des Conference Committees in den USA nicht verfas-
sungsrechtlich verankert ist, sondern lediglich in der Geschiftsordnung
des Kongresses festgeschrieben ist, wird die Einberufung des Vermitt-
lungsausschusses durch Art. 77 Abs. 2 GG geregelt. Dieser kann im Falle
von Einspruchsgesetzen vom Bundesrat, im Fall von Zustimmungsgeset-
zen von Bundesrat, Bundestag und Bundesregierung einberufen werden.
Der Vermittlungsausschuss ist dabei aus gleichstarken Gruppen von Bun-
desrat und Bundestag zusammengesetzt. Genau wie beim US-

105 Einen instruktiven Uberblick bietet immer noch Ekkehart Hasselsweiler, Der
Vermittlungsausschufs. Verfassungsgrundlagen und Staatspraxis, Berlin: Duncker
& Humblot 1981, Teil 1; sowie: Jan Elsner, Die Kompetenzen des Vermittlungs-
ausschusses im parlamentarischen Gesetzgebungsverfahren, Wiesbaden: Sprin-
ger 2017, Teil 1.

106 Ebd., 17f.

274

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

amerikanischen Vorbild kommt ihm die Aufgabe zu, einen Vermittlungs-
vorschlag zu erarbeiten, der dann anschieend sowohl im Bundestag als
auch im Bundesrat mehrheitlich verabschiedet werden muss, um Geltung
zu erlangen. Im Unterschied zum US-amerikanischen Modell handelt es
sich beim Vermittlungsausschuss nicht um ein anlassbezogenes, sondern
um ein dauerhaftes Gremium mit stindigen Mitgliedern. Durch die lang-
fristig angelegte Arbeit soll es den Mitgliedern moglich werden, ein Ver-
trauensverhéltnis zueinander aufzubauen, das verhindert, dass Einigungs-
vorschliage allein durch tempordre strategische Verhandlungstaktiken er-
zielt werden. Unterstiitzt wird dieser Vermittlungsmodus wiederum durch
die Tatsache, dass der Vermittlungsausschuss nicht-6ffentlich tagt: Jenseits
parteilicher, verbandlicher und 6ffentlicher Einflussnahme sollen so mog-
lichst sachgeleitete Vermittlungsvorschldge zur Losung politischer Strei-
tigkeiten entstehen.

Auch wenn die Institutionen des Vermittlungsausschusses in den USA
und Deutschland ganz dhnlich gestaltet sind, stehen hinter ihnen doch
zwei unterschiedliche Modelle der Streitschlichtung. Wahrend der Ver-
mittlungsausschuss im US-amerikanischen Modell unterschiedliche Inte-
ressen abwiégen und einen fiir alle Parteien annehmbaren Kompromiss
hervorbringen soll, steht im bundesdeutschen Modell die Uberwindung
von Differenzen und die Hervorbringung eines libergreifenden Konsens im
Zentrum.'"” Hinter den zwei unterschiedlichen nationalen Institutionen
verbergen sich freilich zwei demokratietheoretische Modelle: das Wettbe-
werbsmodell der Demokratie in der Tradition Schumpeters auf der einen
und das Deliberationsmodell der Demokratie in der Tradition von Haber-

107 Zur Deutung der amerikanischen Conference Committees als Orten der Verhand-
lungsstrategie vgl. John Manley, The Politics of Finance, Boston: Little-Browen
1970, der festhélt: ,,The overriding ethic of the Conference Committee is one of
bargaining, give-and-take, compromise, horse-trading, conciliation, and mallea-
bility by all concerned. (ebd. 271); sowie: Ross Hickey, ,,Bicameral Bargaining
and Federation Formation®, in: Public Choice, Jg. 154, 2013, 217-241. Zur Aus-
legung des Vermittlungsausschusses als Deliberationsorgan vgl. Markus Spornd-
li, Diskurs und Entscheidung. Eine empirische Analyse kommunikativen Handelns
im deutschen Vermittlungsausschuss, Wiesbaden: Springer VS 2004, sowie: Ro-
land Lhotta, ,,Konsens und Konkurrenz in der konstitutionellen Okonomie bika-
meraler Verhandlungsdemokratie: Der Vermittlungsausschuss als effiziente Insti-
tution politischer Deliberation®, in: Everhard Holtmann und Helmut Voelzkow
(Hg.), Zwischen Wettbewerbs- und Verhandlungsdemokratie. Analysen zum Re-
gierungssystem der Bundesrepublik Deutschland, Wiesbaden: Springer 2000, 79—
104.

275

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

mas auf der anderen Seite. Mit ihnen verbunden sind zwei unterschiedli-
che Modelle der Rationalitdt. Im ersten Fall haben wir es mit einer dko-
nomischen Verhandlungsrationalitit zu tun, im zweiten Fall mit einer
kommunikativen Aushandlungsrationalitit. Ekkehart Hasselsweiler hat
erstere in seiner einschligigen Studie folgendermallen beschrieben: ,,Der
Kompromif}, wie ihn der Vermittlungsausschufl finden soll, muf} jeder
Streitpartei das Gefiihl geben, sich in den ihr wichtigen Punkten zumindest
prinzipiell behauptet und nur in Fragen von nachgeordneter Wichtigkeit
Zugestiandnisse gemacht zu haben. Wo ein Verzicht auf wesentliche Posi-
tionen unabdingbar ist, muss jede Seite gleich groBe Opfer erbringen. [...]
Die Beteiligten miissen fiir jede erbrachte Konzession auch ein entspre-
chend gewichtiges Nachgeben der anderen Seite erreicht haben.“!®® Deut-
lich wird hier, dass dort, wo es als Ziel des Vermittlungsausschusses be-
trachtet wird, Kompromissvorschldge hervorzubringen, Mechanismen des
bargaining vorherrschen. Die politische Kunst besteht hier darin, auf dem
Wege von Kompensations- und Koppelgeschéften den jeweils besten deal
fiir die eigene Seite herauszuschlagen. Zu Konzessionen sind die Beteilig-
ten hier also nur deshalb bereit, weil mittels ihrer die jeweils andere Partei
ihrerseits zu Zugestindnissen bewegt werden kann. Das wechselseitige
Aufeinander-Zugehen geht hier also nicht mit einem Abriicken von der
eigenen politischen Position einher, sondern ist einem pragmatischen Im-
puls geschuldet. Anders dagegen verhélt es sich im deliberativen Politik-
modell: Kommunikative Auseinandersetzungen zielen auf einen Einstel-
lungswandel der Beteiligten ab. Mittels des Appells an Geltungsanspriiche
soll die jeweils andere Partei von der besseren Qualitét der eigenen politi-
schen Position iliberzeugt werden. Entsprechend wird der Vermittlungsaus-
schuss daher auch als Organ der ,,Differenzbereinigung® bezeichnet.!”
Wihrend im wettbewerblichen Modell politische Differenzen lediglich
temporér tiberbriickt werden sollen, ist das Ziel des deliberativen Modells,
diese dauerhaft zu {iberwinden. Freilich nun zeigt sich in der Praxis, dass
es in vielen politischen Streitfragen nicht die eine beste Losung gibt, son-
dern eine Vielzahl von moglichen Loésungen. In solchen Fillen wird ein
iibergreifender Konsens gerade nicht moglich sein. John Dryzek hat ent-
sprechend darauf hingewiesen, dass auch im deliberativen Modell nicht

108 Hasselsweiler, Der Vermittlungsausschuss, 36.
109 Vgl. mit Blick auf die Schweiz: Elsner, Die Kompetenzen des Vermittlungsaus-
schusses, 196.

276

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

alle Zwistigkeiten iiberkommen werden koénnen.!'® Gleichwohl betont er,
dass deliberative Diskurse zu einem informierten Kompromiss fiihren
kénnen, in welchem unterschiedliche Parteien einer bestimmten Prob-
lemldsung aus unterschiedlichen Griinden zustimmen.!!! Vom bloBen Ver-
handlungskompromiss unterscheidet sich ein solcher Aushandlungskom-
promiss dadurch, dass er nicht auf einem blolem power play beruht, son-
dern an der Praxis der Kommunikabilitét festhalt.

Bei aller Unterschiedlichkeit in der Ausgestaltung teilen die 6konomi-
sche und deliberative Demokratietheorie eine gemeinsame Grundannah-
me: Politischer Streit soll hier wie dort mittels Vermittlung geschlichtet
werden. Zu den klassischen Streitschlichtungsmethoden zahlt von alters
her neben der Vermittlungsidee aber ebenso die Schiedsidee.''> Diese be-
steht darin, dass sich zwei Streitparteien darauf einigen, zur Schlichtung
ihres Streits einen Dritten zum Schiedsrichter zu bestellen und sich dessen
Schiedsspruch zu unterwerfen.!'® Im Anschluss daran, méchte ich die Ein-
richtung eines foderalen Schiedsgerichts zur Auflosung der foderalen Her-
ausforderung vorschlagen. Im Unterschied zum Vermittlungsausschuss,
welcher auf einen Ausgleich zielt, bei dem sich die Streitparteien gleich-
sam in einer noch unbestimmten Mitte treffen, zielt die Einrichtung eines
foderalen Schiedsgerichts darauf, eine ins Stocken geratene Auseinander-
setzung wieder in Bewegung zu bringen und einer Entscheidung zuzufiih-
ren: Der Streit soll hier nicht dadurch aufgelost werden, dass sich die
Streitparteien im Zuge von Zugestidndnissen immer weiter anndhern, son-
dern dadurch, dass ihre Auseinandersetzung in einer von einer dritten Par-
tei gesetzten Ordnung ausgetragen wird. Georg Simmel hat das Recht als
eine solche dritte Ordnung verstanden. Der Rechtsstreit gilt ihm daher

110 John Dryzek, Deliberative Democracy and Beyond. Liberals, Critics, Contesta-
tions, Oxford: Oxford University Press 2000, 47.

111 Ebd., 170.

112 Vladimir Kaséeev, ,,Schiedsgericht und Vermittlung in den Beziehungen zwi-
schen den hellenistischen Staaten und Rom®, in: Historia: Zeitschrifi fiir Alte Ge-
schichte, 1997, Jg. 46, Heft 4, 419-433.

113 Zu den Funktionsrollen des Dritten vgl. Thomas Bedorf, ,,Stabilisierung und/oder
Irritation. Voraussetzungen und Konsequenzen einer triadischen Sozialphiloso-
phie®, in: ders., Gesa Lindemann und Joachim Fischer (Hg.), Theorien des Drit-
ten. Innovationen in Soziologie und Sozialphilosophie, Miinchen: Fink 2010, 13—
32.

277

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Der Streit um das Kratos

auch als ,.der Streit schlechthin“.!" An ihm, so Simmel, wird deutlich,
dass sich ein Streit dort aufldsen ldsst, wo beide Parteien auf einen ge-
meinsamen Boden gestellt werden. Den Rechtsstreit zeichnet dabei die
»gemeinsame Unterordnung unter das Gesetz [aus], die beiderseitige An-
erkennung, daf die Entscheidung nur nach dem objektiven Gewicht der
Griinde erfolgen soll, [...] das Bewultsein, [...] von einer sozialen Macht
und Ordnung umfaBt zu sein*.''> Was Simmel hier als die eigentliche
Leistung des Rechts ausmacht, scheint jedoch zunéchst nur zu bestétigen,
dass ein foderales Schiedsgericht nicht dazu geeignet ist, tiefe Meinungs-
verschiedenheiten zu bewiltigen. Denn tiefe Meinungsverschiedenheiten,
so hatte ich ja stets argumentiert, zeichnen sich dadurch aus, dass es hier
gerade keine gemeinsame Ordnung gibt, welcher sich die Streitparteien
unterstellen konnen, weil es diese Ordnung selbst ist, die strittig ist. Dieser
Einwand sollte uns jedoch nicht dazu fiihren, die Idee einer gemeinsamen
Ordnung aufzugeben, sondern muss uns vielmehr dazu anspornen, diese
Ordnung unter der Bedingung ihrer Ungegriindetheit zu denken. Folgt
man diesem Gedanken, dann wére die Aufgabe der Schiedsinstitution zu-
néchst nicht, den Konflikt zwischen den Parteien fiir die Parteien zu ent-
scheiden, sondern vielmehr einen Rahmen bereitzustellen, innerhalb des-
sen der Streit von den Beteiligten selbst zu einem Ende gefiihrt werden
kann.

Um diesen Gedanken weiterzuentwickeln, ist es hilfreich, sich den
Problemen zuzuwenden, welche bei der richterlichen Auslegung von Ver-
fassungen entstehen. Ronald Dworkin hat diesbeziiglich gezeigt, dass Ver-
fassungen immer einer ,,moralischen Auslegung* bediirfen.!'® Dieser Pro-

114 Georg Simmel, ,,.Der Streit“, in: ders., Soziologie. Untersuchung tiber die Formen
der Vergesellschaftung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992, 284-382, 305.

115 Ebd., 306.

116 Ronald Dworkin, Freedom’s Law. The Moral Reading of the American Constitu-
tion, Oxford/New York: Oxford University Press 1996, 7. Ahnlich Grimm: ,,Das
Demokratieproblem ergibt sich aus dem Umstand, dass die abstrakt formulierten
Rechtssitze die Anwendung auf individuelle und konkrete Streitfille nicht voll-
stdndig, sondern nur mehr oder weniger determinieren. [...] Auslegung erschopft
sich aber nicht, wie in der Rechtswissenschaft zeitweise angenommen, in der
Aufdeckung eines in der Norm schon vollstindig enthaltenen Sinns, sondern ist,
je nach Determinationskraft einer Norm oder Neuartigkeit des Falls, immer auch
in groBerem oder kleinerem Umfang Sinnkonstituierung.” Dieter Grimm, ,,Justiz
und Gesetzgebung. Zur Rolle und Legitimitdt der Verfassungsrechtsprechung®,
in: Peter Koller und Christian Hiebaum (Hg.), Jiirgen Habermas: Faktizitdit und
Geltung, Berlin/Boston: De Gruyter 2016, 99-116, 99.

278

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

zess erschopft sich nicht einfach darin, einen im Verfassungstext bereits
enthaltenen Sinn freizulegen, sondern dieser Sinn muss oftmals von den
Richter innen allererst gestiftet werden. Das, so betont Dworkin, bedeutet
freilich nicht, dass Richter innen sich an ihren personlichen Préferenzen
orientieren konnen, sondern vielmehr, dass sie ihre Auslegung an zwei
Kriterien ausrichten miissen. Ihr Urteilsspruch muss erstens eine histori-
sche Dimension haben, die beriicksichtigt, welchen Sinn die jeweiligen
Grundrechte bei ihrer Niederschrift zum Ausdruck bringen sollten und
zweitens eine systemische Dimension, die darin besteht, dass Entschei-
dungen mit der Struktur der Verfassung im Ganzen als auch mit vorauslau-
fenden Entscheidungen konform gehen miissen.!!” Richter innen, so
Dworkin, sind wie Autor innen, ,,die gemeinsam einen Fortsetzungsro-
man® schreiben.!'® Der Vorwurf, sie besiBen uneingeschrinkte oder gar
beliebige Macht bei der Auslegung der Verfassung, ist daher zuriickzuwei-
sen. Denn selbst ein Richter, der der Uberzeugung wire, dass Gleichheit
nur durch wirtschaftliche Gleichheit zu haben ist, wire nicht in der Lage,
den gesetzlichen Gleichheitsgrundsatz so zu interpretieren, dass damit die
Gleichverteilung des Reichtums oder gar das kollektive Eigentum an Pro-
duktionsmitteln gemeint wire. Eine solche Interpretation, so Dworkin,
wiirde schlicht und ergreifend nicht mit der historischen Dimension der
Verfassung iibereinstimmen.'!® Die geschichtlich verankerte Verfassungs-
auslegung weist darauf hin, dass wir es mit weltanschaulich durchtrankten
moralischen Interpretationen von Prinzipien zu tun haben, die sittlich in
einer Gemeinschaft tradiert werden. Eben auf diese Sittlichkeit haben sich
Gerichte zu beziehen, wenn sie die Verfassung interpretieren. Die von
Dworkin vorgeschlagene moralische Auslegung der Verfassung bedeutet
gleichwohl nicht, dass der Gehalt der Verfassung damit zu einer unstritti-
gen Angelegenheit wiirde. Da im Zuge gesellschaftlicher Wandlungspro-
zesse die Vielzahl der weltanschaulichen Lebensentwiirfe steigt, ist es
mehr als unwahrscheinlich, dass sich eine Gesellschaft auf eine einheitli-
che Auslegung eben jener Normen wird einigen konnen, welche einem
verniinftigen Pluralismus zugrunde liegen sollen. Deutlich wird daran,
dass die moralische Auslegung der Verfassung Interpretationsstreitigkeiten
nicht einfach beseitigt, sondern dem Streit vielmehr einen Rahmen ver-
leiht, innerhalb dessen rechtliche Auseinandersetzung um die Verfas-

117 Dworkin, Freedoms Law, 10.
118 Ebd.
119 Ebd, 11.

279

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

sungsordnung stattfinden konnen. Auch wenn ihr Schiedsspruch diesen
Streit temporir beendet, so ist er doch niemals abgeschlossen. Ahnlich wie
im Fall des Tribunats gibt es daher auch fiir das Schiedsgericht keine neut-
rale, dem Streit um die gemeinsame Welt entzogene Position, auf die es
sich zuriickziehen kann, um gleichsam von auflen zu beurteilen, welche
der beiden Streitparteien im Recht ist. Ganz im Gegenteil: Seine Aufgabe
ist es, durch seinen Schiedsspruch den Boden zu bestellen, auf welchem
sich die beiden Streitparteien begegnen kdnnen. Ein Schiedsgericht hat
daher, so ldsst sich im Anschluss an Thomas Bedorf formulieren, die Auf-
gabe, das politische System unter der Bedingung der ,,Bodenlosigkeit* auf
einen Boden zu stellen, auf welchem sich politische Streitigkeiten iiber-
haupt erst entscheiden lassen.'?° Konkret bedeutet das, dass eine Schieds-
institution politischen Streit dadurch auflésen muss, dass sie wertsetzend
verfihrt und dadurch eben jene MaBstibe etabliert, an denen die Uberzeu-
gungskraft politischer Kommunikation bemessen wird. Das Schiedsgericht
ist daher weniger als eine Entscheidungsinstanz zu verstehen denn viel-
mehr als eine Wertsetzungsinstanz, die in strittigen Fillen dariiber zu ent-
scheiden hat, in welcher Ordnung Konflikte in einem politischen Ge-
meinwesen ausgetragen werden.

Die Rolle des Schiedsgerichts in einem System der Bestreitung lasst
sich weiter prézisieren, wenn wir uns zwei Einwadnden widmen. Zunéchst
kann sich der Vorschlag zur Einrichtung eines foderalen Schiedsgerichts
mit dem Vorwurf konfrontiert sehen, dass dieses zu einer Verrechtlichung
des politischen Prozesses fiihrt. Dieser, im Zuge der Debatte um das rich-
terliche Priifungsrecht (judicial review) entstandene Vorwurf, zielt darauf
ab, dass die rechtliche Losung von Streitigkeiten diese der Sphére des ge-
meinsamen Handelns entzieht und dadurch deren politischen Charakter
verstellt.'”! Um diesem Einwand zu begegnen, gilt es die Rolle des fodera-

120 Thomas Bedorf, ,,Bodenlos. Der Kampf um den Sinn im Politischen®, in: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie, 2007, Jg. 55, Heft 5, 2007, 689—715. Ahnlich
lasst sich mit Luhmann auch von der Ausarbeitung einer ,,Kontingenzformel*
sprechen. Vgl. Niklas Luhmann, Politik der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2002, 120.

121 Jeremy Waldron, Law and Disagreement, Oxford: Clarendon Press 1999; Jeremy
Waldron, ,,The Core of the Case against Judicial Review*, in: Yale Law Journal,
Jg. 115, Heft 6, 2006, 1346-1406; Bellamy, Political Constitutionalism. In die
gleiche Richtung gehen auch die Arbeiten von Larry D. Kramer, The People
Themselves. Popular Constitutionalism and Judicial Review, Oxford: Oxford

280

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

len Schiedsgerichts weiter zu prézisieren. Helfen kann uns dabei die Insti-
tution des Vermittlungsausschusses. Dessen Aufgabe, so hatten wir gese-
hen, bestand ja gerade nicht darin, fiir die politischen Streitparteien zu ent-
scheiden, sondern vielmehr einen Kompromissvorschlag zu entwickeln,
der dann an die politischen Akteur innen zuriickgespielt wird. Entspre-
chend bildet der Vermittlungsausschuss keine eigenstindige dritte Kam-
mer, sondern vielmehr ein intermedidres Organ. Ahnlich wiirde es sich mit
dem foderalen Schiedsgericht verhalten. Diesem soll nicht die Aufgabe
zukommen, den Streit mit seinem Schiedsspruch zugunsten einer der Sei-
ten abschlieend zu entscheiden, sondern vielmehr die kommunikativen
Pramissen zu bestimmen, unter denen der Streit von den Parteien gefiihrt
werden kann. Als wertsetzende Institution entscheidet das Schiedsgericht
nicht iiber den Ausgang des Streits, sondern dariiber, welche Argumente
im politischen Prozess als legitime Argumente gelten diirfen. Sein
Schiedsspruch hat daher nicht das Ziel, eine Entscheidung herbeizufiihren,
sondern vielmehr durch Wertsetzung zu einer Gewichtung der Argumente
der Streitparteien beizutragen. Auch wenn eine solche Gewichtung den
Ausgang des Streits freilich vorstrukturiert, beldsst sie die letztliche Auf-
16sung des Streits doch bei den Streitparteien selbst und gibt diesen die
Moglichkeit, auf der Basis der eingesetzten Werte alternative Argumente
zu entwickeln. Ziel des Schiedsspruchs ist es also nicht, den Streit zu ent-
scheiden, sondern vielmehr einen Boden bereitzustellen, auf dem die Par-
teien ihren Streit entscheiden konnen.

Ein zweiter Einwand gegen ein foderales Schiedsgericht konnte lauten,
dass dieses elitdren Charakter hat, insofern hier eine kleine Zahl von
Schiedsrichter innen dazu befugt wird, {iber die grundlegenden Werte der
Gemeinschaft zu bestimmen. Dieser Einwand ldsst sich dadurch entkraf-
ten, dass der Auftrag der Schiedsrichter innen darin besteht, im Namen
der Gesellschaft als Ganzer und nicht als Privatpersonen zu agieren. Thr
Schiedsspruch soll nicht auf der Basis personlicher Praferenzen zustande
kommen, sondern er soll den Werthorizont der Gesellschaft widerspiegeln.
Um dies zu ermdglichen, diirfen die Schiedsrichter innen nicht allesamt
aus demselben kulturellen Milieu stammen, sondern sie miissen sich aus
einer Vielzahl an Milieus rekrutieren. Zudem sollten die Schiedsrich-
ter_innen eine hohe personliche Integritit besitzen, welche ihnen in weiten

University Press 2004 und Mark V. Tushnet, Taking the Constitution away from
the courts, Princeton, NJ: Princeton University Press 1999.

281

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

Teilen der Gesellschaft Ansehen verleiht. Freilich nun kann auch ein so
zusammengesetztes Schiedsgericht nicht den einen iibergreifenden
Werthorizont ausmachen, welcher der Gesellschaft als Ganzer zugrunde
liegt. Seine Schiedsspriiche werden daher notorisch strittig sein, da es als
wertsetzende Instanz manche dieser Lebensformen bevorzugt und andere
benachteiligt. Der Vorteil der Institution des Schiedsgerichts liegt nun aber
genau darin, diesen Umstand transparent zu machen: Als wertsetzende In-
stitution macht das Schiedsgericht deutlich, dass die Grundlagen des ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens nicht vorab festgelegt, sondern in stin-
diger Verdnderung begriffen sind und daher immer wieder neu gegriindet
werden miissen. Indem es jeweils eine bestimmte historische Form der
Selbstgriindung der Gesellschaft explizit macht, wirkt das Schiedsgericht
dabei einer Naturalisierung und Verdinglichung der gesellschaftlichen
Ordnung entgegen. Es macht deutlich, dass demokratische Gesellschaften
prinzipiell ungegriindet sind, gleichwohl jedoch einer Griindung bediirfen,
um politisch handlungsfahig zu sein. Dabei kann gerade die zivilgesell-
schaftliche Ebene immer wieder Impulse fiir eine Neugriindung geben:
Demonstrationen, ziviler Ungehorsam und auch militante Aktionen kon-
nen Mittel sein, welche die Notwendigkeit der Neugriindung der Gesell-
schaft anzeigen. Die Institution des foderalen Schiedsgerichts darf daher
nicht abgekoppelt von solchen zivilgesellschaftlichen Aktionsformen ver-
standen werden, vielmehr beruht die Legitimitit seiner Entscheidungen
darauf, dass es sich zu genau solchen Protestformen in Bezichung setzt.
Der von ihm gesetzte Werthorizont muss stets als Ausdruck einer Mehrheit
des Demos gelten konnen. Nur so kann es ndmlich sicher sein, dass seine
Entscheidungen der Realisierung von Freiheit als Nicht-Beherrschung
dienen.

Kommen wir nun abschlieBend noch einmal auf das Problem der Poli-
tikverflechtungsfalle zu sprechen. Dieses bestand ja darin, dass sich der
Multikameralismus durch die Aufspaltung politischer Macht zu blockieren
droht. Um dieser Falle zu entgehen, so hatte ich argumentiert, ist es not-
wendig, eine Institution zu schaffen, die gewihrleistet, dass die Auseinan-
dersetzung zwischen sich kontrollierenden Kammern mit den Mitteln der
politischen Kommunikation statt des Bargaining gefiihrt wird. Das hier
vorgeschlagene Schiedsgericht erlaubt nun eben das: Indem es den strei-
tenden Parteien einen Boden der Kommunikation bereitet, sorgt es dafiir,
dass diese ihre Konflikte mit den Mitteln des Redestreits 16sen und nicht
auf strategische Verhandlungstechniken zuriickgreifen. Auf diese Weise
tragt auch das foderale Schiedsgericht seinen Teil zur Realisierung politi-
scher Freiheit in einer Republik der Réte bei: Durch die Verhinderung

282

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Kontestative Kritik

wechselseitiger Blockadeprozesse zwischen foderalen Einheiten und der
Ermoglichung kommunikativer Konfliktlosungsformen sorgt es dafiir,
dass sich die Auseinandersetzungen im System des Redestreits unter der
Bedingung der Nicht-Herrschaft vollziehen. Es ist eben diese enge Ver-
schriankung von Institutionen des Redestreits mit Institutionen der Bestrei-
tung, welche dafiir sorgt, dass es im republikanischen Institutionengefiige
zur Realisierung politischer Freiheit kommt.

Die Republik der Rdite

Die Ausgangsfrage des zweiten Teils meiner Studie lautete: Wie soll poli-
tische Herrschaft eingerichtet werden? Zur Beantwortung dieser Frage, so
hatte ich vorschlagen, sollten wir uns am Wert der Freiheit orientieren und
klaren, wie sich dieser Wert unter den Bedingungen demokratischer Plura-
litdt realisieren ldsst. Als Ausgangspunkt einer solchen Kldrung hat mir
dabei die Idee eines Republikanismus des Dissenses gedient, der neoathe-
nische und neorepublikanische Motive und Institutionen miteinander ver-
schriinkt. Im Ausgang der Uberlegungen von Arendt und Pettit habe ich
entsprechend das Konzept der republikanischen Freiheit entwickelt, das in
einer Republik der Rite institutionalisiert werden soll. Fithren wir uns da-
fiir abschlieBend noch einmal das institutionelle Grundgeriist dieser Re-
publik vor Augen: Grundsétzlich ist die Republik der Réte in Form einer
foderalen Pyramide mit Vorder- und Riickseite strukturiert. Auf der Vor-
derseite der Pyramide finden wir ein gestaffeltes System von Réten, das
sich an der Abstufung von Kommunen, Kreisen, Lindern und Bund orien-
tieren kann. Die jeweiligen Rite sind dabei nach den Prinzipien der sub-
sididren Lokalisation, der dissentischen Kommunikation und der epistemi-
schen Supplementation ausgestaltet. Um zu garantieren, dass politische
Auseinandersetzungen in diesen Réten unter Bedingungen der Nichtbe-
herrschung stattfinden, bedienen sich die Réte der Institution der Grup-
penvertretung, die dafiir sorgen soll, dass die Belange politischer Minder-
heiten in politischen Entscheidungsorganen nicht einfach iibergangen oder
iibersehen werden. Die Riickseite der Pyramide wird von kontestativen,
multikameralen Institutionen gebildet, die wir hier abschlieBend als Senate
bezeichnen konnen, um ihr funktionale Rolle auch terminologisch klar
von den Riten abzugrenzen. Aufgabe der Senate ist es, den politischen
Primérprozess auf der Vorderseite der Pyramide auf die Verselbststindi-
gung iibergeordneter Ebenen hin zu kontrollieren und in den entsprechen-
den Fillen dessen Entscheidungen zu bestreiten.

283

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Der Streit um das Kratos

Erinnern wir uns nun an die Uberlegungen von Hannah Arendt aus dem
ersten Kapitel dieses Teils zuriick, dann bestand einer ihrer Anspriiche an
eine Republik der Réte darin, dass das Prinzip der Machtteilung nicht zur
Begrenzung, sondern zur Vermehrung von Macht fiihren soll. Mit einer
solchen Vermehrung haben wir es nun immer dann zu tun, wenn Institu-
tionen der Gegen-Macht nicht nur blockierende, sondern auch gestalteri-
sche Funktion haben. Die Institutionen des Tribunats und des Schiedsge-
richts kdnnen nun als zwei Konfliktbewéltigungsinstanzen in eben diesem
Sinne verstanden werden. Um der ersten Institution den Charakter des
Ungewohnlichen zu nehmen, kénnen wir sie hier abschlieBend auch ein-
fach als Prasidium bezeichnen. Priasidium und Schiedsgericht haben die
Aufgabe, die fortwihrende Gestaltbarkeit des politischen Prozesses da-
durch abzusichern, dass sie die beteiligten Parteien darauf verpflichten,
ihren Streit mit kommunikativen Mitteln zu fithren. Wahrend das Présidi-
um dabei auf das Mittel des suspensiven Vetos zuriickgreifen kann, ope-
riert das Schiedsgericht mit der Setzung einer Werteordnung. Ersteres
sorgt dafiir, dass politischer Streit responsiv ausgetragen wird, letzteres
dafiir, dass es einen gemeinsamen Boden gibt, auf dem der Streit ausge-
tragen werden kann. Insofern damit in beiden Féllen garantiert ist, dass
politische Entscheidungen weiterhin auf der Basis von politischer Kom-
munikation und nicht auf der Basis von Verhandlungsprozessen zustande
kommen, kann mit Arendt festgehalten werden: ,,Hieraus erklért sich auch
die merkwiirdige Tatsache, dass Machtteilung keineswegs Machtvermin-
derung zur Folge hat, ja dass das Zusammenspiel der ,Gewalten‘, das auf
Teilung beruht, ein lebendiges Verhéltnis von sich gegenseitig kontrollie-
renden und ausgleichenden Méchten hervorruft, in dem vermdge des in
ihm waltenden Miteinander mehr Macht erzeugt wird.“!>> Wenn nun aber
das republikanische Institutionengefiige im Kern die Aufgabe hat, syste-
mische Bedingungen fiir die kommunikative Bewiltigung von politischem
Streit zu schaffen, und wenn es mit den von mir skizzierten Institutionen
gelungen ist, diese Bedingungen plausibel zu machen, dann gilt es nun im
nichsten Schritt zu fragen, in welchem kommunikativen Modus ein sol-
cher Streit gefiihrt werden soll.

122 Arendt, Vita Activa, 254.

284

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1I.

Der Streit um die Doxa

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

Nachdem ich in den ersten beiden Teilen dieser Studie der Frage nach dem
Streit um den Demos und dem Streit um das Kratos nachgegangen bin,
gilt es jetzt im letzten Schritt, den Streit um die Doxa ins Auge zu fassen.
Selbst wenn namlich ausgefochten ist, wer zum Demos gehort und wie po-
litische Herrschaft eingerichtet werden soll, ist damit der politische Streit
noch léngst nicht abgeschlossen, sondern vielmehr gerade erst erdffnet.
Fragt man danach, wie die 6ffentlichen Angelegenheiten geregelt werden
sollen, wird man schnell feststellen, dass im Demos Uneinigkeit dariiber
besteht, welche Themen als solche zu gelten haben und wie mit diesen
umzugehen ist. Das hat seinen Grund darin, dass der ethische Pluralismus
der Moderne eine Vielzahl divergierender normativer Perspektiven mit
sich bringt: Die Frage, was eine gute Lebensform ausmacht, wird von un-
terschiedlichen sozialen Gruppen ganz unterschiedlich gestellt und beant-
wortet. In der Folge zeichnet sich der ethische Pluralismus unserer Ge-
genwart durch eine Reihe von tiefen Meinungsverschiedenheiten aus, die
nicht allein aus den Quellen des Vorurteils herriihren, sondern auch auf
dem Boden dessen entstehen konnen, was John Rawls den ,,libergreifen-
den Konsens* demokratischer Gesellschaften genannt hat.! Im Zentrum
dieses letzten Teils steht nun folgende Frage: Wie kdnnen tiefe Meinungs-
verschiedenheiten in oOffentlichen Angelegenheiten im demokratischen
Gemeinwesen geldst werden?

Die Bewiltigung tiefer Meinungsverschiedenheiten ist in der politi-
schen Theoriebildung bis heute im Wesentlichen mit zwei unterschiedli-
chen Mitteln zu bewiéltigen versucht worden: dem Kompromisshandeln
auf der einen und dem Durchsetzungshandeln auf der anderen Seite.
Kompromisshandeln wird im deliberativen Paradigma dort notwendig, wo
die Maxime der Verallgemeinerungsfahigkeit von Griinden an ihre Grenze
gerit und, wie Jirgen Habermas formuliert, ,,Interessen und Wertorientie-
rungen, die ohne Aussicht auf Konsens miteinander in Konflikt liegen, ei-

nes Ausgleichs bediirfen“.? Kompromisse konnen dabei auf ganz unter-

1 John Rawls, Politischer Liberalismus, ibers. v. Wilfried Hinsch, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2003, 4. Vorlesung.

2 Jirgen Habermas, Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts
und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1998, 34.

287

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

schiedliche Weise erzielt werden. Richard Bellamy unterscheidet diesbe-
ziiglich drei Strategien: Die Parteien konnen im Aushandeln versuchen,
sich mittels wechselseitiger Zugestindnisse aufeinander zuzubewegen, sie
konnen versuchen, sich durch Ausgleich auf einen kleinsten gemeinsamen
Nenner zuriickzuziehen, oder mittels Auftrennung die gleichzeitige Um-
setzung konkurrierender Anspriiche zu erméglichen.’ Die drei genannten
Optionen basieren jeweils darauf, dass die Einigungen, die hier erzielt
werden, nicht als Synthese verstanden werden konnen, sondern vielmehr
Paketlosungen darstellen, in denen ein Biindel von politischen Rege-
lungsmaterien so miteinander kombiniert wird, dass das Ergebnis fiir bei-
de Parteien akzeptabel ist, obgleich dies fiir die Regelung der jeweiligen
Einzelmaterien nicht gelten wiirde. Die Verhandlungen {iber solche Kom-
promisse werden, so betont Habermas, in erster Linie mittels Drohungen
und Versprechungen gefiihrt. Kompromissbildung gehdrt fiir ihn entspre-
chend zum Register der strategischen Interaktion, in welcher die Beteilig-
ten nicht an Geltungsgriinden, sondern an der Durchsetzung ihrer Interes-
sen orientiert sind und entsprechend auf verhandlungstaktische Mittel zu-
riickgreifen.*

Im Unterschied zum politischen Liberalismus zielt der Postmarxismus
auf eine streitende Uberwindung von Konflikten. So formuliert etwa
Chantal Mouffe in ihrer programmatischen Schrift Uber das Politische,
dass sich ,,demokratische Politik nicht auf die Schaffung von Kompromis-
sen zwischen Interessen oder Werten [...] beschriinken kann*.’ Statt Kon-
flikte durch Kompromiss zu bewiltigen, sollen bestehende Konflikte so
lange vertieft werden, bis eine eindeutige Entscheidung zugunsten einer
der konkurrierenden Parteien herbeigefiihrt ist. Mouffe formuliert diese
Idee im Anschluss an Carl Schmitt, fiir den Politik nicht auf die Uberwin-
dung eines Wir-Sie Gegensatzes, sondern vielmehr auf dessen Etablierung

3 Bellamy bezeichnet die Vertreter der jeweiligen Strategien dabei als ,,Trader*,
L, Trimmer* und ,,Segregationists“ (Bellamy, Liberalism and Pluralism, 96f).

4 In den Mittelpunkt der Diskussion riickt dabei die Auseinandersetzung zwischen
,echten® und ,,faulen” Kompromissen. Vgl. hierzu: Avishai Margalit, On Com-
promise and Rotten Compromises, Princeton/Oxford: Princeton University Press
2010. Kritisch stehen dem Konzept des Kompromisshandelns gegeniiber: Alexan-
der Ruser und Amanda Machin, Against Political Compromise. Sustaining Demo-
cratic Debate, London/New York: Routledge 2017.

5 Chantal Mouffe, Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, aus dem
Engl. v. Niels Neumeier, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007, 13.

288

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

zielt.® Tiefe Meinungsverschiedenheiten gilt es fiir beide nicht durch
Kompromisse auszutarieren, sondern so lange zuzuspitzen, bis sich eine
Entscheidung zugunsten einer der Streitparteien herstellen l4sst. Bis eine
solche Entscheidung herbeigefiihrt werden kann, muss Politik im Modus
des ,,Stellungskriegs* gefiihrt werden.” Im Anschluss an Antonio Gramsci
ist damit im Unterschied zum ,,Bewegungskrieg® eine Form des Kampfes
gemeint, die sich nicht auf die eine entscheidende Schlacht konzentriert,
sondern auf eine Vielzahl verstreuter lokaler Auseinandersetzungen, durch
welche kulturelle Hegemonie errungen werden soll. Solches Durchset-
zungshandeln unterscheidet sich vom Kompromisshandeln konzeptionell
dadurch, dass es Konflikte nicht dadurch 16sen will, dass jeder der Streit-
partien etwas zugestanden wird, sondern dadurch, dass so lange Kontrast-
bildung betrieben wird, bis eine der Streitparteien im Zuge von Mehrheits-
entscheiden die andere zu iiberwiltigen vermag.

Deliberativismus und Postmarxismus bieten uns also zwei ganz unter-
schiedliche Konfliktlosungsmdglichkeiten fiir tiefe Meinungsverschieden-
heiten. Auf der einen Seite das Kompromisshandeln, welches politische
Kooperation tiber Griben hinweg moglich machen soll, und auf der ande-
ren Seite das Durchsetzungshandeln, welches auf die Uberwiltigung kon-
kurrierender politischer Lager zielt. Man wird nun versuchen kdnnen, den
Gegensatz zwischen beiden Modellen dadurch zu vermitteln, dass man sie
als zwei Enden eines Kontinuums von politischen Strategien zum Umgang
mit Konflikten begreift. Dieser Weg ist nicht falsch, aber vorausgesetzt ist
damit von vornherein, dass politischer Streit im Fall von tiefen Meinungs-
verschiedenheiten nur strategisch bewiltigt werden kann. Im einen wie im
anderen Fall sind es taktische Mittel, die zur Konfliktbewaltigung einge-
setzt werden.

Im Gegensatz zu solchen kompromiss- und strategieorientierten Ansét-
zen geht es rhetorischen Demokratietheorien darum, zu zeigen, dass eine
kommunikative Auseinandersetzung auch iiber tiefe Griben hinweg mog-
lich sein kann.® Einen wichtigen Bezugspunkt der rhetorischen Demokra-

6 Ebd., 22.

7 Ebd., 149.

8 Zum Konzept einer rhetorischen Demokratie vgl. etwa Gerald Posselt und Andreas
Hetzel, ,,Rhetoric as Critique: Towards a Rhetorical Philosophy*, in: Theory, Cul-
ture & Society, Jg. 40, 2023, 41-61; Andreas Hetzel, ,,Rhetorik, Politik und radika-
le Demokratie, in: Andreas Hetzel und Gerald Posselt (Hg.), Handbuch Rhetorik
und Philosophie, Berlin: De Gruyter 2017, 535-562; Giuseppe Ballacci, ,,Reas-
sessing the Rhetoric Revival in Political Theory: Cicero, Eloquence, and the Best

289

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Der Streit um die Doxa

tietheorien bilden dabei die Arbeiten von Hannah Arendt.” Arendt bezieht
sich in ihren Uberlegungen ihrerseits im Wesentlichen auf Sokrates. Bei
ihm sieht sie die Einsicht aufgehoben, dass ,,die Rhetorik, die Technik der
Uberredung [...] die wahrhaft politische Kunst* ist.'® Das hat seinen Grund
darin, dass die gemeinsame Welt den Einzelnen je nach ihrer Stellung in
ihr unterschiedlich erscheint und es daher eines Verfahrens bedarf, mittels
dessen unterschiedliche Perspektiven miteinander konfrontiert und aufei-
nander bezogen werden kdnnen. Fiir Arendt ist nun klar, dass ein solches
Verfahren nicht im Aufstieg zu einem iibergeordneten Standpunkt, der sich
jenseits aller Perspektiven befindet, bestehen kann. Vielmehr gilt es, die
unterschiedlichen Perspektiven geschickt aufeinander zu beziehen und
fiireinander zugénglich zu machen. Es geht, so Arendt um ,,das Finden des
rechten Wortes im rechten Augenblick*.!! Deutlich wird hier, dass sich die
politische Rede nicht an ein neutrales, unvoreingenommenes Publikum
richtet, sondern an ein Publikum mit je spezifischen Einstellungen und
Vorlieben, auf das sie jeweils zugeschnitten werden muss. Was Arendt hier
noch Recht vage als situative Gewandtheit deutet, will ich im Folgenden
als Kunst der protreptischen Kritik beschreiben. Gemeint ist damit eine
politische Werberede, die tiefe Meinungsverschiedenheiten weder mittels
Kompromiss- noch mittels Durchsetzungshandeln zu bewiltigen versucht,
sondern mittels spezifischer Verfahren der Kritik das Gegeniiber zu einer
Distanzierung von seinem Standpunkt bewegen und zugleich einen neuen,

Form of Life“, in: Redescriptions, Jg. 18, 2015, 158-180; Raymie McKerrow,
,.Principles of Rhetorical Democracy*, in: Rétor, Jg. 2, Heft 1, 2012, 94-113; Bry-
an Garsten, Saving Persuasion. A Defence of Rheotric and Judgment, Cambridge:
Harvard University Press 2006. Gerard Hauser und Amy Grim (Hg.), Rhetorical
Democracy. Discursive Practices of Civic Engagement, London, Lawrence Erl-
baum Associates 2004, 1-16; Russel Bentley ,,Rhetorical Democracy*, in: Bendet-
to Fontana, Cary Nederman und Gary Remer (Hg.), Talking Democracy. Historical
Perspectives on Rhetoric and Democracy, University Park, PA: Penn State Univer-
sity Press 2004, 115-134.

9 ,,[TThe direct defense of the rhetorical politics of opinion and appearance as such is
the distinctive achievement of Hannah Arendt. Andrew Norris, ,,Rhetoric and Po-
litical Theory®, in: Michael J. MacDonald (ed.), The Oxford Handbook of Rhetori-
cal Studies, New York: Oxford University Press 2017, 625-635, hier: 627. Die
Verbindung zwischen Arendts Theorie der Urteilskraft und der politischen Rheto-
rik stellt schon frith heraus: Ronald Beiner, Political Judgemnet, London, Methuen
& Co 1983, Kap. 5.

10 Hannah Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralitdit, Berlin: Matthes & Seitz 2016,
36.

11 Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tdtigen Leben, Miinchen: Piper 2002, 36.

290

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

alternativen Standpunkt anbieten soll. Im besten Fall gelingt es dadurch,
beim Gegeniiber einen Meinungsumschwung zu erzeugen und die tiefe
Meinungsverschiedenheit zu iiberwinden.

Die Praxis der protreptischen Kritik mochte ich im Folgenden in drei
Schritten entwickeln. Zundchst werde ich mich Arendts Uberlegungen zur
politischen Urteilskraft zuwenden, um deutlich zu machen, wie man sich
eine politische Meinung bildet. Arendt, so werde ich zeigen, vertritt eine
dreistufige Theorie der politischen Urteilskraft, die sich eng an unserer is-
thetischen Urteilskraft orientiert. Ich werde zeigen, dass Arendt durch die-
sen Zuschnitt eine originelle Antwort auf die Frage zu geben vermag, wie
sich Urteile unter der Bedingung der Abwesenheit geteilter Griinde féllen
lassen. Gleichwohl wird sich im Hinblick auf die Frage der offentlichen
Kommunikation zeigen, dass Arendt wichtige Fragen zum rhetorischen
Sprechhandeln unbeantwortet ldsst (Kap. 7). Zur Beantwortung dieser
Fragen werde ich mich in einem néchsten Schritt, im Anschluss an Witt-
genstein, dem Verfahren der &sthetischen Argumentation zuwenden und
deutlich machen, dass das bildhafte Aufzeigen besser als das begriffliche
Rekonstruieren dazu geeignet ist, das jeweilige Gegeniiber in eine andere
Perspektive eintauchen zu lassen (Kap. 8). Auf der Grundlage dieses Ge-
dankens werde ich dann in einem dritten Schritt im Ausgang von der anti-
ken Protreptik — verstanden als Kunst der Werberede — drei Formen der
politischen Kritik entwickeln: Priifende, darstellende und rekonstruktive
Kritik werden sich dabei als drei Formen einer Kunst der Uberredung er-
weisen, mit deren Hilfe der Streit um tiefe Meinungsverschiedenheiten mit
rhetorischen Mitteln gefiihrt und iberwunden werden kann (Kap. 9).

291

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

Obgleich das Politische fiir Arendt bereits frith zu einem wichtigen Feld
der Auseinandersetzung wird, hat sie das Thema der politischen Mei-
nungsbildung doch erst relativ spét adressiert. Das liegt daran, dass das
Phénomen der Urteilskraft, welches uns die Ausbildung von politischen
Meinungen ermdglicht, erst nach und nach Arendts Aufmerksamkeit auf
sich zieht. Anfang der 1950er Jahre etwa, als sie sich in ihren posthum un-
ter dem Titel Was ist Politik? erschienenen Manuskripten dem Thema der
politischen Freiheit zuwendet, spielt das politische Urteilen noch keine
Rolle. Auch in der Ende 1958 zunéchst auf Englisch erschienenen Vita Ac-
tiva mit ihrem Fokus auf der Tétigkeit des Handelns als Grundmodus des
Politischen ist von der Bedeutung der politischen Urteilskraft fiir das poli-
tische Handeln noch keine Rede. Diese gerit erst in dem kurz darauf ver-
offentlichten Aufsatz ,, Kultur und Politik* (1958) in den Blick, bevor sie
dann in Arendts Vorlesungen Uber das Bése (1965) und Das Denken
(1973) ins Zentrum ihres Denkens riickt.! Zwar liegt unter dem Titel Das
Urteilen heute eine von Arendt tiber Kants politische Philosophie gehalte-
ne Vorlesung aus dem Jahr 1970 vor, die eigentlich von ihr unter diesem
Namen geplante Studie konnte Arendt aufgrund ihres vorzeitigen Todes
jedoch nie beginnen. Arendts Uberlegungen zur Urteilskraft sind daher
unabgeschlossen geblieben, was zu einer bis heute anhaltenden Neuinter-
pretation ihrer Uberlegungen gefiihrt hat.?

1 Arendt selbst hélt in der Einleitung zum ersten Band von Das Leben des Geistes
fest, dass ihre Beschéftigung mit den Geistestétigkeiten des Denkens und Urteilens
zwei Quellen hat: den Eichmann-Prozess auf der einen und die Vernachldssigung
der Vita Contemplativa in ihrer Auseinandersetzung mit der Vita Activa auf der
anderen Seite. Vgl. Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 1, Das Denken,
Miinchen/Ziirich: Piper 1998, 13 und 16.

2 Wichtige Wegmarken in der kritischen Rekonstruktion von Arendts Theorie des
politischen Urteilens bilden die Texte von Richard Bernstein, ,,Judging: The Actor
and the Spectator®, in: Reuben Garner (Hg.), The Realm of Humanitas. Responses
to the Writings of Hannah Arendt, New York: Lang 1982; Albrecht Wellmer,
,,Hannah Arendt on Judgment. The Unwritten Doctrine of Reason®, in:, Endspiele.
Die unverséhnliche Moderne, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, 309-329; und Sey-
la Benhabib, ,, Judgment and the Moral Foundations of Politics in Hannah Arendt’s
Thought, in: Jennifer Nedelsky und Ronald Beiner (Hg.), Judgment, Imagination
and Politics, Themes from Kant and Arendt, Lanham: Rowman & Littlefield 2001,
183-204. Wihrend Bernstein darauf hinweist, dass Arendts Urteilstheorie sich in
Friih- und Spétwerk unterscheidet, insofern sie einmal von der Perspektive der Ak-

292

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

Bevor ich mich an dieser Auslegung mit einem eigenen Vorschlag be-
teiligten mochte, will ich kurz vergegenwartigen, wie Arendt die Frage der
politischen Urteilskraft entwickelt. Sie taucht zunidchst im Rahmen der
Frage auf, was die Sphére der Kultur und der Politik, welche zusammen
den ,Raum des Offentlichen* bilden, gemeinsam haben.> Arendt beant-
wortet diese Frage nun dahingehend, dass wir es in beiden Féllen mit
Sphéren zu tun haben, die von tiefen Meinungsverschiedenheiten gepragt
sein konnen. Ebenso ndmlich wie wir uns iiber die Einschétzung eines
Kunstwerkes trefflich streiten konnen, konnen wir uns iiber politische Po-
sitionen streiten. Und in beiden Fillen, so Arendt, ldsst sich zu keiner ab-
schlieenden Einschitzung gelangen, weil wir es im einen wie im anderen
Fall mit Fragen des subjektiven Geschmacks zu tun haben. Ahnlich wie
Liebhaber innen des Impressionismus, des Expressionismus und des Ku-
bismus beziiglich eines Kunstwerkes voraussichtlich zu ganz unterschied-
lichen Einschédtzungen kommen werden, werden auch Konservative, Libe-
rale und Sozialist innen unterschiedliche Ansichten beziiglich politischer
Sachverhalte hegen. Gleichwohl werden die handelnden Individuen im
einen wie im anderen Fall behaupten wollen, dass es sich bei ihren jewei-
ligen Einschitzungen nicht nur um ihren privaten Geschmack handelt,
sondern dass wir uns ihren Meinungen anschlieen sollten. Wie lésst sich

teur_innen und einmal von der Perspektive der Zuschauer innen ausgeht, versucht
Wellmer zu zeigen, dass es Arendts Uberlegungen an normativen Grundlagen fiir
intersubjektive Verstindigungsprozesse mangelt. Benhabib wiederum weist darauf
hin, dass Aristotelische und Kantische Motive in Arendts Urteilstheorie in einem
Spannungsverhéltnis stehen. Zur Auseinandersetzung und Widerlegung dieser
Einwinde vgl. Jonathan Peter Schwartz, Arendt’s Judgment. Freedom, Responsibi-
lity, Citizenship, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2016. Zu den ein-
schligigen Uberlegungen jiingeren Datums gehdren: Masa Mrovlje, Rethinking
Political Judgement. Arendt and Existentialism, Edinburgh: Edinburgh University
Press 2019; Maike Weiipflug, Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken,
Berlin: Matthes & Seitz 2019; Linda Zerilli, A Democratic Theory of Judgment,
Chicago: University of Chicago Press 2016; Albena Azmanova, The Scandal of
Reason. A Critical Theory of Political Judgment, New York: Columbia University
Press 2012; Waltraud Meints, Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie
zur politischen Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld: transcript 2011;
Alessandro Ferrara, The Force of the Example. Explorations in the Paradigm of
Judgment, New York: Columbia University Press 2008; Max Deutscher, Judgment
After Arendt, Hampshire/Burlington: Ashgate 2007.

3 Hannah Arendt, ,Kultur und Politik, in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I, Miinchen: Piper 2012, 277-304, hier: 302.

293

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

nun unter der Bedingung tiefer Meinungsverschiedenheiten fiir die eine
oder andere Seite argumentieren?

Eine Antwort auf diese Frage findet Arendt in Immanuel Kants &stheti-
scher Theorie aus der Kritik der Urteilskraft.* Kant, der laut Arendt ,,die
Urteilskraft in ihrer ganzen GroBartigkeit entdeckt* hat, stellt sich hier die
Frage, wie sich Geschmacksurteile verallgemeinern lassen.” Diese Frage
ist vor dem Hintergrund von zwei Beobachtungen gestellt: Einerseits ndm-
lich scheinen unsere dsthetischen Geschmacksurteile iiber einen Gegen-
stand zunichst rein subjektiver Natur zu sein: Was mir gefillt, missfallt dir
eben! Andererseits aber erheben wir oftmals den Anspruch, dass dieser
Eindruck auch fiir Andere Geltung besitzen miisse: Was mir gefillt, soll
auch dir gefallen! Sowohl die eine als auch die andere Beobachtung sind
fiir Kant dabei berechtigt. Es ist richtig, dass wir je unseren eigenen sub-
jektiven Geschmack haben, wie auch, dass wir den Anspruch haben, ande-
re von unseren Geschmacksurteilen mit Argumenten iiberzeugen zu kon-
nen. Kant nennt das eine ,,Sinnen-Geschmack®, das andere ,,Reflexions-
Geschmack®“.® Um beide Beobachtungen miteinander zu versdhnen, stellt
sich Kant nun die Frage, wie wir ausgehend von subjektiven Geschmacks-
urteilen zu verallgemeinerungsfiahigen Urteilen kommen konnen. Genau
diese Fragestellung macht Kants Uberlegungen nun fiir Arendt so interes-
sant. Die Bedingungen unter denen &sthetische Urteile gefallt werden,
scheinen denjenigen, unter denen politische Urteile geféllt werden, ndm-
lich strukturanalog zu sein. Auch hier geht es ndmlich darum, wie unter
der Bedingung der Pluralitidt von Lebensformen allgemein anerkennbare
Urteile gefallt werden konnen. Von Kants Bearbeitung der Frage astheti-
scher Urteilskraft erhofft sich Arendt entsprechend wichtige Hinweise fiir
eine Theorie der politischen Urteilskraft.

Arendt unterzieht die Kritik der Urteilskraft in ,,Kultur und Politik*
keiner ausfiihrlichen Lektiire, sondern arbeitet nur sehr holzschnittartig
drei Prinzipien heraus, die ihr wesentlich zu sein scheinen. Sie lauten fol-

4 Ebd., 299. An anderer Stelle hilt Arendt hierzu fest: ,,Zum Hauptproblem der Kri-
tik der Urteilskraft wurde daher die Frage, mit welchem Recht Aussagen der Ur-
teilskraft iberhaupt allgemein Zustimmung fordern konnen, was sie ja tun.”
(Arendt, Das Denken, 116)

5 Arendt, ,,Kultur und Politik*, 299.

6 Kant, KdU, AA V, 214. Zu Arendts Kant-Rezeption vgl. auch: Sophie Loidolt,
,,Sich ein Bild machen. Das #sthetische Urteilen als politisches Urteilen in der
Kant-Lektiire von Hannah Arendt, in: Sanda Lehmann und Sophie Loidolt (Hg.),
Urteil und Fehlurteil, Wien: Turia & Kant 2011, 231-246.

294

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

gendermalien: Erstens besteht die gro3e Leistung der kantischen Philoso-
phie darin, mit dem kategorischen Imperativ aufgezeigt zu haben, dass das
Denken ,,auf einer Ubereinstimmung des verniinftigen Urteilens mit sich
selbst beruht“.” Bei angemessenem Gebrauch unserer Vernunft werden wir
daher nur denjenigen Maximen folgen, von denen wir zugleich wollen
konnen, dass sie allgemeines Gesetz werden. Zweitens fiigt Kant dem
Prinzip des Ubereinstimmens mit sich selbst das ,,Prinzip einer ,erweiter-
ten Denkungsart* hinzu.® Thm gemiB sollten wir uns nicht nur um die
Ubereinstimmung mit uns selbst, sondern auch um die Ubereinstimmung
mit Anderen sorgen. Die erweiterte Denkungsart nétigt uns, unser Urteil
an dem von Anderen zu priifen, um so iiber unsere subjektiven Privatbe-
dingtheiten hinaus zu einer Form der ,,konkreten Allgemeingiiltigkeit™ zu
gelangen.” Als drittes Prinzip schlieBlich fiihrt Arendt das ,,Werben um
Beistimmung® an, durch welches wir das jeweilige Gegeniiber von der
Giiltigkeit des eigenen Urteils zu iiberzeugen versuchen.'® Auch wenn das
Geschmacksurteil freilich niemanden zwingen kann, der eigenen Meinung
beizutreten, weil es anders als das moralische Urteil zu keinen zwingenden
Schliissen gelangt, soll es aufgrund seiner konkreten Allgemeingiiltigkeit
doch dazu in der Lage sein, an die Urteile von Anderen Anschluss zu fin-
den und so eine Diskussion iiber Differenzen hinweg zu erméglichen.
Fiihrt man sich die drei genannten Prinzipien vor Augen, fallt auf, dass
sie dem zu entsprechen scheinen, was Kant die Maximen der vorurteils-
freien, der erweiterten und der konsequenten Denkungsart nennt.!! Die
vorurteilsfreie Denkungsart besteht fiir Kant dabei in der Fahigkeit, kri-
tisch zu gesellschaftlichen Vorurteilen Stellung zu nehmen und sich durch
Selbstdenken von jeglicher Form des ,,Aberglaubens® zu befreien.'” Die
erweiterte Denkungsart dagegen versteht er als die Fahigkeit, sich iiber
,.die subjectiven Privatbedingungen des Urtheils* hinwegzusetzen und zu
einem Standpunkt zu kommen, von dem aus sich das eigene Urteil kritisch
auf seine Beschrinktheit priifen ldsst. Die dritte Denkungsart schlie8lich,
die Kant die konsequente Denkungsart nennt, besteht darin, ,,mit sich

7 Arendt, ,,Kultur und Politik*, Ebd., 298.
8 Ebd.

9 Ebd.

10 Ebd., 300.

11 Kant, KdU, AAV, 294.

12 Ebd.

295

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

selbst in Ubereinstimmung zu denken*.'*> Andrea Esser hat vorgeschlagen,
Arendts Uberlegungen zur Urteilskraft als ,,politische Lesart* dieser Ma-
ximen zu verstehen, zugleich jedoch davor gewarnt, dass diese Lesart zu
individualistisch auszufallen droht, wenn sie das Urteilen ganz auf einen
isolierten Denkprozess reduziert.'* Esser schligt entsprechend vor, das
Selbst, von dem in der konsequenten Denkungsart die Rede ist, bereits als
ein intersubjektiv erweitertes Selbst zu verstehen. Ich mochte diesen Vor-
schlag hier aufnehmen und dahingehend zuspitzen, dass ich an die Stelle
der konsequenten Denkungsart im Folgenden jene offentliche Denkungs-
art setze, die Kant an anderer Stelle als den ,,6ffentlichen Gebrauch seiner
Vernunft charakterisiert hat.'> Mit ihr tritt das von Arendt anvisierte Phi-
nomen des Werbens um Beistimmung ins Zentrum. Dessen Ziel ist es,
nicht nur mit sich selbst, sondern mdéglichst auch mit allen Anderen ein-
stimmig zu denken. Wie dieses Ziel unter der Bedingung von tiefen Mei-
nungsverschiedenheiten zu erreichen ist, gilt es nun im Folgenden in den
genannten drei Etappen nachzuvollziehen.

Die vorurteilsfreie Denkungsart

Unsere Fihigkeit zu denken ist fiir Arendt mit einem Ubergang von der
Handlungs- in die Zuschauendenrolle verbunden, durch welchen wir uns
von den unmittelbaren Erfordernissen der Welt distanzieren. Bereits im
griechischen Denken ist dabei das Wort fiir Zuschauer theatai mit dem
Ausdruck fiir Theorie theoria verkniipft, was sich unter anderem daran
zeigt, dass sowohl Platon als auch Aristoteles das theoretische Leben als
ein anschauendes, kontemplatives Leben verstehen. Die Frage, was es be-
deutet, vorurteilsfrei zu denken, nimmt Arendt in ihren Vorlesungen tiiber
Das Denken im Anschluss an Kants Kritik der reinen Vernunft auf. Dessen
Unterscheidung zwischen empirischem und transzendentalem Schein
nimmt sie als Ausgangspunkt, um zwei Formen der Tduschung zu unter-
scheiden, von denen unser Denken heimgesucht werden kann: dem Irrtum

13 Ebd., 295

14 Andrea Marlen Esser, ,,Politische Urteilskraft — Zur Aktualitit eines traditionellen
Begriffs®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 65, Heft 6, 2017, 975-998,
hier: 977 und 993.

15 Kant, WA, AA VIII, 36.

296

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

und dem Schein.'® Ersterer resultiert dabei aus dem Umstand, dass der
Gebrauch unseres Gemeinsinns von Wahrnehmungs- und Beurteilungsfeh-
lern begleitet sein kann, die zu einem falschen Wirklichkeitsglauben fiih-
ren. Letzterer dagegen resultiert aus einem fehlgeleiteten Gebrauch unse-
rer Vernunft, der in geistige Verstiegenheiten fiihrt.

Die Moglichkeit des Irrtums, so argumentiert Arendt im Anschluss an
Kant, entspringt weder den Sinnen noch dem Verstande, da weder unsere
Empfindungseindriicke noch unsere reinen Verstandesbegriffe fehlgehen
konnen, sondern lediglich die Anwendung letzterer auf erstere. Irrtiimer
miissen entsprechend als Ergebnis eines fehlerhaften Gebrauchs unserer
Urteilskraft verstanden werden, der dadurch zustande kommt, dass ,,die
subjektiven Griinde des Urteils mit den objektiven zusammenflieBen®.!?
Exemplarisch wire hier etwa die Uberzeugung, dass die Sonne um die Er-
de kreist, weil wir erstere doch jeden Morgen aufgehen und jeden Abend
untergehen sehen. Um uns vor solchen Fehltritten der Urteilskraft zu
schiitzen, bedarf es fiir Arendt der Ausbildung und Pflege von dreierlei
Denkformen: Die erste besteht im logischen Denken, das durch empiri-
sche Beobachtungen Ableitungsketten erstellt und durch Verallgemeine-
rung zur Aufstellung iibergreifender Regeln und Zusammenhénge gelangt,
wie etwa der Einsicht: ,,JJeden Morgen geht die Sonne auf*. Von solchen
Operationen unterscheidet Arendt dasjenige, was sich als ausfaltendes
Denken bezeichnen lésst. Das ausfaltende Denken macht von der analyti-
schen Kunst der Zergliederung, des Trennens und des Aussonderns Ge-
brauch. Es unterscheidet beispielsweise Fixsterne, die eine feste Position
am Himmel haben, von Wandelsternen, die sich auf einer Planetenbahn
bewegen. Als drittes schlieSlich nennt Arendt die explorative Funktion des
Denkens. Zu ihm gehort das Denken in Metaphern und Sinnbildern, wel-
ches mittels Analogiebildung Ahnlichkeiten zwischen Unihnlichem frei-
zulegen und dadurch Erkenntnisgewinn zu generieren vermag. So besteht
die umwilzende Leistung von Kopernikus darin, die Ahnlichkeit zwischen
den Umlaufbahnen der Wandelplaneten, wenn man sie von der Sonne aus
betrachtet, entdeckt zu haben.'® Logisches, ausfaltendes und exploratives

16 Arendt, Das Denken, 47f.

17 Kant, KrV, AATIL, B 351.

18 Arendt nennt hier die Analogie, die Platon in seiner Ideenlehre zieht: ,,Wie das
Vorstellungsbild des Handwerkers seine Hand bei der Herstellung lenkt und der
Mafstab fiir das Gelingen oder Mifllingen des Werkes ist, so ist alles in der Er-

297

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Denken erlauben es, aus der Denktitigkeit ein kritisches Geschéft zu ma-
chen, welches mit den Mitteln der Kohérenzpriifung, der analytischen
Zergliederung und des Herstellens von Zusammenhéngen Vorurteile zu
iiberwinden vermag. Den Antrieb des vorurteilsfreien Denkens bildet da-
bei der Zweifel, was sich fiir Arendt sehr schon an den Spitznamen des
Sokrates zeigt. Als exemplarischer Vertreter des Geschéfts des Denkens
wird er von Anderen als ,,Zitterrochen® bezeichnet und nennt sich selbst
eine ,,Stechfliege und ,,Hebamme*.!” Als Zitterrochen lihmt er zunichst
diejenigen, mit denen er in Berithrung kommt, indem er ihnen und sich
selbst einen Mangel an Wissen und Weisheit vor Augen fiihrt. Als Stech-
fliege reiflt er seine Mitbiirger aus dem Schlaf der Unmittelbarkeit und
stachelt sie zum Selbstdenken an. Und als Hebamme schlieBlich bietet er
Unterstiitzung bei der Entbindung von Gedanken, indem er auf Fehl-
schliisse, mangelnde Differenzierungen und schlechte Analogien hinweist.

Wihrend sich Irrtiimer durch eine kritische Priifung unserer Urteils-
kraft durch das Denken berichtigen lassen, verhélt es sich mit dem Schein
anders. Dieser, so formuliert Arendt im Anschluss an Kant, ,,[gehort] un-
trennbar zu einer Welt der Erscheinungen“.?’ Da Arendt ihre Ausfiihrun-
gen iiber derart lose Verweise hinaus nicht weiter vertieft, miissen wir uns
Kant selbst zuwenden, um genauer zu verstehen, worin diese zweite Form
der Téuschung besteht, mit der das vorurteilsfreie Denken zu ringen hat.
Kant fiihrt dasjenige, was er transzendentalen Schein nennt, auf die ,,Ver-
leitung* zuriick, die Begriffe, die unserem Verstand entspringen, fiir etwas
Objektives zu halten und sich dadurch zu Totalitétsaussagen tiber die Welt
verleiten zu lassen.?! Der dadurch entstehende T#uschungseffekt gilt ihm
dabei als Hauptursache dafiir, dass sich die dogmatische Metaphysik im-
mer wieder in Fehlschliissen verfangt. Thre Beseitigung bildet daher das
eigentliche Hauptanliegen von Kants kritischer Philosophie. Um zu zei-
gen, wie Psychologie, Kosmologie und Theologie — als unterschiedliche
Zweige der metaphysica specialis — liberall dort, wo die Vernunft unregle-
mentiert gebraucht wird, dazu verleitet werden, sich tiber den ihr eigenen
Geltungsbereich hinaus auszudehnen und zu falschen Hypostasierungen
iiber Seele, Welt und Gott zu gelangen, greift Kant in seiner Transzenden-

scheinungswelt materiell und sinnlich Gegebene auf eine unsichtbare Struktur im
Ideenhimmel bezogen.” (Arendt, Das Denken, 109)

19 Ebd., 172.

20 Arendt, Das Denken, 48.

21 Kant, KrV, AATII, A 293 / B 350.

298

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

talen Dialektik auf die Antinomien der Vernunft zuriick. Deren Entde-
ckung, so Kant selbst, habe ihn aus seinem ,,dogmatischen Schlummer*
gerissen, da ihm der Umstand, dass sowohl Satz als auch Gegensatz durch
,gleich einleuchtende Beweise dargethan werden konnen®, keine Ruhe ge-
lassen habe.?

Die Antinomien der reinen Vernunft beruhen auf der Schlussformel,
dass dort, wo uns ein Bedingtes gegeben ist, auch die vollstindige Reihe
seiner Bedingungen und damit nachgerade das Unbedingte gegeben sein
muss. Da uns sinnliche Gegenstinde nun stets als bedingte gegeben sind,
ist uns folglich auch das Unbedingte gegeben.?® Dabei lisst sich das Un-
bedingte entweder als erstes Glied einer Reihe denken, dem alle anderen
Glieder nachfolgen oder als die vollstdndige Gegebenheit der Reihe selbst.
Dieses Schlussmuster und seine zwei Deutungen, so argumentiert Kant
nun weiter, kann auf vier verschiedene Weisen zur Anwendung gebracht
werden. Es erlaubt ndmlich, die Frage zu stellen, ,,ob die Welt von Ewig-
keit her sei, oder einen Anfang habe; ob der Weltraum ins Unendliche mit
Wesen erfiillt, oder innerhalb gewisser Grenzen eingeschlossen sei; ob ir-
gend in der Welt etwas einfach sei, oder ob alles ins Unendliche getheilt
werden miisse; ob es eine Erzeugung und Hervorbringung aus Freiheit ge-
be, oder ob alles an der Kette der Naturordnung hinge; endlich ob es ir-
gend ein génzlich unbedingt und an sich nothwendiges Wesen gebe, oder
ob alles seinem Dasein nach bedingt und mithin duflerlich abhingend und
an sich zufillig sei“.>* Was hier noch als Frage formuliert ist, iiberfiihrt
Kant im Folgenden in eine Antithetik, deren Pointe darin besteht, dass sich
sowohl These als auch Antithese jeweils mit guten Griinden vertreten las-
sen. Kant fiihrt das jeweils anhand einer apagogischen Argumentation vor,
die sich der Widerlegung der jeweils gegenteiligen Behauptung widmet.
Wenn jedoch sowohl These als auch Antithese widerlegt werden konnen,
dann bedeutet das fiir die Unternehmung der Metaphysik nichts weniger
als ihr Ende, da sie statt festen Fundamenten lediglich ein ,,System von
Tiuschungen und Blendwerken** hervorbringt.?®

Von den Antinomien der Vernunft gilt es sich nun aber nicht in Ver-
zweiflung stiirzen zu lassen, sondern sie sind vielmehr als Anlass zu neh-

22 Kant, AA XII, 258; sowie Kant, Prol, AA 1V, 340.
23 Kant, KrV, AATIL, A 497 / B 525.

24 Ebd., A 481 /B 509.

25 Ebd., A711/B 789.

299

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

men, um ,,iiber den Ursprung dieser Verunreinigung [...] nachzusinnen®.?

Notwendig ist entsprechend eine Kritik der reinen Vernunft, welche dafiir
sorgt, dass diese ihren Geltungsbereich nicht iiberschreitet. Kant bean-
sprucht nun, mit seinem transzendentalen Idealismus genau das leisten zu
konnen und uns damit einen Ausweg aus den Antinomien der Vernunft zu
weisen. Ausgangspunkt hierfiir bildet seine Unterscheidung zwischen dem
Bereich der sinnlichen Erscheinungen und der intellektuellen Erkenntnis
der Dinge an sich. Die Schlussformel, auf welcher die Antinomien der
Vernunft beruhen, vollzieht ndmlich eine unzuldssige Vermischung beider
Bereiche. Im Obersatz des oben angefiihrten Schlusses (,,Wenn das Be-
dingte gegeben ist, so ist auch die ganze Reihe aller Bedingungen dersel-
ben gegeben) wird das Bedingte als Ding an sich vorgestellt, wéhrend es
im Untersatz (,,Gegensténde der Sinne sind uns als Bedingte gegeben*) als
Erscheinung aufgefasst wird.?” Durch diese Gleichsetzung des Dings an
sich mit einer Erscheinung kommt es eben zu jenen Antinomien, welche
sich bei genauerer Betrachtung als Unsinn erweisen miissen. Die Pointe
von Kants Uberlegungen ist dabei, dass wir uns von solchem Unsinn nicht
einfach und ein fiir alle Mal frei machen kénnen, weil wir es mit einem
Verlangen des Denkens zu tun haben, die intellektuellen Gegensténde des
Denkens zu versinnlichen. Der Unsinn, den unser Denken zu produzieren
droht, ist daher ,eine ganz natiirliche Tduschung der gemeinen Ver-
nunft“.?® Das vorurteilsfreie Denken ist daher als eine fortwihrende Auf-
gabe zu verstehen, die sich nicht nur auf die sinnlichen Inhalte, sondern
auch auf die intellektuelle Form unseres Denkens beziehen muss. Nicht
nur droht unser Denken bestindig vom Irrtum, sondern ebenso vom Un-
sinn heimgesucht zu werden. Eine Mdglichkeit, diesen Bedrohungen zu
entgehen, liegt darin, das eigene Denken vom Denkort von Anderen aus zu
priifen. Die vorurteilsfreie Denkungsart fiihrt uns so ganz von selbst auf
die Spur der erweiterten Denkungsart.

Die erweiterte Denkungsart

Auch Arendts Konzeption der erweiterten Denkungsart kniipft eng an
Kant an. Diesmal sind es jedoch nicht mehr die Uberlegungen der Kritik

26 Ebd., A 464 / B 492.
27 Ebd., A 497 /B 525.
28 Ebd., A 500 /B 528.

300

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

der reinen Vernunft, die Pate stehen, sondern die Uberlegungen der Kritik
der Urteilskraft. Steht im Fokus der ersten dasjenige, was Kant als ,,be-
stimmende Urteilskraft” bezeichnet, hat es letztere mit der ,,reflektieren-
den Urteilskraft zu tun.?* Wihrend es die Aufgabe ersterer ist, das Be-
sondere unter das Allgemeine zu subsumieren, ist es Aufgabe letzterer, das
einem Besonderen zugehorige Allgemeine zu finden. Kant wendet sich
dieser Aufgabe mithilfe des Konzepts der ,,erweiterten Denkungsart* zu.>°
Mit der vorurteilsfreien teilt die erweiterte Denkungsart den Umstand,
dass es auch fiir sie zunidchst darum geht, Abstand von unseren unmittel-
baren Lebensvollziigen zu gewinnen und eine Zuschauer innenperspek-
tive einzunchmen. Es gilt, sich von unmittelbaren Empfindungsurteilen
wie ,,Das gefallt mir* oder ,,Das missfillt mir zu 16sen und diese selbst
noch einmal zum Gegenstand der Beurteilung zu machen. Dabei kann sich
zeigen, dass uns das unmittelbare Gefallen, welches wir an einem Kkitschi-
gen Kunstgegenstand (wie etwa einem Gartenzwerg) finden, aus der Zu-
schauerperspektive missfallt. In einem solchen Fall wiirden wir uns daher
voraussichtlich auch nicht zu der verallgemeinernden Aussage ,,Das ist
schon versteigen. Umgekehrt kann uns auch ein groBles Werk (wie etwa
Michelangelos David-Statue) unmittelbar missfallen, diese Empfindung
von uns aber in der Reflexion als unangemessen beurteilt werden, so dass
wir nicht behaupten wollen wiirden, dass das Werk ,,objektiv hdsslich* sei.
Beide Fille machen deutlich, dass durch die Fahigkeit zur Distanznahme,
die dem Denken innewohnt, eine Dissonanz zwischen unmittelbarem af-
fektivem Empfinden und reflexiver Bewertung entstehen kann. Die ent-
scheidende Frage lautet dabei, wie unser Denken zu den Bewertungsmal-
staben gelangt, durch die solche Dissonanzen entstehen konnen. Kants
Antwort lautet: Indem wir auf die ,,Vorstellungsart jedes anderen in Ge-
danken (a priori) Riicksicht nehmen*®!. Es ist eben dieser Gedanke, den
Arendt aufnimmt, wenn sie davon spricht, dass wir in der erweiterten
Denkungsart einen Standpunkt der Unparteilichkeit dadurch erreichen,
dass ,,die Standpunkte anderer beriicksichtigt werden*.*> Im Unterschied
zum vorurteilsfreien Denken ist Unparteilichkeit hier also ,,nicht das Er-
gebnis irgendeines hoheren Standpunktes®, vielmehr geht das kritische

29 Kant, KU, AA,V 179.
30 Ebd., 294.

31 Ebd., 293.

32 Arendt, Das Urteilen, 67.

301

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Denken hier daraus hervor, dass die Standpunkte von Anderen miteinbe-
zogen werden.>*

Die Standpunkte von Anderen lassen sich fiir Kant nun dadurch in un-
ser Denken miteinbeziehen, dass wir an ihrer Stelle denken. Fiir die
Durchfithrung dieser Aufgabe bedient sich das Denken einer reflexiven
Aneignung unseres Gemeinsinns. Die Leistung des Gemeinsinns besteht
zunéchst darin, uns die Perspektiven von Anderen auf die Welt gegenwiér-
tig zu halten. Dadurch kann sich einerseits unsere eigene Perspektive auf
die Welt anreichern, insofern sie sich mit derjenigen von Anderen zu ei-
nem umfassenderen Ganzen zusammenfiigt, wie etwa in dem Fall, wo ich
die Vorderseite eines Hauses und Andere dessen Riickseite sehen. Ande-
rerseits kann aber auch der Gegensatz zu anderen Perspektiven deutlich
werden, wie etwa in jenem Fall, in welchem wir zu ganz unterschiedlichen
dsthetischen Beurteilungen der gleichen Hausseite gelangen. Die Tatsache
der Ubereinstimmung oder Nicht-Ubereinstimmung ist fiir den Gemein-
sinn dabei nicht von Belang. Entscheidend ist vielmehr, dass er unsere ei-
gene Wahrnehmungsperspektive in eine Pluralitit von Perspektiven ein-
fiigt und uns dadurch eine gemeinsame Welt gegenwirtig hélt. Zur geteil-
ten Welt kdnnen entsprechend einander widersprechende und ausschlie-
Bende Perspektiven gehdren. Der Gemeinsinn ist daher nicht ein Sinn fiir
das, was uns allen gemeinsam ist, sondern vielmehr ein Sinn dafiir, dass
unsere unterschiedlichen Perspektiven Teil ein und derselben Welt sind.
Zur Vergegenwirtigung der Standpunkte von Anderen, so argumentiert
Arendt weiter, greift der Gemeinsinn auf die Einbildungskraft zuriick. Sie
unterscheidet dabei mit Kant zwischen einer ,,reproduktiven” und einer
,produktiven Einbildungskraft“.>* Erstere bedient sich des Modus der Er-
innerung, um vergangene Eindriicke wieder aufleben zu lassen. Sie ist ent-
sprechend auf die Zufuhr von auflen angewiesen, was bedeutet, dass wir
uns nur solche Perspektiven gegenwirtig machen kdnnen, die wir durch
Sprechen, Handeln oder Geschichtenerzahlen kennen gelernt haben. Auf
der anderen Seite kennt Arendt aber auch die produktive Einbildungskraft,
mit deren Hilfe wir etwa den Versuch unternehmen kénnen, die Welt aus
der Perspektive einer Fledermaus zu sehen.*® Die Einbildungskraft erlaubt

33 Ebd.

34 Arendt, Das Denken, 92.

35 Die Grenzen eines solchen Versuchs stellt heraus Thomas Nagel, ,,Wie ist es, eine
Fledermaus zu sein?“, in: Peter Bieri (Hg.), Analytische Philosophie des Geis-
tes, Konigstein: Hain 1981.

302

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://de.wikipedia.org/wiki/Peter_Bieri
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Peter_Bieri

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

es uns so, die erweiterte Denkungsart auf zeitlich und rdumlich abwesende
Andere auszudehnen und sogar ginzlich unbekannte, hypothetische Per-
spektiven zu beriicksichtigen. Sie ermoglicht es so, mit Kant gesprochen,
»dass man sein Urtheil an anderer nicht sowohl wirkliche als vielmehr
bloB mégliche Urtheile halt«.*°

Arendt legt gro3en Wert darauf, dass sich mithilfe der Einbildungskraft
an die Stelle von Anderen zu versetzen, nicht bedeutet, sich in diese hin-
einzuversetzen: ,,Der Trick beim kritischen Denken liegt gerade nicht in
einer auergewohnlich erweiterten Empathie, mit deren Hilfe man wissen
kann, was tatsichlich in den K&pfen aller anderen vorgeht.“*” Fiir diese
Einschétzung Arendts lassen sich zwei Griinde geben. Der erste ist epis-
temischer Natur und geht auf die mit der Pluralitit der Menschen verbun-
dene radikale Alteritdt zuriick. Aus dieser Perspektive ist es uns schlicht
und ergreifend nicht moglich, die Welt mit den Augen von Anderen auf die
gleiche Weise wahrzunehmen, da hier immer ein Rest an Eigensinnigkeit
bleibt, der sich uns entzieht. Die Anndherung an die Perspektive von An-
deren kann daher nur approximativ erfolgen.*® Das, so mag man einwen-
den, sollte uns freilich nicht daran hindern, der Aufgabe der Einfiihlung so
weit wie mdglich nachzukommen.?* Diesem Einwand gegeniiber bringt
Arendt einen zweiten Grund ins Spiel: ,,Das anzunehmen, was in den
Kopfen derjenigen, deren ,Standpunkt‘ nicht der meinige ist, vor sich geht
— solches akzeptieren wiirde nichts anderes bedeuten, als passiv ihre Ge-
danken anzunehmen, d.h. ihre Vorurteile gegen die meinem Platz entspre-
chenden auszutauschen.“’ Eine Gefahr der Empathie sieht Arendt also
darin, dass uns im Zuge der Einfithlung in Andere die kritische Distanz zu
deren Perspektive verloren geht und wir fraglos ihre Urteile iibernehmen.
Arendt betont daher, dass die erweiterte Denkungsart ein ,,kritisches Den-
ken“ ist, das auf einer ,,Abstraktion beruht.*! Eine solche Abstraktion
wird nun dadurch erreicht, dass wir nicht versuchen, mittels Einfiihlung an
der Stelle von Anderen zu fiihlen, sondern an der Stelle von Anderen zu
denken. Erinnern wir uns daran, dass Denken fiir Arendt die Féhigkeit ist,

36 Kant, KU, AAV, 294.

37 Arendt, Das Urteilen, 69.

38 Arendt, Vita Activa, 222f.

39 Diesen Einwand bringt vor: George Kateb, ,,The Judgement of Arendt®, in: Revue
Internationale de Philosophie, Jg. 53, Heft 208, 1999, 133-154.

40 Arendt, Das Urteilen, 69.

41 Ebd.

303

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

sich von unseren unmittelbaren Lebensvollziigen zuriickzuziehen, diese
kritisch zu priifen und dabei zu Beurteilungsmafstdben unserer Erfahrung
zu gelangen, dann bedeutet an der Stelle von Anderen zu denken, nachzu-
vollziehen, wie sie zu ihren Beurteilungsmafstiben kommen. Anders ge-
sagt: Die erweiterte Denkungsart interessiert sich nicht filir subjektive
Empfindungen, sondern fiir die normativen Griinde, welche Andere zur
Billigung oder Missbilligung ihrer jeweiligen Erfahrungen kommen las-
sen.

Man wird Arendt nun vorhalten miissen, dass eben diese Stofrichtung
ihrer Uberlegungen von ihren eigenen Beispielen unterlaufen wird. Etwa
wenn sie folgende Szene anfiihrt: ,,Lassen Sie mich das veranschaulichen:
Nehmen wir an, ich schaue auf ein bestimmtes Wohnhaus in einem Slum
und nehme in diesem besonderen Gebédude die allgemeine Vorstellung
wahr, die es nicht direkt sichtbar macht: die Vorstellung von Armut und
Elend. Ich komme zu dieser Vorstellung, indem ich mir vergegenwértige,
wie ich mich fiihlte, wenn ich dort leben miifite, das heifit, ich versuche an
der Stelle des Slum-Bewohners zu denken.“** Arendt scheint an dieser
Stelle Fiihlen und Denken austauschbar zu verwenden, bzw. die Aufgabe
des Denkens darin zu sehen, uns die Gefiihle von Anderen vor Augen zu
fiihren. Den Prozess der Perspektiviibernahme beschreibt sie entsprechend
als einen empathischen Prozess: Die naive Betrachterin, die das Slum-
Haus im ersten Moment pittoresk und authentisch finden mag, wird durch
Perspektiviilbernahme dazu in die Lage versetzt, die niederdriickenden Er-
fahrungen, die mit Armut und Elend verbunden sind, zu ,fiihlen‘. Damit
aber ist gerade jene Ebene des Denkens, auf die es eigentlich ankommt,
verfehlt. Mit Kant gesprochen geht es ja gerade darum, dass man ,,sein
Urtheil an anderer [...] Urtheile hilt“.** Und bei diesen handelt es sich
eben gerade nicht um die unmittelbaren Empfindungseindriicke, sondern
vielmehr um die reflexive Bezugnahme auf diese Empfindungseindriicke,
die als gerechtfertigt oder ungerechtfertigt eingeschitzt werden sollen.
Will man solchen Reflexionsbewegungen auf den Grund gehen, sind nicht
die Gefiihle von Anderen, sondern vielmehr die normativen MaBstibe, die
sie zur Beurteilung ihrer Erfahrung in Anschlag bringen, relevant.

Will man diesen Gedanken an Arendts Beispiel fortspinnen, konnte das
folgendermallen aussehen: Ausgehend von Aristoteles® Unterscheidung

42 Hannah Arendt, Uber das Bése. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, Miinchen:
Piper 2007, 142 [Meine Hervorhebungen].
43 Kant, KU, AA 'V, 294.

304

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

zwischen den drei Lebensformen des bios apolaustikos, des bios praktikos
und des bios theoretikos lassen sich drei unterschiedliche Einschitzungen
des Slum-Bewohners zu seiner unmittelbaren Erfahrungswirklichkeit vor-
stellen. Derjenige, der den Genuss als das hochste Ziel im menschlichen
Leben versteht, wird das Leben in Armut und Elend missbilligen und ent-
sprechend iiber die niederdriickenden Erfahrungen, die damit verbunden
sind, klagen, weil sie ihm genau diesen Genuss versagen. Derjenige dage-
gen, der die Tugend als oberstes Gut ansetzt, kann das Leben in Armut
und Elend als Herausforderung und Priifung seiner Uberzeugungen ver-
stehen. Er mag daher zwar auch unmittelbar unter den Erfahrungen von
Armut und Elend leiden, diese aber billigen, weil sie es ihm erlauben, die
eigene Tugendhaftigkeit zu erproben. Demjenigen schlieBlich, der die
Kontemplation als beste Lebensform ansieht, mag das Leben in Armut und
Elend wenig anhaben, da sein Gliick nicht von materiellen Giitern, son-
dern von geistigen Einsichten abhéngt. Seinen weltlichen Erfahrungen
wird er daher gleichgiiltig gegeniiberstehen und diese als nicht relevant
bewerten. Da jede der drei genannten Lebensformen einen eigenen Mal3-
stab zur Bewertung der niederdriickenden Situation im Slum anlegt,
kommen sie alle drei zu unterschiedlichen Urteilen beziiglich der Situati-
on: Sie reichen von Missbilligung iiber Billigung hin zur Gleichgiiltigkeit.
Insofern die Aufgabe der erweiterten Denkungsart nun darin besteht, unse-
re Urteile an die Urteile von Anderen zu halten und nicht darin, deren sub-
jektive Erfahrung nachzuvollziehen, wird deutlich, dass dies zwangslaufig
bedeutet, sich mit Lebensformen Anderer auseinanderzusetzen, weil in
ihnen die normativen MaBstidbe aufgehoben sind, welche zur Beurteilung
der gemeinsamen Welt in Anschlag gebracht werden.

Die erweiterte Denkungsart stellt fiir Arendt also die Fahigkeit dar, uns
die normativen Standpunkte, von denen aus Andere die Welt bewerten, zu
vergegenwartigen. Die Frage ist nun, wie eine solche Kenntnisnahme der
normativen Perspektive von Anderen auf unsere eigene Urteilskraft zu-
riickwirkt. Arendt scheint sich die erweiterte Denkungsart dabei als eine
Art Anreicherungsprozess vorzustellen. So etwa, wenn sie davon spricht,
dass unser Urteil ,,um so reprisentativer sein wird, je mehr Standpunkte
anderer Leute ich mir in meinem Denken vergegenwirtige und also bei
meinem Urteil beriicksichtigen kann“.** Im Ausgang von dieser Redewei-
se gewinnt man den Eindruck, dass die Zurkenntnisnahme der Urteile von

44 Arendt, Uber das Bose, 143.

305

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Anderen es uns erlaubt, unser eigenes Urteil durch die Beriicksichtigung
neuer Aspekte immer weiter zu verfeinern. Ergebnis dieses Prozesses soll
dann die Fihigkeit sein, einen ,,,allgemeinen Standpunkt*“ einzunehmen.*
Arendt unterscheidet einen solchen allgemeinen Standpunkt von dem, was
sie den universellen Standpunkt nennt. Im Unterschied zu letzterem reicht
die Giiltigkeit des ersteren nur so weit wie die Gemeinschaft der Urteilen-
den, die wir beriicksichtigt haben. Entsprechend ermoglicht uns der allge-
meine Standpunkt auch keine absolute, sondern nur eine ,,relative Unpar-
teilichkeit” wie Arendt schreibt.*® Diese Formulierungen bleiben freilich
unbefriedigend, weil sie ganz im Unklaren lassen, wie aus der Akkumula-
tion von Standpunkten angesichts der Tatsache, dass verschiedene Stand-
punkte miteinander unvertriglich sein kdnnen, ein allgemeiner Standpunkt
folgen soll. Die drei Lebensformen des bios theoretikos, bios praktikos
und bios apolaustikus lassen sich ja gerade auf keinen gemeinsamen Nen-
ner bringen, sondern schlieBen sich wechselseitig aus. Arendts Rede vom
Zustandekommen eines ,,allgemeinen Standpunkts® mit ,,relativer Unpar-
teilichkeit” bleibt daher zunichst ritselhaft.

Dieses Ritsel ldsst sich auflosen, wenn wir uns dem Konzept der
exemplarischen Giiltigkeit“ zuwenden, das Arendt abermals von Kant
iibernimmt.*” Dieses wird uns néimlich eben jenes tertium comparationis
liefern, mit dessen Hilfe sich unterschiedliche Standpunkte aufeinander
beziehen lassen.*® Die Idee der exemplarischen Giiltigkeit macht Arendt
anhand der Frage ,,Was ist ein Tisch?* deutlich. * Die Beantwortung die-
ser Frage lasst sich ndmlich auf ganz unterschiedliche Weise angehen:
Entweder wir versuchen uns ganz im platonischen Sinn die Idee des Ti-
sches vor Augen zu fithren oder im Ausgang von einer empirischen Zu-
gangsweise all diejenigen Priméreigenschaften zu bestimmen, welche ge-

133

45 Arendt, Das Urteilen, 69.

46 Ebd., 113. An anderer Stelle heifit es: ,,Unparteilichkeit ist nicht das Ergebnis ir-
gendeines hoheren Standpunktes, sondern die Féahigkeit, den Gegenstand von im-
mer anderen Seiten zu erblicken.” (Ebd., 67)

47 Ebd., 118.

48 Ebd, 117.

49 Der Tisch hat als Beispiel eine lange Geschichte in der Philosophietradition. Eine
wichtige phidnomenologische Station hebt Peter Risthaus hervor, der zeigt, wie
Martin Heidegger seine phdnomenologische Ontologie am Beispiel der Frage ,Was
ist ein Tisch?* entwickelt. Vgl. Peter Risthaus, ,,’Klopft auf den Tisch und fragt:
Wo ist hier das Ist?° Zu einem einfachen Beispiel Martin Heideggers, in: z.B., Zeit-
schrift zum Beispiel, Heft 1, 2018, 63-76.

306

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

meinhin die Objekte auszeichnen, die wir als Tische bezeichnen. Zur Be-
antwortung der Frage ,,Was ist ein Tisch?“ fiihren wir dann nicht den
schematischen Tisch, sondern den abstrakten Tisch an. Von diesen beiden
Moglichkeiten unterscheidet Arendt dasjenige, was sie den exemplari-
schen Tisch nennt. In diesem Fall nimmt man einen durch die Erfahrung
gegebenen Tisch und nimmt diesen als ,,Beispiel dafiir, wie Tische ge-
macht sein und wie sie aussehen sollten“.>* In diesem Fall fungiert dann
ein Besonderes (der konkrete Tisch) als Allgemeines (der beste Tisch).
Arendts Beispiel ist freilich einmal mehr verwirrend, weil es von der Fra-
ge ,,Was ist dieses? ausgeht, wihrend es im Zuge der Argumentation
doch die Frage ,,Wie bewerten wir dieses? zu beantworten galt. Versu-
chen wir Arendts Beispiel entsprechend anzupassen und stellen uns vor,
dass wir in einem Mobelkaufthaus einen Esstisch fiir unsere Patchwork-
Familie kaufen wollen, jedoch weder Partner in noch Kinder an diesem
Einkauf teilnehmen. Entsprechend sind wir vor Ort mit der Frage konfron-
tiert: Welcher Tisch passt am besten zu unserer Familie? Wir sind also ge-
ndtigt, die erweiterte Denkungsart zu praktizieren und unser eigenes Urteil
an dasjenige von Anderen zu halten. Wie oben erldutert, werden wir hier-
fiir zunichst von unserem unmittelbaren Geschmacksurteil zuriicktreten
miissen, um uns ein Urteil zu bilden. Das kann bedeuten, dass wir unsere
unmittelbare affektive Begeisterung fiir einen Designertisch mit Glasplatte
zundchst einklammern, weil wir in kritischer Reflexion feststellen, dass
ein Familienesstisch lieber aus robusterem Material gefertigt sein sollte,
um das eine oder andere Missgeschick aushalten zu konnen. Mittels Den-
ken bilden wir uns hier also zunichst unser eigenes Urteil, das unsere
Auswahl auf eine Reihe von soliden Holztischen einschrankt. Im néchsten
Schritt werden wir unser Urteil dann an dasjenige unserer Familie halten
und uns fragen, wie diese zu einem Holztisch stehen mag. Das kann uns
zu der Einsicht bringen, dass diese ganz andere Mafstdbe zur Bewertung
heranziehen und weniger auf die materiale Beschaffenheit als vielmehr auf
die Form des Tisches Wert legen wiirde. Der andere Elternteil wiirde dabei
voraussichtlich eine rechteckige Tischform vorziehen, weil sie den Er-
wachsenen erlaubt, sich an den Kopfenden gegeniiberzusitzen und die
Kinder jeweils zur Seite zu haben. Die Kinder wiederum wiirden eine run-
de Tischform vorziehen, weil ihnen dies eine gleichrangige Sitzposition
wie den Erwachsenen ermoglicht. Im skizzierten Fall fiihrt uns der Ge-

50 Arendt, Uber das Bise, 147.

307

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

brauch der erweiterten Denkungsart also zunéchst dazu, normative Stand-
punkte zu beriicksichtigen, die bisher gar nicht in unsere Bewertung ein-
gegangen sind — was dem oben genannten Aspekt der Anreicherung des
Urteils entspricht —, bevor dann unterschiedliche normative Vorstellungen
dariiber ins Spiel kommen, welche Form einen guten Familienesstisch
auszeichnet — was dem oben genannten Aspekt des Widerstreits entspricht.
Wenden wir nun die von Arendt vorgebrachte Idee der exemplarischen
Giiltigkeit an, besteht die Kunst der Urteilskraft darin, diesen Widerstreit
dadurch aufzulésen, dass wir eine der normativen Perspektiven unserer
Familie als verbindliche Perspektive setzen und bei unserer Einkaufstour
zugrunde legen.

Die Pointe der erweiterten Denkungsart besteht also darin, dass wir an
der Stelle von Anderen denken, um uns deren normative Beurteilungs-
mafstibe vor Augen zu fiihren und dann aus der Reihe der Perspektiven,
die wir kennen gelernt haben, eine exemplarische Perspektive herausgrei-
fen, von der aus wir alle anderen bewerten.’! Entscheidend ist dabei, dass
unserem Urteil in einem solchen Fall keine abstrakten Maf3stédbe zugrunde
liegen, sondern konkrete Maf3stébe, die der sozialen Welt selbst entnom-
men sind. Es handelt sich daher um ein Urteil unter den Bedingungen von
gelebten Moglichkeiten. Der ,allgemeine Standpunkt® der erweiterten
Denkungsart, von dem Arendt gesprochen hat, wird entsprechend nicht
aus einer Synthese aller vorliegenden Standpunkte gebildet, vielmehr wird
hier ein Bestimmtes zum {ibergreifenden Malistab gemacht, so dass wir
eine konkrete Allgemeinheit erhalten. Die Kunst des Urteilens besteht nun
genau darin, dabei eine treffende Perspektive zu wihlen: ,,Das Urteil hat
exemplarische Giltigkeit in dem MaBe, in dem das Beispiel richtig ge-
wihlt wird.“>? Als treffend kann eine Perspektive dabei unter der Bedin-
gung gelten, dass sie uns eine aufschlussreiche Bewertung der infrageste-
henden Empfindung, Sache, Person oder Situation erlaubt und auch von
Anderen als Malistab akzeptiert wird. Damit kommen wir zum letzten
Schritt unserer Uberlegungen: Wie lisst sich die erweiterte Denkungsart
im offentlichen Raum praktizieren? Wie lassen sich Andere von é&stheti-
schen Urteilen iiberzeugen? Und wie ldsst sich iiber exemplarische Giil-
tigkeit offentlich streiten?

51 Auf dieser Idee baut Ferrara sein Konzept eines ,,exemplarischen Universalismus®
auf. Vgl. Ferrara, The Force of the Example.
52 Arendt, Das Urteilen, 128.

308

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

Die dffentliche Denkungsart

Obgleich die erweiterte Denkungsart bereits das Urteil Anderer miteinbe-
zieht, verbleibt sie doch ebenso wie die vorurteilsfreie Denkungsart in der
Einsamkeit des Geistes. Das Urteil kommt im einen wie im anderen Fall
durch den geistigen Dialog mit sich selbst zustande. Eben das dndert sich
nun in jener Denkungsart, die sich im Anschluss an Kant als ,6ffentliche
Denkungsart* bezeichnen ldsst. Hier steht dasjenige im Zentrum, was Kant
in seiner Aufklarungsschrift als den ,,6ffentlichen Gebrauch seiner eigenen
Vernunft“ bezeichnet.”> Gemeint ist damit die Moglichkeit, die eigenen
Einsichten und Urteile ,,frei und 6ffentlich der Welt zur Priifung darzule-
gen*.>* Die Herausforderung bei diesem Vorgehen besteht freilich darin,
zu kldren, mit welchen Griinden Biirger innen Andere davon iiberzeugen,
den von ihnen gewihlten exemplarischen Bewertungsmafstiben beizutre-
ten. Wir sind also letztlich bei der entscheidenden Frage angelangt: Wie
kénnen wir uns wechselseitig davon {iiberzeugen, dass unsere Ge-
schmacksurteile nicht einfach subjektiver Natur sind, sondern einen An-
spruch auf intersubjektive Giiltigkeit in sich tragen?

Voraussetzung fiir die intersubjektive Kommunikation ist die exempla-
rische Urteilsbildung der erweiterten Denkungsart. Wo das Geschmacksur-
teil erster Stufe noch génzlich subjektiv ist, hilt das Geschmacksurteil
zweiter Stufe Griinde fiir das Gefallen und Missfallen bereit, diec Anderen
kommuniziert werden kénnen. Arendt hilt daher fest: ,,Das Gefallen ist
frei fir die Kommunikation, wenn es erst einmal durch die Reflexion um-
geformt worden ist.*“>> Wihrend Empfindungen subjektiv sind und ihre
Ubernahme nicht erwartet werden kann, kénnen Beurteilungen kommuni-
ziert werden, weil sie auf normativen Mal3stdben beruhen, die sich explizit
machen lassen. Dabei werden wir frither oder spéter freilich auf andere
Menschen stoflen, die andere exemplarische Beispiele als normative Be-
zugspunkte gewéhlt haben und daher zu anderen Geschmacksurteilen ge-
kommen sind. Das exemplarische Urteilen fiihrt daher in einen Redewett-
streit, in dem sich die Beteiligten ihr Urteil — so Arendt mit Kant —

53 Kant, W4, AA VIII, 37.

54 Ebd., 41

55 Arendt, Das Urteilen, 112. Ebenso: ,,Mitteilbarkeit hdngt offensichtlich von der
erweiterten Denkungsart ab; man kann nur dann kommunizieren, wenn man féhig
ist, vom Standpunkt einer anderen Person aus zu denken; andernfalls wird man sie
niemals erreichen, niemals so sprechen, daf sie einen versteht. (Ebd., 114)

309

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

einander wechselseitig ,ansinnen‘ bzw. wechselseitig um Beistimmung
,werben‘.>® Was nun kann es bedeuten, Anderen das eigene Urteil anzu-
sinnen und um Beistimmung zum eigenen Urteil zu werben? Arendts
Antwort auf diese Frage fillt enttduschend aus: Nicht nur kommt sie ndm-
lich in den Vorlesungen Das Urteilen und Uber das Bése erst jeweils ganz
am Ende auf die Frage der intersubjektiven Kommunikabilitit zu spre-
chen, zudem hélt sie in Bezug auf die Frage, wie zwischen unterschiedli-
chen Malstdben gewihlt werden kann, lediglich fest: ,,Nun gut, offen-
sichtlich habe ich weder die Zeit noch wahrscheinlich die Fahigkeit, das
alles genauestens darzustellen.’

Was hier am Ende einer Vorlesung lax dahingesagt ist, hat sich auf tra-
gische Weise bewahrheitet. Arendt ist nicht die Zeit geblieben, den dritten
Teil der Vita Contemplativa, die sie dem Urteilen widmen wollte, auszuar-
beiten. Am Tag ihres Todes fand man — der Legende nach — ein Blatt Pa-
pier mit der Uberschrift ,,Das Urteilen in ihrer Schreibmaschine einge-
spannt. Arendt ist also tatsdchlich keine Zeit geblieben, eine Antwort auf
die Frage auszuarbeiten, wie die offentliche Urteilskraft und die damit
verbundene Praxis des Werbens um Beistimmung aussehen soll. Geht es
nach Jiirgen Habermas, dann trifft jedoch nicht nur der erste, sondern auch
der zweite Teil von Arendts Selbsteinschitzung zu. Er wirft Arendt nim-
lich vor, in der Vita Activa nicht die angemessenen konzeptionellen Mittel
fiir eine Theorie des kommunikativen Handelns ausgearbeitet zu haben
und nicht in den Blick zu bekommen, dass ,,Macht in der faktischen Aner-
kennung diskursiv einlosbarer und grundsétzlich kritisierbarer Geltungs-
anspriiche verankert [ist]“.>® Habermas selbst glaubt eine solche Theorie
im Anschluss an Arendt geliefert und damit die von ihr hinterlassene Leer-
stelle ausgefiillt zu haben. Sein Konzept des kommunikativen Handelns

56 Kant, KU, AA V 237, Arendt, , Kultur und Politik” 300, Arendt, Uber das Bose,
144, Arendt, Das Urteilen, 112.

57 Arendt, Uber das Bése, 149. Margaret Canovan hilt entsprechend fest: ,,Arendt
can certainly be criticized for not pursuing further her discussion of opinion and
judgment and trying to work out by what criteria it can be established that one po-
litical opinion is an improvement on another. These are indeed philosophical ques-
tions of great importance.” (Margaret Canovan, ,,A Case of Distorted Communi-
cation. A Note on Habermas and Arendt”, in: Political Theory, Jg. 11, Heft 1,
1983, 105116, 109)

58 Jirgen Habermas, ,,Hannah Arendts Begriff der Macht®, in: ders., Philosophisch-
politische Profile. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981, 228-248,
hier 248.

310

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

griindet Habermas dabei bekanntlich auf die in unsere Sprache eingelasse-
nen Geltungsanspriiche, mit deren Hilfe ein idealer, {ibergeordneter Stand-
punkt eingenommen werden soll, von dem ausgehend Konflikte mittels
argumentativer Verstdndigung solange bearbeitet werden kénnen, bis sie
in einen Konsens einmiinden. Obgleich Arendt nun nicht mehr die Mdg-
lichkeit gehabt hat, ihre Uberlegungen zur Verfasstheit der 6ffentlichen
Denkungsart auszuarbeiten, so ist doch vor dem Hintergrund des bisher
Erarbeiteten klar, dass das ,,Werben um Beistimmung®, das Arendt vor
Augen stand, in keiner Weise diesem von Habermas anvisierten Verfahren
entspricht. Das Werben um Beistimmung, so Arendt, ,,ist ja offenbar nichts
anderes als was die Griechen peithein nannten, jenes Uberreden und Uber-
zeugen, welches der Polis als die hervorragende Art und Weise des politi-
schen Miteinandersprechens galt“.>® Als solches, unterscheidet es sich
vom philosophischen Dialog, der auf ,,Erkenntnis und Wahrheitsfindung*
zielt.°* Wenn Arendt der Philosophie vorwirft, Auseinandersetzungen stets
durch einen Erkenntnis- und Wahrheitsdiskurs 16sen zu wollen, der von
einem iiberparteilichen Standpunkt aus richtet, dann scheint sie genau die
von Habermas formulierte Position vor Augen zu haben.®' Dagegen ge-
richtet hélt sie fest: ,,Unparteilichkeit ist nicht das Ergebnis irgendeines
hoheren Standpunktes, der dann in Wirklichkeit den Streit dadurch beile-
gen wiirde, dass er sich ganz iiber dem ,mélée* befinde.“®> Konflikte in
menschlichen Angelegenheiten, so betont Arendt hier, gilt es nicht von
,oben‘, sondern von ,unten‘ aus dem unmittelbaren Handgemenge heraus
zu bewiltigen. Mit der Rekonstruktion der erweiterten Denkungsart als
einem Urteilen von exemplarischen Standpunkten aus hat Arendt aufge-
zeigt, wie man sich in einem solchen Handgemenge orientieren und sich
eine Meinung bilden kann, ohne auf einen universalen Standpunkt zuriick-
zugreifen. Gleichwohl bleibt hier die Frage offen, wie sich Andere von der
so gefassten Meinung iiberzeugen lassen, wenn kein gemeinsamer Boden
der Verstindigung mehr vorhanden ist. Das rhetorische Konzept des dsthe-

59 Arendt, ,,Kultur und Politik*, 300.

60 Ebd.

61 Zum Verhiltnis beider Ansétze vgl. auch Mareike Gebhardt, Politisches Handeln
in der postmodernen Konstellation. Kritische Demokratietheorie nach Hannah
Arendt und Jiirgen Habermas, Baden-Baden: Nomos 2014.

62 Hannah Arendt, Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hrsg. v.
Ronald Beiner, Miinchen: Piper 2012, 67.

311

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

tischen Argumentierens, das ich im néchsten Kapitel in den Blick nehmen
mochte, soll uns hierauf eine Antwort geben.

312

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

Im letzten Kapitel haben wir gesehen, wie man Urteilskraft ausiibt und
sich eine Meinung bildet. Offen ist dabei die Frage geblieben, wie man
andere von der je eigenen Meinung iiberzeugen kann. Eine Antwort auf
diese Frage lasst sich finden, wenn wir uns der rhetorischen Wende der
politischen Theorie in der ersten Dekade unseres Jahrhunderts zuwenden. !
Das wiedererwachte Interesse an der rhetorischen Tradition, das in diesem
Zeitraum festzustellen ist, ldsst sich mit zwei Bewegungen in Verbindung
bringen: Einerseits dem Aufstieg der deliberativen Demokratietheorien
und dem damit einhergehenden Fokus auf die Qualitdt 6ffentlicher Aus-
handlungsprozesse und andererseits dem Aufstieg der dsthetischen Demo-
kratietheorien, welche auf die aufweisende und welterschlieBende Funk-
tion der Rede fokussieren. In beiden Theoriestrangen spielt die rhetorische
Wende ecine ganz anders gelagerte Rolle. Exemplarisch fiir den ersten
Strang sind etwa die Arbeiten von John Dryzek, welcher betont, dass die
Rhetorik eine wichtige Rolle spielt, wenn zwischen ganz unterschiedli-
chen Positionen Verstandigung hergestellt werden soll. Dryzek fiihrt dies-
beziiglich die politischen Appelle an, die Martin Luther King in den
1960ern an die weile Mehrheitsbevolkerung gerichtet hat. Indem er die
politischen Kdmpfe der Biirgerrechtsbewegung an die Werte der amerika-
nischen Unabhéngigkeitserklarung gekniipft hat, ist es ihm gelungen, die
emotionalen Ressourcen zu aktiveren, die viele Weile mit diesem Ereignis
verbinden.? Mit dieser Deutung spricht Dryzek der Rhetorik zwar eine
wichtige Rolle im politischen Verstandigungsgeschehen zu, betrachtet sie
aber gleichwohl nur als Supplement des rationalen Diskurses: Die rhetori-
sche Rede dient letztlich nur als Wegbereiterin eines im Kern weiterhin
deliberativ verfassten Diskurses. Sie soll das Gegeniiber gleichsam in eine
Position versetzen, die es bereit fiir die Aufnahme von Griinden macht.?
Anders verhilt es sich in der zweiten Theoriestromung, die auf die so ge-

1 Vgl hierzu den vorziiglichen Uberblicksartikel von Bryan Garsten, ,,The Rhetoric
Revival in Political Theory®, in: Annual Review of Political Science, Jg. 14, 2011,
159-180; sowie: Andreas Hetzel, Die Wirksamkeit der Rede. Zur Aktualitdt klassi-
scher Rhetorik fiir die moderne Sprachphilosophie, Bielefeld: transcript 2011.

2 John Dryzek, ,,Rhetoric in Democracy: A Systematic Appreciation®, in: Political
Theory, Jg. 38,2010, 319-339, hier: 325.

3 Vgl Garsten, ,,The Rhetoric Revival in Political Theory®, 163.

313

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

nannten ,,Asthetischen Wende* zuriickgeht.* Sie basiert auf einem neuen
Verstiandnis von Rationalitdt, das nicht mehr analytisch, sondern aufwei-
send verfahrt. Aufgabe der politischen Rede ist hier nicht die Verstindi-
gung und die Herstellung von Konsens, sondern vielmehr das Aufzeigen
von Zusammenhingen und die Erdffnung von Perspektiven.® Nikolas
Kompridis spricht diesbeziiglich im Anschluss an Heidegger vom Motiv
der ,,WelterschlieBung®.® Diese ErschlieBungsfunktion kann in zwei Rich-
tungen gehen: Sie kann einerseits bewahrende Funktion haben, wenn sie
die unverstandenen Grundlagen unseres eigenen Tuns freilegt und dafiir
sorgt, dass wir uns unserer eigenen Tradition inne werden, sie kann jedoch
auch unterbrechenden Charakter haben, wenn sie zu zeigen versucht, dass
wir festgefahrene Probleme und unbewaltigte Krisen in einem neuen Licht
sehen miissen, wenn wir sie einer Losung zufiihren wollen. In solchen Fil-
len, in denen die ganze Theorieanlage auf ein dsthetisches Sehenlassen
abgestellt ist, spielt die Rhetorik keine supplementire, sondern vielmehr
eine existenzielle Rolle. Sie dient nicht der Vorbereitung der Argumenta-
tion, sondern sie ist die Argumentation. Im Folgenden méchte ich dieser
isthetisch-rhetorischen Wende im Ausgang von den Uberlegungen von
Ludwig Wittgenstein nachgehen. Das hat seinen Grund darin, dass seine
Uberlegungen sowohl an das Konzept der phinomenologischen Demon-
stration anschlieen als auch darin, dass seine Analysen &sthetischer Ar-
gumentationen es uns erlauben werden, den gedanklichen Faden an eben
jener Stelle wieder aufzunehmen, wo wir ihn haben mit Arendt liegen las-
sen: der Frage ndmlich, wie wir Andere von unseren Urteilen zu iiberzeu-
gen vermogen.

4 Vgl. hierzu Nikolas Kompridis (Hg.), The Aesthetic Turn in Political Thought,
New York: Bloomsbury 2014; sowie: Jason Frank: The Democratic Sublime. On
Aesthetics and Popular Assembly, Oxford University Press, 2021. Das Konzept der
,Asthetisierung des Politischen* stellt auch in den Mittelpunkt: Juliane Rebentisch,
Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Existenz, Berlin 2012.

5 Aufschlussreich hierzu: Susanne Schmetkamp, ,,Asthetische Erfahrung als Per-
spektivenwechsel, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 44, 2019, 275~
296, sowie: Eva Schiirmann, Sehen als Praxis. Ethisch-dsthetische Studien zum
Verhdltnis von Sicht und Einsicht, Frankfurt a M. 2008.

6 Nikolas Kompridis, ,,Uber WelterschlieBung: Heidegger, Habermas, Dewey*, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 41, 1993, 525-538.

314

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

Der weltanschauliche Standpunkt

Ahnlich wie Arendt situiert sich auch Wittgenstein in seinen Vorlesungen
iiber Asthetik zwischen Subjektivismus und Objektivismus. Unser Ge-
schmack in &sthetischen Dingen, so viel ist fiir Wittgenstein klar, ist weder
eine bloBe Angelegenheit idiosynkratischer Empfindungen, noch ist er das
Ergebnis von allgemeinen kiinstlerischen Gestaltungsregeln wie z.B. dem
goldenen Schnitt. Wie aber kommen wir dann zu dsthetischen Urteilen mit
Allgemeinheitsanspruch? Bei Arendt, so hatten wir gesehen, wird ein
solch allgemeiner Standpunkt dadurch erreicht, dass ein Besonderes zum
Allgemeinen auserkoren wird — im Anschluss an Arendt habe ich diesbe-
ziiglich vom Konzept eines exemplarischen Standpunktes gesprochen. In-
teressanterweise findet sich nun bei Wittgenstein ein ganz dhnlicher Zu-
gang, der heute gemeinhin Wittgensteins Methode der ,,iibersichtlichen
Darstellung® genannt wird.” Ihren Ursprung hat diese Methode in Goethes
Konzept der Morphologie, mit dessen Schriften Wittgenstein gut vertraut
war und aus dessen Werken er auch wiederholt zitiert. Dort meint die
morphologische Methode zunichst einmal ein Verfahren der Ordnungsbil-
dung, das mit Idealisierungen operiert. Entscheidend ist dabei, dass diese
Idealisierungen keiner Welt der Ideen entnommen sind, sondern vielmehr
aus der konkreten Erfahrung selbst bezogen werden. Kurz gesagt: Es wird
ein Besonderes zum Allgemeinen erhoben. Goethe spricht diesbeziiglich
vom ,,Urphédnomen*. Dieses dient als Malistab, an dem sich die Reihe der
zu untersuchenden Phénomene ordnen und gliedern l4sst. Welche phéno-
menale Ordnung sich ergibt, hingt also davon ab, welches Phinomen zum
Urphdnomen deklariert wird. In der morphologischen Methode zeigt sich
zweierlei: Erstens, dass es nichts hinter den Phdnomenen zu suchen gibt,
was Wittgenstein deutlich macht, wenn er Goethe zitierend festhélt: ,,Man
suche nur nichts hinter den Phiinomenen: sie selbst sind die Lehre.*® Und
zweitens, dass es die Phdnomene nicht zu erkldren, sondern zu beschrei-
ben gilt. Entsprechend gibt Wittgenstein folgende Parole aus: ,,Alle Erkld-

7 Joachim Schulte, ,,Chor und Gesetz. Zur ,morphologischen Methode‘ bei Goethe
und Wittgenstein®, in: Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext, Frankfurt a. M.
1990, 11-42, sowie: Andreas Koritensky , Ubersichtliche Darstellung. Wittgen-
steins Rezeption der morphologischen Methode und ihre Bedeutung fiir die
Sprachphilosophie, in: Ralf Miiller u.a. (Hg.), Morphologie als Paradigma in den
Wissenschaften, Stuttgart: frommann-holzboog 2022, 57-76.

8 Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen tiber die Philosophie der Psychologie. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1984, §889.

315

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

rung muss fort, und nur Beschreibung an ihre Stelle treten.*’ Wie wendet
Wittgenstein das Konzept der morphologischen Methode nun auf den Be-
reich der Asthetik an?

Wittgenstein beginnt seine Uberlegungen zur #sthetischen Urteilsbil-
dung damit, zu kldren, wie wir im Alltag iiber dsthetische Phdnomene
sprechen. Anhand der Untersuchung einer Reihe von Sprachspielen ge-
langt er dabei zu folgender Einsicht: ,,Es ist bemerkenswert, dafl im wirk-
lichen Leben dsthetische Adjektive wie schon, gut usw. kaum eine Rolle
spielen, wenn &sthetische Urteile gefdllt werden. Werden dsthetische Ad-
jektive in der Musikkritik benutzt? Man sagt: ,Betrachte diesen Uber-
gang!‘ oder ,Die Passage ist inkohdrent [...] Die Begriffe, die benutzt
werden, dhneln eher ,richtig® und ,korrekt® als ,schon‘ und ,hinrei-
Bend“““.!° Fragt man nun danach, warum wir so reden, dann muss man sich
nach Wittgenstein den kulturellen und dsthetischen Kontexten zuwenden,
in denen wir diese Sprachspiele einiiben. Um dsthetische Urteile zu ver-
stehen, konnen wir uns nicht auf die Analyse der Bedeutung von bestimm-
ten Wortern beschranken, sondern miissen uns ansehen, mit welchen Prak-
tiken zusammen diese Worter gebraucht werden. ,,Zu einem Sprachspiel®,
so Wittgenstein, ,,gehdrt eine ganze Kultur.!! Untersucht man nun eine
solche Kultur, wird man z.B. auf die Musiklehrerin stofen, die zu ihrem
Schiiler sagt, ein Stiick miisse mit einer bestimmten Intonation, Rhythmik
und Intensitdt gespielt werden, und ihrem Schiiler das Stiick dann mit der
Bemerkung ,,Hor zu, so muss es gespielt werden!* vorspielt. Ein Stiick
richtig zu spielen, bedeutet also, zu lernen, es in Ubereinstimmung mit den
Sitten und Konventionen einer bestimmten Lebensform zu spielen. Es ist
daher dann ,gut’ oder ,schon‘ gespielt, wenn es so gespielt wird, wie
,man‘ es spielt. Asthetische Urteile, so lautet damit die erste Pointe von
Wittgensteins Uberlegungen, sind immer in die titigen Routinevollziige
von Lebensformen eingebettet. Das heif3t freilich nicht, dass uns ein Mu-
sikstiick nur dann gefallt, wenn es so gespielt wird, wie ,man‘ es spielt.
Die Expertin vermag Innovationseffekte vielmehr gerade dadurch zu er-
zeugen, dass sie sich von den in einer Lebensform eingespielten Erwar-
tungen absetzt. Gleichwohl tut sie das aber nicht im luftleeren Raum, son-

9 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen. Frankfurt a. M. Suhrkamp
1971, §109.

10 Ludwig Wittgenstein, Vorlesungen und Gespriche iiber Asthetik, Psychoanalyse
und religiésen Glauben, Frankfurt a. M.: Fischer 2005, 13f.

11 Ebd., 20.

316

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

dern vor dem Hintergrund und in Bezug auf die in einer Lebensform ein-
gespielten Erwartungen.

Die vorgestellten Uberlegungen zur dsthetischen Urteilsbildung geben
nun insofern Zeugnis der morphologischen Methode ab, als die Einscht-
zung der Schonheit eines Gegenstandes nicht ausgehend von einem All-
gemeinen, sondern von einem Besonderen getroffen wird. Im Unterschied
zu Arendt ist dieses Besondere im Falle Wittgensteins jedoch nicht mehr
ein konkretes Einzelnes, ein Beispiel, sondern vielmehr eine besondere
Lebensform. Oder anders gesagt: Beispiele sind fiir Wittgenstein lediglich
exemplarische Ausziige einer Lebensform. Sie sind als Verdichtungen zu
verstehen, in denen die Werte und Normen einer Lebensform zum Aus-
druck kommen. Dennoch wird kein einziges Beispiel allein eine ganze
Lebensform abzubilden vermdgen. Eine Lebensform zu lehren, bedeutet,
sich einer Vielzahl von Beispielen zu bedienen, durch welche die Lebens-
form Schritt fiir Schritt erfasst wird. Was uns Wittgenstein daher im Unter-
schied zu Arendt zeigt, ist, dass der eigentliche Ort, von dem aus é&stheti-
sche Urteile vorgebracht werden, nicht Beispiele, sondern Lebensformen
sind. Damit lésst sich auch ein Bedenken adressieren, das sich in unserem
Kontext eingestellt haben mag und da lautet: Lassen sich komplexe politi-
sche Fragen mittels &sthetischer Urteilskraft in ein einziges Beispiel iiber-
fiihren? Die Antwort lautet, dass diese gar nicht in ein einziges Beispiel
gefasst werden miissen, sondern es vielmehr darum geht, durch eine Kon-
stellation von Beispielen den Zugang zu einer Lebensform zu ermogli-
chen, vor deren Hintergrund dann die entsprechenden Fragen und Lo-
sungsmoglichkeiten erscheinen konnen. Wéhrend Arendts Methode einen
»allgemeinen Standpunkt™ also durch die Setzung eines Exemplums errei-
chen mochte, macht uns Wittgenstein darauf aufmerksam, dass das
Exemplum wiederum fiir eine bestimmte Lebensform steht. Mit dem Bei-
spiel ist daher auch je ein bestimmtes ,,Weltbild*“ gesetzt, so dass wir da-
von sprechen kdnnen, dass es bei Wittgenstein nicht mehr darum geht, ei-
nen exemplarischen, sondern vielmehr einen weltanschaulichen Stand-
punkt einzunehmen.

Mit Wittgenstein konnen wir jetzt dafiir argumentieren, dass sich
wechselseitig von einem Urteil zu {iberzeugen bedeutet, sich mit der je-
weiligen Lebensform, auf welche sich ein Urteil stiitzt, auseinanderzuset-
zen. Der Streit um &sthetische Urteile wird so gewissermallen zu einem
Streit um Lebensformen. Eine solche Auseinandersetzung bringt aber
nicht unerhebliche Schwierigkeiten mit sich, was daran liegt, dass nicht
immer klar ist, was eine Lebensform ausmacht. Deutlich wird das, wenn
wir uns Wittgensteins Uberlegungen aus Uber Gewissheit zuwenden. Ob-

317

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

gleich die dort versammelten Notizen erst posthum zusammengestellt
wurden und von Wittgenstein so nie zur Verdffentlichung gedacht wa-
ren, hat sich ausgehend von ihnen ein intensiver Diskurs um einen ,,dritten
Wittgenstein“ jenseits des Tractatus und der Philosophischen Untersu-
chungen entwickelt.'? Im Zentrum steht dabei die Auseinandersetzung mit
dem ,arationalen‘ Charakter von Gewissheiten. Gemeint ist damit, dass
unsere rationalen Urteile auf Uberzeugungen fuBen, die selbst nicht noch
einmal hinterfragt bzw. bezweifelt werden konnen, weil sie gleichsam die
Grundlage jedweden rationalen Urteilens darstellen. Sie sind daher weder
rational, noch irrational, sondern arational und damit gleichsam auf3erhalb
des Feldes des Rationalen situiert. Exemplarisch bringt das Wittgenstein
im folgenden Paragraphen zum Ausdruck: ,,[D]ie Fragen, die wir stellen,
und unsre Zweifel beruhen darauf, dafl gewisse Sitze vom Zweifel ausge-
nommen sind, gleichsam die Angeln, in welchen jene sich bewegen.“!?
Entscheidend ist hier der Begriff der Angel. Er macht deutlich, dass wir
uns in unserer Lebensform dadurch flexibel bewegen kdnnen, dass man-
che Dinge an ihrem Platz bleiben und gleichsam die Authidngung bilden,
an denen rationale Urteile festgemacht sind und sich bewegen konnen.
Denken wir an das oben genannte Beispiel, ob wir ein Musikstiick als ge-
wohnlich oder innovativ beurteilen sollen, so haben wir es hier mit Urtei-
len zu tun, die sich vor den festgefiigten Hintergrundiiberzeugungen einer
Lebensform abspielen und das entsprechende Stiick vor diesem Hinter-
grund interpretieren und bewerten. Die einen werden dabei Sitze wie
»Schau, es schlieft an jene musikalische Tradition an“ sagen, die anderen
,»Es bricht auf gelungene Weise mit konventionellen musikalischen Mus-
tern®. Im einen wie im anderen Fall, ,bewegen™ sich diese Sétze in den
Angeln einer Lebensform.

Im Anschluss an Wittgensteins Uberlegungen ist in den letzten Jahren
eine reichhaltige Diskussion iiber den Status von Grundiiberzeugungen
(hinge commitments) entstanden.'* Vier zentrale Momente, die solche

12 Vgl. Dani¢le Moyal-Sharrock, The Third Wittgenstein. The Post-Investigation
Works, London: Routledge 2004.

13 Ludwig Wittgenstein, Uber Gewissheit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970, § 341.

14 Zur Debatte vgl. Annalisa Coliva und Dani¢le Moyal-Sharrock (Hg.): Hinge Epis-
temology, Leiden: Brill 2016, sowie: Constantine Sandis und Dani¢le Moyal-
Sharrock (Hg.), Extending Hinge Epistemology, London: Anthem 2022. Aufgrund
der schlechten Riickiibersetzbarkeit vom Englischen ins Deutsche spreche ich im
Folgenden von ,,Grundiiberzeugungen®.

318

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

Grundiiberzeugungen ausmachen, hat Duncan Pritchard hervorgehoben:!'
Erstens handelt es sich um Uberzeugungen, die fiir uns den Status unum-
stoBlicher Gewissheiten besitzen. Exemplarisch etwa ,,Ich weil3, dass ich
Hénde habe“ oder ,,Ich weil3, dass ich Ludwig Wittgenstein hei3e®. Zwei-
tens haben diese Gewissheiten einen stillschweigenden Charakter. Sie
werden aufgrund ihrer Selbstverstindlichkeit nicht zum Gegenstand von
Reflexionen. Und dort, wo sie das werden, ist das erkldrungsbediirftig.
Wittgenstein macht das an folgendem Beispiel fest: ,,Ich sitze mit einem
Philosophen im Garten; er sagt zu wiederholten Malen ,Ich weif3, daf} das
ein Baum ist‘, wobei er auf einen Baum in unserer Ndhe zeigt. Ein Dritter
kommt daher und hort das, und ich sage ihm: ,Dieser Mensch ist nicht
verriickt: Wir philosophieren nur.*! Drittens haben Grundiiberzeugungen
einen ,.enaktiven Charakter wie Moyal-Sharrock hervorgehoben hat.!?
Gemeint ist damit, dass sie sich in erster Linie in unserem praktischen
Verhalten zeigen. Wir zweifeln in unserem Alltag nicht an unseren Han-
den oder an unserem Namen, sondern wir verwenden beides, um in der
Welt zu handeln. Viertens schlieBlich —und das ist wohl einer der kontro-
versesten Punkte — sind Grundiiberzeugungen nicht-propositional. Sie sind
vielmehr, so Wittgenstein, der ,,Hintergrund, vor dem wir zwischen wahr
und falsch unterscheiden.'® Und weiter: ,,Wenn das Wahre das Begriinde-
te ist, dann ist der Grund nicht wahr, noch falsch*!® Grundiiberzeugungen
sind also nicht selbst wahr oder falsch, sie sind vielmehr das ,,Geriist”, die
solche Bewertungen allererst moglich machen.?® Was hier am Beispiel
propositionaler Urteile ausgefiihrt wird, gilt genauso fiir das &sthetische
Urteilen: Bewertungen wie gut und schlecht, hésslich und schon, gelungen
und misslungen stehen auf dem Boden von eingelebten Grundiiberzeu-

15 Vgl. Duncan Pritchard, ,,Wittgensteinian Hinge Epistemology and Deep Dis-
agreement*, in: Topoi, Jg. 40 2021, 1117-1125, hier: 1118f.

16 Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 467.

17 Dani¢le Moyal-Sharrock, ,,Wittgenstein’s Hinge Certainty®, in: Constantine Sandis
und dies. (Hg.), Extending Hinge Epistemology, London: Anthem 2022, 3-26.

18 Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 94.

19 Ebd., § 205.

20 ,,Prior to engaging with the radical sceptical paradox we implicitly took it as grant-
ed that there were ultimate grounds for our belief and that they were secure, but
now that we have engaged with this problem we have to live with the recognition
of the ultimate groundlessness of our believing.” (Constantine Sandis und Daniéle
Moyal-Sharrock, “Fastening the Hinges, Opening the Door*, in: dies. (Hg.): Ex-
tending Hinge Epistemology, London: Anthem 2022, 14)

319

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

gungen, die selbst nicht noch einmal in diesen Begriffen gerechtfertigt
werden konnen. Was bedeutet das nun aber, wenn wir in Bezug auf solche
Grundiiberzeugungen uneinig sind?

Lebensformen im Widerstreit

Einen Vorldufer der Debatte um die Rolle von Grundiiberzeugungen in
Lebensformen bildet die Auseinandersetzung um den bereits 1985 von
Robert Fogelin vorgelegten Aufsatz ,,The Logic of Deep Disagreement* !
Fogelin nutzt den von Wittgenstein bereitgestellten Rahmen dort, um ei-
nen Vorschlag zur konzeptuellen Unterscheidung von einfachen und tiefen
Meinungsverschiedenheiten zu unterbreiten. Einfache Meinungsverschie-
denheiten, so Fogelin, beziechen sich auf Dispute innerhalb einer Lebens-
form. Sie lassen sich daher prinzipiell im Riickgang auf eben jene Grund-
gewissheiten, an denen das Weltbild von Lebensformen aufgehéngt ist,
auflosen. Praktisch muss das freilich nicht unbedingt der Fall sein, was
Fogelin im Riickgriff auf das Phinomen der Starrkopfigkeit erldutern: Als
starrkopfig erweist sich jemand dann, wenn er trotz {iberzeugender Griin-
de, die gegen seine Uberzeugung vorgebracht wurden, an seiner Ansicht
festhélt. Das trotzige ,,Fiir mich ist es eben so!“ legt letztlich nur Zeugnis
davon ab, dass diese Ansicht gegen die Ublichkeiten unserer Lebensform
vertreten wird.

Von solchen einfachen Meinungsverschiedenheiten miissen tiefe Mei-
nungsverschiedenheiten unterschieden werden. Sie tauchen immer dann
auf, wenn Grundgewissheiten miteinander kollidieren. Fogelin argumen-
tiert nun, dass solche Konflikte aus der Perspektive Wittgensteins nicht
auflosbar sein konnen, weil es fiir divergierende Grundiiberzeugungen
keinen geteilten Argumentationsraum mehr gibt, durch den sich diese rati-
onal aufeinander beziehen lassen. Bei Wittgenstein findet sich dazu fol-
gende Stelle: ,,Wo sich wirklich zwei Prinzipien treffen, die sich nicht
miteinander aussohnen, da erklért jeder den Andern fiir einen Narren und
Ketzer.“?? Bleiben wir beim Beispiel der Kunst und wenden uns Rachma-
ninoffs berithmter Prelude in Cis-Moll zu. Das 1892 komponierte Stiick,

21 Robert Fogelin, ,,The Logic of Deep Disagreements®, in: Informal Logic, Jg. 7,
1985, 1-8. Zur Debatte vgl. exemplarisch die Beitrdge im Schwerpunktheft ,,Deep
Disagreements Re-examined*, Informal Logic, Jg. 25, Heft 1, 2005.

22 Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 611.

320

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

das heute als eines der bekanntesten Werke der Spatromantik gilt, wurde
schnell zu einem Welterfolg. Rachmaninoff musste es bei Konzerten auf
Verlangen des Publikums immer wieder als Zugabe spielen. In seiner &s-
thetischen Einschétzung des Stiicks hilt Lew Masel fest: ,,Rachmaninoff
entwickelte hochdifferenzierte Verfahren, um Gefiihle des Strebens, des
,Sich-EntéduBerns® und des Jubels in eine eigentiimlich belebte Ruhe ein-
zuschmelzen. So konnen bestimmte Natur-Erfahrungen, wie z.B. die
Wahrnehmung einer intensiven, innerlich bewegten Ruhe oder Stille,
meisterhaft eingefangen werden.“** Nicht alle Interpreten teilen freilich
eine solche euphorische Sicht auf das Stiick. Bekanntheit hat insbesondere
Theodor W. Adornos Einschétzung des Stiicks gefunden. Das Stiick, so
moniert Adorno zunichst, ,klingt ungeheuer schwierig [...]. Aber es ist
trostlich leicht™. Es lebe vor allem von der Kraftgeste der Schlusskadenz,
die hier in einem fort wiederholt und ,,als Ware auf den Markt geworfen*
werde. ,,Die Wiederholung pragt es ein mit riicksichtsloser Reklame; die
Kurzatmigkeit erlaubt es noch dem stumpfesten Gehor, sich zurechtzufin-
den“?* Die Standpunkte, von denen aus die beiden Beurteilungen des
Stiicks geschrieben sind, sind offensichtlich grundsitzlich andere. Wiah-
rend Masel als Spatromantiker schreibt, spricht Adorno als Kapitalismus-
kritiker. Entsprechend unterscheiden sich ihre Perspektiven grundsitzlich:
Wo ersterer das Stiick mit der Erfahrung der Natur verbindet, sieht letzte-
rer in ihm den Ausdruck des Warencharakters der biirgerlichen Gesell-
schaft. Im Sinne von Wittgenstein muss dabei jeder der beiden Kritiker
dem anderen als ,,Narr und Ketzer” erscheinen, der die Pointe des Kunst-
werks verfehlt.

Was sich hier am Beispiel des Kunstwerks noch unschuldig ausnehmen
mag, erhélt seine politische Relevanz dort, wo es um die Beurteilung von
politischen Entscheidungen geht. Und es ist Fogelin zu verdanken, diesen
Ubergang konsequent gemacht zu haben. Zwei Beispiele strukturieren sei-
nen Text: zum einen die Bewertung von Schwangerschaftsabbriichen und
zum anderen die Bewertung von Affirmative Action MaBBnahmen. Fogelin
betont, dass sich die Parteien dabei zunéchst iiber eine Vielzahl von Fak-
ten wie den Beginn des Herzschlags, die ersten Hirnstrome oder die Le-
bensfahigkeit einig sein konnen. Sogar im Hinblick auf das moralische

23 Zitiert nach: Andreas Wehmeyer: Sergej Rachmaninow, Reinbek: Rowohlt 2000,
142.

24 Theodor W. Adorno, ,,Musikalische Warenanalysen®, in: Quasi una fantasia. Mu-
sikalische Schriften II, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2003, S. 285f.

321

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Prinzip der Unantastbarkeit des menschlichen Lebens kann Einigkeit be-
stehen. Worin sie sich unterscheiden, ist die Frage der konkreten Bewer-
tung des moralischen Status des Fotus und wie dieser sich zum morali-
schen Status der Frau verhilt. Je nach Lebensform, so konnen wir mit Fo-
gelin sagen, werden die Streitpartien hier zu génzlich anderen Antworten
kommen. Das gleiche gilt fiir Affirmative Action Programme: Auch hier
konnen sich die Parteien zumeist iiber eine gro3e Zahl von historischen
und statistischen Fragen einig sein und dennoch im Streit dariiber liegen,
ob solche Mallnahmen angebracht sind. Das liegt daran, so Fogelin, dass
sie ganz unterschiedliche Auffassungen davon haben, ob nur Individuen
oder auch Gruppen moralische Anspriiche haben. Im ersten Fall wéren Af-
firmative Action Mallnahmen ungerechtfertigt, im zweiten Fall gerechtfer-
tigt. Entscheidend ist dabei, so Fogelin weiter, dass solche Einschitzungen
keine Fragen von isolierten Uberzeugungen sind, vielmehr finden wir am
Grunde von tiefen Meinungsverschiedenheiten ,.ein ganzes System von
sich gegenseitig stlitzenden Behauptungen (und Paradigmen, Modellen,
Handlungs- und Denkstilen), die, wenn ich so sagen darf, eine Lebensform
darstellen.“?® Wertbeurteilungen, die tiefe Meinungsverschiedenheiten
auslosen, fullen also auf einer Reihe von Grundiiberzeugungen, die zusam-
mengenommen die Weltanschauung einer Lebensform ausmachen.
Fogelin folgert aus seinen Darstellungen, dass tiefe Meinungsverschie-
denheiten unauflosbar sind. Wenn sie letztlich auf nicht-propositionalen
Grundiiberzeugungen von Lebensformen beruhen, dann gibt es per Defini-
tionem keine Moglichkeiten, diese Uberzeugungen argumentativ zu wi-
derlegen. Daraus scheint eine erniichternde Einsicht zu folgen, die Prit-
chard folgendermaBen festhilt: ,Da eine solche Uberzeugungsarbeit of-
fenbar nicht rational erfolgen kann, miissen andere Mittel wie Zwang, Be-
stechung usw. eingesetzt werden“?® Wo tiefe Meinungsverschiedenheiten
herrschen, scheinen also nur noch die Mittel der strategischen Kommuni-
kation {ibrig zu bleiben. Diese Position hat in der analytischen Tradition
eine Flut von Literatur produziert, deren Ziel durchweg darin besteht,
nachzuweisen, dass die Annahme, dass es sich bei Grundiiberzeugungen
(hinge commitments) um nicht-propositionale Einststellungen handelt, wi-

25 Fogelin, ,,The Logic of Deep Disagreements®, 6 (eigene Ubersetzung).
26 Pritchard, ,,Wittgensteinian Hinge Epistemology and Deep Disagreement®, 1120
(eigene Ubersetzung).

322

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

derlegt werden kann.”” Zu zeigen wird hier versucht, dass auch Grund-
iiberzeugungen noch einen gemeinsamen Raum der Griinde voraussetzen,
in dem solche Fragen einer rationalen Losung zugefiihrt werden kénnen.
Diese gesamte Debatte scheint mir nun die eigentliche Pointe von Witt-
gensteins Uberlegungen zu verfehlen. Das liegt nicht zuletzt daran, dass
hier eine wichtige Stelle in Wittgensteins Uberlegungen falsch ausgedeu-
tet wird. Wenn Wittgenstein selbst ndmlich in Bezug auf die Aufldsung
von tiefen Meinungsverschiedenheiten festhdlt: ,,Am Ende der Griinde
steht die Uberredung®,”® dann meint er mit Uberredung nicht Zwang, Ma-
nipulation oder Bestechung, wie Pritchard mutmafit, sondern er verweist
uns vielmehr darauf, dass neben wissenschaftlichen Argumenten auch
Verfahren der dsthetischen Argumentation existieren. Diesen Unterschied
im Anschluss an Wittgenstein freigelegt und verteidigt zu haben, ist die
Leistung der Arbeiten von Gottfried Gabriel. Sie zeigen uns, dass dstheti-
sches Argumentieren auf eine eigenstindige Form der Erkenntnis abzielt,
die nicht mit wissenschaftlicher Erkenntnis gleichzusetzen ist.’ Wihrend
letztere auf Prazision zielt, zielt erstere auf Pragnanz. Das Verhéltnis bei-
der Begriffe macht Gabriel am Verhiltnis von Scharfsinn und Witz deut-
lich.*® Wihrend der Scharfsinn die argumentative Fihigkeit meint, Ver-
schiedenheit im Ahnlichen auszumachen, meint der Witz seiner urspriing-
lichen Bedeutung nach die Fihigkeit, Ahnlichkeit im Verschiedenen aus-
zumachen. Auf eben dieser Fahigkeit basiert auch das, was wir alltags-
sprachlich als Witz bezeichnen: Die kreative Herstellung {iberraschender
Zusammenhénge zwischen scheinbar Unzusammenhidngendem. Nicht zu-
letzt verwenden wir die Redewendung ,,Was ist der Witz von ... ?* oft-
mals so, dass wir damit nach dem Neuen und Innovativen einer Darstel-
lung fragen. Prizision und Prignanz benennen nun nicht nur unterschied-
liche kognitive Erkenntnisziele, sondern sie verweisen auch auf unter-

27 Exemplarisch: Severin Schroder, “Farewell to Hinge Propositions*, in: Christoph
Pfisterer, Nicole Rathgeb und Eva Schmidt (Hg.), Wittgenstein and Beyond: Es-
says in Honour of Hans-Johann Glock. Routledge, New York 2022, 15-32.

28 Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 612.

29 Vgl. exemplarisch die beiden Arbeiten: Gottfried Gabriel, Zwischen Logik und Li-
teratur. Erkenntnisformen von Dichtung, Philosophie und Wissenschaft, Stuttgart:
Metzler 1991; sowie: Prdzision und Prignanz. Logische, rhetorische, dsthetische
und literarische Erkenntnisformen, Paderborn: mentis 2019.

30 Ebd., 15.

323

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

schiedliche Mittel: analytisches Argumentieren auf der einen und é&stheti-
sches Argumentieren auf der anderen Seite.*!

Die Welt aus den Angeln heben

,Denk nicht, sondern schau!“ gibt Wittgenstein als Maxime seiner Ar-
beitsweise in der Philosophischen Untersuchungen aus.> Damit macht er
uns darauf aufmerksam, dass &sthetische Erkenntnis nicht im Register des
Konzeptuellen, sondern im Register des Visuellen zu verstehen ist. Dem
begriftlichen Verstehen wird so das visuelle Einsehen zur Seite gestellt.
Einsicht kdnnen wir nun wiederum dahingehend verstehen, dass es im &s-
thetischen Argumentieren darum geht, anderen einen Einblick in unsere
jeweilige Lebensform zu geben. Wir wollen erreichen, dass die andere
Partei die Sache so sieht, wie wir sie sehen. Asthetische Argumentationen
fangen daher auch gerne mit ,,Sieh die Sache doch mal so ...“ an. Zum Er-
folg haben solche Argumentation dann gefiihrt, wenn die andere Partei
ausruft ,Ich sehe!* (im Sinne des Englischen ,,I see!*). Mit welchen Mit-
teln wir Andere zur Einsicht bringen konnen, hat Wittgenstein anhand sei-
ner Analyse des Aspektsehens zu zeigen versucht.

Das Aspektsehen macht Wittgenstein an einer Reihe von Kippfiguren
deutlich. Zu ihnen gehoren eine Illustration, die als Glaswiirfel, Drahtge-
stell oder offene Kiste gesehen werden kann, ein Kreuz, das sowohl als
weilles Kreuz auf schwarzem Grund wie auch als schwarzes Kreuz auf
weillem Grund gedeutet werden kann, und ein Dreieck, das sich sowohl
als hiingend als auch als stehend interpretieren lisst.>> Am populirsten ist
jedoch die Figur der Hasen-Ente geworden, die je nach Standpunkt entwe-
der einen Hasen oder eine Ente zeigt.** Um nun diejenigen, die im Bild
nur die Ente sehen, davon zu iiberzeugen, dass wir es auch mit einem Ha-
sen zu tun haben bzw. andersherum, wird man mit ihnen einen spezifi-
schen Blick auf die Figur einliben miissen. Die von Wittgenstein genann-
ten Ausdriicke ,,Sieh so hin, das sind die Ohren!* bzw. ,,Schau, das hier ist
der Schnabel!“ benutzen wird dabei so lange, bis es bei unserem Gegen-
iiber ,,Klick™ gemacht hat und sich ein Gestaltwandel einstellt. Im &stheti-

31 Ebd., 34.

32 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 66.
33 Ebd., 308,319, 331.

34 Ebd., 309.

324

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

schen Argumentieren geht es also darum, eine andere Sehweise einzuiiben
und dadurch einen neuen Blick auf die Welt zu gewinnen. Im Riickgriff
auf die Angeln, an denen unsere Welt hiingt, von der Wittgenstein in Uber
Gewissheit gesprochen hat, konnen wir auch davon sprechen, dass es im
dsthetischen Argumentieren darum geht, die Welt aus den Angeln zu heben
und neu einzuhéngen.

Asthetisches Argumentieren vollzieht sich aus Wittgenstein’scher Per-
spektive also nicht mit Hilfe von Operationen wie Deduktion oder Induk-
tion. Es folgt, so hat es Richard Shusterman einmal ausgedriickt, weder
den Regeln der Kausalitdt noch denen der Wahrscheinlichkeit, sondern
denen der Aufmerksamkeit.> Im Streitfall geht es darum, die umstrittene
Sache in ein bestimmtes Licht zu riicken und das Gegeniiber dazu zu brin-
gen, die Sache im gleichen Licht zu sehen.*® Dafiir bedienen wir uns nicht
in erster Linie guter Griinde, sondern Fragen, Vergleichen, Assoziationen,
oder Anweisungen. Gute &dsthetische Argumente zeichnen sich flir Witt-
genstein daher nicht durch ihre bestechende Logik aus, sondern dadurch,
dass sie ihr Gegeniiber zu iiberzeugen vermdgen. Thre Uberzeugungskraft
erhalten sie nicht aus dem Bereich der Syllogistik, sondern aus dem Be-
reich der Rhetorik: Es geht darum, Ausdriicke zu finden, die es uns erlau-
ben, an die Interessen, Bediirfnisse und Absichten Anderer Anschluss zu
finden. Linda Zerilli fithrt diesbeziiglich das Beispiel eines Geméldes an:
Preisen wir an ihm die luxuriése Qualitdt seiner Farben, die Anmut der
dargestellten Figuren oder seine Gesamtkomposition, dann kann keiner
dieser Griinde Andere zwingen, das entsprechende Gemilde ebenfalls
schon zu finden.’” Gleichwohl vermdgen unsere Beschreibungen aber im
besten Fall der anderen Person eine neue, unerwartete Perspektive zu er-
offnen und sie zu einem Aspektwechsel zu veranlassen. Entscheidend in
unserem Zusammenhang ist, dass Wittgenstein diese Art des dsthetischen
Argumentierens nicht als eine dem rationalen Argumentieren unterlegene
Form betrachtet, sondern als eine gleichwertige Form der Auseinanderset-
zung. Das zeigt sich unter anderem daran, dass wir diese Argumentati-

35 Richard Shusterman, ,,Aesthetic Argument und Perceptual Persuasion®, in: Critica:
Revista Hispanoamericana de Filosofia, Jg. 15, Heft 45, 1983, 51-74, 60f.

36 Zur Beschreibung der Aufmerksamkeit in Lichtmetaphern bei Husserl vgl. Tiemo
Breyer, Attentionalitit und Intentionalitdt. Grundziige einer phdnomenologisch-
kognitionswissenschaftlichen Theorie der Aufmerksamkeit, Miinchen: Fink 2011,
164.

37 Linda Zerilli, A Democratic Theory of Judgment, Chicago: University of Chicago
Press 2016, 78.

325

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

onsweise auch in Bereichen der Jurisprudenz und der Philosophie wieder-
finden. Hier wie dort versuchen die streitenden Parteien nidmlich ihre
,»Sicht der Dinge“ plausibel zu machen. Seine eigenen philosophischen
Uberlegungen nimmt Wittgenstein aus einer solchen Sicht dabei keines-
falls aus. Vielmehr spricht er davon, dass auch seine Darstellungen in ers-
ter Linie darauf zielen, die Lesenden davon zu iiberzeugen, einen Sach-
verhalt in einem bestimmten Licht zu sehen. Damit verfahren sie genau in
eben jenem Modus ésthetischen Argumentierens, den sie zur Darstellung
bringen wollen.*

Wie man sich dsthetisches Argumentieren am Beispiel vorstellen kann,
macht Gabriel an einem literarischen Beispiel deutlich: der Beurteilung
der erzdhlerischen Qualitdt von Thomas Manns Roman ,Doktor
Faustus*“.** Im Fokus steht dabei die Erzihlfigur Senerus Zeitblom, der
sich selbst zu Beginn des Romans im Geiste eines deutschen Bildungsbiir-
gers einfilhrt. Am Ende der Erzdhlung nun ist jener Serenus Zeitblom
nicht mehr derselbe, wie zu Beginn: Die Selbstgewissheit, mit der der Er-
zdhler zu Beginn aufgetreten ist, ist am Ende deutlicher Verunsicherung
gewichen. Vom wissenschaftlich-logischen Standpunkt aus mag diese Ver-
anderung der Erzdhlweise dabei inkonsistent erscheinen und als Ausdruck
davon, dass Mann die Erzdhlregeln zum Ende des Romans nicht mehr im
gleichen Maf3e wie zu Beginn befolgt. Aus literaturwissenschaftlicher Per-
spektive wird man dagegen einwenden wollen, dass zwischen Anfang und
Ende der Erzédhlung der Niedergang des ,Dritten Reiches® erfolgt ist und
die Verdnderung der Erzéhlweise die Erschiitterung durch die duleren Ge-
schehnisse reflektieren soll. Wihrend die erzéhlerische Qualitdt von
Manns Roman daher aus wissenschaftlich-logischer Sichtweise fragwiir-
dig scheint, muss sie aus literaturwissenschaftlicher Perspektive gerade
deswegen als gelungen gelten. Asthetisches Argumentieren findet fiir Gab-
riel nun in jenem Moment statt, wo einer Vertreterin der ersten Position
die zweite Position aufgewiesen wird. Indem die Literaturwissenschaftle-
rin die Verdnderungen in der Erzdhlweise zu den historischen Verdnderun-
gen in Beziehung setzt, stellt sie die Pragnanz des Textes heraus und er-
moglicht es der Naturwissenschaftlerin im besten Fall, dem Text gegen-
iiber einen neuen Standpunkt einzunehmen, so dass diese den Text nun
,mit anderen Augen® sieht.*’ Die Pointe des #sthetischen Argumentierens

38 Shusterman, ,,Aesthetic Argument und Perceptual Persuasion®, 63.
39 Ebd., 217f.
40 Ebd., 218.

326

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

besteht also darin, dem Gegeniiber durch einen Aspektwechsel eine neue
Sicht auf die Welt aufzuschlieBen.*!

Wittgensteins Idee des Aspektwechsels hat auch in andere Wissen-
schaftsbereiche Einzug gefunden. So hélt etwa Thomas Kuhn in seiner
epochemachenden Studie Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen
fest: ,,Was in der Welt des Wissenschaftlers vor der Revolution Enten wa-
ren, sind nachher Kaninchen.“** Wissenschaftliche Revolutionen, so Kuhn
weiter, fihren dazu, dass ,,Wissenschaftler verschiedene Dinge [...]
schauen*.** Er macht das am Beispiel der Elektrizitit fest, deren Erfor-
schung im 17. Jahrhundert von der Ausdiinstungstheorie geleitet wurde,
der zufolge ,,Spreuteilchen von elektrisch geladenen Korpern, die sie an-
gezogen hatten, zuriickschnellen oder herabfallen. Das ist zumindest das,
was die Beobachter des siebzehnten Jahrhunderts gesehen zu haben be-
haupteten.“** Kuhn fihrt nun fort, dass ein zeitgendssischer Beobachter
vor die gleichen Apparate gestellt, ,elektrostatische AbstoBung sehen
[wiirde]“. Hintergrund fiir diese neue Sehweise sind die Forschungen von
Hauksbee: ,,Durch seine Forschungen wurde — fast wie bei einem Ge-
staltwandel — die AbstoBung plotzlich die grundlegende AuBerung des
elektrischen Zustandes, und es war nunmehr die Anziehungskraft, die eine
Erklirung erforderte.“*> Wie in einer Kippfigur wird so einmal das eine
und einmal das andere Phinomen zum Explanandum. Kuhns Uberlegun-
gen zum Aspektwechsel in den Wissenschaften sind eingebettet in eine
Wissenschaftstheorie, die von einem Ablauf von Phasen ausgeht. Aus-
gangspunkt bildet zundchst eine normalwissenschaftliche Phase, die von
einer Reihe von Gewissheiten dariiber getragen ist ,,wie die Welt beschaf-
fen ist“.*® Diese Gewissheiten finden sich in Lehrbiichern und Curricula,

41 Gabriel weist auBerdem darauf hin, dass diese Leistung auch durch transzendentale
Argumente erbracht werden kann. Indem sie die Bedingung der Moglichkeit von
etwas freilegen, geht es ihnen ja auch darum, den Standort, von dem uns aus iiber-
haupt etwas erscheint, ausfindig zu machen. Vgl. Gabriel, Prézision und Prignanz,
35. Asthetische und transzendentale Argumentation unterscheiden sich dabei aber
freilich gemeinhin darin, dass letztere von einem Standpunkt-Monismus, erstere
dagegen von einem Standpunkt-Pluralismus ausgeht.

42 Thomas Kuhn, Die Struktur wissenschafilicher Revolutionen, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1976, 123.

43 Ebd,, 161.

44 Ebd., 129.

45 Ebd.

46 Ebd., 20.

327

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

welche Wissensschaffende auf ihre Laufbahn vorbereiten. Sie stecken das
stillschweigende Paradigma einer Wissenschaft ab, auf dessen Grundlage
Forschung betrieben und Erkenntnis gewonnen wird. Ein solches Para-
digma gerit in eine Krise, wenn Anomalien auftauchen, die nicht mit den
Grundiiberzeugungen des Paradigmas tibereinstimmen. Aus einer solchen
Krise konnen wissenschaftliche Revolutionen entstehen, die andere Para-
digmen flir das Verstdndnis der Welt anbieten. Zwischen den jeweiligen
Paradigmen herrschen dabei tiefe Meinungsverschiedenheiten: Ihre
Grundannahmen, Begriffe und Methoden sind so unterschiedlich, dass ei-
ne ,,Inkommensurabilitidt” zwischen ihnen herrscht, die nicht iiberwunden
werden kann.*” Mehr noch: Mit Wittgenstein gesprochen, hilt jedes Para-
digma das andere fiir einen ,,Narren und Ketzer“. Setzt sich in einer sol-
chen Auseinandersetzung ein Paradigma gegen das andere durch, kommt
es zu jenem Gestaltwechsel, den Kuhn mit Wittgenstein als Umschlag von
Hasen zu Enten beschrieben hat.

Kuhns Uberlegungen sind hier aus zwei Griinden interessant: Erstens
fiihren sie uns vor Augen, dass wissenschaftlicher Fortschritt nicht wie
oftmals angenommen auf der kontinuierlichen Verbesserung von wissen-
schaftlichen Theorien und Methoden beruht, sondern eruptiv vonstatten
gehen kann, wenn ein Paradigma kollabiert und sich ein neues durchsetzt.
Fortschritt, so impliziert es schon der Titel der Untersuchung, hat den
Charakter von Revolutionen, in denen es zu grundlegenden Umwélzungen
kommt. Solche Revolutionen, so macht Kuhn deutlich, sind das Ergebnis
von intensiven Auseinandersetzungen, in denen heftig um den Gestalt-
wandel der Wissenschaft gerungen wird. Das resultiert daraus, dass das
alte Paradigma mit Hilfsannahmen zu erweitern versucht wird, um Ano-
malien und Krisen auch auf dem Boden der bestehenden Gewissheiten ir-
gendwie zu bewiltigen, wihrend das neue Paradigma noch nicht in der
Lage ist, umfassende Erkldrungen zu liefern. Paradigmenwechseln geht
daher zumeist eine Phase des Konflikts voraus. Ubertragen auf das As-
pektsehen bedeutet dies, dass die Wandlung von Gestalten das Resultat
von langwierigen und zdhen Auseinandersetzungen sein kann, in denen
dem Gegeniiber Stiick fiir Stiick Zugestindnisse und Einsichten abgerun-
gen werden. Auch wenn Gestaltwandel eruptiv erfolgt, so sollten wir ihn
doch nicht als ein spontanes Ereignis missverstehen, sondern als Resultat
von langwierigen Kdmpfen. Das scheint mir die erste Einsicht, die wir aus

47 Ebd., 161.

328

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

Kuhns Uberlegungen ziehen konnen und auf das politische Feld iibertra-
gen konnen: Das Aufzeigen von Aspekten kann ein langwieriger Prozess
sein. Versuche, Anderen etwas aufzuzeigen, werden nur in den seltensten
Féllen zu einem unmittelbaren Aha-Erlebnis fiihren. Vielmehr wird sich
ein solches Erlebnis nur durch dauerhafte und wiederholte Versuche der
Uberredung einstellen. Zweitens weisen uns Kuhns Uberlegungen darauf
hin, dass sich die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen vom visuellen
Aspektwechsel dadurch unterscheidet, dass sie irreversibel ist. Zwar wird
man wie beim Aspektsehen zwischen dem alten und dem neuen Paradig-
ma hin und herspringen konnen und einmal den Hasen und einmal die En-
te sehen konnen, gleichwohl wird im Zuge eines solchen Hin- und Her
nachtraglich klar sein, dass es besser ist, das eine als das andere zu sehen,
weil die Welt dadurch auf bessere Art und Weise erklart werden kann. Der
Aspektwechsel hat hier also evolutiven Charakter. Kuhn weist hier auf die
Grenzen von Wittgensteins Metapher des Aspektsehens hin. Diese sind
auch und gerade im politischen Kontext relevant: Im &sthetischen Argu-
mentieren kann es nicht einfach darum gehen, etwas anderes zu sehen zu
geben, sondern zugleich auch aufzuweisen, dass die neue Perspektive bes-
ser als die alte ist. Wie das erreicht werden kann, mochte ich im néchsten
Kapitel im Ausgang von der Praxis der protreptischen Kritik zeigen.

329

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Rekapitulieren wir noch einmal kurz den Stand der Argumentation: Unser
Ausgangspunkt war der ethische Pluralismus der Moderne mit seiner
Konkurrenz zwischen einander ausschlieBenden umfassenden Lebensfor-
men. Daraus ergab sich die Frage, wie der Streit um Lebensformen gefiihrt
werden kann. Wéhrend das Paradigma des politischen Liberalismus dies-
beziiglich ganz auf Verfahren der Kompromissfindung setzt, fokussiert das
Paradigma des Agonismus auf Mechanismen der Zuspitzung und Uber-
wiltigung. Mit diesen Losungsvorschldgen, so lautete meine Diagnose,
gehen jedoch beide Paradigmen der eigentlichen Frage nach der Losung
tiefer Meinungsverschiedenheiten aus dem Weg. Da Hannah Arendts The-
orie der Urteilskraft genau diese Frage zu losen verspricht, habe ich mich
ihrer Konzeption der erweiterten Denkungsart zugewandt. Anhand dieser
zeigt Arendt, wie wir bei Abwesenheit geteilter Griinde unter der Bedin-
gung von tiefen Meinungsverschiedenheiten Urteilen kénnen. Gleichwohl
war Arendt daran gescheitert, deutlich zu machen, wie sich solche Urteile
in eine 6ffentliche Denkungsart iibersetzen lassen, in deren Zuge Andere
vom eigenen Urteil iiberzeugt werden. Um diese Leerstelle auszufiillen
habe ich mich im letzten Kapitel dem aesthetic turn zugewandt und das
Konzept der dsthetischen Argumentation ausgearbeitet, das verspricht, tie-
fe Meinungsverschiedenheiten mit aufweisenden Mitteln zu lsen. Diffe-
renzen werden hier nicht mehr mit analytischen, sondern mit dsthetischen
Mitteln bearbeitet: Nicht die begriffliche Rekonstruktion, sondern das vi-
suelle Aufzeigen dient hier dazu, das jeweilige Gegeniiber in eine andere
Perspektive eintauchen zu lassen. Offen war dabei die Frage geblieben,
wie es dem &sthetischen Argumentieren gelingt, solche Perspektivwechsel
mit evaluativen Abwigungen zu verbinden und wie das &sthetische Argu-
mentieren dadurch nicht nur zu einem Mittel der kommunikativen Ver-
standigung, sondern zugleich auch zu einem Mittel der politischen Kritik
werden kann. Eben diese kritische Dimension des &sthetischen Argumen-
tierens gilt es nun auszuarbeiten.

Philosophiegeschichtlich weist uns der kritische Einsatz des &stheti-
schen Argumentierens auf die Auseinandersetzung zwischen Eristik und
Protreptik zuriick. Die Eristik meint dabei im Riickgriff auf die griechi-
sche Goéttin der Zwietracht die von den Sophisten betriebene Kunst des
Streitgespréchs. Diese riihmen sich ihrer Féhigkeit, jeden Streit gewinnen
zu konnen, da sie alle Aussagen von Anderen unabhingig von ihren Gel-
tungsanspriichen zu widerlegen vermdgen. Die Eristik stellt in diesem
Sinne eine Kunst dar, durch welche das jeweilige Gegeniiber von jeder be-

330

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

liebigen Lebensform iiberzeugt werden kann. Wenn Platon Sokrates im
Euthydemos eben diese Kunst der Sophisten kritisieren lésst, schreibt er
dabei das Griindungswerk jener Tradition, die spaterhin unter dem Namen
der Protreptik bekannt werden sollte und welche in Ableitung vom altgrie-
chischen Verb protreptein (mahnen, antreiben, {iberzeugen und jemanden
zu etwas hinwenden) die Kunst der Werberede meint.! Im Unterschied zur
Eristik geht es in der Protreptik dabei nicht einfach darum, mit allen Mit-
teln Recht zu behalten, sondern darum, fir den Beitritt zu einer Lebens-
form zu werben. In der Antike wird darunter freilich je schon die philoso-
phische Lebensform verstanden, so dass Protreptik im engen Sinne jene
Schriften meint, die zur Philosophie als Lebensweise mahnen. Weil sich
die Protreptik spéterhin zu einem Genre entwickelt hat, unter dem allge-
mein der Aufruf zum Wandel einer Lebensform verstanden wird, liegt es
nahe, sie als jene Kunstform zu verstehen, die Arendt im Auge hatte, als
sie im Anschluss an Kant das ,Werben um Beistimmung*‘ ins Zentrum der
offentlichen Denkungsart gestellt hat. Es scheint daher auch kein Zufall zu
sein, dass Arendt selbst an zentraler Stelle auf Platons Rhetorik Bezug
nimmt. Im Zentrum steht flir sie dabei jedoch nicht so sehr der Euthyde-
mos, sondern vielmehr der Gorgias.> Der Grund dafiir ist darin zu suchen,
dass Platon hier einen Streit um Lebensformen inszeniert, der uns ganz
unterschiedliche Moglichkeiten der Bewiéltigung tiefer Meinungsverschie-
denheiten demonstriert.

Platon, so mochte ich im Folgenden zeigen, fiihrt uns hier eine Palette
unterschiedlicher Moglichkeiten der Kritik vor Augen, mit denen sich um

1 Vgl Vittorio Hosle, ,,Platons ,Protreptikos‘. Gesprachsgeschehen und Gesprichs-
gegenstand in Platons Euthydemos®, in: Rheinisches Museum fiir Philologie, Jg.
147, Heft 3/4, 2004, 247-275; Neben Platons Euthydemos werden zumeist Aristo-
teles® Protreptikos und Ciceros Hoertensius als Griindungstexte der Protreptik ge-
nannt. Einen Uberblick iiber die Entwicklung der antiken, christlichen und nach-
christlichen Protreptik gibt Annemaré Kotzé: ,,Protreptik®, in: Reallexikon fiir An-
tike und Christentum, Bd. 28, Stuttgart: Hiersemann 2018, Sp. 372-393. Speziell
zur antiken Protreptik vgl. die Studie von James Henderson Collins II, Exhorta-
tions to Philosophy. The Protreptics of Plato, Isocrates, and Aristotle, Oxford:
Oxford University Press 2015, die vier Merkmale des protreptischen Diskurses
hervorhebt: Er ist erstens dialogisch, da er auch seine Gegner zu Wort kommen
lasst; zweitens agonal, insofern beide Parteien sich an ein dffentliches Publikum
richten; drittens situational, weil Form und Inhalt stark vom jeweiligen Publikum
abhéngen; und viertens rhetorisch, insofern er sich persuasiver Darstellungsmittel
bedient (ebd., 17f.).

2 Arendt, Uber das Bose, 591f.

331

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://de.wikipedia.org/wiki/Reallexikon_f%C3%BCr_Antike_und_Christentum
https://de.wikipedia.org/wiki/Reallexikon_f%C3%BCr_Antike_und_Christentum
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Reallexikon_f%C3%BCr_Antike_und_Christentum
https://de.wikipedia.org/wiki/Reallexikon_f%C3%BCr_Antike_und_Christentum

1II. Der Streit um die Doxa

die Vorziiglichkeit einer Lebensform streiten lisst. Seine Uberlegungen
werde ich im Folgenden im Ausgang von einer Rekonstruktion des Gorgi-
as und der dort verfolgten Frage nach dem guten Leben angehen, um im
Anschluss daran drei unterschiedliche Formen der protreptischen Kritik
freizulegen. Ich werde diese als priifende, darstellende und rekonstruktive
Kritik bezeichnen. Wéhrend die priifende Kritik noch weitgehend im Re-
gister der analytischen Rationalitdt verbleibt, werden darstellende und re-
konstruktive Kritik im Register der dsthetischen Rationalitdt vollzogen.
Nicht mehr das begriffliche Zergliedern, sondern das dsthetische Aufwei-
sen steht hier im Zentrum. Darstellende und rekonstruktive Kritik sollen
sich dabei als Streitpraktiken erweisen, die eine Alternative zum liberalen
Kompromiss- und zum agonistischen Durchsetzungshandeln bieten und so
einen neuen Weg fiir die politische Auseinandersetzung zwischen Lebens-
formen erdffnen.

Was heif3t es, gut zu leben?

Der Umstand, dass der Streit um das gute Leben bei Platon zum Gegen-
stand der Philosophie wird, ist kein Zufall, sondern das Ergebnis einer his-
torischen Krisensituation. Fiir Ursula Wolf féllt diese in die Zeit der grie-
chischen Aufkldrung im 5. Jh. v.u.Z., in der Athen im Zuge der Demokra-
tie zu einer Handelsmetropole aufsteigt, die zunehmend mit den Lebens-
formen anderer Kulturen konfrontiert ist.> Die dadurch bewirkte Dezen-
trierung traditioneller sittlicher Orientierungsmuster fithrt dazu, dass die
Frage nach dem guten Leben ein prominentes Thema in der Offentlichkeit
der Polis wird. Akut wird das Thema dann vor allem mit dem Peloponne-
sischen Bruderkrieg zwischen Athen und Sparta, welcher das Aufkommen
einer egozentrischen Mentalitdt vorantreibt. Verkorpert wird diese neue
Mentalitét durch die Sophisten und Rhetoriker, die ein Niitzlichkeits- und
Machtdenken vertreten, in dem dasjenige als gut gilt, was dem Einzelnen
Erfolg und Befriedigung verleiht. In den platonischen Dialogen sind es
nun immer wieder Vertreter dieser zwei Positionen, die Platon als Streit-
partner wahlt, um sie mit Sokrates {iber die Frage nach dem guten Leben
debattieren zu lassen. Exemplarisch fiir eine solche Auseinandersetzung ist

3 Ursula Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Friihdialoge, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt 1996, 18ff.

332

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

der Gorgias, den Joachim Dalfen als ,,den dramatischsten aller platoni-
schen Dialoge™ bezeichnet hat und dessen Rekonstruktion ich mich im
Folgenden zuwenden méochte.*

Ausgangspunkt des Dialogs ist die Frage, was der Sinn und Zweck der
Rhetorik ist.” Platon ldsst Sokrates dabei mit drei Gesprichspartnern dis-
kutieren: zunéchst mit Gorgias selbst, dann mit dessen Schiiler Polos und
schlieBlich mit Kallikles. Der Reihe nach treten sie in das Gesprach mit
Sokrates ein, wobei im Verlauf immer klarer wird, was Sinn und Zweck
der Rhetorik ist: Wahrend Gorgias die Rhetorik noch als Kunst preist, die
im Dienst der ,,grof3ten und besten menschlichen Dinge* (451d) steht, und
Polos schon zugibt, dass sie eine Machttechnik ist, um den eigenen Willen
durchzusetzen (466b), macht Kallikles rundheraus klar, dass die Rhetorik
im Dienst des Rechts des Stirkeren steht (483d).® Im Verlauf der Ausei-
nandersetzung zeigt sich so, dass die anfinglich an Gorgias gerichtete
Frage, was denn die Redekunst auszeichnet, in einer Auseinandersetzung
um die Frage miinden muss, welches die beste Lebensform fiir die Men-
schen ist. Eine besondere Stellung nimmt der Gorgias dabei aus dem
Grund ein, dass Sokrates hier nicht nur als Kritiker anderer Lebensformen
auftritt, sondern auch als Verfechter einer Lebensform dargestellt wird, die
ihrerseits von dem dramatis personae kritisiert wird. Wir haben es ent-
sprechend nicht mit einer einseitigen Kritik, sondern mit einem wechsel-
seitigen Streitgesprach zwischen einander ausschlieBenden Lebensformen
zu tun, dessen Inszenierung durch Platon uns vor Augen fiihrt, was es hei-
Ben kann, einer anderen Person die eigene Lebensform anzusinnen und um
ihre Beistimmung zu werben.

4 Joachim Dalfen, ,,Einleitung zum Kommentar®, in: Platon, Werke, Bd. V1.3, iibers.
und kommentiert von J. Dalfen, im Auftrag der Akademie der Wissenschaften und
der Literatur zu Mainz hrsg. von E. Heitsch und C.W. Miiller, Géttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2004, 103159, hier: 108. Ahnlich James Doyle, der von ,.the
most contentious drama Plato ever wrote spricht (James Doyle, ,,The Fundamen-
tal Conflict in Plato’s Gorgias®, in: David Sedley (Hg.), Oxford Studies in Ancient
Philosophy, Jg. 15, Oxford: Oxford University Press 2006, 87100, hier: 88).

5 Bei meiner Rekonstruktion werde ich mich weithin auf die Argumentation von
Andrew Stauffer, The Unity of Plato’s Gorgias. Rhetoric, Justice and the Philo-
sophic Life, Cambridge: Cambridge University Press 2006 stiitzen.

6 Alle im FlieStext angefiihrten Stephanus-Seitenangeben in Klammern beziehen
sich ab hier auf Platon, Gorgias, in: Werke, Bd. V1.3, iibers. und kommentiert von
J. Dalfen, im Auftrag der Akademie der Wissenschaften und der Literatur zu
Mainz hrsg. von E. Heitsch und C.W. Miiller, Géttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht 2004.

333

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Platon verwebt in seiner Darstellung die philosophische Auseinander-
setzung kunstvoll mit historischen und dramatischen Elementen. So han-
delt es sich zundchst bei allen drei Gesprachspartnern um historische Ge-
stalten: Der titelgebende Gorgias ist der zu seiner Zeit bekannte Sophist
und Rhetoriker Gorgias aus Leontinoi in Sizilien, der 427 als Gesandter
seiner Heimatstadt nach Athen kam. Ebenso ist von Polos Uberliefert, dass
er tatsdchlich ein Schiiler des Gorgias und Verfasser eines rhetorischen
Lehrbuches war. Und auch Kallikles stellt eine verbiirgte Figur aus der
athenischen Oberschicht dar.” Die historischen Figuren werden von Platon
in seiner Darstellung mit unterschiedlichen Charakteren ausgestattet:
Wihrend Gorgias als besonnener Mann geschildert wird, der an einer
sachlichen Auseinandersetzung interessiert ist, wird Polos als Angeber und
Hitzkopf dargestellt, der sich mit Sokrates in heftige Wortgefechte und Po-
lemiken verstrickt. Der Charakter von Kallikes bleibt dabei am uneindeu-
tigsten: Er zeigt sich zunéchst freundlich, spéter angriffslustig und zum
Schluss zunehmend storrisch. Vor allem Polos und Kallikles verstricken
sich dabei mit Sokrates in bissige Wortgefechte, die deutlich machen, dass
Platon den Streit um Lebensformen keineswegs als niichternes, wissen-
schaftliches Gesprach im Dienste der Wahrheitsfindung inszeniert, son-
dern als eine emotionsgeladene Szene, in welcher die beteiligten Akteure
affektiv in ihre jeweilige Position investiert haben. Ich will das Gespréch
in vier Schritten rekonstruieren:

(a) Der Dialog nimmt seinen Ausgang von der Gorgias zugeschriebe-
nen Behauptung, dass er dank der von ihm beherrschten Redekunst eine
Antwort auf jede beliebige Frage zu geben vermag (447c). Sokrates nimmt
diese Behauptung gerne auf und beginnt das Gesprach mit der denkbar
einfachen Frage, welches die Kunst sei, die sich Gorgias zu beherrschen
rithmt. Auf dessen Antwort hin, dass es sich um Rhetorik handle, will So-
krates nun genauer wissen, was der Gegenstand dieser Kunst ist. Auf diese
Frage antwortet Gorgias im ersten Anlauf mit der Definition, dass sie die
Kunst der Worte sei (449¢). Dagegen wendet Sokrates ein, dass auch an-
dere Kiinste wie die Rechenlehre oder die Geometrie es mit Worten zu tun
haben und die Rhetorik durch diese Definition unzureichend bestimmt sei.
Gorgias erwidert daraufhin, dass es die Rhetorik mit den ,,groBten
menschlichen Dingen* zu tun hat (451d). Diese noch vage Auskunft prézi-
siert er auf Sokrates’ Einwand, dass unterschiedliche Menschen die besten

7 Vgl dazu Joachim Dalfen, ,.Einleitung zum Kommentar®, 124ff.

334

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

menschlichen Dinge unterschiedlich bestimmen, dahingehend, dass das
hochste Gut darin bestehe, in der Polis iiber Andere zu herrschen, indem
man diese mit Worten zu iiberzeugen vermag (452d). Es ist also das politi-
sche Leben, das von Gorgias als der eigentliche Inhalt der Rhetorik be-
stimmt wird. Nun ist aber Sokrates auch mit dieser Auskunft noch immer
nicht zufrieden und fordert den Gorgias auf, zu prézisieren, auf welchen
Gegenstand sich die Kunst der Uberredung beziehe. Gorgias antwortet da-
raufhin im dritten Definitionsanlauf, dass es sich um das handele, ,,was
gerecht ist und ungerecht (454b). Das fiihrt Sokrates nun zu der Schluss-
folgerung, dass der Rhetor ein Wissen vom Gerechten und Ungerechten
haben muss. Entsprechend bejaht Gorgias auch die Frage des Sokrates, ob
es zu den Aufgaben des Rhetors gehort, seinen Schiilern ein Wissen tiber
das Gerechte und Ungerechte beizubringen (460a). Mit dieser Feststellung
vermag Sokrates Gorgias dann aber in einen Widerspruch zu verstricken:
Aus dem Umstand, dass der Rhetor ein Wissen vom Gerechten haben
muss, folgert er ndmlich, dass er entsprechend auch selbst ein gerecht
Handelnder sein muss, da das eine aus dem anderen folge. Das stehe aber
im Widerspruch zur zuvor von Gorgias getétigten Aussage, dass seine
Schiiler auch unrechten Gebrauch von der Rhetorik machen kdnnen
(460d), was angesichts des Umstandes, dass die Rhetorik sich auf das Ge-
rechte verstehen miisse, definitionsgemaf nicht wahr sein konne. Mit dem
Aufweis dieses Widerspruchs kommt die Unterhaltung mit Gorgias an ihr
Ende.

(b) Polos wirft Sokrates vor, Gorgias nur dadurch einen Selbstwider-
spruch nachgewiesen zu haben, dass er ihn zu dem Zugestédndnis gebracht
hat, die Rhetorik habe es mit dem Gerechten zu tun. Diese Definition, so
Polos, habe Gorgias aber nur aus Scham gegeben (461b), da es ihm pein-
lich war zuzugeben, dass die Rhetorik eine wertneutrale Kunst ist. Ent-
sprechend dieser Aussage stimmt Polos dem oben von Gorgias gegebenen
dritten Definitionsversuch iiber das Wesen der Rhetorik nicht bei und be-
hauptet, dass der Gegenstand der Rhetorik als Kunst der politischen Uber-
zeugung nicht das Gerechte, sondern vielmehr die Macht sei. Ebenso ndm-
lich wie der Tyrann im Staat dazu in der Lage ist, wahllos Todesurteile,
Enteignungen und Verbannungen herbeizufiihren, ebenso vermag der
Redner durch seine Sprechfertigkeit, beliebige Ziele zu erreichen (466¢).
Sokrates wendet nun ein, dass der Tyrann nicht eigentlich ein machtvoller,
sondern ganz im Gegenteil, ein machtloser Mensch sei (466d), was den
Polos verdutzt zuriickldsst. Sokrates erldutert seine Aussage mit einem hy-
pothetischen Beispiel: Der Tyrann, der immer nur nach seinem Gutdiinken
handelt, besitzt keine Vorstellung davon, was das fiir ihn Gute ist. Seine

335

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Herrschaft ist reine Willkiirherrschaft. Entsprechend kann es vorkommen,
dass er totet, enteignet und vertreibt, weil er glaubt, dass dies gut fiir ihn
ist, obwohl es sich in Wirklichkeit als schédlich entpuppt. Dem Tyrannen
kann es also passieren, dass er sich durch sein eigenes Handeln Schaden
zufligt, weshalb er fiir Sokrates nicht als méchtig bezeichnet werden kann.
Polos lésst sich von diesem rein hypothetischen Argument — wenig iiberra-
schend — nicht iiberzeugen. Er konstatiert entsprechend, dass man den Ty-
rannen beneidenswert und gliicklich wird nennen miissen (468¢). Auch
hier behauptet Sokrates jedoch wieder genau das Gegenteil: Der Tyrann ist
bemitleidenswert und ungliicklich (469a). Polos, ermutigt durch das erste
schwache Argument von Sokrates, antwortet hierauf nur, dass sogar ein
Kind nachweisen konne, dass dies nicht stimmen kann (470c). Zur Be-
griindung verweist er auf den Tyrannen Archelaos, der zwar durch Unrecht
an die Macht gekommen ist, aufgrund seines Status aber von allen gliick-
lich und beneidenswert genannt wird. Sokrates kontert mit der Aussage,
dass ihn die Meinung der Menge nicht interessiere und nichts von dem,
was Polos gesagt habe, haltbar sei. Als Begriindung fiihrt er den Grundsatz
an, dass das groBte aller Ubel im Unrechttun bestehe, was er zu der Be-
hauptung zuspitzt, dass es besser sei, Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun
(469c). Mit dieser Behauptung ergreift Sokrates erstmals die Initiative.
Statt sein Gegeniiber fiir die von ihm vorgetragenen Ansichten zu kritisie-
ren, beginnt er seine eigenen Ansichten vorzutragen.

Wie nun versucht Sokrates Polos von seiner Position zu iiberzeugen?
Er kddert ihn mit der Frage, ob, wenn es schon nicht schlechter sei, Un-
recht zu tun als Unrecht zu erleiden, es so doch zumindest hésslicher sei.
Dieser Ansicht stimmt Polos zu, was Sokrates zu folgender Beweisfiih-
rung veranlasst: Wenn wir zwei héssliche Dinge miteinander vergleichen,
dann sagen wir von einem, dass es hisslicher ist aufgrund der Tatsache,
dass es mehr Schmerz oder Schaden hervorruft als das andere (475b).
Wenn nun Unrecht tun hésslicher ist als Unrecht erleiden, dann heilit das,
dass es entweder schmerzlicher oder schlechter ist. Sieht man sich die Sa-
che nun genauer an, zeigt sich, dass das Tun von Unrecht gegeniiber dem
Erleiden von Unrecht kein Ubergewicht an Schmerz hat. Die Aussage des
Polos, dass Unrecht tun hésslicher sei als Unrecht erleiden, kann entspre-
chend nur dadurch begriindet sein, dass ersteres schlechter ist als zweite-
res, woraus folgt, dass Polos Sokrates’ urspriinglicher These, dass es
schlechter sei, Unrecht zu tun als Unrecht zu leiden, zustimmen muss und
damit auch der sich daraus ergebenden Schlussfolgerung, dass der Tyrann
bemitleidenswert ist. Damit ist nun freilich noch nicht erweisen, dass der
Tyrann auch ungliicklich ist, weshalb Sokrates seine Argumentation mit

336

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

der These fortsetzt, dass es fiir diejenigen, die Unrecht tun, besser ist, be-
straft zu werden, als ohne Strafe davonzukommen, da ihre Seele nur im
ersten Fall Besserung zu erfahren vermag. Da sich der Tyrann aufgrund
seiner Stellung nun aber jeglicher Bestrafung fiir seine Taten entzichen
kann, ist er eigentlich ein ungliicklicher Mensch (479a). Das Ergebnis von
Sokrates’ Argumentationsgang, dem Polos nur widerwillig folgt, lautet da-
her, dass der Tyrann — und damit auch der Rhetor — ohnméchtig, bemitlei-
denswert und ungliicklich ist. Alle drei Punkte resultieren fiir Sokrates aus
der Tatsache, dass der Tyrann und der Rhetor keine Vorstellung vom Ge-
rechten haben. Der Versuch von Polos, hinter die Position von Gorgias zu-
riickzugehen und die Bedeutung der Rhetorik unabhéngig von einer Be-
stimmung durch das Gerechte aufzuzeigen, ist daher gescheitert.

(c) An eben dieser Stelle nun schaltet sich Kallikles empdrt mit folgen-
der Frage in die Diskussion ein: ,[M]eint Sokrates das im Ernst oder
scherzt er?* (481b) Ihm scheinen die von Sokrates vorgetragenen Schliisse
ungeheuerlich. Dass Polos ihnen beistimmt, fiihrt er auf die Tatsache zu-
riick, dass dieser ebenso wie sein Lehrer Gorgias Sokrates aus Scham
wichtige Zugestidndnisse gemacht hat. Im Fall von Polos bezieht sich das
auf das Zugesténdnis, dass es hésslicher sei, Unrecht zu tun als Unrecht zu
leiden (482d). Mit diesem Zugestdndnis, so Kallikles, habe sich Polos in
der Schlinge des Sokrates verfangen. [hm habe schlicht der Mut gefehlt,
frei heraus zuzugestehen, dass Herrschen und Unterdriicken schone Ange-
legenheiten sein konnen. Kallikles macht es sich nun zur Aufgabe, eben
diese Behauptung zu verteidigen, indem er eine alternative Gerechtig-
keitskonzeption zu Sokrates vertritt. Diese besteht in der Auffassung, dass
»das Gerechte so bestimmt ist, dass der Bessere iiber den Schlechteren
herrscht und mehr hat* (483d). Kallikles fiihrt diese Gerechtigkeitskon-
zeption auf das Gesetz des natiirlichen Lebens zuriick, das er vom Gesetz
des kulturellen Lebens unterscheidet. Von Natur aus sei das Leben so be-
schaffen, dass die Starken keine Riicksicht auf die Schwachen nehmen
miissen, sondern ihre Machtgeliiste ausleben konnen. Die Unterdriickung
der Schwachen ist daher von Natur aus kein Unrecht, sondern vielmehr
ein Recht. Zu einem Unrecht wird es erst in jenem Moment, in dem die
Schwachen in einem Akt des gemeinsamen Aufstands das Gesetz einfiih-
ren und eben jenen natiirlichen Zustand zum Unrecht erkldren: ,,Aber ich
glaube, diejenigen, welche die Gesetze aufstellen, das sind die schwachen
Menschen und das ist die Masse. Mit Blick auf sich selbst und ihren eige-
nen Nutzen geben sie die Gesetze und verteilen Lob und Tadel. Sie jagen
den stirkeren Menschen, die féhig sind mehr zu haben, Angst ein [...] und
sagen, dass mehr zu haben, hésslich und ungerecht ist und dass darin Un-

337

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

gerechtigkeit bestehe (483b). Sokrates’ Uberzeugung, dass es besser sei,
Unrecht zu leiden, als Unrecht zu tun, gilt Kallikles entsprechend als Re-
sultat einer Kultur des Verfalls, die aus dem Ressentiment der Schwachen
gegeniiber den Starken geboren ist. Weil diese nicht in der Lage sind, sich
selbst zu helfen, ersinnen sie sich die List der Moral, um sich die Starken
untertan zu machen. Gegen die Wertvorstellung des Sokrates, dass es hiss-
lich und schéndlich sei, Unrecht zu tun, vertritt Kallikles also die Auffas-
sung, dass es hdsslich und schéindlich sei, Unrecht zu leiden. An der Stelle,
an der Polos Sokrates aus Scham heraus Zugestindnisse gemacht hat, ver-
tritt Kallikles offensiv eine alternative Gerechtigkeitskonzeption.

Sokrates wiirdigt die Offenheit, mit der Kallikles seine Position formu-
liert, mit einer Lobpreisung, da diese es ihm erlaube, seine eigene Vorstel-
lung davon, ,,auf welche Weise man leben soll“ (500c), gegen eine andere
zu messen. Er hélt Kallikles zundchst entgegen, dass die natiirliche Le-
bensform nicht zum Gliick gereichen konne, weil die nach Macht streben-
den Starken bestdndig von ihren Bediirfnissen getrieben bleiben und nie
zur Ruhe finden. Sokrates will Kallikles daher iiberreden, ,,anstatt des un-
ersittlichen und zligellosen Lebens das ordentliche Leben zu wihlen, das
an dem jeweils Vorhandenen ausreichend und genug hat.*“ (493c). Kallik-
les hélt aber nichts von einem solchen Beschrinken und MaBhalten. Der
bestindige Wechsel zwischen dem Anschwellen und dem Versiegen von
Begierden stellt fiir ihn ndmlich gerade keine Quelle von Unlust, sondern
vielmehr von Lust dar, weil hier die Dynamik des Lebensprozesses in all
ihren Facetten erfahren wird. Fiir Kallikles gleicht das Leben einer stiirmi-
schen See, auf deren Wogen das Menschenschiff segeln soll, um dessen
Hoéhen und Tiefen kennenzulernen. Nicht MéBigung, sondern das Leben in
Extremen zeichnet die natiirliche Seele aus. Die von Kallikles propagierte
Lebensform setzt sich also zusammen aus einer Apologie des Hedonismus
und des Rechts des Stéirkeren: Als erstrebenswertes Leben gilt ein Leben
in Lust, welches mit allen Mitteln herbeigefiihrt werden darf.

(d) Ganz anders freilich stellt sich die Lebensform dar, die Sokrates als
Ideal skizziert. Er unterscheidet zwischen dem Angenehmen, das Lust be-
reitet, und dem Guten, das zur Gliickseligkeit fiithrt (506¢c). Das Gute nun
ist als Verwirklichung einer bestimmten Tétigkeit zu sehen: der Tatigkeit
des Ordnens. Um das deutlich zu machen, bedient sich Sokrates einer
Analogie: Die Tétigkeit des Handwerkers besteht darin, die Elemente, mit
denen er arbeitet, in eine Ordnung zu bringen. So bringt er beim Hausbau
Ziegel und Balken so in eine Ordnung, dass sie zusammen ein Ganzes,
ndmlich ein Haus ergeben. Dieses teleologische Modell gilt es nun auf das
Individuum zu iibertragen: Wer gut sein will, muss sich selbst ordentlich

338

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

zurichten. In Bezug auf den Koérper wird eine solche Ordnung Gesundheit
(504b), in Bezug auf die Seele dagegen Besonnenheit genannt (504d). Ge-
sundheit und Besonnenheit zu verwirklichen, bedeutet nun, sich im Zwei-
felsfall gegen die eigenen Wiinsche zu stellen und die unmittelbare Lust-
empfindung hintenanzustellen. Deutlich macht Sokrates das am kranken
Korper, dem trotz seiner Geliiste bestimmte Speisen und Getrénke, die
ihm schaden, zu versagen sind. Ahnliches nun gilt fiir die Seele: Was lang-
fristig schlecht fiir sie ist, wie etwa das Nachgeben gegeniiber unmittelba-
ren Begierden, muss verhindert werden. Entsprechend kommt Sokrates zu
folgendem Schluss: ,,Geziigelt zu werden ist also fiir die Seele besser als
die Ziigellosigkeit™ (505b). Insofern er damit genau die Gegenposition zu
der von Kallikles vertretenen hedonistischen Position vertritt, ist es nicht
verwunderlich, dass Kallikles dieser Lobpreisung der MaBigung mit einer
Kritik begegnet: Sie lautet, dass das besonnene Leben bedeute, ,,wie ein
Stein zu leben* (494a). Diesem an anderer Stelle eingebrachten Vorwurf
hélt Sokrates entgegen, dass die ziigellose Seele aufgrund ihres ungeregel-
ten Verhaltens nicht dazu in der Lage ist, in Gemeinschaft mit Menschen
und Géttern zu leben. Das bedeutet einerseits, dass ihr das Lustempfinden,
das aus der Freundschaft resultiert, entgeht, andererseits aber auch, dass
sie sich in Disharmonie mit dem kosmischen Allganzen befindet, das fiir
Sokrates nach den Regeln der ,,geometrischen Gleichheit™ (508a) konstru-
iert ist, und dadurch nicht jener Gliicksempfindung teilhaftig wird, die da-
raus resultiert, dass man sich als Teil eines geordneten Ganzen weil3.

Wir sehen, wie Platon die Diskussion zwischen Kallikles und Sokrates
zum Ausgangspunkt nimmt, um eine tiefe Meinungsverschiedenheit zwi-
schen der hedonistischen und der philosophischen Lebensforen in Szene
zu setzen. Beide sehen sich im Verlauf der Auseinandersetzung dabei
wechselseitig der Kritik ausgesetzt: Wo Sokrates das Leben in Lust als ein
tierisches Leben brandmarkt, sieht Kallikles das Leben in Kontemplation
als ein versteinertes Leben. Beide werfen sich also wechselseitig vor, dass
ihre Vorstellung eines guten Lebens zu einem entfremdeten und misslin-
genden Leben filihrt. Dieser Dissens wird im Verlauf der Diskussion auch
immer deutlicher, insofern der Ton der Auseinandersetzung immer har-
scher wird: So stellt Kallikles sich zunehmend stur gegeniiber den Ausfiih-
rungen des Sokrates, etwa wenn er ausruft: ,,Ich wei3 nicht, was du redest,
Sokrates®, woraufhin Sokrates feststellen muss, dass seine Methode der
Auseinandersetzung bei Kallikles an eine Grenze zu kommen scheint.
Konnte er Gorgias und Polos noch mit Hilfe der Beweiskraft begrifflicher
Ableitungen und Analogien iiberzeugen, muss er iiber Kallikles festhalten:
,,Dieser Mensch hilt es nicht aus sich niitzen zu lassen®“. Wenn Kallikles

339

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

daraufhin bestétigend festhélt: ,,Mich interessiert nichts von dem, was du
redest (505¢), droht das Gesprich entsprechend abzubrechen und es ist
nur der Intervention von Gorgias zu verdanken, dass Sokrates das Ge-
sprach ab diesem Moment im Modus eines Dialogs mit sich selbst fort-
setzt, der nur noch hier und da von Kallikles kommentiert wird. Man kann
diesen Verlauf des Gesprichs nun einerseits als Kapitulation des Kallikles
deuten, da dieser den Argumenten des Sokrates scheinbar nichts entgegen-
zusetzen hat, andererseits ldsst sich jedoch fragen, ob sich an dem von Pla-
ton inszenierten Zusammenbruch des Gesprachs nicht auch ein ,,Misser-
folg des sokratischen Lebenswegs® zeigt.® Fiir eine solche Auslegung
scheint mir dreierlei zu sprechen: Zunichst stellt sich die Frage, ob die
Argumente, mit denen Sokrates seine drei Gespréichspartner in die Enge
treibt, wirklich iiberzeugend sind, hat doch die Forschungsliteratur in ver-
schiedenster Weise darauf hingewiesen, dass die von Sokrates vorgebrach-
ten Argumente Schwachstellen aufweisen und von seinen Gesprichs-
partner hitten ausgehebelt werden konnen.” Zweitens spricht auch die
dramatische Form der Darstellung nicht immer zu Sokrates’ Gunsten.
Vielfach wird er als rechthaberisch, ndtigend und schikanierend darge-
stellt, wie etwa an folgender Stelle: ,,Sind wir dariiber iibereingekommen
oder nicht? Antworte!” (515¢) Entsprechend wird Sokrates von seinem
Gespréachspartner vorgehalten, dass er ,,streitsiichtig” (515b) sei und seine
Methode ,,gewalttitig (505d).!° Drittens schlieBlich scheint das Gesprich

8 Vgl. Dalfen, ,Einleitung zum Kommentar®, 108. Diese These wird detaillierter
entwickelt bei: James A. Arieti, ,,Plato’s Philosophical Antiope: The Gorgias®, in:
G. Press (Hg.), Plato’s Dialogues. New Studies and Interpretations, Boston:
Rowman & Littlefield, 197-214.

9 Kaufmann weist darauf hin, dass Sokrates selbst an vielen Stellen gegen die Re-
geln seiner dialektischen Methode versto3t (Charles Kaufmann, ,,Enactment as Ar-
gument in the ,Gorgias*“, in: Philosophy & Rhetoric, Jg. 12, Heft 2, 1979, 114—
129, hier: 116f.). Levett weist auf Fehlschliisse in der Argumentation hin, vertritt
jedoch die Ansicht, dass Platon diese absichtlich in parodistischer Absicht einge-
baut hat (Brad Levett, ,,Platonic Parody in the ,Gorgias*“, in: Phoenix, Jg. 59, Heft
3/4, 2005, 210-227). Dass sich seine Gesprachspartner gegen Sokrates® Einwéande
mit alternativen Argumenten hitten verteidigen kénnen, darauf weist hin Stauffer,
The Unity of Plato’s Gorgias, 711f., 112f.

10 Vgl. zur kritischen Diskussion dieses Aspekts Thomas Irwin, ,,Coercion and objec-
tivity in Plato’s dialectic®, in: Revue Internationale de Philosophie, Jg. 40, Heft
156/157, 1986, 49-74, der Sokrates* Argumentationsweise zwar verteidigt, aber
dennoch abschliefend die Frage stellen muss, ob Kallikles von Sokrates nicht ein-
fach mundtot gemacht worden ist (ebd., 72).

340

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

auch im Hinblick auf die von Sokrates selbst explizit gemachten Ansprii-
che zu scheitern. Wenn er ndmlich im Verlauf des Gespréchs fiir sich be-
ansprucht, der einzige zu sein, der ,,die wahre politische Kunst anpacke*
(521d), und dabei gleichzeitig behauptet, dass sich der Erfolg eines Politi-
kers daran bemessen lasse, in welchem Umfang es ihm gelingt, Andere
besser zu machen (513e), scheint er sich in einem performativen Selbstwi-
derspruch zu verfangen: Zumindest fiir Polos und Kallikles gilt ndmlich,
dass sie trotz aller Zustimmung zu den von Sokrates vorgebrachten Aufe-
rungen von diesen nicht {iberzeugt werden. Kurz gesagt: Sokrates gelingt
es nicht, sie zu erreichen.!' Fithrt man sich diese drei Einwinde vor Au-
gen, ist am Ende der Auseinandersetzung keineswegs klar, wer hier eigent-
lich den Streit gewonnen hat. Die tiefe Meinungsverschiedenheit zwischen
dem hedonistischen und dem philosophischen Leben scheint fortzubeste-
hen. Vor eben diesem Hintergrund gewinnt die letzte, bisher noch nicht
behandelte Passage des Dialogs eine ganz entscheidende Bedeutung. Hier
versucht Sokrates ndmlich Kallikles in einem letzten Anlauf dadurch von
seiner Position zu liberzeugen, dass er sich der bildhaften Sprache des My-
thos bedient. Bevor ich darauf zu sprechen komme, will ich jedoch im
ndchsten Abschnitt die bis hierhin in Anschlag gebrachten Kritikstrategien
der Streitparteien genauer unter die Lupe nehmen.

Die priifende Kritik

Nachdem ich im vorhergehenden Abschnitt den Verlauf des von Platon
inszenierten Streits um Lebensformen rekonstruiert habe, gilt es nun, die
kommunikativen Mittel zu identifizieren, die von den Figuren in der Aus-
einandersetzung in Anschlag gebracht werden, um die jeweils andere Par-
tei von der Vortrefflichkeit ihrer Lebensform zu {iberzeugen und sie zu de-
ren Ubernahme zu bewegen. In den Mittelpunkt riickt dabei die Tatigkeit
der Kritik konkurrierender Lebensformen. Im Gorgias stehen dabei zu-
ndchst zwei Kritikstrategien im Mittelpunkt:

(a) Die anféngliche Auseinandersetzung zwischen Sokrates und Gorgi-
as, so hatten wir gesehen, erfolgt in erster Linie in Form einer internen

11 Auf diesen Punkt, der auch in der sonstigen Forschungsliteratur immer wieder ge-
nannt wird, weist auch unter anderem Arendt hin: ,Nichts, was Sokrates zur Ver-
teidigung seiner Paradoxa vorbringt, iiberzeugt seine Gegner auch nur einen Au-
genblick.“ (Arendt, Uber das Bése, 60)

341

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Kohérenzpriifung der von Gorgias vorgetragenen Position. Im Mittelpunkt
steht dabei die sokratische Methode des elenchos, der Widerlegung der
Ansichten der gegnerischen Partei. Diese Methode vollzieht sich meist in
drei Schritten. Sokrates richtet an jemanden, der von sich behauptet, ein
Wissender zu sein, die Frage, was dasjenige ist, von dem er ein Wissen zu
haben glaubt, worauthin der Befragte eine Definition gibt. Mit einer Reihe
weiterer Fragen legt er dann in einem zweiten Schritt die Pramissen frei,
welche den Befragten zu dieser Definition kommen lassen, bevor er in ei-
nem dritten Schritt zeigt, dass die aus den Pramissen gezogenen Schluss-
folgerungen falsch sind und diese eigentlich mit der eingangs gegebenen
Definition in Widerspruch stehen.'> Im Gorgias hat das zur Folge, dass
seine Gesprichspartner entweder ihre anfingliche Definition revidieren
(Gorgias), zugeben, dass sie nicht mehr weiter wissen (Polos), oder durch
alternative Gesprachspartner (Kallikles) ersetzt werden. Das dreistufige
Verfahren des elenchos dient in erster Linie dazu, zu priifen, ob die jewei-
ligen Gesprachspartner eine schliissige und widerspruchsfreie Position
vertreten. Dort, wo das nicht der Fall ist, miissen entweder weitere Defini-
tionen und Pramissen nachgetragen werden oder es miissen dort, wo sich
Widerspriiche auftun, bereits gemachte Aussagen und Voraussetzungen
revidiert werden. Solange dies moglich ist, wirkt die sokratische Methode
produktiv: Sie fithrt dazu, dass die von den jeweiligen Gespriachspartnern
vertretenen Positionen immer klarer zutage treten. Im Fall von Gorgias
zeigt sich etwa, dass die Frage danach, was die Kunst der Rhetorik ist, nur
dann ausreichend beantwortet werden kann, wenn man die Lebensform, in
welche sie eingebettet ist, expliziert, was Kallikles mit seiner Darlegung
der hedonistischen Lebensform leistet. Destruktiv wird die sokratische
Methode nun in jenem Moment, in dem sich zeigt, dass die vertretene Po-
sition nicht auf eine umfassende, verniinftige Lehre zurlickgefiihrt werden
kann, weil sie entweder nicht mit Anderen von der betroffenen Person ver-
tretenen Meinungen zusammenstimmt oder auf falschen logischen
Schlussfolgerungen beruht. Dort, wo die von den jeweiligen Gesprachs-
partnern vorgebrachte Position derartige Unstimmigkeiten aufweist, er-

12 Umstritten ist dabei die Frage, ob Sokrates die Pramissen selbst auf ihren Wahr-
heitsgehalt untersucht oder nur die Schlussfolgerungen, die sich aus ihnen ergeben.
Vgl. zu dieser Diskussion den Beitrag von Hugh Benson, ,,Socratic Method*, in:
Donald Morrison (Hg.), The Cambridge Companion to Socrates, New York: Cam-
bridge University Press 2011, 179-200.

342

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

weist sie sich als unhaltbar, so dass sie aus dem Streit um Lebensformen
ausscheidet.

Die von Sokrates praktizierte Methode des elenchos konnen wir als
Beispiel jener Form der Kritik verstehen, die gegenwértig meist unter dem
Stichwort der internen oder der interpretativen Kritik verhandelt wird.'?
Ihr zentrales Charakteristikum besteht darin, dass sie die Position ihres
Gegentibers nicht von aufien beurteilt, sondern die von diesem selbst ex-
plizit anerkannten normativen Maf3stédbe iibernimmt, um ihm anhand die-
ser den Spiegel vorzuhalten. Interne Kritik priift, ob die von Anderen ver-
tretenen Meinungen sich {iberhaupt stimmig und plausibel vertreten las-
sen. Thre Riickfragen wirken dabei vertiefend, da sie die betroffenen Par-
teien noétigt, Streitpunkte zu prizisieren und Ansichten genauer auszufor-
mulieren. Interne Kritik verhindert so, dass die Streitparteien aneinander
vorbeireden. Insofern sie nun aber lediglich darauf abzielt, die interne
Stimmigkeit einer Streitposition zu priifen, kann sie nicht selbst als ein
Werben um Zustimmung zu einer Lebensform verstanden werden. Zwar
iibt sie dort, wo sie destruktiv wird, eine eliminative Funktion aus, die da-
zu fiihrt, dass das Gegeniiber seine Position aufgeben muss, jedoch er-
bringt sie damit lediglich den Nachweis, dass es sich bei der entsprechen-
den Gegenposition nicht um eine umfassende, verniinftige Lehre gehan-
delt hat. Interne Kritik ist daher kein Mittel, um eine Entscheidung im
Streit um Lebensformen herbeizufiihren, sondern vielmehr ein Mittel, den
Boden fiir einen solchen Streit zu bereiten, indem eben jene Positionen
aussortiert werden, die sich als lediglich episodenhafte, unschliissige oder
unzuldngliche Ansichten erweisen. Interne Kritik hat entsprechend einen
bereinigenden Charakter: Sie dient dem Schutz vor Irrtiimern, die unum-
ginglich mit unseren stets fehleranfilligen Uberzeugungen verbunden
sind.

(b) Es sind eben diese Grenzen der internen Kritik, die Platon dazu ge-
bracht haben mogen, den Gorgias so zu gestalten, dass Sokrates sich hier
nicht nur kritisch mit der Lebensform seiner Gespréachspartner auseinan-
dersetzt, sondern auch offensiv seine eigene Lebensform propagiert. Pla-
ton ermdglicht dies darstellerisch durch eine Umkehrung der Gespréichs-
rollen: Wahrend Sokrates im Gesprich normalerweise die Fragerolle

13 Einen guten Uberblick geben die Arbeiten von Mattias Iser, Fortschritt und Empo-
rung. Grundlagen einer kritischen Theorie der Gesellschaft, Frankfurt a. M.:
Campus 2008, Kap. 1; und Arnd Pollmann, Integritdit. Aufnahme einer sozialphilo-
sophischen Personalie, 2. Aufl., Bielefeld: transcript 2018, Kap. 1.

343

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

iibernimmt und seine Gespréichspartner die Rolle der Respondenten, wird
er in der Auseinandersetzung mit Polos und zum Teil auch in der Ausei-
nandersetzung mit Kallikles selbst zum Antwortenden. Das ermoglicht es
ihm, seine Uberzeugungen frei und geradeheraus zu formulieren: etwa,
dass der Tyrann ohnmichtig, bemitleidenswert und ungliicklich sei und
dass es besser sei, Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun. Insofern Sokrates
bei der Befragung durch sein Gegeniiber — die nicht immer ganz unfallfrei
vonstattengeht, da Sokrates Polos wiederholt dariiber aufklaren muss, dass
er vergessen hat eine Frage zu stellen bzw. mehrere Dinge auf einmal ge-
fragt hat (466¢) —in der Lage ist, die Grundlagen dieser Uberzeugungen
zu explizieren und zu zeigen, dass diese auf einem kohérenten Gedanken-
system beruhen, vermag er die von ihm propagierte philosophische Le-
bensform als eine umfassende, verniinftige Lehre auszuweisen. Mehr
noch: Sokrates beansprucht, dass nur diese Lebensform es ermoglicht, in
Freundschaft mit Menschen und Géttern zu leben und damit zur wahren
Gliickseligkeit zu finden.

Insofern Sokrates die philosophische Lebensform als Alternative zur
hedonistischen Lebensform preist, kann ihre Explikation als ein exempla-
rischer Fall jener Kritik gelten, die oftmals als externe oder welterschlie-
Bende Kritik bezeichnet wird.'* Das Hauptmerkmal dieser Kritikform be-
steht darin, dass sie die Maf3stdbe ihrer Kritik nicht mehr den Ansichten
ihres Gegeniibers entnimmt, sondern eigenstindige Ansichten prisentiert,
die auf ginzlich anderen Maf3stdben beruhen. Der externen Kritik geht es
daher in erster Linie darum, deutlich zu machen, dass die Welt auf ganz
andere Weise gesehen und bewertet werden kann. Sie vertritt neue, alter-
native und oftmals kontraintuitiv erscheinende Uberzeugungen, durch
welche sie eingefahrene Vorstellungen des status quo ins Wanken bringt.
Aufgabe der externen Kritik ist dabei eine Horizonterweiterung: Sie will
den von ihr adressierten Personen deutlich machen, dass die Dinge auch
anders gesehen werden konnen, als sie jetzt sind. Das ist ihr provokatives
Moment. Dariiber hinaus will sie aber auch geltend machen, dass ihre Ad-
ressat_innen die Dinge anders sehen sollten, als sie es derzeit tun, weil
sich die Welt im Lichte der neuen Perspektive als sinnvoller erweist. Das
ist ihr normatives Moment. Eben dieses erweist sich jedoch als Schwach-
stelle der externen Kritik: Weil sie nicht an bestehende normative Selbst-

14 Vgl. emeut Iser, Fortschritt und Empérung, Kap. 1; sowie Pollmann, Integritdt,
Kap. 1.

344

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

verstdndnisse ihrer Adressat innen ankniipft, sondern génzlich neue Nor-
men ins Spiel bringt, gelingt es ihr nur schwerlich, diese zu {iberzeugen.
Aus der Innenperspektive der kritisierten Lebensform und derjenigen, die
sich in ihr zuhause fiihlen, wird die alternative Lebensform nur wenig at-
traktiv erscheinen, bedeutet sie doch nicht nur, das gewohnte Leben auf-
zugeben, sondern auch, eine unplausible Sicht auf die Welt zu iiberneh-
men. Externe Kritik wird sich daher vor allem fiir diejenigen als attraktiv
erweisen, die unter einer bestimmten Lebensform leiden und fiir welche
die AufschlieBung einer génzlich neuen Perspektive mit dem Versprechen
auf ein erfiillteres Leben einhergeht. Wo das nicht der Fall ist — wie etwa
im Gorgias — wird externe Kritik kraftlos bleiben.

Insofern es interne und externe Kritik in erster Linie mit begrifflich-
systematischen Fragen der Bedeutung und der Passung zu tun haben, will
ich beide Formen unter dem Begriff der ,priifenden Kritik® fassen. Fiir
sich genommen scheint die protreptische Kraft der internen als auch der
externen Kritik von Lebensformen beschriankt zu sein. Erstere vermag le-
diglich zu priifen, ob konkurrierende Positionen iiberhaupt diskursfdhig
sind, letzte vermag lediglich eine Welt von Mdglichkeiten zu skizzieren,
ohne dabei einen Anker im Hier und Jetzt zu finden. Gleichwohl kénnen
interne und externe Kritik in ihrem koordinierten Zusammenspiel Wer-
bungskraft entwickeln. Dort ndmlich, wo sich die Position einer Streitpar-
tei als unhaltbar erweist und gleichzeitig ein sinnvolles Angebot einer al-
ternativen, in sich schliissigen Lebensform unterbreitet wird, kann es ge-
lingen, die andere Partei von der je eigenen Lebensform zu iiberzeugen.

Die darstellende Kritik

Es mag auf den ersten Blick so scheinen, als hitte uns der Gorgias-Dialog
in eine Sackgasse gefiihrt, da weder interne noch externe Kritik bei den
Gespréachspartnern von Sokrates fruchten. Obwohl dieser sie in Wider-
spriiche zu versticken und seine eigene Position auszustellen vermag, hal-
ten sie an ihrer hartndckigen Ablehnung jener Schlussfolgerungen fest,
von denen Sokrates behauptet, sie seien ,,gebunden mit eisernen und stih-
lernen Griinden® (509a). Man kann diese Ablehnung von Gorgias, Polos
und Kallikles nun entweder auf den Umstand zuriickfiihren, dass die von
Sokrates angefiihrten Griinde doch nicht so zwingend sind, wie von ithm
selbst behauptet oder schlicht und ergreifend auf die Sturheit seiner beiden
Gespréachspartner. Im einen wie im anderen Fall st68t man auf den Um-
stand, dass sich Kritik oftmals gegen Widerstinde vollzieht. Reichweite

345

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

und Grenze von Kritik miissen sich daher immer auch daran bemessen las-
sen, ob sie ihre Adressat innen zu erreichen vermag. Vor eben diesem
Hintergrund ist es bedeutend, dass Kritik im Dialog nicht nur im Modus
der argumentativen Priifung vorgebracht wird, sondern auch in Form einer
dramatischen In-Szene-Setzung.'> Betrachtet man den Text auf diese Di-
mension hin, lassen sich zwei Modi einer darstellenden Kritik unterschei-
den:

(a) Als Vertreter einer darstellenden Kritik tritt im Dialog zunichst
nicht Sokrates, sondern Kallikles auf. Dieser artikuliert an jener Stelle, an
der er das Recht der Stirkeren rechtfertigt, den Verdacht, dass die herr-
schenden Gesetze das Resultat eines Ressentiments der Schwachen sind.
Aufgrund ihrer Unterlegenheit, so argwohnt Kallikles, reden die Schwa-
chen den Besseren ndmlich ein, dass es hisslich und ungerecht sei, mehr
zu haben als die Anderen (483c¢). Ihre Pointe erfdhrt diese Position im Dia-
log nun dadurch, dass Sokrates fiir Kallikles zu den Schwachen zahlt, weil
er die Méchtigen mit seiner Methode provoziert, ihn seine philosophische
Lebensform aber gleichzeitig wehrlos gegen deren Angriffe zuriicklésst,
da sie auf dem Grundsatz beruht, dass es besser sei, Unrecht zu leiden, als
Unrecht zu tun. Da Gorgias und Polos von Kallikles aufgrund ihrer Kunst,
Macht in der Polis auszuiiben, zu den Starken gerechnet werden, gleicht
der Konflikt zwischen den Streitparteien dem oben angesprochenen Kon-
flikt zwischen Starken und Schwachen. Sokrates steht dabei fiir den
schopferischen Charakter des Ressentiments, insofern es ihm aus der Per-
spektive von Kallikles nur mithilfe von ,,Schurkerei” und ,,schlauen
Tricks* gelingt, Gorgias und Polos in der Auseinandersetzung niederzu-
ringen (483a). Dahinter verbirgt sich der Vorwurf, dass er beide dffentlich
zu beschdmen drohte. Nur aus Sorge vor solcher Scham haben Gorgias
und Polos dem Sokrates eben jene Zugestdndnisse gemacht, mit welchen
er sie spiter in die Enge getrieben hat —im Fall des Gorgias das Zuge-
standnis, dass er seinen Schiilern das Gerechte lehren werde, im Fall des
Polos, dass es schidndlicher sei, Unrecht zu tun, als Unrecht zu leiden.
Dadurch jedoch, so Kallikles, hat sie Sokrates in seiner ,,Schlinge* gefan-
gen und ,,zum Schweigen gebracht* (482¢).

Die von Kallikles vorgetragene Kritik l4sst sich als eine exemplarische
Form der genealogischen Kritik verstehen, wie sie spéter vor allem bei

15 Vgl. dazu auch: Tilo Wesche, ,,Reflexion, Therapie, Darstellung. Formen der Kri-
tik“, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.), Was ist Kritik?, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2009, 193-220.

346

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Friedrich Nietzsche weiter ausgearbeitet worden ist. Die genealogische
Methode erfdhrt bei ihm insofern eine Prézisierung, als dasjenige, was von
Kallikles hier nur angedeutet wird, systematisch vertieft und ausformuliert
wird. Wenn Nietzsche es sich zur Aufgabe macht, eine ,,Kritik der morali-
schen Werthe* zu liefern, die den ,,Werth dieser Werthe* infrage stellt,'®
dann will er nicht einfach eine historische Abhandlung schreiben, die sich
in der neutralen Darstellung von Vergangenem {ibt, sondern es handelt
sich vielmehr um eine dramatisierende Methode, welche eine spekulative
Vorgeschichte der Entstehung der Moral mit dem Ziel prasentiert, bei den
Lesenden Inakzeptabilitdt zu erzeugen. Das soll dadurch erreicht werden,
dass man nach der Lektiire der genalogischen Erzéhlung nicht mehr derje-
nige sein will, der man ist, weil man sich nicht mehr mit dem eigenen
Gewordensein identifizieren kann. Martin Saar beschreibt die Aufgabe der
Genealogie entsprechend folgendermaflen: ,,Erzdhle mir die Geschichte
der Genese meines Selbstverstindnisses und Selbstverhiltnisses als eine
Geschichte der Macht, und zwar auf eine solche Weise, dass ich beim Zu-
horen so, wie ich glaube, unwiderruflich sein zu miissen, nicht mehr sein
will, und so, dass ich beim Zuhdren auch begreife, dass ich nicht so sein
muss.*!” Saar beschreibt das genealogische Verfahren dabei als aus drei
Elementen zusammengesetzt: Genealogien setzen erstens eine praxeologi-
sche Konzeption von Subjektivitit voraus, die davon ausgeht, dass sich
Selbstverhiltnisse von Individuen in Lebensformen herausbilden. Zwei-
tens machen es sich Genealogien zur Aufgabe, die Machteffekte, die mit
den institutionalisierten Praktiken einer Lebensform verbunden sind, auf-
zusuchen und auszustellen, was drittens in einer narrativ-rhetorischen
Form présentiert wird, die ihre Adressat innen durch Kontrasteffekte zu
einer Distanzierungsbewegung von ihrer eigenen Lebensform fiihren soll.
Genealogische Kritik versucht also im Gegensatz zur priifenden Kritik
nicht einfach, ihr Gegeniiber mit Griinden zu iiberzeugen, sondern mittels
eines Narrativs zu erreichen. Im Mittelpunkt steht hier der Abbau von
Deutungswiderstdnden auf Seiten der anderen Streitpartei. Dies soll nicht
dadurch erreicht werden, dass diese in Widerspriiche verstrickt wird, son-
dern dadurch, dass sie von der erzéhlerischen Kraft fortgerissen wird. Ge-
nealogische Kritik lebt entsprechend von ihrer dramatischen Inszenierung.

16 Friedrich Nietzsche, Genealogie der Moral, in: Kritische Studienausgabe, Bd. 5,
hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen: dtv 1999, 253.

17 Martin Saar, ,,Genealogische Kritik“, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.), Was
ist Kritik?, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009, 247-265, 252.

347

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Freilich bleibt die genealogische Kritik dabei ganz im Modus der Negati-
on: Sie zielt nicht auf den Entwurf einer alternativen Lebensform, sondern
lediglich auf eine Kritik des Bestehenden. Als politische Werberede eignet
sie sich daher nur bedingt, da ihr stets vorgehalten werden kann, dass kei-
ne besseren Alternativen zur Verfiigung stehen. Am Ende des Dialogs pré-
sentiert uns Platon nun aber eine weitere Form der protreptischen Kritik,
die diesen Mangel ausgleichen kann.

(b) Nachdem Sokrates mit den Mitteln der philosophischen Kritik an
den hartnédckigen Widerstinden von Polos und Kallikles gescheitert ist,
lasst Platon ihn am Ende des Dialogs einen letzten Versuch starten, seine
Gespréachspartner zu iiberzeugen. Dieser besteht darin, dem Kallikles fol-
genden Mythos zu erzdhlen: Nach ihrem Tode werden die Seelen der
Menschen vor Gericht gestellt und fiir ihr Leben von den Géttern belohnt
oder bestraft. Die Gerechten werden dabei auf die ,,Insel der Seligen ge-
schickt, wihrend die Ungerechten in den ,,Tartaros” kommen, um dort
Qualen zu ertragen (523b). Zur Zeit des Kronos waren es dabei Lebende,
die iiber die Betroffenen am Tag ihres Todes urteilten. Das hatte zur Folge,
dass die Urteile oftmals schlecht gefdllt waren, da Ansehen und Fiirspra-
che immer wieder zu Fehlurteilen fiihrten, und Ungerechte auf der Insel
der Seligen landeten wie umgekehrt Gerechte im Tartaros. Um diesen
Mangel zu beheben, veranlasste Kronos’ Sohn Zeus, dass das Gericht erst
nach dem Tode der Betroffenen tagen solle und alle Seelen dabei nackt
aufzutreten haben, damit allein deren moralische Beschaffenheit zum
MaBstab der Beurteilung werde. Fortan sollte das Urteil {iber den Weg,
den eine Seele einschlégt, also nicht mehr von &uBerem Ansehen beein-
flusst sein, sondern ganz von den gerechten bzw. ungerechten Taten ab-
hingen, die sich in ihr widerspiegeln. Entsprechend werden machtvolle
Konige, Feldherren und Héndler, die sich der Liige, des Meineids und der
Betriigerei schuldig gemacht haben, in der Unterwelt landen, wohingegen
Andere, ,,die fromm und mit der Wahrheit gelebt haben* (526¢), auf die
Insel der Seligen geschickt werden.

Platon lésst Sokrates betonen, dass der vorgebrachte Mythos, obwohl
es sich bei ihm blofl um eine Geschichte handelt, dennoch ein ,,verniinfti-
ges Argument® (523) sei. Er nimmt dabei auf den Umstand Bezug, dass
mythos und logos ihrem Begriffsgehalt nach urspriinglich beide eine ,,ver-
niinftig darstellende Rede” bedeuten, mit dem Unterschied, dass diese
einmal in argumentativer und einmal in erzdhlerischer Form vorgerbacht

348

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

wird.'® Entsprechend kann der Mythos zunichst als erzihlerische Transpo-
sition von Sokrates’ Hauptargument, dass es schlechter sei, Unrecht zu
tun, als Unrecht zu leiden, verstanden werden. Erstens ndmlich macht der
Mythos deutlich, dass nur die gerechte Seele, in welcher sich tugendhaftes
Benehmen widerspiegelt, auf die Insel der Seligen gelangt. Zweites zeigt
sich, dass héssliche Seelen sich in alten Zeiten zwar mit den Mitteln der
Rhetorik von ihrem grausamen Schicksal freimachen konnten, durch die
Reformen des Zeus das Mittel der Rhetorik aber wirkungslos geworden
ist, da fortan alle Seelen nackt und sprachlos vor ihren Richtern auftreten
miissen. Und es ist drittens fiir das Schicksal der Seele ganz gleich, wel-
chen Rang man im Leben eingenommen hat: Im Gegensatz zu Ruhm und
Ansehen konnen Besonnenheit und Mal3 ndmlichen auch von jenen er-
reicht werden, die ein ungliickliches Schicksal erfahren. Daher konnen die
Armen und Elenden, die im Leben kein Unrecht getan haben, auf die Insel
der Seligen gelangen, wohingegen Kdnige und Fiirsten, die sich des Un-
rechts schuldig gemacht haben, die Qualen des Tartaros ertragen miissen.
Ich mochte die von Platon vorgebrachte Kritik hier als utopischen Kri-
tik bezeichnen, weil sie mit der dramatischen Darstellung eines Nicht-
Ortes arbeitet, dem Thomas Morus spéterhin den Namen Utopia verleihen
wird.!” Auf den ersten Blick scheint es sich bei der utopischen Kritik nun
lediglich um eine Wiederholung eben jener Aussagen zu handeln, die Pla-
ton bereits zuvor vorgebracht hat. Edmond bezeichnet den Mythos ent-
sprechen auch als bloBe ,,Handmaid of philosophy*.?’ Das scheint sich gut
mit jenen Uberlegungen zur Dichtkunst zusammenzufiigen, die Platon in
der Politeia vorbringt. Thr werden hier zwar padagogische und heuristi-
sche Funktionen fiir die philosophische Erziehung zugesprochen, gleich-

18 Christian Schifer, ,,Mythos/Mythenkritik“, in: Christoph Horn, J6rn Miiller und
Joachim Soder (Hg.), Platon-Handbuch, 2., aktualisierte und erweiterte Auflage,
Stuttgart/Weimar: Metzler 2017, 316-321, 317. Zur literarischen Bedeutung der
Mythen bei Platon vgl. weiterhin: Glenn W. Most, ,,Plato’s Exoteric Myths®,
sowie: Christopher Rowe, ,,The Status of the Myth of the Gorgias, or: Taking Plato
Seriously , beide in: Catherine Collobert, Pierre Destrée und Francisco J. Gonza-
lez (Hg.), Plato and Myth, Leiden/Boston: Brill 2012, 13-24 und 187-198.

19 Zur Form der utopischen Kritik vgl. Miguel Abensour, Utopia. From Thomas
More to Walter Benjamin, tibers. v. Raymond N. MacKenzie, Minneapolis: Univo-
cal 2017.

20 Radcliffe G. Edmonds III, Myths of the Underworld Journey: Plato, Aristophanes
and the ,Orphic‘ Gold Tablets, Cambridge: Cambridge University Press 2004,
169.

349

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

wohl bleibt sie als Ganze der Philosophie untergeordnet, welche iiber ihre
Inhalte, Form und Darbietung zu wachen hat. Hier gilt es jedoch zwei un-
terschiedliche Fragen auseinanderzuhalten: einerseits die Frage, ob sich in
der narrativen Erzéhlung etwas aussagen ldsst, was in argumentativer
Form nicht ausgesagt werden kann, und andererseits die Frage, ob die Er-
zahlung den gleichen Stoff besser zur Geltung bringen kann. Dass Platon
sich im Gorgias mit letzterer Frage auseinandersetzt, wird an jenen Stellen
deutlich, an denen er gegen Ende des Dialogs eine schlechte von einer gu-
ten Rhetorik unterscheidet (503a).>! Letztere soll es ihm erlauben, sein
Vorhaben, die Seelen der Biirger besser zu machen, auch gegen Wider-
stinde durchzukdmpfen.

Der protreptische Kraftiiberschuss der mythischen Erzdhlung gegen-
iiber der argumentativen Rede ldsst sich an drei Punkten deutlich machen.
Erstens wird die mythologische Kritik im Modus der Untertreibung vor-
gebracht. Sokrates redet seine abschlieBende Erzdhlung zunichst einmal
klein, indem er sie als eine blo3e Geschichte bezeichnet, die auch ,,alte
Frauen* hétten erzdhlen konnen und die Kallikles wohl sicherlich fiir
,.wertlos“ halten werde (527a). Im Unterschied zur Methode des elenchos,
die wiederholt mit dem Vorwurf der Rechthaberei konfrontiert war, steht
in der mythischen Erzéhlung daher die Dimension der Kritik gerade nicht
im Mittelpunkt. Das Zuriicktreten von Einwédnden und Beanstandungen
soll dabei dafiir sorgen, dass sich das Gegeniiber dem strukturellen Inhalt
der Erzdhlung nicht verschliet, sondern 6ffnet. Es ist also gerade das Ab-
sehen von persuasiven Mitteilungsabsichten, welches die erste Pointe der
mythischen Kritik ausmacht. Narrationen stellen zweitens Verdichtungen
von komplexen Sachverhalten dar. Ihre szenische Bearbeitung erlaubt es,
einen neuen Blick auf das Ganze und den Zusammenhang seiner Teile zu
erlangen. Ahnlich wie Gleichnisse setzen sie etwas ins Bild. In diesem
Prozess transformieren sie ein gedankliches Erfassen in ein sinnliches Er-
fassen und verleihen ihm so visuelle Konkretion und Plastizitdt. Geschich-
ten, so lautet daher die zweite Pointe, verleihen gedanklichen Einsichten
anschauliche Evidenzen. Gestlitzt wird dieser Vorgang drittens dadurch,
dass der sokratische Mythos nicht einfach frei erfunden ist, sondern mit
Versatzstiicken aus bekannten Uberlieferungen angereichert ist. So beginnt
der Mythos mit Verweis auf Homer (523a), dessen Heldengeschichten fiir

21 Hans Blumenberg spricht davon, dass Platon auf der Suche nach einer ,,Rhetorik
des gegenrhetorischen Arguments® ist (Hans Blumenberg, Die Verfiihrbarkeit des
Philosophen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, 92).

350

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Gorgias, Polos und Kallikles vorbildhaft sind und ihnen so eine Identifika-
tion mit der vorgetragenen Geschichte ermdglichen. Gegeniiber formalen
theoretischen Argumentationsketten besitzen Narrationen zudem einen
Spannungsbogen, der mit einer affektiven Investition in den Handlungs-
verlauf einhergeht. Die dritte Pointe lautet daher, dass Narrationen eine
Eigendynamik besitzen, die besser als argumentative Schlussfolgerungs-
sequenzen dazu geeignet ist, ihr Gegeniiber mitzureilen und zu einem
Perspektivwechsel zu bewegen.

Fassen wir zusammen: Genealogische und utopische Kritik operieren
mit dem aufweisenden Effekt von Geschichten. Ich mochte beide Formen
der Kritik daher als darstellende Kritik bezeichnen. Freilich operieren bei-
de dabei auf ganz unterschiedliche Weise: Wéhrend die Genealogie mit
den Mitteln der Ubertreibung und der Kontrastbildung bei den Betroffenen
dadurch eine Distanzierung von der eigenen Lebensform hervorzurufen
versucht, dass sie deren dunkle Herkunftsgeschichte aufgedeckt, zielt die
Utopie mit den Mitteln der Untertreibung und Bildhaftigkeit darauf, Ver-
hértungen und Befangenheiten auf Seiten der Streitpartner innen abzu-
bauen und so das Gegeniiber von der eigenen Lebensform zu iiberzeugen.
Wo die genealogische Kritik also in erster Linie destruktiv arbeitet, arbei-
tet die utopische Kritik produktiv. Ahnlich wie im Fall der priifenden Kri-
tik gilt dabei auch hier, dass es das Zusammenspiel von destruktiven und
produktiven Momenten ist, durch welches die grofite protreptische Kraft
entfaltet wird. Dort, wo die eigene Lebensform durch eine genealogische
Erzéhlung in die Krise gerdt und die utopische Erzdhlung eine alternative
Lebensform zur Uberwindung einer solchen Krise bereitstellt, besteht die
gerechtfertigte Hoffnung, die andere Streitpartei zu einem politischen
Wechsel der Lebensform bewegen zu konnen. Freilich steht gerade die
darstellende Kritik immer im Verdacht, es mit den Mitteln der Kontrast-
bildung und der Dramatisierung zu iibertreiben und zu einem blof3 eristi-
schen Durchsetzungsspiel zu werden. Die Ubernahme einer Lebensform
erfolgt dann nicht mehr aus Einsicht, sondern ist nur noch ein Resultat von
Wortgewalt — sie erfolgt also gleichsam blind. Es stellt sich daher die Fra-
ge, ob es noch eine alternative Moglichkeit protreptischer Kritik gibt, die
dieser Gefahr entgeht. Das bringt uns zur rekonstruktiven Kritik von Le-
bensformen.

351

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Die rekonstruktive Kritik

Der Gorgias endet mit dem Mythos von der Insel der Seligen, ohne dass
wir erfahren, ob sich Sokrates’ Streitpartner von seiner Position iiberzeu-
gen lassen. Nehmen wir nun fiir den Moment an, dass sich mindestens ei-
ner von Sokrates drei Streitpartnern der aufgezeigten Form der darstellen-
den Kritik widersetzt und sich nicht von der philosophischen Lebensform
iiberzeugen lasst, weil er die darstellende Kritik als manipulativ erachtet.
Was bleibt uns dann noch? Hat der Streit um Lebensformen an diesem
Punkt sein Ende erreicht? Kann nun nur noch ein Kompromiss zwischen
den Streitparteien weiterhelfen? Oder konnte der Streit noch einen anderen
Fortgang nehmen? Ich mdchte im Folgenden argumentieren, dass wir bei
Platon noch eine dritte Form der Kritik finden kénnen. Ausgefiihrt finden
wir diese in den politischen Hauptwerken Platons, der Politeia und den
Nomoi. Beide schlieBen insofern an den Gorgias an, als sie auf Basis der
Frage nach der besten Verfassung die Frage nach der besten Lebensform
aufnehmen. Dabei bringen sie eine Form der Kritik in Anschlag, die ich
als rekonstruktive Kritik bezeichnen méchte. Ahnlich wie bei den vorher-
gehenden Formen der priifenden und der darstellenden Kritik lassen sich
auch hier zwei Unterformen ausdifferenzieren: die devolutive und die evo-
lutive Kritik. Wenden wir uns zundchst der devolutiven Kritik zu:

(a) Platon macht es sich im 8. Buch der Politeia zur Aufgabe, die
Uberlegenheit der von ihm skizzierten idealen Staatsform gegeniiber vier
anderen Staatsformen aufzuzeigen. Insofern er dabei unter dem Begriff
der Staatsform weniger die Beschaffenheit der politischen Institutionen-
ordnung des jeweiligen Gemeinwesens als die damit jeweils verbundene
Lebensform fasst, kniipft seine Auseinandersetzung hier thematisch an die
im Gorgias verhandelten Themen an.?? Die diversen Verfassungen unter-
scheiden sich nun zundchst darin, mithilfe welches Gutes sie meinen,
Gliickseligkeit erreichen zu konnen. In der Timokratie ist dies das Gut der
Ehre, in der Oligarchie der Reichtum, in der Demokratie die Freiheit und
in der Tyrannei die Macht. Keines dieser vier Giiter, so will uns die Poli-
teia vor Augen fiihren, kann dem Menschen per se zu Gliickseligkeit ver-

22 Malcom Schofield (Plato. Political Philosophy, Oxford: Oxford University Press
2006, 266f.) und Ivan Jordovic (Taming Politics, Plato and the Democratic Roots
of Tyrannical Man, Stuttgart: Franz Steiner 2019, 139) sprechen sogar davon, dass
erst die Argumentation in der Politeia Sokrates‘ Auseinandersetzung mit Gorgias,
Polos und Kallikles zum Abschluss bringt.

352

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

helfen. Ohne das richtige Mal fiihrt das Streben nach ihnen vielmehr zum
Misslingen der jeweiligen Lebensform. Platon will uns jedoch nicht nur
das Scheitern der jeweiligen Verfassungsformen durch den immanenten
Nachvollzug ihrer Lebensform deutlich machen, sondern zugleich auch
zeigen, dass die Abfolge der vier Verfassungsformen in einem internen
Verfallszusammenhang steht, der geradewegs in das Gegenteil der idealen
Staatsform fiihrt. Sehen wir uns das zunéchst genauer an, indem wir So-
krates’ Kritik zundchst in Kiirze rekonstruieren.

Beginnen wir mit der Timokratie. Sie steht fiir jene Verfassung, in wel-
cher die Regierungsamter auf der Basis von Ehrwiirdigkeit vergeben wer-
den. Ehre erlangt das Individuum dabei vor allem im Zuge ,.kriegerischer
Taten®, in welchen es seine Tapferkeit unter Beweis stellt.>* Werden politi-
sche Amter nun allein auf der Basis von Ehre vergeben, hat das fiir die
Gesellschaft schwerwiegende Folgen. Das zeigt sich, wenn wir uns der
gesellschaftlichen Reproduktion ihrer Mitglieder durch Bildung zuwen-
den. Die Kriegerkaste wird ndmlich in der Erziehung der Jugend weniger
auf die musische Vernunfterziechung Wert legen als vielmehr auf die gym-
nastische Kérperertiichtigung.?* Fiir die seelische Verfasstheit der Jugend
bedeutet dies, dass unter der Timokratie jener Seelenteil zur Vorherrschaft
gelangt, den Sokrates im Unterschied zum verniinftigen und begehrenden
Seelenteil als den mutigen Seelenteil bezeichnet. Unter seiner Herrschaft
wird im verniinftigen Seelenteil die Ausbildung von ,,List* geférdert und
im begehrenden Seelenteil ,,Wetteifer” und ,,Ehrsucht“.?> Allesamt Fihig-
keiten, die der timokratische Mann im Krieg gut gebrauchen kann.
Herrscht nun allerdings kein Krieg, sondern Frieden, muss der Wettstreit
um Ehre im Inneren der Gemeinschaft ausgetragen werden, wodurch sich
die fiir die Verteidigung forderlichen Fahigkeiten auf destruktive Weise
verkehren. Indem ein jeder danach strebt, den Anderen an Ehre zu iiber-
treffen, richten sich Streitlust und List gegen die Mitbiirger, so dass im
timokratischen Gemeinwesen eine zerstorerische ,,Zwietracht* entsteht.?

23 Platon, Politeia, 549a (Zitate nach: Platon, Sdmtliche Werke, Bd. 2, libersetzt von
Friedrich Schleiermacher, hg. v. Ursula Wolf auf der Grundlage der Bearbeitung
von Walter Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambock, Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt 1994).

24 Ebd., 548b.

25 Ebd., 548a und 548c.

26 Ebd., 547b.

353

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Die auf dem Gut der Ehre gegriindete Timokratie ist daher nicht in der La-
ge, zuverléssig und dauerhaft zur Gliickseligkeit zu fithren.

Die oligarchische Gesellschaft erwichst nun gleichsam aus den ge-
nannten Defiziten der timokratischen Gesellschaft. Sokrates erldutert dies
folgendermalien: Der Sohn eines timokratischen Mannes wird Zeuge, wie
sein Vater im Zuge streitender Auseinandersetzungen seine ,,biirgerliche
Ehre* und sein ,,Vermdgen* verlieret.”” Bei diesem Anblick regt sich beim
Jiingling ,,Furcht*.?® Er realisiert, dass das Gut der Ehre die Individuen
ganz in die Abhidngigkeit von Anderen bringt und sich zudem als ein
fliichtiges Gut erweist, das von heute auf morgen verloren gehen kann. An
die Stelle des Guts der Ehre riickt er daher das Gut des Reichtums. Damit
stoft er zugleich den mutigen Seelenteil von seinem ,,Thron in seiner See-
le* herab und iibertrdgt die Vorherrschaft nun dem begehrenden Seelenteil,
den er unter die Leitung der Besonnenheit stellt.” , Sparsamkeit* und
LArbeitsamkeit werden dabei zu den hervorstechenden Merkmalen des
oligarchischen Jiinglings.*® Mit ihrer Hilfe macht er sich die beiden ande-
ren Seelenteile untertan: Den verniinftigen Seelenteil lisst er dariiber grii-
beln, wie aus ,,wenigem Gelde vieles wird“ und den mutigen Seelenteil
heiBt er ,nichts anderes zu bewundern und zu verehren als den Reich-
tum*.>! Das Ergebnis dieser Transformation hiilt Sokrates folgendermafen
fest: ,,Aus hochstrebenden und ehrsiichtigen Méannern werden sie also zu-
letzt erwerbslustige und geldliebende.*? Aus dieser Konstellation entsteht
nun die Oligarchie, die in jenem Moment eingefithrt wird, in dem die
Ubernahme politischer Amter denen vorbehalten bleibt, die eine bestimm-
te VermoOgenssumme besitzen. Die Freilegung der destruktiven Folgen
dieser Herrschaftsform beginnt Sokrates nun wiederum damit, dass er sich
der Bildung zuwendet. Seine Diagnose lautet dabei, dass es im oligarchi-
schen Staat aufgrund eines allgemeinen Mangels an Erziehung zur Ausbil-
dung von ,,drohnenhaften Begierden kommt, die die Individuen ansta-
cheln, nicht-notwendigen Begierden zu folgen.>* Dem oligarchischen In-
dividuum gelingt es nun im besten Fall, seine eigenen drohnenhaften Be-

27 Ebd., 553b.
28 Ebd., 553c.
29 Ebd., 553c.
30 Ebd., 554a.
31 Ebd., 553d.
32 Ebd., 551a.
33 Ebd., 554b.

354

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

gierden durch sein Streben nach Reichtum im Zaum zu halten und Beson-
nenheit bei ihrer Befriedigung walten zu lassen. Was es gegen sich selbst
tut, das tut es aber nicht gegen Andere. Hier versucht es, den in ihnen to-
benden Zwiespalt zwischen guten und schlechten Begierden auszubeuten,
um deren Vermogen an sich zu ziehen und so seinen Reichtum zu vergro-
Bern. Der gleiche Ansporn, der nach innen hin zu einer Ziigelung der Be-
gierden fiihrt, fithrt nach auBen hin zu deren Anstachelung. Indem die Oli-
garchie die Individuen derart in ein ausbeuterisches Verhéltnis zueinander
setzt, bringt es eine Schicht von Armen hervor, die ,,ziirnend und auflau-
ernd* gegeniiber jenen sind, die ihnen ihr Vermdgen genommen haben.>*
Die oligarchische Gesellschaft fiihrt daher ebenso wenig zur Gliickselig-
keit wie die timokratische Gesellschaft. Auch sie scheitert daran, dass das
Streben nach dem ihr eigenen Gliicksgut die Gemeinschaft letztlich ins
Verderben fiihrt.

Die demokratische Gesellschaft entsteht nun in eben jenem Moment, in
welchem die drohnenartigen schiddlichen Begierden bei einer groflen Zahl
von Biirgern zur Vorherrschaft gelangt sind. Die Verfasstheit des begehrli-
chen Seelenteils ist bei ihnen dahingehend korrumpiert, dass die Begier-
den nicht mehr durch die Tugend der Besonnenheit eingehegt, sondern
vielmehr durch das Laster der Ziigellosigkeit angestachelt werden, so dass
das Individuum von einer Vielzahl von verschiedenen und oftmals auch
einander widerstreitenden Begierden getrieben ist. Das getriebene Indivi-
duum gibt diesen Zustand nun als Freiheit aus und erklért die Abwesenheit
jeglicher Form von Zwang als erstrebenswertes Gut. Die damit entstande-
ne freiheitliche Lebensform kommt nun in jenem Moment zur Vorherr-
schaft, in dem die Spannungen zwischen Arm und Reich sich so weit zu-
gespitzt haben, dass es ,,schon aus einer geringen Veranlassung“ zu einer
demokratischen Revolution kommt.>> Unter der demokratischen Herr-
schaft hat nun ein jeder Biirger das Recht, sein Leben so zu gestalten, ,,wie
es ihm gerade gefillt“.>® Entsprechend lassen sich in der Demokratie alle
drei Lebensformen finden: die ehrenhafte, die oligarchische und die de-
mokratische. Die demokratische Lebensform zeichnet sich dabei dadurch
aus, dass sie alle bestehenden Sitten und Traditionen des Gemeinwesens
unterminiert: Mit Verweis auf ihre Freiheit zeigen Kinder keinen Respekt
mehr gegeniiber ihren Eltern, die Fremden nicht gegeniiber den Biirgern,

34 Ebd., 555d.
35 Ebd., 556e.
36 Ebd., 557.

355

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

die Schiiler nicht gegeniiber ihren Lehrern und die Jungen nicht gegentiber
den Alten.*” Uberall, wo man dem demokratischen Individuum ,,ein wenig
Zwang auflegen will, wird es ,,unwillig“.>® Entsprechend geriit die demo-
kratische Lebensform auch mit der timokratischen und der oligarchischen
in Konflikt, weil die mit ihnen einhergehenden Tugenden der Tapferkeit
und der Besonnenheit als unzuldssige Beschriankungen der Freiheit gegei-
Belt werden. Ganz zum Schluss schlieBlich kehrt sich das Prinzip der Frei-
heit gegen die demokratische Ordnung selbst, wenn die gemeinsam erlas-
senen Gesetze nicht mehr als Ausdruck der Selbstregierung verstanden
werden, sondern als unzuldssige Beschrinkung der individuellen Freiheit.
So schwindet am Ende jede Achtung vor dem geschriebenen und unge-
schriebenen Gesetz.* Das demokratisch verfasste Gemeinwesen miindet
daher letztlich in einen Zustand allseitiger Ziigellosigkeit, der zur Selbst-
aufhebung der Gesellschaft fiihrt.

Der Aufstieg der Tyrannei nimmt seinen Anfang einmal mehr bei einer
seelischen Transformation: Weil sich der begehrende Seelenteil in der
Demokratie zu guter Letzt nicht mehr durch Sitte und Gesetz ziigeln 14sst,
gerdt er ganz unter die Macht jener dunklen Begierde, die Sokrates den
,,Eros“ nennt.** Als Gut, nach welchem der Eros strebt, konnen wir dabei
die Macht ausmachen, da sie die universale Wahrung fiir die Erfiillung
von Begierden bildet. Der tyrannische Charakter gelangt nun im Rahmen
des demokratischen Losverfahrens im wahrsten Sinne des Wortes per Zu-
fall an die Herrschaft iiber das Gemeinwesen. Ist er einmal in ein solches
Amt gekommen, nutzt er seine Macht, um die Reichen zu enteignen und
sich gemeinsam mit dem Volk deren Vermdgen zur Befriedigung der eige-
nen Begierden anzueignen. Irgendwann jedoch wird es keine reichen Biir-
ger mehr geben, die sich enteignen lassen, und das ist eben jener Moment,
in welchem die Demokratie in Tyrannis umschligt: Jetzt ndmlich wendet
sich der politische Herrscher gegen sein eigenes Volk, um diesem die ma-
teriellen Mittel fiir die Befriedigung seiner Bediirfnisse abzupressen. Der
Rebellion des Demos beugt er dabei dadurch vor, dass er die Sklaven-
schaft befreit und diese zu seiner Leibgarde beruft.*! Die Ironie dieser Si-
tuation besteht fiir Sokrates nun freilich darin, dass die Befreiung der

37 Ebd., 562¢-563a.
38 Ebd., 563d.
39 Ebd., 563d.
40 Ebd., 572e.
41 Ebd., 567e.

356

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Sklaven eigentlich eine Versklavung des Tyrannen bedeutet. Werden ihm
diese zu Beginn ndmlich noch aus Dankbarkeit loyal sein, muss er sich
spaterhin der Mittel der ,,Schmeichelei* bedienen, um sich deren Treue zu
sichern.*> Unter dem Lichte der Vernunft betrachtet entpuppt sich daher,
dass ,,der rechte Tyrann* in Wirklichkeit ,.ein rechter Sklave* ist.*> Dem
Rasen seines begehrlichen Seelenteils schutzlos ausgeliefert und angewie-
sen auf die Schutzmacht von Anderen, lebt der Tyrann ein unterjochtes
Leben ,,in Furcht und voll von Krampf und Schmerz*.** Ahnlich wie die
anderen Gliicksgiiter fiihrt also auch das Gut der Macht letztlich nicht zur
Gliickseligkeit, sondern vielmehr zur Ungliickseligkeit.

Mit diesen Uberlegungen kommen Sokrates’ Uberlegungen zum Ab-
schluss. Der Durchgang durch die Lebensformen von Timokratie, Oligar-
chie, Demokratie und Tyrannei hat uns dabei vor Augen gefiihrt, dass hier
jeweils verschiedene Gliicksgiiter angestrebt werden, deren Verabsolutie-
rung aber gerade nicht ins Gliick, sondern ins Verderben fiihrt: Das Uber-
malf} an Ehre fiihrt zu Zwietracht, dasjenige des Reichtums zu Hass, dasje-
nige der Freiheit zum Sittenverfall und dasjenige der Macht zur Sklaverei.
Dass die jeweiligen Lebensformen verfallen, hat seine Ursache dabei je-
weils darin, dass die Harmonie der Seele aus dem Lot geraten ist. Verniinf-
tiger, mutiger und begehrlicher Seelenteil stehen nicht in jenem Verhiltnis
zueinander, welche Sokrates im IV. Buch der Politeia als ,,Gerechtigkeit™
identifiziert hat und das bekanntlich darin besteht, dass ein jeder Seelenteil
dasjenige tut, zu dem er am besten geeignet ist.* Das hat seine Ursache
fiir Sokrates freilich darin, dass es der Seele an Anleitung durch den ver-
niinftigen Seelenteil fehlt. Nur dieser ist nimlich dazu in der Lage, fiir je-
ne Form des MabBhaltens zu sorgen, die gewéhrleistet, dass das jeweilige
Gut zur Gliickseligkeit des Individuums beitragt.

Unabhingig davon, dass es Sokrates mit seiner Darstellung also wieder
darum geht, fiir die philosophische Lebensform einzutreten, ist fiir uns vor
allem die Art und Weise der Kritik von Interesse, mit der er das tut. Seine
Darstellung zeichnet sich dadurch aus, dass sie die aus seiner Sicht defizi-
tiren Lebensformen weder von innen auf der Basis ihrer internen Koha-
renz noch von auen durch die Konfrontation mit anderen Lebensformen
kritisiert. Ziel der Darstellung ist es nicht, den Wert der jeweiligen

42 Ebd., 579a.
43 Ebd., 579d.
44 Ebd., 579%.
45 Ebd., 441d.

357

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Gliicksgiiter iiberhaupt infrage zu stellen, sondern vielmehr die destruktive
Dynamik herauszuarbeiten, die aus einem unangemessenen Gebrauch die-
ser Giiter resultiert. Entsprechend demonstriert er, dass das in den jeweili-
gen Lebensformen angestrebte Gliicksgut weder fiir die Seele des Einzel-
nen noch fiir die Verfasstheit der Gemeinschaft als ganzer zu einem Zu-
stand des Gliicks fiihrt. Vielmehr setzt das Streben nach diesem Gut eine
Entwicklung in Gang, die in einem Verfall miindet. Den Untergang der
jeweiligen Lebensform kniipft Sokrates dabei an die Hervorbringung einer
jeweils nachgeordneten Lebensform, was er folgendermallen festhélt:
,,und in der Tat, das &uBlerste Tun in irgend etwas pflegt immer eine grof3e
Hinneigung zum Gegenteil zu bewirken.*¢ Ich méchte die Form der Kri-
tik, die Sokrates hier in Anschlag bringt, als devolutive Kritik bezeichnen.
Devolutiv ist diese Form der rekonstruktiven Kritik, weil sie im Unter-
schied zur internen Kritik nicht auf die jeweilige konzeptuelle Stimmigkeit
der normativen Prinzipien einer Lebensform abzielt, sondern Defizite
vielmehr dadurch aufzudecken versucht, dass sie einer Verfallsgeschichte
in der Aneignung dieser Prinzipien folgt. Die Kritik setzt also nicht direkt
am Wert der Normen und Giiter an, die fiir eine Lebensform kennzeich-
nend sind, sondern vielmehr versucht sie zu zeigen, dass deren Verabsolu-
tierung zu individuellen und gesellschaftlichen Pathologien fiihrt.

(b) Das Projekt einer rekonstruktiven Kritik kann neben der eben auf-
gezeigten Form der devolutiven Kritik noch eine zweite Form annehmen,
die ich als evolutive Kritik bezeichnen mochte. Wir finden diese abermals
in einer von Platons politischen Schriften: den Nomoi. Ganz @hnlich wie
im 8. Buch der Politeia geht es im 3. Buch der Nomoi zunichst darum,
sich gegeniiber defizitdren Verfassungssystemen abzugrenzen. Im Unter-
schied zur Politeia wird dieses Vorhaben hier aber nicht mehr mit den Mit-
teln einer rein konzeptuellen, sondern einer geschichtlichen Untersuchung
gefiihrt. In den Blick kommen nun konkrete historische Staaten wie Argos,
Messene oder Athen sowie konkrete historische Individuen wie Kresphon-
tes, Temenos oder Aristodemos. Das Ziel der Argumentation, die Platon
dabei verfolgt, ist demjenigen, das wir aus der Politeia kennen, durchaus
dhnlich: Auch in diesem Fall geht es darum, zu zeigen, dass der gute Staat
des MalBvollen bedarf und dass eine solche MaBigung nur unter der Lei-
tung der Vernunft zu haben ist.

46 Ebd., 563e.

358

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Von besonderem Interesse ist in unserem Zusammenhang nun eine Kri-
tikfigur, die der gespréchsfiithrende Athener gegeniiber Kleinias und Me-
gillos im Zuge der Auseinandersetzung mit der Verfassung Persiens vor-
bringt. Unter der Herrschaft von Kyros, so argumentiert er, habe das alte
Persien eine Bliitezeit erlebt, da hier ein Mal} an Freiheit geherrscht habe,
welches es den Biirgern ermoglicht habe, in Freundschaft miteinander zu
leben und durch einsichtsvolle Rede Einfluss auf die Geschicke der Ge-
meinschaft zu nehmen.*’ Das Verderben dieser Gemeinschaft beginnt nun
damit, dass Kyros aufgrund seiner vielen Feldziige die Erziehung seiner
Sohne vernachléssigt. Diese werden von Frauen und Eunuchen grogezo-
gen, die ihnen nichts abschlagen und allem, was sie tun, Beifall zollen.
Die Séhne werden in der Folge ,,verweichlicht und ziigellos*,* was nach
dem Tod des Vaters dazu fiihrt, dass Kambysos zunichst seinen Bruder im
Streit um den Thron umbringt, bevor er dann die Herrschaft tiber das Per-
serreich aufgrund von Raserei und Trunksucht verliert. Es ist damit ganz
ghnlich wie in der Politeia das Thema eines Mangels an guter Erziehung,
welches zum Ausgangspunkt des Verfalls des Gemeinwesens wird. Von
der Politeia unterscheidet sich die Argumentation der Nomoi nun aber
durch die weiteren Schilderungen des Atheners: Nach dem Darniederlie-
gen des persischen Reiches kommt es mit dem Aufstieg des Konig Da-
reios, der ,,keine verweichlichende Erziehung* erhalten hatte, zu einer er-
neuten Bliitezeit.*” Auch ihm gelingt es wieder, durch die Einfiihrung ge-
setzlicher Gleichheit ,,Freundschaft und Verbundenheit® zwischen den
Biirgern zu stiften, bevor ihm der gleiche Fehler unterlduft wie zuvor Ky-
r0s.>’ Der Athener schildert diesen folgendermaBen: ,,Dem Dareios folgt
Xerxes, der wieder die verweichlichende Erziehung der Konigssdhne er-
halten hatte. ,Ach Dareios‘, kann man vielleicht mit vollem Recht ihm zu-
rufen, du erkanntest wohl nicht den Fehler des Kyros und lieBest den Xer-
xes in denselben Gewohnheiten heranwachsen, wie Kyros den Kamby-
ses!““! Der Athener will mit dieser Schilderung nun freilich vor allem auf
den allgemeinen Umstand hinaus, dass es die schlechte Erziehung von

47 Platon, Nomoi, 694a (Zitiert nach Platon, Sadmtliche Werke, Bd. 4, libersetzt von
Hieronymus Miiller, hrsg. v. Ursula Wolf auf der Grundlage der Bearbeitung von
Walter Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambock, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
1994).

48 Ebd., 695b.

49 Ebd., 695c.

50 Ebd., 695d.

51 Ebd., 695d.

359

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Herrschersohnen ist und nicht der geschichtliche Zufall, der zum jeweili-
gen Verfall des Gemeinwesens fiihrt. An der eben angefiihrten Stelle
macht er aber deutlich, dass dieser fortgesetzte Mangel als Folge einer in
die Lebensform eingelassenen Lernblockade verstanden werden muss. Da-
reios hétte aus den Fehlern seines Vorgingers Kyros lernen konnen, hat es
aber versdumt, aus der Geschichte Lehren fiir sein eigenes Handeln zu
ziehen. Das eigentliche Problem der Lebensform der persischen Herrscher
besteht daher nicht darin, sich nicht um die Erziehung ihrer S6hne zu
kiimmern, sondern in ihrer Unféhigkeit, Lehren aus den Krisen der eige-
nen Lebensform zu ziehen. Ihre Lebensform scheitert letztlich daran, dass
sich in ihr keine gelingenden Lernprozesse vollziechen. Die Aufgabe, die
der Athener mit seiner Darlegung verfolgt, besteht nun im Umkehrschluss
darin zu fragen, ,,wie sie statt dessen sonst hitten verfahren sollen*,’? was
er an anderer Stelle zu der Frage zuspitzt: ,,Welche VorsichtsmalBinahe hét-
te nun der Gesetzgeber bei seiner damaligen Gesetzgebung gegen das Ent-
stehen dieses Ubel treffen miissen?*?

Losen wir uns an dieser Stelle vom platonischen Text und fragen da-
nach, was einen guten Lernprozess auszeichnet. Zu einem guten Lernpro-
zess scheinen mindestens drei Momente zu gehdren: Erstens bedarf ein
Lernprozess einer angemessenen Problemdiagnose. Pathologische Phéa-
nomene wie Zwietracht, Hass oder Ziigellosigkeit lassen sich nur dann
iiberhaupt beheben, wenn ihre Ursachen geklart werden konnen. Gelin-
gende Lebensformen zeichnen sich daher zunéchst einmal dadurch aus,
dass sie kritische Selbstreflexionsprozesse ermdglichen. Zweitens miissen
Lernprozesse funktionierende Losungen fiir die jeweils diagnostizierten
Probleme bereitstellen. Sie miissen die Einstellungen und Praktiken, die
eine Lebensform ausmachen, dahingehend transformieren, dass die patho-
logischen Phdnomene verschwinden. Gelingende Lebensformen miissen
daher immer auch eine Verdnderungsbereitschaft besitzen. Drittens
schlieBlich sollen Lernprozess nicht einfach zu irgendwelchen Losungen
fiihren, sondern zu Losungen, die im Geiste der jeweiligen Lebensform
sind. Lebensformen brauchen daher eine Vorstellung davon, was es heif3t,
auf gute Weise zu lernen. Rahel Jaeggi hat vorgeschlagen, sich diesbeziig-
lich an Hegels Prinzip der ,bestimmten Negation“ zu orientieren.’* Fiir
Lernprozesse bedeutet das erneut dreierlei: Thre Beurteilung soll nicht an-

52 Ebd., 963b.
53 Ebd., 691b.
54 Rahel Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp 2014, 296.

360

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

hand von externen, diesen Prozessen &ufBerlichen Maf3stdben erfolgen,
sondern ausgehend von den sozialen und kulturellen Kontexten, in denen
sie verankert sind. Der Maf3stab, an dem sich Lernprozesse bemessen, soll
also nicht iiberzeitlich sein, sondern aus den bestehenden Verhiltnissen
und Problemldsungsniveaus selbst herstammen.>® Zweitens sollen Lern-
prozesse eine bestimmte Qualitét besitzen. Ihr Gelingen soll nicht dem Zu-
fall geschuldet sein, sondern der Einsicht in die Bedingungen, die das
Problem verursacht haben. Mit Jaeggi gesprochen: ,,.Die ,neue‘ Situation
lebt also von den in der alten Formation inhdrenten Potentialen, von Fi-
higkeiten und Anspriichen, die diese hervorgebracht hat, denen sie aber
gleichzeitig nicht entsprechen kann.**® Drittens schlieBlich kénnen Lern-
prozessen nur dann als gelungen gelten, wenn sie selbstbestimmt vollzo-
gen worden sind. Das geschichtliche Fortschreiten soll also weder als
Ausdruck eines natiirlichen Telos verstanden werden noch als Ausdruck
scheinbar unumgénglicher dullerer Handlungszwénge. Stattdessen miissen
Lernprozesse dem Kriterium der Selbstgesetzgebung unterliegen: Sie
miissen in dem Bewusstsein vollzogen werden, dass wir frei sind, die Be-
dingungen, unter denen wir leben, nach selbstgesetzten Maf3stdben zu ver-
dndern.”” Auf der Basis der drei genannten Kriterien kann die evolutive
Kritik nun dazu genutzt werden, eine Lebensform aufgrund der mit ihr
einhergehenden Lernfahigkeit in ihrem Gelingen zu bewerten. Von einem
solchen konnen wir dann sprechen, wenn sich Lebensformen nicht gegen-
iiber Selbstreflexionsprozessen und notwendigen Verdnderungen ver-
schlieBen und frei von Lernblockaden sind.

Fassen wir zusammen: Rekonstruktive Kritik, so hat sich gezeigt, ist
eine temporale Kritik. Sie ist nicht synchron, sondern diachron angelegt.
Nicht der Vergleich zwischen zwei Lebensformen steht hier im Zentrum,
sondern vielmehr die Entwicklung einer spezifischen Lebensform zwi-
schen zwei historischen Zeitpunkten. Wahrend devolutive Kritik dabei in
erster Linie zu zeigen versucht, dass die Verabsolutierung bestimmter
Normen und Giiter gesellschaftliche Pathologien erzeugt, die zum Verfall
einer Lebensform flihren, fragt evolutive Kritik danach, ob es einer Le-
bensform gelingt, mit solchen Pathologien umzugehen. Devolutive Kritik
geht also der Frage nach, wie eine Lebensform in eine Krise gerét, evolu-
tive Kritik dagegen fokussiert auf die Frage, ob und wie diese Krise von

55 Ebd., 422.
56 Ebd., 419.
57 Ebd., 435.

361

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

der jeweiligen Lebensform bewiltigt wird. Beide Formen der Kritik ver-
fahren dabei in dem Sinne immanent, dass sie das jeweilige Geschehen
nicht von auflen betrachten und thematisieren, sondern von innen heraus.
Von interner Kritik unterscheidet sich rekonstruktive Kritik dabei dadurch,
dass eine Lebensform nicht einfach als unverniinftig oder widerspriichlich
abgetan wird, sondern vielmehr gezeigt wird, dass sie auf einer prakti-
schen Fehlaneignung von eigentlich sinnvollen Normen und Giitern be-
ruht. Rekonstruktive Kritik setzt daher stets voraus, sich auf die jeweils
andere Lebensform einzulassen. Damit sind mindestens zwei Vorteile ver-
bunden: Erstens bringt rekonstruktive Kritik einem epistemischen Mehr-
wert mit sich. Sie fordert das, was Arendt als erweiterte Denkungsart be-
zeichnet und was nichts anderes meint, als die Féhigkeit, sich andere kon-
kurrierende Weltdeutungen gegenwartig zu halten und von ihnen zu profi-
tieren. Zweitens wirkt Streit im Modus der rekonstruktiven Kritik nicht
sozial trennend, sondern zusammenfiithrend: Er stiftet Streitgemeinschaf-
ten, weil er die Streitparteien zu einer Form der Auseinandersetzung no-
tigt, in der sie sich wechselseitig mit der inneren Verfasstheit der jeweils
anderen Lebensform auseinandersetzen miissen.

Politische Protreptik

Im Zentrum dieses Kapitels stand die Ausarbeitung von Praktiken der
protreptischen Kritik, mit denen sich fiir die Vorziiglichkeit einer Lebens-
form streiten ldsst. Wir sind dabei auf drei Formen der Kritik gestoBen: die
priifende, die darstellende und die rekonstruktive Kritik. Die diesen Kri-
tikformen eigentiimliche Kraft entfaltet sich dabei jeweils aus einer Dop-
pelbewegung von zwei ihr innewohnenden Dynamiken: Wihrend im Fall
der priifenden Kritik die interne Kritik fiir den Abbau von Zutrauen in eine
Lebensform sorgt, geht es der externen Kritik um den Aufbau einer alter-
nativen Perspektive. Ahnlich im Fall der darstellenden Kritik: Wo die ge-
nealogische Kritik die abstoflende Seite der Herkunftsgeschichte einer Le-
bensform aufdeckt, erzeugt die utopische Kritik durch den Entwurf einer
Zukunft ein Verlangen nach Verdnderung im Hier und Jetzt. Im Fall der
rekonstruktiven Kritik schlie8lich will die devolutive Kritik Abstieg und
Verfall einer Lebensform nachzeichnen, wohingegen die evolutive Kritik
diese mit der Lernfdhigkeit anderer Lebensformen kontrastiert. Es ist eben
dieses Zusammenspiel von Abbau und Aufbau, Herkunft und Zukunft, so-
wie Abstieg und Aufstieg, welches in den jeweiligen Kritikformen am
Werk ist, das fiir den spezifischen Uberzeugungseffekt der protreptischen

362

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Argumentation verantwortlich ist. Stets soll dabei das erste Moment fiir
eine Distanzierung des Gegeniibers von seiner eigenen Lebensform sor-
gen, wihrend das zweite Moment den Blick auf die Vorziige der jeweils
anderen Lebensform lenken soll. Wiahrend sich die priifende Kritik dabei
noch weitgehend logischer Argumente bedient, bedienen sich darstellende
und rekonstruktive Kritik dsthetischer Argumente. Sie versuchen, den
Blick auf eine Lebensform mit narrativen Mitteln so zu verdndern, dass es
zu einem Aspektwechsel in der Erscheinungsweise dieser Lebensform
kommt. So soll eine Bewegung der Ablosung und Anndherung in Gang
gebracht werden, die im besten Fall in eine Verdnderung des politischen
Standpunktes des Gegeniibers miindet.

Die politische Protreptik ist freilich nicht ohne Risiko: Alle der ge-
nannten Kritikformen konnen ihr Ziel verfehlen. Wahrend die priifende
Kritik droht, keinen Anschluss an ihre Gespriachspartner innen zu finden,
ist die darstellende Kritik stets mit der Gefahr der Meinungsmanipulation
verbunden, insofern die Genealogie zur Ddmonisierung und die Utopie zur
Glorifizierung neigt. Rekonstruktive Kritik wiederum steht in der Gefahr,
Verfalls- und Entwicklungsprozesse deterministisch zu deuten und damit
die Spontaneitit der Individuen zu verkennen. Die Gefahr des Scheiterns
protreptischer Kritik geht jedoch nicht nur vom Fehlgehen der einzelnen
Kritikmomente aus, vielmehr wird sie auch gerade dort virulent, wo Kritik
erfolgreich praktiziert wird. Deutlich wird das, wenn wir uns abschlieBend
kurz der affektiven Dimension der protreptischen Rede zuwenden. Diese
spielt bereits im Gorgias eine wichtige Rolle, insofern der Gespréachsab-
bruch zwischen Sokrates und seinen Gesprachspartnern Gorgias, Polos
und Kallikles in allen drei Fillen durch eine Beschdmung evoziert wird.*®
Gorgias, so erinnern wir uns, gibt Sokrates gegentiiber aus Scham zu, dass
die Rhetorik nicht nur mit Macht, sondern auch mit dem Gerechten zu tun
habe, Polos wiederum gibt beschdmt zu, dass es hésslicher sei, Unrecht zu
tun, als Unrecht zu leiden und Kallikles wird in jenem Moment beschimt,
in dem ihm Sokrates vorhilt, dass nach hedonistischen Prinzipien das Le-
bens des Knabenschédnders gliicklich genannt werden miisse. Je nachdem
auf welche Seite des Streitgesprachs man sich nun schlagen will, kann
entweder die von Sokrates verwendete Technik der Beschdmung als ein
unlauteres rhetorisches Mittel betrachtet werden oder die Scham seiner

58 Zur komplexen Rolle der Scham im Gorgias vgl. Christina Tarnopolsky, ,,Prudes,
Perverts, and Tyrants. Plato and the Contemporary Politics of Shame*, in: Political
Theory, Jg. 32, Heft 4, 2004, 468—494.

363

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Gespréachspartner als eine verkdrperte sittliche Tugend seiner Gespréichs-
partner. Uber diese beiden Mdglichkeiten hinaus scheint mir die protrepti-
sche Kritik noch ein drittes Verstdndnis der Bedeutung der Scham zu er-
offnen. Insofern priifende, darstellende und rekonstruktive Kritik ndmlich
jeweils mit einer Ubergangsbewegung verbunden sind, die in der Ablo-
sung von der alten Lebensform und der Anndherung an die neue Lebens-
form besteht, ist Kritik dort, wo sie erfolgreich ist, mit einer Bewegung
der Selbstdistanzierung verbunden, in der man sich selbst in seiner bishe-
rigen Lebensform aus der Perspektive des Anderen erblickt. Insofern diese
alte Lebensform nun defizitdr, hésslich oder mangelhaft erscheinen muss,
evoziert die Verdnderung des eigenen politischen Standpunkts eine Scham
iiber das alte Selbst. In Anlehnung an Sartres Analyse zur Struktur der
Scham als ,Scham vor jemanden® gesprochen: ,Ich erkenne an, dass ich
war, wie Andere mich gesehen haben.*>° Eben diese Anerkennung, derje-
nige gewesen zu sein, dessen Perspektive man jetzt nicht mehr teilt, fiihrt
zur Scham. Wenn politische Kritik also auf eine Verdnderung von politi-
schen Standpunkten zielt, eine solche Verdnderung aber wiederum bedeu-
tet, auf das Selbst das ich eben noch war, vom Standpunkt des Anderen zu
blicken, dann ist Scham keine zufallige Folge politischer Protreptik, son-
dern vielmehr der ihr strukturell eigene affektive Ausdruck.®

Es ist eben dieser interne Zusammenhang von Protreptik und Scham,
der dem Geschift der Kritik, dort wo es erfolgreich praktiziert wird, zum
Verhédngnis zu werden droht. Deutlich 14sst sich das einmal mehr am Gor-
gias machen. Kallikles etwa bricht im Anschluss an seine Beschdmung das
Gespriach mit Sokrates ab. Statt diese Geste als Ausdruck von Trotz zu
verstehen, konnen wir sie auch als Ausdruck einer der Scham eigenen
leiblichen Dynamik verstehen, die darin besteht, ,vor Scham im Boden zu
versinken‘. Der Gespréchsriickzug von Kallikles wire aus dieser Perspek-
tive als Effekt einer durch Scham erzeugten Haltung der Lahmung und Er-
starrung zu verstehen. Die Scham kann aber auch zu wiitenden Gegenre-
aktionen fiihren, die aus dem Versuch entspringen, an seinem alten Selbst-
bild dadurch festhalten zu kénnen, dass man sich vom Standpunkt des An-
deren freimacht, indem man ihn entwertet. Das scheint bei Polos der Fall

59 Jean-Paul Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen
Ontologie, Reinbek: Rowohlt 1994, 406.

60 Auch Arendt stellt einen Zusammenhang zwischen Scham und &sthetischem Urteil
fest, wenn sie mit Kant festhélt: ,,Wir schdamen uns, wenn unser Geschmack mit
dem anderer nicht iibereinstimmt.” (Arendt, Das Urteilen, 105)

364

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

zu sein, wenn er Sokrates ,,grole Grobheit* (461c) im Gesprach vorwirft.
Im Zornausbruch wird hier versucht, das beengende Gefiihl der Scham
durch eine nach auBen gerichtete explosive Gegenbewegung zu sprengen.
Eine letzte Moglichkeit des Umgangs mit Beschdmung finden wir schlief3-
lich bei Gorgias. Nachdem er aus Scham zunéchst bereits relativ friih aus
dem Gesprich aussteigt, ist doch er es, der nach dem Kommunikationsab-
bruch von Kalllikles das Gespriach wieder aufnimmt und Sokrates bittet,
seine Uberlegungen zu Ende zu fiihren. Wir kdnnen Gorgias Haltung als
einen Ausdruck von Wissbegierde deuten, die deutlich macht, dass aus der
Scham auch eine Befreiung hervorgehen kann, die darin besteht, nicht
mehr derjenige sein zu miissen, der man gerade noch war, sondern derje-
nige sein zu konnen, der man im Begriff ist zu werden. Mit der Scham ist
also immer auch die Mdglichkeit einer bejahenden Selbsttransformation
eroffnet. Eben aus diesem Grund wird die Scham immer wieder als ein
versittlichendes Gefiihl gepriesen. Vor dem Hintergrund dieser unter-
schiedlichen Umgangsweisen mit Beschdmung gehdrt zur politischen
Protreptik stets auch die Fahigkeit, mit der Schamreaktion von Anderen
umzugehen.®! Wird politische Protreptik von Verachtung begleitet, werden
Lahmungserscheinungen auf der Seite des Gegeniibers gefordert, geht sie
mit Schadenfreude einher, werden wiitenden Abwehrreaktion stimuliert.
Transformative Reaktionen dagegen konnen durch die Haltung des agona-
len Respekts gefordert werden. William Connolly hat damit eine Haltung
bezeichnet, welche Andere nicht als Feind innen behandelt, die es im po-
litischen Wettstreit zu unterwerfen gilt, sondern als Kontahent innen, die
es im Offentlichen Wettstreit um das Gute der Gemeinschaft anzuerkennen
gilt. Agonalen Respekt auszuiiben, bedeutet dabei weder, den politischen
Austausch von Emotionen zu reinigen, noch alle Lebensformen als
gleichwertig zu betrachten, sondern vielmehr den Streit um die Doxa als
Streit zu bejahen und damit deutlich zu machen, dass 6ffentliche Angele-
genheiten auf unterschiedliche Art und Weise gelost werden kdnnen. Ago-
naler Respekt bringt entsprechend die Einsicht zum Ausdruck, dass die
umstrittene Sache grundsétzlich immer auch anders gesehen und gelost
werden konnte. Eben diese Bejahung des Widerstreits von Lebensformen

61 Diesen Punkt hebt auch Danielle Allen hervor: ,,Only by addressing negative emo-
tions with a view to generating goodwill can a citizen find the seed of improved
citizenly interactions and a more democratic approach of the problem of loss in
politics.* (Allen, Talking to Strangers, 151)

365

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

erlaubt es dabei im besten Fall, dass Andere ihren politischen Standpunkt
frei von Scham éndern konnen.

366

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Vorliegende Studie ist eine iiberarbeitete Fassung meiner Habilitations-
schrift, die ich 2021 an der Fakultit fiir Kultur- und Sozialwissenschaften
der FernUniversitét in Hagen eingereicht habe. Thre Entstehung wére ohne
Thomas Bedorf nicht méglich gewesen, dem ich nicht nur durch das Pro-
jekt einer politischen Phdnomenologie, sondern auch durch eine besondere
Freundschaft verbunden bin. Thm danke ich fiir die langjdhrige Unterstiit-
zung als Gesprachspartner, Forderer und Motivator. Besonderer Dank gilt
auch Sophie Loidolt, die mit scharfsinnigen Kommentaren zur Weiterent-
wicklung dieser Studie beigetragen hat. Auch mit ihr verbindet mich die
Leidenschaft fiir eine politische Relektiire der Phdnomenologie. Danken
darf ich zudem auch Hubertus Busche, der die Arbeit mit Wohlwollen und
intellektueller Verbindlichkeit gelesen und mich dadurch vor dem ein oder
anderen Missgriff bewahrt hat.

Uber einen langen Zeitraum hat die Entstehung dieser Arbeit Matthias
Flatscher begleitet, den ich nicht nur als Freund, sondern auch als unge-
mein belesenen und wohlmeinenden Kritiker schétze. Ohne seine zahlrei-
chen Hinweise hétte die Arbeit nicht ihre abschlieBende Form angenom-
men. Auch Ellen Reitnauer mochte ich speziellen Dank aussprechen. Die
Gespriache mit ihr haben sich nicht nur in vielen Beispielen dieser Arbeit
niedergeschlagen, zugleich auch war sie mir oftmals ein Gegeniiber im
gedanklichen Zwiegespréch.

Viele wertvolle Gedanken habe ich von Michaela Bstieler, Felix
Schneider, Anna Weithaler und Gerhard Thonhauser erhalten, die jeweils
Teile des Manuskripts gelesen haben. Ihnen danke ich fiir ihre intellektuel-
le Unterstiitzung, mit der sie zur Verbesserung der Studie beigetragen ha-
ben. Auch Uli Dopatka, der mir in Fragen der Phanomenologie jederzeit
mit seiner Expertise zur Seite gestanden hat, mochte ich vielmals danken.
Viel Leidenschaft fiir diese Arbeit habe ich aus dem jahrlichen Colloqui-
um Alpinum zur politischen Phinomenologie in Obergurgl sowie von ver-
schiedenen Kolleg_innen bezogen. Danken mdchte ich insbesondere Ste-
phanie Graf, Gerald Posselt, Sergej Seitz, Gerhard Unterthurner und Anna
Wieder. Sie haben mich nicht nur verschiedentlich mit Hinweisen ver-
sorgt, sondern mir auch als imaginierte Leser innenschaft zur Seite ge-
standen.

Fiir die Unterstlitzung bei der Fertigstellung des Manuskripts darf ich
mich bei Robert Schulz ebenso bedanken wie bei Alice Gutzmer und Bas-
tian Marienhagen. Dank gilt auch Oliver Fliigel-Martinsen und Andreas
Hetzel fiir die Aufnahmen in die Reihe ,,Zeitgendssische Diskurse des Po-

367

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

litischen®, in der ich diese Studie sehr gut aufgehoben sehe. Auch Beate
Bernstein vom Nomos-Verlag mochte ich fiir die angenehme Zusammen-
arbeit danken.

368

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachweise

An einigen Stellen dieser Studie greife ich auf Formulierungen bereits
frither publizierter Arbeiten zuriick. Es handelt sich um:

Kapitel 1 und 2:

—:,,The Struggle for a Common World. From Epistemic Power to Politi-
cal Action With Arendt and Fricker®, in: Thomas Bedorf und Steffen
Herrmann (Hg.): Phenomenology of the Political, London: Routledge
2019, 277-299.

Kapitel 4 und 6:

—:,,Radikaldemokratische Institutionen. Gruppenvertretung und Volkstri-
bunat®, in: Steffen Herrmann und Matthias Flatscher (Hg.): Institutio-
nen des Politischen. Perspektiven der radikalen Demokratietheorie,
Baden-Baden: Nomos 2020, 225-250.

—:,,Agonale Institutionen. Fiir einen radikaldemokratischen Republika-
nismus®, in: Manon Westphal (Hg.), Agonale Demokratie und Staat,
Baden-Baden: Nomos 2021, 97-120.

Kapitel 7 und 8:
—:,,Demokratische Urteilskraft nach Arendt“, in: Zeitschrift fiir Prakti-
sche Philosophie, Jg. 6, Heft 1, 2019, 179-210.

369

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Abensour, Miguel: Utopia. From Thomas More to Walter Benjamin, iibers.
v. Raymond N. MacKenzie, Minneapolis: Univocal 2017.

Abers, Rebecca N.: Inventing Local Democracy: Grassroots Politics in
Brazil, Boulder/London: Rienner 2000.

Abromeit, Heidrun: Das Politische in der Werbung. Wahlwerbung und
Wirtschafswerbung in der Bundesrepublik, Opladen: Westdeutscher
Verlag 1972.

Ackermann, Bruce und James S. Fishkin: Deliberation Day, New Haven,
CT/London: Yale University Press 2004.

Adorno, Theodor W.: ,,Musikalische Warenanalysen®, in: Quasi una fanta-
sia. Musikalische Schriften 11, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2003.

Ahlhaus, Svenja: Die Grenzen des Demos. Mitgliedschafispolitik aus post-
souverdner Perspektive, Frankfurt a. M: Campus 2020.

Ahmed, Sarah: ,,A Phenomenology of Whiteness®, in: Feminist Theory,
Jg. 8,2007, 149-168.

Ahrens, Stefan: Die Griindung der Freiheit. Hannah Arendts politisches
Denken iiber die Legitimitdt demokratischer Ordnungen, Frankfurt a.
M.: Lang 2005.

Alcoff, Linda Martin: ,,On Judging Epistemic Credibility: Is Social Identi-
ty Relevant?*, in: Philosophic Exchange, Jg. 29, 1999, 73-93.

—:,,Gadamer’s Feminist Epistemology*, in: Lorraine Code (Hg.): Femi-
nist Interpretations of Hans-Georg Gadamer, University Park: Penn-
sylvania State University Press 2003, 231-257.

—: Visible Identities: Race, Gender, and the Self, Oxford: Oxford Univer-
sity Press 2006.

Alexander, Michelle: The New Jim Crow. Mass Incarceration in the Age of
Colorblindness, New York. New Press, 2010.

Allen, Amy: ,,Power, Subjectivity, and Agency: Between Arendt and Fou-
cault®, in: International Journal of Philosophical Studies, Jg. 10, Heft
2,2002, 132—-149.

Allen, Danielle: Talking to Strangers. Anxieties of Citizenship since Brown
vs. Board of Education, Chicago: Chicago University Press 2004.

Allen, Pamela: ,,Free Space®, in: Anne Koedt, Ellen Levine und Anita
Rapone (Hg.): Radical Feminism, New York: Quadrangle 1973, 271—
279.

Altman, David: Direct Democracy Worldwide, Cambridge: Cambridge
University Press 2011.

Anweiler, Oskar: ,,Die Rite in der ungarischen Revolution 1956%, in: Ost-
europa, Jg. 8, 1958, 393-400.

370

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arendt, Hannah: Macht und Gewalt, aus d. Engl. v. Gisela Uellenberg,

Miinchen: Piper 1970.

., Interview mit Hannah Arendt. Von Adalbert Reif*, in: Macht und Ge-

walt, aus dem Engl. v. Gisela Uellenberg, Miinchen: Piper 1970, 105—
133.

1,,Organisierte Schuld®, in: Die verborgene Tradition, Frankfurt a. M.:

Suhrkamp 1976, 35-49.

:Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperia-

lismus, Totalitarismus, Miinchen: Piper 1986.

:Vita Activa oder Vom titigen Leben, Miinchen: Piper 2002.
:Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf3, hrsg. v. Ursula Ludz,

Miinchen: Piper 2003.

:,,Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto (November

1972)%, in: Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk,
Miinchen: Piper 2005, 73—-115.

:Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitdt des Bosen, aus

dem Amerik. v. Brigitte Granzow, Miinchen: Piper 2006.

:Uber das Bose. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, Miinchen: Piper

2007.

:Uber die Revolution, Miinchen: Piper 2011.
:Vom Leben des Geistes, Bd. 1, Das Denken, hrsg. v. Mary McCarthy,

Miinchen: Piper 1998.

:Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hrsg. v. Ronald

Beiner, Miinchen: Piper 2012.

:,,Die Ungarische Revolution und der totalitdre Imperialismus®, in: /n

der Gegenwart. Ubungen im politischen Denken II, Miinchen: Piper
2012, 73-126.

:,,Freiheit und Politik™, in: dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunfft.

Ubungen im politischen Denken I, hrsg. v. Ursula Ludz, Miinchen u.a.:
Piper 2012, 201-226.

.. Kultur und Politik®, in: Zwischen Vergangenheit und Zukunfi. Ubun-

gen im politischen Denken I, Miinchen/Ziirich: Piper 2012 277-304.

:,.Little Rock®, in: In der Gegenwart. Ubungen im politischen Denken

11, Miinchen: Piper 2012, 258-279.

1,,Wahrheit und Politik®, in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Ubungen im politischen Denken I, hrsg. v. Ursula Ludz, Miinchen:
Piper 2012, 327-370.

,Ziviler Ungehorsam®, in: In der Gegenwart. Ubungen im politischen
Denken II, Miinchen: Piper 2012, 283-321.

Sokrates. Apologie der Pluralitdt, Berlin: Matthes & Seitz 2016, 36.

371

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arieti, James A.: ,,Plato’s Philosophical Antiope: The Gorgias®, in: Gerald
Press (Hg.): Plato’s Dialogues. New Studies and Interpretations, Bos-
ton: Rowman & Littlefield, 197-214.

Aristoteles: Nikomachische Ethik, iibers. und hg. v. Ursula Wolf, Miinchen
Rowohlt 2006.

Arnstein, Sherry R.: ,,A Ladder of Citizen Participation®, Journal of the
American Institute of Planners, Jg. 35, Heft 4, 1969, 216-224.

Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with
words), Stuttgart: Reclam 1979.

Azmanova, Albena: The Scandal of Reason. A Critical Theory of Political
Judgment, New York: Columbia University Press 2012.

Béchtiger, André und Alda Wegmann: ,,,Scaling up‘ deliberation®, in: Ste-
phen Elstub und Peter McLaverty (Hg.): Deliberative Democracy. Is-
sues and Cases, Edinburgh: Edinburgh 2014, 118-135.

Baiocchi, Gianpaolo: ,,Participation, Activism and Politics: The Porto
Alegre Experiment”, in: Archon Fung und Erik Olin Wright (Hg.):
Deepening Democracy. Institutional Innovations in Empowered Par-
ticipatory Governance, London: Verso 2003, 45-76.

—: Militants and Citizens: The Politics of Participatory Democracy in
Porto Alegre, Stanford, CA: Stanford University Press 2005.

Balibar, Etienne: Gleichfreiheit. Politische Essays, aus d. Franz. v. Chris-
tine Pries, Berlin: Suhrkamp 2012.

Ballacci, Giuseppe: ,,Reassessing the Rhetoric Revival in Political Theory:
Cicero, Eloquence, and the Best Form of Life, in: Redescriptions, Jg.
18, 2015, 158-180.

Banducci, Susan A.: Todd Donovan und Jeffrey A. Karp: ,,Minority Rep-
resentation, Empowerment, and Participation®, in: The Journal of Poli-
tics, Jg. 66, Heft 2, 2004, 534-556.

Baratella, Nils, Steffen Herrmann, Sophie Loidolt, Tobias Matzner und
Gerhard Thonhauser (Hg.): The Routledge Handbook on Political Phe-
nomenology, London: Routledge 2024.

Barber, Benjamin: Starke Demokratie. Uber die Teilhabe am Politischen,
aus d. Amerik. v. Christiane Goldmann und Christel Erbacher-von
Grumbkow, Hamburg: Rotbuch 1994.

Bargh, Maria (Hg.): Maori and Parliament: Diverse Strategies and Com-
promises, Wellington: Huia 2010.

Barry, Brian: Culture and Equality. An Egalitarian Critique of Multicul-
turalism, Cambridge, MA: Harvard University Press 2001.

Bausch, Christiane: Inklusion durch politische Selbstvertretung? Die Re-
prdsentationsleistung von Ausldnder- und Integrations(bei)riten, Ba-
den-Baden: Nomos 2014.

372

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedorf, Thomas: ,,Andro-fraternozentrismus — Von der Briiderlichkeit zur
Solidaritdt und zuriick®, in: Thomas Bedorf und Andreas Cremonini
(Hg.): Verfehite Begegnung. Levinas und Sartre als philosophische
Zeitgenossen, Miinchen: Fink 2005, 223-257.

—:,,Bodenlos. Der Kampf um den Sinn im Politischen®, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 55, Heft 5, 2007, 689-715.

—:,,Stabilisierung und/oder Irritation. Voraussetzungen und Konsequen-
zen einer triadischen Sozialphilosophie®, in: ders., Gesa Lindemann
und Joachim Fischer (Hg.): Theorien des Dritten. Innovationen in So-
ziologie und Sozialphilosophie, Miinchen: Fink 2010, 13-32.

—: . Stiftung/en. Eine selektive Lektiire in systematischer Absicht®, in:
Steffen Herrmann und Matthias Flatscher (Hg.): Institutionen des Poli-
tischen. Perspektiven der radikalen Demokratietheorie, Baden-Baden:
Nomos 2020, 43-70.

Bedorf, Thomas und Kurt Réttgers (Hg.): Das Politische und die Politik,
Berlin: Suhrkamp 2010.

Beiner, Ronald: ,,Multiculturalism and Citizenship. A Critical Response to
Iris Marion Young®, in: Educational Philosophy and Theory, Jg. 38,
Heft 1, 2006, 25-37.

Bellamy, Richard: Liberalism und Pluralism. Towards a Politics of Com-
promise, London: Routledge 1999.

—: Political Constitutionalism. A Republican Defense of the Constitution-
ality of Democracy, Cambridge: Cambridge University Press 2007.
Benhabib, Seyla: ,,Modelle des ,6ffentlichen Raums*. Hannah Arendt, die
liberale Tradition und Jiirgen Habermas®, in: Selbst im Kontext. Kom-
munikative Ethik im Spannungsfeld von Feminismus, Kommunitaris-
mus und Postmoderne, aus d. Amerik. v. Isabella Konig, Frankfurt a.

M.: Suhrkamp 1995, 96-130.

—:,,Judgment and the Moral Foundations of Politics in Hannah Arendt’s
Thought, in: Jennifer Nedelsky und Ronald Beiner (Hg.): Judgment,
Imagination and Politics, Themes from Kant and Arendt, Lanham:
Rowman & Littlefield 2001, 183-204.

—:Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, aus d.
Amerik. v. Karin Wérdemann, Frankfurt a. M.: 2006.

Benjamin, Jessica: Die Fesseln der Liebe: Psychoanalyse, Feminismus
und das Problem der Macht, aus d. Engl. v. Nils Lindquist und Diana
Miiller, Frankfurt a. M.: Stroemfeld 2009.

Benson, Hugh: ,,Socratic Method®, in: Donald Morrison (Hg.): The Cam-
bridge Companion to Socrates, New York: Cambridge University Press
2011, 179-200.

Bentley, Russel: ,,Rhetorical Democracy*, in: Bendetto Fontana, Cary
Nederman und Gary Remer (Hg.), Talking Democracy. Historical Per-

373

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spectives on Rhetoric and Democracy, University Park, PA: Penn State
University Press 2004, 115-134.

Berlin, Isaiah: ,,Zwei Freiheitsbegriffe®, in: Freiheit. Vier Versuche, aus d.
Engl. v. Reinhard Kaiser, Frankfurt a. M.: Fischer, 197-255.

Berlin, Ira: Generations of Captivity: A History of African-American
Slaves, Cambridge: Harvard University Press 2004.

Bernasconi, Robert: ,, The Double Face of the Political and Social: Hannah
Arendt and America’s Racial Divisions®, in: Research in Phenomenol-
ogy Jg. 26, 1996, 3-24.

Bernstein, Richard: ,,Judging: The Actor and the Spectator”, in: Reuben
Garner (Hg.): The Realm of Humanitas. Responses to the Writings of
Hannah Arendt, New York: Lang 1982.

—:,,Rethinking the Social and the Political®, in: ders.: Philosophical Pro-
files: Essays in a Pragmatic Mode, Philadelphia: University of Penn-
sylvania Press 1986, S. 238-259.

—: Why read Hannah Arendt now?, Cambridge: Polity Press 2018

Besch, Johann Christoph: ,,Rederecht und Redeordnung®, in: Hans-Peter
Schneider und Wolfgang Zeh (Hg.): Parlamentsrecht und Parlaments-
praxis in der Bundesrepublik Deutschland, New York: de Gruyter
1989, 939-959.

Bickel, Alexander M.: The Least Dangerous Branch. The Supreme Court
at the Bar of Politics, New Haven: Yale University Press 1986.

Black Lives Matter: Talk about Trayvon: A Toolkit for White People on the
Fifth Anniversary of Trancons Death, 2018, https://blacklives-
matter.com/wp-content/uploads/2017/10/Toolkit-WhitePpl-
Trayvon.pdf (7.10.2023).

Black, Duncan: The Theory of Committees and Elections, Cambridge:
Cambridge University Press 1958.

Bluhm, Harald und Skadi Krause (Hg.): Robert Michels’ Soziologie des
Parteiwesens. Oligarchien und Eliten — die Kehrseiten moderner De-
mokratie, Wiesbaden: Springer 2012.

Blumenberg, Hans: Die Verfiihrbarkeit des Philosophen, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2000.

Bohman, James: ,,The Moral Costs of Political Pluralism: The Dilemmas
of Difference and Equality in Arendt’s ‘Reflections on Little Rock’*,
in: Larry May und Jerome Kohn (Hg.), Hannah Arendt: Twenty Years
Later, Cambridge, Ma: MIT Press 1997, 53—80.

Bonacker, Thorsten: Sozialwissenschaftliche Konflikttheorien. Eine Ein-
fiihrung, Wiesbaden: Springer VS 2008.

Borren, Marieke: Amor mundi: Hannah Arendt’s polititcal phenomenology
of world, Amsterdam: F & N. Eigen Beheer 2010.

374

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—:.,,,A Sense of the World‘: Hannah Arendt’s Hermeneutic Phenomenolo-
gy of Common Sense“, in: International Journal of Philosophical
Studies, Jg. 21, Heft 2, 2013, 225-255.

Branch, Taylor: Parting the Waters: America in the King Years, 1954-63,
New York: Touchstone 1988.

Breyer, Thiemo: Attentionalitit und Intentionalitit. Grundziige einer phd-
nomenologisch-kognitionswissenschaftlichen Theorie der Aufmerk-
samkeit, Miinchen: Fink 2011.

Brockling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjek-
tivierungsform, Frankfurt a. M.: 2007.

Brockling, Ulrich und Robert Feustel (Hg.): Das Politische denken. Zeit-
gendssische Positionen, Bielefeld: transcript 2010.

Bryan, Frank M.: Real Democracy. The New England Town Meeting and
How it Works, Chicago/London: University of Chicago Press 2004.
Burroughs, Michael D.: ,,Hannah Arendt, ‘Reflections on Little Rock,’
and White Ignorance®, in: Critical Philosophy of Race, Jg. 3, Heft 1,

2015, 52-78.

Butler, Judith und Gayatri Chakravorty Spivak, Sprache, Politik, Zugeho-
rigkeit, Ziirich: diaphanes 2007.

Butler, Judith: ,,Performative Acts and Gender Constitution: An Essay in
Phenomenology and Feminist Theory*, Theatre Journal, Jg. 40, 1988,
519-531.

—:Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991.

—:,,Gewalt, Trauer, Politik®, in: Gefédhrdetes Leben. Politische Essays,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, 36—68.

—:,,] Merely Belong To Them*, in: London Review of Books, Jg. 29,
2007, 26-28.

—: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, aus d.
Amerikan. v. Frank Born, Berlin: Suhrkamp 2016.

—: Wenn die Geste zum Ereignis wird, aus dem Engl. von Anna Wieder
und Sergej Seitz, Wien: Turia+Kant 2019.

—:Die Macht der Gewaltlosigkeit. Uber das Ethische im Politischen, Ber-
lin: Suhrkamp 2020.

Canovan, Margaret: ,,A Case of Distorted Communication. A Note on Ha-
bermas and Arendt®, in: Political Theory, Jg. 11, Heft 1, 1983, 105—
116.

—:Hannah Arendt, A Reinterpretation of Her Thought, New York: Cam-
bridge University Press 1992.

Carmichael, Stokely: ,,Toward Black Liberation“, in: Massachusetts Re-
view 7, 1966, 639—651.

375

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Chase, Garrett: ,,The Early History of the Black Lives Matter Movement,
and the Implications Thereof*, in: Nevada Law Journal, Jg. 18 2018,
1091-1112.

Celikates, Robin: ,,Verdnderungen an sich sind immer das Ergebnis von
Handlungen auBerrechtlicher Natur. Subjektive Rechte, ziviler Unge-
horsam und Demokratie nach Arendt“, in: Rechtsphilosophie. Zeit-
schrift fiir Grundlagen des Rechts, Jg. 3 2017, 31-43.

Childs, Sarah: Women Representing Women: New Labour’s Women MPs,
London: Frank Class 2004.

Cohen, Elizabeth F.: Semi-Citizenship in Democratic Politics, Cam-
bridge/New York: Cambridge University Press 2009.

Coliva, Annalisa und Dani¢le Moyal-Sharrock (Hg.): Hinge Epistemology,
Leiden: Brill 2016.

Collins, James Henderson 1I: Exhortations to Philosophy. The Protreptics
of Plato, Isocrates, and Aristotle, Oxford: Oxford University Press
2015.

Collins, Patricia Hill: ,,Learning from the Outsider Within: The Sociologi-
cal Significance of Black Feminist Thought®, in: Social Problems, Jg.
33, 1986, 14-32.

Colliot-Théléne: Catherine: Demokratie ohne Volk, Hamburg: Hamburger
Edition 2011

Comtesse, Dagmar: ,,Republikanismus und radikale Demokratietheorie®,
in: dies., Oliver Fliigel-Martinsen, Franziska Martinsen und Martin
Nonhoff (Hg.): Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch, Berlin:
Suhrkamp 2019, 746-763.

Cone, James: Black Theology and Black Power, Maryknoll: Orbis 2018.

Connolly, William E.: Identity/Difference, Minneapolis/London: Universi-
ty of Minnesota Press 1991.

—: Pluralism, Durham: Duke University Press 2005.

Dagger, Richard: ,,Republicanism and the Politics of Place, in: Philo-
sophical Explorations, Jg. 4, Heft 3, 2001, 157-173.

Dahl, Robert A.: Democracy and its Critics, New Haven, CT: Yale Uni-
versity Press 1989.

Dahlerup, Drude: ,,Engendering representative democracy*, in: Sonia
Alonso, John Keane und Wolfgang Merkel (Hg.): The Future of Repre-
sentative Democracy, Cambridge: Cambridge University Press 2011,
144-168.

Dalfen, Joachim: ,Einleitung zum Kommentar®, in: Platon, Werke, Bd.
V1.3, {ibers. und kommentiert von J. Dalfen, im Auftrag der Akademie
der Wissenschaften und der Literatur zu Mainz hrsg. von E. Heitsch
und C.W. Miiller, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, 103—159.

376

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Déarmann, Iris: Widerstinde. Gewaltenteilung in statu nascendi, Berlin:
Matthes & Seitz, 2021.

De Veaux, Alexis: Warrior Poet. A Biography of Audre Lorde, New York:
W.W. Norton 2004.

Derrida, Jacques: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geo-
metrie. Ein Kommentar zur Beilage IlI der ,,Krisis“, ibers. von Riidi-
ger Hentschel und Andreas Knop, Miinchen: Fink 1987.

—:Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, aus d. Franz. v. Horst Briih-
mann, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006.

Deutscher, Max: Judgment After Arendt, Hampshire/Burlington: Ashgate
2007.

Diaz, Mercedes Mateo: Representing Women? Female Legislators in West
European Parliaments, Colchester: ECPR Press 2005.

Dierenfield, Bruce J.: The Civil Rights Movement, revised ed., Lon-
don/New York: Routledge 2013.

Disch, Lisa: ,,How could Hannah Arendt glorify the American Revolution
and revile the French? Placing On Revolution in the Historiography of
the French and American Revolutions®, in: European Journal of Polit-
ical Theory, Jg. 10, Heft 3, 2011, 350-371.

Dorlin, Elsa: Selbstverteidigung. Eine Philosophie der Gewalt, Berlin:
Suhrkamp 2020.

Dorre, Klaus: ,,Die neue Landnahme. Dynamiken und Grenzen des Fi-
nanzmarktkapitalismus®, in: Klaus Dorre, Stephan Lessenich und
Hartmut Rosa, Soziologie — Kapitalismus — Kritik. Eine Debatte,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009, 21-86.

Dotson, Kristie: ,,Accumulating Epistemic Power. A Problem with Epis-
temology*, in: Philosophical Topics, Jg. 46, Heft 1, 2018, 129—-154.
Dovi, Suzanne: ,,Preferable Descriptive Representatives: Will just any
Women, Black or Latina do?*, in: American Political Science Review,

Jg. 96, Heft 4, 2002, 729-743.

Downs, Anthony: An Economic Theory of Democracy, New York: Harper
& Row 1957.

—:,,An Economic Theory of Political Action in a Democracy*, Journal of
Political Economy, Jg. 65, Heft 2, 1957, 135-150.

Doyle, James: ,,The Fundamental Conflict in Plato’s Gorgias®, in: David
Sedley (Hg.): Oxford Studies in Ancient Philosophy, Jg. 15, Oxford:
Oxford University Press 2006, 87—100.

Dryzek, John: Deliberative Democracy and Beyond. Liberals, Critics,
Contestations, Oxford: Oxford University Press 2000.

—:,,Theory, Evidence, and the Tasks of Deliberation®, in: Rosenberg,
Shawn W. (Hg.): Deliberation, Participation and Democracy: Can the
People Govern?, Basingstoke: Palgrave Macmillan 2007, 237-250.

377

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—:Foundations and Frontiers of Deliberative Governance, Oxford: Ox-
ford University Press 2010.

—:,,Rhetoric in Democracy: A Systematic Appreciation®, in: Political
Theory, Jg. 38, 2010, 319-339.

Dryzek, John S. und Simon Niemeyer: Foundations and Frontiers of De-
liberative Governance, Oxford: Oxford University Press 2010.

Du Bois, W.E.B.: ,,The Conservation of Races®, in: W.E.B. Du Bois Read-
er, hrsg. v. David Levering Lewis, New York: Henry Holt 1995, 20-28.

—:Die Seelen der Schwarzen, dt. v. Jirgen und Barbara Meyer-Wendt,
Freiburg i. Br.: Orange Press 2008.

Dubiel, Helmut: Ungewifheit und Politik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1994.

—:,.Integration durch Konflikt*, in: Jiirgen Friedrichs und Wolfgang Ja-
godzinski (Hg.): Soziale Integration, Opladen: Westdeutscher Verlag
1999, 132-144.

Dworkin, Ronald: Freedom’s Law. The Moral Reading of the American
Constitution, Oxford/New York: Oxford University Press 1996.

Dzwiza-Ohlsen, Erik Norman: Die Horizonte der Lebenswelt. Sprachphi-
losophische Studien zu Husserls ,erster Phdnomenologie der Lebens-
welt {, Minchen: Fink 2019.

Easton, David: 4 Systems Analysis of Political Life, New York: Wiley
1965.

Ebert, Theodor: ,,Praxis und Poiesis. Zu einer handlungstheoretischen Un-
terscheidung des Aristoteles™, in: Zeitschrift fiir philosophische For-
schung, Jg. 30, Heft 1, 1976, 12-30.

Edmonds, Radcliffe G. Il1I: Myths of the Underworld Journey. Plato, Aris-
tophanes and the ,Orphic‘ Gold Tablets, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2004.

Elsner, Jan: Die Kompetenzen des Vermittlungsausschusses im parlamen-
tarischen Gesetzgebungsverfahren, Wiesbaden: Springer 2017.

Elster, John: Ulysses Unbound: Studies in Rationality, Precommitment,
and Constraints, Cambridge: Cambridge University Press 2000.

Elstub, Stephen: ,,The Third Generation of Deliberative Democracy®, in:
Political Studies Review, Jg. 8, Heft 3, 2010, 291-307.

—:,,Mini-Publics: Issues and Cases”, in: Stephen Elstub und Peter
McLaverty (Hg.): Deliberative Democracy. Issues and Cases, Edin-
burgh: Edinburgh 2014, 166—188.

Engel, Patrick: Sartres methodischer Negativismus, Weilerswist 2020.

Esser, Andrea Marlen: ,,Politische Urteilskraft — Zur Aktualitét eines tradi-
tionellen Begriffs®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 65,
Heft 6,2017, 975-998.

378

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fanon, Frantz: Schwarze Haut, weife Masken, aus d. Franz. v. Eva Mol-
denhauer, Frankfurt a. M.: Syndikat 1980.

Feil, Johannes (Hg.): Wohngruppe, Kommune, Grofifamilie. Gegenmodelle
zur Kleinfamilie, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972.

Feola, Michael: The Powers of Sensibility. Aesthetic Politics through
Adorno, Foucault and Ranciere, Evanston, IL: Northwestern Universi-
ty Press 2018.

Ferrara, Alessandro: The Force of the Example. Explorations in the Para-
digm of Judgment, New York: Columbia University Press 2008.

Flatscher, Matthias: ,,Pladoyer fiir eine radikal-demokratische Institutio-
nentheorie. Eine Spurensuche bei Arendt und Derrida®“, in: Steffen
Herrmann und Matthias Flatscher (Hg.): Institutionen des Politischen.
Perspektiven der radikalen Demokratietheorie, Baden-Baden: Nomos
2020, 71-109.

Flatscher, Matthias und Sergej Seitz, ,,Biirgerliche Solidaritdt und plebeji-
sche Gleichheit. Redemokratisierungen der Postpolitik bei Habermas
und Ranciére®, in: Gebhardt, Mareike (Hg.): Staatskritik und Radikal-
demokratie Das Denken Jacques Rancieres, Baden-Baden: Nomos
2020, 153-170.

Fligel-Martinsen, Oliver: Befragungen des Politischen. Subjektkonstituti-
on — Gesellschafisordnung — Radikale Demokratie, Wiesbaden: Sprin-
ger VS 2017.

Fogelin, Robert: ,,The Logic of Deep Disagreements®, in: Informal Logic,
Jg. 7, 1985, 1-8.

Forster, Jirgen: Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns. Zur
institutionellen Verfassung der Freiheit im politischen Denken Hannah
Arendts, Wiirzburg: Kénighausen & Neumann 2009.

Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses,
iibers. v. Walter Seitter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977.

—:Der Wille zum Wissen, Sexualitdt und Wahrheit. Erster Band, Gbers. v.
Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983.

—:Geschichte der Gouvernementalitdt 1. Sicherheit, Territorium, Bevélke-
rung, Vorlesung am Collége de France 1977-1978, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2004.

—:Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Geschichte der Gouvernementa-
litdt I. Vorlesungen am Collége de France 1977 - 1978, aus d. Franz. v.
Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schrdoder, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2006.

Frank, Jason: The Democratic Sublime. On Aesthetics and Popular As-
sembly, Oxford University Press, 2021.

379

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frey, Bruno S.: ,.Direct Democracy: Politico-Economic Lessons from
Swiss-Experience®, in: The American Economic Review, Jg. 84, Heft 2,
1994, 338-342.

Frick, Marie-Luisa: ,,Diskurstapferkeit als demokratische Tugend®, in:
Magdalena Tonia Fiillenbach u.a. (Hg.), Widerspruchs-Kulturen: Me-
dien, Praktiken und Rdume des Widersprechens, Berlin: Reimer 2023,
25-36.

Fricker, Miranda: Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing,
Oxford/New York: Oxford University Press 2007.

—:,,Afterword”, in: Benjamin R. Sherman und Stacey Goguen (Hg.):
Overcoming Epistemic Injustice. Social and Psychological Perspec-
tives, London: Rowman & Littlefield 2019, 303-305.

Fung, Archon and Erik Olin Wright: ,,Thinking about Empowered Partici-
patory Governance®, in: dies. (Hg.): Deepening Democracy. Institu-
tional Innovations in Empowered Participatory Governance, London:
Verso 2003, 3-44.

Furedi, Frang: ,,.Die verborgene Geschichte der Identitétspolitik®, in: Jo-
hannes Reinhardt (Hg.): Die sortierte Gesellschafi. Zur Kritik der
Identitdtspolitik, Frankfurt: Novo 2018,

Gabriel, Gottfried: Zwischen Logik und Literatur. Erkenntnisformen von
Dichtung, Philosophie und Wissenschaft, Stuttgart: Metzler 1991.

—: Prdzision und Prédgnanz. Logische, rhetorische, dsthetische und litera-
rische Erkenntnisformen, Paderborn: mentis 2019.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philoso-
phischen Hermeneutik. Gesammelte Werke, Bd. 1, Tiibingen: Mohr
1990.

Gaffney, Jennifer: ,,Memories of exclusion: Hannah Arendt and the Hai-
tian Revolution®, in: Philosophy & Social Criticism, Jg. 44, 2018, 701—
721.

Garsten, Bryan: Saving Persuasion. A Defence of Rheotric and Judgment,
Cambridge: Harvard University Press 2006.

—:,,The Rhetoric Revival in Political Theory®, in: Annual Review of Poli-
tical Science, Jg. 14,2011, 159-180.

Gebhardt, Mareike: Politisches Handeln in der postmodernen Konstellati-
on. Kritische Demokratietheorie nach Hannah Arendt und Jiirgen Ha-
bermas, Baden-Baden: Nomos 2014.

—:,,Flichtige = Présenz. = Umkimpfte  Solidarititen = des  EU-
Migrationsregimes*, in: Femina Politica, Jg, 28,2019, 54-67.

Gerlek, Selin: Korporalitit und Praxis. Revision der Leib-Korper-
Differenz in Maurice Merleau-Pontys philosophischem Werk, Pader-
born: Fink 2020.

380

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Goi, Simona: ,,Agonism Deliberation and the Politics of Abortion®, in:
Polity, Jg. 37, Heft 1, 2005, 54-81.

Goodman, Nelson: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1997.

Gordon, Lewis: Existentia Africana. Understanding Africana Existential
Thought: London: Routledge.

Gregory, Richard L.: Eye and Brain, New York: McGraw Hill 1966.

Gret, Marion und Yves Sintomer: The Porto Alegre Experiment: Learning
Lessons for Better Democracy, London: Zed Books 2005.

Grimm, Dieter: ,Justiz und Gesetzgebung. Zur Rolle und Legitimitit der
Verfassungsrechtsprechung®, in Peter Koller und Christian Hiebaum
(Hg.): Jiirgen Habermas: Faktizitit und Geltung, Berlin/Boston: De
Gruyter 2016, 99-116.

Gronlund, Kimmo, André Béchtier und Maija Setdld: Deliberative Mini-
Publics. Involving Citizens in the Democratic Process, Essex: ECPR
Press 2014.

Guenther, Lisa: Solitary Confinement. Social Death and lIts Afterlives,
London: University of Minnesota Press 2013.

—:,,3eeing Like a Cop: A Critical Phenomenology of Whiteness as Pro-
perty, in: Emily S. Lee, Race as Phenomena. Between Phenomenolo-
gy and Philosophy of Race, Lanham: Rowman & Littlefield 2019,
189-206.

—:,,3ix Senses of Critique for Critical Phenomenology®, in: Puncta:
Journal of Critical Phenomenology, vol 4, 2021, 5-23.

Guinier, Lani: The Tyranny of the Majority: Fundamental Fairness in
Representative Democracy, New York: Martin Kessler 1994.

Gilindogdu, Ayten: Rightlessness in an Age of Rights. Hannah Arendt and
the Contemporary Struggles of Migrants, New York: Oxford Universi-
ty Press 2015.

Habermas, Jiirgen: ,,Hannah Arendts Begriff der Macht, in: ders.: Philo-
sophisch-politische Profile. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1981, 228-248.

—:,,Popular Sovereignty as Procedure®, in: James Bohman und William
Rehg (Hg.): Deliberative Democracy. Essays on Reason and Politics,
Cambridge, MA/London: The MIT Press 1997, 35-65.

—: Faktizitdt und Geltung. Beitrédge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1998.

Hamilton, Alexander, James Madison und John Jay: The Federalist Pa-
pers, hrsg. u. eingel. v. Michael A. Genovese, New York: Palgrave
Macmillan 2009.

Hamilton, Lawrence: Freedom is Power. Liberty Through Political Repre-
sentation. Cambridge: Cambridge University Press 2014.

381

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hansen, Mogens Herman: Die Athenische Demokratie im Zeitalter des
Demosthenes. Struktur, Prinzipien und Selbstverstdndnis, Berlin: Aka-
demie 1991.

Harel, Alon: Wozu Recht? Rechte, Staat und Verfassung im Kontext mo-
derner Gesellschaften, ibers. v. Veit Friemert, Freiburg: Alber 2018.
Harvard University Center for Urban Development Studies: Assessment of
Participatory Budgeting in Brazil, Washington, DC: Inter-American

Development Bank 2003.

Haslanger, Sally: ,,Studying While Black. Trust, Opportunity, and Disre-
spect™, in: Du Bois Review, Jg. 11, Heft 1, 2014, 109-136.

—:,,The Normal, the Natural and the Good: Generics and Ideology*, in:
Politica & Soicieta, Jg. 3, 2014, 365-392.

Hasselsweiler, Ekkehardt: Der Vermittlungsausschuf3. Verfassungsgrund-
lagen und Staatspraxis, Berlin: Duncker & Humblot 1981.

Hauser Gerard und Amy Grim (Hg.): Rhetorical Democracy. Discursive
Practices of Civic Engagement, London, Lawrence Erlbaum Associ-
ates 2004.

Hayward, Clarissa Rile: ,,Making Interest: On Representation and De-
mocratic Legitimacy®, in: lan Shapiro, Susan C. Stokes, Elisabeth Jean
Wood und Alexander S. Kirshner (Hg.): Political Representation,
Cambridge: Cambridge University Press 2009, 111-136.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Frankfurt a. M.: Klostermann 1977.

—:Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2004.

Heindmaa, Sara: ,,Phenomenological Responses to Gestalt Psychology*,
in: dies. und Martina Reuter (Hg.): Psychology and Philosophy: In-
quiries into the Soul from Late Scholasticism

Held, Klaus: Phdnomenologie der politischen Welt, Frankfurt a. M. u.a.:
Peter Lang 2010.

Hénaff, Marcel: Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken,
Bielefeld: transcript 2014.

Hennis, Wilhelm: Auf dem Weg in den Parteienstaat, Stuttgart: Reclam,
1998.

Herrmann, Steffen: ,,Biihne und Alltag. Uber zwei Existenzweisen des
Drag®, in: Pia Thilmann, Tania Witte, Ben Rewald (Hg.), Drag Kings.
Mit Bartkleber gegen das Patriarchat, Querverlag: Berlin 2007, 115—
132.

—:,,Anerkennung und Abhingigkeit. Zur Bindungskraft gesellschaftlicher
Ungleichheitsverhiltnisse nach Hegel“, in: Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie, 62:2,2014, S. 279-296.

—:,,Demokratische Urteilskraft nach Arendt“, in: Zeitschrift fiir Prakti-
sche Philosophie, Jg. 6, Heft 1, 2019, 179-210.

382

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf
https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf
https://ub-deposit.fernuni-hagen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/mir_derivate_00000902/Herrmann_Anerkennung_und_Abhaengigkeit_2014.pdf

—:,,The Struggle for a Common World. From Epistemic Power to Politi-
cal Action With Arendt and Fricker®, in: Thomas Bedorf und Steffen
Herrmann (Hg.): Phenomenology of the Political, London: Routledge
2019, 277-299

—:,,Radikaldemokratische Institutionen. Gruppenvertretung und Volkstri-
bunat®, in: ders. und Matthias Flatscher (Hg.): Institutionen des Politi-
schen. Perspektiven der radikalen Demokratietheorie, Baden-Baden:
Nomos 2020, 225-250.

Herrmann Steffen und Thomas Bedorf: ,,Three Types of Political Pheno-
menology*, in: Steffen Herrmann und Thomas Bedorf (Hg.), Political
Phenomenology. Experience, Ontology, Episteme, London: Routledge
2019, 1-14.

Herrmann Steffen und Matthias Flatscher (Hg.): Institutionen des Politi-
schen. Perspektiven der radikalen Demokratietheorie, Baden-Baden:
Nomos 2020.

Hetzel, Andreas, Oliver Fliigel und Reinhard Heil (Hg.): Die Riickkehr des
Politischen. Demokratietheorien heute, Darmstadt: WBG 2004.

Hetzel, Andreas: Die Wirksamkeit der Rede. Zur Aktualitit klassischer
Rhetorik fiir die moderne Sprachphilosophie, Bielefeld: transcript
2011.

—:,,Rhetorik, Politik und radikale Demokratie®, in: Andreas Hetzel und
Gerald Posselt (Hg.), Handbuch Rhetorik und Philosophie, Berlin: De
Gruyter 2017, 535-562.

Heuer, Wolfgang, Bernd Heiter und Stefanie Rosenmiiller (Hg.): Arendt-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart: Metzler 2011.

Hickey, Ross: ,,Bicameral Bargaining and Federation Formation®, in: Pub-
lic Choice, Jg. 154, 2013, 217-241.

Hirsch, Michael: Die zwei Seiten der Entpolitisierung. Zur politischen
Theorie der Gegenwart, Stuttgart: Steiner 2007.

Hobbes, Thomas: Leviathan, aus dem Engl. V. Jutta Schldsser, Hamburg:
Meiner 1966

Honig, Bonnie: ,,Agonaler Feminismus. Arendt und die Identititspolitik®,
in: Geschlechterverhdltnisse und Politik, hrsg. v. Institut fiir Sozialpoli-
tik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, 43-71.

Honneth, Axel (Hg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die morali-
schen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt a. M.: Campus
1993.

hooks, bell: ,,Homeplace: A Site of Resistance, in: Yearning: Race, Gen-
der and Cultural Politics, London: Routledge 1990.

Hornig, Eike-Christian: Die Parteiendominanz direkter Demokratie in
Westeuropa, Baden-Baden: Nomos 2011.

383

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hosle, Vittorio: ,,Platons ,Protreptikos‘. Gesprachsgeschehen und Ge-
spriachsgegenstand in Platons Euthydemos®, in: Rheinisches Museum
fiir Philologie, Jg. 147, Heft 3/4, 2004, 247-275.

Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phidnomenologie und phédnomeno-
logischen Philosophie, 2. Buch, Phdnomenologische Untersuchungen
zur Konstitution, in: Husserliana 1V, hrsg. v. M. Biemel, Den Haag:
Nijhoff 1952.

—:Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsma-
nuskripten 1918-1926, in: Husserliana X1, hrsg. v. M. Fleischer, Den
Haag: Nijhoff 1966.

—:Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge, in: Husserliana 1,
hrsg. v. S. Strasser, Den Haag: Martinus Nijhoff 1973.

—:Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phdnomenologie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Philoso-
phie, in: Husserliana V1, hrsg. v. W. Biemel, Den Haag: Nijhoff 1976.

—:Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Phi-
losophie, 1. Buch, Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenolo-
gie, in: Husserliana 111.1, hrsg. v. K. Schuhmann, Den Haag: Nijhoff
1976.

—: Wahrnehmung und Aufmerksamkeit. Texte aus dem Nachlass (1893—
1912). In: Husserliana Bd. XXXVIII, hrsg. v. T. Vongehr u. R. Giulia-
ni, Dordrecht: Springer 2004

Irwin, Thomas H.: ,,Coercion and objectivity in Plato’s dialectic®, in: Re-
vue Internationale de Philosophie, Jg. 40, Heft 156/157, 1986, 49-74.

Iser, Mattias: Fortschritt und Emporung. Grundlagen einer kritischen
Theorie der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Campus 2008.

Jaeggi, Rahel: Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp 2014.

Jagger, Alison: ,,Multicultural Democracy®, in: The Journal of Political
Philosophy, Jg. 7, Heft 30, 1999, 308-329.

Johnson, Clarence Sholé: ,,Reading Between the Lines: Kathryn Gines on
Hannah Arendt and Antiblack Racism®, in: The Southern Journal of
Philosophy, Jg. 47, 2009, 77-83.

Jordan, Mark D.: ,,Ancient Philosophic Protreptic and the Problem of Per-
suasive Genres*, in: Rhetorica, Jg. 4, Heft 4, 1986, 309-333.

Jordovic, Ivan: Taming Politics, Plato and the Democratic Roots of Ty-
rannical Man, Stuttgart: Franz Steiner 2019.

Jorke, Dirk: ,,Political participation, social inequalities, and special veto
powers®, in: Critical Review of International Social and Political Phi-
losophy, Jg.19, Heft 3, 2016, 320-338.

—:,,Der demokratische Foderalismus der Anti-Federalists®, in: Eva
Marlene Hausteiner (Hg.): Foderalismen. Modelle jenseits des Staates,
Baden-Baden: Nomos, 2016, 79-201.

384

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kalyvas, Andreas: Democracy and the Politics of the Extraordinary, Max
Weber, Carl Schmitt and Hannah Arendt, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2008.

Kant, Immanuel: Kant's gesammelte Schriften, hrsg. von der koniglich
preussischen Akademie der Wissenschaften [=AA], Berlin: G. Reimer
1900ft.

Kasceev, Vladimir: ,,Schiedsgericht und Vermittlung in den Bezichungen
zwischen den hellenistischen Staaten und Rom“, in: Historia: Zeit-
schrift fiir Alte Geschichte, 1997, Jg. 46, Heft 4, 419—433.

Kateb, George: Hannah Arendt. Politics, Conscience, Evil, Totowa: Row-
man & Allanheld 1984.

—:,,The Judgment of Arendt“, in: Revue Internationale de Philosophie,
Jg. 53, Heft 208, 1999, 133-154.

Kaufmann, Charles: ,,Enactment as Argument in the ,Gorgias‘“, in: Phi-
losophy & Rhetoric, Jg. 12, Heft 2, 1979, 114-129.

Khan-Cullors, Patrisse und Asha Bandele: #BlackLivesMatter. Eine Ge-
schichte vom Uberleben, aus d. Engl. v. Henriette Zeltner, Koln: Kie-
penheuer & Witsch 2018.

Kidd, Ian, José Medina und Gaile Pohlhaus Jr. (Hg.): The Routledge
Handbook of Epistemic Injustice. New York: Routledge 2017.

King, Martin Luther: ,Brief aus dem Gefangnis in Birmingham®, in:
Schopferischer Widerstand. Reden, Aufsdtze, Predigten, Giitersloh:
Mohn 1980, 56-75.

Kirchgissner, Gebhard: ,,Direkte Demokratie: Das Beispiel der Schweiz*,
in: Zeitschrift fiir Politik, Neue Folge, Jg. 49, Heft 3, 2002, 306-331.
Kirchgéssner, Gebhard und Werner W. Pommerehne: ,,Zwischen Parteien-
und Bundesstaat: Staatshandeln in der Schweiz und in der Bundesre-
publik Deutschland®, in: Heidrun Abromeit und Werner W. Pommer-
chne (Hg.): Staatstdtigkeit in der Schweiz, Bern/Stuttgart/Wien: Haupt

1992, 221-245.

Kompridis, Nikolas: ,,Uber WelterschlieBung: Heidegger, Habermas, De-
wey", in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 41, 1993, 525-538.

Kompridis, Nikolas (Hg.): The Aesthetic Turn in Political Thought, New
York: Bloomsbury 2014.

Koritensky, Andreas: ,,Ubersichtliche Darstellung. Wittgensteins Rezepti-
on der morphologischen Methode und ihre Bedeutung fiir die Sprach-
philosophie®, in: Ralf Miiller u.a. (Hg.), Morphologie als Paradigma in
den Wissenschaften, Stuttgart: frommann-holzboog 2022, 57-76.

Kotz¢é, Annemaré: ,,Protreptik™, in: Reallexikon fiir Antike und Christen-
tum, Bd. 28, Stuttgart: Hiersemann 2018, Sp. 372-393.

Kramer, Larry D.: The People Themselves. Popular Constitutionalism and
Judicial Review, Oxford: Oxford University Press 2004.

385

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kriesi, Hanspeter: ,,The participation in Swiss direct-democratic votes*,
in: Claes H. de Vreese (Hg.): The Dynamics of Referendum Cam-
paigns. An International Perspective, Basingstoke/New York: Palgrave
Macmillan 2007, 117-141.

—:,,The role of the political elite in Swiss direct-democratic votes®, in:
Zoltan Tibor Pallinger et al. (Hg.): Direct Democracy in Europe. De-
velopments and Prospects, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften 2007, 82-93.

—:Direct Democratic Choice. The Swiss Experience, Lanham, MD: Lex-
ington Books 2005.

Kropp, Sabine: Kooperativer Féderalismus und Politikverflechtung,
Springer: VS 2010.

Kuhn, Thomas: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1976.

Kymlicka, Will und Wayne Norman: ,,Return of the Citizen. A Survey of
Recent Work on Citizenship Theory*, in: Ronald Beiner (Hg.): Theo-
rizing Citizenship, Albany: SUNY Press 1995, 283-322.

Laborde, Cécile und John Maynor (Hg.): Republicanism and Political
Theory, Oxford: Blackwell 2008.

Laclau, Ernesto: ,,Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun? Die
soziale Produktion leerer Signifikanten®, in: Emanzipation und Diffe-
renz, Wien: Turia und Kant 2010, 65-78.

Laclau, Ernesto und Chantal Moufte: Hegemonie und radikale Demokra-
tie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, aus d. Engl. v. Michael Hintz
und Gerd Vorwallner, Wien: Passagen 2000.

Lafont, Cristina: ,,Philosophical Foundations of Judicial Review®, in: Da-
vid Dyzenhaus und Malcolm Thorburn (Hg.): Philosophical Founda-
tions of Constitutional Law, Oxford: Oxford University Press 2016,
265-280.

Lederman, Shmuel: ,,Councils and Revolution: Participatory Democracy
in Anarchist Thought and the New Social Movements®, in: Science &
Society, Jg. 79, Heft 2, 2015, 243-263.

—:,,Hannah Arendt and the Council System®, in: James Muldoon (Hg.):
Council Democracy. Towards a Democratic Socialist Politics, Lon-
don/New York: Routledge 2018, 150-167.

—:,,The Centrality of the Council System in Arendt’s Political Theory*,
in: Kei Hiruta (Hg.): Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution,
Cham: Palgrave Macmillan 2019, 253-276.

Ledford, Angela D.: Group Representation, Feminist Theory and the
Promise of Justice, London/New York: Routledge 2012.

Lee, Harper: To Kill a Mockingbird, Essex: Heinemann 1966.

386

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lefort, Claude: ,,Die Frage der Demokratie®, in: Ulrich Rodel (Hg.): Au-
tonome Gesellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1990, 281-297.

Levi, Primo: Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht, Miin-
chen: dtv 1992

Lepsius, Oliver: ,,Grundrechtsschutz in der Corona-Pandemie®, in: Recht
& Politik, Jg. 56, Heft 3, 2020, 258-281.

Levett, Brad: ,,Platonic Parody in the ,Gorgias‘“, in: Phoenix, Jg. 59, Heft
3/4, 2005, 210-227.

Levinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Freiburg: Alber 1998.

Lhotta, Roland: ,,Konsens und Konkurrenz in der konstitutionellen Oko-
nomie bikameraler Verhandlungsdemokratie: Der Vermittlungsaus-
schuss als effiziente Institution politischer Deliberation®, in: Everhard
Holtmann und Helmut Voelzkow (Hg.): Zwischen Wettbewerbs- und
Verhandlungsdemokratie. Analysen zum Regierungssystem der Bundes-
republik Deutschland, Wiesbaden: Springer 2000, 79-104.

Llanque, Marcus: ,,Der Republikanismus. Geschichte und Bedeutung einer
politischen Theorie®“, in: Berliner Debatte Initial, Jg. 14, Heft 1, 2003,
3-15.

Loidolt, Sophie: ,,Sich ein Bild machen. Das &sthetische Urteilen als poli-
tisches Urteilen in der Kant-Lektiire von Hannah Arendt, in: Sanda
Lehmann und Sophie Loidolt (Hg.): Urteil und Fehlurteil, Wien: Turia
& Kant 2011, 231-246.

—:,,Hannah Arendt und die conditio humana der Pluralitiat”, in: Reinhold
Esterbauer, Giinther Poltner und Martin Ross (Hg.): Den Menschen im
Blick. Phédnomenologische Zugdnge, Wirzburg: Konigshausen &
Neumann 2012, 375-398.

—:Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersubjec-
tivity, New York/London: Routledge 2018.

—:,,,Who one is” — A Political Issue? Hannah Arendt on Personhood,
Maximal Self, and Bare Life“, in: Thomas Bedorf und Steffen
Herrmann (Hg.): Political Phenomenology. Experience, Ontology,
Episteme, London: Routledge 2020, 165-192.

Lovell, Terry: ,,Resisting with Authority: Historical Specificity, Agency
and the Performative Self*, in: Theory, Culture & Society, Jg. 20, Heft
1,2003, 1-17.

Lovenduski, Joni: Feminizing Politics, Cambridge: Polity Press 2005.

Lowery, Wesley: They Can't Kill Us All. The Story of Black Lives Matter,
London: Penguin 2017.

387

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lublin, David: The Paradox of Representation: Racial Gerrymandering
and Minority Interests in Congress, Princeton: Princeton University
Press 1997.

Luhmann, Niklas: Politik der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
2002.

Luskin, Robert C., James S. Fishkin und Dennis Plane: Deliberative Poll-
ing and Policy Outcomes: Electric Utility Issues in Texas, 1999,
https://cdd.stanford.edu/1999/deliberative-polling-and-policy-
outcomes-electric-utility-issues-in-texas/

Luskin, Robert C., James S. Fishkin und Roger Jowell: ,,Considered Opin-
ions: Deliberative Polling in Britain®, in: British Journal of Political
Science, Jg. 32, Heft 3, 2002, 455-487.

Machiavelli, Niccolo: Discorsi. Gedanken tiber Politik und Staatsfiihrung,
iibers. v. Rudolf Zorn, 3. Aufl., Stuttgart: Kroner 1977.

—:,,Denkschrift iiber die Reform des Staates von Florenz®, in: ders.: Poli-
tische Schriften, aus d. Ital. v. Johannes Ziegler und Franz Nikolaus
Baur, hrsg. v. Herfried Miinkler, Frankfurt a. M.: Fischer 1990.

Maclntyre, Alasdair: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der
Gegenwart, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1995.

Mafteis, Stefania: Tramsnationale Philosophie: Hannah Arendt und die
Zirkulationen des Politischen, Frankfurt a. M.: Campus 2018.

Mager, Wolfgang: ,,Republik®, in: Reinhart Koselleck, Otto Brunner und
Werner Conze (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 5, Stuttgart:
Klett-Cotta 1984, 549-651.

Malkki, Liisa: ,,Speechless Emissaries. Refugees, Humanitarianism, and
Dehistoricization, in: Cultural Anthropology, Jg. 11, Heft 3, 1996,
377-404.

Manley, John: The Politics of Finance, Boston: Little-Browen 1970.

Mansbridge, Jane und Aldon Morris (Hg.): Oppositional Consciousness.
The Subjective Roots of Social Protest, Chicago/London: University of
Chicago Press 2001.

—:,,Rethinking Representation®, in: American Political Science Review,
Jg. 97, Heft 4, 2003, 515-528.

—:,,Should Blacks Represent Blacks and Women Represent Women? A
Contingent ,Yes , in: The Journal of Politics, Jg. 61, Heft 3, 1999,
628-657.

Marchart, Oliver: Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen
bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin: Suhrkamp
2010.

Margalit, Avishai: On Compromise and Rotten Compromises, Prince-
ton/Oxford: Princeton University Press 2010.

388

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marion, Jean-Luc: Gegeben sei. Entwurf einer Phdnomenologie der Ge-
gebenheit, Freiburg: Alber 2015.

Markell, Patchen: ,,The Insufficiency of Non-Domination“, in: Political
Theory, Jg. 36, Heft 1, 2008, 9-36.

Martinsen, Franziska: ,,Ambivalenzen der Arendt-Rezeption. Eine Ein-
ordnung®, in: dies. (Hg.), Fragil — Stabil? Dynamiken der Demokratie,
Weilerswist: Velbriick 2021, 109-123.

Massey, Douglas S. und Nancy N. Denton: American Apartheid: Segrega-
tion and the Making of the Underclass, Cambridge/London: Harvard
University Press 1993.

May, Todd: Contemporary Political Movements and the Thought of
Jacques Ranciere. Equality in Action, Edinburgh: Edinburgh Universi-
ty Press 2010.

Mayer, Christoph: ,,Direkte Demokratie in der Schweiz®, in: Wolfgang
Merkel und Claudia Ritzi (Hg.): Die Legitimitdt direkter Demokratie.
Wie demokratisch sind Volksabstimmungen?, Wiesbaden: Springer VS
2017, 51-72.

Mayes, Keith A.: Kwanzaa. Black Power and the Making of the African-
American Holiday Tradition, New York/London: Routledge 2009.

Maynor, John: Republicanism in the Modern World, Cambridge: Polity
Press 2003.

Mazzara, Federica: ,,Spaces of Visibility for the Migrants of Lampedusa:
The Counter Narrative of the Aesthetic Discourse®, in: Italian Studies,
Jg. 70, 2015 449-464.

McCormick, John P.: ,,Machiavelli against Republicanism. On the Cam-
bridge School’s ,Guicciardininan Moments**, in: Political Theory, Jg.
31, Heft 5, 2003, 615-643.

—:,,Contain the Wealthy and Patrol the Magistrates: Restoring Elite Ac-
countability to Popular Government®, in: American Political Science
Review, Jg. 100, Heft 2, 2006, 147-163.

—:Machiavellian Democracy, Cambridge: Cambridge University Press
2011.

McWilliams, Susan J. (Hg.): 4 Political Companion to James Baldwin,
Lexington: University Press of Kentucky 2017.

Medina, José: The Epistemology of Resistance. Gender and Racial Op-
pression, Epistemic Injustice, and Resistant Imaginations, New York:
Oxford University Press 2013.

Medina, José und Tempest Henning, ,,My Body as a Witness®, in: Jennifer
Lackey (Hg.) Appplied Epistemology, New Yorik: Oxford University
Press 2021, 171-190.

389

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meints, Waltraud: Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie zur
politischen Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld:
transcript 2011.

Menke, Christoph: Theorie der Befreiung, Berlin: Suhrkamp 2022.

Merkel, Wolfgang und Claudia Ritzi (Hg.): Die Legitimitdt direkter De-
mokratie. Wie demokratisch sind Volksabstimmungen?, Wiesbaden:
Springer VS 2017.

—:,,Theorie und Vergleich®, in: dies. (Hg.): Die Legitimitdt direkter De-
mokratie. Wie demokratisch sind Volksabstimmungen?, Wiesbaden:
Springer VS 2017, 9-48.

Merleau-Ponty, Maurice: Phdnomenologie der Wahrnehmung, aus d.
Franz. v. Rudolf Boehm, Berlin: Walter de Gruyter 1966.

Meyer, Katrin: ,,Kritik der Postdemokratie. Ranciére und Arendt iiber die
Paradoxien von Macht und Gleichheit”, in: Leviathan, Jg. 39, 2011,
21-38.

—:Macht und Gewalt im Widerstreit. Politisches Denken nach Hannah
Arendt, Basel: Schwabe 2016.

Michelsen, Danny: Kritischer Republikanismus und die Paradoxa konsti-
tutioneller Demokratie. Politische Freiheit nach Hannah Arendt und
Sheldon Wolin, Wiesbaden: Springer Nature 2019.

Michelsen, Danny und Franz Walter: Unpolitische Demokratie. Zur Krise
der Reprdsentation, Berlin: Suhrkamp 2013.

Miller, James: Democracy is in the Streets. From Port Huron to the Siege
of Chicago, Cambridge, MA/London: Harvard University Press 1994.

Mills, Charles: ,,Alternative Epistemologies®, in: ders.: Blackness Visible.
Essays on Philosophy and Race, Ithaca: Cornell University Press 1998,
21-39.

—:,,Non-Cartesian Sums: Philosophy and the African-American Experi-
ence”, in: ders. Blackness Visible: Essays on Philosophy and Race, Ith-
aca: Cornell University Press 1998, 1-20.

—:,,White Ignorance”, in: Shannon Sullivan und Nancy Tuana (Hg.),
Race and Epistemologies of Ignorance, Albany: State University of
New York 2007, 11-38.

Mollers, Christoph: ,,Parlamentarische Selbstentméchtigung um Zeichen
des Virus®, VerfBlog, 2020/3/26, https://verfassungsblog.de/parlamen-
tarische-selbstentmaechtigung-im-zeichen-desvirus/.

Montesquieu, Charles Baron de Secondat: Vom Geist der Gesetze, Berlin:
De Gruyter 1950.

—: Vom Geist der Gesetze, Stuttgart: Reclam 2011.

Most, Glenn W.: ,,Plato’s Exoteric Myths®, in: Catherine Collobert, Pierre
Destrée, und Francisco J. Gonzalez (Hg.): Plato and Myth. Studies on

390

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://verfassungsblog.de/parlamentarische--selbstentmaechtigung-im-zeichen-desvirus
https://verfassungsblog.de/parlamentarische--selbstentmaechtigung-im-zeichen-desvirus
https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://verfassungsblog.de/parlamentarische--selbstentmaechtigung-im-zeichen-desvirus
https://verfassungsblog.de/parlamentarische--selbstentmaechtigung-im-zeichen-desvirus

the Use and Status of Platonic Myths, Leiden/Boston: Brill 2012, 13—
24,

Mouffe, Chantal: The Return of the Political, London u.a.: Verso 1993.

—:Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, aus d. Engl. v.
Niels Neumeier, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.

—:Das demokratische Paradox, Wien: Turia + Kant 2008.

—: Fiir einen linken Populismus, aus d. Engl. v. Richard Barth, Suhrkamp:
Berlin 2018.

Moyal-Sharrock, Daniéle: The Third Wittgenstein. The Post-Investigations
Works, London: Routledge 2004.

—:,,Wittgenstein’s Hinge Certeinty*, in: Constantine Sandis und dies.
(Hg.), Extending Hinge Epistemology, London: Anthem 2022, 3-26.
Mrovlje, Masa: Rethinking Political Judgement. Arendt and Existential-

ism, Edinburgh: Edinburgh University Press 2019.

Muldoon, James: ,,The Lost Treasure of Arendt's Council System®, in:
Critical Horizons, Jg. 12, Heft 3, 2011, 396-417.

—:(Hg.): Council Democracy. Towards a Democratic Socialist Politics,
London: Routledge 2018.

Murray, Paul: Song in a Weary Throat: An America Pilgrimage, New
York: Harper and Row 1987.

Nagel, Thomas: ,,Wie ist es, eine Fledermaus zu sein?“, in: Peter Bie-
ri (Hg.): Analytische Philosophie des Geistes, Konigstein: Hain 1981.

Ngo, Helen: The Habits of Racism A Phenomenology of Racism and Ra-
cialized Embodiment, Lanham: Lexington 2012.

Nicholson, Lina: Identity Before Identity Politics, New York; Cambridge
University Press 2008.

Nietzsche, Friedrich: Genealogie der Moral, in: Kritische Studienausgabe,
Bd. 5, hrsg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen: dtv
1999.

Nisbet, Robert: ,,Hannah Arendt and the American Revolution®, in: Social
Research, Jg. 44, Heft 1, 1977, 63-79.

Norris, Andrew: ,,Rhetoric and Political Theory®, in: Michael J. MacDon-
ald (ed.), The Oxford Handbook of Rhetorical Studies, New York: Ox-
ford University Press 2017, 625-635.

Norton, Anne: ,,Heart of Darkness: Africa and African Americans in the
Writings of Hannah Arendt”, in: Bonnie Honig (Hg.), Feminist Inter-
pretations of Hannah Arendt, University Park, Pennsylvania State
University press 1995, 247-263.

Nullmeier, Frank: Politische Theorie des Sozialstaats, Frankfurt a. M.:
Campus 2000.

—:,,Covid-19-Pandemie und soziale Freiheit”, in: Zeitschrift fiir Politi-
sche Theorie, Jg. 11, Heft 1, 2020, 127—-154.

391

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oberprantacher, Andreas: ,,Radikal demokratischer Ungehorsam. ,Illega-
le® als strittiges politisches Subjekt®, in: Zeitschrift fiir praktische Phi-
losophie, Bd. 3, 2016, 305-338.

Obinger, Herbert: Politische Institutionen und Sozialpolitik in der Schweiz.
Der Einfluss von Nebenregierungen auf Struktur und Entwicklung des
schweizerischen Sozialstaats, Frankfurt a. M.: Campus 1998.

Offe, Claus: ,,Wider scheinradikale Gesten. Die Verfassungspolitik auf der
Suche nach dem ,Volkswillen‘, in: Gunter Hofmann und Werner A.
Perger (Hg.): Die Kontroverse. Weizsdckers Parteienkritik in der Dis-
kussion, Frankfurt a. M.: Eichborn Verlag 1992, 126-142.

Oksala, Johanna: Feminist Experiences. Foucauldian and Phenomenolog-
ical Investigations, Evanston: Northwestern University Press 2016.
Oppelt, Martin: Gefihrliche Freiheit. Rousseau, Lefort und die Urspriinge

der radikalen Demokratie, Baden-Baden: Nomos 2017.

Owen, David und Graham Smith: ,,Survey Article: Deliberation, Democ-
racy, and the Systemic Turn®, in: The Journal of Political Philosophy,
Jg. 23, Heft 2, 2015, 213-234.

Packard, Jerald: American Nightmare: The History of Jim Crow, New
York: St. Martin’s Press 2002.

Painter, Neil Irvin: The History of White People, New York: Norton 2010.

Palonen, Kari: ,,Was hitte Max Weber zu Hannah Arendt gesagt? Reflexi-
onen zu Hannah Arendts Kritik der reprdsentativen Demokratie®,
in: Hubertus Buchstein und Rainer Schmalz-Bruns (Hg.): Politik der
Integration. Symbole, Reprisentation, Institution. Festschrift fiir
Gerhard Gohler zum 65. Geburtstag, Baden-Baden: Nomos 2006,
199-213.

Panagia, Davide: The Political Life of Sensation, Durham, N.C.: Duke
University Press 2009, 45-73.

Parkinson, John: Deliberating in the Real World: Problems of Legitimacy
in Deliberative Democracy, Oxford: Oxford University Press 2006.
—:,,Democratizing deliberative systems®, in: John Parkinson und Jane
Mansbridge (Hg.): Deliberative Systems. Deliberative Democracy at
the Large Scale, Cambridge u.a.: Cambridge University Press 2012,

151-172.

Pateman, Carole: ,,Participatory Democracy Revisited, in: Perspectives
on Politics, Jg. 10, Heft 1, 2012, 7-19.

Patterson, Orlando: Slavery and Social Death. A Comparative Study, Lon-
don: Harvard University Press 1982.

Peniel, Joseph (Hg.): The Black Power Movement. Rethinking the Civil
Rights-Black Power Era, New York/London: Routledge 2006.

Pettit, Philip: ,,Negative Liberty, Liberal und Republican®, in: European
Journal of Philosophy, Jg. 1, Heft 1, 1993, 15-38.

392

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—:Republicanism. A Theory of Freedom and Government, Oxford: Clar-
endon Press 1997.

—:,,Democracy, Electoral and Contestatory”, in: Nomos, Jg. 42, 2000,
105-144.

—:,,Republican Freedom and Contestatory Democratization®, in: lan
Shapiro und Casiano Hacker-Cordon (Hg.): Democracy s Value, Cam-
bridge: Cambridge University Press 1999, 163—190.

—:A Theory of Freedom. From the Psychology to the Politics of Agency,
Oxford u.a.: Oxford University Press 2001.

—:,, Varieties of public Representation®, in: lan Shapiro, Susan C. Stokes,
Elisabeth Jean Wood und Alexander S. Kirshner (Hg.): Political Repre-
sentation, Cambridge: Cambridge University Press 2009, 61-89.

— On the People’s Terms. A Republican Theory and Model of Democra-
¢y, Cambridge: Cambridge University Press 2012.

—: Gerechte Freiheit. Ein moralischer Kompass fiir eine komplexe Welt,
iibers. v. Karin Woérdemann, Berlin: Suhrkamp 2017.

Phillips, Anne: The Politics of Presence. The Political Representation of
Gender, Ethnicity, and Race, 2. Aufl., Oxford: Clarendon Press 2003.
Pitkin, Hannah Fenichel: The Concept of Representation, Berkeley/Los

Angeles: University of California Press 1967.

—:The Attack of the Blob. Hannah Arendt’s Concept of the Social, Chica-
go/London: University of Chicago Press 1998.

Platon, Gorgias, in: Werke, Bd. V1.3, libers. und kommentiert von J. Dal-
fen, im Auftrag der Akademie der Wissenschaften und der Literatur zu
Mainz hrsg. von E. Heitsch und C.W. Miiller, G6ttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 2004.

Platon: Sdmtliche Werke, hg. v. Ursula Wolf auf der Grundlage der Bear-
beitung von Walter Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambock, Reinbek
bei Hamburg: Rowohlt 1994ff.

Plot, Martin: The Aesthetico-Political. The Question of Democracy in
Merleau-Ponty, Arendt, and Ranciere, London: Bloomsbury 2014.

Polhaus, Gaile Jr.: ,,Relational Knowing and Epistemic Injustice: Toward a
Theory of ,Willful Hermeneutical Ignorance‘, in: Hypatia, Jg. 27,
Heft 4, 2012, 715-735.

Pollmann, Arnd: Integritit. Aufnahme einer sozialphilosophischen Perso-
nalie, 2. Aufl., Bielefeld: transcript 2018.

Posselt, Gerald: ,,Politiken des Performativen. Judith Butlers Theorie poli-
tischer Performativitdt™, in: ders., Tatjana Schonwilder-Kuntze und
Sergej Seitz (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politischen: Kriti-
sche Lektiiren, Bielefeld: transcript 2018, 45-70

393

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Posselt Gerald und Andreas Hetzel: ,,Rhetoric as Critique: Towards a Rhe-
torical Philosophy*, in: Theory, Culture & Society, Jg. 40, 2023, 41—
61.

Presby, Gail: ,,Critic of Boer s or Africans? Arendt's Treatment of South
Africa in The Origins of Totalitarianism®, in: Emmanuel Chukwudi
Eze (Hg.), Postcolonial African Philosophy. A Critical Reader, Oxford:
Blackwell 1997, 162—180.

Pritchard, Duncan: ,,Wittgensteinian Hinge Epistemology and Deep Disa-
greement, in: Topoi, Jg. 40 2021, 1117-1125.

Przeworski, Adam: ,,Minimalist Conception of Democracy: A Defense®,
in: lan Shapiro und Casiano Hacker-Cordon (Hg.): Democracy s Value,
Cambridge: Cambridge University Press 1999, 23-55.

—: Krisen der Demokratie, Berlin: Suhrkamp 2020.

Raimondi, Francesca: Die Zeit der Demokratie. Politische Freiheit nach
Carl Schmitt und Hannah Arendt, Konstanz: Konstanz University
Press 2014.

Ranciere, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, aus d.
Franz. v. Richard Steurer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002.

—,,Uberlegungen zur Frage, was heute Politik heiBt, in: Dialektik. Zeit-
schrift fiir Kulturphilosophie, Band 11, Heft 1, 2003, 113—122.

—:Zehn Thesen zur Politik, Ziirich: Diaphanes 2008.

—:Der Hass der Demokratie, aus d. Franz. v. Maria Muhle, Berlin: Au-
gust-Verlag 2011.

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, iibers. v. Hermann Vetter,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp: 1979.

—: Politischer Liberalismus, Ubers. v. Wilfried Hinsch, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2003.

—: Gerechtigkeit als Fairness, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2006.

Rebentisch, Juliane: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer
Existenz, Berlin 2012.

—:Der Streit um Pluralitdt. Auseinandersetzungen mit Hannah Arendt,
Berlin: Suhrkamp 2022.

Redecker, Eva von: Praxis und Revolution. Eine Sozialtheorie radikalen
Wandels, Frankfurt a. M.: Campus 2018.

Rehfeld, Andrew: ,Incentivize the Powerful or Empower the Poor?
Thoughts on John McCormick's Machiavellian Democracy*, in: The
Good Society, Jg. 20, Heft 2, 2011, 226-239.

Reinhardt, Johannes: ,,Einleitung®, in: ders. (Hg.): Die sortierte Gesell-
schaft. Zur Kritik der Identitdtspolitik, Frankfurt: Novo 2018, 6—12.
Reitz, Tilman: Das zerstreute Gemeinwesen. Politische Semantik im Zeit-

alter der Gesellschaft, Wiesbaden: Springer VS 2016.

394

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Richter, Emanuel: Republikanische Politik. Demokratische Offentlichkeit
und politische Moralitdt, Reinbek: Rowohlt 2004, 69—119.

Riescher, Gisela, Sabine Rull und Christoph Haas (Hg.), Zweite Kammern,
Miinchen: Oldenbourg 2000.

Risthaus, Peter: ,,'Klopft auf den Tisch und fragt: Wo ist hier das Ist? Zu
einem einfachen Beispiel Martin Heideggers®, in: z.B., Zeitschrift zum
Beispiel, Heft 1, 2018, 63-76.

Roberts, Nancy C.: The Age of Direct Citizen Participation, London/New
York: Routledge 2008.

Robinson, Donald L.: Town Meeting: Practicing Democracy in Rural New
England, Amherst/Boston: University of Massachusetts Press 2011.
Rodel, Ulrich, Giinter Frankenberg und Helmut Dubiel: Die demokrati-

sche Frage, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989.

Rosanvallon, Pierre: Demokratische Legitimitdt. Unparteilichkeit — Refle-
xivitit - Ndihe, aus d. Franz. v. Thomas Laugstien, Hamburg: Hambur-
ger Edition 2010.

—:Die Gegen-Demokratie. Politik im Zeitalter des Misstrauens, aus d.
Franz. v. Michael Halfbrodt, Hamburg: Hamburger Edition 2017.

Rousseau, Jean-Jacques: Sozialphilosophische und Politische Schriften,
Miinchen: Winkler 1981.

—:Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsdtze des Staatsrechts, libers. u.
hrsg. v. Hans Brockard, Stuttgart: Reclam 2003.

Rowe, Christopher: ,,The Status of the Myth of the Gorgias, or: Taking
Plato Seriously®, in: Catherine Collobert, Pierre Destrée und Francisco
J. Gonzalez (Hg.): Plato and Mpyth, Leiden/Boston: Brill 2012, 187—
198.

Rubin, Gil: ,,From Federalism to Binationalism: Hannah Arendt's Shifting
Zionism*, in: Contemporary European History, Jg. 24, Heft 3, 2015,
393-414.

Ruser, Alexander und Amanda Machin: Against Political Compromise.
Sustaining Democratic Debate, London/New York: Routledge 2017.
Saar, Martin: ,,Genealogische Kritik®, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche

(Hg.): Was ist Kritik?, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009, 247-265.

Sandel, Michael: Liberalismus oder Republikanismus. Von der Notwen-
digkeit der Biirgertugend, aus d. Amerikan. v. Joachim Schulte, Wien:
Passagen Verlag 1996.

Sandis, Constantine und Dani¢le Moyal-Sharrock (Hg.): Extending Hinge
Epistemology, London: Anthem 2022.

—:,,Fastening the Hinges, Opening the Door®, in: dies. (Hg.): Extending
Hinge Epistemology, London: Anthem 2022.

Sartori, Giovanni: Demokratietheorie, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1992.

395

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdanomenologi-
schen Ontologie, Reinbek: Rowohlt 1994.

—: Uberlegungen zur Judenfrage, Reinbek: Rowohlt 2010.

Schifer, Armin: ,,Mehr Mitsprache, aber nur fiir wenige? Direkte Demo-
kratie und politische Gleichheit”, in: MPIfG Jahrbuch, hrsg. v. Max-
Planck-Institut fiir Gesellschaftsforschung, Kéln: Max-Planck-Institut
fiir Gesellschaftsforschung 2012, 53-59.

Schifer, Armin und Michael Ziirn: Die demokratische Regression. Die po-
litischen Ursachen des autoritiren Populismus, Berlin: Suhrkamp
2021.

Schafer, Christian: ,,Mythos/Mythenkritik*, in: Christoph Horn, Jorn Miil-
ler und Joachim Soder (Hg.): Platon-Handbuch, 2., aktualisierte und
erweiterte Auflage, Stuttgart/Weimar: Metzler 2017, 316-321.

Scharpf, Fritz, Bernd Reissert und Fritz Schnabel: Politikverflechtung:
Theorie und Empirie des kooperativen Féderalismus in der Bundesre-
publik, Kronberg: Scriptor 1976.

—:,,Die Politikverflechtungs-Falle: Europédische Integration und deutscher
Foderalismus im Vergleich®, in: Politische Vierteljahresschrift, Jg. 26,
1985, S. 323-356, hier: 350.

Schmetkamp, Susanne: ,,Asthetische Erfahrung als Perspektivenwechsel*,

in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 44, 2019, 275-296.

Schofield, Malcom: Plato. Political Philosophy, Oxford: Oxford Universi-
ty Press 2006.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana: Authentische Freiheit. Zur Begriindung ei-
ner Ethik nach Sartre, Miinchen 1999.

Schiirmann, Eva: Sehen als Praxis. Ethisch-dsthetische Studien zum Ver-
hdiltnis von Sicht und Einsicht, Frankfurt a M. 2008.

Schroder, Severin: ,,Farewell to hinge propositions®, in: Christoph Pfister-
er, Nicole Rathgeb und Eva Schmidt (Hg.), Wittgenstein and Beyond:
Essays in Honour of Hans-Johann Glock. Routledge, New York 2022,
15-32.

Schulte, Joachim: ,,Chor und Gesetz. Zur ,morphologischen Methode* bei
Goethe und Wittgenstein®, in: ders.: Chor und Gesetz. Wittgenstein im
Kontext, Frankfurt a. M. 1990, 11-42.

Schumpeter, Joseph A.: Kapitalismus, Sozialismus, Demokratie (1942),
Miinchen: Francke 1980.

Schwartz, Jonathan Peter: Arendt’s Judgment. Freedom, Responsibility,
Citizenship, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2016.

Schwartzberg, Melissa: ,,The Ferocity of Hope: Accountability and the
People's Tribunate in Machiavellian Democracy®, in: The Good Socie-
ty,Jg. 20, Heft 2, 2011, 216-225.

396

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shusterman, Richard: ,,Aesthetic Argument und Perceptual Persuasion®,
in: Critica: Revista Hispanoamericana de Filosofia, Jg. 15, Heft 45,
1983, 51-74.

Simmel, Georg: ,,Der Streit”, in: ders.: Soziologie. Untersuchung iiber die
Formen der Vergesellschafiung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992, 284—
382.

Sitton, John F.: ,,Hannah Arendt’s Argument for Council Democracy®, in:
Lewis P. Hinchman und Sandra K. Hinchman (Hg.): Hannah Arendt:
Critical Essays, Albany, NY: State University of New York Press 1994,
307-329.

Smaranda A. Aldea, David Carr, and Sara Heindmaa (Hg.): Why Method
Matters: From Phenomenology to Critique, New York: Routledge
2021.

Smith, Graham: Democratic Innovations. Designing Institutions for Citi-
zen Participation, Cambridge: Cambridge University Press 2009.

Smith, Graham und David Owen: ,,Machiavellian Democratic Innova-
tions, McCormick’s People’s Tribunate®, in: The Good Society, Jg. 20,
Heft 2,2011, 203-215.

Sommer, Manfred: ,,Husserls Géttinger Lebenswelt™, in: Edmund Husserl,
Die Konstitution der geisteigen Welt, hrsg. v. Manfred Sommer, Ham-
burg: Meiner 1994, IX—XLII.

Sontag, Susan: ,,Anmerkungen zu Camp*, in: dies.: Kunst und Antikunst.
24 literarische Analysen, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1968, 169—
285.

Sousa Santos de, Boaventura: ,,Participatory Budgeting in Porto Alegre:
Toward a Redistributive Democracy*, in: ders. (Hg.): Democratizing
Democracy: Beyond the Liberal Democratic Canon, London u.a.: Ver-
s0 2007, 307-376.

Soysal, Yasemin Nuhoglu: Limits of Citizenship. Migrants and Postna-
tional Membership in Europe, Chicago: University of Chicago Press
1994.

—:,,Post-national Citizenship®“, in: Edwin Amenta, Kate Nash und Alan
Scott (Hg.): The Wiley-Blackwell Companion to Political Sociology,
Sussex: Blackwell 2012, 383-393.

Sporndli, Markus: Diskurs und Entscheidung. Eine empirische Analyse
kommunikativen Handelns im deutschen Vermittlungsausschuss, Wies-
baden: Springer VS 2004.

Squires, Judith: ,,Group representation, deliberation and the displacement
of dichotomies®, in: Michael Saward (Hg.): Democratic Innovation:
Deliberation, Representation and Association, London/New York:
Routledge 2000, 93—-105.

397

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stanley, Jason: How Propaganda Works, Princeton: Princeton University
Press 2015.

Stauffer, Andrew: The Unity of Plato’s Gorgias. Rhetoric, Justice and the
Philosophic Life, Cambridge: Cambridge University Press 2006.

Taminiaux, Jacques: The Thracian Maid and the Professional Thinker. Ar-
endt and Heidegger, Albany, NY: State University of New York Press
1997.

—:,,Athens and Rome*, in: Dana Villa (Hg.): The Cambridge Companion
to Hannah Arendt, Cambridge: Cambridge University Press 2000,
165-177.

Taylor, Charles: ,,Aneinander vorbei. Die Debatte zwischen Liberalismus
und Kommunitarismus®, in: Axel Honneth (Hg.): Kommunitarismus.
Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaf-
ten, Frankfurt a. M./New York: Campus 1989, 103—130.

—:,,Der Irrtum der negativen Freiheit™, in: ders.: Negative Freiheit? Zur
Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1992, 118-144.

Taylor, Keeanga-Yamahtta: From #Blacklivesmatter to Black Liberation,
Chicago, IL: Haymarket Books 2016.

Taylor, Paul C.: Black is Beautiful. A Philosophy of Black Aesthetics, Sus-
sex: Wiley 2016.

Tebble, Adam: ,,What is the Politics of Difference?”, in: Political Theory,
Jg. 30, Heft 2, 259-281.

Thaa, Winfried: ,,Reprisentation oder politisches Handeln? Ein moglich-
erweise falscher Gegensatz im Denken Hannah Arendts®, in: Lothar
Fritze (Hg.): Hannah Arendt weitergedacht, Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 2008, 71-88.

—:,,Gruppenrepréisentation und demokratischer Prozess bei Iris Marion
Young*“, in: Peter Niesen (Hg.): Zwischen Demokratie und globaler
Verantwortung. Iris Marions Youngs Theorie politischer Normativitit,
Baden-Baden: Nomos 2013, 187-206.

The Movement for Black Lives: 4 Vision for Black Lives. Policy Demands

for Black Power, Freedom, & Justice, https://cjc.net/wp-
content/uploads/2017/04/A-Vision-For-Black-Lives-Policy-Demands-
For-Black-Power-Freedom-and-Justice.pdf (8.04.2021).

Thiel, Thorsten: Republikanismus und die europdische Union. Eine Neu-
bestimmung des Diskurses um die Legitimitdit europdischen Regierens,
Baden-Baden: Nomos 2012.

Thiel, Thorsten und Christian Volk: ,,Republikanismus des Dissenses®, in:
Thorsten Thiel und Christian Volk (Hg.): Die Aktualitiit des Republika-
nismus, Baden-Baden: Nomos 2016, 345-369.

398

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tocqueville, Alexis de: Uber die Demokratie in Amerika, 2. Teil, aus dem
Franzo6sischen von Hans Zbinden, Ziirich.: Menasse 1987.

Todorov, Tzvetan: Angesichts des Aufersten, aus dem Franzdsischen von
Wolfgang Heuer und Andreas Knop, Miinchen: Fink 1993.

Totschnig, Wolfhart: ,,Arendt’s argument for the council system: a de-
fense®, in: European Journal of Cultural and Political Sociology, Jg. 1,
Heft 3, 2014, 266-282.

Tully, James: ,,Die Unfreiheit der Modernen verglichen mit ihren Idealen
der konstitutionellen Demokratie®, in: ders.: Politische Philosophie als
kritische Praxis, Ubers. von Eva Engels, Frankfurt a. M.: Campus
2009, 107-149.

Tushnet, Mark V.: Taking the Constitution away from the courts, Prince-
ton, NJ: Princeton University Press 1999.

Urbinati, Nadia: Representative Democracy. Principles and Genealogy,
Chicago/London: University of Chicago Press 2006.

—:,,Unpolitical Democracy®, in: Political Theory, Jg. 38, Heft 1, 2010,
65-92.

—:,,Republicanism: Democratic or Popular?, in: The Good Society, Jg.
20, Heft 2, 2011, 157-169.

Vatter, Adrian: Das politische System der Schweiz, Baden-Baden: Nomos
2020.

Villa, Dana: Arendt and Heidegger. The Fate of the Political, Princeton:
Princeton University Press 1994.

Volk, Christian: Die Ordnung der Freiheit. Recht und Politik im Denken
Hannah Arendts, Baden-Baden: Nomos 2010.

Waldenfels, Bernhard: ,,Die Abgriindigkeit des Sinnes. Kritik an Husserls
Idee der Grundlegung®, in: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1985, 22.

—: Antwortregister, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1994.

Waldron, Jeremy: Law and Disagreement, Oxford: Clarendon Press 1999.

—:,,The Core of the Case against Judicial Review*, in: Yale Law Journal,
Jg. 115, Heft 6, 2006, 1346-1406.

Wampler, Brian: Participatory Budgeting in Brazil: Contestation, Coop-
eration, and Accountability, University Park, PA: Pennsylvania State
University Press 2007.

Weber, Max: ,,Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland®,
in: Gesammelte Politische Schriften, Miinchen: Drei Masken Verlag
1921, 126-260.

—: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie,
Tiibingen: Mohr 1980.

Wehmeyer, Andreas: Sergej Rachmaninow, Reinbek: Rowohlt 2000.

399

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wehrle, Maren: ,,The Power of the Reduction and the Reduction of
Power: Husserl’s and Foucault’s Critical Project”, in: Smaranda A. Al-
dea, David Carr, and Sara Heindmaa (Hg.): Why Method Matters:
From Phenomenology to Critique, New York: Routledge 2021.

Weins, Cornelia: ,,Gruppenbedrohung oder Kontakt? Ausldnderanteile,
Arbeitslosigkeit und Vorurteile in Deutschland®, in: Kolner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Jg. 63, 2011, 481-499.

Weiss, Gail: Refiguring the Ordinary, Bloomington: Indiana University
Press 2008.

Weiss, Gail, Ann V. Murphy, Gayle Salamon (Hg.): 50 Concepts for a
Critical Phenomenology, Evanston: Northwestern 2020.

Weillpflug, Maike: Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken, Berlin:
Matthes & Seitz 2019.

Wellmer, Albrecht: ,,Hannah Arendt on Judgment. The Unwritten Doctrine
of Reason®, in: ders.: Endspiele. Die unversohnliche Moderne, Frank-
furt a. M..: Suhrkamp 1993, 309-329.

—:Arendt on Revolution, in: Dana Villa (Hg.): The Cambridge Compan-
ion to Hannah Arendt, Cambridge: Cambridge University Press 2000,
220-242.

Wenman, Mark: Agonistic Democracy. Constituent Power in the Era of
Globalization, Cambridge: Cambridge University Press 2013.

Wesche, Tilo: ,,Reflexion, Therapie, Darstellung. Formen der Kritik®, in:
Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.): Was ist Kritik?, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2009, 193-220.

Westphal, Manon: Die Normativitit agonaler Politik. Konfliktregulierung
und Institutionengestaltung in der pluralistischen Demokratie, Baden-
Baden: Nomos 2018.

Wilder, Gary: Freedom Time: Negritude, Decolonization, and the Future
of the World, Durham, N.C.: Duke University Press 2015.

Williams, Melissa: Voice, Trust, and Memory. Marginalized Groups and
the Failings of Liberal Representation, Princeton, NJ: Princeton Uni-
versity Press 1998.

—:,,The Uneasy Alliance of Group Representation and Deliberative De-
mocracy®, in: Will Kymlicka und Wayne Norman (Hg.): Citizenship in
Diverse Societies, Oxford u.a.: Oxford University Press 2000, 124—
154.

Winnicott, Donald: Reifungsprozesse und fordernde Umwelt. Studien zur
Theorie der emotionalen Entwicklung, tibers. v. Gudrun Theusner-
Stampa. Frankfurt a. M.: Fischer 1984.

Wittgenstein, Ludwig: Uber Gewissheit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970.

—: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1971.

400

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—: Bemerkungen iiber die Philosophie der Psychologie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1984.

— Vorlesungen und Gespriiche iiber Asthetik, Psychoanalyse und religio-
sen Glauben, Frankfurt a. M.: Fischer 2005.

Wolf, Ursula: Die Suche nach dem guten Leben. Platons Friihdialoge,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1996.

Wolin, Sheldon S.: ,Hannah Arendt: Democracy and the Political®, in:
Salmagundi, Jg. 60, 1983, 3—19.

—:,,Democracy. Electoral and Athenian®, in: PS: Political Science &
Politics, Jg. 26, Heft 3, 1993, 475-477.

Woodford, Clare: ,,Subjects of Subversion: Ranciére and Butler on Aes-
thetics of Politics®, in: Anna Street, Julien Alliot and Magnolia Pauker
(Hg.): Inter Views in Performance Philosophy. Crossings and Conver-
sations, London: Palgrave 2017, 205-218.

Wright, Eric Olin: Reale Utopien. Wege aus dem Kapitalismus, aus d.
Amerikan. v. Max Henninger, Berlin: Suhrkamp 2017.

Xanthaki, Alexandra und Dominic O’Sullivan: ,,Indigenous Participation
in Elective Bodies: The Maori in New Zealand, in: International
Journal on Minority and Group Rights, Jg. 16, Heft 2, 2009, 181-207.

Yancy, George: ,,White Gazes. What it feels like to be an Essence®, in:
Emily Lee (Hg.), Living Alterities. Phenomenology, Embodiment, and
Race, Albany: Suny 2014, 43-64

Young, Iris Marion: ,,.Das politische Gemeinwesen und die Gruppendiffe-
renz. Eine Kritik am universalen Staatsbiirgerstatus®, in: Herta Nagl-
Docekal und Herlinde Pauer-Studer (Hg.): Jenseits der Geschlechter-
moral. Beitrdge zur feministischen Ethik, Frankfurt a. M.: Fischer
1993, 267-304.

—:,,Gender as Seriality®, in: Signs, Jg. 19, Heft 3, 1994, 713-738.

—:,,Fiinf Formen der Unterdriickung®, in: Herta Nagl-Docekal und Her-
linde Pauer-Studer (Hg.): Politische Theorie. Differenz und Lebens-
qualitdt, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, 99-139.

—:Inclusion and Democracy, Oxford: Oxford University Press 2000.

—:,,Activist Challenges to Deliberative Democracy*, in: Political Theory,
Jg. 29, Heft 5, 2001, 670-690.

—:,,Asymmetrical Reciprocity. On Moral Respect, Wonder, and Enlarged
Thought“, in: Ronald Beiner und Jennifer Nedelsky (Hg.): Judgment,
Imagination, and Politics. Themes from Kant and Arendt, Lanham u.a.:
Rowman & Littlefield 2001, 205-228.

Zerilli, Linda: ,,The Practice of Judgment. Hannah Arendt’s ,Copernican
Revolution‘, in: Jane Elliot und Derek Attridge (Hg.): Theory after
, Theory‘, New York: Routledge 2011, 120-132.

401

- am 20,01,2028, 10:58:08,


https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

—:,,Value Pluralism and the Problem of Judgment: Farewell to Public
Reason®, in: Political Theory, Jg. 40, Heft 1, 2012, 6-31.

—:,,Judgment®, in: Michael T. Gibbons (Hg.): The Encyclopedia of Politi-
cal Thought, New York: John Wiley & Sons 2014, 1953-1961.

—:A Democratic Theory of Judgment, Chicago: University of Chicago
Press 2016.

Zimmerman, Joseph F., The New England Town Meeting. Democracy in
Action, Westport, CT/London: Praeger 1999.

402

hitps://dol,ora/10.5771/6783748942764 - am 20.01.2028, 10:58:09,



https://doi.org/10.5771/9783748942764
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung: Was ist demokratischer Streit?
	I. Der Streit um den Demos
	1.Wer zählt als Teil der politischen Gemeinschaft?
	2. Epistemische Macht
	3. Demonstrative Kritik

	II. Der Streit um das Kratos
	4. Wie soll politische Herrschaft eingerichtet sein?
	5. Die dritte demokratische Revolution
	6. Kontestative Kritik

	III. Der Streit um die Doxa
	7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?
	8. Ästhetisches Argumentieren
	9. Protreptische Kritik

	Dank
	Nachweise
	Literatur

