2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT
ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Im Verlauf der vier Entwicklungsdekaden wurde den entwicklungspolitischen
Institutionen immer wieder vorgeworfen, dass ihre Konzepte und Maflnahmen
an den Bediirfnissen der Zielgruppen vorbeiliefen und nur mangelhaft an die
lokalen soziokulturellen Kontexte angepasst seien.! Die Auseinandersetzungen
zwischen Modernisierungstheorie und Dependenzia und eine Fiille kritischer,
auf empirischen Beobachtungen basierende, Arbeiten iiber die Folgen der Ent-
wicklungshilfe? haben dazu beigetragen, das Verstindnis von Entwicklungs-
zusammenarbeit als reine Investitionshilfe, Technologie- und Wissenstransfer
in Frage zu stellen. Seit Beginn der achtziger Jahre wird die deutsche staatliche
Entwicklungspraxis und -theorie von einer Defiziterfahrung geprigt. Im Zen-
trum dieser Defiziterfahrung steht das Scheitern der groBen Entwicklungs-
theorien. Von dieser Defiziterfahrung ausgehend und durch diese inspiriert, hat
sich in den letzten zwanzig Jahren eine kontroverse Diskussion iiber den
Zusammenhang von Kultur und Entwicklung entfaltet. Im folgenden mdchte
ich die Grundziige dieser Debatte nachzeichnen, wie sie innerhalb der deut-
schen staatlichen Entwicklungszusammenarbeit gefiihrt worden ist und gefiihrt
wird. Neben der Auseinandersetzung mit relevanten wissenschaftlichen
Literaturen erfolgt auch eine Sichtung der Beitrdge staatlicher Institutionen,
etwa vom Bundesministerium fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Ent-
wicklung (BMZ) und multilateraler Organisationen wie der Weltbank oder der
UNESCO. Die Diskussion wird, wo es niitzlich erscheint, durch die Ergebnisse
meiner eigenen Forschungen ergénzt und kommentiert.

Fiir den Binnendiskurs der deutschen staatlichen Entwicklungszusammen-
arbeit sind in diesem Zusammenhang die Arbeiten von Werner von der Ohe
(1982) ,,Die Bedeutung soziokultureller Schliisselfaktoren in der Entwick-
lungstheorie und Praxis® und Hans Zwiefelhofers (1982) ,,Soziokultureller
Wandel und Entwicklungspolitik* von besonderer Bedeutung.

Beide setzen sich offen vom Technokratismus der Modernisierungstheorie
ab und messen der Beriicksichtigung kultureller Pragungen und kultureller
Differenzen eine besondere Bedeutung zu. Der Beitrag des langjédhrigen BMZ-
Referenten und Entwicklungspolitikers Uwe Simson (1986) ,,Kultur und Ent-

1 Auch in der breiteren Offentlichkeit sind Beitrige wie ,,Tédliche Hilfe“ von
Brigitte Erler (1988) bekannt geworden, in denen weitverbreitete Zweifel an der
Entwicklungshilfe aufgegriffen, durch eigene Erfahrungen illustriert, und auf
einen plakativen Begriff gebracht wurden.

2 Vgl. Bierschenk, Thomas/Elwert, Georg (Hg.) (1993).

39

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

wicklung, die kulturellen Bedingungen wirtschaftlich-gesellschaftlichen
Handelns in der Dritten Welt” und die darin entwickelten soziokulturellen
Schliisselfaktoren ,,Legitimitit (der politischen Herrschaft)®, ,Erreichter Ent-
wicklungsstand“ und ,,Ethnische Heterogenitit®, hat sich als besonderes pra-
gend erwiesen.> Trotz vielstimmiger und anhaltender Kritik* an Simsons
modernisierungstheoretisch gepriagtem Begriff von Entwicklung und dem
Schematismus seines Modells bildete es die Grundlage fiir das 1992 vom BMZ
verabschiedete Rahmenkonzept ,,Soziokulturelle Fragen in der Entwicklungs-
politik®. Auch heute fungiert Simsons Modell, wenn auch in erweiterter und
entschirfter Form,’ als ein fester Bestandteil des Diskurses iiber die Zusam-
menhénge zwischen Kultur und Entwicklung in der deutschen staatlichen
Entwicklungszusammenarbeit.

Das Ende des Ost-West-Konfliktes hat fiir die deutsche Entwicklungszu-
sammenarbeit neue Handlungsspielrdume erdffnet. Ulrich Menzel hat in seiner
Arbeit ,,Das Ende der Dritten Welt und das Scheitern der groBen Theorie
(1992) auf exemplarische Weise die Erschiitterung der Theoriegebdude und der
Kontroversen zwischen Modernisierungstheorie und Dependenzia in der Folge
der politischen, 6konomischen, sozialen und kulturellen Umwélzungen des
,Wendejahres® 1989 diskutiert. Die kulturelle Arroganz der Modernisierungs-
theorie des biirgerlichen Lagers mit ihrem Fokus auf traditionell verstandene
Bewusstseins- und Gesellschaftsstrukturen als wesentliche Hindernisse einer
wirtschaftlichen, sozialen, politischen und mentalen Modernisierung und ihrem
Entwicklungsprogramm: Produktivitétssteigerung, Wirtschaftswachstum (In-

3 Vgl. Simson (1986), S. 5.

4 Vgl. Kerner (1998) ,,Feminismus, Entwicklungszusammenarbeit und postkolonia-
le Kritik“, S. 21ff. Insbesondere die Behauptung, dass soziokulturelle Hetero-
genitit entwicklungshemmend sei, ist von Elwert (1996, S. 59) kritisiert worden.
Stattdessen bewertet Elwert Diversitdt als Indikator fiir Flexibilitdt und Innova-
tionspotentiale.

5 Bliss et. al. haben in einem 1997 vorgelegten BMZ-Forschungsbericht versucht,
Simsons Konzeption zu differenzieren, um die vielstimmige Kritik an dessen
Verharren in der Logik der Modernisierungstheorie und dem statischen Kulturbe-
griff einzubeziehen. Die Schliisselfaktorbezeichnung ,.erreichter Entwicklungs-
stand“ wird durch die Kategorie ,,Kompatibilitit“ ersetzt. Kompatibilitéit the-
matisiert die kulturell unterschiedlichen Formen der Realitdtswahrnehmung und
Verarbeitung. Dadurch soll die Einbeziehung lokalen Wissens sichergestellt
werden. ,,Ethnische Heterogenitit wird durch ,,sozio-kulturelle Heterogenitit™
ersetzt. Soziokulturelle Heterogenitit wird als weiter gefasster Begriff verstanden,
der tiber unterschiedliche ethnische Zugehdorigkeiten auch die Einbeziehung der
Gender-Frage moglich machen soll.

6 Dies gilt auch fiir das neue, im Jahre 1999 vom BMZ vorgelegte ,,Ubersektorale
Konzept: Partizipative Entwicklungszusammenarbeit®. In jiingster Zeit werden
lediglich die Schliisselfaktoren Legitimitdt und soziokulturelle Heterogenitét ver-
wendet. Offenbar scheut man die klassifikatorische Konnotation des Faktors
,Erreichter Entwicklungsstand®“. Vgl. Michael Bohnet (2002), S. 7.

40

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

dustrialisierung), Urbanisierung, Alphabetisierung, soziale Mobilisierung und
schlieBlich Partizipation und Demokratisierung, gilt heute als iiberwunden.’
Ahnlich erging es ihrem Widerpart, der Dependenztheorie. Diese entstand
bekanntermallen in den kritischen, linksliberalen, radikalen und neomarxisti-
schen Milieus Lateinamerikas, (West-)Europas und Nordamerikas der sechzi-
ger Jahre. Anstelle innergesellschaftlicher Faktoren, wie Tradition oder Men-
talitdt, identifizierte sie auBergesellschaftliche und insbesondere aulenwirt-
schaftliche Faktoren als Bestimmungsgrofen fiir die Entwicklungsproblematik.

,.Betont wurde, da8 die Probleme der ,Dritten Welt* [...] auf einen langen, von auflen
verursachten Prozel3 gesellschaftlicher Deformation zuriickzufiihren seien, deren Wur-
zeln aus den Modalitdten der Kolonisierung und gewaltsamen Einbindung in die inter-
nationale Arbeitsteilung herrithren. Auch nach der formalen Unabhingigkeit wirken
diese Faktoren fort, wobei jetzt nicht mehr die direkte Beherrschung, sondern die
durch anhaltende Einbindung in weltwirtschaftliche Strukturen verursachten Abhdn-
gigkeiten eine Perpetuierung der Unterentwicklung garantieren.” (Menzel 1992, S. 18)

Auch die Dependenztheorie formulierte Entwicklungsprogramme. Die Ab-
koppelung vom Weltmarkt durch Binnenindustrialisierung und Importsubstitu-
tion sollte die zerstorerische Logik von Zentrum und Peripherie, struktureller
Deformation und ungleichem Tausch aufbrechen. Beide Theorieansitze gelten
heute in ihren wesentlichen Grundziigen als gescheitert. Im Gegensatz zu
den Postulaten der Modernisierungstheorie ist es nicht zu einem weltweiten
wirtschaftlichen, sozialen und politischen Wandel gekommen. Die Dritte Welt
hat sich nicht an die Industrieldnder angendhert.

Andererseits hat die Heterogenidt der Entwicklungswege, -erfolge und
-niederlagen in den Léndern Afrikas, Siidamerikas und Asiens gezeigt, dass
zentrale Annahmen beider Theoreme empirisch nicht haltbar sind.®

.- Tatséchlich ist seit der Unabhdngigkeit der Kolonien eine wachsende Heterogenisie-
rung der ,Dritten Welt® zu konstatieren. Auf der einen Seite die wachsende Verelendung
in vielen Landern [...]. Auf der anderen Seite ist es in einer Reihe von Lindern zu
durchaus bemerkenswerten Industrialisierungs- und Agrarmodernisierungsprozessen
gekommen. [...] Daneben gibt es Linder wie Brasilien, Mexiko, Argentinien oder In-
dien, die in der Schwellenlénderliteratur immer wieder genannt werden, auch iiber in-
tegrierte industrielle Kerne verfiigen und zwischenzeitlich hohe Wachstumsraten aus-
weisen konnten, in denen es aber nicht gelungen ist, die von der Entwicklungsoko-
nomie erwarteten Ausbreitungs- und Durchsickerungseffekte wirksam werden zu las-
sen.” (Menzel 1992, S. 29)

Der Krise beider Entwicklungstheorien folgte eine Neuausrichtung der Kon-
zeptionen und Politiken in den neunziger Jahren. Zwar verlor die Entwick-

7 Vgl Menzel (1992), S. 17f.
8 Vgl. Menzel (1992), S. 42ft.

41

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

lungszusammenarbeit ihre ,,geostrategische Dimension®, andererseits signa-
lisierten die unter Carl Dieter Spranger eingefiihrten Vergabekriterien ,,Parti-
zipation und Demokratisierung®, ,,Gewihrleistung von Rechtssicherheit und
Rechtsstaatlichkeit”, ,,marktfreundliche Wirtschaftsordnung® und ,,Entwick-
lungsorientierung staatlichen Handelns*® eine konzeptionelle Neuorientierung
in Richtung auf die inneren gesellschaftlichen Bedingungen und Potentiale
von Entwicklung in den Landern der Dritten Welt. In diesem Punkt ist die
Neuorientierung also durchaus mit einem Element der Modernisierungstheorie
verkniipft. Die Verlagerung des Blickwinkels von ,globalen Konzeption® zu
Forderungen und Erwartungen an innerstaatliche Reformen geschah freilich
nicht ohne Hintergriinde. Auf der einen Seite dokumentiert sie eine diffuse
,Utopieunwilligkeit® in bezug auf globale politische Konzeptionen, die dem
Scheitern der grofen Theorien geschuldet ist. Auf der anderen Seite bietet
die Verlagerung der Diskussion in die innerstaatliche Sphire der Entwick-
lungslander die Moglichkeit zur Zuweisung von Verantwortlichkeit fiir das
Gelingen oder Scheitern von Entwicklungspolitik.

Auch in der Diskussion iiber die kulturellen Bedingungen von Entwicklung
wurde die Perspektive auf die internen, kulturellen Faktoren von Entwicklung
gerichtet. Einen wichtigen Beitrag zur Debatte lieferte wiederum Uwe Simson.

Trotz der Kritik an der modernisierungstheoretischen Einfirbung oder
der Bemingelung ihres Instrumentalismus beinhalten die soziokulturellen
Schliisselfaktoren eine iiberwiegend sozialwissenschaftlich orientierte Ana-
lyse politischer, 6konomischer und soziokultureller Formationen. Zu Beginn
der 90er Jahre vollzog Simson in seiner Argumentation einen bemerkenswerten
Kurswechsel zu einer uniibersehbar an den Huntingtonschen Kulturalismus
angelehnten Sichtweise.!? In ,,Weltbilder als Entwicklungsdeterminanten‘
(1994) erteilt er dem an egalitidren Prinzipien orientierten entwicklungspoli-
tischen ,,mainstream® der Nachkriegszeit — eine genauere Benennung von Ross
und Reiter findet nicht statt'!- eine radikale Absage. Unterentwicklung, so
Simson, kann nicht mehr anhand ,,externer Faktoren wie Kapitalmangel bzw.
Kolonialismus/Imperialismus/Weltmarkt* (Simson 1994, S. 94) erklart werden.
Ausgehend von der Tatsache, dass ,,unter denselben AuBlenbedingungen ver-
schiedene Gesellschaften sehr verschiedene Entwicklungsleistungen zustande
gebracht haben® (Simson ebenda), empfiehlt er den Blick auf das Innere bzw.
die Natur der von Unterentwicklung betroffenen Gesellschaften zu richten.
,.Die Tatsache, dass heute im Westen Korea den Managern, Agypten aber den

Vgl. Nuscheler (1996), S. 388.

10 Simson (1994, S. 96) verweist selbst auf Huntington, indem er dessen Heraus-
arbeitung des Faktors Kultur fiir die Weltinnenpolitik betont. Kritisch bemerkt er
lediglich das Fehlen der Thematisierung des Zusammenhanges zwischen Kultur
und Entwicklungspotential.

11 Ich kann nur vermuten, dass Simson sich auf géngige Postulate der Dependenzia
oder andere kapitalismuskritische Ansétze, etwa Wallersteins Weltsystemtheorie
(1974), bezieht.

4

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Entwicklungspolitikern Kopfschmerzen macht, ist mit den Werkzeugen der
okonomischen Analyse nicht erkldrbar.“ (Simson 1994, S. 97) Es geht also
nicht mehr um die Analyse interner und externer sozialer, politischer und 6ko-
nomischer Formationen wie im Falle der Schliisselfaktoren, sondern um das
Wesen der von Unterentwicklung oder Entwicklungserfolg gekennzeichneten
Gesellschaften, um ihre kulturelle Identitét. Aus der Frage: ,,Von wem werden
sie regiert (und ausgebeutet)? wird die Frage: ,,Wer sind diese Menschen, von
denen wir den Schritt in die Industriegesellschaft fordern?*12

Im Kern dieser kulturellen Identitét verortet Simson spezifische Weltbilder,
die als verborgene Steuerungsmacht die Entwicklungswege verschiedener Ge-
sellschaften bestimmen.

,»Mein Argument ist, da8 auch die ,richtigen‘ politischen Rahmenbedingungen zwar
eine notwendige, aber keine hinreichende Voraussetzung fiir erfolgreiche Entwicklung
darstellen, dafl vielmehr letztlich das kulturelle Erbe in der Form eines bestimmten
Weltbildes ausschlaggebend ist — eines Weltbildes, das, ohne daf} dies den handelnden
Subjekten klar wire, bestimmte Arten der Wahrnehmung gestattet (oder begiinstigt),
andere verhindert (oder erschwert), die Individuen mit spezifischen Eigenschaften aus-
stattet, wihrend es ihnen andere vorenthilt und die Aufmerksamkeit der Menschen auf
bestimmte Sachverhalte lenkt und von anderen ablenkt.” (Simson 1994, S. 101)

Simson konkretisiert seine Ausfiihrungen, indem er sich mit dem sogenann-
ten (post)konfuzianischen Kulturkreis beschiftigt, dessen kulturelles Zentral-
gestirn China von den Trabanten Japan, Korea und Vietnam umgeben wird.
Von diesen grenzt er einen sogenannten islamischen Kulturkreis ab, der durch
Verweise auf Jordanien und Agypten reprisentiert wird. Simson leitet seine
Argumentation zundchst mit geschichtsphilosophischen Betrachtungen ein
und identifiziert in der Folge spezifische normative Orientierungen und kul-
turell sanktionierte Handlungsstrategien, welche die Essenz des konfuzia-
nischen Weltbildes darstellen sollen.! Es handelt sich um Selbstgeniigsamkeit,
Homogenitit, Vertrauen als Voraussetzung fiir sicheres und erfolgreiches so-
ziales (und O6konomisches) Handeln, eine (auch) kosmologisch abgesicherte
Legitimitdt der politischen Herrschaft und die kulturell sanktionierte Orien-
tierung an Reichtum und Wohlergehen als Handlungsziel.

In scharfem Gegensatz dazu wird der islamische Kulturkreis prisentiert.
Als grundlegende Elemente der islamischen Weltanschauung nennt Simson
Expansion und Unterwerfung der ganzen Welt unter den Islam, Dogmatismus
und Intoleranz (die sich aus der Logik des islamischen Gesetzes ergében) so-
wie despotische absolute Herrschaft als Politikmodell.

,Die Logik des islamischen Gesetzes erkennt [...] die permanente Existenz irgend-
eines anderen Gemeinwesens auflerhalb des Islams nicht an. Nach moslemischer An-

12 Vgl. Simson (1994), S. 95.
13 Vgl. Simson (1994), S. 100f.

43

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

schauung wird die ganze Menschheit irgendwann den Islam annehmen oder sich unter-
werfen. [...] Im Gegensatz zum organischen Denken der Chinesen wird daher der isla-
mische Herrschaftsverband als ein Konglomerat von heterogenen Elementen gesehen,
die von einem Herrscher brutal zusammengehalten werden. Seine Herrschaft ist das ge-
naue Abbild der Herrschaft eines mit absoluter Allmacht ausgestatteten Gottes, dessen
Willkiir auch in etwaigen Naturgesetzen keine Grenze findet.” (Simson 1994, S. 102-103)

Die kulturellen Dispositionen, verstanden als verborgene Weltbilder, entschei-
den tiber die Entwicklungspotentiale bzw. Aneignungschancen einer Kultur.

,Die grofen Kulturen der Welt (China, Indien, Islam, Okzident) haben aus der gesell-
schaftlichen Grundstruktur ihrer formativen Phase heraus spezifische Weltbilder ent-
wickelt, die das Denken und Wahrnehmen ihrer Mitglieder steuern. Das jeweilige Welt-
bild selbst bleibt aber fiir die beteiligten Menschen ,im Dunkeln‘, so dass die von ihm
strukturierte Art der Wahrnehmung als die einzig mdgliche, als selbstverstindlich, als
natlirlich erscheint.” (Simson 1994, S. 100)

Obwohl Simson in diesem Zusammenhang weiterhin Demokratie, Rechts-
sicherheit, Freiheit und Gleichheit als Weg und Ziel von Entwicklung themati-
siert, bildet die bedeutungsschwere ontologische Dimension seiner Argumen-
tation das kulturpessimistische Finale seines Aufsatzes. Wahrend China, als
organisch funktionierende, vollstindige Gesellschaft, in der Lage ist, von an-
deren Gesellschaften zu lernen, ist die islamische Welt in einem schicksal-
haften Weltbild gefangen.

,Mein Argument ist, dass die fiir all dies ndtige entwicklungsorientierte Kohésion mit
dem hier skizzierten Weltbild nicht vereinbar ist. Eine grundlegende Umstrukturierung
dieses Weltbildes stoft aber auf Schwierigkeiten, die von duleren Akteuren unmoglich
und sicher auch von den islamischen Gesellschaften selbst nur schwer iiberwunden wer-
den kénnen. (Simson 1994, S. 108)

Die ostasiatischen Entwicklungserfolge stehen zwar in keinem empirisch
widerspruchsfrei belegbaren ursdchlichen Zusammenhang mit der deutschen
staatlichen Entwicklungszusammenarbeit, das tut ihrer Aneignung durch
Entwicklungspolitiker wie Simson jedoch keinen Abbruch. Die Elemente des
asiatischen Entwicklungserfolges wie Disziplin, Ehrgeiz oder Opferbereit-
schaft erinnern an Begriffe, die einmal als typische Sekundirtugenden des
westdeutschen Wirtschaftswunders galten. Bisweilen entsteht der Eindruck,
Simson projiziere den Mythos des bundesdeutschen Wirtschaftswunders auf
Asien.

Simson betreibt unter dem Deckmantel einer intellektuellen und konzep-
tionellen Distanzierung von der Modernisierungstheorie die Ontologisierung
des Zusammenhangs zwischen Kultur und Entwicklung. Bei allem gebiihren-
den Respekt vor seiner Lebensleistung repréisentiert sein Beitrag ,,Weltbilder
als Entwicklungsdeterminanten” (1994) ein fiir das intellektuelle Niveau des

44

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Entwicklungshilfediskurses in der deutschen staatlichen Entwicklungszu-
sammenarbeit typisches ,Recycling® von Autoren und wissenschaftlichen
Beitrdgen, die an anderer Stelle lingst kritisiert, hinterfragt und auch wi-
derlegt worden sind. In jiingerer Zeit hat Senghaas (1998) dies am Beispiel
der kulturessentialistische Rezeption der Konfuzianischen Philosophie dis-
kutiert.!4

Simsons Ausfithrungen enthalten jedoch auch abenteuerliche Formulie-
rungen. Die Gegeniiberstellung der konfuzianischen Gesellschaft (China) als
worganisch funktionierende Gesellschaft, die in der Lage ist, als Gesell-
schaft von anderen Gesellschaften zu lernen®, mit dem Islam, der von einer
Herrscherkaste dominiert wird, ,,die am inneren Funktionieren anderer Ge-
sellschaften kein Interesse hat, und an ihrer Produktivitit nur insofern, als sie
wiinscht sich diese anzueignen® (Simson 1994, S.106) ist exemplarisch.
Der Subtext, den Simson in Ausfiihrungen dieser Art transportiert, bewegt
sich hart an der Grenze zur Herabsetzung und widerspricht allen historischen
Evidenzen.

,Reichtum, im konfuzianischen Kulturkreis der Lohn fiir langfristig angelegte, ziel-
gerichtete Tatigkeit, ist hier (im Islam, Anm. des Autors) das Ergebnis von Macht,
Geschicklichkeit, glinstiger Konstellation — und letztlich von Gottes Willen, der uner-
forschbar und unbeeinflufibar ist. In den Erz&hlungen von tausend und einer Nacht
wird dieses Motiv reich variiert.” (Simson 1994, S. 103)

SchlieBlich handelt es sich bei den Begriffen ,,Macht” im Sinne von orienta-
lischer Willkiir und Despotie, ,,Geschicklichkeit* und ,,glinstige Konstellation*
im Sinne von Windigkeit, Schachern und Ubervorteilung, ,,Gottes unerforsch-
barer Wille* im Sinne von Fatalismus um typische Elemente jenes westlichen
Bedeutungsregimes iiber den Orient, das Edward Said (1979) als ,,Orientalism*
bezeichnet hat.

Viel frither als Said hat Maxime Rodinson (1966) in seiner groen Arbeit
»Islam und Kapitalismus* gezeigt, dass die vermeintliche kulturelle Inkom-
patibilitit zwischen der vermeintlichen islamischen Handlermentalitit und den
Erfordernissen der kapitalistischen Warendkonomie ein Konstrukt westlicher
Interessen ist.

Bei Simsons Ausfithrungen iiber individuelle und gesellschaftliche Hand-
lungsmoglichkeiten in der islamischen Welt muss man fragen, welche Art des
interpersonellen Austausches und was fiir soziale Beziehungen der langjéhrige
Entwicklungsexperte Simson in der arabischen Welt erfahren und gepflegt hat.
,Dies filhrt dazu, daB in der islamischen Gesellschaft die Entwicklung von
Produktivitit nicht einfach nur von Individuen abgelehnt wird, die sehr wohl
auch anders konnten. Das Problem liegt auf einer anderen Ebene: die Ge-
sellschaft ist aufgrund ihres ererbten und kulturell verfestigten Weltbildes
dazu gar nicht disponiert.” (Simson 1994, S. 106)

14 Vgl. Senghaas (1998), S. 50ft.
45

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Ein solches monolithisches Portrait kann nur dann gelingen, wenn man das
Ringen um Teilhabe, Mitbestimmung und Entwicklungschancen des einfachen
Mannes in den Straen von Kairo oder den Fliichtlingslagern von Amman
ebenso ignoriert wie die vielstimmige, historisch gewachsene und fundierte
Auseinandersetzung arabischer Intellektueller mit dem Komplex Islam und
Moderne. Wer den Blick, wie Simson, auf den politisierten Islam oder Funda-
mentalismus verengt, dem erschliet sich diese Perspektive freilich nicht.
Ironischerweise wird dadurch der totalitidre Reprasentationsanspruch der Fun-
damentalisten wissenschaftlich perpetuiert, indem man nichts anderes als ihn
gelten lasst.

In jiingerer Zeit hat Simson (1998) das Paradigma ,,Entwicklung durch
Demokratisierung* als westliches Konstrukt kritisiert. Damit zielt er auf das
Kernelement der konditionalen Hilfe ab. Simson wiederholt unter provozie-
renden Uberschriften, wie ,,Wenn Analphabeten wihlen* oder ,,Unterdriickung
muss sein® die oft behauptete These vom autoritdren Regime, das allein in der
Lage ist, die schmerzhaften Schritte zur Entwicklung einzuleiten. Demokra-
tisierung bringt in dieser Perspektive in erster Linie islamische Fundamen-
talisten ohne Entwicklungsmaxime an die Macht oder fiihrt zu unkontrollier-
baren ethnischen Konflikten in Indien.

Die Entwicklungserfolge Asiens jedoch werden auf strenge autoritire Re-
gime zuriickgefiihrt, die eine Entwicklungsmaxime auch gegen Widerstinde
durchsetzten koénnen.

,»Nun befinden sich die Verfechter der These ,Entwicklung durch Demokratisierung,
die sich so gut in das westliche Weltbild einfiigt, in einer wenig komfortablen Lage:
sie miissen Griinde dafiir finden, dal zwar kein einziges Entwicklungsland die indu-
strielle Revolution auf demokratischem Weg nachvollzogen hat [...] Sie miissen sich
dem Faktum stellen, daf die wenigen Lénder wie Korea oder Taiwan den Durchbruch
unter eindeutig undemokratischen Regierungen geschafft haben.* (Simson 1998, S. 1)

Natiirlich handelt es sich bei dieser Perspektive um eine selektive Wahr-
nehmung, die von der Unterschlagung von Fakten lebt. Die Entwicklungser-
folge der ,asiatischen Tigerstaaten® sind, ibrigens dhnlich wie im Fall des west-
deutschen Wirtschaftswunders, ohne ihre Einbettung in die amerikanische
Interessenpolitik nicht denkbar. Dies gilt besonders fiir Gewahrleistung militi-
rischer Sicherheit und die Verflechtungen mit der US-amerikanischen Wirt-
schaft. Uberall dort wo Kriege zwischen und innerhalb von Staaten in den letz-
ten Jahrzehnten auftraten, man denke nur an Kambodscha oder Vietnam, ist
auch der vielbeschworene asiatische Entwicklungserfolg ausgeblieben. In Staa-
ten wie Indonesien, in denen sogenannte ethnische Konflikte durch Korrup-
tion, mangelnde Verteilungsgerechtigkeit und politischen Zentralismus aus-
geldst wurden, ist er iiberdies von zweifelhaften Charakter. Im Falle von China
ist gegenwirtig noch vollig offen, ob und wie Disparitit der Entwicklung zwi-
schen den verschiedenen urbanen Wachstumspolen und dem léndlichen China
politisch moderiert werden kann. Die Wegzeichen des kulturalistischen Diskur-

46

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

ses fiihren in diesen Fillen nach kurzer Strecke in die Irre, weil sie reduk-
tionistisch und unterkomplex angelegt sind.

Der Einfluss von Simsons Beitrag auf den Binnendiskurs der Experten und
Funktionére der deutschen staatlichen Entwicklungszusammenarbeit darf nicht
unterschitzt werden. Bei meinen Befragungen und Diskussionen!’ im Kreise
von Entscheidungstrigern des BMZ, der GTZ, des DIE und eingeschriankt auch
der DSE gehorte er, neben Huntington und Fukuyama, deren Zustidndigkeit
jedoch eher auf der globalen Ebene angesiedelt wurde, zu den meistgenannten
Autoren zum Thema Kultur und Entwicklung.

Dieser Popularititsgrad leitet sich auch aus Simsons Zugehorigkeit zur
Kaste der Entwicklungsexperten der ersten Stunde ab. In bisweilen schon zur
Studienzeit etablierten oder aber wihrend der Aufbauphase des BMZ, der
GTZ und des DIE entstandenen interpersonellen Netzwerken zirkulieren bis
heute Wissensbestinde, die nur von einem beschrinkten Kreis von Autoren
gespeist werden. Die im komplizierten Tagesgeschift verstrickten Entwick-
lungsexperten im Ministerium, in der Agenturzentrale oder im Forschungs- und
Ausbildungsinstitut betreiben eine selektive Form der Informationsaneignung
und -vermittlung, die auf durch gegenseitige Verpflichtungen und gemeinsame
Erfahrungen stabilisierten und als vertrauenswiirdig eingeschitzten interperso-
nellen Netzwerken beruht. Der Informationsaustausch findet dabei in Gang-
und Teekiichengespriachen in Eschborn, auf Wochenendausfliigen deutscher
Experten in Agypten oder auf Empfingen und Parties der ,Community* im
Ausland wie in Deutschland statt. Dabei geht es insbesondere, wie Weiss
erst kiirzlich mir gegeniiber bemerkte, um die Ressourcen ,Loyalitét® zur ,,In-
Group® und ,Vertrauen® zwecks Abkiirzung von Informationsaufnahme und
-verarbeitung unter hohem Zeitdruck.

Die auf Bediirfnisse des Entwicklungshilfediskurses zu Beginn der acht-
ziger Jahre wie malgeschneidert wirkende terminologische Prignanz und
(scheinbare) Plausibilitit der Simsonschen soziokulturellen Schliisselfaktoren
hingt auch mit seiner intimen Kenntnis dieser Klientel und ihrer Bediirfnisse
zusammen. Die Kanonisierung der soziokulturellen Schliisselfaktoren erfolgte
bekannterweise durch deren Integration in die Rahmenkonzepte des BMZ und
die Planungs-, Implementierungs- und Evaluierungsroutinen der GTZ. Die kul-
turalistische Wende in Simsons Argumentation hat sich zwar in erster Linie in
den oben angesprochenen informellen Rdumen verbreitet. Damit ist sie jedoch
nicht weniger bedeutungsmichtig. Das Kulturargument zirkuliert in den
interpersonellen Netzwerken. Im Rahmen meiner Expertengespriache (sieche
Kapitel 1, Forschen beim Stamm der Experten) belehrte mich ein habilitierter
Entwicklungsexperte iiber die Zusammenhédnge. Es folgt eine Zusammen-
fassung des Gespriches. Die Unterhaltung entwickelte sich wéihrend einer ba-
rocken Feierlichkeit, die in einem von afrikanischen Masken, balinesischen
Handpuppen, indischen Gétterikonen und chinesischem Porzellan tiberborden-
den Haus stattfand.

15 Quelle: Eigene Erhebungen 1999 und 2000.

47

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Die Atmosphére, die Trophden und die koloniale Anmutung der Veranstaltung
lieBen mich unwillkiirlich an jenen Ausspruch eines britischen Kolonial-
ministers denken, den Edward Said seinem gro3en Buch ,,Orientalism* (1979)
vorangestellt hat. ,,The orient is an enterprise®; dieser gefliigelte Satz der post-
kolonialen Kultur und Geschichtsforschung trifft auch auf ein bestimmtes
Milieu der deutschen staatlichen EZ zu. Dabei handelt es sich um Experten,
die entweder in Ministerien oder den verschiedenen Zentralen der EZ arbeiten.
Die Projektarbeit liegt oft Jahre zuriick oder hat nie stattgefunden. Der Kon-
takt zu den Partnerldndern besteht in erster Linie aus gutachterlicher Tétig-
keit, Regierungsverhandlungen und Reisen. Den zweifelhaften Ergebnissen der
deutschen staatlichen Entwicklungszusammenarbeit in ihren Partnerldndern
steht der uniibersehbare Karriereerfolg ihrer Funktionseliten in der Heimat
gegeniiber. Das Kulturargument nimmt in diesen Milieus oft den Charakter
einer Art ,globaler Kultur- und Entwicklungstheorie® an. Es korrespondiert
damit mit Simsons Ausfiihrungen.

,»Also Herr Hiisken, Sie wollen doch nicht ernsthaft bestreiten, dass die Weltbilder, die
Kultur eines Landes nicht iiber seine Entwicklungschancen entscheiden. Die Asiaten
haben diese, auch philosophisch abgesicherte, Leistungsbereitschaft. Die fehlt dem
Afrikaner einfach. Das driickt sich auch in der Kunst aus. Sehen Sie, in Afrika finden
Sie diese elementaren und vitalen Formen. Asien steht hingegen fiir strenge Disziplin
und stilistische Klarheit. Die Araber sind eine Handlerkultur. Sie geben nur weiter oder
vermitteln. Sie schaffen aber nichts eigenes. Hier liegt auch der Kern ihrer Entwick-
lungsproblematik* (Quelle: Eigene Erhebungen, Bonn 2001)

Die Beschworung von Kultur kompensiert hier ganz eindeutig eine biographi-
sche Defiziterfahrung. Diese Defiziterfahrung liegt in dem Scheitern eben
jener Entwicklungspraxis begriindet, die man selbst aufgebaut und begleitet
hat. Der Verweis auf die Kultur verschleiert dieses Scheitern und ordnet es in
ein scheinbar neues und bedeutungsméichtiges Weltbild ein. Auf diese Weise
wird der Entwicklungsexperte als Akteur rehabilitiert. Seine biographische
Integritdt wird nicht in Frage gestellt.

Eine &hnliche Beachtung wie Simson hat in Kreisen der Entscheidungs-
triger und Funktiondre des BMZ, der GTZ, des DIE, und auch in bestimmten
Zirkeln der DSE!S, ein Diskussionspapier des Berliner Entwicklungsékono-
men, langjéhrigen Protagonisten, Gutachters und Beraters der deutschen staat-
lichen Entwicklungszusammenarbeit, Dieter Weiss, gefunden.17 In ,,Entwick-
lung als Wettbewerb von Kulturen® (1994) beschéftigt sich Weiss mit der ver-

16 Im Falle der DSE ist es aufgrund der vom BMZ oder von der GTZ unterschied
lichen personellen Struktur, die stirker auf freie Mitarbeiter zuriickgreift, un-
gleich schwerer, Aussagen liber die Rezeption bestimmter akademischer Debatten
zu treffen. Zumindest fiir die Generation der Griinder trifft die Aussage jedoch zu.

17 Dieter Weiss, geb. 1935, studierte Wirtschaftsingenieurwesen an der TU-Berlin;
1962 Promotion; danach im Grundsatzreferat des BMZ und am Deutschen Institut

48

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

gleichenden Analyse der Steuerungsfunktion kultureller Wertefelder und
Pragungen am Beispiel der unterschiedlichen 6konomischen Entwicklung in
Ostasien und der arabischen Welt. Im Gegensatz zu Simson vollziehen sich
Weiss’ Reflektionen iiber die Zusammenhinge zwischen Kultur und Entwick-
lung jedoch im Bewusstsein der Wandlungs- und Innovationspotentiale kultu-
reller Systeme; sie sind auch deshalb frei von ,,Kulturfatalismus®. Dennoch un-
ternimmt auch Weiss den Versuch, die normative Dimension kultureller Wer-
tefelder in bezug auf ihre Entwicklungsfreundlichkeit zu sondieren. Die Wahr-
nehmung der Welt und der Umgang mit Wandel ist in seiner Argumentation mit
bestimmten kulturellen Pragungen, Wertefeldern und Weltbildern verbunden.
,Kulturen unterscheiden sich in ihrer Offenheit oder Geschlossenheit gegen-
iiber den Herausforderungen des Wandels. Es macht einen Unterschied, ob die
Welt als ein fiir allemal geschaffen, vielleicht gar als unverdnderlich oder als in
stetem Wandel erlebt wird.” (Weiss 1994, S. 8)

Unterschiedliche Kulturen haben deshalb, nach Weiss, auch unterschiedli-
che, klar unterscheidbare Wirtschaftsstile entwickelt, deren Analyse die
Erklarung spezifischer Probleme und Potentiale bzw. Entwicklungsmoglich-
keiten und die Griinde fiir Entwicklungsblockaden erschlieBen kann. Weiss’
Thematisierung der Steuerungsfunktion kultureller Wertefelder korrespondiert
mit dem allgemeinen Trend zu Beginn der neunziger Jahre.

Sie reflektiert aber auch die intensive Auseinandersetzung des Entwick-
lungsdkonomen mit den Ergebnissen der kritischen Begleitung der Entwick-
lungszusammenarbeit durch Ethnologen und bestimmte Wirtschaftsanthropo-
logen, wie Elwert (1985) und Trenk (1991). Die paradigmatische Qualitét des
Titels ,,Entwicklung als Wettbewerb von Kulturen“ reprisentiert eine ganz
bewusst gesetzte Absage an rein 6konomische Erklarungsansitze.

Auf dem Weg einer Typologisierung kultureller Wertefelder und ihrer
Steuerungsmacht fiir die Wirtschaftsstile bestimmter Gesellschaften konzen-
triert sich Weiss zunéchst auf den ostasiatischen Kulturkreis. Besonders faszi-
niert ist der Entwicklungsdkonom von der buddhistischen Weltsicht mit ihrem
,,Konzept der Wandlung®, der Neigung zur ,,flexiblen Anpassung®, ihrer ,,.Lern-
bereitschaft™ und ,,Innovationsorientierung®. Im Taoismus erkennt Weiss den
,»Prozessgedanken* und die ,,sensible Nutzung unterschiedlicher Kréftefelder
sowie das ,,Gehen mit dem Strom“ als entwicklungsfordernde kulturelle
Wertefelder. Im Konfuzianismus mit seinen Konzeptionen ,,soziale Disziplin®,
»Respekt vor Autoritit™, ,,Achtung vor dem Lernen und der Gelehrsamkeit*
und ,,Fleil und Leistungsorientierung® (Weiss 1994, S. 9-10) identifiziert
Weiss kulturelle Grundlagen fiir erfolgreiche Entwicklungspolitiken.

fiir Entwicklungspolitik (DIE). Seit 1980 bis 2001 Inhaber des Lehrstuhles Volks-
wirtschaft des Vorderen Orients. Dieter Weiss hat vor und wéhrend seiner akade-
mischen Karriere immer wieder als Gutachter und Berater fiir das BMZ und
die GTZ gearbeitet. Ein signifikanter Teil der Teilnehmer und Absolventen des
Postgraduierten-Programms des DIE waren zuvor Studenten bei Weiss. (Quelle:
Eigene Erhebungen 1999).

49

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Wihrend Asien, bzw. Japan, China und die sogenannten Tiger-Staaten {iber ein
kulturelles Riistzeug verfiigen, welches sie zur fortschreitenden 6konomischen
Entwicklung im besonderen Malle befdhigt, bildet die arabisch-islamische
Welt, dhnlich wie bei Simson, ihren Widerpart. ,,In den arabischen Lindern
funktionieren staatliche, aber auch privatwirtschaftliche Organisationen,
gemessen an internationalen 6konomischen und sozialen Querschnittsindika-
toren, offenbar weniger gut. Bleiben die Muslime also zuriick? Und ist ihr
Riickstand kulturbedingt?* (Weiss 1994, S. 11)

Zur Klérung der letzten Frage préisentiert Weiss eine Reihe von Fallbei-
spielen, bei deren Interpretation er die Identifikation bestimmter kultureller
Wertorientierungen unternimmt.

Im Brennpunkt seiner Uberlegungen stehen dabei, wie bereits bei den
Ausfithrungen zu Asien, vor allem immaterielle geistige und kulturelle Fa-
higkeiten wie Lernfahigkeit, Innovationskraft, niichterner Realititsbezug bei
der Politikformulierung, geistige und institutionelle Flexibilitdt und vor allem
Kreativitit. '

Am Beispiel einer Diskussion an der Universitdt Khartoum {iiber das
Verhiltnis von Islam, Technologie, Wissenschaft und Wertfragen problemati-
siert Weiss den allumfassenden Wahrheitsanspruch des fundamentalistischen
Islam als eine wachsende Tendenz zur Selbstisolierung in der arabisch-musli-
mischen Welt, welche die Integration moderner (bis auf Teilbereiche) Wissen-
schaft unmoglich macht und einer multikulturellen Weltgesellschaft im Wege
stehe.!? In noch stirkerem MaBe empfindet er die Tendenz zur politisch
gewollten kulturellen Selbstisolierung in der islamischen Welt. Weiss exem-
plifiziert seine Einschdtzung am Beispiel eines Vortrages an der Universitét in
Damaskus. In einem autoritdren, von der Rhetorik der Staatspartei und dem
Fehlen aktueller internationaler Fachliteratur gekennzeichneten Umfeld trifft
Weiss auf Studenten, welche zwar die buchstabengetreue Wiederholung des
Gastvortrages beherrschen, nicht aber zur Formulierung eigener, kritischer
Fragen in der Lage sind. Die Entwicklung von Innovationen, die ,,ja gerade die
Zuriickweisung des Traditionellen, des hierarchisch Gesetzten, den Wider-
stand des im Ausland frisch Promovierten gegen den etablierten Dekan, die
Zulassigkeit eines kritischen Arguments um seiner selbst willen ohne sorg-
faltige Beachtung des unterschiedlichen sozialen Ranges der Gesprichs-
partner* (Weiss 1994, S. 13) verlangt, scheint Weiss vor diesem Hintergrund
nur schwer moglich. Im abschlieBenden Fallbeispiel beschéftigt sich Weiss
mit der ,,Corporate Culture” in dgyptischen Unternehmen. Er versucht zu zei-
gen, dass in der Folge der Nasseristischen Revolution vorrangig politische
Loyalitét als Schliisselqualifikation fiir Spitzenmanager in den Staatsbetrie-
ben gefordert wurde. Die Auswirkungen auf die Unternehmenskultur bestehen
in einer paternalistischen und zentralistischen Vermachtung, die den Infor-
mationsfluss im Unternehmen auf die Fithrungszirkel beschriankt und damit

18 Vgl. Weiss (1994), S. 11-12.
19 Vgl. Weiss (1994), S. 12.

50

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

der Entwicklung genereller nicht-personaler Organisationsziele im Wege steht.
Zentralisierte Kontrolle und autoritdre Fithrung behindern Innovationen. De-
zentralisierung wird als Machtverlust betrachtet und die Marktorientierung (in
den Staatsbetrieben) zugunsten einer binnenorientierten Verteidigung sozialer
Gruppen vernachlissigt.20

An dieser Stelle wird Weiss’ Distanz zum Simsonschen Essentialismus
unmif3verstindlich deutlich. Die Fallbeispiele erdffnen Interpretationsmdéglich-
keiten, die ausdriicklich nicht kulturalistisch sind und sich deshalb auch nicht
in der Spekulation iiber bewusste oder unbewusste Weltbilder erschopfen.
Weiss bleibt damit, trotz der Betonung kultureller Faktoren, einer kritischen
sozialwissenschaftlichen Analyse treu.

Dennoch formuliert er auf Grundlage der Fallbeispiele die Skizze eines
,Management by Culture‘. Diese Form des Management soll einen Werterah-
men zur Verfiigung stellen, der wie eine Art kategorischer Imperativ fiir ent-
wicklungsfreundliche und leistungsorientierte Entwicklungsverwaltungen wir-
ken soll.2! Im Zentrum dieses Management steht fiir Weiss die Erméglichung
von Kreativitit. Ahnliche Betrachtungen findet man in der ,,Corporate Culture*
— oder ,,Corporate Identity — Debatte in der Betriebswirtschaftslehre und
Unternehmensforschung, aber auch in der kultur- und sozialwissenschaftlichen
Diskussion der achtziger Jahre.?? Eine ,»Corporate Culture” oder ,,Corporate
Identity* gehdrt heute zu den Selbstverstindlichkeiten transnationaler Unter-
nehmen. In der Berliner Niederlassung der Deutschen Bank?? informieren
grofflichige Tafeln tiber die ,,Kultur®, die ,,Identitdt* und die ,,Philosophie* des
Unternehmens. Die Normebene wird durch aufwindige symbolische In-
szenierungen und dsthetische Codes wie das ,,Corporate Design® flankiert. Das
Unternehmen erscheint als organische Kultur, als Nation und Familie, die ihre
Mitarbeiter zu einem kollektiven Ganzen integriert.

Die Rezeption des Textes von Dieter Weiss in Kreisen der Experten des pro-
fessionellen, staatlichen Entwicklungsdiskurses erfolgte &dhnlich wie bei
Simson. Die Einseitigkeit der Rezeption ist verbliiffend. Applaus erhilt der Text
immer dort, wo er die kulturelle Dimension wirtschaftlichen Handelns thema-
tisiert. Die prézisen institutionendkonomischen Analysen werden unterschla-
gen. Sie eigenen sich weniger trefflich fiir eine Verkniipfung mit eigenen
Spekulationen tiber Kultur und Entwicklung. Ein Ansprechpartner eines GTZ-
Projektes in Agypten formulierte wie folgt:

20 Vgl. Weiss 1994, S. 15-16.

21 Vgl Weiss (1994), S. 11.

22 An dieser Stelle sei nochmals auf die exemplarischen Arbeiten von Deal/
Kennedy (1982) Corporate Cultures. The Rites and Rituals of Corporate Life.
Pascale Richard Tanner/Athos, Anthony (1982), The Art of Japanese Manage-
ment, Peters, Thomas J./Waterman Robert H. (1984), In Search for Excellence,
Lessons from America’s best run Companies verwiesen.

23 Hierbei handelt es sich um die Niederlassung in Berlin-Mitte.

51

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

,,Wir haben es hier mit einer Kultur zu tun, die Jahrtausende alt ist. Seit den Pharaonen
folgt der Agypter dem top-down approach. Alles muss von oben kommen und autoritir
angeordnet werden, sonst verstehen die Leute nichts. Wendet man ihnen einmal den
Riicken zu und ldsst sie selbstindig arbeiten, bricht alles zusammen. Das steckt kultu-
rell einfach so drin in denen. Als Fithrungsperson muss man diesen Stil adaptieren, sonst
lauft hier nichts. So verstehe ich Management by Culture.” (Quelle: Eigene Erhebungen
1995, Marsa Matruh, Agypten)

Der Kulturalismus des Experten interessierte sich nicht fiir die simple histori-
sche Tatsache, dass seine Zielgruppe aus Beduinen bestand, deren kulturelle
Verbindungen zu den Pharaonen denkbar gering sind. Die geringe Tiefen-
schérfe und die historische Ignoranz des Kulturalismus ist die Grundvoraus-
setzung fiir seinen gleichermallen unprizisen wie maBlosen Historizismus.
Dieser wirft dgyptische Staatsbiirger aus der Westlichen Wiiste mit Biirgern aus
Metropolen und landlichen Gebieten des Niltals in einen Topf und attestiert
eine kulturhistorische Kontinuitét mit den Pharaonen.

Die kulturalistische Strémung in der entwicklungspolitischen Szenerie be-
schriankt sich nicht nur auf bestimmte Expertenkreise. Er manifestiert sich auch
in den Programmen des zustindigen Ministeriums. Die politische Konditio-
nalisierung der deutschen staatlichen Entwicklungszusammenarbeit durch das
BMZ hat die Themen Menschenrechte, Rechtsstaatlichkeit und politische
Teilhabe zu Handlungsfeldern der Entwicklungszusammenarbeit gemacht.
Stets wird hierbei ein grundlegender Zusammenhang zwischen handlungsbe-
stimmenden kulturellen Prigungen und Entwicklung betont.

Die (partizipatorische) Entwicklungszusammenarbeit soll iiber eine inter-
kulturelle Vermittlungsfunktion verfiigen, indem sie zum Dialog der Kulturen
beitrigt.?*

,.Fur die Bewertung und Umsetzung von Entwicklungszielen spielt Kultur eine heraus-
ragende Rolle, denn die kulturellen Pragungen der Menschen bestimmen, was ihnen
wertvoll und erstrebenswert ist. Kultur ist auerdem Grundlage und Voraussetzung fiir
Innovation und Kreativitit.[...]. In der Begegnung, im Austausch und der gegenseitigen
Beeinflussung der Kulturen, spielt die partizipatorische EZ eine wichtige Rolle. Sie lei-
stet damit einen Beitrag zum kulturellen Dialog.“ (BMZ 1999, S. 5)

Die Globalisierungsdebatte hat die Ausrichtung der deutschen staatlichen Ent-
wicklungszusammenarbeit seit dem Regierungswechsel im Jahre 1998 eben-
falls nachhaltig beeinflusst. Die neue Ministerin fiir wirtschaftliche
Zusammenarbeit Heidemarie Wieczorek-Zeul versteht Entwicklungspolitik als
Element globaler Strukturpolitik. Die Debatte ist in jlingster Zeit durch eine
neuerliche ,Zeitenwende® dynamisiert worden. Der terroristische Anschlag auf
das World Trade Center in New York am 11. September 2001 hat zu einer ,Re-

24 Vgl. BMZ (1999), S. 5.

52

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

vitalisierung der Entwicklungsdebatte’ beigetragen, in deren Kontext der
Dialog der Kulturen und die Entwicklungszusammenarbeit als Instrument der
Krisenpravention eine herausragende Rolle einnehmen. Ich spiele hier auf den
Beitrag der Ministerin fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit Heidemarie
Wieczorek Zeul an, welcher im Januar 2002 in der Zeitschrift E+Z unter dem
Titel ,,Entwicklungspolitik nach dem 11. September, ein umfassender friedens-
und sicherheitspolitischer Ansatz* erschienen ist.?

Im elften Bericht zur Entwicklungspolitik der Bundesregierung werden drei
strategische Dimensionen als Handlungsfelder der deutschen staatlichen Ent-
wicklungszusammenarbeit (EZ) definiert. Eine ,,wirtschaftliche Dimension®,
welche die Bereiche sozial und okologisch vertrdgliches Wachstum, Aus-
landsverschuldung, Welthandel und internationale Finanzstrdéme umfassen soll.
Eine ,,politische Dimension®, die gewaltsame Konflikte (und deren Pravention
oder Mediation), die Verletzung der Menschenrechte, die Regierungsfiihrung
und gesellschaftliche Partizipation sowie die mangelnde Gleichberechtigung
zwischen den Geschlechtern fokussieren soll.

Und schlieBlich eine ,0kologische Dimension®, die sich mit der
Klimaveridnderung, der Verknappung landwirtschaftlicher Nutzflichen, der
Verknappung der Wasservorrite und Zerstorung der Tropenwélder, sowie
dem Verlust der biologischen Vielfalt beschiftigen soll. Die Ministerin ver-
dichtet diese Handlungsfelder zu einem ,,neuen Pakt zwischen Industrie- und
Entwicklungsldandern einen ,,New Global Deal* (Wieczorek-Zeul 2002, S. 10).

,,Das Aktionsprogramm?® strebt soziale, wirtschaftliche, politische und 6kologische
Strukturverdanderungen auf internationaler Ebene, d.h. Beitrdge zur Gestaltung der
Globalisierung an. [...] Damit geht das Aktionsprogramm weit {iber die friihere Defi-
nition von Entwicklungspolitik, der Unterstiitzung von Einzelprojekten in Partner-
landern, hinaus.* (Wieczorek-Zeul 2001, Vorwort zum entwicklungspolitischen Bericht
der Bundesregierung)

Der Dialog der Kulturen und Zivilisationen wird neuerdings ebenfalls als mog-
liches Interventionsfeld der deutschen staatlichen Entwicklungszusammen-
arbeit diskutiert. Im Mittelpunkt dieser Diskussion steht dabei auch die Frage,
wie und ob die deutsche Entwicklungszusammenarbeit zu einer Stirkung der
kulturellen Identitdt der Partnerldnder beitragen kann.

,Internationale EZ hat im Laufe ihrer kurzen Geschichte stindig an Interventionstiefe
zugelegt. Angefangen hat sie mit der Demonstration des Know-hows der Industrie-
lander, heute steht sie vor einem der letzten Tabus, den Wertvorstellungen, der kulturel-

25 Vgl. Wieczorek-Zeul 2002, S. 10.

26 Die nationalen Entwicklungspolitiken sollen an der Zielvorgabe des Jahrtausend-
gipfels in New York (September 2000), der Halbierung des Anteiles der weltweit
Armen bis zum Jahr 2015, mitwirken.

53

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

len Identitét der Partner. In den Vorstellungen vieler Geber kdnnten Interventionen mit
dem Ziel der Verdnderung kultureller Einstellungen — z.B. {iber das Bildungsangebot —
die wirtschaftliche Entwicklung positiv beeinflussen.* (Claus 2001, S. 321)

Die Diskussion iiber den Dialog der Kulturen und die Kultur als Interventions-
feld der EZ ist bereits auf unterschiedlichen Ebenen der deutschen staatlichen
EZ institutionell verankert. Insbesondere die Deutsche Stiftung fiir Internatio-
nale Entwicklung (DSE) bzw. ihre Nachfolgeagentur Internationale Weiterbil-
dung und Entwicklung (InWent)?” organisiert und betreibt im Rahmen der
Initiative ,,One World“ des BMZ Politikforen zum Dialog der Kulturen.

Im Mirz 2002 fand in den Berliner Ré&umlichkeiten des BMZ ein inter-
nationaler Politikdialog mit dem programmatischen Titel ,,Development of
Cultures — Cultures of Development* statt, an der prominente Politiker wie die
Vizeprésidentin der Islamischen Republik Iran, Frau Massoumeh Ebtekar,
beteiligt waren. Der kulturalistische Grundtenor der Veranstaltung fiithrte zu
typischen Argumentationslinien, wie sie auch aus der Debatte iiber die Univer-
salitit der Menschenrechte?® (oder die Debatte iiber die sog. asiatischen Werte
zu Beginn der 90er Jahre) bekannt sind. Die Vizeprisidentin hielt eine ausge-
sprochen eloquente und gut vorbereitete Rede, in der sie die islamische Demo-
kratie als Keimzelle einer geistigen, moralisch ethischen und kulturellen Erneu-
erung der Welt inszenierte. Die Rede wurde insbesondere von den Entwick-
lungsexperten aus Asien und Afrika ausdriicklich begriiit. Es sei an der Zeit,
den westlichen Rationalismus und seinen moralischen Monismus mit seinen
Modellen Demokratie und Menschenrechte zugunsten einer Ostlichen Dimen-
sion des spirituellen Denkens zu erweitern, so ein indischer Vertreter.

Fiir den dgyptischen Religionsphilosophen Hassan Hanafi, Professor an der
philosophischen Fakultit der Cairo University, haben die westlichen Gesell-
schaften, im Gegensatz zur Dritten Welt und Asien, ihre Anbindung an Kultur
und Tradition verloren.

,,In the West, interest is a substitute for culture while in the Third World culture is still
alive. Tradition is still operative. Western model is based on the discontinuity between
the old and the new, while third world model is based on the continuity between tradi-
tion and modernism. The Asian model is a third one based on juxtaposition beween the
old and the new, one for the private sphere, the other for public sphere.” (Hanafi 2002,
S.3)

Die Tendenz der Argumentationen ist uniibersehbar. Die Stilisierung von Kul-
tur und Zivilisation als unverbriichliches Kernelement und moralisch-ethische
Essenz hinter den Fassaden von Politik, Okonomie und Recht (als Kennzeichen

27 Die DSE wurde im Jahr 2002 mit der Carl Duisberg Gesellschaft zur Agentur
InWent (Internationale Weiterbildung und Entwicklung) zusammengeschlossen.
28 Vgl. Engels (1999), S. 373f.

54

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

einer als westlich stigmatisierten Moderne) werden zur Legitimation autorité-
rer Regime, zur Verschleierung gravierender Politikfehler, aber auch zur
Bewiltigung biographischer Krisen genutzt. Letzteres trifft zu auf Intellektuelle
wie Hanafi, die von dem Scheitern der Modernisierung Agyptens ebenso fru-
striert sind wie von der strategischen Interessenpolitik des Westens.

Es trifft jedoch auch auf ehemalige Eliten zu, die ihr Scheiten hinter dem
Kulturargument verbergen.

Innerhalb der iiberschaubaren Community der deutschen staatlichen Ent-
wicklungsfunktiondre haben einige prominente Entscheidungstriager das The-
ma offenbar zu ihrem personlichen Steckenpferd gemacht. Auf der oben er-
wihnten Tagung der DSE und des BMZ skizzierte der Ministerialdirektor im
BMZ, Michael Bohnet, Fallbeispiele (laufende Projekte) und Kriterien fiir die
verstirkte Einbeziehung von Kultur in die deutsche Entwicklungszusammen-
arbeit. Die von Bohnet diskutierten Projekte sind im Bereich Konservierung
und Restauration historischer Anlagen oder archidologischer Stitten als Beitrag
zur Erhaltung und Pflege des kulturellen Erbes angesiedelt oder widmen sich
der urbanen Entwicklung unter besonderer Beriicksichtigung traditioneller
Architektur und Stadtstrukturen. Auflerdem wird eine Initiative zur bilingualen
Erziehung und Ausbildung in Siidamerika vorgestellt.?° Die vorgestellten Pro-
jekte im Detail zu bewerten, ist an dieser Stelle nicht mdglich. Ein Blick auf die
Kriterien-Diskussion lohnt sich jedoch. Bohnet unterscheidet bei seiner
Kulturdefinition zwischen einer normativen Dimension und einer Dimension
der sozialen Praxis, der Institutionen sowie der Entwicklung der Produktiv-
kréfte. ,,[...] On the one hand, those elements that express different orientations
in society, such as values, norms, patterns of behavior, on the other, elements
that are indicative for the degree of social complexity achieved in respect of
the establishment of institutions and the development of productive forces*
(Bohnet 2002, S. 6)

Grundsitzlich versteht Bohnet Kultur als ein flexibles System von Sym-
bolen. Entscheidend ist jedoch, dass dieses flexible System, abhidngig von
bestimmten Rahmenbedingungen, Entwicklung férdern oder blockieren kann.

Kultur ist also immer beides: Entwicklungshemmnis oder Entwicklungs-
garant. ,,Culture is not regarded here as something static, but as a flexible
system of symbols, which — depending on the circumstances — can be inhibi-
ting or conductive to development.“ (Bohnet 2002, S.6)

29 Im Detail handelt es sich um ein Projekt zur Konservierung und Restauration der
historischen Anlagen in Petra als Beitrag zur Erhaltung und Pflege des jordani
schen kulturellen Erbes, ein Projekt Urbane Entwicklung mit starkem Fokus auf
den Erhalt traditioneller Architektur und Stadtstrukturen in Bhaktapur, Nepal, ein
Projekt zum Schutz archédologischer Fundstitten in Petén, Guatemala, urbane
Entwicklung in ,,0ld Stone Town* auf Zanzibar, Tansania, ein Projekt zur bilin
gualen Erziehung und Ausbildung in Ecuador, Peru und Bolivien. (Vgl. Bohnet
2002, S. 2f)

55

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Bei Bohnets Kriterien fiir die Operationalisierung und Integration des Faktors
Kultur in die Entwicklungszusammenarbeit wird keine Neuigkeit sondern le-
diglich eine ,kosmetische Kiirzung® angeboten. Dabei handelt es sich um die
von Simson eingefiihrten soziokulturellen Schliisselkriterien ,,Legitimitit™ und
,,soziokulturelle Heterogenitéit“”. Das Kiriterium ,,Erreichter Entwicklungs-
stand* wird im Dialog der Kulturen und Zivilisationen aufgrund seiner klassi-
fikatorischen Konnotation nicht mehr verwendet.3!

Der von Bliss (1997) und seinen Mitautoren vorgeschlagene Ersatzbegriff
»(kulturelle) Kompatibilitdt“ wird von Bohnet nicht verwendet, obwohl dieser
im Auftrag des BMZ erarbeitet worden ist. ,,The definition of cultural factors
should cover all indicators which (by contrast to sociostructural factors) remain
stable in the medium term and which are specific to a given society* (Bohnet
2002, S. 6)

Auffillig an den Uberlegungen ist die These, dass soziokulturelle Faktoren
im Unterschied zu soziostrukturellen Faktoren mittelfristig stabil und spezi-
fisch fiir eine gegebene Gesellschaft seien und sich deshalb besser zur
Definition von Kriterien eignen sollen. Der Begriff ,,soziokulturell“ steht in der
Ethnologie fiir die Verschrinkung sozialer und kognitiver Aspekte bestimmter
Phéinomene.3?

Bei Bohnet geht es vor allem um die Rolle von Kultur als normative
Verankerung und Grundlage sozialer, politischer und 6konomischer Prozesse.
Hinter dieser Annahme steckt, dhnlich wie bei Simson, die Vorstellung von
Kultur als normative Essenz hinter den nur oberfldchlichen soziostrukturellen
Merkmalen menschlicher Gesellschaften. Warum die soziokulturelle Dimen-
sion weniger dynamisch sein soll als die Dimension der Sozialstruktur, wird
nicht weiter erldutert. AbschlieSend schldgt Bohnet fiir die operative Ebene der
Projekte einen ,,sociocultural counceling approach® (Bohnet 2002, S. 8) vor.
Der ,,counceling approach® sieht die prozessorientierte Beratung der Projekte
durch spezialisierte Experten und Gutachten vor. Die emotionale Farbung sei-
nes Schlussplddoyers umfasst das ganze Spektrum eines Kulturbegriffs, in dem

30 Bohnet definiert die Faktoren entlang einer ,,checkliste” wie folgt: Legitimacy: Is
the problem proposal defined from the point of view of those most closely invol-
ved/the participants? Do the project-executing agencies (authorities, organizati-
ons, etc.) which already exist or are to be created enjoy sufficient legitimacy/
acceptance among the target groups and their own staff to ensure the necessary
motivation for sustainable functioning (e.g. for maintenance work and servicing)
Sociocultural heterogenity: What impacts on the project and the society of the
recipient country can be expected in the culturally heterogenous milieu through
the selection of location, sector and project-executing agency? Will new imbal-
ances be created or existing ones exaberated? Does the project concept take suf-
ficient account of the possible heterogenity of the target groups (including gen-
der-specific aspects)? Bohnet (2002), S. 10.

31 Vgl. Bohnet (2002), S. 7.

32 Vgl. Schweizer (1999), S. 349.

56

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

sich Essentialismus, Vitalismus und ein organisches Weltbild vermischen: Kul-
tur ist organisch, sie ist das Herz der Entwicklung. Kultur ist ein Seismograph
fiir die Lebensfahigkeit einer Gesellschaft. Kultur ist vital. Kultur ist Kreativitét
und damit das Kernelement von Freiheit.

,»What is really needed for the future of development policy is a new type of responsi-
bility which is based on the recognition that culture is at the heart of the development
strategy. If we consider culture to be the seismograph of societal development, the vi-
ability of societies is closely interwined with the question whether culture has to unfold
with all its vitality, because after all, human creativity is the very core of what we con-
sider as freedom.* (Bohnet 2002, S. 8)

Auch der Rat fiir nachhaltige Entwicklung der Bundesregierung betreibt neuer-
dings die Priifung der Vereinbarkeit der entwicklungspolitischen Konzeptionen
und Programme mit den kulturellen Identitidten, den Werten und Traditionen
der Partnerlénder. Als nachhaltig gilt, was kulturell kompatibel erscheint. Im
Auftrag des Rates fiihrte das Institut fiir Organisationskommunikation (IFOK)
im Mirz 2002 einen Expertenworkshop am Wissenschaftszentrum Berlin
durch, dessen Erkenntnisinteresse wie folgt definiert wurde:

,»Ausgehend von der These, dass die Idee der Nachhaltigkeit vorwiegend durch das
europdische kulturelle Denken geprégt ist, soll die Kurzstudie den Stand der Debatte
iiber die kulturelle Anschlussféhigkeit des Nachhaltigkeitskonzeptes darstellen. Es soll
erortert werden, wie Nachhaltigkeit in Zusammenarbeit mit kulturellen Pragungen wie
zum Beispiel Fortschritt, Linearitit versus Zyklizitit von Entwicklung, individualisier-
ter Handlungsverantwortung versus gemeindlicher Besitzverantwortung u. a. mehr dis-
kutiert wird.* (Institut fiir Organisationskommunikation 2002, S. 1)

Die kulturalistische Lesart des Nachhaltigkeitsbegriffs ist von kapitalismus-
kritischen Ansétzen geprigt. Oft ist das Kulturargument lediglich ein rhetori-
sches Vehikel zur Kritik am westlichen Wachstums- bzw. Entwicklungsziel.
Das Konzept der Entwicklung werde der Vielfalt unterschiedlicher Kulturen
nicht gerecht. ,,In the light of the concept ,development® all peoples on the
globe appear to move along one single road. The lead-runners show the way;
they are at the forefront of social evolution, indicating a common destination
even for countries which had highly diverse trajectories in the past.“ (Sachs
2000, S. 4)

Ein weiteres Beispiel, wie wissenschaftliche Theorien, in diesem Fall die
Kulturdkologie, ihren Niederschlag in den Diskussionen der Entwicklungszu-
sammenarbeit finden, ist die Stilisierung indigener, an die Natur angepasster
Volker als Umweltheilige oder die Beschwdrung zyklischer Wirtschafts- und
Lebensrhythmen, der Religion und der Mystik Asiens als Gegenmodell zu
westlichen Werten wie Eigentum, Individualismus, Fortschritt, Wachstum und
Kapitalakkumulation. Hierbei neigen manche Protagonisten zu einem emotio-
nalen Engagement, das nicht nur keinen Widerspruch duldet, sondern auch im

57

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Umgang mit Fakten (in diesem Fall ein sachlich unrichtiger Verweis auf Jirgen
Habermas) ausgesprochen ,groflziigig* ist.

Michael Baumann, ehemaliger BMZ-Beamter und heute Vertreter der deut-
schen NRO ,,German Watch®, ist ein gutes Beispiel fiir diese Gruppe.

,Die Menschen in den traditionalen Gesellschaften haben ja noch ein ganz anderes
Wissen iiber Natur und Spiritualitit. Technische Losungen oder westliche Modelle von
Entwicklung miissen hier scheitern. Unsere westlichen Gesellschaften sind doch mo-
ralisch bankrott. Wir kdnnen hier von dem tiefen Wissen der Asiaten lernen und einen
Weg zuriick zu unserer Identitit finden. Das sagt im {ibrigen auch Habermas.“ (Quelle:
Eigene Erhebungen 2002, Berlin, Deutschland)

Der Bedeutungszuwachs des Faktors Kultur in den neunziger Jahren des letz-
ten Jahrhunderts ist auch auf der Ebene der Vereinten Nationen und der Welt-
bank erkennbar. Beispielhaft sind der von der UNESCO in Auftrag gegebene
»Report of the World Commission on Culture and Development™ aus dem
Jahre 1995.

Zwar orientiert sich der Report der Welt-Kommission, dhnlich wie die Posi-
tivliste des BMZ, weitestgehend an der Essenz der allgemeinen Erklarung der
Menschenrechte, dennoch lanciert er unter dem emphatischen Titel ,,Our Cre-
ative Diversity* einen holistischen Kulturbegriff, der alle Aspekte menschlicher
Gemeinschaften umfasst. ,,Culture is the whole complex of distinctive spiritu-
al, material, intellectual and emotional features that characterize a society or
social group. It includes not only arts and letters, but also modes of life, the fun-
damental rights of human beings, value systems, traditions and beliefs.“
(UNESCO 1995, S. 10)

Das Weltbankdokument ,,Culture and Sustainable Development* (1999)
greift diese Perspektive auf und thematisiert mit einem deutlichen Hinweis auf
die visiondre Voraussicht ihres Prdsidenten James D. Wolfensohn die
Bedeutungskraft von Kultur bei der Armutsbekdmpfung, Erméchtigungspoli-
tiken (Empowerment) und ihrer Rolle fiir Prozesse der sozialen Integration.
,under the leadership of its visionary president, James D. Wolfensohn, the
World Bank has embarked on an effort to mainstream its concern for culture
in its drive for poverty reduction, empowerment and social inclusion.“ (World-
bank Key Documents 1999, S. 1)

Im Anschluss enthélt das Papier die Grundziige einer Rede, die Wolfensohn
1999 in Hongkong vor einem erlesenen Publikum aus internationalen Finanz-
ministern und Zentralbankprisidenten gehalten hat. Das Spektrum mdglicher
entwicklungspolitischer Interventionen und Aktivititen im Feld der Kultur, das
Wolfensohn skizziert, beinhaltet pragmatische Uberlegungen wie die Proble-
matisierung ungleich verteilter Gewinne bei der Vermarktung des kulturellen
Erbes der Dritten Welt im internationalen Tourismusgeschift. Es umfasst aber
ebenso Ausfiihrungen iiber die intrinsische Bedeutungsmacht von Kultur.
»Even more important, cultural heritage is the wellspring of creativity and the
foundation of identity, without which we all are like amnesiacs: not knowing

58

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

where we go because we do not know who we are or where we came from*

(Worldbank Key Documents 1999, S. 2)

Neben dem holistischen Verstdndnis von Kultur als distinkte Dimension,
die, wie aus den Zitaten hervorgeht, kognitive Prozesse und symbolische Ord-
nungen und auch materielle Dimensionen steuert und durchdringt, formuliert
Wolfensohn auch einen normativen Entwurf dariiber, was Kultur leisten muss.
Im Zentrum dieses Ansatzes steht die Forderung von Diversitit, Minderhei-
tenschutz, soziale Integration und gesellschaftliche Kohision.?? Bei aller Em-
phase iiber die Relevanz von Kultur geht es also letztlich um eine ,bestimmte
Version® von Kultur, die forderungswiirdig erscheint.

Diese Tendenz findet man auch in dem von der UNESCO (1998) initiierten
»Action Plan on Cultural Policies for Development* mit dem Titel ,, The Power
of Culture*3* wieder. Der Begriff ,,Cultural Policies* signalisiert den Ubergang
von der Beriicksichtigung kultureller Faktoren zur unmittelbaren Intervention
in die Kultur der Partnerlinder. Die Interventionsfelder dieser spezifischen
Form des ,,cultural turn® in der multilateralen Entwicklungszusammenarbeit
werden durch fiinf Politikziele exemplifiziert:

1. Kulturpolitik als Schliisselkomponente von Entwicklungsstrategien.

2. Die Forderung von Kreativitit und Teilhabe im kulturellen Leben.

3. Einleitung von Politiken und Verfahren zur Sicherung und Verstirkung des
kulturellen Erbes (materiell oder immateriell, beweglich oder unbeweglich)
und die Forderung der Kulturindustrie.

4. Forderung der kulturellen und sprachlichen Vielfalt innerhalb der und fiir
die Informationsgesellschaft.

5. Sicherstellung groferer humaner und finanzieller Ressourcen fiir die kultu-
relle Entwicklung.3?

Der Aktionsplan oszilliert, hnlich wie Wolfensohns Rede, bestindig zwischen
einem engagierten Kulturrelativismus, der Kultur als Sphéire der Schopfung
und Bewahrung von lokalem Wissen, Tradition und Identitit begreift, und
einem normativen Universalismus, der im wesentlichen die allgemeine Erkla-
rung der Menschenrechte und Kernelemente der zivilgesellschaftlichen
Institutionen, Strukturen und Praktiken der parlamentarischen Demokratien
westlicher Pragung beinhaltet. Anstelle der Auseinandersetzung mit politischen
Akteuren und 6konomischen Prozessen wird mit einem Kulturbegriff operiert,
der je nach Kontext und Situation vollig andere Beziige und Bedeutungen hat.

Der langjéhrige Entwicklungsexperte Burghard Claus (2001) gehort zu
den wenigen Akteuren der deutschen staatlichen EZ-Community, die sich von
der Kulturrhetorik abgrenzen und eine eigenstindige Position vertreten. In sei-
nem Artikel ,,Kultur und Entwicklung in den Partnerldndern als Element der

33 Vgl. Worldbank Key Documents 1999, S. 2.

34 Der Aktionsplan wurde im Rahmen einer von der UNESCO 1998 organisierten
Regierungskonferenz in Stockholm erarbeitet.

35 Vgl. UNESCO (1998), S. 4-8.

59

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Entwicklungszusammenarbeit™ rit er zur Vorsicht bei der Intervention in die
Kultur der Partnerlédnder durch entwicklungspolitische Mafnahmen.

,,Wir sollten es dabei belassen, daf3 sich die kulturelle Identitdt unserer Partner — wie wir
eingangs gesehen haben — auch ohne gezielte Intervention im intra- und interkulturellen
Dialog wandelt und nach eigenen Zielen entwickelt. In diesen Dialog kdnnen und
sollten wir unsere Vorstellungen einbringen. Sollte das Verhalten unserer Partner im
Widerspruch zu unseren eigenen Wertvorstellungen stehen, haben wir kein Gegenmit-
tel auBer der Kraft des Arguments oder den Riickzug.“ (Claus 2001, S. 321).

Claus’ Artikel basiert auf einem Kurzgutachten, das auf ausdriicklichen
Wunsch der Ministerin fiir das Bundesministerium fiir wirtschaftliche Zu-
sammenarbeit erstellt wurde. Auch daran wird deutlich, dass es sich hierbei
also durchaus um mehr handelt als die tibliche soziokulturelle Folklore, die um
die verschiedenen Aspekte der konditionalen Hilfe herum veranstaltet wird.
Vielmehr wird eine grundsitzliche Denkrichtung deutlich, die auf verschiede-
nen Ebenen der deutschen und internationalen Entwicklungspolitik verbreitet
ist. In jlingster Zeit hat Thomas Zitelmann (2001) in seinem Beitrag ,,Die
Erfindung der entwicklungspolitischen Krisenpravention darauf hingewiesen,
wie sich die Konjunktur des Kulturarguments im Feld der Konflikt- und Kri-
senpriavention durch Entwicklungsagenturen, internationale Dienste und
Nichtregierungsorganisationen auswirkt.

Er zeigt auf, wie die kulturalistische Stereotypisierung rezenter Konflikt-
parteien (im asiatischen Teil der ehemaligen Sowjetunion) zur Konstruktion
eines Kulturkonfliktes zwischen islamischem Kollektivismus versus christli-
chem Individualismus fiihrt.3® Seine Ausfiihrungen decken sich mit meinen
Erfahrungen bei der Vorbereitung von Personal fiir internationale Friedens-
dienste im Auswartigen Amt im Jahre 2001.

Dort verstrickten sich die Teilnehmer in eine Diskussion iiber die Zensur
von Fernsehen und Print-Medien als legitimes Mittel zum Schutz lokaler kul-
tureller Identitdt in Afrika. ,,Diese Kulturen werden durch den Einfluss der
westlichen Gesellschaften und der Medien iiberlastet. Es droht ein Verlust von
kultureller Identitdt und Tradition, der in gewaltsame Konflikte umschlagen
kann. Wenn Zensur dazu beitragen kann, diese Prozesse zu kanalisieren, dann
bin ich fiir Zensur.” (Quelle: Eigene Erhebungen, Berlin 2001)

In der anschlieBenden Diskussion stellten die jungen Experten die Uni-
versalitit der Menschenrechte, trotz ihrer Ratifizierung durch die iiberwiegen-
de Mehrheit der Staatenwelt, zugunsten eines neuen Kulturrelativismus in
Frage. Auch der Hinweis, afrikanische Diktatoren kdnnten diesen Kultur-
relativismus fiir ihre Ziele instrumentalisieren, erschiitterte die Haltung der
kiinftigen Krisenmediatoren in keiner Weise. Demokratie, Parlamentarismus
und Menschenrechte stellten westliche Konzeptionen dar, die in Afrika geschei-

36 Einen Uberblick iiber den gegenwirtigen Stand der Konzepte der entwicklungs
politischen Krisenpréavention findet sich bei Mehler/Ribaux (2000).

60

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

tert seien. Man miisse nun nach neuen Ansitzen suchen. Die vorsichtig vorge-
tragene These einer in den USA graduierten Athiopierin, dass Demokratie eine
institutionelle Plattform fiir die friedliche Entfaltung afrikanischer Kultur bil-
den konne, wurde von den anderen Teilnehmern energisch zuriickgewiesen. In
einer Pause der Veranstaltung bemerkte eine amerikanische Teilnehmerin, die
Athopierin sei ihrer Kultur durch das Studium in den USA wohl entfremdet.
Der wohlmeinende (Inter)Kulturalismus duldet, wie ich im Verlauf der Arbeit
noch hiufiger zeigen werde, keinen Widerspruch. Dies gilt insbesondere fiir
diejenigen, die er so innig umarmen will.

Einen weiteren wichtigen Beitrag zur Renaissance des Faktors Kultur hat
die sog. Entwicklungsethnologie geleistet. Thr wird in dieser Arbeit ein geson-
dertes Kapitel gewidmet. In den letzten 15 Jahren hat eine Reihe von Ethno-
logen den ,,Marsch durch die Institutionen® der deutschen staatlichen
Entwicklungszusammenarbeit mit dem Credo angetreten, das Verstindnis von
Entwicklung ,,als komplexen, kulturell eingebetteten Prozess des sozialen
Wandels* (Kievelitz 1997, S. 52) zu fordern. Die Thematisierung der interkul-
turellen Problematik in der Entwicklungszusammenarbeit ist heute eine
Domine, die neben vereinzelten Psychologen in der Personalabteilung der GTZ
in Eschborn vor allem von sogenannten ,Entwicklungsethnologen® betrieben
wird. Thr Engagement hat dazu beigetragen, dass die Einbeziehung sozio-kul-
tureller Faktoren und Partizipation bei der Planung, Implementierung und
Evaluierung von EZ-Projekten heute zum entwicklungspolitischen Standard-
ritual gehort, das von den meisten Organisationen, staatlich oder nicht-staat-
lich, zumindest rhetorisch zelebriert wird. Exemplarisch fiir dieses Engagement
ist die Erweiterung der Simsonschen soziokulturellen Schliisselfaktoren durch
Bliss, Gaesing und Neumann (1997) aber auch die Beitrdge von Schonhuth und
Kievelitz (1993) zur Differenzierung der Appraisal-Verfahren in der GTZ und
die Uberlegungen zur interkulturellen Problematik der ,Zielorientierten
Projektplanung* (ZOPP) von Kievelitz und Tilmes (1992). Diese Spielart der
Entwicklungsethnologie hat sich seit einigen Jahren in Form von Arbeits-
gruppen und Vereinen, wie der ,,Arbeitsgemeinschaft Entwicklungsethnologie
e. V., institutionalisiert. Sie agieren als eigenstindige Expertengruppe inner-
halb der deutschen staatlichen und nicht-staatlichen Entwicklungszusammen-
arbeit. Im Gegensatz zu anderen Expertengruppen der EZ bezieht die Ent-
wicklungsethnologie eine explizit politisch verstandene, normative Position.
Hierzu gehort sowohl die Selbstverortung als Anwaltschaft fiir die Zielgruppen
der EZ, als auch die Formulierung einer moralisch-ethischen Agenda fiir die
gesamte entwicklungspolitische Praxis. Frank Bliss und Michael Schonhuth
haben in der Januarausgabe 2002 der Zeitschrift ,,Entwicklung und Zu-
sammenarbeit der DSE acht ,,Ethische Leitlinien fiir die entwicklungspoliti-
sche Praxis“ (re)formuliert, die sie zu Beginn der 90er Jahre erstmals in die
Debatte eingebracht haben.

Die Leitlinien operieren mit acht spezifischen Definitionen von Ent-
wicklung, Respekt, Partizipation, Offenlegung, Ganzheitlichkeit, unbeabsich-
tigten Wirkungen, Datenschutz und Grenzen der Schweigepflicht. Die Autoren

61

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

verstehen ihren Regelkanon als Orientierungshilfe und Handlungsanweisung
fiir Gutachter und Projektexperten, zur Losung von Loyalititskonflikten, die
sich aus dem Spannungsfeld der Interessen von Auftraggebern, Zielgruppen
und der internationalen Offentlichkeit ergeben.3’ Fiir die Projektexperten be-
inhalten die Leitlinien eine weitere Vertiefung ihres Aufgabenfeldes in eine
explizit moralisch-ethische Dimension.

Innerhalb der GTZ hat die Diskussion iiber den Zusammenhang zwischen
Kultur, Gesellschaft und Entwicklung in den letzten Jahren an Bedeutung
gewonnen. Sie duflert sich in den verdnderten Arbeitsfeldern der Langzeit-
experten und erweiterten Anforderungsprofilen. Einen besonders frithen, un-
mittelbar auf die Projektwirklichkeit bezogenen Beitrag zu dieser Diskussion
lieferte die bereist erwidhnte Arbeit von Hans Zwiefelhofer (1982).
Zwiefelhofer thematisiert die schwierige Konfrontation der Entwicklungs-
experten mit anderen (kulturellen) Sinnzusammenhéngen, Sprache, Symbolik,
Riten und Moral ihrer Einsatz, bzw. Gastlidnder und leitet daraus erste Konturen
eines moglichen Anforderungsprofils fiir die Berufsgruppe ab.

,.Besondere Sorgfalt ist dem Einsatz von Experten und Entwicklungshelfern zu widmen;
ihnen ist die Aufgabe gestellt, mit Menschen, die in einem anderen gesellschaftlichen
und geschichtlichen Sinnzusammenhang leben, zusammenzuarbeiten. In der Regel sind
den Experten und Entwicklungshelfern die nicht-europdischen Kulturen in Sprache
und Symbolik, Riten und Moral kaum bekannt; sie miissen fahig sein, die ihnen frem-
den Menschen schrittweise als wirkliche Partner anzuerkennen.” (Zwiefelhofer 1982,
S. 13-14)

In diesem Sinne begreift Zwiefelhofer Entwicklungshilfeprojekte als Orte
gruppendynamischer Prozesse zwischen Experten und Zielgruppen und betont
die Relevanz von interkultureller Kommunikation und interkultureller
Kommunikationskompetenz. Trotz der Kanonisierung von Zwiefelhofers Uber-
legungen durch ihre Ubernahme in die 1992 vom BMZ herausgegebene
Materialsammlung ,,Sozio-kulturelle Fragen in der Entwicklungspolitik* wird
der Text in Expertenkreisen heute kaum noch rezipiert.

Im Gegensatz zu der als ,,Projektitis“ ironisierten Verengung der Per-
spektive auf die Projekte wird gegenwartig in groBeren Dimensionen und
Zusammenhingen gedacht, formuliert und agiert.3® Globale Strukturpolitik
erfordert Wirtschaftsberatung, Politikberatung, Okologieberatung auf nationa-
ler Ebene. Fiir die Projekte der GTZ bedeutet dies, zumindest auf der Ebene der
politischen Absichtserklarungen und Abkommen, eine massive Aufwertung
ihrer Bedeutung und Relevanz. Die volkswirtschaftliche Beratung wird auf
nationaler Ebene, in Ministerien und Durchfiihrungsorganisationen, angesie-
delt und soll im Stile internationaler Beratungsagenturen durchgefiihrt werden.

37 Vgl. Bliss/Schonhuth 2002, S. 4.
38 Dies trifft auch auf den Grofiteil der von mir in den genannten Landern untersuch-
ten Projekten zu.

62

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. ENTWICKLUNGSZUSAMMENARBEIT ALS INTERKULTURELLER DIALOG

Politikberatung wird als strategische Dimension begriffen3?, die dazu beitragen
soll, die vom BMZ festgelegten Ziele der politischen Dimension der EZ um-
zusetzen. Anstelle fachlich-technischer Qualifikation gelten ,Interkulturelle
Kompetenz‘, ,Management- und Policy-skills‘ als Schliisselqualifikationen fiir
Fiihrungskréfte in der Entwicklungszusammenarbeit. Die Projektexperten sol-
len nicht mehr nur technisches Wissen und Know-how vermitteln, sondern-
selbst zu kompetenten Akteuren eines partizipativen, systemischen, prozessori-
entierten, interkulturellen Dialogs iiber Entwicklung werden.*? Dieser Wandel
der technischen Zusammenarbeit wird von der GTZ als ,,das Ergebnis des
wachsenden Wissens um die Komplexitit der Strukturen und Aufgaben und
der Widerspiegelung dieser Komplexitidt im Herangehen“(GTZ 2000a, S. 6)
charakterisiert. Ob es sich dabei um einen echten Konzeptionswandel oder um
bloBe Rhetorik handelt wird im weiteren Verlauf der Arbeit noch diskutiert
werden.

Die Fiille an Publikationen iiber interkulturelle Kommunikation und inter-
kulturelles Management in multinationalen Unternehmen und internationalen
Diensten ist beeindruckend. Ein markanter Unterschied zu aktuellen sozial-,
kultur- und geisteswissenschaftlichen Debatten zum Thema besteht in der strikt
anwendungsbezogenen Ausrichtung der Ansitze. In der Mehrzahl wird ver-
sucht, eine Kategorisierung und Operationalisierung kultureller Wertefelder
und Identitidten im Sinne eines interkulturellen ,,tool-kit* vorzunehmen.

Der interkulturell agierende Manager oder Projektexperte soll durch ein
gezieltes Training fiir die essentiellen kulturellen Wertefelder seiner Partner
sensibilisiert werden. Die Kenntnis der handlungsbestimmenden kulturellen
Wertefelder des Partners soll die Zusammenarbeit erleichtern bzw. eine inter-
kulturelle Handlungskompetenz erst ermdglichen.

39 Ich beziehe mich auf ein nichtverdffentlichtes internes Diskussionspapier der
Abteilung Reform von Staat, Wirtschaft und Gesellschaft der GTZ aus dem
Jahre 1998.

40 Vgl. BMZ (1992), S. 14 und GTZ (2000), S. 4f.

63

14.02.2026, 19:23:49, https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

:49, https//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (= IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839404447-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

