Ausgleichs- und Steuerungsmedium strukturell knapp geworden ist: Geld. Die fis-
kalische Stabilisierung des Sozialstaates hat eine prekire Bedingung zur Vorausset-
zung: die Abschottung der Inseln relativen sozialen Wohlstands gegen den Rest der
Welt. Dies mag gegen die Flut der Arbeits- und Armutsemigranten mit den Mitteln
territorialer Exklusion noch gelingen, gegen die 6konomische Integration in die in-
ternationalen Finanzmirkte und die globale Arbeitsteilung, die viel entschiedener
die nationale Basis der Systeme sozialer Sicherheit und die 6konomische Souverini-
tit von Wohlfahrtsstaaten unterminieren, gibt es keine vergleichbaren hoheitlichen
Mittel. Eine Alternative liegt zumindest theoretisch in der Besinnung darauf, dafl
Geld nur eine materielle Ressource der Gesellschaft ist. In einer Zeit, in der Geld
fiskalisch kaum mehr disponibel ist, gleichwohl die Fahigkeiten, Kenntnisse und das
Arbeitsvermdgen vieler Menschen brachliegen, konnte die Mobilisierung dieser Res-
sourcen unerschlossene Potentiale zur Herstellung sozialer Gerechtigkeit eroff-
nen.”?

Je problematischer die Finanzierung sozialer Gerechtigkeit wird, desto stirker wird
der Druck auf nichtékonomische Integrationspotentiale. Und damit wird auch eine
problematische Begrifflichkeit der Heller’schen Staatstheorie virulent. Wie kann kol-
lektive Identitit sich in einer sozialstrukturell entformierenden und in der Individua-
lisierung privater Lebensentwiirfe entsolidarisierenden Gesellschaft entstehen und
ein »Wirbewufitsein und -gefiihl« (II, 428) erzeugen? Die autoritire Variante der
Produktion gemeinschaftlicher Werte besteht in der Ausbeutung nationaler Stim-
mungen. Heller stellte dagegen, es sei der Glauben »an die Existenz einer gemeinsa-
men Diskussionsgrundlage« (II, 427). Doch er hatte kein blindes Vertrauen in die
einheitsstiftende Kraft des Verfahrens. Entscheidend fiir ihn war, daf dariiber die
Hoffnung auf eine nachhaltige Anderbarkeit der sozialen Verhiltnisse begriindbar
wird. Was geschieht, wenn die Chance der Verianderbarkeit keine Basis mehr fin-
det?

Werner Hill
Erinnerung an Ulrich Klug

Es ist etwas schwierig, einen Nachruf auf einen Menschen zu schreiben, der so
freundlich-lebendig, so verschmitzt und in einem guten Sinne listig war wie Ulrich
Klug — er mifite doch eigentlich auch dem Tod noch ein Schnippchen geschlagen
haben. Aber der Mann der Wissenschaft und der Politik, der Strafrechtler und
Rechtsphilosoph, Staatssekretir und Justizsenator ist tot; seine Frau Ruth-Marion
und seine Tochter Angelika Beate haben uns von ihrer Trauer um den »unerwartet im
80. Lebensjahr« am 7. Mai 1993 Verstorbenen mitgeteilt. Viele Freunde und Wegge-
nossen haben sich am 17. Mai 1993 zur Trauerfeier in Kéln-Rodenkirchen eingefun-
den und miterlebt, wie dem toten Ulrich Klug das Kunststiick gelang, auf eine Weise
beerdigt zu werden, die den Gefihlen von Christen und Juden, Atheisten und
Agnostikern gleichermaflen entsprechen mochte: eine letzte, eine Abschiedslist des
Vernunftmenschen Ulrich Klug und ein Vermichtnis, das Irrationale aller Weltan-
schauungen zu Giberwinden. »Eine humane menschliche Gesellschaft kann man sich

23 Vgl. dazu Claus Offe/Rolf G.Heinze, Orgamsierte Eigenarbeit. Das Modell Kooperationsring, Frank-
furt/M. 1990.

20.01.2028, 06:02:33.
it fiir o

Inhatts im

der i

507


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1993-4-507

508

rechtlich geregelt nur so vorstellen«, hat Ulrich Klug einmal gesagt, »daf} sie reli-
gionsneutral ist«. Eine Weltrechtsordnung, die ihre Legitimation aus religiésen
Bekenntnissen herleite, konne jedenfalls er sich nicht vorstellen, — weil es eben zu
viele verschiedene Religionen und auflerdem auch noch Atheisten und Agnostiker
gebe.

Klug bezog sich dabei auf Immanuel Kant:

»Er hat die Menschen aufgerufen, sich auf die Vernunft zu berufen. Das sei die
héchste Legitimation fiir moralische Normen, es brauche dazu nicht die Bezug-
nahme auf einen — wie immer gearteten — Willen eines — wie immer verstandenen —
Gottesbegriffs. Der Mensch sei moralisch autonom. Allenfalls brauche er die Vor-
stellung von einem Gott als ein Postulat, aber dann eben immer nur als ein Postulat
der Vernunft. Das finde ich so wichtig, daf man es gerade als Jurist nicht in Verges-
senheit geraten lassen darf.«

Das Zitat stammt aus einem Gesprich, das ich am 1.Mirz 1982 mit Ulrich Klug
filhrte. Es war der erste Tag seines »Ruhestandes«: Klug hatte seine Universititsti-
tigkeit in K&ln, die im Jahre 1960 begann, offiziell beendet. Banktitigkeiten in
Mannheim und Karlsruhe waren vorausgegangen. Eigentlich hatte er »dasselbe wie
mein Vater« machen wollen; Klugs Vater war als Rechtsanwalt Syndikus des Deut-
schen Industrie- und Handelstages in Berlin. Wissenschaftler wurde er (und das ist
eine fir Ulrich Klug charakteristische Antwort), weil er »mit den Ergebnissen (sei-
ner) beiden Staatspriifungen ein ganz unerwartetes Gliick hattex.

Ulrich Klug stammte aus einer konservativen Familie; seinen Vater bezeichnete er als
einen »typischen Deutschnationalen«. Ereignisse wie der Mord an Rathenau und
spater der Erlaf} des Ermachtigungsgesetzes unter dem psychischen und physischen
Terror der Nazis schockierten jedoch auch die Biirgerlichen in Deutschland. Viele
hofften, mit thnen auch Ulrich Klug, »so lange wird diese Diktatur nicht am Ruder
bleiben«. Er begann sein Studium 1933, saf} in wissenschaftlichen Instituten, fafite
sein Staatsexamen ins Auge, wissend, daff andere Deutsche, Ossietzky zum Beispiel,
in Konzentrationslager geschleppt wurden. »Das war schon eine schizophrene Situa-
tion, erinnerte er sich fiinfzig Jahre spiter.

Ulrich Klug befafite sich in seiner Dissertation mit dem Zweck der Strafe. Dem
Siihnegedanken erteilte er eine Absage — Strafe hatte fiir thn im wesentlichen den
Sinn, die Gemeinschaft zu schiitzen. Irritiert stellt der heutige Leser fest, daf§ in
Ulrich Klugs Doktorarbeit der NS-Blut-und-Boden-1deologe Rosenberg und Ro-
land Freisler zitiert werden, nicht etwa ablehnend, sondern in einem bestimmten
Zusammenhang zustimmend. War Freisler, den wir heute nur in der Rolle des »Mor-
ders in der roten Robe« kennen, irgendwann jemand, den man wissenschaftlich
zitieren konnte? Ulrich Klugs Antwort zeigt, wie man mit etwas gespielter Naivitit,
List und Mut auch in Nazi-Deutschland eine — wenn auch begrenzte — cigene Posi-
tion behaupten konnte:

»Zu diesen Zitaten ist es deshalb gekommen, weil es eine Strafrechts-Reformkom-
mission gab, in der Nazi-Juristen die sehr wichtige, sinnvolle und durch Persénlich-
keiten wie Radbruch charakterisierte Reformarbeit der Weimarer Republik fortsetz-
ten. Kohlrausch zum Beispiel war Mitglied dieser Kommission, die sich aus alteren,
seriosen Wissenschaftlern zusammensetzte. Die Leitung hatten natiirlich die Nazis.
Und ich habe sie deshalb sogar gerne zitiert, weil die Nazis eine ganz widerspruchs-
volle Haltung einnahmen. Auf der einen Seite haben Leute wie Freisler, der damals
Staatssekretir im Reichsjustizministerium war, davon gesprochen, daf} Sithne und
Vergeltung der Strafzweck seien, und auf der andereen Seite haben sie vom Schutz-
gedanken, von der Privention gesprochen. Meine Argumentation war, daf es hier
kein politisches Argument gibe, weil das alles antinomisch sei, was da vorgetragen

P 20.01.2028, 06:02:33.
Inhatts im it fiir o

\der in K-Sy


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1993-4-507

wurde. Mir gab das die Freiheit, eine Priventionstheorie, wie sie zum Beispiel der
Italiener Ferri oder hier unser Kolner Psychiater aus der Weimarer Zeit, Aschaffen-
burg, vertreten haben, meinerseits zu vertreten. Daff ich diese Plattform benutzte,
war ubrigens bis zu einem gewissen Grade gespenstisch. Die Leser erkannten zum
Beispiel gar nicht, dafl Aschaffenburg, auf den ich mich besonders bezogen habe, ein
jidischer Autor war, und daf} Ferri ein bedeutender italienischer Sozialist gewesen
ist. Es hat allerdings Nazis gegeben, die das dann doch, etwas spiter, erkannt und
mir natiirlich vorgeworfen haben.«

Ulrich Klug ist sich treu geblieben: Auch als emeritierter Professor vertrat er die
Thesen seiner Dissertation: »Ich pflege das heute etwas anders zu formulieren. Der
Siihnegedanke lebt ja weiter. In der Strafjustiz kann man an allen Ecken und Enden
Irrationalismen erkennen. Man kann immer wieder lesen, daf} bei einer Strafzumes-
sung von ecinem Gericht gesagt wird, die und die Freiheitsstrafe erschiene als
angemessene Siihne. Und meine These ist heute genauso wie damals, dafl dies Ge-
dankenlyrik ist und daf§ eine solche Begriindung keine wirkliche Begriindung ist und
es heute ebenso wie eigentlich immer — die Gedanken sind ja schon bei Plato disku-
tiert worden — darauf ankommt, mit dem Strafrecht zu versuchen, den Frieden in
einer Gesellschaft aufrechtzuerhalten, wohl wissend, dafl das Strafrecht ein sehr gro-
bes und gefihrliches Instrument ist.«

Schutz der Gemeinschaft vor weiteren Straftaten, Resozialisierung des Titers, soweit
moglich: Ulrich Klug verfocht diese Prinzipien auch als Politiker. Als Hamburger
Justizsenator leitete er aus humanitiren Gesichtspunkten die Begnadigung eines zu
lebenslanger Freiheitsstrafe verurteilten NS-Gewaltverbrechers ein, der krank und
zweifellos ungefihrlich war und mehr als zwanzig Jahre Haft verbtfit hatte. Daf der
damalige Erste Biirgermeister Hamburgs (Klose) sich zu eben dieser Zeit auf einer
Israel-Reise befand, war fiir Klug (zu Recht!) kein Grund, den Gnadenakt zu unter-
lassen. Politische Gegner des Liberalen Klug brachten den Vorgang hemmungslos-
agitatorisch an die Offentlichkeit, womit das Ende der politischen Laufbahn Klugs
eingeldutet war. In Nordrhein-Westfalen (1971-1974 Justizstaatssekretir) hatte sie
ithm vor allem wegen der Zusammenarbeit mit den Ministern Neuberger und Posser
Befriedigung gebracht: Er konnte an Reformen mitwirken, die er als Wissenschaftler
erdacht hatte. Seine Hamburger Titigkeit (1974-1977) aber war auch belastet durch
den Terrorismus der RAF. Nach einem Attentatsversuch auf thn wurde sein Haus
Tag und Nacht von der Polizei bewacht und angeleuchtet. Auf seine Tochter wurde
geschossen.

Ulrich Klug verstand es meisterhaft, juristische Fragestellungen durch anschauliche
Beispiele fiir jedermann begreifbar zu machen. Die Rechtsprechung des Bundesge-
richtshofs zum Notigungsparagraphen (240 StGB) hat er — hoflich in der Form, aber
unerbittlich in der Logik — stets aufs Neue attackiert. Studenten, die in Koln gegen
die Erhohung der Strafenbahntarife demonstriert hatten, indem sie sich auf die
Schienen setzten, fanden in ihm thren Verteidiger (im sogenannten Laepple-Prozefl).
Klug argumentierte, daff die blofle Passivitit des Auf-den-Schienen-Sitzens keines-
wegs den Tatbestand der »Gewalt«-Anwendung erfiille; er fand auch in der Folge
immer neue Beispiele dafiir, dafl der BGH sich irre, indem er List als Gewalrt ansehe,
was doch nicht richtig sein kénne, weil der Gesetzgeber bei anderen Straftatbestin-
den (etwa beim Menschenraub) die »List« neben der »Gewalt« als gesondertes
Tatbestandsmerkmal festgelegt habe.

Ulrich Klug hat bei dieser Argumentation véllig ignoriert, daff man eine Strafnorm
auch aus politischen Motiven so oder so interpretieren kann. Fiir thn war die Aus-
legung durch den BGH (die spiter in den Prozessen gegen die Gegner der Atomra-
keten-Stationierung noch von auflerordentlicher Bedeutung sein sollte) einfach

20.01.2028, 06:02:33.
it fiir o

Inhatts im

der i

509


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1993-4-507

510

falsch — sie hielt der Logik nicht stand. Das wollte ein Mann, der durch Leibniz
gepragt war und ein Buch iiber juristische Logik geschrieben hatte, jedenfalls dem
BGH nicht durchgehen lassen. Richter miifiten doch eigentlich durch die Vernunft
gesteuert werden: Dieser Aussage hitte Ulrich Klug sicher nicht widersprochen (un-
ser Gesprach iiber den Paragraphen 240 StGB fand am 14. 5. 1986 in Kéln statt). Daf}
hingegen der Rechtsbrecher oft aller Vernunft zuwiderhandelt, dafiir hatte Ulrich
Klug hinreiflende Beispiele zur Hand:

»Mich hat der Bericht aus der mittelalterlichen Strafrechtspraxis immer besonders
beeindruckt, in dem es um die Hinrichtung von Dieben in einer 6ffentlichen Veran-
staltung ging. Das Publikum schaute der grausamen Tétungsmethode durch mehrfa-
ches Zerbrechen der Glieder (Ridern) fasziniert zu. Eigentlich wollte man es
abschrecken, die Diebstahlsfille auf diese Weise verringern, aber in Wirklichkeit hat
man sie vermehrt. Denn fiir die (neuen) Diebe war diese sadistische Faszination im
Publikum ein sehr wirksames Terrain fiir die Austibung von Diebstihlen. Die Tatop-
fer waren so gebannt, dafl man sie in aller Ruhe bestehlen konnte, ohne gefafit zu
werden.«

Daf} Abschreckung auch heute nicht funktioniert, ist fir Ulrich Klug durch die
Geldfdlschung bewiesen:

»Jeder Geldfilscher mufl ja auch seine Strafdrohung, die ihm der Gesetzgeber entge-
genhilt, mit filschen. Man muf} sich dabei vorstellen, daf} sich der Titer bei
sorgfaltiger graphischer Arbeit mehrere Stunden mit dieser Geldfilschung beschif-
tigen mufite beim Geldfilschen... Also: die Abschreckung ist ohnehin etwas sehr
Problematisches. Sie wird erst recht problematisch, wenn sie so weit auf den gesell-
schaftspolitischen Bereich erstreckt wird. Hier (in Mutlangen etc.), wo es um die
Diskussion der Friedenspolitik geht, also eines wirklich ganz ernsten und wichtigen
Anliegens, da sollte man mit Abschreckung nicht arbeiten.«

Ulrich Klug hatte nach seinem ersten juristischen Staatsexamen in Berlin auch phi-
losophische Vorlesungen besucht; von Bedeutung wurden fir ihn neben Leibniz
»ganz besonders Kant« und Nikolai Hartmann. In den Jahren nach dem Zweiten
Weltkrieg setzte Ulrich Klug Hoffnungen auf die Wiederbelebung universalistischer
Leibniz’scher Gedanken, auf das Wachsen von Toleranz nach der geistigen Veren-
gung im Nationalsozialismus. Auf die Erfullung seiner Hoffnungen angesprochen,
erwiderte er 1982:

»Das Bonner Grundgesetz hat wohl insgesamt die Wirkung gehabt, dafl man sich an
Toleranzverpflichtungen mehr gebunden fihlt als frither, aber ich kann natiirlich
nicht sagen, dafl wir einen Zustand erreicht hatten, in dem man sagen kénnte: das
Toleranzprinzip beherrscht unsere Gesellschaft. Im Gegenteil, es ist immer wieder
bedriickend, wie weit sich manche Einzelpersonlichkeiten und manche Gruppen
unserer Gesellschaft vom Toleranzprinzip entfernen. Aber ich wiirde in diesem Zu-
sammenhang immer wieder gerne auf Leibniz hinweisen, weil er eine wichtige
Konsequenz gezogen hat aus seinem Ansatz. Er war der Meinung, irgendwann
miifite die Gesellschaft auf eine Weltorganisation kommen, auf einen Weltstaat hatte
man friiher gesagt, obwohl die Frage ist, ob bei einer solchen globalen Rechtsgesell-
schaft der Terminus Staat noch sinnvoll ist. Man kann schon beobachten, daf§ sich die
Menschenrechtsregelungen jedenfalls immer mehr durchsetzen, wenn sie auch
schrecklicherweise iiberall stindig verletzt werden. Aber ich halte es doch fiir wich-
tig, daf} es solche in der ganzen Welt geltenden Menschenrechtsnormen gibt wie in
der Menschenrechtserklirung der Vereinten Nationen oder in dem Pakt von Hel-
sinki. Das alles liegt in der Leibniz’schen Tradition.

Mit dem Volkerrechtler Rudolf von Laun war ich darin einig, dafl das Souveranitits-
dogma zuriickgedringt werden mufl. In meinen rechtsphilosophischen Versuchen

20.01.2028, 06:02:33.
it fiir o

Inhatts im

der i


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1993-4-507

tritt dieses Problem noch an einer anderen Stelle auf. Ich bin der Meinung, dafl man
mehr nachdenken miifite iiber herrschaftslose Gesellschaftsformen. Nach meiner
Auffassung ist zum Beispiel das Grundgesetz so strukturiert, dafl dahinter dic ideal-
typische Vorstellung von einer geordneten Anarchie steht. Wenn man in der 6ffent-
lichen Diskussion von Anarchie spricht, dann zucken die Gespriachspartner meistens
zusammen; sie wissen gar nicht, daf} sie damit das Opfer einer Jahrtausende alten
Taktik der Herrschenden werden, die es nimlich verstanden haben, den Anarchie-
begriff so zu verwenden, daf} damit immer der Zustand der Gesetzlosigkeit, der
chaotische Zustand assoziiert wird — was mit diesem Begriff, den man schon in der
griechischen Rechtsphilosophie findet, iberhaupt nicht gemeint ist. Anarchie heifdc
einfach Herrschaftslosigkeit. Nach unserem geltenden Recht gibt es zum Beispiel
anarchische Strukturen in der kleinsten Zelle unserer Gesellschaft: unser Eherecht
basiert namlich auf dem Prinzip der geordneten Anarchie. Es gibt in der Ehe nur
gleichberechtigte Partner, es gibt — nach unserer Rechtsordnung jedenfalls — nieman-
den, der da herrscht. In der Praxis mag es in vielen Ehen monarchisch zugehen, aber
die rechtliche Struktur ist eine anarchische. Und in dem héchsten rechtlichen Be-
reich, den es gibt, haben wir ebenfalls den Grundsatz der geordneten Anarchie,
namlich im Vélkerrecht.«

Soweit man das bei gelegentlichen Besuchen im Hause Klug beobachten konnte, gab
es in der Klug’schen Ehe keinen »Monarchen«, sondern gleichberechtigte Partner.
Der schwierigste Punkt dieser von 1940 bis 1993 dauernden Gemeinschaft war of-
fenbar ithr Zustandekommen:

»Ich hatte seit 1933 die Absicht, meine damalige Freundin zu heiraten. Ich habe sie
dann spiter auch geheiratet, nur brachte mich das in Konflikt mit den Niirnberger
Gesetzen, well sie ein >Mischling zweiten Grades«—wie man so hifllich damals sagte
— war, und dies fihrte zu einem Berufsverbot. Ich durfte nach der Eheschlieffung
weder Richter werden noch Anwalt, noch Beamter. 1940 hatte ich gerade mein As-
sessorexamen bestanden und den Gestellungsbefehl zum Militir erhalten. In dieser
kurzen Zwischenphase zwischen dem Ausscheiden aus dem Justizdienst als Referen-
dar und dem Eintritt in die Truppe brauchte ich weder die Genehmigung des
Stellvertreters des Fiihrers, also von Hef, die erforderlich war fiir Beamte bei einer
solchen Eheschliefung, noch die Genehmigung von Hitler selbst, die erforderlich
war, wenn ein Soldat einen >Mischling< heiraten wollte. Ubrigens sind solche Geneh-
migungen, wie wir festgestellt haben, nie erteilt worden. Und in diesen zwei Tagen -
zwischen Assessorexamen und dem Antritt des Militdrdienstes in der Kaserne —
konnten wir heiraten, weil wir einen Standesbeamten in Berlin-Grunewald fanden,
der kein Nazi war.«

Die philosophisch untermauerte Grundposition lieff Ulrich Klug zur liberalen Partei
(FDP) und zur Humanistischen Union stoflen, die er schitzte, weil sie sich »partei-
unabhingig fiir die Durchsetzung der Humanitit und fiir unser gutes Grundgesetz
einsetzt«. Aber kaum, daf} Ulrich Klug das Wort »Grundgesetz« ausgesprochen hat,
fille ihm dazu auch schon wieder etwas ein:

»Das Grundgesetz in seiner heutigen Fassung (1982) ist nach meiner Auffassung nur
das zweitbeste Grundgesetz, das wir je hatten. Die Fassung, die wir vor 1968 hatten,
war die fretheitlichere und bessere. Das kann man an einem einzigen Punkt, wie mir
scheint, zwingend begriinden: In der urspriinglichen Fassung war namlich vorgese-
hen, dafl jeder Biirger, der sich in seinen Rechten durch die staatlichen Institutionen
verletzt fiihlt, stets die Gerichte anrufen konnte zur Uberpriifung des Verhaltens des
Staates und seiner Organe. Diese >Rechtsweggarantie« war bis 1968 absolut. Dann
wurde im Zuge der Notstandsgesetzgebung diese absolute Rechtsweggarantie relati-
viert. Gegeniiber geheimdienstlichen Aktivititen gibt es fiir den Biirger keine

P 20.01.2028, 06:02:33.
Inhatts im it fiir o

der i

sII


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1993-4-507

512

Moglichkeit mehr, das Gericht anzurufen zu seiner Hilfe gegentiber dem tibermich-
tigen Staat. Es gibt da parlamentarische Kontrollinstitutionen, aber die sind mit der
Méglichkeit, ein Gericht einzuschalten, gar nicht in einem Atem zu nennen. Ich
finde das etwas traurig.«

Alle, die Ulrich Klug kannten, konnen sich vorstellen, wie das heitere Gesicht sich
bei dieser Aussage mit Kiimmernis filllte und die Augen unter einer nun faltenrei-
chen Stirn besorgt in die Zukunft schauten.

P 20.01.2028, 06:02:33.
halts i it fiir o

\der in K-Sy


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1993-4-507

