
Zeig es ihnen!

Haiku und Gebärdensprache

Dass sich Haiku sehr gut für gebärdensprachliche Präsentationen eignen, wurde schon

in dem frühen Standardwerk der linguistischen GebärdensprachforschungThe Signs of

Language von Edward Klima und Ursula Bellugi Ende der 70er-Jahre erklärt: »The parti-

cular compression and rich imagery of haiku seem especially suited to sign language«

(Klima&Bellugi 1978, 350). Die beiden Autoren nutzten diese kleine lyrische Form dazu,

Überschreitungen bestimmter Regeln alltagssprachlichen Gebärdens zu beschreiben,

die sie bei den Präsentatoren eines gebärdeten Haiku beobachteten.

Als Untersuchungsmaterial diente ihnen das Haiku »Summer« von Dorothy Miles

(ebd., 350ff.), einer gehörlosen Dichterin, die ihre Poesie sowohl in schriftlicher als auch

in gebärdeter Form verfasste. Sowohl bei Miles als auch bei Lou Fant, einem weiteren

Künstler und »native signer« (ebd., 356), der das Haiku ebenfalls gebärdete, folgten

die einzelnen Gebärden in einer Gebärdenfolge entsprechend der Wortfolge, wobei die

Ausführung der einzelnen Gebärden dem poetischen Anlass gemäß modifiziert wur-

den. Es gab also weder eine der unterschiedlichen Grammatiken von Englisch und ASL

geschuldete ›Satzumstellung‹ noch wurde eine andere Darstellungsform in Erwägung

gezogen, die der Linearität der einen und der Simultaneität der anderen Sprache an-

gemessen gewesen wäre. Vielmehr setzte man für jedes Wort eine besonders artifiziell

ausgeführte Gebärde.

Miles und Fants Präsentationen zeichneten sich durch den planvollen Einsatz der

vier Gebärdenparameter Handform, Handstellung, Ausführungsstelle und Bewegung

aus; durch Ausgewogenheit und fließendes Spiel beider Hände; durch den Verzicht auf

die aus der Alltagskommunikation bekannte dominante Hand und dem damit verbun-

denen regelhaften Weglassen der nicht dominanten Hand. Motiviert waren diese Ge-

bärdentechniken von dem Wunsch, das Gebärden durch langsame und genaue poeti-

sche Artikulation als besonders anmutig erscheinen zu lassen (vgl. Ormsby 1997, 572).

Dieser kunstvolle Umgang mit den Gebärden, der sich vom umgangssprachlichen

Gebärden unterscheidet, prägt bis heute einen bestimmten Begriff von Gebärden-

sprachpoesie. Die Gehörlosengemeinschaft, deren Sprache durch die linguistische

Beschreibung die Anerkennung als vollwertiges Sprachsystem erfahren hatte, machte

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Sprache

aus diesen sprachwissenschaftlichen Beobachtungen ein Regelwerk, das sie mit dem

Etikett »poetisches Gebärden« versah und das ihr zur Etablierung einer eigenen

Poesieform diente, deren Präsentationen sich in regelmäßig stattfindenden Gebär-

densprachfestivals den Augen einer strengen Jury stellen. Dieses Regelwerk, auf das

sich die Jury beruft und das festlegt, was unter Gebärdensprachpoesie zu verstehen

ist, bleibt jedoch rein formal. Es beruht auf nichts anderem als den Beobachtungen

Klimas und Bellugis und anderer Gebärdensprachlinguisten, deren Anliegen es war,

linguistische Beschreibungen alltagssprachlicher Überschreitungen zu liefern. Ein

Regelwerk zu erstellen, das erklärt, was unter Gebärdensprachpoesie zu verstehen

ist, lag nicht in ihrem Sinn und konnte von ihnen als Linguisten auch nicht geleistet

werden. So bleiben von ihnen angesprochene poetologische Fragestellungen wie die

Dichte und der Bildreichtum des Haiku unbeantwortet. Was ein Haiku ist, welches

seine Besonderheiten sind, welchen Regeln diese poetische Form folgt und wie diese

Regeln angemessen in einer gebärdensprachlichen Präsentation umgesetzt werden

können, woher es kommt, dass sich das Haiku, das vor etwa 500 Jahren in Japan

entstand, einer ungebrochenen Beliebtheit in den unterschiedlichsten Sprachen und

Kulturen erfreut, unabhängig von seiner Sprachmodalität, darüber sagen Klimas und

Bellugis Beobachtungen nichts aus.

Vieles ist seit der Veröffentlichung von The Signs of Language passiert. Dass Gebär-

densprache die Sprache gehörloser Menschen ist, steht heute außer Zweifel. Das In-

teresse an dieser Sprache ist enorm gewachsen – gerade auch bei hörenden Menschen,

bei denen es darauf gerichtet ist, künftig als Dolmetscher die Kommunikation zwischen

hörenden und gehörlosen Menschen aufrechtzuerhalten, als Gehörlosenlehrer den Un-

terrichtsstoff in der Sprache der Schüler zu vermitteln, als Arzt, Anwalt, Psychologe,

Sozialarbeiter die Sprach- und Lebenswirklichkeit ihrer Klienten kennenlernen zu kön-

nen. Das Interesse richtet sich auch auf die Erforschung der Strukturen einer Sprache,

in der noch viele Fragen offen sind, oder darauf – und hier wird es für mich interes-

sant –, diese Sprache als eine zu begreifen, die zu unserem gemeinsamen kulturellen

Erbe gehört – also dem kulturellen Erbe gehörloser und hörender Menschen gleicher-

maßen. Die Frage nach dem gemeinsamen Erbe der Gebärdensprache befindet sich

in einer erkenntnistheoretischen Tradition, die zuvor, ohne das Sprachsystem gehörloser

Menschen im Blick gehabt zu haben, die Sprache des Körpers, seiner Gesten und Gebär-

den zu fassen versuchte. Das Wissen über die Gebärdensprache speist sich aus vieler-

lei Quellen, seien es Untersuchungen zur Logik der Gesten oder zu Gebets- und Ge-

schlechtsgebärden oder zur Gebärdensprache der Märchenerzähler oder zu Problemen

volkskundlicher Gebärdenforschung und viele mehr.

Aus Hamburg kamen wichtige Anregungen durch die Arbeiten des kulturwissen-

schaftlichen Instituts Aby Warburgs (1866-1929), dessen Ausstellungsprojekt »Mnemo-

syne« (Erinnerung,Wiedererkennen; Ausstellungsdauer: 1925-1929) ein Atlas des kollek-

tiven Bildgedächtnisses sein wollte, in der er die ikonischen und symbolischen Struk-

turen der »leidenschaftlichen Pathosformeln« und »gebärdensprachlichen Eloquenz«

(Warburg 2010, 629ff.) darzustellen versuchte.

Auch hinsichtlich der Poetologie schärft die Gebärdensprache den Blick.Davonwird

später die Rede sein. Dass die Gebärdensprache heutzutage in der Öffentlichkeit wie-

der derart präsent ist, verdankt sich gehörlosen Menschen, die diese Sprache in ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeig es ihnen! 61

Gemeinschaft tradiert haben und weitergeben, und die mit Recht Teilhabe am öffentli-

chen Leben fordern. Gebärdensprachdolmetscher zeigen nicht nur gehörlosen Klienten

das gebärdensprachliche Translat eines lautsprachlichen Ausgangstextes: ImGegensatz

zu Lautsprachdolmetschern, die in schalldichten Kabinen auf dem Fernsehschirm oder

bei Kongressen zu sehen sind und deren Übersetzungsleistung nur aus den angestreng-

ten Mienen kopfhörertragender Empfänger zu erahnen ist, bieten Gebärdensprachdol-

metscher ein anderes Bild und beeindrucken das hörende Publikum durch die mit ih-

ren Händen, ihrem Körper, ihrer Mimik, ihrer Rhythmik und Bewegung vorgetragenen

Übersetzungen. Und genau hier zeigt sich etwas in der Performativität dieser Spra-

che – also in der Art, wie diese Sprache sich zeigt –, das über das rein Semantische

und Pragmatische hinausweist. Was das ist, ist schwer zu fassen. Vielleicht liefert die

Beschäftigung mit Haiku-Gedichten ein paar Anhaltspunkte.

In einem Seminar hatten wir am Institut für Deutsche Gebärdensprache Haiku-

Übersetzungen vorgenommen (vgl. Abbildungen 1-46). Bei unseren Übersetzungen be-

nutzten wir eine Publikation, die die Haiku-Lehre Takahama Kyoshis (Teiko 2005) dem

deutschen Leser zugänglich macht: Sieben Regeln sind für die Produktion von Haiku

zu beachten, die alle dazu dienen, das Haiku in seiner klaren und einfachen Form zu

präsentieren.

Exkurs: Die sieben Regeln der Produktion eines Haiku

1. Siebzehn Silben: Diese Regel folgt der jahrhundertealten, japanischen Haiku-

Tradition. Obwohl japanische Silben sich grammatikalisch und vom Gebrauch her

von den Silben in der deutschen Sprache unterscheiden, zeigt sich gerade im Falle

der Übersetzung japanischer klassischer Haiku, dass das Silbenschema für den

erfahrenen Übersetzer gut zu übertragen ist. Es soll nicht unerwähnt bleiben,

dass sowohl in Deutschland als auch weltweit eine breite Bewegung existiert, die

weder die Einhaltung der Silben noch das unter (2) folgende Kriterium, nämlich

die Benutzung eines Jahreszeitenwortes, als konstitutiv für ein Haiku erachtet. Der

hier vertretenen Auffassung nach gibt es in diesem Zusammenhang kein ›wahr‹

oder ›falsch‹, sondern es ist eine persönliche Entscheidung, welchem der beiden

Stile man sich zuwenden möchte.

2. Eindeutiger Bezug zu einer Jahreszeit durch Verwendung eines Jahreszeitenwortes (kigo): Um

dieses Kriterium gab und gibt es immer wieder Dispute, auch in Japan. Jedoch soll-

te man das Setzen des Jahreszeitenwortes als Chance und als Hilfe begreifen, nicht

als Einschränkung. Die lyrische Kürzestform hat sich nur entwickeln können, weil

die Bedingungen für Imagination und Assoziationen mit einem Wort, dem The-

ma, gesetzt waren. Erst das kigo bzw. das kidai (Jahreszeitenthema) schaffen den

Freiraum für den Dichter, in den restlichen ca. zwei Zeilen das wirklich Wichti-

ge, das Bedeutende und vor allem das Neue zu sagen. Kurz: Die Kurzform braucht

Konventionen. Es liegt an den Besonderheiten der Rezeptionsgeschichte, dass ja-

panische Haiku in Europa weitestgehend mit Naturlyrik gleichgesetzt werden. Jah-

reszeitenthemen, insbesondere die religiösen Feste und Bräuche, wurden in dieser

Rezeptionsgeschichte ausgeklammert, weil sie außerhalb Japans nur schwer nach-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Sprache

zuvollziehen sind. Dennoch ist der Ablauf des Jahres für jeden von existenzieller

Bedeutung.

3. Keine abstrakten Gedanken, sondern konkrete Bilder: Das Haiku soll nur zeigen, nicht

selber eine Aussage machen.Wenn es ein bestimmtes Bild zeigt, muss der Leser die

Bedeutung dieses Bildes erkennen. Zeigen heißt aber, auch das Gefühlte, Gehörte,

Gerochene, Geschmeckte, nicht nur das Gesehene darzustellen. Die Apperzeption

mit allen Sinnen ist gefragt. Dargestellt und nachfühlbar gemacht werden sollte

das, was man in einer bestimmten Jahreszeitensituation sinnlich mit dem ganzen

Körper aufnimmt.

4. Das Gedicht soll mehr ausdrücken als gesagt wird: Es geht hier um den japanischen Ter-

minus des yoin, des »Nachklangs«. Diese Forderung ist schwer zu verwirklichen,

nur wenige Haiku vermögen es. Der Punkt hängt eng mit dem vorigen zusammen.

Indem ich keine Aussage mache, sondern nur Sinneswahrnehmungen in einer be-

sonderen Weise kombiniere, muss der »Nach-Vollzug« des Verses dem Leser oder

Hörer überlassen bleiben. Der Leser muss weiterdenken. Haiku, die einen Nach-

denkprozess in Gang setzen, ohne dass das Gedicht mutwillig verrätselt ist, sind

mit Sicherheit die besten.

5. Durch das Zusammentreffen von zwei gegensätzlichen bzw. ähnlichenMotiven soll eine Span-

nung entstehen: Die »Zusammenfügung« bzw. das »Gegenüberstellen« bringen das

Haiku erst zum Klingen. Eng damit verknüpft ist die Forderung nach einer Zäsur,

die in Japan mit einem speziellen grammatikalischen Mittel (kireji) erzeugt werden

kann.

6. Zurückhaltung mit subjektiven Deutungen und Gefühlsäußerungen (im Gegensatz zur euro-

päischen Lyriktradition): Diese Regel beinhaltet einen wesentlichen Punkt. Obgleich

das Ich im späteren Haiku bei Issa und auch bei Shiki – zwei bedeutenden japani-

schen Haiku-Dichtern – eine nicht unwichtige Rolle spielt, wird es im klassischen

Haiku weitgehend ausgeklammert.Wenn der Dichter nur indirekte Aussagen trifft,

indem er lediglich konstatiert, sieht er – rein äußerlich betrachtet – von seinem Ich

ab. Die Auswahl, die er aus der Fülle ihm begegnender Bilder trifft, ist natürlich im-

mer subjektiv.

7. Einfache Sprache, aber poetische Ausdrucksweise: Häufig begegnen dem Leser Haiku,

die versuchen, durch eine elaborierte Sprachgebung auszugleichen, was in der ex-

tremen Kurzform nur schwer als vermeintliches ›Lyrik-Feeling‹ oder ›Lyrik-Image‹

übermittelt werden kann. Einfach sein, ohne banal zu wirken – das ist eine schwie-

rige Aufgabe, eine hohe Kunst.

 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeig es ihnen! 63

Abbildungen 1-4 Mein Herz, das sich nach dem Vater / sehnt, ähnelt einem / warmen November-

tag (A)

Abbildungen 5-9: Mein Herz, das sich nach dem Vater / sehnt, ähnelt einem / warmen Novem-

bertag (B)

Abbildungen 10-14: Oktobermorgen – / zwischen Zeitungsseiten ein / gelbes Birkenblatt (A)

 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Sprache

Abbildungen 15-20: Oktobermorgen – / zwischen Zeitungsseiten ein / gelbes Birkenblatt (B)

Abbildungen 21-24: Eiskalt diese Nacht – / zwischen den Kirschblüten liegt / eine Mondsichel (A)

Abbildungen 25-28: Eiskalt diese Nacht – / zwischen den Kirschblüten liegt / eine Mondsichel (B)

 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeig es ihnen! 65

Abbildungen 29-32: Schau mitten im Ei / klein und gelb die Sonne – / Wie kam sie hinein? (A)

Abbildungen 33-36: Schau mitten im Ei / klein und gelb die Sonne – / Wie kam sie hinein? (B)

Abbildungen 37-41: Die Kerze verlöscht. / Wie laut ruft jetzt die Grille / im dunklen Garten (A)

 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Sprache

Abbildungen 42-46: Die Kerze verlöscht. / Wie laut ruft jetzt die Grille / im dunklen Garten (B)

 

* * *

Zwei dieser Regeln, die das Haiku maßgeblich bestimmen, können in der gebär-

densprachlichen Umsetzung nicht berücksichtigt werden: Da ist zum einen die

5-7-5-Silbenregel. Eine Sprache, die sich nicht in Wörtern, sondern in Bildern zum

Ausdruck bringt, kennt keine Silben und erhält somit ihre Rhythmik auch nicht im

Silben- sondern im Körpertakt. Zum anderen gibt es für das Schneidewort (kireji)

keine gebärdensprachliche Entsprechung. Das Schneidewort ist eine Besonderheit

des Japanischen und wird in Übersetzungen bzw. deutschen Haiku häufig durch

einen Gedankenstrich markiert. Wir sind jedoch trotz dieser Einschränkungen davon

ausgegangen, dass es prinzipiell möglich ist, treffende Übersetzungen in Gebärden-

sprache herzustellen, da das Charakteristikum des Haiku etwas ist, das man als

Charakteristikum einer visuellen Sprache bezeichnen kann.

Die meisten Haiku beinhalten zwei Bilder, die in einem bestimmten Verhältnis zu-

einanderstehen. Der berühmte Beat-Poet Allen Ginsberg (1926-1997) hat diese Beson-

derheit des Haiku eine Ellipse genannt und sie als seine wichtigste Regel bezeichnet:

»Zwei getrennte Bilder, die der Verstand zusammensetzt« (Ginsberg-Interview in Som-

merkamp 1984, 190). Zwischen diesen beiden Bildern steht das kireji, das das eine Bild

vom anderen trennt.

Entsprechend der Vorgabe, dass ein Haiku sich nicht in abstrakten Gedanken, son-

dern in konkreten Bildern ausdrückt, es also keine Aussage machen will, sondern zeigt,

bestand die Aufgabe an die Studierenden darin, das Haiku unter möglichst geringem

mimischen Einsatz zu gebärden. Sie sollten nicht Gefahr laufen, das Haiku zu erzählen,

sondern es zeigen. Schon bei früherenGebärdensprachperformances hatten die Studie-

renden bei dieser Aufgabe –das Sagen zu unterlassen, umzumZeigen zu kommen–die

größten Schwierigkeiten zu überwinden, denn der Wunsch, etwas zu erzählen oder zu

erklären, ist übermächtig. Selbst gut gebärdende Studierende waren durch diese Auf-

gabe verunsichert, die großes Unbehagen bei ihnen auslöste.1Meines Erachtens kommt

1 Die Teile A der abgebildeten Haiku zeigen Studierende, die sich an die Vorgabe einer möglichst

sparsamenMimik halten. Die Teile B zeigen die gleichen Haiku von einer Person gebärdet, die am

Seminar nicht teilgenommen hat. Ich wollte sehen, wie ein Gehörloser, von dem ich weiß, dass er

sehr gut, präzise und kraftvoll gebärdet, spontan diese Haiku interpretiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeig es ihnen! 67

gerade in dieser Unsicherheit, in diesem Unbehagen ein Paradox zum Vorschein, das

Gebärdensprache für hörende Menschen so anziehend macht und gleichzeitig bei ih-

nen Gefühle von Peinlichkeit und Verlegenheit auslöst, sowohl für den Gebärdenden als

auch für den Betrachter. Jenseits der semantischen Bedeutung der Gebärde zeigt oder

sieht man etwas, was man nicht unbedingt zeigen oder sehen will, etwas Persönliches,

in dem sich Lust und Scham begegnen. Das gilt keineswegs nur für die Erarbeitung

eines poetischen Textes, zeigt sich aber hier besonders deutlich, da man es gleichzeitig

mit etwas Fremdem und Eigenem zu tun hat und die Spannung zwischen Fremdem

und Eigenem aushalten muss.

Die Mimik aus dem Gebärden zurückzunehmen und sich allein auf die ›Handar-

beit‹ zu konzentrieren, ist eine Herausforderung und erfordert viel Übung und ein ho-

hes Maß an Konzentration und Präsenz. Die Mimik verleiht dem gebärdensprachlichen

Ausdruck seinen persönlichen Sinn. Auf die Mimik zu verzichten heißt, der Sprache

das Persönliche, den Ich-Bezug zu nehmen. Genau darum geht es beim Haiku. Das

Haiku will nicht Sinn stiften. Im Gegenteil, es befreit von der abendländischen Beses-

senheit nach Sinnsuche.2 Es erzählt nicht, sondern zeigt. Man sagt von ihm: »DasWort

des Haiku ist wortloses Wort. […] Im Haiku nimmt sich das Wort in die Stille zurück.

Haiku ist Durchdringen der Stille im Wort« (Wohlfart 1997, 105f.). Auf seine Weise ist

das Haiku Sprachkritik, »Ende von Sprache«, wie Roland Barthes einmal geschrieben

hat: »Es gibt einen Augenblick, da die Sprache endet (ein Augenblick, der mit größten

Übungsanstrengungen erreicht wird), und dieser Schnitt ohne Echo liegt sowohl der

Wahrheit des Zen als auch der knappen und leeren Form des Haiku zugrunde« (1981,

101).

Wenn oben vom Paradox der Gebärdensprache die Rede war, also jener Verbindung

von Lust und Scham, die diese Sprache so attraktiv und gleichzeitig angstauslösend

macht, dann verweist dieser Affekt auf die Differenz von Sagen und Zeigen. Sprecher

der Gebärdensprache erzählen und produzieren gleichzeitig Bilder, d.h. Gebärdenspra-

che ist ein ständiges Oszillieren zwischen Repräsentieren und Präsentieren, zwischen

demDiskursiven und demBildhaften. In der Gebärdensprache wird die Bildproduktion

immer wieder vom Ich eingeholt und das Ich von den Bildern überlistet.Wenn nun von

den Studierenden gefordert wird, ein Haiku zu gebärden, dann heißt das, sich auf die

Bilder zu konzentrieren und das Ich zu negieren. Eine schwere Übung, eine beängsti-

gende Übung. »Alles Nicht-Ich ist ein Fremdes und löst Angst aus«, hat Ernst Gombrich

(1992, 104) in seiner Warburg-Biografie geschrieben.

Ich spreche so leichtfertig von Bildern, die in der Gebärdensprache bzw. im ge-

bärdeten Haiku zu sehen sind, doch was sehen wir, wenn wir Gebärdenbilder sehen?

Natürlich erkennt der Betrachter in der Gebärde ANZÜNDEN3 das Anzünden eines

2 Das Gegenteil von Sinn ist nicht sinnlos. Nach Barthes (1981, 99) widersetzt sich das Haiku unse-

rer abendländischen Tradition, in allem einen tieferen Sinn zu suchen. In diesem Sinn stiftet das

Haiku keinen Sinn. Dennoch ist es nicht sinnlos oder unsinnig, es ist eben nur nicht metaphysisch.

Sowohl Ginsberg als auch Pound haben letztendlich eine Kritik an der abendländischen Sehnsucht

nach demSinn(haften) imKopf gehabt, auchwennPound von »Sinnzusammenhang« spricht (s.u.).

3 Gebärden werden in Form von Großbuchstaben als sogenannte Glossen transkribiert, die aber le-

diglich eine schriftsprachliche Annäherung an die Bedeutung der entsprechenden Gebärde dar-

stellen.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Sprache

Streichholzes und in der Gebärde FLACKERN (Abb. 37) das flackernde Licht einer Ker-

ze. Auch das Fallen eines einzelnen Blattes – BLATT-FALLEN (Abb. 1) – oder von vielen

Blättern – BLÄTTER-FALLEN (Abb. 9 und 10) – wecken Herbst-Assoziationen, genau

wie dem Betrachter auch die Gebärde für Frieden oder Stille – FRIEDEN – vertraut ist.

Und sieht man die Gebärde SEHNEN (Abb. 3 und 6), erschließt sie sich einem sofort.

Häufig erfahre ich von Menschen, die bei einem Vortrag Gebärdensprachdolmetscher

erleben, dass ihnen viele der Gebärden völlig selbstverständlich erscheinen: natürlich ist

das »die Kerze«, »der Herbst«, »der Frieden« oder »die Sehnsucht«. Alle diese Gebärden

sind uns irgendwie vertraut.Wir haben sie häufig gesehen und selber in alltäglichen Zu-

sammenhängen benutzt und erleben jetzt durch die Gebärdensprachdolmetscher, dass

sie Teil eines komplexen Sprachsystems sind. Das ist Kerze: FLACKERN; das ist Herbst:

BLÄTTER-FALLEN; das ist Frieden: FRIEDEN und das ist die Sehnsucht: SEHNEN! –

Nein, ist es nicht oder zumindest nicht nur. Es sind Bilder; Bilder, die wir sehen, aber –

wie Wittgenstein einmal geschrieben hat – »(a)lles, was wir sehen, könnte auch anders

sein« (1984, 68), will sagen, könnte auch etwas anderes bedeuten. Das Bild ist immer

mehrdeutig und vielschichtig. Das Lexem, also der Eintrag im Wörterbuch, macht nur

einen kleinen Teil der Gebärde aus, allerdings gilt er zusehends als ihr wichtigster Teil.

Es herrscht die Vorstellung, dass die Anforderungen, die an eine Sprache gestellt wer-

den, von der gesagt wird, dass sie der Lautsprache ebenbürtig ist, die Erfüllung der

gleichen Anforderungen verlangt wie die, die an Lautsprachen gestellt werden. Und

sicherlich erfüllt die Gebärdensprache diese Anforderungen auch, sonst würden alltäg-

liche Abläufe zwischen hörenden und gehörlosen Menschen nicht funktionieren. Nur

erfüllt die Gebärdensprache die an sie gestellten Anforderungen anders als die Laut-

sprache sie erfüllt, und ein Wesensmerkmal der Gebärdensprache, das Bildhafte, gerät

in den Hintergrund.

Gebärden scheinen eine ähnliche Bedeutung zu erhalten wie das Schildchen imMu-

seum, das den Titel des ausgestellten Werks trägt. Je unzugänglicher das Bild ist, desto

hilfreicher erscheint sein Titel. Er kanalisiert die Aufmerksamkeit, das Bild wird zu

seiner Illustration, oder, wie in unserem Fall: die Gebärde schrumpft zum Lexem. Kein

Wunder, dass viele Künstler ihre Werke »ohne Titel« angeben oder den Titel als weitere

Brechung zum Teil des Werks erklären, um der Gefahr der Zuschreibung, der Identi-

fizierung zu entgehen. Das Bild, dessentwegen wir ins Museum gekommen sind, löst

Verwirrung und Verunsicherung aus, die im Text Frieden zu finden versucht – aber we-

gen des Textes geht niemand ins Museum. So auch die Gebärdensprache. Es ist gerade

das Bildhafte, das diese Sprache so besonders und ihre Einzigartigkeit ausmacht. Es

ist also sehr viel mehr als die lexikalische Bedeutung, die wir sehen: Es ist ein Sowohl-

als-auch: Repräsentation und Präsentation, Diskurs und Bild, wobei Präsentation und

Bild in der Regel sehr viel mehr ansprechen als Repräsentation und Diskurs.

Dieser Januskopf der Gebärdensprache machte sie auch interessant für Allen Gins-

berg, der sich wie Jack Kerouac, Gary Snyder, Greg Corso oder William S. Burroughs in

der Tradition einer bestimmten Lyrik verstand, welche mit Dichtern wie Ezra Pound,

Hilda Doolittle, D.H. Lawrence,W.C.Williams oder T.S. Elliott bzw. den Imagisten ver-

knüpft ist. Seit den 50er-Jahren des letzten Jahrhunderts hatte sich Ginsberg intensiv

mitHaiku beschäftigt – eine Auseinandersetzung, diewesentlichen Einfluss auf »Howl«

(dt. »Geheul«) ausübte, jenem Gedicht, das ihn berühmt machte (Ginsberg 2004). Auf

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeig es ihnen! 69

Einladung von Jim Cohn besuchte Allen Ginsberg am 1. Februar 1984 den gehörlosen

Dichter Robert Panara und einige hörende und gehörlose Studierende am National

Technical Institute for the Deaf in Rochester, New York. Bei diesem Besuch bat Gins-

berg, dass ein gehörloser Teilnehmer ein Bild aus »Howl« in Gebärdensprache überset-

zen möge, das er nach einem Zufallsprinzip aus dem Text herauspickte.4 Diese gebär-

densprachliche Übersetzung begeisterte ihn und bestätigte seine Auffassung, wonach

das Anliegen eines gutenDichters darin bestehe, »mit seinenWorten etwas zu beschrei-

ben, das hell und klar vor unseren Augen erscheint. Ich helfe bei Übersetzungenmeiner

Gedichte in andere Sprachen und stelle dabei immer wieder fest, dass das Bild das Ein-

zige ist, was man vollständig von einer in eine andere Sprache übertragen kann. Wort-

witz oder Reim lassen sich nicht übersetzen. Bilder sind die Probe poetischer Essenz.

Zum Glück zeichnet sich zeitgenössische Lyrik durch einen Bilderreichtum aus, der

gehörlosen Menschen nützlich sein kann« (Cohn 1999, 28; Übers. T.V.). Worauf Panara

entgegnete: »Was das Haiku so besonders faszinierend und geeignet für die Gebärden-

sprache macht, ist, dass darin ein einzelnes Bild präsentiert wird, klar und scharf um-

rissen. […] ASL – also die Amerikanische Gebärdensprache – zeichnet sich nicht durch

übermäßig viele unnütze Wörter [»unnecessary words«] aus. In diesem Sinne könnte

man Gebärdensprache mit japanischer oder chinesischer Schrift vergleichen. Sie sind

bildhaft. Vergessen Sie nicht, dass Ezra Pound das Chinesische fließend beherrschte,

das sein Interesse an imagistischer Dichtung gefördert hat« (Cohn 1999, 37f.; Übers.

T.V.).

Dass Pound (1885-1972) des Chinesischen mächtig war, entspricht zwar nicht den

Tatsachen, korrekt ist jedoch, dass er zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu den bedeu-

tendsten Erneuerern der amerikanischen Lyrik gehörte und dabei wichtige Impulse

durch die japanische Dichtung und dort vor allem aus dem Nô-Theater und dem Haiku

erfuhr – vermittelt durch Ernest Fenollosa, der viele Jahre in Japan gelebt hatte und des-

sen Nachlass Pound herausgab. Pounds literarisches Programm einer konkreten Bild-

haftigkeit, das er Imagismus (abgeleitet aus dem Englischen image) nannte, erklärte er

mit den Worten: »In dem Moment, da aus zwei konkreten Bildvorstellungen ein über-

raschender Sinnzusammenhang gezündet wird, liegt die Dynamik des Gedichts. Aus

ihr entsteht der intellektuelle und emotionale Komplex, in den der Leser einbezogen

4 Bei dem besagten Bild aus »Howl« handelte es sich um die »Wasserstoff-Jukebox« (»Ich sah die

besten Köpfe meiner Generation zerstört vomWahnsinn, hungrig hysterisch nackt, […] die Nach-

mittage bei schalem Bier absaßen im trübseligen Fugazzi’s, wo sie aus der Wasserstoff-Jukebox

das Donnern des Jüngsten Gerichts hörten«; Ginsberg 2004, 16). Jim Cohn beschreibt die gebär-

densprachliche Übersetzung mit den Worten: »Er [der gehörlose Patrick Graybill; T.V.] nahm eine

imaginäre Vierteldollarmünze aus der Hosentasche und steckte sie in die unsichtbare Jukebox

[…]. Ein Arm nahm sich eine Schallplatte, brachte sie in vertikaler Position ins Zentrum, drehte

sie in die Horizontale und legte sie auf die nach oben weisende Handfläche der anderen Hand,

den Plattenteller. Nun – die Platte auf dem Teller, die Drehachse durch den Mittelfinger gebildet

– kam die Nadel herunter. Ein besorgter Ausdruck zog über sein Gesicht, dann Furcht, schließlich

Entsetzen, als sein Körper, seine Hände, sich in wilder Drehung verkrampften und das Chaos einer

außer Kontrolle geratenen Maschine projizierten. […] Die einander zugewandten, ausgestreckten

Handflächen – nicht mehr rotierend, sondern wie schwere Kolben – zogen alle Energie im Raum

in ihre letzte Verdichtung hinein. Dann ließ er sie nach außen explodieren, mit schmerzlich auf-

gerissenemMund, und Atompilze peitschten durch unser aller Köpfe« (Cohn 1999, 39; Übers. T.V.).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Sprache

wird« (Pound 1985, 209), womit er exakt das zum Ausdruck bringt, was 40 Jahre später

Ginsberg die Ellipse des Haiku nennen wird.

Das Neue, das vor allem durch Pound in die amerikanische Lyrik einbrach, war die

Vorstellung, die er mit dem image, dem Bildhaften, verband. DasWesentliche der Dich-

tung ist ihre Bildhaftigkeit. Pound kritisiert: »Seit Anbeginn des schlechten Schreibens

haben die Dichter images (Bildhaftes) zur Ausschmückung verwendet« (Pound 1957, 125;

Herv. i. Orig.) und somit zum Beiwerk erklärt, wohingegen für ihn das Bildhafte die

Sprache selbst ist. »Das image ist das Wort jenseits des Formulierten« (ebd.; Herv. i.

Orig.), also etwas, das jenseits der Wortbedeutung steht und über sie hinausweist. Die

Differenz, auf die Pound abzielt, ist genau jene, die das Haiku auszeichnet, wenn von

ihm gesagt wird, dass es zeigen und keine Aussage treffen will. Statt beschreibender

Dauer suchten die Imagisten die Präsentation eines einzigen Augenblicks, indem man

alles Redundante strich und die Wirkung des Gedichtes durch ein zentrales Bild aus-

löste. Zu den imagistischen Grundregeln gehört der Gebrauch einer einfachen, aber ge-

nauen Sprache, gerade auch des Slangs, neue Rhythmen als Ausdruck des poetischen

Aufbruchs und keine Scheu vor noch so trivialen Gegenständen. Eine solche Poesie ist

präzise und klar, niemals verschleiert oder ungenau, und begreift sich als poetische

Essenz – eine Vorstellung von poetischer Sprache, wie sie später Ginsberg in Roches-

ter vor Panara und den gehörlosen und hörenden Studierenden vertritt, als er davon

sprach, dass Bilder die Probe poetischer Essenz seien. Den gehörlosen Anwesenden,

die sich bereits mit Gebärdensprachpoesie beschäftigt hatten, müssen diese Positionen

bekannt vorgekommen sein.

Die Aufforderung, sich einer einfachen und genauen Sprache zu bedienen und auch

das Alltäglichste zum poetischen Gegenstand zu machen, zeigt deutlich, dass der Ima-

gismus Schluss macht mit der Vorstellung einer bürgerlichen Poesie, wonach Dichtung

›schön‹ und ›erhaben‹ zu sein hat. Auf den Verlust der Aura des Kunstwerks im Zeit-

alter seiner technischen Reproduzierbarkeit – auch des poetischen Kunstwerks – re-

agiert Pound mit einer Kritik der poetischen Sprache, die den Autor miteinbezieht.

1914 schreibt er: Es geht um Selbsterfahrung, um die »Suche nach sich selber«, um ei-

ne »echte Selbstverwirklichung« (Pound 1957, 120), also eine existenzielle Transformie-

rung. Pound greift eine Entwicklung in der Kunst auf, die Gernot Böhme später ein-

mal die Wiedergewinnung der Aura in der Transformierung der Ästhetik in Aisthesis

nennen wird (vgl. Böhme 2001), d.h. die Transformierung der Wahrnehmung eines Be-

trachters, der sich in einem strikten Subjekt-Objekt-Verhältnis zu seinem Gegenstand

verhält, hin zu einer Wahrnehmung, bei der dieses strikte Verhältnis aufgehoben ist

und er vom Gegenstand, den er betrachtet, berührt und aufgestört wird; im Sinne des

Aurabegriffs Walter Benjamins (vgl. 1980a, 440), wonach die Aura des Kunstwerks das

ist, was uns betrachtet. Die Kritik der poetischen Sprache ist ein Angriff auf die Spra-

che als semantische Operation. Inspiriert ist dieser Angriff durch die Japan-Rezeption

seit Beginn des vergangenen Jahrhunderts und den Einfluss des Zen-Buddhismus. »Der

ganze Zen – und der Haiku ist nur dessen literarischer Zweig –«, schreibt Roland Bar-

thes, »erscheint so als ein gewaltiges Verfahren, das dazu bestimmt ist, die Sprache an-

zuhalten, jene Art innerer Radiophonie zu brechen, die unablässig in unserem Inneren

sendet, und dies noch bis in den Schlaf hinein […], um das unbezwingliche Geplap-

per der Seele zu leeren, auszutrocknen und in Sprachlosigkeit zu versetzen« (1981, 102;

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeig es ihnen! 71

Herv. i. Orig.). Sprachlosigkeit, die einen Raum der Betrachtung eröffnet – nichts an-

deres heißt Zen.

Wenn Haiku Sprachkritik ist, dann ist das gebärdete Haiku Bildkritik, denn es be-

freit das Bild aus seiner symbolischen Verstrickung. Die Kritik der poetischen Sprache,

die nicht nur von den Imagisten und den Beat-Poeten, sondern von vielen anderen ge-

äußert wurde und Merkmal zeitgenössischer Kunst ist, ist grundlegend für eine Poe-

tologie der Gebärdensprache. Zeitgenössische Kunst hat sich das Verfahren des Zen zu

eigen gemacht, Sprache anzuhalten, und kann genauso übersetzt werden in »Musik«

oder »Bilder anhalten«. Es gilt nicht nur, das unbezwingliche Geplapper, sondern auch

die unendliche Flut an Bildern auszutrocknen. Insofern gilt für das gebärdete Haiku:

Das Bild des gebärdeten Haiku ist abbildloses Bild.

Auch wenn die heutige Gebärdensprachlinguistik keine Schwierigkeiten hat, die

Ikonizität von Gebärden anzuerkennen, so bleibt doch ihr Bildbegriff dem Symboli-

schen, dem Abbild verpflichtet. Was jedoch bei einem Gebärdenbild zu sehen ist, ist

weit mehr als ein Abbild oder ein Symbol. Es ist ein Symbol, das sich in einer Bewe-

gung zeigt, die von einer anderen Person ausgeführt wird. Diese Bewegung, die dem

Betrachter vertraut ist und die er mit bestimmten Erfahrungen verknüpft, wird in dem

Moment, da er sie sieht, zum Ereignis seiner Selbsterfahrung. Es ist das bereits oben

angedeutete Oszillieren der Gebärde zwischen Repräsentation und Präsentation. Kei-

ne Gebärde, der so nicht die Einzigkeit ihres Bedeutens zukäme, das damit auch nicht

mehr im eigentlichen Sinn als ein Bedeuten angesprochen werden darf.

Den alleinigen Fokus auf den Bedeutungsaspekt der Gebärde zu kritisieren und

sie damit aus ihrer teleologischen Funktion als Symbol zu befreien, eröffnet die Mög-

lichkeit, das Ereignis ihrer leiblichen Präsentation wahrzunehmen. Vielleicht zieht die

Performativität der Gebärdensprache den Betrachter in ihren Bann, weil in ihren flüch-

tigen Bewegungen für einen Moment eine Spur der eigenen Leiblichkeit vor Augen

geführt wird, »die Spur einer unvergleichlichen Präsenz als Riss im Symbolischen«

(Mersch 2001, 86), oder, um es etwas einfacher zu sagen, das, was hin und wieder in

einer Gebärde zu sehen ist, erscheint wie das Erleben eines geglückten Haiku: »Das

geglückte Haiku ist ein Augenblick. Der Augenblick des Haiku ist ein Augenblick des

Erwachens vor der Sache. Das Licht und der Schatten der Welt werden von neuem er-

blickt« (Wohlfart 1997, 105).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454558-005 - am 13.02.2026, 07:17:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

