Die "Wilden" und das Volkerrecht

Von Dieter Dorr

Der Titell mag bei manchen Zuhérem zundchst Verwunderung auslsen. Jedoch spielen
die sogenannten Wilden im Zusammenhang mit der europdischen Expansion und der damit
verbundenen Entwicklung des modemen Vélkerrechts eine nicht unerhebliche Rolle. Die
Figur des bzw. der Wilden diente dabei, wie noch zu zeigen sein wird, dazu, die Herren-
losigkeit der tiberseeischen Gebiete zu begriinden und damit die Eroberungen der Europier
volkerrechtlich zu rechtfertigen.

I. Die Wilden als Rechtsbegriff

Die Wilden sind im Vélkerrecht des 18. und 19. Jahrhunderts als Rechtsbegriff durchaus
geldufig. So spricht schon Kant in seiner Schrift "Zum ewigen Frieden"2 im Zusammen-
hang mit dem Vélkerrecht im zweiten Definitivartikel die Wilden ausdriicklich an. Diese
befinden sich nach seiner Auffassung noch im Zustand der gesetzlosen Freiheit, balgen sich
deshalb lieber unaufhérlich, als sich einem gesetzlichen, von ihnen selbst zu konstituieren-
den Zwange zu unterwerfen. Nach seiner Ansicht ziehen die Wilden, z.B. die amerikani-
schen Indianer, die tolle Freiheit der vemniinftigen vor und miissen deshalb wegen ihrer
Rohigkeit, Ungeschliffenheit mit tiefer Verachtung betrachtet werden. Auf der anderen
Seite beklagt Kant, daB sich auch die vermeintlich gesitteten europiischen Volker
gleichermaBen verworfen verhalten. Der Unterschied zwischen den europiischen Wilden
und den amerikanischen bestehe hauptsichlich darin, da manche amerikanischen Staimme
von ihren Feinden ginzlich gegessen wiirden, wihrend die europiischen Wilden ihre
Uberwundenen besser zu benutzen wiiBten. Diese recht merkwiirdigen Ansichten iiber die
Lebensweisen der amerikanischen Indianer und anderer auBereuropiischer Vélker sind
nicht etwa fiir Kant typisch. Gerade Kant hat an anderer Stelle dezidiert gegen die Theorie
der Herrenlosigkeit der iiberseeischen Gebiete und das schrankenlose Okkupationsrecht der

1 Diese Abhandlung gibt die Antrittsvorlesung wieder, die der Verfasser am 30.11.1989 an der Uni-
versitit Hamburg gehalten hat. Der Verfasser hat zu dieser Thematik, allerdings auf die USA
beschrinkt, bereits die Abhandlung Die "Indian Nations and Tribes" in Nordamerika und das Vol-
kerrecht, JOR n.F. 36 (1987), 489 ff. verfaft.

2 Vgl. Immanuel Kant, Schrift zum Ewigen Frieden, Gesammelte Werke, hrsg. von Wilhelm
Weischedel, Bd. XI, S. 206 f.

372

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Europiéer Stellung genommen.3 Jedoch haben solche grob fehlerhaften Auffassungen iiber
das Leben der auBereuropiischen Volker groBe Auswirkungen gehabt und die Theorie der
herrenlosen Gebiete nachhaltig beeinfluBt. Zunichst muB aber aufgezeigt werden, wieso die
Rechtsfigur des Wilden im Vélkerrecht Bedeutung gewann.

Vor den groBen Entdeckungen des 15. Jahrhunderts spielt sich der Rechtsverkehr zwischen
den verschiedenen Gemeinwesen innerhalb eines relativ fest umgrenzten Bereiches ab.
Dabei bilden die christlichen Reiche in Europa den Kem und pflegen untereinander vielfil-
tige rechtliche Beziehungen. Daneben bestehen die islamischen Reiche. Fiir den Rechtsver-
kehr zwischen diesen beiden Bereichen gelten im Mittelalter besondere Regelungen, die
vielfiltige Einschrinkungen und Verbote enthalten. Dabei bildet der griechisch-byzantini-
sche Kulturkreis die Klammer zwischen den beiden Bereichen. Er bleibt allerdings aus der
engeren Volkergemeinschaft der abendlindischen Christenheit ausgeschlossen und ent-
wickelt ein eigenes, von Byzanz geprigtes Volkerrecht.4

Nach den groBen Entdeckungen weitet sich der Aktionsradius der Europder schnell auf die
gesamte Erde aus. Es beginnt die europiische Expansion nach Ubersee. Damit entsteht
auch zwangsliufig die Frage, welche Rechtsregel fiir die Beziehungen zwischen den iiber-
seeischen Gemeinwesen und den europiischen Staaten gelten sollten. Einmal ist schon
problematisch, ob es sich bei diesen Beziehungen um vélkerrechtliche Beziehungen
handelt. Zum anderen ist fraglich, ob die unterschiedlichen Formen politisch organisierter

3 Vgl. Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten, Rechtslehre § 15, Gesammelte Werke, hrsg. von
Wilhelm Weischedel, Bd. VII; Kolonialismuskritik ist auch im 3. Definitivartikel der Schrift zum
Ewigen Frieden, Gesammelte Werke, Bd. X1, S. 216 f. enthalten, wo Kant ausfiihrt: "Vergleicht
man ... das inhospitale Betragen der gesitteten, vomehmlich handeltreibenden Staaten unseres
Welltteils, so geht die Ungerechtigkeit, die sie in dem Besuche fremder Linder und Vélker (wel-
ches ihnen mit dem Erobem derselben fiir einerlei gilt) beweisen, bis zum Erschrecken weit ..."

4 Vgl. Wilhelm G. Grewe, Epochen der Volkerrechtsgeschichte, Baden-Baden 1984, S. 72 ff.; Georg
Stadtmiiller, Geschichte des Volkerrechts, Teil 1, Bis zum Wiener Kongre8 (1815), Hannover
1951, S. 54 f.; Stephan Verosta, Geschichte des Volkerrechts, in: Alfred Verdrof, Vélkerrecht, 5.
Aufl, S. 31 ff. (58 f.); Roberto Ago, Die pluralistischen Anfiingé der internationalen Gemeinschaft,
in: Volkerrecht und Rechtsphilosophie, Intemationale Festschrift fiir Stephan Verosta zum 70.
Geburtstag, Berlin 1980, S. 25 ff. (37 ff. und 47 ff.), Wolfgang Preiser, History of the Law of
Nations (bis 1648), in: Encyclopedia of Public Intenational Law, 7, 1984, S. 143 ff.; siehe auch
Karl-Heinz Ziegler, Zur Einfiihrung - Volkerrechtsgeschichte, JuS 1987, S. 350 ff. (352 f.), zur
fiihrenden Rolle von Byzanz vgl. Eichhoff, Macht und Sendung, Byzantinische Weltpolitik, 1981;
Felix, Byzanz und die islamische Welt im friiheren 11. Jahrhundert, 1981; zum antiken Vélker-
recht vgl. etwa Bengtson, Die Staatsvertrige des Altertums II: Die Vertrage der griechisch-romi-
schen Welt von 700 bis 338 v. Chr., 2. Aufl,, 1975; H. H. Schmitt, Die Staatsvertriige des Alter-
tums III, die Vertrige der griechisch-rdmischen Welt von 338 bis 200 v. Chr., 1969; Karl-Heinz
Ziegler, Kriegsvertrige im antiken romischen Recht, Zeitschrift der Savigni-Stiftung fiir Rechtsge-
schichte, Bd. 102 (198S5), S. 40 ff.; ders., Tradition und Wandel im Volkerrecht der romischen
Spitantike, Festgabe Preiser, 1983, S. 11 ff.

373

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebilde in Ubersee, die von festgefiigten GroBreichen bis zu lockeren Stammesorganisatio-
nen reichen, als Volkerrechtssubjekte anerkannt werden diirfen oder ob ihnen mangels
Christentum bzw. spiter mangels Zivilisation die Rechtsfahigkeit aberkannt werden muB.

1I. Die Lehre von der Rechtlosigkeit der Uberseeischen Gebiete und die Spit-
scholastiker

Am Anfang steht dabei die Idee der christlich-abendldndischen Volkerfamilie im Vorder-
grund. So werden in den ersten pipstlichen Bullen von 13445, 14186, 14367 und 14558, die
sich auf iiberseeische Gebiete beziehen, Rechte der dort ansissigen Bevolkerung oder der
dortigen Gemeinwesen ginzlich geleugnet. Dariiber hinaus gesteht der Papst Spanien bzw.
Portugal jeweils das Recht zu, die betreffenden Gebiete zu erobern. Dies kommt in der
Bulle Romanus Pontifex 1455 besonders deutlich und in aller Schirfe zum Ausdruck. Die
Belehungsformel faBt die verschiedenen Aspekte zusammen und verleiht den portugiesi-
schen Konigen das ausschlieBliche Recht, die Reiche und den Besitz der Sarazenen, Heiden
und anderer Feinde Christi zu bekriegen, zu unterwerfen und sich anzueignen und ihre
Bewohner in ewige Sklaverei zu fithren.9 Zu einer ersten umfassenden und bedeutsamen
Auseinandersetzung iiber die Rechte der iiberseeischen Vélker und Gemeinwesen kommt
es im Zusammenhang mit dem Vorgehen der Spanier in der Neuen Welt. Nachdem bekannt
wird, daB die Spanier das Reich der Azteken mit brutaler Hirte zerschlagen haben, formiert
sich und - und dies ist besonders bemerkenswert - in der spanischen Kirche eine breite
Oppositionsbewegung.

Dabei sind die Werke der spanischen Spitscholastiker fiir die Entstehung des modemen
Vélkerrechts bahnbrechend und in ihrer Bedeutung kaum zu iiberschitzen. Dies wird in
zahlreichen Abhandlungen iiber die Vélkerrechtsgeschichte und die Entstehung des moder-
nen Volkerrechts meist nicht geniigend gewiirdigt. Erste zentrale Figur fiir die nachfol-
gende Diskussion ist Vitoria, der die einschligigen Fragen in beeindruckender Weise in

5 Bulle vom 28.11.1344, abgedruckt bei Alfonso Garcia Gallo, Las balas de Alejandro v. y el
ordenaniento juridico de la expansion portuguesa y castellana en Africe y Indias, in: Anuario de
historia de derecho espanol 27/28 (1957/58), S. 461 ff. (738 f.).

6 Bulle rex regnum vom 4.4.1418; abgedruckt bei Levy Maria Jardao, Bullavium patronatus Portu-
galliae regum in excelsiis Africae, Asiae atque Oceniae, Bd. 1, Lissavon 1868, S. 59.

7 Bulle Romanus pontifex vom 15.9.1436, abgedruckt bei Charles-Martial de Witte, Les bulles pon-
tificales et I'expanson portugaise au X€ siécle, in: Revue d'histoire exxlésiastique 48 (1953), S.
683 ff. (717 £.).

8  Romanus pontifex vom 8.1.1455, abgedruckt bei Frances Gardiner Davenport, European Trearies
Beaving on the History of the United States and its Dependencies, Bd. 1, Washington 1917, S. 13
ff.

9 Vgl zu diesen pipstlichen Bullen Jirg Fist, Die europiische Expansion und das Vélkerrecht,
Stuttgart 1984, S. 206 ff.

374

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner Vorlesung "De indis"10 systematisiert und zu lésen versucht. Vitoria erkennt den
kiirzlich entdeckten Indem, also den mittelamerikanischen Indianemn, Souverinitits- und
Besitzrechte zu. Sie sind nach seiner eigenen Auffassung rechtmiBige Eigentiimer und
Besitzer des Landes. Spanien kénne weder vom Kaiser, noch vom Papst einen Titel auf das
Land der Indianer herleiten. Der Kaiser sei nicht der Herr der Welt, und der Papst habe nur
Befugnisse iiber die Christenheit und kénne demnach keine Gebiete der Heiden in Amerika
vergeben. Auch das Recht der Entdeckung gebe Spanien keinen legitimen Titel gegeniiber
den bestehenden Indianerreichen. Zwar diirfe herrenloses Gebiet von dem, der es zuerst
entdeckt habe, in Besitz genommen werden, Die Gebiete in Amerika seien aber nicht
herrenlos, sondermn von Vélkern bewohnt, denen Souverinitits- und Besitzrechte zustinden.
Auch die Weigerung der Indianer, das Christentum anzunehmen, und ihre etwaigen
VerstoBe gegen das Naturgesetz giben den Christen kein Eroberungsrecht und keinen
gerechten Kriegsgrund.

Auch Suarez!l, der neben Vitoria wohl bedeutsamste spanische Spitscholastiker, gesteht
den Indianerreichen ausdriicklich die gleichen Rechte zu wie den christlichen Reichen. In
seinem Werk wird bereits das Ideal, die Gleichheit aller Vélker, besonders deutlich.12 Bei
Vitoria und Suarez erhebt demnach das Vélkerrecht den Anspruch auf Universalitit und
bezieht daher alle Gemeinwesen in seinen Geltungsbereich ein.13 Allerdings erkennen
Vitoria und Suarez den christlichen Reichen zwei wichtige Sondertitel zu. Wenn die
Verkiindigung des Evangeliums behindert wird oder ein ungldubiger Fiirst seinen Unterta-

10 Francisco de Vitoria, De Indis recenter inventis et de jure belli Hispanoram in Barbaros relectio-
nes, Vorlesungen iiber die kiirzlich entdeckten Inder und das Recht der Spanier zum Krieg gegen
die Barbaren, Lateinischer Text nebst deutscher Ubersetzung von Walter Schitzel, Tiibingen 1952;
vgl. auch Josef Soder, Die Idee der Volkerrechtsgemeinschaft. Francisco de Vitoria und die philo-
sophischen Grundlagen des Volkerrechts, Frankfurt a.M. 1955, S. 20 ff., der Vitoria zu Recht als
Begriinder der modemen Lehre des Volkerrechts bezeichnet, so auch ders., Francisco Sudrez und
das Volkerrecht, Frankfurt a.M. 1973, S. 65 ff.; vgl. zur Bedeutung Vitorias auch Jérg Fisch (Fn
9), S. 212 ff;; Wilhelm G. Grewe (Fn 4), S. 173 ff., der m.E. die Bedeutung Vitorias fiir das
modeme Volkerrecht unterschitzt.

1T Vgl. zur Bedeutung Suirez' fiir das modeme Vélkerrecht vor allem Josef Soder, Francisco Suirez
und das Volkerrecht, Frankfurt 1973; Jorg Fisch (Fn 9), S. 215 ff.

12 Vgl. Francisco Sudrez, Tractatus tertius de charitate, Opera omnia, Bd. 23, Paris 1858, S. 747 £,;
vgl. dazu auch ausfiihrlich Josef Soder (Fn 11), S. 310 ff. m.w.N.

13 Daher gebiihrt Vitoria, Sudrez und vielleicht noch Visquez de Menchaca der Ehrentitel "Viter des
Vélkerrechts” sehrviel eher als Hugo Grotius; siehe zu der Diskussion um Hugo Grotius als "Vater
des Vélkerrechts" Christoph Link, Hugo Grotius als Staatsdenker, Tiibingen 1983; Peter Haggen-
macher, Grotius et la doctrine de la guerre juste, Paris 1983, S. 622; Wilhelm G. Grewe, Grotius -
Vater des Volkerrechts, in: Der Staat, 23 (1984), 161 ff.; Hartmut Schiedermair, Hugo Grotius und
die Naturrechtsschule, in: Einigkeit und Recht und Freiheit, Festschrift fiir Karl Carstens, K6ln
1985, S. 477 ff.; Karl-Heinz Ziegler, Hugo Grotius als "Vater des Volkerrechts”, in: Gedéchtnis-
schrift Wolfgang Martens, Berlin und New York 1987, S. 851 ff., der Grotius den Ehrentitel weiter
zuerkennen will, aber zu Recht die Bedeutung der Spitscholastiker (S. 856) hervorhebt.

375

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen die Annahme des Christentums verbietet, darf gegen die Ungldubigen Krieg gefiihrt
werden. Dies ist kein Widerspruch zu der Aussage, daB die Weigerung der ungliubigen
Indianer, das Christentum anzunehmen, den Christen keinen gerechten Kriegsgrund gibt.
Der gerechte Krieg in dem Sondertitel wird von Suarez und Vitoria nicht damit gerechtfer-
tigt, daB sich die Indianer weigern, das Christentum anzunehmen, sondern damit, daB die
Mission gewaltsam behindert wird. Beide gehen also davon aus, daB das Vélkerrecht die
Ungldubigen verpflichte, die christliche Mission unbehindert hinzunehmen.14 Besondere
Bedeutung fiir die nachfolgende Diskussion hat Vizquez de Menchacal5, der nicht aus
kirchlichen Kreisen kommt und bereits 1564 die Frage der iiberseeischen Gebiete in seinen
Controversiae illustres behandelt. Er lehnt die christlichen und zivilisatorischen Sondertitel
ganz entschieden ab, weil er alle Menschen als frei geboren ansieht.16 Damit stellt Vdzquez
in gewisser Weise einen Vorldufer von Christian Wolff dar, zumal durch seine Werke die
spétscholastischen Vorstellungen auch an die niederldndische Universitit Leiden gelangten
und damit auch Hugo Grotius, der héufig, aber trotzdem irrefithrend als "Vater des (moder-
nen) Vélkerrechts” bezeichnet wird, beeinfluBten.17

Bereits im 18. Jahrhundert und erst recht im 19. Jahrhundert verliert das "Christentum"
seine Bedeutung als die tragende Gemeinschaft des Volkerrechts. So kommt seit 1815 in
den groBen internationalen Vertrigen die Bezugnahme auf die Christenheit als wichtiges
Prinzip nicht mehr vor.18 Es verwundert daher nicht, daB der Gedanke der Gleichheit aller
Volker mit der Aufgabe bzw. Schwichung der Idee der christlich-européischen Volker-
familie noch konsequenter vertreten wird. Besondere Bedeutung erlangt in diesem Zusam-
menhang Christian Wolff19, der alle angeblichen christlichen, europdischen und zivilisato-
rischen Sonderrechte gegeniiber iiberseeischen Gemeinwesen und Vélkern ablehnt. Nach
seiner Ansicht diirfen lediglich herrenlose Gebiete okkupiert werden. Herrenlos sind nach
seiner Auffassung aber nur diejenigen Gebiete, die nicht von einem Volk in Besitz genom-
men wurden. Ein Volk setze voraus, daB sich die Menschen in einem biirgerlichen Zustand
zusammengeschlossen hitten20 Dazu reichen aber nach Auffassung von Wolff sehr
lockere Organisationsformen aus. Es muB sich lediglich um einen Menschenverband
handeln, der nach einer, wenn auch ungeschriebenen, Rechtordnung organisiert ist. Dabei

14 Vgl. Dieter Dérr, Die "Indian Nations and Tribes" und das Vélkerrecht, JOR n.F. 36 (1987), S.
489 ff. (491); Fisch (Fn 9), S. 217 f.

15 Vgl zu Visquez de Menchaca vor allem Kurt Seelmann, Die Lehre des Fernando Visquez de
Menchaca vom Dominium, 1979; siehe auch Fisch (Fn9), S. 243 f.

16 Fernando Vdsquez de Menchaca, Contoversias fundamentales y otras de més frcuente, hrsg. v.
Fidel Rodriguez Alcalde, Bd. 1, Kap. 10, S. 4f.

17 Vgl. dazu Ziegler (Fn 13), Gedichtisschrift Martens, S. 851 ff. und oben Fn 13.

18 Vgl. Grewe (Fn 4).

19 Siehe dazu etwa Fisch (Fn9), S. 270 ff.

20 Vgl. z.B. Christian Wolff, Jus naturale methodo scientifica pertractum, Bd. 2, Halle 1742, Ndr. Hil-
desheim 1968, §§ 175-197.

376

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist es gleichgiiltig, ob die Menschen als Nomaden leben oder seBhaft sind.21 Wolff
beschreibt das Volk als Rechtszustand und greift insoweit auf eine alte philosophische
Tradition zuriick. Nicht der Staat, sondern das Volk als rechtlich organisiertes Gemein-
wesen ist bei ihm fiir die Vélkerrechtssubjektivitit entscheidend.

III. Vattel und die Zivilisationsidee

Diese These von der grundsitzlichen Gleichheit aller Volker setzt sich aber in der Volker-
rechtslehre des spiten 18. und vor allem des 19. Jahrhunderts nicht durch. Es entsteht viel-
mehr die Idee der Gemeinschaft der "zivilisierten" Staaten. Auf dieser Grundlage wird die
Rechtsfihigkeit der iiberseeischen Gemeinwesen zunehmend verneint. Die meisten
Abhandlungen betreffen interessanterweise Nordamerika. Dies hat auch und vor allem
historische Griinde. Die Stellung der amerikanischen Gemeinwesen war teilweise sehr
stark, was in Europa noch heute zum groBen Teil unbekannt ist. So stellte die Irokesenfode-
ration lange Zeit einen bedeutenden Machtfaktor dar, den die konkurrierenden europii-
schen Michte - also England und Frankreich - als Biindnispartner gewinnen wollten. Nach
Meinung zahlreicher englischer und amerikanischer Historiker hat die Irokesenféderation
den Kampf um die Vorherrschaft zwischen Frankreich und England entschieden bzw.
nachhaltig beeinfluBt.22

Die Lehre von der Rechtlosigkeit der iiberseeischen Gebiete und der Gemeinschaft der
zivilisierten Staaten bzw. Nationen geht zum groBen Teil auf den Schweizer Emer de Vattel
zuriick, der der wichtigste Gegenspieler von Wolff ist. Zunichst iibernimmt Vattel23 in fast
allen Punkten Wolffs Auffassung. Der Unterschied besteht in der Zivilisationsidee. Vattel
entwickelt in diesem Zusammenhang die Lehre vom "Nutzen der Menschheit", die vor
allem dazu dienen soll, das Vorgehen GroBbritanniens in Nordamerika zu rechtfertigen.
Danach haben die jeweiligen Volker nur das Recht, sich ein Land fiir den Nutzen, den sie
daraus ziehen, anzueignen. Sie diirfen aber nicht verhindern, da8 andere Volker Nutzen aus

21 So zu Recht Stephan Verosta, Der Vertrag zwischen Portugal und dem Marathen-Staat von 1779 -
europiisches oder universelles Volkerrecht, Festgabe Preiser, Baden-Baden 1983, S. 95 ff.

22 Siehe dazu z.B. Georg Frederici, Der Charakter der Entdeckung und Eroberung Amerikas durch
die Europier, Neudruck der Ausgabe 1925-1936, Bd. 2, Osnabriick 1969, S. 318 ff. m.w.N.; Felix
S. Cohen, Handbook of Federal Judian Law, Washington 1962, S. 416 f.; Francis Jennings, The
ambiguous Iroquois empire, New York u.a. 1984; zur ungeschriebenen Verfassung der Irokesen-
foderation vgl. z.B. Gaianerekowa, Das GroBe Friedensgesetz des Langhaus-Volkes (Irokesen-
bund), redigiert und hrsg. von Frank / Wagner, Saarbriicken 1988; siehe dazu auch den Brief von
Benjamin Franklin an Mr. Parker vom 20. Mirz 1751, auszugsweise abgedruckt in Henry C.
Dennis, The American Indian 1492 - 1976, Dobbs Ferry 1977, S. 14.

23 Emer de Vattel, Le droit des gens ou principes de la loi naturelle appliqués  la conduite et aux
affaires des Nations et des Souverains, hrsg. von Albert de Lapradelle, Bd. 1, Washington 1916, S.
1-16, 18, 81, 208 f.

377

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem gleichen Land ziehen. Das Land muB also nach Auffassung von Vattel nach Bediirf-
nissen geteilt werden. Dies gibt den eng zusammenlebenden zivilisierten Vélkern das
natiirliche Recht, sich das Land von Nomaden anzueignen, weil jene mit dem Land
verschwenderisch umgehen und es nicht effektiv nutzen. Dabei entwickelt Vattel eine
Stufenleiter der Zivilisation. Vélker, die das Land nicht bebauen und lieber vom Raum
leben, wie die alten Germanen und manche Tataren, verdienen es nach seiner Ansicht, wie
wilde und schidliche Tiere ausgerottet zu werden. Nomadenvélkern, zu denen Vattel die
nordamerikanischen Indianer z#hlt, darf nur ein Teil ihres Landes von den seBhaften
Vélkern Europas weggenommen werden, um das Land im Interesse der gesamten Mensch-
heit besser zu nutzen.24 Vattel bezeichnet die Indianer bereits als Wilde und gesteht den
Européern das Recht zu, diese Wilden zuriickzudringen und in engere Grenzen einzu-
schrinken. Eine Zustimmung der Wilden zum Landverlust, etwa in Form von Vertrégen, ist
nach seiner Meinung zwar durchaus wiinschenswert, aber vélkerrechtlich nicht notwen-
dig.25

IV. Die Lehre von den rechtlosen Wilden

Von dieser Lehre und der darin zum Ausdruck kommenden Zivilisationsidee ist es nur noch
ein kleiner Schritt zur Auffassung von der Gemeinschaft der civilized nations des spiten 18.
und 19. Jahrhunderts.26 Die Volkerrechtsgemeinschaft wird dabei mit der Zivilisationsge-
meinschaft gleichgesetzt. Insoweit scheint noch kein groBer Unterschied zur Auffassung
von Wolff zu bestehen, der ja das Volk ebenfalls als Rechtszustand beschreibt und somit
auch eine gewisse Zivilisationsidee zugrunde legt. Jedoch werden von den Vertretern der
Lehre von der Gemeinschaft der civilized nations alle auBereuropiischen Vélker per se als
unzivilisiert angesehen und lediglich die européischen Staaten und spiter die USA zu den
zivilisierten Nationen gerechnet.27

Der in diesem Zusammenhang maBgebliche Zivilisationsbegriff ist allerdings mit dem
deutschen Wort Zivilisation nur recht ungenau umschrieben, da in der maBgeblichen engli-
schen und franzésischen Sprache das Wort civilization bzw. civilisation sowohl die Kultur
als auch die technisch-industriellen Errungenschaften meint. Allerdings ist auch der engli-
sche Begriff eng mit dem technisch-industriellen Fortschritt verbunden. Wegen des angeb-
lichen Fehlens von technisch-industriellen Errungenschaften wird den eingeborenen
Vélkern in Amerika, Afria und Asien auch die Kultur und damit civilization abgesprochen.
Dies hat zur Folge, daB sie im Vélkerrecht keine Rechtsfahigkeit besitzen und ihnen gegen-

24 Siehe oben Fn 23.
25 Siehe oben Fn 23.
26 Vgl. zu dieser Lehre vor allem Fisch (Fn 9), S. 349 ff; Grewe (Fn 4), S. 638 ff.
27 Siehe oben Fn 26.

378

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber eine Volkerrechtsverletzung gar nicht méglich ist. John Stuart Mill bringt diese Lehre
auf einen kurzen und prignanten Nenner mit dem beriihmten Satz: "Barbariens have no
right as a nation."28

Legt man diese Lehre zugrunde, diirfen alle iiberseeischen Gebiete frei okkupiert werden,
da sie volkerrechtlich herrenlos sind. Diese Lehre beruht selbstverstindlich auf den
falschen Vorstellungen iiber die eingeborenen Vélker in Amerika, Afrika und Asien, die
man gemeinhin als nomadisierende Jiger, die frei und unabhéngig auBerhalb irgendwelcher
Gemeinwesen leben, ansieht. Dies gilt vor allem fiir Nordamerika, und dazu haben
Rousseau29, Tocqueville30, Cooper31 und spiter auch Thoreau32 mit ihrem Bild vom edlen
Wilden, aus dem aber schnell der Barbar und spiter der "Rote Teufel" wird, maBgeblich
beigetragen. Dieses Bild ist gerade in Nordamerika auch heute noch fiir viele Vorstellungen
préigend.

Die Tatsachen waren aber auch in Nordamerika anders. So wird die Organisation der
Irokesenféderation von Benjamin Franklin als Vorbild fiir eine zu schaffende Union der
englischen Kolonien, die spiter mit der Griindung der Vereinigten Staaten verwirklicht
wird, angefiihrt.33 Die Irokesen nehmen heute fiir sich in Anspruch, mit ihrer ungeschrie-
benen Verfassung die Freiheitsrechte und die Gewaltenteilung lange vor den Vereinigten
Staaten und den Europiern verwirklicht zu haben und eines der iltesten Kulturvélker der
Erde zu sein.34 Es ist auch unbestritten, daB nicht nur die Irokesen, sondern auch zahlreiche
andere nordamerikanische Indianer und afrikanische Stimme seBhaft waren, in befestigten
Orten wohnten und eine hochentwickelte Landwirtschaft besaBen.35 Das Bild vom nomadi-
sierenden, edlen Wilden scheint allenfalls bei oberflachlicher Betrachtung fiir die Pririe-
indianer und die Jagerstimme in Afrika zuzutreffen. Allerdings ist in Amerika die Kultur
der Pririeindianer erst nach und durch die europiische Einwanderung entstanden. Durch
den Druck der Expansion nach Westen wurden die Indianer zunehmend in die Plains abge-
dringt, aus Jagern und Ackerbauemn wurden reine Jiger wegen des Wildreichtums in den

28 John Stuart M ill, A few words on non-intervention, in: Dissertations and Discussions, Political and
Historical, Bd. 3, London 1867, S. 153 ff. (168).

29 Jean-Jacques Rousseau, Contract social ou principe du droit politique, 1762.

30 Alexis de Ticqueville, De 1a Democratie en Amérique, Bruxelles 1840, Bd. 1, S. 45 f.; Bd. III, S.
125-130, 146.

31 James Fenimore Cooper, The last of the Mohicans, 1862.

32 Henry David Thoreau, Walden, 1854.

33 Vgl. Benjamin Franklin, Brief an Mr. Parker vom 20. Mirz 1751, abgedr. in Dennis (Fn 22), S. 14.

34 Vgl. Ein Ruf zur Einsicht, Die Botschaft der Irokesen an die wesentliche Welt, Biihl 1984, S. 14
und 24 f.; vgl. dazu die ungeschriebene Verfassung in der allerdings historisch umstrittenen ins
Deutsche iibertragenen Fassung, Gaianerekowa, Das groBle Friedensgesetz des Landhaus-Volkes
(Irokesenbund) (Fn 22).

35 Dazu Frederici (Fn 22), Bd. 2, S. 326 ff. m.w.N.; Robert F. Sayre, Thoreau and The American
Indians, Princeton 1977, S. 1 ff.

379

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pririen und den Pferden, die von den Spaniern nach Amerika gebracht wurden. Allerdings
lebten auch diese Jigerstimme in hochentwickelten Gemeinwesen mit féderalen Organisa-
tionsstrukturen.36 Es bleibt aber festzuhalten, daB das Bild vom edlen Wilden von der
Voélkerrechtslehre aufgenommen und dazu miBbraucht wurde, die auBereuropiischen
Vélker zu entrechten.

Obwohl die Lehre von der Gemeinschaft der civilized nations, die die auBereuropiischen
Gemeinwesen ausschloB, auf falschen Voraussetzungen beruhte, scheint sie Grundlage des
geltenden Volkerrechts gewesen zu sein, wenn man die Darstellungen der europdischen und
auch der deutschen Vélkerrechtler37 zugrunde legt. Fragt man die heutigen Werke zur V&l-
kerrechtsgeschichte, etwa auch das ansonsten vorziigliche Werk von Grewe, so waren die
auBereuropiischen Gemeinwesen aus der Volkerrechtsgemeinschaft ausgeschlossen. Die
dort lebenden Vélker wurden als "Wilde" ausgewiesen, ihnen gegeniiber waren Volker-
rechtsverletzungen gar nicht méglich, und ihr Gebiet durfte als herrenlos okkupiert werden.
Dies mag man, wenn man diesen Autoren folgt, moralisch bedauern, es war aber geltendes
Vélkerrecht.38

V. Die Staatenpraxis unter besonderer Beriicksichtigung Nordamerikas

Allerdings kommen demjenigen, der sich mit den Darstellungen der Vélkerrechtsgeschichte
nicht begniigt, sondem die Quellen zurate zieht, bereits nach kurzer Zeit groBe Bedenken,
ob die Lehre von der Gemeinschaft der civilized nations jemals geltendes Volkerrecht
darstellte. Fiir das Vélkerrecht ist auch und vor allem die Staatenpraxis von entscheidender
Bedeutung.39 Die Praxis der europiischen Staaten und der USA, mit auBereuropiischen
Gemeinwesen Vertrige zu schlieBen, steht zu der Lehre vom schrankenlosen Okkupations-
rechtund von der Rechtlosigkeit der sogenannten Wilden von Anfang an in einem bemer-
kenswerten Widerspruch. Die Existenz dieser Vertrige wird noch heute in der europiischen
volkerrechtlichen Literatur nur vereinzelt zur Kenntnis genommen. Leider beriicksichtigt
auch Grewe in seinen "Epochen der Vélkerrechtsgeschichte” diese Vertrige nur ganz am
Rande und gelangt daher zu dem unhaltbaren Schlu}, durch solche Vertrige seien allenfalls
Eigentumsrechte, niemals aber Souverinititsrechte ibertragen worden.40 Die mangelnde
Beriicksichtigung dieser Vertrige mag auch darin begriindet sein, daB8 zahlreiche Vertrags-

36 Vgl. zB. zu den Sioux (Lakota, Dakoto und Nakoto), die zu Unrecht als Paradebeispiel fiir die
nomadisierenden Wilden gelten, Royal B. Hassrik, Das Buch der Sioux, 1982; zu den Cheyenne
Indians siehe Karl H. Schlesier, Die Wolfe des Himmels, Welterfahrung der Cheyenne, K6In 1985.

37 Siehe dazu vor allem Grewe (Fn 4), S. 638 ff. m.w.N.

38 Siehe oben Fn 37.

39 Soz.B. zu Recht Hartmut Schiedermair, Effektive Herrschaftsgewalt und Rechtsfihigkeit im Vol-
kerrecht, JA 1984, S. 638 ff. (639); JCJ Reports 1949, 179.

40 Grewe (Fn 4), S. 638 ff.

380

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sammlungen die sogenannten Kolonialvertrige nicht enthielten. Dies ist aber nunmehr
anders, und die "Consolidated Treaty Series” haben nahezu alle Kolonialvertrige beriick-
sichtigt und aufgenommen.41

Ein Studium dieser Vertrige macht deutlich, daB allein die Vereinigten Staaten nahezu 400
Vertridge mit den sogenannten Indian nations and tribes42 geschlossen haben. Diese Praxis,
mit den Indian nations and tribes durch Vertrige wie mit anderen souverinen Staaten zu
verkehren, inderte sich erst mit dem Gesetz vom 3. Mirz 187143, das es ausdriicklich
verbot, in Zukunft mit den Indian nations and tribes innerhalb des Territoriums der Verei-
nigten Staaten Vertrige zu schlieBen. Auch GroBbritannien schloB mit den indianischen
Gemeinwesen in Nordamerika zahlreiche Vertriige. Das gleiche Bild zeigt sich in Afrika.
Belgien, Frankreich, Deutschland und GroBbritannien verkehrten mit den afrikanischen
Stimmen auf der Grundlage von Vertrigen und versuchten vertragliche Titel auf das Land
zu erwerben.44 In gleicher Weise wurden in Siidostasien sowohl von GroBbritannien als
auch von den Niederlanden mit den dortigen Gemeinwesen zahlreiche Vertrige geschlos-
sen, die vor allem Landabtretungen zum Gegenstand hatten.45

Besonders deutlich haben die Vereinigten Staaten von Beginn an zum Ausdruck gebracht,
daB sie nicht davon ausgehen, das Gebiet der sogenannten Wilden, nimlich der Indianer,
frei okkupieren zu diirfen. Bereits im Gesetz vom 3. Mdrz 178946 ist festgelegt, daB den
Indianern ihr Land und ihr Eigentum nicht ohne ihre Einwilligung genommen werden darf,
mit Ausnahme von gerechten und rechtmiBigen Kriegen, denen der KongreB zugestimmt
haben muB. AuBerdem bestimmt Sektion 4. des ersten non intercourse act von 179047, dal
kein Landverkauf, den ein Indianer oder ein indianisches Gemeinwesen innerhalb der Ver-
einigten Staaten getitigt hat, wirksam ist, wenn er nicht durch einen Vertrag mit der Regie-
rung der Vereinigten Staaten erfolgte. Schon mit der Aussage, daB gegen die Indianer nur
gerechte Kriege gefiihrt werden diirfen, wird die Volkerrechtsfihigkeit der Eingeborenen
insoweit bejaht und ihnen Kombattantenstatus zuerkannt.

Die gesamten Kolonialvertrige, deren Form und Inhalt fiir eine Zuordnung zum Vélker-
recht sprechen, widerlegen die Lehre vom freien Okkupationsrecht. Ihre Einordnung fiihrte

41 Vgl zu den Fundstellen Parry, The Consolidated Treaty Series, Special Chronologue 1648-1920,
Vol 1, 2.

42 In den Vertrigen wurden die indianischen Gemeinwesen anfangs meist als "Nations" und spiter
auch als "Tribe" bzw. "Band" (kleinere Untergruppen) bezeichnet; vgl. dazu Dérr (Fn 14) mit Bei-
spieleninFn 26, 27.

43 16 Stat. 566.

44 Vgl. zu den Fundstellen der einzelnen Vertriige Parry (Fn 41).

45 Siehe oben Fn 44.

46 Siehe dazu Dérr (Fn 14), S. 496,

47 1, Stat. 137.

381

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in der Vélkerrechtslehre des 19. Jahrhunderts zu zahlreichen Schwierigkeiten und Unge-
reimtheiten und macht deutlich, daB die Lehre vom freien Okkupationsrecht und die
Rechtsfigur der Wilden im wesentlichen dazu diente, Vertragsbriiche nachtriglich zu recht-
fertigen und sich daher erst nach Beendigung der europiischen Expansion in der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts zunehmend durchsetzte.48

Interessant ist vor allem, daB die Lehre von der Herrenlosigkeit der Gebiete, die von Wil-
den bewohnt werden, und dem freien Okkupationsrecht der europiischen Staaten gerade in
Nordamerika von der Staatenpraxis nicht zugrunde gelegt wird, wo man die Prototypen der
Wilden49 entdeckt zu haben glaubte.

In diesem Zusammenhang ist aber zu bemerken, da8 die generelle Anerkennung des Rechts
der indianischen Gemeinwesen auf ihr Land und die Praxis, mit diesen Gemeinwesen durch
Vertrige zu verkehren, nicht zu falschen Schliissen fithren darf. Dies bedeutet nicht, dal die
Ureinwohner in Nordamerika und speziell in den Vereinigten Staaten besonders riicksichts-
voll behandelt wurden; es ist das Gegenteil gerade fiir die zweite Hilfte des 19. Jahrhun-
derts50 richtig.

Von Beginn der europiischen Besiedelung Nordamerikas an sind verschiedene Phasen der
Indianerpolitik festzustellen: Zunichst wurden die indianischen Gemeinwesen von 1533
(Beginn der Besiedelung der Ostkiiste) an als voll souverine Nationen behandelt.51 Die
Festlegung der Grenzen zwischen den Kolonien und den indianischen Féderationen an der
Ostkiiste und der Erwerb des Grundes erfolgte durch Vereinbarungen zwischen den
Vertretern der Stimme und denen der englischen Krone, zu Beginn auch der Niederlande.
Die Vereinbarungen bezeichnete man als Vertrige und sah sie als intemational bindend
an.52 Dies lag auch daran, daB die indianischen Stimme und Foderationen eine ernstzu-
nehmende militarische Bedrohung darstellten, und dies wird etwa daraus erhellt, da8 Konig
Ludwig XIV. nicht etwa England, sondern die Irokesenféderation als den geféhrlichsten
Gegner Frankreichs in der Neuen Welt bezeichnete.53

48 Vgl. dazu Fisch (Fn. 9), S. 349 ff.

49  Siehe oben Fn 29-32.

50 Siehe dazu etwa Dee Brown, Bury My Heart at Wounded Knee, New York 1970, m.w.N.

51 Siehe dazu Felix Cohen, Handbook on Indian Law, 1982; W. Cole Durham, Indian Law in the
Continental United States: An Overview, Law & Anthropology, Internationales Jahrbuch fiir
Rechtsanthropologie, Bd. 2 (1987), S. 93 ff. (94 ff.).

52 Durham (FN 51), S. 94; Cohen (Fn 51), S. 53; Bernd C. Peyer, Biirger - mehroder weniger, India-
ner und das Gesetz in den USA, in: Peter R. Gerber, Vom Recht, Indianer zu sein, Ziirich 1986, S.
103 ff. (104).

53 Vgl. Frederici (Fn 22), Bd. 2, S. 364f.

382

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dem Sieg iiber die Franzosen im Siebenjihrigen Krieg - in Nordamerika French and
Indian War - und unter dem Eindruck des nachfolgenden Aufstandes von 18 indianischen
Nationen unter Pontiac verkiindete Georg IIL. in seiner Royal Proclamation von 176354,
daB die Indianer ein uneingeschrinktes Recht auf das von ihnen bewohnte Land beséBen
und erklirte den Kamm der Appalachen zur Grenzlinie zwischen dem indianischen Gebiet
und den englischen Kolonien. Dies sollte auch dazu dienen, die Kontrolle iiber die Kolo-
nien zu behalten und eine ungeregelte Ausweitung der Siedlungen in das Landesinnere zu
verhindemn. Diese Royal Proclamation stieB auf den erbitterten Widerstand einiger auf
Expansion gerichteter Kolonien und wird von englischen Historikern als eine wichtige
Ursache fiir die Entfremdung zwischen den Kolonien und dem Mutterland angesehen, die
letztendlich zur Unabhingigkeitserklarung fiihrte.55

Wihrend und auch nach dem Unabhingigkeitskrieg iibemahm die USA die Praxis des
VertragsschlieBens. Die indianischen Stimme stellten wegen des britisch-amerikanischen
Gegensatzes weiterhin einen wichtigen Faktor dar, und beide Seiten versuchten, die jewei-
ligen indianischen Gemeinwesen auf ihre Seite zu ziehen. Dabei kam es auch nach dem
Unabhingigkeitskrieg immer wieder, vor allem im Nordwesten infolge der anhaltenden
Expansion (Ohiogrenze), zu kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen den USA und
verbiindeten indianischen Stimmen56, in deren Folge die Grenzen durch Vertrige neu fest-
gelegt und allméhlich nach Westen verschoben wurden. Die Indianer sympathisierten in
dieser Zeit fast ausschlieBlich mit den Briten.57

Nach dem Krieg von 1812, in dem lediglich die mit England verbiindeten nordwestlichen
Indianerstimme unter Tecumseh58, dem wohl bedeutendsten indianischen Fiihrer, die
Eroberung Kanadas durch die USA zu Beginn des Krieges verhinderten, wurde durch den
Vertrag von Gent (1814)59 die Vormachtstellung der USA gegeniiber den Indianern
begriindet. Die Briten zogen sich ganz nach Kanada zuriick.

Nunmehr bedeuteten die indianischen Gemeinwesen keine ernsthafte militirische Bedro-
hung mehr fiir die USA. Die USA verkehrten mit diesen Gemeinwesen zwar weiter durch
Vertrige. Diese Vertrige wurden nun aber zunehmend dazu eingesetzt, indianische Land-
rechte zu léschen und die "Wilden" umzusiedeln, sogenannte Removal Policy0. Eine
verhidngnisvolle Rolle spielte hier wiederum die Zivilisationsidee. So setzte sich vor allem

54 Vgl. dazu Douglas Sanders, Aboriginal Rights in Canada, An Overview, Law & Anthropology,
Bd. 2 (1987), S. 177 ff. (180 £.).

55 SozB. B.Peyer (Fn52),S. 104

56 Vgl. zu dem Krieg um die Ohiogrenze 1789 - 1795 z.B. Glenn Tucker, Tecumseh, 1956, S. 50 ff.

57 Siehe oben Fn 56 und Die Wunden der Freiheit, 1983, S. 53 ff.

58 Vgl. dazu Tucker (Fn 56).

59 Vgl. oben Fn. 54.

60 Vgl. dazu Peyer (Fn 52), S. 105 ff.

383

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unter der Regierung des sogenannten Grenzerprisidenten Jackson®! die Auffassung durch,
daB ein friedliches Zusammenleben zwischen den "wilden Indianern" und den "zivilisierten
WeiBen" nicht méglich sei. Daher miiten alle Indianer in dem Gebiet westlich des Missis-
sippi getrennt von den WeiBlen leben. Zu diesem Zweck sollten Vertrige mit ihnen ausge-
handelt und ihnen fiir ihr gegenwirtiges Gebiet Lander im heutigen Kansas und Oklahoma
iibertragen werden.62

Den indianischen Gemeinwesen, paradoxerweise gerade und vor allem den von den USA
selbst als Five civilized Tribes bezeichneten, hochentwickelten und der europiischen
Lebensweise angepaBten siidlichen Stimmen wurden mit militirischem Druck solche
Vertrige aufgezwungen, wobei vor allem die Vertreibung der Cherokee aus Georgia einen
traurigen Hohepunkt darstellte. Im Verlauf dieser Vertreibung kamen ca. zwei Drittel der
Cherokees ums Leben.63 Wihrend der Removal Phase versuchte der US-Supreme Court
die Rechtsstellung der Indianer auf deren Klagen hin zu kliren.

VI. Die Rechtsprechung des US-Supreme Court

So hat der US-Supreme Court in den Jahren 1823 - 1832 in drei wichtigen Entscheidun-
gen®4 zum Status der indianischen Gemeinwesen und deren Verhilmis zu den USA Stel-
lung genommen. Diese Entscheidungen sind jeweils von Chief Justice Marshall abgefaft.
Er gestand den Indianern ein eigenes Recht auf ihr Land zu65 und bezeichnete die Indian
nations and tribes als domestic dependant nations66, also inlindische, abhingige Nationen.
Die einzelnen Begriffe werden in den Entscheidungen "Cherokee nation versus Georgia"
183167 und "Worcester versus Georgia" 183268 niher erldutert.

So weist Marshall zunichst darauf hin, daB die indianischen nations and tribes Staaten
seien und besondere von anderen getrennte politische Einheiten bildeten. Alle européischen
Staaten und die Vereinigten Staaten hitten die indianischen Stimme und Nationen seit der
Besiedlung Nordamerikas als Staaten behandelt. Zahlreiche Vertrige wiirden sie als Vélker
anerkennen, die in der Lage seien, kriegerische und friedliche Beziehungen zu unterhalten.

61  Andrew Jackson war Prisident von 1829 - 1837.

62 Siehe Peyer (Fn 52), S. 106 ff.

63 Vgl. Die Wunden der Freiheit (Fn 57), S. 104 ff.

64 Graham's Lessee v. MTntosh, 8 Wheaton 543 (1823); Cherokee Nation v. Georgia, 5 Peters 1
(1831); Worcester v. Georgia, 5 Peters 512 (1932).

65 8 Wheaton 543, dazu Dérr (Fn 14), S. 496 f.

66 5 Peters 1, dazu Dérr (Fn 14), S. 498.

67 5 Peters 1.

68 5 Peters 512.

384

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Allerdings sei das Territorium einer /ndian nation bzw. eines Indian tribe kein Ausland
gegeniiber den Vereinigten Staaten. Dies folge aus dem Entdeckungsrecht, das von allen
europiischen Staaten anerkannt sei und in den Vertrigen zwischen diesen Staaten gebilligt
werde. Dieses Entdeckungsrecht gebe den USA als Entdeckerstaat im Verhiltnis zu allen
anderen europdischen Staaten einen exklusiven Titel, das entdeckte Land von den Indianern
zu erwerben. Uber ihren Boden diirften die Indianer also nicht nach Belieben verfiigen,
sondern diesen ausschlieBlich den USA iibertragen.

SchlieBlich seien die indianischen Gemeinwesen auch abhingig von den Vereinigten Staa-
ten. Dies wiirden sie in den meisten Vertrigen selbst anerkennen, da sie sich unter den
Schutz der Vereinigten Staaten begeben hitten. Zudem stiinden die indianischen Gemein-
wesen mittlerweile in einem Stadium der Unmiindigkeit. Thre Beziehungen zu den Verei-
nigten Staaten glichen denen eines Miindels zu seinem Vormund.69 In diesem Zusammen-
hang erkennt man unschwer die Zivilisationsidee, die ein groBer Teil der Vélkerrechtslehre,
insbesondere Vattel, im 18. und 19. Jahrhundert vertritt.

Allerdings hat Richter Marshall die Bedeutung der Aussage, daB es sich bei den indiani-
schen Gemeinwesen um abhéngige Nationen handle, in der zweiten Entscheidung wesent-
lich eingeschrénkt. Hier stellt er ausdriicklich fest, daB sich an der Unabhéngigkeit und dem
Recht der indianischen Gemeinwesen auf Selbstregierung bzw. Selbstbestimmung nichts
dadurch dndere, daB sich die Indianer in den Vertridgen zunichst unter den Schutz GroBbri-
tanniens und dann unter den Schutz der USA begeben hitten. Nach einem anerkannten
Grundsatz des Volkerrechts verliere eine schwichere Macht ihre Unabhingigkeit und ihr
Recht auf Selbstregierung nicht dadurch, daB sie sich mit einer stirkeren Macht verbiinde
und ihren Schutz in Anspruch nehme.70 Damit wird vor allem in der zweiten Grundsatzent-
scheidung die Vélkerrechtsfihigkeit der indianischen Gemeinwesen, der sogenannten Wil-
den, ausdriicklich bejaht. Allerdings diirfen diese indianischen Gemeinwesen AuBlenbezie-
hungen nur zu dem européischen Entdeckerstaat bzw. nunmehr zu den Vereinigten Staaten
und zu keinem anderen Staat unterhalten. Diese Einschrinkung folgt nach Ansicht des US-
Supreme Court aus dem Entdeckungsrecht, das zwarmit den Vorstellungen des Naturrechts
kaum zu vereinbaren sei, aber geltendes Volkerrecht darstelle und das die Indianer hinneh-
men miiBten.71

Einerseits wird damit den indianischen Gemeinwesen und demnach einem Teil der soge-
nannten Wilden die Vélkerrechtssubjektivitidt ausdriicklich zuerkannt. Diese unterliegt
andererseits aber besonderen Beschriankungen. Es bleibt demnach dabei, daB die Beziehun-
gen zwischen den Vereinigten Staaten und den indianischen Gemeinwesen nach Ansicht

69 Siehe Dérr (Fn 14), S. 498.
70 Siehe Dorr (Fn 14), S. 499.
71 Dazu Dérr (Fn 14), S. 499 f.

385

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des US-Supreme Court sowohl innerstaatliche als auch volkerrechtliche Elemente aufwei-
sen. Die Stellung der Vereinigten Staaten als Treuhinder der Indianer mit Gesetzgebungs-
befugnissen, also ihre Vormundschaftsstellung, wurde von dem US-Supreme Court niemals
in Frage gestellt. Demnach deutete und deutet der US-Supreme Court auch heute noch die
Beziehung zwischen den USA und den Indiantribes and nations als eine Gemengelage von
Vélkerrecht und innerstaatlichem Recht.

Es bleibt aber festzuhalten, daB die Staatenpraxis in Nordamerika bis zur ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts die Vélkerrechtsfihigkeit der sogenannten Wilden belegt. Diese wurden
von Anfang an als fihig angesehen, kriegerische und friedliche Beziehungen zu unterhal-
ten. AuBerdem haben die europiischen Michte und spiter die USA von Beginn an mit den
Indianern Vertrige volkerrechtlichen Inhalts auf der Basis der Gleichordnung geschlossen.
Mit dieser Praxis haben die Europider zum Ausdruck gebracht, daB sie die sogenannten
Wilden als willens und in der Lage ansehen, ihre vertraglichen Verpflichtungen zu erfiillen.
Diese Einschitzung war auch durchaus zutreffend, da in Nordamerika die sogenannten
Wilden den Grundsatz pacta sunt servanda stets peinlich genau eingehalten und sich die
angeblich zivilisierten Europider und US-Amerikaner nicht gerade durch Vertragstreue
ausgezeichnet haben.72

VII. Die weitere Expansion der USA und die Stellung der Indianer

Die Grenzlinie zwischen Indianern und WeiBlen wurde in der Folgezeit immer weiter nach
Westen verschoben und den verschiedenen Stimmen weitere Vertrige aufgenétigt, in
denen diese hiufig so lange Land abtraten, bis nichts mehr abzutreten war. Lediglich der
Sioux Nation und den mit ihnen verbiindeten Northen Cheyenne und Arapahoes gelang es
nach einem erbitterten Krieg (Red Coud War)73, noch 1868 den USA einen Vertrag, den
Fort Laramie Treaty74, abzutrotzen, der ihnen ihr Gebiet weiter garantierte und mit denen
die Sioux ihre Position durchsetzten.

Da sich bestehende Vertriage auch nach dem Zusammenbruch des bewaffneten Widerstan-
des der Pririeindianer (1890) nicht ohne weiteres @ndern lieBen, ging der Kongre8 dazu
iiber, sich mit seinen Gesetzen tiber die Vertrige hinwegzusetzen. So wurde etwa der Sioux

72 Es gibt wohl kaum einen Vertrag mit einer Indian Nation, den die USA lingere Zeit eingehalten
haben.

73 Vgl. dazu Dee Brown (Fn 50), Kap. 6; eine interessante Darstellung aus indianischer Sicht, Black
Elk, Ich rufe mein Volk, Aufzeichnung von J. Heilhard, iibersetzt von S. Lang, 1982, S. 18 ff,;
siehe auch D. Robinson, A History of the Dakota or Sioux Indians, 1904, S. 356 ff.

74 136 CTS 92.

386

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nation bereits 1877 ihr Gebiet (Black Hills) zum groBen Teil gesetzlich aberkannt’3 , weil
sie sich gegen die Invasion in ihr vertraglich fiir immer gewihrleistetes Gebiet unter
Fithrung von Sitting Bull und dem genialen militdrischen Taktiker Crazy Horse zur Wehr
gesetzt hatten (Custer Schlacht, Krieg um die Black Hills)76.

Uber diese Praxis, die Vertrige abzuindern oder aufzuheben, entschied der US-Supreme
Court im Jahr 1903 auf Klage des Indianerhduptlings Lone Wolf77. Einleitend stellte der
US-Supreme Court fest, da entsprechend der Treuhandthese der KongreB aus seiner Treu-
handstellung die Macht habe, zum Besten der Indianer fiir diese Gesetze zu erlassen. Die
Gerichte seien wegen der bertthmten political question doctrine nicht befugt, die Verein-
barkeit solcher Gesetze mit Vertrigen zu iiberpriifen. Spiter hat der US-Supreme Court die
Treuhandstellung erheblich eingeschrénkt und priift heute, ob der KongreB eine Verwaltung
zum Besten der Indianer tiberhaupt vornimmt. Die urspriingliche Rechtsprechung wurde in
der Folgezeit dazu benutzt, nahezu simtliche vertraglichen Rechte der Indianer durch
Gesetz "zum Besten der Wilden" zu vermindermn oder aufzuheben und Autonomie der
Stimme vollstindig zu beseitigen. MaBgeblich war dabei auch der General Allotment Act
von 1887. Die Indianer sollten durch Beseitigung der Autonomie vollstindig in die USA
integriert werden. Daher wurde ihnen 192478 auch die amerikanische Staatsangehérigkeit
zuerkannt. Dies war vorher nur fiir bestimmte Indianer der Fall.

1934 wurde unter Roosevelt die Indianerpolitik wegen vollstindigen Scheiterns dieses
Integrationsversuchs wiederum geéndert. Es kam auf Initiative von Roosevelt zur Verab-
schiedung des Indian Reorganization Act79, der die indianische Selbstverwaltung wieder-
herstellte und das zerstiickelte Land der Stimine (Reservate) wieder zusammenfaBte. Die
Stammesverfassungen ergingen allerdings nach Muster der US-Bundesverfassung und
entsprachen nicht immer indianischen Traditionen. Daher wurden die Stammesregierungen
von vielen Indianern als Marionetten der US-Regierung angesehen und mit MiBachtung
behandelt.80

75 Vgl. dazu 19 Stat. 176 und 19 Stat. 254; siche zu den Vorgingen auch United States v. Sioux
Nation of Indians, 100 S. 1t. 2716 (1980) at. 2723 f. und Reinhard Trink, The Black Hills are not
for sale - Discrimination of Indigenous Peoples in the US Law System, Law & Anthropology 3
(1988), S. 157 ff. (161 £.).

76 Siehe dam Black Elk (Fn 73), S. 93 ff.; Robinson (Fn 73), S. 422 ff.; Dee Brown (Fn 50), Kap. 12.

77 23 S. Ct. 216 (1903).

78 43 Stat. 253.

79 48 Stat. 984.

80 So Peyer (Fn 52),S.110f.

387

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ab 1953 kam es emeut zu einem Riickschlag fiir das Selbstbestimmungsrecht mit der
Termination Policy.81 Thr Ziel war es, die indianische Selbstverwaltung stufenweise zu
beenden und die Indianer angeblich dadurch zu vollwertigen US-Biirgern zu machen. Die
- Folgen dieser Politik waren nachgerade verheerend.

Daher entschloB man sich zu Politik der Selbstbestimmung - Self determination policy -, die
in Ansitzen unter John F. Kennedy begann und die Grundlage der heutigen Behandlung der
Indianer in den USA ist. Sie besagt, daB die Indianer selbst bestimmen und entscheiden
diirfen, wie sie leben wollen, in von ihnen selbstverwalteten Gebieten (sogenannte Reser-
vate) oder als "normale" US-Biirger. Reservate, die als Folge der Termination Policy
aufgeldst worden waren, sind teilweise wieder errichtet, die Selbstverwaltung der Indianer
durch Gesetze und Rechtsprechung erheblich gestirkt worden. Dies hat einmal seinen
Grund im indianischen Widerstand (Red Power Bewegung)82. Zum anderen wird nunmehr
die Zivilisationsidee zur Begriindung der Rechte der eingeborenen Vdlker eingesetzt. Die
indianische Kultur sei eigenstindig, die Indianer hitten ein Recht darauf, ihre eigene
Lebensweise, ihre Zivilisation, zu erhalten. Die sogenannte indianische Seele Amerikas
wird in den USA nunmehr wiederentdeckt und st68t auf zunehmendes Interesse und
Verstindnis.

Wegen der mit den Indianemn geschlossenen Vertrige und der bestehenden den Indianern
vorbehaltenen Gebiete (Reservate) muB sich der US-Supreme Court auch in der Gegenwart
haufig mit der Rechtsstellung der indianischen Gemeinwesen in den USA beschiftigen.83
Er geht weiterhin davon aus, daB die Indianerstimme auf ihrem Gebiet wie staatliche
Einheiten nicht nur Personalhoheit iiber ihre Mitglieder, sondem auch Territorialhoheit
iiber das ihnen zugewiesene Territorium besitzen. Diese Stimme sind nach Ansicht des US-
Supreme Court auch in der Gegenwart noch ein gutes Stiick mehr als private, freiwillige
Organisationen. Ihre Hoheitsrechte sind danach nicht lediglich abgeleitete Hoheitsrechte.
Zwar besitzen die Indianerstimme auch solche abgeleiteten Hoheitsrechte, die ihnen durch
die amerikanische Gesetzgebung und durch Vertrige eingerdumt wurden. Daneben verfii-
gen die Indianerstimme nach Auffassung des US-Supreme Court aber auch iiber eine
inhdrente Souverinitit.84 Diese besteht noch insoweit, als ihnen hoheitliche Befugnisse
nicht ausdriicklich durch Bundesgesetz oder Vertrag entzogen wurden. Sie sind also der

81 Siehe dazu Peyer (Fn 52), S. 111 f.; Wilkinson / Biggs, The Evolution of the Termination Policy
(1977), 5 AM Jud LR 139 ff.

82 Vgl. dazu Die Wunden der Freiheit (Fn 57), S. 168 ff.

83 Vgl. dazu die umfassende Darstellung von Charles Wilkinson, American Indians, Time and the
Law, 1987, in der die neue Rechtsprechung von 1959 - 1986 aufgearbeitet wird; dabei werden
allein 80 (!) Entscheidungen des US-Supreme Court zum Indian Law aufgefiihrt.

84 Siche z.B. Mermion and Bayless v. Jicarilla Apache Tribe, 102 SCT 894 (1982) at 903 ff., 908;
United States v. Wheeler, 435 US 313 (1978) at 322 f.; umfassend dazu Wilkinson (Fn 83), S.
54 ff.

388

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rest jener nach Auffassung des US-Supreme Court frither unbeschrénkten Souverinitit, die
die indianischen Gemeinwesen auf ihrem geweiligen Gebiet einmal innehatten.

Damit erkennt der US-Supreme Court in seiner heutigen stindigen Rechtsprechung die
ehemalige Volkerrechtssubjektivitit der indianischen Gemeinwesen, also der Wilden, an
und geht dariiber hinaus davon aus, daB Reste jener originiren Hoheitsgewalt weiter fortbe-
stehen. Demnach enthalten die Beziehungen zwischen den indianischen Gemeinwesen und
den Vereinigten Staaten nach der Rechtsprechung des US-Supreme Court noch heute
volkerrechtliche Elemente.85 In der Praxis der Vereinigten Staaten kann also keine Rede
davon sein, daB die eingeborenen Volker als rechtlos angesehen und ihre Gebiete als
herrenlos behandelt wurden oder werden. Vielmehr gingen die USA von Anfang an davon
aus, da die sogenannten Wilden und ihre Gemeinwesen eigene Souverinititsrechte iiber
ihr Land besaBen und die USA dieses Land durch Vertrige erwerben miiSten. Eine ganz
andere Frage ist in diesem Zusammenhang, da8 diese Vertrige mit dem immer gréBeren
Ubergewicht der USA vor allem im 19. Jahrhundert in iiberaus zweifelhafter Weise
zustande kamen und die USA sich stindig iiber die mit den indianischen Gemeinwesen
geschlossenen Vertrige hinwegsetzen. Aber auch diese Vertragsbriiche versuchte man dann
immer wieder durch den AbschluB neuer, wenn auch mit militirischer Gewalt erzwungener
Vertrige zu rechtfertigen.

VII. Die Entscheidungen des IGH

Diese rechtliche Bewertung ist keine US-amerikanische Besonderheit. Auch in Kanada
wird das Verhiltnis zwischen den indianischen Gemeinwesen und GroBbritannien bzw.
Kanada dhnlich gedeutet. Entgegen friiheren Entscheidungen hat sich der Supreme Court of
Canada die Rechtsprechung des US-Supreme Court teilweise zueigen gemacht und geht
davon aus, daB die Indianer ein eigenes Recht auf ihr Land besaBen.86 Unklar bleibt aber
bei diesen Entscheidungen weiterhin, ob dies lediglich personliche Rechte des einzelnen
Indianers waren oder den indianischen Gemeinwesen so etwas wie Souverinititsrechte
zustanden.87

In Mittelamerika kam es ebenfalls zu vertraglichen Beziehungen zwischen GroBbritannien
und indianischen Gemeinwesen. So wurde bereits 1720 ein formlicher Vertrag zwischen
GroBbritannien und den Mosquito- bzw. Mesquito-Indianemn388 auf der Basis voller Gleich-

85 Dazu Dérr (Fn 14), S. 504 m.w.N. in Fn 69.

86 Vgl. dazu nunmehr Stephan Marquardt, The Aboriginal Peoples of Canada and their Rights under
Canadian Constitutional Law, VRU 1989, S. 251 ff.; sieche dazu Guerin v. The Queen, 13 Q.L.R.
(4th), 321 (1984), at 334 ff.

87 Vgl Marquardt (Fn 86), S. 262 ff.

88 31 CTS235.

389

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

berechtigung abgeschlossen. Im Zuge der Auseinandersetzungen zwischen Nicaragua und
GroBbritannien kam es zum Vertrag von Managua zwischen GroBbritannien und Nicaragua
im Jahr 1860.89 In diesem Vertrag anerkannte GroBbritannien Nicaraguas Souverinitit
auch iiber das gesamte Gebiet der Mosquito-Indianer ohne deren Einverstindnis. Dafiir
verpflichtete sich Nicaragua, den Indianern weitreichende Autonomie zu gewihren. Nica-
ragua hielt diese Verpflichtungen nicht ein, und GroBbritannien monierte eine Verletzung
des Vertrages von Managua. Der Streit wurde 1879 dem osterreichischen Kaiser Franz
Joseph zur Entscheidung iibergeben. Der Schiedsspruch vom 2. Juli 188190 erging eindeu-
tig zugunsten GroBbritanniens und der indianischen Autonomie. In dem Schiedsspruch
wird ausgefiihrt, da die Mosquito-Indianer volkerrechtliche Beziehungen zu GroBbritan-
nien unterhielten. Erst 1860 sei das bisherige volkerrechtliche Schutzverhiltnis durch ein
staatsrechtliches Unterwerfungsverhiltnis ersetzt worden. Nicaragua hatte sich zur Recht-
fertigung seines Vorgehens gegen die Indianer auch auf den Zivilisationstitel berufen.
Dieser wird im Schiedsspruch zwar nicht grundsitzlich zuriickgewiesen, aber als Begriin-
dung fiir eine schlechte Behandlung der Indianer nicht akzeptiert und als Ausrede entlarvt.
In jiingster Vergangenheit hat die neue, inzwischen abgel6ste sandinistische Regierung
ebenfalls die Autonomie der Mosquito-Indianer seit 1982 mit brutaler Gewalt beseitigt, was
zum indianischen bewaffneten Widerstand Mesura (ein ZusammenschluBl der Mesquito-,
Suma- und Rama-Indianer) gegen die neuen Machthaber fiihrte.91 Gerechtfertigt wurde das
brutale Vorgehen gegen die Indianer wiederum mit der Zivilisationsidee; allerdings diesmal
unter sozialistischem Vorzeichen.

SchlieBlich hat auch der Intemationale Gerichtshof in seiner Entscheidung iiber den Streit-
fall zwischen Portugal und der Republik Indien betreffend "Durchgangsrechte iiber indi-
sches Gebiet"92 deutlich gemacht, daB er ohne weiteres von der vdlkerrechtlichen Wirk-
samkeit der Kolonialvertrige ausgeht. Portugal nahm in diesem Fall nimlich Rechte gegen
Indien aus einem Vertrag mit dem Marathenstaat aus dem Jahr 1779 fiir sich in Anspruch.
Der Internationale Gerichtshof ist ohne nihere Begriindung selbstverstindlich von der
Rechtsfihigkeit der beiden damaligen Vertragspartner ausgegangen und hat daher den
Vertrag von 1779 als wirksamen volkerrechtlichen Vertrag angesehen. Dies belegt, da8 in
der Staatenpraxis auch die indischen und siidostasiatischen Gemeinwesen in die Vélker-
rechtsgemeinschaft aufgenommen und von den europdischen Michten ausdriicklich als
fahig und bereit angesehen wurden, vertragliche Rechte und Pflichten einzuhalten.93

8 121CTS318.

90 Abgedruckt bei La Fontaine, Pacrésie intemationale Histoire documentaire des arbitrages inter-
nationeaux, Bem 1902, S. 385 ff.; vgl. zu dem Schiedsspruch auch Fisch (Fn 9), S. 394 ff.

91 Dazu Martin Kriele, Nicaragua - das blutende Herz Amerikas, 1985.

92 ICIReports 1960, 5 (S. 37 £.).

93 Vgl. Fisch (Fn9), S. 455 ff und 37 ff.

390

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SchlieBlich wird auch im Sahara-Gutachten® des Internationalen Gerichtshofs aus dem
Jahr 1975 deutlich, daB selbst die Westsahara zur Zeit der spanischen Kolonisation von den
Spaniern nicht als herrenlos angesehen wurde. Vielmehr schloB Spanien Vertrige mit den
dortigen Stimmen ab, um einen vilkerrechtlichen Titel auf das Gebiet der Westsahara zu
erwerben. Daraus ergibt sich, daB auch die Spanier die dort anséssigen Stimme als Vélker-
rechtssubjekte ansahen. Demnach wird auch in dem Sahara-Gutachten mit Recht die These
zuriickgewiesen, dal das Gebiet der Sahara herrenlos gewesen sei.

IX. Zusammenfassung

Unter Beriicksichtigung dieser Staatenpraxis kann man nicht emsthaft behaupten, daB im
Vélkerrecht des 18. und 19. Jahrhunderts simtliche iiberseeischen Gebiete nach der Lehre
von der Zivilisationsgemeinschaft wegen der Wildheit ihrer Bewohner als herrenlos ange-
sehen wurden. Vielmehr haben die Europier mit ihrer Vertragspraxis zum Ausdruck
gebracht, daB sie die indianischen, siidostasiatischen und afrikanischen Gemeinwesen als
willens und in der Lage ansahen, ihre vertraglichen Verpflichtungen zu erfiillen. Zwar ist es
richtig, daB zur Vélkerrechtsgemeinschaft zunichst als geborene Mitglieder nur die christ-
lichen und spiter civilized nations, also die europiischen Staaten und seit ihrer Griindung
die USA gehorten. Die europidischen Michte und die Vereinigten Staaten haben aber
bereits wihrend der europdischen Expansion zahlreiche auBereuropiische Gemeinwesen als
Michte anerkannt, die in der Lage sind, vélkerrechtliche Beziehungen zu unterhalten.
Damit wurden die sogenannten Wilden in die Vélkerrechtsgemeinschaft aufgenommen. Sie
erwarben die Volkerrechtssubjektivitit kraft Anerkennung.95 Die Lehre von den herrenlo-
sen Gebieten, der Gemeinschaft der civilized nations und der fehlenden Vélkerrechtssub-
jektivitit der auBereuropiischen Gemeinwesen der Wilden diente vor allem dazu, die
bereits eingetretenen Vertragsbriiche nachtriglich zu rechtfertigen und das Vorgehen der
Europider mit der Zivilisationsidee auch moralisch zu legitimieren. Diese Lehre stand aber
von Anfang an im erkennbaren Widerspruch zur Staatenpraxis und war daher nie Grund-
lage des geltenden Vélkerrechts. Vielmehr war fiir die Volkerrechtssubjektivitit entschei-
dend, ob und inwieweit die auBereuropiischen Gemeinwesen als willens und in der Lage
angesehen wurden, vertragliche Beziehungen zu unterhalten und einzuhalten.

Die Frage, welches MaB an Zivilisation und an Anerkennung des Rechts erforderlich ist,
um Rechtsfihigkeit im Vélkerrecht zu bejahen, ist kein lediglich historisches Problem. Sie
beschiftigt das Volkerrecht stindig, und so verwundert es nicht, daB die philosophische
Frage, was den Staat von einer Rduberbande unterscheide, immer wieder gestellt wurde und
gestellt wird. Heute bestimmt Art.4 Abs.1 der UN-Satzung, daB nur solche Staaten

94 ICJ Reponts 1975, 12 (S. 38 ff. und 43 £.).
95 SoCohen(Fn51),S. 391.

391

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mitglieder der Vereinten Nationen werden diirfen, die willens und in der Lage sind, ihre
Verpflichtungen aus der Satzung zu erfiillen. Die Bedeutung dieser Bestimmung reicht weit
iiber die Frage der Mitgliedschaft in den Vereinten Nationen hinaus. Nach richtiger Auffas-
sung enthilt Art. 4 Abs. 1 der UN-Satzung eine Definition der Rechtsfihigkeit und damit
des Staates im vélkerrechtlichen Sinne.96 Staaten sind daher nur solche Gemeinwesen, die
bereit und fihig sind, ihre gesamten vélkerrechtlichen Verpflichtungen zu erfiillen. Der
Staat wird hier, wie bei Christian Wolff, als Rechtszustand beschrieben, mit der durchaus
problematischen Folge, daB ein MindestmaB an Rechtlichkeit fiir die Staatsqualitidt unent-
behrlich ist.

Welches MindestmaB8 an Rechtlichkeit hier nicht unterschritten werden darf, ist schwer zu
beschreiben. Die Staatenpraxis ist dabei zuriickhaltend. So wurde auch Nazi-Deutschland,
entgegen vereinzelten Stimmen in der Literatr97, die Vélkerrechtssubjektivitit nicht
wegen Unterschreitung des MindestmaBes an Rechtlichkeit aberkannt. Auch Kambodscha
wurde wihrend der Terrorherrschaft der Roten Khmer nicht aus der Vélkerrechtsgemein-
schaft verabschiedet. Diese Zuriickhaltung ist durchaus angebracht, um den universellen
Geltungsanspruch des Vélkerrechts nicht zu gefihrden und auf diese Weise auch das
Gewaltverbot zu beeintrichtigen. Welch problematische Folgen die Verabschiedung groBer
Teile der Gemeinwesen aus dem Volkerrecht hat, macht die Lehre von den Wilden und der
Gemeinschaft der civilized nations deutlich. Mit dieser Lehre wurde versucht, die auBer-
europdischen Volker zu entrechten und die Briiche der Kolonialvertrige zu legitimieren.
Zum Gliick ist die Lehre von der Rechtlosigkeit der iiberseeischen Gebiete und Vélker nie
Bestandteil des geltenden Volkerrechts geworden, auch wenn dies in den Darstellungen der
Vélkerrechtsgeschichte weiterhin nicht zur Kenntnis genommen werden sollte.

96 Schiedermair (Fn 39), S. 640.
97 Vgl. etwa Hans K elsen, American Joumal of Intemational Law, Vol. 34 (1944), S. 689 ff.

392

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

completely eroded, such that traditional rules were still applicable despite the absence of
the social values required before.

The inclusion of the Bill of Rights in the country’s Constitution in 1985 made it possible
for women to pursue their rights to equality within the confines of a solid legal framework.
It is within the context of this development that this paper seeks to examine the issue of
women’s rights to inherit land. The importance of this issue is particularly underscored by
the fact that land remains one of the major means of livelihood for the majority of the
Tanzanian population, half of which is comprised of women.

The "Barbarians" and International Law
By Dieter Dorr

In the course of the European expansion in the age of colonialism, the terms "barbarians”
(John Stuart Mill) or "die Wilden" (Immanuel Kant) have been introduceéd to the rapidly
developing field of modem international law in order to support the argument that the
territory of the overseas dependencies of the European countries had been res nullius before
colonization. The legal term "die Wilden", for example, dates back to the 18th and 19th
century and stands for the "lawless freedom" of the North American Red Indians as seen by
the European international lawyers.

The article explains the background of the different uses of the terms and their legal
implications, starting with the papal bull of 1344, in contrast to the concept of the "civilized
nations". The example of the Cherokee Federation in North America proves that the facts
did not support the dogma. The Cherokee, as many other North American and African
tribes, had a highly developed scheme of communal organization within their federation,
which was seen, by Benjamin Franklin, as a model for the projected confederation of the
English colonies.

The North American state practice took respect of these facts, as the contracts with the
Indian nations and tribes were subject to the principles of international law. This state
practice had great influence not only on the adjudication of the US Supreme Court, but also
of the Supreme Court of Canada and of the International Court of Justice. The author comes
to the conclusion that there is no factual or legal basis for the assertion that the territory of
the colonies had to be considered as res nullius.

338

- am 24.01.2026, 18:52:31.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-4-372
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

