Der Schah



https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

21.01.2026, 18:22:07.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Der Schah als Zentrum des politischen Systems

Die Konige, ihre Nachkommen und ihre
Verwandtschaft sind der schonste Teil der
Schépfung.!

Wie Zabihullah Safa hier pointiert tiber die Herrscher im Sahnama anmerkt,
soll der Schah die Ideale der Gesellschaft in besonderer Weise verkérpern.?
Der Historiker und Literaturwissenschaftler wurde am 16. Urdibihist 1290/
7. Mai 1911 in Sahmirzad bei Simnan geboren. Er absolvierte in Babul,
einer Stadt in der nordlichen Provinz Mazandaran, die Grundschule und
vollendete den weiterfithrenden Bildungsweg am dar al-funiin, dem Poly-
technikum in Teheran. In der Hauptstadt begann er anschlieflend ein Stu-
dium der Philosophie und Persischen Literatur, das er 1321/1943 mit der
Promotion beendete. Seine gesamte akademische Karriere bis zur Eme-
ritierung blieb er der Universitdt Teheran verbunden, wo er es bis zum
Direktor der Philosophischen Fakultit brachte. Er gab diverse bedeutende
Zeitschriften mit heraus, wie Mihr, Suhan und die Zeitschrift fiir die Fakul-
tdt der Literatur an der Universitit Teheran. Dariiber hinaus hatte er auch
kulturpolitische Amter inne. Er war u.a. Generalsekretir der Iranischen
UNESCO-Kommission, Generalsekretar des Obersten Rates fiir Kunst und
Kultur sowie im Rundfunk aktiv. Neben seinen eigentlichen historischen
und literaturhistorischen Forschungsschwerpunkten iibersetzte er zahlrei-
che Werke aus europidischen Sprachen, vor allem aus dem Franzdsischen,
ins Persische. An der Universitit Hamburg hatte er in den 1340er/1960er
Jahren zweimal eine Gastprofessur inne. Nach der Iranischen Revolution
kehrte er nach Deutschland zuriick und verstarb 1378/1999 in Liibeck.
Uber die wissenschaftliche Beschiftigung mit Literatur hinaus gilt Safa
auch selbst als Lyriker. Seine Forschung zur Held-innendichtung beurteilt
Djalal Khaleghi-Motlagh noch im Jahr 1981 als ,bahnbrechend®, die seit
dem Erscheinen 1324/1945 ,durch nichts tibertroffen wurde®? Safa gehorte
dem nationalistischen Lager an und war dem staatlichen System, in dem er
wirkte, eng verbunden. Er verfasste zahlreiche Texte zu iranischer Literatur
und Geschichte, die bis heute als Standardwerke rezipiert werden. Dies gilt
insbesondere fiir seine Dissertationsschrift iiber das Sahnama, in der er das

1 Safa 1396/2017-18: 244.

2 Ibd. 244f.

3 Khaleghi-Motlagh 1981: 40. Die Jubildumsschrift von Khaleghi-Motlagh offenbart
bereits die hagiographische Rezeption der Historiker selbst, die Gegenstand des zweiten
Teils dieser Arbeit ist.

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nachdenken tiber Literatur mit seinen politischen Pramissen und Weltan-
schauungen verkniipft. Darin heif3t es, dass die iranischen Monarchen tiber
einen auflergewohnlichen koniglichen Glanz (farr) und eine auflergewdhn-
liche Pracht (Sukith) verfiigten. Dies rithre daher, dass sie sowohl mit dem
gottlichen farr, als auch mit dem kayanischen (,weltlichen’) farr ausgestattet
seien. Verloren sie es allerdings, so verloren sie auch ihre respektgebietende
Schénheit. Die iranischen Konige des Sahnama, so Safa, wichen jedoch sel-
ten vom gerechten Weg ihrer Vorfahren ab, und sie alle seien edel (azada),
freigiebig (sahi) und mutig (gawanmard) und versagten ihren Soldaten
(sipahiyan) nichts. Sie stiinden treu zu ihrem Wort, seien fromm (din-dar)
und rein (pak), und nur einige wenige von ihnen begingen unehrenhafte
(mazmuim) Taten. Der Schah Irans, so Safa weiter, stehe im Sahnama unter-
stiitzend hinter den Iraner-innen und zeige ihnen gegeniiber Mitgefiihl
(¢amm-ha*r). Hingegen sei es die Pflicht einer jeden Iranerin und eines
jeden Iraners, ihm gegeniiber Treue und Gehorsam zu leisten. Im Kontext
der Pahlawi-Zeit reprasentiert dieser Typus das Zentrum des politischen
Systems und ist daher dazu geeignet, die Herrschenden sowohl zu legitimie-
ren als auch zu delegitimieren. Das macht jedes Schreiben iiber konigliche
Figuren der Vergangenheit zu einem politischen Manifest, in dem sowohl
die Ideale der Autor-innen als auch das politisch Sagbare offengelegt werden.
Zentral fiir die Legitimierung der zeitgendssischen Ordnung war zunéchst
die Heroisierung ihrer Griinderfigur Riza Sah und der daran anschlieSende
Personenkult um seinen Sohn. In einem monarchischen Herrschaftssystem
sind die Legitimitit des Herrschers und des Systems reziprok aneinander-
gekoppelt. Damit ist ausgedriickt, dass Riza Sah (und spiter Muhammad
Riza Sah), um Monarch zu sein, das monarchische System als legitim vor-
finden, er aber auch selbst als Figur legitimierend auf die Monarchie wirken
muss. Die untersuchten Texte offenbaren diese Wechselwirkung, indem sie
die Monarchie als genuin iranisch und exzeptionell handlungsféhig iden-
tifizieren und den Schah durch heroisierende Zuschreibungen fiir dieses
herausgehobene Amt qualifizieren. Die Geschichtsschreibung ist fiir dieses
Vorhaben besonders geeignet, da wie kaum ein anderes Herrschaftssystem
die Monarchie auf eine genealogische Legitimierung angewiesen ist. Dies
zeigt sich in mannigfaltigen Verweisen auf unterschiedliche vergangene
Epochen, die mit der Gegenwart verkniipft werden und historische Vorbil-
der identifizieren. Der Schah wiederum erféhrt seine personliche Legitimi-
tat, indem er diese historischen Vorbilder erkennt, anerkennt und in den
Spuren ihres Handelns agiert. Auf diese Weise kristallisieren sich Motive
heraus, die im Umfeld eines Schahs oder an ihm zu erwarten sind und ihn
als Schah tiberhaupt kenntlich machen. Die Heroisierung von iranischen
Herrschern soll im Folgenden ndher untersucht werden, wobei zunéchst
die Darstellung der Pahlawis und anschlieflend von Herrscherfiguren in

32

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Historiographie befragt wird. Da von Riza Sih keine Selbstzeugnisse
vorliegen,* wird fiir das erste Anliegen eine Auftragsarbeit des Historikers
Sa‘id Nafisi herangezogen. Fiir Muhammad Riza Sah, der auch als Autor
in Erscheinung getreten ist, konnen seine eigenen Texte bzw. ein umfang-
reiches Interview untersucht werden. Diese Texte werden alsdann ins Ver-
hiltnis gesetzt zu gesellschaftlich breit rezipierter respektive staatsnaher
Geschichtsschreibung. Die diachrone Betrachtungsweise ermdglicht dar-
tiber hinaus, Anpassungen an sich wandelnde politische und gesellschaft-
liche Verhiltnisse aufzudecken, aber auch die Verfestigung erfolgreicher
Motive zu identifizieren.

4 Dieser Umstand wurde auch von seinem Sohn problematisiert. Karanjia 1977: 58.

33

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

21.01.2026, 18:22:07.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Der Aufstieg Irans unter Riza Sah

Der bedeutendste Text iiber die Erste Pahlawi-Zeit wurde von Sa‘id Nafisi
noch im Auftrag Riza Sahs geschrieben und erstmalig 1318/1939-40 unter
dem Titel Fortschritte Irans wihrend der Pahlawi-Epoche publiziert. Der His-
toriker und Literaturwissenschaftler Sa7d Nafisi wurde am 18. Hurdad 1274 /
8. Juni 1896 in Teheran geboren, wo er am 23. Aban 1345 / 13. November
1966 auch verstarb. Die méannlichen Mitglieder seiner Familie hatten seit
Generationen die Position des Hofarztes inne, und so war es auch fir ihn
vorgesehen gewesen, Medizin zu studieren. Zu diesem Zweck schickte man
ihn zunichst in die Schweiz und dann nach Frankreich, wo er seine in Iran
begonnene Grundausbildung beendete. Er erwarb Kenntnisse in diversen
Sprachen, neben Franzdsisch auch Latein und Griechisch, was damals obli-
gatorisch fiir das Medizinstudium war. Der Aufenthalt in Europa verstarkte
sein Interesse an Geschichte und Literatur, so dass er sich von dem Arzt-
beruf abwandte. Er blieb dem Themenbereich jedoch verhaftet, was sich
in Publikationen zur Geschichte der Medizin niederschlug. Im Anschluss
an seine Riickkehr nach Iran unterrichtete er Franzdsisch und machte sich
einen Namen in literarisch interessierten Zirkeln der Hauptstadt. Er gab das
literarische Journal Fakultit (Daniskada) heraus und spater das ministeri-
ale Periodikum Landwirtschaft und Handel (Falahat wa Tigarat). Er unter-
richtete Geschichte und Literatur in diversen Institutionen, bis er auf den
Lehrstuhl fiir Islamische Geschichte in Iran der Universitit Teheran berufen
wurde. Er war international vernetzt und besuchte zahlreiche Konferenzen
im In- und Ausland. Die letzten Jahre seines Lebens verbrachte er tiberwie-
gend in Paris. Der Lyriker und Literaturwissenschaftler Munibur Rahman
urteilt in der Encyclopaedia of Islam: ,He commanded a facile pen, and his
prose style has won generous acclaim for its polished and lucid expression.
Damit galt nicht nur seine Forschung als mafigeblich, sondern auch sein
literarischer Schreibstil.

Seine Monographie zur Ersten Pahlawi-Zeit wurde im Laufe der Jahr-
zehnte wiederholt aufgelegt, unter anderem anldsslich der Kronung
Muhammad Riza Sahs 1346/1967 — Nafisi selbst schreibt in jener Ausgabe
von einem guten Omen? — und zuletzt noch in den Schriften des Staatsver-
lags nach der Bildungsrevolution in den 1350er/1970er Jahren. Damit galt
Nafisis Darstellung iiber ein halbes Jahrhundert hinweg als offizielles Nar-
rativ der Erfolgsgeschichte der Pahlawi-Dynastie.> Der Text bietet zudem

1 EI,, Nafisi, Said.

2 Nafisi 1344/1965-66: 5.

3 Grundlage der folgenden Analyse ist eine der kurz vor der Krénung erschienenen Aus-
gaben von 1344/1965-66.

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Moglichkeit, das zeitgendssische Denken tiber die erweiterte Gegen-
wart naher zu betrachten und die dort gewonnenen Erkenntnisse spéter in
Zusammenhang mit dem Denken iiber die Vergangenheit zu setzen. Nafis
selbst weist auf die Bedeutung hin, die das Werk fiir die politischen Akteure
hatte:

Im Tirmah des Jahres 1313 [1934] gab der Grofkénig Riza Sah Pahlawi dem Staats-
gremium den Befehl, eine Anzahl von Leuten zu berufen, die die zeitgendssische
Geschichte zusammenstellen sollten. Unter den Leuten, die man erwahnte, wurde
auch meinem Namen die Ehre erwiesen. Die Wahl traf mich, da ich mich mit den Epo-
chen vor der Pahlawi-Zeit gut auskannte und daher einzuschitzen vermochte, welche
Anstrengungen und Miihen dieser grofie Mann fiir den Fortschritt Irans aufwandte.
Zur selben Zeit wurde dem Premierminister befohlen, dass man mir alle Informatio-
nen, die in den Ministerien und Behorden zu finden seien, zuganglich machen sollte.
Daher ist dieses Buch aus den richtigsten Informationen zusammengesetzt, die sich in
den Behorden des Staates fanden, und ich bin sehr froh, dass die Zusammenfassung
davon eine Leitung fiir die Geschichtsschreiber-innen der Zukunft sein wird.*

Bemerkenswert daran ist, dass es Nafisi offenbar gelang, eine Art des Erzah-
lens und bewertenden Einordnens von Ereignissen zu gewahrleisten, mit
denen sich Muhammad Riza Sah wihrend seiner gesamten Regierungszeit
identifizieren konnte — obwohl sich der Text, so Nafisi selbst in der Fin-
leitung, mit der Geschichte Riza Pahlawis vom 4. Isfand 1299 (dem coup
d’état 1921) bis zum 24. Sahriwar 1320 (der Abdankung 1941) beschif-
tigt und sich damit ausschliefllich dem heiklen Vater-Thema widmet.
Muhammad Riza Sih pflegte sensibel auf zu viel Lob fiir seinen Vater zu
reagieren und beschwerte sich oft, dass er selbst viel mehr erreicht habe
als dieser, die Menschen jedoch seine Anstrengungen nicht wertschitzten
und ihr Augenmerk stattdessen auf seinen Vorganger richteten. Milani kon-
statiert, dass es am Hof daher nicht als ratsam galt, allzu positiv tiber Riza
Sah zu sprechen.’ Gleichwohl stand natiirlich véllig aufler Frage, dass es
einer Legitimationsschrift bedurfte, die der Bevolkerung darlegte, weshalb
die herrschende Ordnung am geeignetsten sei, zumal die Ereignisse um die
Jahrhundertwende bis zum Zweiten Weltkrieg das Fundament fiir die Herr-
schaft Muhammad Riza Sahs bildeten. Eine detaillierte Untersuchung des
Textes hinsichtlich seiner Heroisierungsstrategien bietet daher die Moglich-
keit, spiter die Darstellung Riza Sahs in Abgrenzung vom Selbstverstindnis
seines Nachfolgers auszuloten.

Die Griinde fiir den Erfolg von Nafisis Monographie sind gewiss in sei-
nem Text selbst zu suchen und deuten auf die zunehmende Verfestigung von
Erzéhlungen hin, die das Spektrum des Erzéhlbaren iiber die Jahrzehnte
hinweg einengten. Nafisis Text ist — nicht zuletzt durch seine wiederholte

Nafisi 1344/1965-66: 125.
5  Milani 2011: 14.

36

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auflage - Teil dieses Prozesses und gleichzeitig an zentrale politische Ereig-
nisse wie die Abdankung, die Kronung und die Kulturevolution gekoppelt,
in denen der Staat besondere Energie in die Kontrolle iiber die Darstellung
der eigenen Geschichte investierte. Was den Text dariiber hinaus so lang-
lebig machte, ist die allgemeine Art, in der er verfasst ist. Nafisi bemerkt
einschriankend, dass ein ,Teil der Ereignisse dieser Zeit fiir die iranische
Geschichte von solcher Wichtigkeit” sei, ,dass jede dieser Begebenheiten
ein Buch fiillen kdnnte“® Seine Arbeit aber sei ,eine Richtschnur fiir jene,
die alle Aspekte der iranischen Geschichte dieser Zeit kennenlernen wol-
len®, und er hoffe, dass sie ,,Liebhaber-innen der iranischen Geschichte wer-
den.” Damit markiert Nafisi selbst den Anspruch, den er an seinen Text hat,
und hebt nicht zuletzt die Bedeutung seiner eigenen Zuntft fiir die Dynastie
hervor. Da das wesentliche Anliegen seines Textes ist, Riza Sah als Retter-
und Aufbruchsfigur der iranischen Nation zu inszenieren, umfassen seine
Ausfiihrungen auch grundsitzliche Betrachtungen {iber Grofie und grofie
Minner im Laufe der Geschichte, innerhalb derer Riza Sah verortet wird.
GrofSe Ménner, konstatiert Nafisi, seien in der Jahrhunderte iiberspan-
nenden Geschichte Irans zahlreich gewesen und in jeder Epoche, in der
Bedeutendes geleistet wurde, zu entdecken. Er verkniipft folglich Grof3e und
Leistung, wobei die von ihm vorgestellten ,Errungenschaften’ solche Leis-
tungen bezeichnen, die seiner Vorstellung nach die Zivilisation voranbrach-
ten und der Menschheit von Nutzen gewesen seien. Unter diesen grofSen
Minnern zeichneten sich einige besonders aus, da sie als ,zivilisatorische
Grundsteinleger“® betrachtet werden konnen, die an der Schwelle von einer
Epoche zur nédchsten lebten. Sie fithrten das, was veraltet sei, zu einem Ende
und bewirkten eine Zeitenwende, in dem sie eine stabile Grundlage fiir die
kommenden Generationen schufen. Diese regelméfiig artikulierte Vorstel-
lung einer bestdndigen Erneuerung, die sich Epoche um Epoche wieder-
hole, kniipft an die in islamischen Kontexten bekannte Uberlieferung eines
mugaddid (ndmlich arab. ,Erneuerer‘) an. Das tiberkonfessionell verbreitete
Konzept des mugaddid bezieht sich auf ein hadit (Ausspruch des Prophe-
ten), demzufolge jedem Jahrhundert eine Personlichkeit geschickt werde,
um den Islam zu reformieren. In der Vergangenheit wurden diverse Ménner
von ihren Anhédnger-innen als mugaddid identifiziert, wie ‘Umar II. (r. 217-
220/717-720), al-Gazzali (t. 505/1111) und as-Suyiiti (t. 911/1505). Spi-
testens seit Ende des 13./19. Jahrhunderts gewann das Konzept abermals
an Attraktivitat, da es ermdglichte, islamische Themen und Traditionen im

Nafisi 1344/1965-66: 5.
Ibd.
8 Ibd. 15.

37

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kontext der aufkommenden Moderne neu zu denken.’ Nafisi {ibertragt den
Gedanken einer kontinuierlichen islamischen Erneuerung auf die iranische
Geschichte, was deren Sakralisierung markiert. Im Compendium Heroicum
ist notiert, dass religiose Codierungen ,ein schier unerschopfliches Reser-
voir an Interpretamenten, Motiven und Topoi an [-bieten], um Heroisie-
rungen suggestiv und ,stark’ zu kommunizieren. % Nafisi iibertragt religiose
Denkfiguren auf den nationalen Kontext und nutzt ihr Legitimationspoten-
zial, um heroische Figuren der nationalen Geschichte zu markieren. Solche
Erneuerer seien, so Nafisi weiter, keineswegs zahlreich. Riza Sah Pahlawi
allerdings sei einer von jenen Ménnern gewesen, die das Schicksal Irans
und den Lauf der Geschichte verdnderten. Daher werde die Epoche, in der
er Schah war, stets als besondere Epoche in der Geschichte adressiert wer-
den.!! Die Etablierung von Riza Sah als rechtmifigem Herrscher erfolgt in
Nafisis Text also iiber Zuweisung heroischer Eigenschaften an Riza Sah, die
ihn zu einem epochalen Neuerer erheben, aber auch durch die Behauptung,
es habe — eben dank dieser Attribute — eine breite Zustimmung unter den
Eliten des Landes und der allgemeinen Bevolkerung gegeben:

Am 9. Abanmah 1304 beschloss (ra7 dad) Irans nationales Parlament die Absetzung
der qagarischen Familie von der Herrschaft und es wurde ein Verantwortlichenrat
begriindet, der tiber das Schicksal des Landes entscheiden sollte. Am 21. Azarmah
tibergaben Vertreter der iranischen Nation den dreitausendjihrigen Thron an
Sahangah Riza Pahlawi.!2
Riza Sah wird also als erwihlt und Iran als eine konstitutionelle Demo-
kratie bestitigt. Seine bedeutendensten Leistungen fiir die iranische Nation
bestanden nach Nafisi darin, dass er das Land einte, die Grenzen sicherte,
aber auch in kurzer Zeit Sicherheit innerhalb der Landesgrenzen gewéhr-
leistete!> und Irans Integritdt nach auflen verteidigte, in dem er sich von
auslandischen Akteuren unabhéngig machte. Die Fihigkeit Unabhingig-
keit zu gewahrleisten ist ein zentrales Element der Heroisierung, sofern
sie die Fahigkeit zu staatlicher Integration und nationaler Zusammenfiih-
rung einschlie3t. Beide Elemente gelten Nafisi als Grundvoraussetzung zur

Spiter wurde die Idee eines mugaddid fruchtbar gemacht fiir die Auseinandersetzung

mit den Herausforderungen der Moderne und der sogenannten westlichen Kultur. Teils

wurde Ayatullah Humaini als mugaddid des 14. Jahrhunderts in Betracht gezogen. (EI,,

Tadjdid). Auch schon Riza Sihs Zeitgenoss-innen setzten sich mit dem mugaddid als

Erneuerer des Islams in der neuen Zeit auseinander. Afshari 1993: 479.

10 CH, Sakralisierung,

' Nafisi 1344/1965-66: 15.

12 bd. 17. Muhammad Riza Sah wiederholt diese Beteuerung in dhnlicher Form in dem
Interview mit Karanjia. Er meint dort, sein Vater sei vom Volk dazu angehalten worden,
nicht Prasident einer Republik Iran zu werden, sondern Konig, da sie keine Republik
akzeptieren wiirden. Karanjia 1977: 39.

13 Nafisi 1344/1965-66: 23.

38

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

legitimen Gewaltanwendung, die wiederum ein Merkmal legitimer Herr-
schaft darstellt. Die Heroisierung Riza Sahs ist daher eng mit dem Militar
verkniipft.

Der Schah als militirischer Fiihrer

Vor diesem Hintergrund werden von Nafisi als die wichtigsten Ereignisse
im Leben von Riza Sah die Verleihung von militirischen Ringen genannt.
Die ersten vier Punkte seiner tabellarischen Biographie zeigen deutlich
diesen militaristischen Einschlag: ,,1257: Geburt; 1265: Tod des Vaters;
1278: Eintritt in den Dienst der Kosakenbrigaden, 1294: Beférderung zum
Sarhangi“!* Andere Ereignisse zwischen Geburt und der Militirlaufbahn
werden, abgesehen von dem frithen Tod des Vaters, als irrelevant iiber-
sprungen. Weibliche Bezugspersonen werden nicht aufgefiihrt, und erst
im spateren Leben sind zivile Ereignisse so bedeutsam, dass Nafisi sie
anspricht. Diese sind dann ganz explizit mit der Nation verbunden, wie
beispielweise die Griindung neuer Ministerien fiir Verkehr, Landwirtschaft
und Handel und spater die ersten Mafinahmen zum Bau eines landeswei-
ten Schienennetzes.!> Weitere zentrale Ereignisse in Riza Sahs Leben sind
die Feierlichkeiten zum 1.000-jdhrigen Jubilaum Firdausis, die Griindung
der Universitat Teheran (1313/1934), die Errichtung einer Witwenschule
(1314/1935), die Aufteilung des Landes in zehn Provinzen (1316/1937) und
die Er6ffnung einer Tabakfabrik (1316/1937), die auf diese Weise explizit
dem Schah zugeordnet werden und als Teil seiner Biographie erscheinen.
Zudem suggeriert der Lebenslauf auf diese Weise, dass militarische Starke
die Grundvoraussetzung fiir die Schaffung des zivilen Lebens darstellte. Die
enge Verwobenheit zwischen der Biographie und dem Schicksal der ira-
nischen Nation erzeugt einen Eindruck der Omniprasenz des Herrschers
und blendet andere politische Akteure aus. Gelegentlich werden passivische
Formulierungen genutzt, um Riza Sahs herausragendes Agieren zu charak-
terisieren und dem Handeln einer anonymen Masse gegeniiberzustellen. So
heifit es iber eine oppositionelle Bewegung in Gilan siidlich des Kaspischen
Meeres: ,Danach wurden in Gilan die Gangaliyan bekampft!6 und erst am
Ende des Absatzes: ,Viele Menschen fliichteten [aus Aserbaidschan] nach
Tihran und Qazwin, einige sogar zu Fuf3. SchlieSlich griff Riza Sah ein, und
der Aufstand flaute ab:“1” Das durch Auslassung der eigentlich entscheiden-
den Ereignisse beschleunigte Erzahltempo verstirkt den Anschein einer

14 1hd. 8.
15 Tbd.
16 Ibd. 24.
17 1hd.

39

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

singuldren Kraft, die vom Schah ausgeht. Das Compendium Heroicum stellt
fest, dass in heroisierenden Narrativen ,der Held als individueller Akteur
mit Gesicht, Korper, Geschlecht und Biographie® erscheint, dessen Taten
das Geschehen lenken. Andere Akteure hingegen werden ausgeblendet
und somit ,komplexe Wirkungs- und Handlungszusammenhinge verein-
facht“!8 Der Soziologe Tobias Schlechtriemen bemerkt auflerdem, dass sich
heroische Handlungsmacht dadurch auszeichne, dass sie sich auf menschli-
ches Handeln einer Person beziehe, der die Vielen passiv gegeniiberstehen,
ein Handeln, das sich durch Aktivitat und Starke charakterisieren lasse.!®
Schlechtriemen beobachtet, dass ein Teil des Heroisierungsprozesses darin
bestehe, dass die Akteurschaft auf die eine Figur im Zentrum konzentriert
und ihr der Tendenz nach die ganze Aktivitat zugeschrieben wird.?° Hierin
wird die simplifizierende Erzéhlweise von Held-innengeschichten deutlich,
die dazu geeignet sind, komplexe Vorginge leicht zugingig darzustellen.
Der Historiker Nafisi kann sich dies in zweierlei Hinsicht zunutze machen:
Erstens wird der Auftraggeber seiner Schrift, der Schah, dadurch in seiner
Singularitdt bestdrkt und zweitens sein Narrativ von stérenden Faktoren
bereinigt, die die von ihm erzdhlte Geschichte komplizierter und damit
weniger eingingig machen wiirden. Riza Sahs Strategien oder Handlun-
gen, die dazu fithrten, dass die Unruhen niedergeschlagen wurden, bleiben
daher unberichtet und die Befriedung (geradezu magisch) in seiner Person
begriindet. Interessanterweise werden in dem kurzen Passus aber auch die
internen Differenzen der Gruppe angedeutet, worauf in der populistisch-
empathischen Geschichtsschreibung i. d. R. verzichtet wird, die wahlweise
den britischen oder den Angrift der iranischen Zentralregierung als kau-
sal fiir die Niederschlagung der Bewegung sieht.?! Die Briten werden von
Nafisi ausgeblendet, und stattdessen wird die polyphone Konfliktsituation
hervorgehoben. Das verstirkt den Eindruck, dass Iran sich in einer chao-
tischen wie gefahrlichen Situation wiederfand, die mit dem endgiiltigen
Scheitern der Konstitutionellen Revolution (ca. 1284-1290/1905-19011)
und der Unféhigkeit der Politiker wahrend des Ersten Weltkrieges, eine
gemeinsame Stofirichtung zu finden, ihren Ausgang genommen haben soll.
Riza Sah wird somit als einheitsstiftende Griinderfigur inszeniert, die durch
militarische Stirke innenpolitische Sicherheit und auflenpolitische Unab-
hingigkeit erlangte.

Die Rechtfertigung von Riza Sahs Militarismus scheint auch in zunichst
als zivil zu bezeichnenden Bereichen auf, was den bereits im tabellarischen

18 CH, Heroisierung.

19 CH, Handlungsmacht.
20 Tbd.

2L Afary 1995: 11.

40

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lebenslauf erweckten Eindruck bestitigt. Die Landwirtschaftsreformen
beispielsweise konnten nach Ansicht Nafisis erst verwirklicht werden,
nachdem das Land befriedet war. Denn ,,die Banditen waren die Feinde der
Landwirtschaft?2 was dazu fiihrte, dass es in den Jahrhunderten zwischen
dem Ende der Safwidenherrschaft und dem Beginn der Pahlawi-Zeit Miss-
ernten und Hungersnéte gegeben habe. Gleiches gilt fiir die ,,Errettung der
Menschen aus dem nomadischen Leben®? die immer wieder aus verschie-
denen Blickwinkeln beleuchtet wird und nicht nur fur das Land, sondern
auch fiir die Nomad-innen selbst von Vorteil gewesen sein soll, da diese
zuvor keine Perspektive im Leben hatten, als ,ein Zelt in der Wiiste auf-
zuschlagen®, und daher nicht an der Gesellschaft partizipieren konnten.?*
Insgesamt stellt Nafisi daher fest:

Darum sind die Militdrreformen die wichtigsten Arbeiten, die Riza Sah wihrend sei-
ner Amtszeit umsetzte. Man sollte im Kopf behalten, dass das Wort Reform jedoch
unpassend ist, da Reform bedeutet, dass etwas Vorhandenes verbessert oder verandert
wird. Aber eigentlich bestand kein wirkliches Militdr zur Qagarenzeit und es musste
aus dem Nichts neu erschaffen werden.?

Nicht nur die Themen, auch der Duktus ist martialisch. So spricht Nafisi
in amikalen Zusammenhangen, wie beispielsweise der Familie, ebenfalls
von Zerstorung, Beseitigung und Ausloschung,?® wodurch der Eindruck
erzeugt wird, dass Riza Sah die Bevolkerung vor einer ubiquitéren, bis in
das Privateste hineinreichenden Bedrohung errettet hat. Gleichwohl fallt
auf, dass das Militir selbst sowie Riza Sahs Auftreten ohne nihere Hin-
weise auf Gewalt auskommen. Die Gewaltanwendung wird auf Seiten der
Banditen, Nomaden und teils auslandischen Krafte verortet. Zwar wird die
Beschaffung von Waften und der Ausbau des Militars betont und als grund-
legend fiir die Sicherheit betrachtet, doch gleichzeitig der Eindruck erzeugt,
es handle sich hierbei um trige Gegenstinde, deren Vorhandensein selbst
Ordnung produziere. Die permanente Assoziation von Riza Sah mit Frie-
den blendet das gewaltvolle Handeln im Vorlauf der Befriedung aus. Statt-
dessen handelt es sich um eine Abschaffung der Gewalt durch scheinbar
magische Mittel, wie es schon der oben zitierte Passus iiber die Gangaliyan
gezeigt hat. Deutlich wird dies nicht zuletzt bei der Beschreibung der Quali-
taten der Wehrpflicht, die Nafisi hauptsachlich in Férderung von Bildung,
Nationalgefiihl und - dank korperlicher Ertiichtigung — Gesundheit sieht.?”
Eine Ausbildung im Waffengebrauch oder gar die gesundheitlichen Scha-

22 Nafisi 1344/1965-66: 78.
23 Ibd. 79.

24 1bd. 62.

25 Ibd.31.

26 Tbd.

27 1Ibd. 27.

41

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den bis hin zum Verlust des Lebens im Falle von Kampfhandlungen finden
keinen Eingang in Nafisis Darstellung, auch nicht in Form eines positiv
konnotierten Begriff des Martyriums. Er rezitiert die Verse:

Das Vaterland ist dort, wo keine Schlacht stattfindet
und niemand mit niemandem im Streit liegt.28

Die Gewaltanwendung wird also, wie aufgezeigt, einerseits durch die Krimi-
nalisierung der Gegner, andererseits durch Bagatellisierung bzw. Auslassung
legitimiert. Sein Sohn bestitigt in seiner Autobiographie diese Perspektive
und konstatiert, dass die Machtergreifung Riza Sahs ein ,virtually blood-
less coup“? war, was freilich auch an der Schwiche der Vorgangerregierung
gelegen haben soll. Diese Beobachtung ist umso bemerkenswerter, als die
Autor-innen des Compendium Heroicum konstatieren, dass Held-innener-
zahlungen die Moglichkeit boten, zu bestimmen, welche Gewalt als ehren-
haft, gerecht oder erforderlich erscheint. Damit zusammen héngt allerdings
die Feststellung, dass physische Gewalt als eine Machtaktion wesensmaflig
nach ihrer Legitimation strebe. Legitimierung durch Gewalt stehe damit im
reziproken Verhiltnis zur Legitimierung von Gewalt.*® Der explizite Ver-
weis auf die Anwendung von Gewalt wiirde hier jedoch auch einen Hin-
weis auf die Gewaltanwendung gegeniiber der eigenen Bevélkerung, d. h.
der Nation, beinhalten und ist nicht heroisierbar, mithin unerzahlbar.
Muhammad Riza Sahs Erinnerungen an die Zeit nach der Abdankung sei-
nes Vaters zwei Jahrzehnte nach dem ,unblutigen Machtwechsel bestatigt
dennoch die Eroberungsleistung als Aspekt der Befriedung des Landes und
macht damit das Spannungsfeld sichtbar, in dem sich der Themenkomplex
Gewalt bewegt. Durch die ungewiss scheinende Zukunft und die Anwe-
senheit der Alliierten, notiert Muhammad Riza Sah, entstand ein voriiber-
gehendes Machtvakuum im Land, dass die tribes, die sein Vater noch
entmachtet hatte, nutzten, um sich wieder zu bewaffnen. Sie begannen die
Dorfer mit geschmuggelten Waften zu pliindern, bis es Muhammad Riza
Sah gelang, Frieden zu stiften.3! Einerseits wird hier Riza Sahs Handeln end-
giiltig gerechtfertigt, indem darauf verwiesen wird, dass bereits ein kurzes
Nachlassen des Zentralstaates zu Gewaltexessen fuhrte, andererseits ver-
meidet Muhammad Riza Sah so, hinter seinem Vater zuriickzustehen. Hier
scheint die Eroberung als tradiertes Motiv legitimer Herrschaft durch, und
es gelingt dem Sohn, dieses Element so in die Erzéhlung zu verweben, dass
es sowohl den Dynastiegriinder legitimiert als auch die Vorstellung negiert,
er habe das Land nur ererbt und nicht erworben.

28 Tbd. 51.

29 Pahlavi 1961: 39.

30 CH, Gewalt und Heldentum.
31 Pahlavi 1961: 76.

42

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Neben der expliziten Heroisierung von Riza Sah identifiziert Nafisi auch
heroische Vorbilder, die, wie bereits erwdhnt, die Monarchie als System
legitimieren und Riza Sihs Handeln als einer natiirlichen Gesetzgebung
folgend erscheinen lassen.

Heroische Herrscher der Vergangenheit

Riza Sahs Strategie erscheint damit nicht beispiellos, sondern wiederholt
im Gegenteil die Geschichte, indem an die Vorvergangenheit angekniipft
wird. Diese Erzédhlstrategie ermoglicht es Nafisi, die teils dramatischen
Verdanderungen der letzten hundert Jahre einerseits als zukunftsgewandt,
andererseits als traditionsverbunden zu inszenieren. Das Neue, so der beru-
higende Unterton, ist nicht neu, sondern die Errettung der Vergangenheit
unter den verdnderten Vorzeichen der Gegenwart. So verdnderte etwa die
Kalenderreform, die Riza Sah - zu dem Zeitpunkt noch Premierminister -
an Nauraz 1304/1925 durchfiihrte, zwar die Zeitrechnung, doch ein derar-
tiger Beschluss selbst sei durchaus bekannt gewesen, zumal die Herrscher,
die solche Anpassungen vorgenommen hatten, stets in besonders ehrbarer
Erinnerung gehalten worden seien. Dies zeige sich darin, dass die Kalender
jeweils nach Herrschern benannt wurden, wie im Falle Yazdigird III. und
Galal ad-Din Sah Salguqqi. Sie brachten Ordnung in die Zeit und sicherten,
dass Nauriiz auf die Tagundnachtgleiche fiel.3?

Nafisis Erwahnung der Kalenderreform verweist auf einen groferen
gesellschaftlichen Diskurs, der einige Jahrzehnte um die veranderten Ver-
héltnisse, Wahrnehmungen und damit auch Messungen von Zeit kreiste
und bis heute noch nicht verwunden ist. Hamid Dabashi rasoniert in sei-
ner kiirzlich (2021) erschienenen Arbeit iiber den Intellektuellen Galal Al-i
Ahmad iiber seine personliche Haltung zu den verschiedenen Kalendern,
in denen er sich im Laufe seines Lebens bewegt hat, und ihren politischen
Implikationen:

The fact that I signed my first reading of the book [Sang? bar Giiri] in the Persian
calendar very much describes my state of mind as a graduate student and a recent
immigrant still living according to the calendar of my homeland while living in the
US. More than forty years into my life in the US, I have now completely lost contact
with both the Islamic and the Persian calendars, except for academic and scholarly
purposes. The colonial conquest of the times of our lives has by now in fact reversed
itself. The postcolonial world has confiscated the commonality of that European/
Christian calendar to strike a chord of solidarity among all of us in Asia, Africa, and
Latin America. That fact and the full recognition of its veracity is one fundamental

32 Nafist 1344/1965-66: 62.

43

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

difference between me and Al-e Ahmad. He was too close to the particularity of his
nations encounter with the tragedy to realise we have triumphed over it.3?

Dabashis Ausfithrungen verdeutlichen, dass die Kalender einen Schnitt-
stelle zwischen Politik und Gesellschaft kennzeichnen. Die Neujustierung
von Chronologie und Zeit stellte bereits unter Nafisi und seinen Zeitge-
noss-innen entsprechend nicht nur in der politischen Sphire einen zent-
ralen Aspekt dar, sondern manifestierte sich einerseits in der ausgepréigten
wissenschaftlichen Beschiftigung mit Kalendern und andererseits in der
scheinbaren Willkiir der verwendeten Zeitrechnungen in historiographi-
schen Texten. Ersteres deutet sowohl auf ein sich veranderndes Zeitver-
standnis hin, als auch auf das oben beschriebene Bewusstsein dafiir, an
einer Zeitenwende zu leben, die eine Neujustierung der Zeitrechnung erfor-
derlich machte. Der Intellektuelle Hasan Taqizada (1257-1348/1878-1970),
ein profunder Forscher in Kalenderfragen, erachtete die unterschiedlichen
Zeitrechnungen als Instrument, um verschiedene Zivilisationen abzugren-
zen.** Denn an der Zeitrechnung werde deutlich, welche besondere Vor-
stellung eine Gesellschaft von sich selbst und ihrem Ort in der Zeit hat.
Die Auseinandersetzung mit den europdischen Quellen, aber auch euro-
péischen Sekundarquellen, die die christliche Zeitrechnung verwendeten,
bestirkte die Wahrnehmung, in einer eigenen Zeit, mithin einem abge-
grenzten Kulturkreis zu leben. Der aufkommende Nationalismus stellte
jedoch auch die Validitét dieser eigenen Zeitrechnung in Frage. Nachdem
neuere archiologische Forschung im grofien Mafistab eine bis dato weitge-
hend unbekannte Geschichte zutage gefordert hatte, schien eine Rekapitu-
lierung der herkdmmlichen Zeitrechnung notwendig. Wie Tavakoli-Targhi
es auf den Punkt bringt, ging damit auch eine veranderte Vorstellung histo-
rischer Ablaufe einher:
The narratological centrality of the entity ‘Iran’ signified the emergence of a new con-
ception of historical time that differed from the prevalent cyclical arrangement found

in chronicles. (...) Making Iran the ‘ultimate referent’ for the sequence of historical
events allowed for the emergence of new modes of historical emplotment.>®

Die erwédhnte Kalenderreform versprach, Sicherheit iiber die nationale Zeit
in Abgrenzung zum islamischen Mondkalender zu bringen, der zunehmend
mit einem nicht-iranischen Kulturkreis assoziiert wurde. Entsprechend war
es auch ein Anliegen der Geschichtswerke, Ordnung in die Zeit zu bringen,
und vor allem Uberblicksgeschichtsschreibung zielte darauf ab, den Ablauf
der Ereignisse festzuhalten und festzulegen. Durch die Verwendung mehre-
rer Kalender innerhalb eines Texts entstand eine multidimensionale Zeit-

33 Dabashi 2021: 83.
34 Ansari 2012: 58.
35 Tavakoli-Targhi 2001: 97.

44

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sicht. Unterschiedliche Kalender kénnen innerhalb einer Gesellschaft fiir
unterschiedliche Zwecke benutzt werden und erschaffen je nach Kontext
eine variierende Verortung und kniipfen insofern an verschiedene Wissens-
bestinde an. Nafisi — wie auch andere Autoren - orientiert sich weitgehend
an den Quellentexten3® und macht damit deutlich, dass er sich in den christ-
lichen wie auch den islamischen Zeitrechnungen zurechtfindet.?” Spites-
tens der Versuch, den islamisch konnotierten iranischen Kalender ebenfalls
zu verwerfen und gegen eine konigliche (Sahi) Zeitrechnung einzutau-
schen, macht deutlich, dass die Frage tiber Jahrzehnte hinweg gegenwir-
tig war. 1355/1976 erlief Muhammad Riza Sih eine neue Zeitrechnung,
basierend auf dem reformierten Kalender seines Vaters, aber rechnend ab
einem moglichen Beginn der Regierungszeit von Kyros dem Groflen (r.
ab 559 v. Chr.).3® Zwar wurde der Kalender bis zur Revolution beibehal-
ten, fand aber bekanntermaflen kaum Zuspruch, und nicht einmal in den
Staatsverlagsschriften wird die Anwendung der neuen Zeitrechnung kon-
sequent verfolgt. Im ultra-nationalistischen Lager gab es dennoch Recht-
fertigungsdruck, was urspriinglich iiberhaupt die langjéhrige Verwendung
des Mondkalenders begriindet habe. Nasr ad-Din Sah Husain konstatiert
beispielsweise in seiner kurzen Monographie Die Besonderheiten der irani-
schen Kultur und ihr Einfluss auf die Unabhdngigkeit des Landes, dass der
islamische Mondkalender eine iranische Kulturleistung sei und die Araber
zuvor gar keinen Kalender kannten, sondern sich jeder Stamm an den gro-
3en Ereignissen seiner eigenen Vergangenheit orientierte’® — ein Gedanke,
der auch bei dem Kunsthistoriker Azarta§ Azarna$ auftaucht.?® Beide
Autoren gehen denn auch selbst der Frage nach, wann welcher Kalender
Anwendung findet und inwieweit diese Kalender Ausdruck der eigenen kul-
turellen Anschauungen und Leistungen sind. Die Verquickung dieser sich
aus unterschiedlichen Traditionen speisenden Zeitvorstellungen bringt aus
ihrer Sicht wiederum Neues hervor. So sei Naurtiz das iranische National-
fest par exellence, und sein vorislamischer, mithin genuin iranischer Cha-
rakter findet stets besondere Betonung, ja, es sei ,das einzige wirklich alte
Fest aus der Antike“#! Anders stehe es um die einige Tage vor Nauriz gefei-

36 Nafisi 1335/1956: ha.

37 Dieser Gedanke sollte freilich nicht {iberstrapaziert werden, schliefllich ist es auch keine
ganz miithelose Kleinarbeit, Kalenderdaten hin und her zu rechnen. Jedoch ist es ein
grundsitzlicher Hinweis, dass Nafisi (und andere) sich in mindestens drei Kalendern
(higri gamari, higri Samsi, miladi) orientieren konnten. Gelegentlich wurde auch der
julianische Kalender verwendet, meist bezieht sich miladr jedoch auf den gregoria-
nischen Kalender.

38 Mit der zeitgendssischen Setzung dieses Termins ging der Schah iibrigens sehr offen um.

39 Husain 2536/1356/1977: 42.

40 Azarnas 1354/1975: 6 fF.

4 Ibd. 6.

45

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

erte caharsamba-suri, die sich laut Azarnus ,zweifellos nach der Islamisie-
rug verbreitete, da Iraner-innen Wochentage erst seit islamischer Zeit nach
dieser Art zahlen®*> Zuvor habe jeder Monat einen Namen und jeder Tag
innerhalb der Monate einen Namen gehabt. Das Konzept der Woche hin-
gegen habe sich erst durch die futithat, die islamischen Eroberungen in der
Spatantike, in Iran etablieren kdnnen.** Inzwischen wird die caharsamba-
stiri mehr noch als das Neujahrsfest als genuin anti-islamisch verstanden
und von der Islamischen Republik entsprechend inszeniert.* Nafisis Dar-
stellung von Riza Sahs Kalenderreform als koniglicher Akt bzw. Merkmal
von Konigtum verfestigt sich folglich iiber die Jahrzehnte. Riza Sah erfiillt
die von Nafisi postulierten Maf3stabe von Herrschaft, indem er Sicherheit
und Ordnung iiber die Zeit sowie in der Zeit bringt, und setzt damit selbst
die Maf3stabe fiir seine Nachfolger. Die kalendarische Ordnung blieb in den
folgenden Jahrzehnten insofern strittig, als sie die zentrale Frage der Unab-
hingigkeit und damit der Souverénitit beriihrte, mit der das Verstandnis
der eigenen Vergangenheit verwoben war.

Nicht nur in der Reformation des Kalenders, sondern auch in anderen
Aspekten wiederholt Riza Sah das ehrenvolle Verhalten seiner Vorginger:

Die Verwaltung der Safawiden war fiir die damalige Zeit die beste der Welt. Besonders
unter Sah ‘Abbas I. wurde das Land Iran, das damals die doppelte Grofle von heute
hatte, in aller Gerechtigkeit verwaltet, war ruhig und sicher. [Erst] als die Safawiden
in Folge von Revolutionen (ingilab-ha-yi dahili) zerschlagen wurden, fiel das Land in
die schlimmste Phase des Chaos’ und der Anarchie.*>

Der zitierte Passus bettet die Verwaltungsreformen der Ersten Pahlawi-Zeit
in einen grofleren Zusammenhang der iranischen Geschichte ein und deu-
tet diese als Wiederherstellung eines vormaligen Zustandes. Der Verweis auf
Sah ‘Abbas I. etabliert die Vorstellung, dass Monarchen Frieden und Sicher-
heit herstellen, so dass die Unterstellung, Riza Sah habe nach einer lan-
gen Phase der Unruhe und Gewalt das Land befriedet, ihn als Monarchen
erkennbar macht und garantiert, dass er sein Amt rechtmaflig bekleidet.
Sein Handeln ist mithin keineswegs kontingent, sondern erfiillt historisch
vorgesehene Abldufe, die an bestimmte Rollen gekniipft sind. Frieden und
Sicherheit sind an einen funktionierenden und durchsetzungsfahigen Zen-
tralstaat gekoppelt, der in dem Passus als Verwaltung zu Tage tritt. Dieser ist
dariiber hinaus mit einer Konigsfigur identifiziert. Diese Feststellung wird
von Nafisi regelméfiig in verschiedenen Variationen wiederholt, wobei die
Konigsfigur zumeist im Mittelpunkt steht. Auflerdem zeichnen sich die

2 Ibd.7.

3 Ibd.

44 Funke 2017: 276-286. Funke zeigt und analysiert einige spektakuldre Darstellungen gift-
griilner Ddmonen, die Ausgeburten des Neujahrsfestes sein sollen.

> Nafist 1344/1965-66: 34.

46

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Textabschnitte durch eine enorm beschleunigte Erzdhlzeit aus. So konsta-
tiert Nafisi beispielsweise innerhalb eines Absatzes, dass es Sah ‘Abbas und
Nadir Sah gelang, Sicherheit herzustellen,* und gibt so eine raffende Dar-
stellung einiger Jahrhunderte. Teil der Erzahlstrategie ist es, die Phasen der
Unruhe und Unsicherheit gesichtslos und passivisch zu halten: ,,pas az an
andak andak Safawiyan natawan sudand wa az gis-u kinar sarkisan bar-
hastand wa muntahi bi-fitna-yi Aféan sud“*” Hier werden keine Personen
namentlich aufgefiihrt, lediglich wird auf die Dynastie und die Afghanen als
unspezifische Gruppe verwiesen. Allerdings werden die beiden Monarchen
explizit benannt, so dass der Anschein erweckt wird, vor allem die Abwe-
senheit einer starken Personlichkeit wire kausal fiir die ,,dunklen Tage®®
Irans. Die regelmifige Erwihnung Nadir Sahs verweist auch auf eine gute
Kenntnis der koniglichen Familie selbst, die durch mannigfaltige Vernet-
zung etabliert ist.*> So konstatiert Milani, dass jener Konig und Eroberer
Riza Sahs »great hero“® war, da er Iran vereinte und versucht hatte, die Frei-
heiten des Klerus zu begrenzen.

Riza Sahs zentrale heroische Taten bestehen, wie bereits ausgefiihrt, in
der Befriedung des Landes, der Sicherung seiner Grenzen nicht nur gegen
militarische Feinde, sondern vor allem gegen subtilere Formen der Ein-
flussnahme durch auslandische Krafte, und im Ausbau des Staates durch
Reformen und die Bereitstellung der Infrastruktur. Die ihm zugeschrie-
benen heroischen Eigenschaften werden, wie oben ausgefiihrt, durch die
Assoziation mit verschiedenen historischen Personlichkeiten aufgerufen.
Daher weisen die Taten Riza Sahs jeweils verschiedene Vorliufer auf. Der
scheinbar arbitrédre Riickgrift auf diverse Ereignisse und Epochen der Ver-
gangenheit erschafft multiple Verkniipfungen und damit eine breite Ver-
wurzelung der Pahlawis in der iranischen Geschichte. Riza Sah wird durch
diese Mannigfaltigkeit der Beziige als exzeptionell selbst unter den grofien
Minnern der Geschichte konzipiert, da ihre Taten in Riza Sah zu kulminie-
ren scheinen. Dabei werden gezielt Eigenschaften mit ihm in Verbindung
gebracht, die als Voraussetzung zur Bewiltigung der oben genannten Auf-
gaben gelten sollen und seine Leistungen plausibilisieren:

46 Ibd. 19.

47 Tbd. Hervorhebung SSt. Ubers.: ,Danach wurden die Safawiden zunehmend machtlos
und erfuhren in allen Regionen des Landes Niederlagen, was im Biirgerkrieg der Afgha-
nen endete.

48 Nafisi 1344/1965-66: 19.

49 Nafisis Onkel, Mu’adib Nafisi, beispielsweise war der letzte Leibarzt des Schahs (Milani
2011: 43), der allerdings bereits vor der Abdankung in Ungnade fiel (ibd. 91). Er reiste
mit dem Kronprinzen in die Schweiz und verbrachte dort mit ihm die Jahre am Internat.
Pahlavi 1961: 59.

50" Milani 2011: 32.

47

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Notwendig fiir diese Aufgabe [Sicherheit herzustellen] ist vor allem ein starker Wille,
eine feste Absicht und unerschiitterliche Standfestigkeit und Schaffenskraft, wie sie
nur selten in groffen Ménnern versammelt ist.>!

Diese Eigenschaften ermdglichen es Riza Sah, die groflen Manner der Ver-
gangenheit zu iibertreffen, beispielsweise im Aspekt der innenpolitischen
Sicherheit. Die Autor-innen des Compendium Heroicum haben in ihrem
lemma zur Prafiguration festgestellt, dass diese Uberbietung ein zentrales
Element sei: Das Uberbietungsverhiltnis zwischen Ausgangsfigur und Ziel-
figur sei geeignet, eine ,Erfiillung einer im Prafiguranten angelegten Ver-
heifSung erscheinen zu lassen.“>? Diese scheinbare Erfiillung bestarkt auch
Riza Sahs Legitimitit. Nach Ansicht Nafisis konne jeder, der ein wenig die
militarische Geschichte Irans studiere, feststellen, dass Iran stets ein Land
mit einem Heer war, angefangen von der Zeit der Achameniden, den Par-
thern und den Sasaniden, aber auch in allen folgenden Epochen seiner alten
Geschichte bis zur Zeit der Safawiden, Nadir Sah und Karim Zand Han.
Dieses schiitzte nicht nur die Grenzen des Landes, sondern gebot auch den
Rebellionen und Aufstinden im Inneren des Landes Einhalt.>* In Nafisis
Die zeitgendssische Geschichte Irans weist er darauf hin, dass ein bedeu-
tender Fehler von Sah ‘Abbas, der letztlich zum Niedergang des Reiches
tithrte, die Verkleinerung der Qizilbas gewesen sei. Der Machtverlust dieser
Schutztruppe der Safawiden habe die Bewaffnung anderer Stimme, ins-
besondere der Afghanen, begiinstigt, die schliefSlich Isfahan pliinderten.>
Riza Sah reiht sich mit seinem starken Fokus auf das Militir also in die
Riege dieser grofien Manner und Dynastien ein, vollendet dariiber hinaus
jedoch auch angefangene Projekte, wie im Falle der iranischen Marine:

Es folgte der Aufbau der Marine, welche im Jahre 1311 [1932/33] soweit fortgeschrit-
ten war, dass der erste Seekrieg am Persischen Golf stattfand. Dieser Punkt ist fiir die
iranische Geschichte ebenfalls von grofler Bedeutung, denn Iran ist im Siiden mit
dem Indischen Ozean verbunden, und der hat eine grofle Bedeutung fiir den Handel
und die Wirtschaft des Landes. In der langen Geschichte Irans hat es niemals eine
starke, schlagkriftige Marine gegeben. In der Zeit der Achdmeniden bat man die Grie-
chen um Beistand aus dem Phénizischen Meer, und auch die Sasaniden, die ein, zwei
Kriege auf dem Meer fiihrten, erbaten ebenfalls von anderen Hilfe. In der Zeit von Sah
‘Abbas . unterstiitzte die englische Flotte Iran im Krieg gegen Portugal. Nadir Sah, der
auch die Absicht hatte, eine Marine zu erschaffen, brachte diese Arbeit nicht zu Ende.
Also wurde die erste Marine Irans in diesen [heutigen] Tagen erschaffen.>

>L Nafisi 1344/1965-66: 26.

2 CH, Prafiguration.

>3 Nafisi 1344/1965-66: 26.

>4 Nafisi [1335]/1956: 23. Freilich verbirgt sich da auch eine Warnung,

55 Nafisi 1344/1965-66: 32. Auch Muhammad Riza Sah betont in dem Interview mit Karan-
jia noch 1977, dass sein Vater die Marine und Luftwaffe gegriindet habe, sowie den Rest
der Armee stark reformiert bzw. iranisiert habe. Ganz im Stile des Schahs spricht er von
»laid foundation® und ldsst damit Platz fiir seine eigenen Leistungen. Karanjia 1977: 50.

48

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Absatz erhght nicht nur Riza Sah, sondern durchbricht auch den Ver-
dacht einer zyklischen Geschichte, die ausschliefllich von der Wiederho-
lung lebt. Dies implizierte schliefSlich, dass Iran irgendwann wieder der
Dekadenz anheimfallen wiirde. Es gilt also keineswegs, sich zuriick in die
Vergangenheit zu bewegen, sondern die nationalen Auftrdge, an denen die
Vorviter scheiterten, zu vollenden, gewissermaflen den verlorenen Faden
wiederaufzunehmen. Das erstreckt sich nicht nur auf die Verwirklichung
lang gehegter Pline, sondern auch auf die Uberwindung bereits verkruste-
ter Gepflogenheiten, die seine Vorgénger nicht zu beseitigen vermochten.
Dies zeigt sich eindriicklich in dem Abschnitt iiber die Bekleidungsvor-
schriften fiir Frauen:

Die Befreiung der Frau und Abschaffung des higabs erfolgte am 17. Daimah 1314
[1936]. Man kann wagen zu behaupten, dass nirgends eine solch schwierige Aufgabe
mit einer solchen Leichtigkeit vollbracht wurde und alle Welt zum Staunen brachte. Es
besteht kein Zweifel, dass der grofle Mann, der dies veranlasste, selbst wenn er keine
anderen grofSen Taten vollbracht hitte, stets zu den bedeutendsten Mannern der ira-
nischen Geschichte gezahlt wiirde.>

Der nachfolgende Textabschnitt offenbart, dass Riza Sah mit seiner Reform
keineswegs eine europdisierte Neuerung eingefithrt habe, sondern den
(vermeintlich) ,arisch’-zivilisatorischen Urzustand, von dem die Iraner-in-
nen im Laufe der Geschichte durch (eine postulierte) ,semitische® Infiltrie-
rung abgeriickt waren, wiederhergestellt habe. Obwohl Nafisi nicht explizit
darauf hinweist, bedeutet dies, dass der Schah auch hierin seine Vorganger
uberbietet, das heifit, ein hoheres Maf$ an Fortschritt erzielt, in dem er eine
stirkere Verbundenheit mit den (vermeintlichen) iranischen Traditionen
an den Tag legt. Dieses Paradox soll Rechtmafligkeit erzeugen und zeigt,
wie apologetisch die Schrift gleichzeitig ist. Die Verherrlichung des Schahs
orientiert sich auch und ohne, dass kritische Stimmen jemals zitiert oder
erwdhnt werden, an Positionen von oppositionellen Stromungen, die ent-
kraftet bzw. delegitimiert werden sollen, und weist daher, wie es bereits im
Falle der Kalenderreform gezeigt wurde, mannigfaltige Verwobenheiten
mit langfristig aktuellen Diskursen der iranischen Gesellschaft auf.’” Die
besonders drastische Sprache konterkariert die eigentliche Umstrittenheit
dieses Gesetzes. Die Iranistin Bianca Devos bemerkt beziiglich der neuen
Pahlawi-Kleidung fiir Manner, hinter der nicht einmal die Mitglieder der
Regierung geschlossen standen,>® dass die Leser-in propagandistischer Arti-
kel ,den Eindruck von allgemeiner Begeisterung und Akzeptanz bekom-

%6 Nafisi 1344/1965-66: 56.

57 Vgl. auch den Satz: ,Kein billig denkender Mann (mard-i munsif) in einer Ecke dieser
Welt konne verleugnen, dass ...“ Nafisi 1344/1965-66: 56.

8 Devos 2006: 27.

49

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

«

men“® sollte. Dabei sei anfangs nicht einmal Riza Sah selbst frei von Skepsis
gegeniiber der européischen Kleidung gewesen.® Der Stil des zitierten Pas-
sus weist damit Parallelen zur Rezeption anderer historischer Ereignisse
auf. Etwa das Massaker des religiosen Fithrers Muqanna‘ (2./8. Jh.) an sei-
nen Anhénger-innen und der anschlieflende Selbstmord stellen potenziell
dessen Heroisierung in Frage, da sowohl Massenmord als auch Selbstmord
im schiitischen Kontext als siindhaft (haram) gelten. Um dem entgegenzu-
wirken, nahm Nafisi in seiner Kurzgeschichte tiber die historische Helden-
figur eine besonders deutliche Bewertung vor. Er leitet die Schilderung der
eigentlichen Entscheidung und Durchfithrung untypisch abschweifend ein,
um die Leser-in darauf vorzubereiten, dass
jener pahlawan-i niqab-piis,®! jener gawanmard-i sifid-gama-yi dilir,°? den nichts,
nicht einmal Millionen tyrannischer S6ldner, das Fiirchten lehrte, dort am Rande
jenes Brunnens am Fufle des Berges eine Entscheidung traf, wie sie in 1.200 Jahren
nicht gewagt wurde. (...) Noch kein Mensch hatte eine Tat von solcher Grofle durch-
zufithren vermocht. [Doch] sein iranisches Blut (rag-i irani-yi way) erlaubte es ihm

nicht, sich selbst und seine Néchsten in die Hande der na-gawanmardischen Araber
fallen zu lassen.®3

Ahnlich verhilt es sich in dem Abschnitt iiber das Kopftuchverbot, in dem
die massive Umstrittenheit, die letztlich zum Scheitern der Initiative fuhrt,
tibergangen wird.** Man kann folglich davon ausgehen kann, dass Sa‘id
Nafisi in der radikalen Uberhohung eine grundsitzliche Strategie zur Dar-
stellung von kontroversen Sachverhalten sah, mit dem Ziel, divergierende
Stimmen mundtot zu machen, gewissermafSen mit rhetorischem Pomp zu
tibertonen. Nafisi blendet die eigentliche Gewalthandlung aus, ganz wie es
schon fiir tatsdchliche Kriegshandlungen gezeigt wurde. Die Konstruktion
der Darstellung soll zudem das Fortschrittsversprechen einlésen und sug-
geriert, dass Riza Sah der Vollbringer der heroischen Pline seiner Vorgin-
ger ist.

Damit die Préafiguranten, auf die Nafisi rekurriert, ihren Zweck innerhalb
der Legitimationsstrategie erfiillen, miissen sie allerdings selbst als bedeu-
tende Personlichkeiten etabliert werden. Wie deutlich wurde, definiert die
Groe ihrer Leistungen die Grofie Riza Sahs Leistungen und naturalisiert
diese. Dabei kann Nafisi an Narrative iber Herrscher ankniipfen, die spa-

39 Tbd. 26.

60 Ibd. 33.

61 Ubers. etwa ,verschleierter Held*.

62 (Ubers. etwa stapferer, weifSgekleideter Held®

63 Nafisi 1334/1955: 26.

64 Tatsichlich wurde das Gebot von einigen drastischen Mafinahmen begleitet; u. a. war es
Prostituierten verboten sich zu entschleiern, damit Frauen sich ohne Schleier gar nicht
erst auf die Strafle trauten, da nun mit Schleier gesehen zu werden - so die Hoffnung des
Gesetzgebers — als ehrenrithrig empfunden werden konnte. Shakibi 2020: 124.

50

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

testens seit der Qagarenzeit heroisiert worden sind. Die von ihm genannten
Konige wie Sapiir I., Sah ‘Abbas I. und Karim Han Zand dienten auch schon
der Vorgingerdynastie dazu, den Eindruck einer andauernden Institution
zu erzeugen und durch die Kombination aus pri-islamischen und islami-
schen Herrschern ein Idealbild persischen Konigtums zu zeichnen.®> Die
daher rithrende Vertrautheit der Argumentation verstirkt ihre Plausibilitét
tiir die Leser-in und zeigt auf, dass auch Nafisi sich in seinem Nachdenken
tiber Herrschaft auf tradierte Muster verlassen und diese neu arrangieren
konnte.

Nafisis Riza Sih rettet die iranische Vergangenheit auch in alltiglich
erfahrbaren Bereichen, wodurch ebenfalls auf Vorwissen der Leser-in auf-
gebaut wird. Beispielsweise stellt er hohe ,Summen zur Restauration des
safawidischen Viertels in Isfahan“® bereit. Nafisi verdeutlicht auch hier-
mit, dass Riza Sah sich explizit in der Nachfolge jener safawidischen Mon-
archen sieht, die Ordnung, Frieden und Gerechtigkeit hergestellt hatten.
Da das Viertel tiber die Jahre hinweg zu einem bedeutenden touristischen
Reiseziel avancierte, konnte sich die Leser-in gegebenenfalls selbst davon
tiberzeugen, dass die Pahlawis eben nicht einer europdischen Moderne
entgegeneilten, sondern Fortschritt im Sinne der Nation und in Uberein-
stimmung mit ihrer Geschichte brachten. Nafisi definiert auf diese Weise
die Kriterien fiir eine legitime Herrschaft und naturalisiert sie durch
Vergangenheitszuschreibungen.

Die beschriebene Parallelisierung von Konigsfiguren hat nachhaltig
das Denken {iiber die rezente iranische Geschichte gepragt. Abbas Ama-
nat schreibt noch 2017, dass Riza Pahlawi der einflussreichste Herrscher
seit Ismail I. sei, und bringt ihn mit dem umfangreichen Wandel durch
Reformen in Verbindung, die die safawidische Gesellschaft, Kultur und
Okonomie betrafen.t” Die Eroberer- und Reichsgriinderfigur ist bereits in
der Ersten Pahlawi-Zeit so erfolgreich in Riza Sahs Nihe geriickt worden,
dass sich die Reproduktion dieses Wissens auch iiber ein Jahrhundert spa-
ter noch anbietet. Auffillig ist dabei, dass es weniger um konkrete histori-
sche Personlichkeiten geht, sondern um die Themenfelder Eroberung und
Gesellschaftsreform, die relativ beliebig aktiviert werden konnen, solange
die semantisch miteinander verkniipften Herrscher gleichermafen mit die-
sen Themenfeldern assoziiert sind. Darin wiederholt sich die von Nafisi
vorgenommene mannigfaltige Verwurzelung Riza Sahs in der iranischen
Geschichte.

65 Grigor 2015: 231.
66 Nafisi 1344/1965-66: 59.
67  Amanat 2017: 499.

51

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Scheitern am Heroischen

Neben der expliziten Heroisierung von Riza Sah und seinen kéniglichen
Vorgingern stellt die Abwertung moglicher Konkurrenten und die Einbet-
tung der Ereignisse und Handlungen in einen aus Gegensitzen gezeichneten
historischen Kontext ein weiteres Element dar, um seine positiv markierten
Eigenschaften zu umreiflen. Der Soziologe Ulrich Brockling schreibt:

Welche Figuren verdammt, verachtet, ignoriert oder verlacht werden, welche als
schlechthin unheroisierbar gelten, das gibt Aufschluss dariiber, welche Aspekte des
Heroischen in einer spezifischen Konstellation besonders hervorgehoben werden.%8

Brockling macht drei Grundmodalititen der Negation des Heroischen aus:
Die Quantitative Privation betreffe Figuren, die den heroischen Mafistab
unterschreiten, bei der Qualitativen Opposition sind die moralischen Vor-
zeichen vertauscht, so dass die Figuren sich dem Bosen zuwenden. Kate-
goriale Differenz meint Figuren, die vom heroischen Kraftfeld unberiihrt
bleiben.® Insbesondere die Qagaren werden von Nafisi als Kontrastfolie
inszeniert, da es erforderlich war, ihre Ablosung zu rechtfertigen. Wie im
Folgenden gezeigt wird, lassen sie sich unter die Quantitative Privation sub-
sumieren. So bemerkt Nafisi, dass die Herrschaft der Qagaren einen so gro-
en Schaden am Land verursachte wie selbst die zahlreichen ausldndischen
Eroberungen nicht.”® Diese negativen Urteile fiihrt er auch an anderer Stelle
aus. In seiner Zeitgendssischen Geschichte Irans betont er die uniranische
Herkunft der Qagaren und ihre Geschichtsfalschungen, mit denen sie ver-
suchten, sich als bedeutender zu inszenieren, als sie tatsachlich waren.”! Im
zweiten Band konstatiert er, dass der Zustand der iranischen Gesellschaft
so gewesen sei, dass jene, die sich an die ,glanzvollen Tage der Safawiden
erinnerten, die Qagaren fiir Fremdlinge“’? hielten. Die damaligen Verhalt-
nisse, stellt Nafisi wiederholt fest, seien heutzutage ,unvorstellbar®;”? so dass
die dadurch entworfene Distanz geeignet ist, die Entwicklung kenntlich zu
machen, die unter den Pahlawis stattgefunden haben soll. Dabei lésst sich
beobachten, dass es sich bei diesen Zuschreibungen um die Inszenierung
eines Scheiterns am Heroischen handelt und nicht etwa um Gegen- oder
Antiheldentum. Gegenhelden konkurrieren, nach der Definition Bro-
cklings, ,,mit den Helden auf einem antagonistischen Feld kontrarer Wert-
ordnungen und Handlungsorientierungen’;’* wahrend Antihelden ,gegen

68 CH, Antiheld.

69 Tbd.

70 Nafisi 1344/1965-66: 15.
71 Nafisi [1335]/1956: 25 ff.
72 Nafisi 1354/1975: 144.
73 Nafisi 1344/1965-66: 10.
74 CH, Antiheld.

52

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die heroischen Verhaltensnormen®”> opponieren. Nichthelden hingegen
»scheitern an den heroischen Anrufungen oder bleiben ihnen gegeniiber
immun.7¢ Die Qagaren werden von Nafisi also keinesfalls als Konkurrenz
der Pahlawi-Dynastie explizit gemacht, sondern ihre Bedeutung wird mar-
ginalisiert. Damit entfallt auch eine Ddmonisierung. Stattdessen erfolgt ihre
Abwertung, wie noch zu sehen sein wird, durch latente Ridikiilisierung.

Wie bereits erwdhnt, betont der Historiker, dass es ausgerechnet seine
Expertise in der Qagarenzeit war, die ihn in den Augen der Zustindigen
dafiir qualifizierte, eine offizielle Darstellung der Pahlawi-Zeit zu erstellen.
Daher wird im Folgenden darauf eingegangen, wie die Exzeptionalitit Riza
Sahs in Abgrenzung von den Qagaren konstruiert ist. Denn ihre Abwer-
tung ist eine Gratwanderung, die nicht das monarchische System selbst in
Frage stellen darf, auf das auch Riza Sah angewiesen ist. Besonders vor dem
Hintergrund der anfénglich in der Luft liegenden Frage nach der Republik
stellte dies eine Herausforderung dar.””

Nafisi beginnt seine Erzahlung mit den ,dunklen Tagen Irans’® um
die bereits im Titel versprochenen Fortschritte wahrend der Pahlawi-
Ara zu illustrieren, und verweist auch in der Folge auf die Periode der
Qagarenherrschaft als Ausgangspunkt von Riza Sahs notwendig geworde-
nem Eingreifen. Durch die Abwertung der Vorgangerdynastie gelingt es,
einerseits den Machtwechsel als erforderlich zu beschreiben, da die Epoche
zuvor eine Phase des ,schlimmsten Abstiegs™ darstellte, die in die Auslo-
schung der Nation zu miinden drohte.” Andererseits werden so politische
und reformerische Kontinuitéten iiberdeckt und - im Duktus des Textes:
JErrungenschaften - ausschlieflich Riza Sih zugeschrieben. Nafisi the-
matisiert zuvorderst die territoriale Integritit der Nation. Obgleich es Aqa
Muhammad Han (t. 1211/1797) noch gelang, einige bedeutende Gebiete
zurickzuerobern, dominierten aus Nafisis Sicht in dieser Zeit die militari-
schen Niederlagen, wie sie sich in den Vertrigen von Gulistan (1228/1813)
und Turkmancay (1243/1828) manifestierten und eine Marginalisierung
Irans nach sich zogen. Als besonders schmerzhaft werden die Grenzver-
schiebungen empfunden, bei denen ,ein Drittel Irans aus der Hand gege-
ben wurde®® Die kriegerischen Auseinandersetzungen erstrecken sich
jedoch auch auf die innenpolitischen Verhiltnisse. Besondere Aufmerksam-

75 Ibd.

76 Ibd.

77 Vgl. Kashani-Sabet 1999: 168-174.

78 Nafisi 1344/1965-66: 6. Augenscheinlich gibt es einen Zusammenhang zwischen euro-
péischen Mittelalterdarstellungen und der Darstellung der Qagaren, doch dies wire an
anderer Stelle ndher zu untersuchen.

79 Nafisi 1344/1965-66: 6.

80 Ibd. 12.

53

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

keit erfahren die ,bewaflneten Nomaden im Norden und Siiden Irans, die
meistens Schiitzlinge von Auslandern waren und Tag fiir Tag dreister Stra-
Benrduberei betrieben und Chaos stifteten.“®! Das flexible Regierungssys-
tem der Qagaren® wirkt nicht nur iiberholt, sondern erscheint als Wurzel
allen Ubels, was wiederrum das starke innenpolitische Durchgreifen Riza
Sahs erklirbar und gerechtfertigt erscheinen lasst:

Noch schlimmer als der Zustand des Biirgerlichen Rechts war der des Strafrechts. Man
kann sagen, dass es einfach kein Strafrecht gab und nicht nur bekannte Rduber und
Verbrecher frei ihrer Arbeit nachgingen, von denen in dieser ganzen Zeit nicht einer
verurteilt wurde, sondern auch jeder Abenteurer und Habgierige in seinem Schaffen
frei war und am helllichten Tag in den Stidten Leute getotet werden konnten. Die
Geschichte jener Tage ist voll von schrecklichen Ereignissen, und manchmal waren
die Staatsdiener mit den Ubeltitern im Bunde. Und wenn doch einmal jemand gefasst
wurde, wurde er nicht bestraft, und die Wehrlosigkeit des Staates machte die Straftiter
noch frecher.83

Die blof} angedeuteten Gewalttaten des Kosaken bleiben heroisierbar, weil
das Gegeniiber sie erst erforderlich macht. Sie werden in die Nahe einer
Pflichterfiillung geriickt, deren Realisierung herausragende Eigenschaften
abverlangt, und erscheinen damit legitim und verehrungswiirdig zugleich.

Die Durchléssigkeit des qagarischen Staates bedroht in Nafisis Darstel-
lung zudem seine Widerstandskraft gegeniiber auslandischen Interessen.
Auftillig allegorisch ist die Anekdote um den Dorfiltesten von Qulhak,
einem Viertel im Teheraner Norden. Die Sommerresidenz des britischen
Botschafters lag dort, weswegen ,landesweit dieses Fleckchen Erde zu
Grofibritannien gezdhlt und nicht nur das iranische Gesetz dort aufSer Kraft
gesetzt worden war, sondern sogar die Bestimmung des Dorfaltesten von
Qulhak durch die britische Botschaft erfolgte.®* Die Erzahlung gewinnt
dadurch an Attraktivitdt, dass sie erméglicht, oppositionelle Erzahlstrate-
gien, denen zufolge Riza Sah selbst und nach ihm sein Sohn von den Briten
inthronisiert wurde,% motivisch in das eigene Narrativ zu integrieren und
dadurch implizit zu negieren. Blumenberg schreibt:

Vor allem darin, daf8 Préfiguration ein singuldres Instrument der Rechtfertigung
in schwach begriindeten Handlungssituationen ist, kommt es auf die Pragnanz der
Bezugsfigur an; zugleich wird es im Maf3e ihrer Pragnanz schwierig, die Bezugsfigur
in sachlich nicht abgestiitzten Entscheidungssituationen ungenutzt liegenzulassen,
schon deshalb nicht, weil sie potentiell auch immer anderen zur Verfiigung steht.3¢

81 Ibd. 6.

82 Vgl. Martin, Vanessa: The Qajar Pact: bargaining, protest and the state in nineteenth-cen-
tury Persia. London, 2005.

83 Nafisi 1344/1965-66: 42.

8 Ibd. 11.

85 Kashani-Sabet 1999: 157.

86 Blumenberg 2014: 14.

54

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geschichten, und das gilt auch fiir die Pahlawi-Historiographie, entstehen
nicht isoliert, sondern werden im Kontext anderer Geschichten erzihlt.
Da der von ausldndischen Michten designierte Herrscher zu den erwar-
teten Motiven innerhalb einer Geschichte der rezenten, d. h. sich im glo-
balen Kontext des Kolonialismus verortenden, iranischen Vergangenheit
zahlt, wird dies aufgegriffen und im Zuge der Delegitimierung qagarischer
Herrschaft verarbeitet. Genau wie Blumenberg es in anderen Zusammen-
héngen beobachtet, steht auch den Oppositionellen dieses Motiv zur Ver-
fiigung und wird dementsprechend von Nafisi verarbeitet und besetzt.
Dabei bedient sich der Historiker einer Denkfigur, derzufolge entweder die
Qagaren oder die Pahlawis von den Briten dominiert werden konnen, nicht
aber beide. Eine Geschichte, in der die qagarischen Herrscher selbst von
den Briten erméachtigt wurden, wére schlechterdings unglaubwiirdig, doch
so gelingt es, das System als gleichermaflen instabil wie desintegrativ dar-
zustellen. Mit anderen Worten: Obzwar die Qagaren durch eigene Kraft an
die Macht gekommen waren, seien sie nicht in der Lage gewesen, in die
verschiedenen Gesellschaftsbereiche hineinzuwirken, sondern tiberliefien
dies ausldndischen Akteuren. Der Staat der Qagaren sei mithin zersplittert
und handlungsunfahig gewesen, was ihn anfallig fiir das Einwirken fremd-
landischer Interessen machte. Die Pahlawis werden als Kontrastfolie hierzu
etabliert und damit selbst als mogliches Verkniipfungsmoment fiir das
Motiv unbrauchbar. Dariiber hinaus wirkt die Anekdote nicht nur mit Blick
auf die Pahlawis legitimierend, sondern auch auf ihr Herrschaftssystem mit
einem starken Zentralstaat, da autonom agierende politische Akteure - so
der Text - eine Gefahr fiir die Integritat des Landes bergen. Dem Herrscher
obliegt es, das Land gerecht zu verwalten und dabei seine Einheit sowie
Unabhidngigkeit auf internationaler Ebene zu wahren und auf nationaler
Ebene Unabhingigkeitsbestrebungen zu vermeiden, da dies zu Anarchie
und Rechtlosigkeit fiihre:

Zu dieser Zeit [namlich unter Riza Sah] wurde Iran in grofle und kleine administrative
Einheiten unterteilt, und diese waren in abgesteckten Gréflen Beamten zugeteilt, was
nach den geographischen und politischen Notwendigkeiten festgesetzt wurde. Zuvor
hatte Iran keine festen administrativen Einheiten. Es kam daher gelegentlich vor, dass
bestimmte Regionen iibersehen wurden. Es war auch nicht so, dass die Kurden z. B.
Kurdistan oder Lur Luristan beherrschten, sondern einige Gebiete waren aus unbe-
kannten Griinden unabhingig. Es ist offensichtlich, dass so, wie es vorher war, nie-
mand in Ruhe und Wohlstand leben konnte. Es ist klar, dass je kleiner eine Einheit ist,
es desto leichter ist, sie zu verwalten und fiir Sicherheit und Ordnung zu sorgen, und
deshalb gehért dies zu den wichtigsten Verwaltungsreformen.®”

87 Nafisi 1344/1965-66: 38.

55

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anders als den Qagaren gelingt es Nafisi zufolge Riza Pahlawi, die Eigen-
standigkeit der Ethnien und lokaler Gruppierungen zu wahren, indem er
sie in den Nationalstaat integriert und die administrativen Tétigkeiten nach
einem klaren Schliissel verteilt. Daraus ergibt sich die strukturierte Eigen-
verantwortlichkeit, die die Pahlawi-Verwaltung angeblich auszeichnet.®
Niedergang als Teil von Desintegration zeigt sich ebenfalls im nationalen
Bewusstsein der breiteren Bevolkerung, das, so Nafisi, in der iranischen
Bevolkerung zwar stets latent vorhanden gewesen sei, doch durch die Ver-
nachldssigung des Staates seit Ende der Safawidenherrschaft erodierte.®®

Einen weiteren Faktor bildet die Darstellung von Zeit. Unterschiedliche
Beschreibungen von Zeit und zeitlichen Ablaufen tauchen wiederholt in
Nafisis Erzahlung auf und bieten ein weiteres Differenzmerkmal zu den
Qagaren:

Es ist sehr wichtig festzuhalten, dass die lange Episode der Rechtlosigkeit, des Chaos

und der Rebellion, die nach Sah ‘Abbas I. einsetzte und sich Tag fiir Tag zu neuen

Exzessen ausweitete, in der kurzen Zeit von acht Jahren beseitigt wurde und im gan-
zen Land die Menschen, die keine Ruhe kannten, nun Sicherheit genieffen kénnen.®

Die besondere Schnelligkeit der Reformen bzw. des Handelns von Riza Sah
wird als Qualitit seiner als dynamisch und energisch gezeichneten Person-
lichkeit und gleichzeitig des von ihm préferierten Herrschaftssystems hervor-
gehoben und mit einer angeblich schleppenden Langsambkeit der Qagaren
kontrastiert. Schnelligkeit und Dynamik tauchen auch in der Historiogra-
phie des nationalistischen Lagers wiederholt als heroisierbare Eigenschaf-
ten auf. Safa beispielsweise konstatiert in einem Artikel tiber Aba Muslim
aus der Ersten Pahlawi-Zeit, dass dieser ,in kurzer Zeit die Herrschaft der
‘Abbasiden errichtete und mit seinem Vorgehen Iran vor der Gefahr der end-
giiltigen Vernichtung errettete.! Die Stereotypisierung beider Eigenschaften
verhartet sich Uiber die Jahrzehnte im Diskurs tiber heroisierte Herrschaft, so
dass Muhammad Riza Sah wihrend der Hochzeit der Weiflen Revolution die
gleichen Motive bedient. In der berithmten Rede am Bauerntag postulierte
er: ,What has taken others centuries to perform (...), we are performing in a
short period®? Im Gegensatz dazu stehen bereits bei Nafisi die Qagaren, die
den Endpunkt eines schleichenden Niedergangs markieren:

8 Im Zuge der Konstitutionellen Revolution wurde der Plural mamalik in mamalik-

i mahrisa-yi Iran durch den Singular mamlakat ersetzt, um den vereinten National-
staat von dem qagarischen Herrschaftssystem abzugrenzen (Matin-asgari 2012: 184).
Dem offiziellen Pahlawi-Narrativ gelang es, diese Stimmen zu integrieren und somit an
Glaubwiirdigkeit zu gewinnen.

89" Nafisi 1344/1965-66: 49.

%0 Ibd. 26.

L Safa 1385/2006: 64. Hervorhebung SSt.

92 Zitiert aus Ansari 2001: 15. Ubers. derselbe.

56

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In der Zeit der Safawiden war Iran eines der michtigsten und bekanntesten Lander
der Welt, und sogar die grofien Lander Europas folgten einige Male der Politik Irans.
Die Iraner vertrieben die Portugiesen, die damals einen der miachtigsten Staaten der
Welt hatten, vom Persischen Golf und beschrankten ihren Einfluss auf die Inseln im
Persischen Golf. Aber nach und nach wurde Irans Machtlosigkeit deutlich, so dass am
Ende des Ersten Weltkrieges bei den Friedensverhandlungen, wo die Vertreter vieler
kleiner Lander akzeptiert wurden, die iranischen Vertreter nicht akzeptiert wurden
und ihnen keinen Raum fiir ihre Reden gegeben wurde.”?

Der von Nafisi noch vorsichtig formulierte Gedanke, Wegweiser fiir andere
Lander und deren Politiker-innen zu sein, wird im Laufe der Jahrzehnte
ausgebaut. In seiner Autobiographie Mission for my Country (1961) kniipft
Muhammad Riza Sah daran an, Einfluss und Respekt unter westlichen
Politiker-innen zu geniefSen, und erinnert sich, wie er bei einem gemein-
samen Treffen mit Churchill diesem Hinweise in der Kriegsfithrung gege-
ben habe, die dessen Augen zum Leuchten brachten.”* Das zweite Treffen
mit Churchill im Rahmen der Teheran-Konferenz®> 1322/1943 verlief fiir
Muhammad Riza Sah, der — obschon Gastgeber — weitgehend ausgeschlos-
sen wurde, demiitigend. Die Anekdote ist also Teil eines Ermachtigungsnar-
rativs, in dem der Schah die Ereignisse zu seinen Gunsten neu deutet. Vor
diesem Hintergrund kann die Idee der iranischen Nation, mithin des irani-
schen Herrschers, als Wegweiser fiir andere Staaten und Politiker-innen als
Teil der Auseinandersetzung mit der westlichen’ Moderne verstanden wer-
den. Der Feststellung, dass diese sich in den Augen des Konigshauses und
vieler Zeitgenoss-innen als nachahmungswiirdig erwies, galt es etwas hin-
zuzufiigen, sowohl um den eigenen Handlungsspielraum zu erweitern, als
auch den eigenen Herrschaftsanspruch der Bevolkerung gegeniiber glaub-
wiirdig vertreten zu konnen. In eine dhnliche Kerbe schlagt der Schah mit
seinem noch in der Autobiographie aufgestellten Postulat, die Iraner-innen
seien genau wie Amerikaner-innen Individualist-innen, weshalb sie auch so
gut miteinander zurecht kimen.* Ende der 1350er/1970er Jahre heift es in
einem Interview dann (nur) noch, die Iraner-innen gehorten zu den indi-
vidualistischsten Menschen des Planeten.”” Obgleich es in diesem Passus
keineswegs um Nachahmung geht, verorten sich beide Aussagen im glei-
chen Unabhiéngigkeits-Diskurs und veranschaulichen die Suche nach einer

%3 Nafisi 1344/1965-66: 12.

4 Pahlavi 1961: 79.

% Die Konferenz von Teheran im Jahr 1943 stellt das erste Zusammentreffen der Regie-
rungschefs der Alliierten im Zweiten Weltkrieg dar. Es kamen Franklin D. Roosevelt
(USA), Winston Churchill (GB) und Joseph Stalin (UdSSR) einschliefllich militarischer
Berater. Man entwarf neben weiteren Kriegsstrategien auch bereits Konzepte fiir eine
Nachkriegsordnung.

% Pahlavi 1961: 29.

97 Karanjia 1977: 24.

57

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geeigneten Positionierung vis a vis dem Westen. Abbas Milani notiert iiber
die letzten Jahrzehnte der Pahlawi-Herrschaft:

It was a measure of the Shah’s resilience as a politician that, in spite of the great chasm
that separated his own vision from the new policy prescribed by the Americans, the
Shah not only stayed a close ally of the United States for the next seventeen years, but
also gradually forced a reconsideration of that policy.”®

Hierbei handelt es sich folglich nicht ausschliefSlich um Propaganda, son-
dern es wird der Selbstanspruch von Muhammad Riza $ah personlich
formuliert.

Die Losungsstrategien der Qagaren, mit denen sie der Riickschrittlich-
keit des Landes beizukommen gedachten, verstrickten diese nach Ansicht
Nafisis allerdings noch weiter in ungiinstige Konstellationen:

Die Ausbildung vieler Iraner lag damals in den Handen von Auslédnder-innen, was zu

einer Zerrissenheit in der Bevolkerung fithrte, da der eine Bruder eine englische, der
andere eine franzésische Bildung genoss, keiner jedoch eine iranische.”

Riza Sah hingegen initiierte, wie bereits erwihnt, laut dem Historiker die
Griindung der Universitdt Teheran. Als mafigeblicher Beweggrund, der
Errichtung einer Universitdt zuzustimmen, wird angefiihrt, dass es jenseits
der iranischen Staatsgrenzen selbstverstdndlich keine Ausbildung mit einer
nationalistischen Ausrichtung gab. Absolventen solcher Institutionen waren
jedoch notwendig fiir den Aufbau eines sdkularisierten Nationalstaats und
fiir seine Modernisierungsprojekte, wenn gleichzeitig vermieden werden
sollte, in eine vollstaindige Abhdngigkeit sog. auslandischer Krafte zu gera-
ten.!% Der aktive Beitrag des Schahs war nach Untersuchungen der Iranistin
Christ] Catanzaros wohl sehr gering und bestand nur darin, Projektvor-
schlage abzunicken,'®! zumal die Universitdt weniger eine Neugriindung
aus dem Nichts, als vielmehr eine Zusammenfassung bereits bestehender
Einrichtungen gewesen sei. Insofern stellte die Eroffnung auch keinen Wen-
depunkt dar, sondern manifestierte die aktuelle Situation einer Entwick-
lung, die mit dem dar al-funiin eingesetzt hatte.!> Kennzeichnend dafiir
sei laut Catanzaro, dass es eben nicht in erster Linie die Intellektuellen mit

8  Milani 2011: 265.

9 Nafisi 1344/1965-66: 13.

100 Catanzaro 2014: 44. So auch Nafisi iiber militirische Ausbildungseinrichtungen: ,In
friheren Zeiten schickte man die Soldaten zum Studium ins Ausland, insbesondere
nach Frankreich, und auch zu Beginn dieser Epoche war das noch so. Doch nun gibt
es zahlreiche Hochschulen und Universitéten, die jedes Jahr eine Anzahl von Absolven-
ten verabschieden. Es ist offensichtlich, wie wichtig die technischen Universitaten fiir
eine Armee sind, die die Unabhingigkeit des eigenen Landes verteidigen will"“ Nafisi
1344/1965-66: 32.

101 Catanzaro 2014: 45.

102 1bd. 49.

58

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihren oft phantastischen Modernisierungskonzepten waren, sondern die
Pragmatiker, die die Modernisierung des Landes real initiierten und auch
vorantrieben.!® Der Unterricht, bei dem das unterschiedliche Lehrperso-
nal mit seinen diversen Ausbildungsbiographien aus aller Welt erstaunlich
frei agieren konnte, war ,a kind of patchwork teaching“1** gewesen und bot
keineswegs die lineare Ausbildung, die laut Nafisis Text durch die Univer-
sitét geleistet wurde. Nafisi spart die Aktivitdten, Rivalitdten und Initiativen
seiner Zeitgenossen aus und verweist wiederum auf eine Wiederherstellung
der Vergangenheit, indem er schreibt: ,Keine Universitdt zu haben, war
besonders niederschmetternd fiir Iran, da Iran die erste Nation gewesen
war, die eine Universitit gegriindet hatte 1% Riza Sah fiillte folglich eine bis
dahin schmachvolle Liicke, da Iran das Geburtsland der Institution Uni-
versitit gewesen sei, die zur Zeit der Sasaniden in Gundisapir eréffnet wor-
den war,'% und entkréftet insofern den Verdacht der reinen Nachahmung
europaisch-amerikanischer Bildungskonzepte.” Im Gegensatz zu der Uni-
versitdt Teheran, die als Projekt des Schahs bewertet wird, wird die positiv
konnotierte Griindung des dar al-funiin dem Minister Amir Kabir zuge-
schrieben, der den Grundstein zu moderner Bildung in Iran legte. Auch der
grof3seldschukische Minister Nizam al-Mulk (408-485/1018-1092) habe die
Einrichtung etlicher Universititen in so weit entfernten Stadten wie Bag-
dad, Isfahan, Nisapar, Balh, Marw und Awaz veranlasst.!® Die Heroisie-
rungsstrategien mit ihrem mafgeblichen Anteil an Abgrenzungsnarrativen,
die das (vermeintliche) Scheitern der Qagaren thematisieren, um Riza Sah
und das monarchische Herrschaftssystem zu legitimieren, schufen damit
Platz fiir die Heroisierung weiterer Figuren, in diesem Fall des Gelehrten als
Politiker. Atabaki stellt fest, dass die Historiker aller politischen Loyalitdten
vereinte, dass sie
exclusively assigned the agency in history to the elite with a distinct class association,

faith affiliation and political aspiration that in their multiplicity could be clerics, secu-
lar intelligentsias, colonialists and social or political institutions.10?

103 Ibd. 47 f.

10% Thd. 49.

105 Nafisi 1344/1965-66: 94.

106 Tbd. 94.

107 Wie auch Christl Catanzaro die Vorstellung eines reinen Wissenstransfers von West nach
Ost ablehnt, allerdings unter ganzlich anderen Vorzeichen. Sie spricht stattdessen von
einer eigenstdndigen wie eklektizistischen Implementierung von Details, die Ergebnis
eines Aushandlungsprozesses waren und entsprechend keine Eins-zu-eins-Ubertragung
eines bestimmten européischen oder amerikanischen Universititsmodells. Catanzaro
2014: 47 f.

108 Nafisi 1344/1965-66: 97.

109 Atabaki 2010: 69 .

59

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine wesentliche Einschrankung dieser Perspektive stellt die monarchisti-
sche Lesart dar, die zwar grundsiatzlich davon ausgeht, dass eine gebildete
Elite der Priifstein fiir den zivilisierten Status einer Nation ist, sie aber der
Leitung eines starken Monarchen bedarf. Die Verdienste der Pahlawis um
die iranische Kultur verdeutlichen dies:

Dazu gehort die 1.000-Jahr-Feier von Firdausi, welche im Herbst 1313 [1934] stattfand
und zu den internationalen Ereignissen gezahlt wird, denn es wurde nicht nur in Iran
ein pomposes Fest gefeiert und ein Kongress abgehalten, an dem viele Iranisten und
Vertreter aus aller Welt teilnahmen und damit anwesend waren, als das Mausoleum
von Firdausi durch den Sah eréffnet wurde, sondern auch in den wichtigen auslandi-
schen Hauptstidten selbst (...) wurde man auf die Ereignisse aufmerksam. Auf diese
Weise wurde Iran und Irans Rang in der Welt bekannt. Zu nennen ist auch das Fest
zur 700-Jahrfeier von Gulistan und Bustan im Jahre 1316 [1938], wodurch die Grofie
Sa‘dis in der Welt bekannt wurde. Durch solche Ereignisse kehrte die verlorene Tap-
ferkeit (rith-i mardi-u mardanagi) zuriick.!1°

Nafisi verkniipft die ebenfalls junge Vorstellung, bei Firdausis Sahnama
handle es sich um ein Nationalepos,'!! das als solches Schutz und Pflege
bedarf, mit jener von gerechter Herrschaft. Riza Sahs besondere Leistung
bestehe darin, dass es ihm gelungen sei, nach Jahrhunderten den Dichtern
Firdausi und Sa‘di ihren gebithrenden Platz in Iran und der Welt zuzu-
weisen. Wie exzeptionell diese Leistung ist, wird durch die negative Kon-
trastfolie der Qagaren deutlich. So berichtet Nafisi, dass zu ihrer Zeit der
Staatshaushalt dermaflen desolat gewesen sei, dass ein gdhndma—Exemplar
verkauft werden musste,'? was von ihm als symptomatisch fiir den Aus-
verkauf der Nation gewertet wird. Durch die Verkniipfung dieser Vorstel-
lungen wird eine reziproke Verstirkung bewirkt. Denn dass Riza Sah den
Gelehrten den Raum bietet, von der Welt geehrt zu werden, bekraftigt die
Notwendigkeit dieser Ehrung. Gleichzeitig bespielt Nafisi damit einen vor-
handenen Diskurs: In einem zeitgendssischen Text konstatiert Safa, dass
Abta Muslim der grofite Held (qahraman) der iranischen Geschichte sei,
nicht etwa wegen seiner militdrischen Leistungen, sondern da er die irani-
sche Kultur mittelbar in der Welt verbreitete.!!3

Ohne das Korsett eines streng gefithrten Staates sei diese intellektuelle
Elite allerdings geneigt, der Korruption anheim zu fallen. Die Integration
elitarer Kreise in den (angeblich) zentralistischen Staat durch ihre Subordi-
nierung folgt historischen Beispielen, in denen ein - so der Text — gerechtes
Herrschaftssystem verwirklicht werden konnte:

10 Nafisi 1344/1965-66: 53.
11 Dabashi 2019: 106.
12 Nafisi 1344/1965-66: 67.
113 Safa 1385/2006: 34.

60

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unter den Sasaniden ging es ebenfalls gerecht zu, zumal die Priester sehr gebildet
waren. (...) Sogar in der islamischen Zeit herrschte Gerechtigkeit, besonders unter
Sah ‘Abbas. (...) In der Zeit der Safawiden gab es eine breite Verwaltung in Iran und
die Geistlichen waren in Ringe und Amter unterteilt, und in jeder Region war einer
fiur die Abwehr von Tyrannei und fiir die Rechtsprechung zustindig. Und als die
Safawiden schwicher wurden, geriet diese Sitte langsam in Vergessenheit und die
Geistlichen judizierten nur noch aus Eigennutz und zur Selbstbereicherung.!14

Die umstrittene Rolle der religiosen Elite in der Pahlawi-Zeit spiegelt sich
in diesem Passus wider, und die von Riza Sah angestofSenen weitreichenden
Machtbeschrankungen finden eine historische Begriindung, zumal eine
herausragende Herrscherfigur mit einem Zeitalter der Bliite identifiziert
wird.

Eine unhinterfragt angenommene Ausnahme stellt die Qagarenzeit dar.
Die zahllosen Reformen wihrend der Regierungszeit hinterlief3en ein erkla-
rungsbediirftiges Vakuum: Da die Herrscher der Qagaren aus narrativischen
Griinden selbst keine mugaddids sein konnten, mussten die ,Erneuerungen’
ihrer Zeit anders erklart werden. Die Gedanken und Arbeiten der Intellek-
tuellen des 13./19. Jahrhunderts wurden als Vorbereitung auf die Konstituti-
onelle Revolution gedeutet und damit als in Opposition zu den qagarischen
Herrschern stehend, so dass die zeitgendssischen Gelehrten im Folgenden
von der Marginalisierung der qagarischen Regenten profitierten, indem sie
die im 13./19. Jahrhundert erfolgreich umgesetzten Reformen Politikern,
allen voran Ministern (die eng verkniipft mit dem Gelehrten sind), zuschrei-
ben konnten. Besonders zu nennen sind hier Amir Kabir, der den Grund-
stein moderner Bildung in Iran gelegt habe und Hagg Mirza ‘Ali Han. Die
Interessen der Pahlawis — namlich die Deklassierung der Qagaren, die ihren
eigenen Machtanspruch nicht nur gerechtfertigt, sondern sogar notwendig
erscheinen lassen — korrelierten mit den Interessen der Intellektuellen, die
Rolle des Gelehrten in der Gesellschaft auszubauen. Auf diese Weise gelang
es den Wissenschaftlern und Intellektuellen, den gesellschaftlichen Ort
ihrer eigenen Rolle zu definieren und sich als Séule des nationalen und
herrschaftlichen Gefiiges zu etablieren, obwohl sie sich in den Narrativen
um die Universitatsgriindung und andere Kulturreformen an den Rand
gedrangt sahen.

114 Nafisi 1344/1965-66: 40.

61

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

21.01.2026, 18:22:07.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Der Schah bei Hasan Pirniya

Die Themen aus Nafisis Text finden sich auch in der Geschichtsschreibung
jener Zeit verarbeitet, die sich nicht explizit mit Riza Sahs Herrschaft befas-
sen, aber im Kontext seiner Regierungszeit entstanden sind. Exemplarisch
soll das Werk des Historikers und Politikers Hasan Pirniya herangezogen
werden, der sich nach seinem Riickzug aus dem offentlichen Leben vor
allem mit der Antike beschaftigte.

Hasan Pirniya (1250-1314/1872-1935) entstammte der qagarischen
Elite und absolvierte sein Studium in Moskau, wo er hauptséchlich Jura
horte. Folglich war er kein ausgebildeter Historiker, doch verdankte er
seine methodisch skrupuldse und umsichtige Arbeitsweise vermutlich die-
ser Ausbildung. Er wirkte {iber 30 Jahre in der Politik, wo er diverse hohe
Amter, unter anderem mehrfach das des Premierministers bekleidete. Seine
historiographischen Schriften sind angereichert von diesen Erfahrungen
und ideologisch grundiert durch seinen Nationalismus, Konstitutionalis-
mus und sein aktivistisches Interesse an juristischen Reformen.! Dabei zeigt
Pirniya sich in seinen Arbeiten {iber dynastische Abfolgen von Ibn Haldin
(732-808/1332-1406) beeinflusst. Der Detailreichtum und die akribische
Aufbereitung der Quellentexte, die Grundlage seiner Studien sind, weisen,
in seinem Bestreben, die Geschichte, so darzustellen wie sie eigentlich war,
intellektuelle Verbindungen zu Ranke auf.? Sein umfassendes dreibandiges
Werk zur alten Geschichte Irans (Tarih-i Iran-i Bastan, haufig gebrauchter
Kurztitel: Iran-i Bastan) verfasste er zwar nach dem Riicktritt von seinen
politischen Amtern, allerdings stellte die Beschiftigung mit der vorisla-
mischen Zeit ebenfalls ein politisches Projekt dar, in dem er eine direkte
Verbindung jener Epoche mit seiner Gegenwart herstellte.* Touraj Atabaki
hebt Pirniyas Beobachtung hervor, derzufolge Irans territoriale Integritit
»has been safeguarded by her own agents who act as savior rulers* Diese
Strukturen der Geschichte einer Nation sind gepréagt durch Individuen, ihre
Taten und ihre Eigenschaften, weswegen seine Betrachtung der iranischen
Konige der Antike und die Bewertung ihrer Leistungen groflen Raum in
seiner Arbeit einnimmt. Dabei ldsst sich eine deutliche Perspektivverschie-
bung gegeniiber der bisherigen Geschichtsschreibung iiber jene Tage fest-
stellen, eine Verschiebung, in der sich der neue Zeitgeist verdichtet. In der

1 Azimi 2012: 370 f.

2 Ibd. 376; Ranke 1874: vii.

3 Atabaki 2010: 74. Den dritten Band konnte Pirniya nach einem Herzinfarkt nicht mehr
vollenden, er wurde aber dennoch publiziert. Auch Sa‘id Nafisi, den er damit beauf-
tragte, gelang es offenbar nicht. Azimi 2012: 375.

4 Atabaki 2010: 75.

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qagarenzeit dominierte ein negatives Konigsbild der vorislamischen Ara in
den historiographischen Werken, in der die Herrscher grausam und brutal
erscheinen, in rauen Mengen Alkohol tranken und Inzest pflegten.> Zwar
tauchen solche Motive weiterhin auf, doch bemisst Pirniya Erfolg, Charak-
ter und Grofimannstum nicht linger an islamisch-moralischen Mafistdben,
sondern stellt den Dienst an der Nation in den Mittelpunkt seines Inter-
esses. Ein typisches Narrativ in Die Geschichte Irans in der Antike berich-
tet von einem hervorzuhebenden Herrscher, der bestindige Institutionen
geschaffen habe, die auch Krisen {iberdauern konnten. Das Werk war Teil
eines Mammutprojekts zur iranischen Geschichte, das sich auf drei Auto-
ren verteilen sollte: Neben Pirniya war geplant, dass Isa Sadiq und ‘Abbas
Igbal Monographien publizieren, die sich jeweils mit der Mittleren Periode
(Sadiq) und der Neuzeit (Igbal) befassen sollten.® Pirniya war jedoch der
einzige, der diese Aufgabe tatsichlich beendete. Der Premierminister hatte
in Folge des Zerwiirfnisses mit Riza Han sein Amt niedergelegt. Letzterer
war zu dem Zeitpunkt noch Kriegsminister und hatte Pirniya angedroht,
ihm den Zutritt zum Hof zu verweigern, wenn er nicht die von ihm heraus-
gegebene Zeitung Hagiqat schliefle.” Im Anschluss an den voriibergehen-
den Riickzug aus der Politik widmete er sich geschichtlichen Themen und
schrieb Die Geschichte Irans in der Antike, das tiber Jahrzehnte hinweg das
Standardwerk fiir antike, iranische Geschichte blieb und auch in Bildungs-
einrichtungen verwendet wurde. In seinem Vorwort postuliert er, dass es
zwei Moglichkeiten gebe, die Geschichte des alten Iran zu schreiben: zum
einen, indem man sich auf die européischen Arbeiten stiitze, die im Laufe
des letzten Jahrhunderts vielfach erschienen seien, da sich seit dieser Zeit
die europdischen Gelehrten besonders fiir Iran interessierten. Die andere
Moglichkeit sei, direkt zu den Quellen zuriickzukehren. Er habe sich fiir
letzteres entschieden, da das Zuriickkehren zu den urspriinglichen Quellen
oder ihren vertrauenswiirdigen Ubersetzungen gegeniiber Informationen
aus zweiter oder dritter Hand zu bevorzugen sei.® Deutlich wird hieran der
emanzipatorische Charakter dieser Quellenkompilationen, die dabei hal-
fen, sich von den Interpretationen und Arbeiten der Orientalist-innen abzu-
grenzen. Denn wie Asgharzdeh konstatiert, waren ,Orientalist methods of
knowing and research (. .) deeply imbedded in Iranian historiography*’
Pirniya befreit sich durch diese Herangehensweise von den Interpreta-
tionen der europdischer Historiker und bleibt dennoch anschlussfihig
an ihren Diskurs. Es gelingt ihm, eine Verschiebung der oben vorgestell-

Kazemi 2013: 53 f.

Vejdani 2015: 79.

Soleimani 2014: 182

Pirniya 1395/2016-17: Vorwort (ohne Seitenzahlen).
Asgharzadeh 2007: 79.

O NN AW

64

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ten Annahmen zu erwirken und dabei an zeitgendssische Fragestellungen
anzukniipfen, die wahrend seiner politischen Karriere virulent waren.

Der Schah als Nukleus des starken Staates

Die Singularitdt und zentrale Bedeutung der Herrscher ergibt sich in For-
mulierungen, wie sie bereits von Nafisi bekannt sind. Ahnlich wie dieser
identifiziert Pirniya einzelne Manner, mit denen die Entwicklungen von
Jahrhunderten ihren Ausgang nehmen. Entsprechend urteilt Pirniya, dass,
wenn Darius I. (t. 468 v. Chr.) nicht den Thron bestiegen hitte, es wie einst
bei den Medern bald zu Ende gewesen wiére mit den Achdmeniden,!® wih-
rend Darius I. den Untergang des iranischen Staates und mit ihm des kultu-
rellen Lebens also vorerst abwenden konnte. Was ihn von anderen Autoren
jedoch unterscheidet ist, dass in seinem Geschichtswerk diese grofien Mén-
ner ausschliefSlich Herrscher sind. Auch Touraj Atabaki beobachtet, dass in
Die Geschichte Irans in der Antike Irans Siege und Wohlstand sowie Nie-
derlagen und Hungersnéte von der Weisheit und Tatkraft der Herrscher
abhingen. Unter diesen Voraussetzungen sei es die wesentliche Aufgabe
von ,savior-rulers’, nach Phasen des Chaos und Verfalls Gerechtigkeit und
Prosperitét wiederherzustellen.!!

Pirniya beschreibt das Leben dieser Herrscher en détail und erstellt iiber
sein Geschichtswerk hinweg eine flexibel-relationale Rangliste der Konige.
Darin vergleicht er ihre Taten miteinander, lobt ihre Tapferkeit und ihren
Mut (Suga‘-u gangi) und kritisiert ihre Fehler. Tendenziell werden immer wie-
der die gleichen Eigenschaften referiert, neben den erwéhnten kriegerisch
konnotierten wie Tapferkeit auch Geschicklichkeit (mahir) und Entschluss-
freude (‘azmi rasih), Giite, die sich nicht nur in der Rede zeige, sondern auch
in Taten,'> des Weiteren sind Vorsicht und sogar Kunstgeschmack gelegent-
lich thematisierte Qualititen.!® Einige Herrscher zeichneten sich dadurch aus,
dass sie unter schwierigen Bedingungen nicht aufgaben und trotz massiver
militdrischer Angriffe das Reich ohne territoriale Verluste an ihre Nachfolger
tibergeben konnten.!* Insgesamt lésst sich jedoch feststellen, dass militarische
Ereignisse und ihre erfolgreiche Beantwortung sowie der Ausbau des Staats-
wesens fiir Pirniya erfolgreiches Konigtum ausmachen.

Besonders deutlich artikuliert sich die kompetitive Bewertung der Konige
in seiner Beurteilung von Darius IIL (t. 330 v. Chr.), den er trotz seiner Nie-

10" Pirniya 1395/2016-17: 687.
11 Atabaki 2010: 75.

12 Pirniya 1395/2016-17: 2464 .
13 Ibd. 2246.

14 Thd. 2488.

65

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

derlage gegen Alexander den GrofSen (t. 323 v. Chr.) als einen der grofien
Konige Irans wiirdigt. Er sei ein guter Herrscher gewesen, der Iran aus der
Misere fiihren wollte und dessen Pline von dem Eroberungszug Alexanders
durchkreuzt wurden.!> Doch war er eben nicht der Herrscher, den Iran zu
diesem Zeitpunkt gebraucht habe.!® Nur eine aufSerordentliche Persénlich-
keit wie Alexander, so Pirniya, habe Iran damals erobern konnen, und ohne
ihn wiéren die Makedonier gewiss niemals erfolgreich gewesen. Zweifellos
hitte es auch einer auflerordentlichen Personlichkeit bedurft, diese Erobe-
rung abzuwenden, eines Kyros des Grofien (t. 530 v. Chr.) oder eines Ardasir
III. (t. 630 v. Chr.), also eines Herrschers, der tiber Darius III. rangiere. Doch
obgleich dieser weder ihren Verstand, noch ihre Willenskraft hatte, bewahrte
er seinen Selbstrespekt bis zum letzten Atemzug und beendete sein Leben in
Ehre.””

Wie hier schon deutlich wird, werden militérische Siege zwar positiv her-
vorgehoben, sind jedoch nicht ausreichend, um einen grofien Herrscher zu
konstituieren. So zeigte sich Farhad IV. (ca r. 37-2 v. Chr.) im Krieg gegen
das Romische Reich zwar als entschlussfest (‘azmi), unerschiitterlich (rasih)
und starken Herzens (gawwat-qalb), aber weil er auch grausam und tyran-
nisch war, legte er gleichzeitig den Samen fiir den Untergang des Reiches.
So bewahrte er mit einer Hand das Partherreich davor, von den Romern
eingenommen zu werden, und leitete mit der anderen den Niedergang des
Staates ein.!® In dieser Darstellung wird die bedeutende Rolle der Staatsfiih-
rung und des Institutionenausbaus deutlich, welche Pirniya wéihrend seiner
politischen Arbeit begleiteten und seinen Blick auf die Geschichte infor-
mierten. Eine der zentralen Personlichkeiten der iranischen Geschichte ist
nach Ansicht von Pirniya daher Kyros der Grofie (t. 530 v. Chr.), ,einer der
wenigen Mianner aus der Geschichte der Antike, die den Menschen heute
noch vertraut“!® seien. Er sei einer von dreien, deren Namen in einem
Atemzug genannt werden: Kyros, Alexander und Julius Caesar. Eine denk-
wiirdige Auflistung, die zum einen anschlussfihig an die Arbeiten europdi-
scher Historiker jener Zeit ist, zum anderen den grofien Ménnern Irans
eine internationale Verortung bietet. Die Bekanntheit dieses Schahs unter
den Menschen habe laut Pirniya mehrere Griinde: Sein hohes Ansehen bei
den Juden (bani israil) und seine vorteilhafte Beschreibung in ihren hei-
ligen Texten sowie seine beeindruckenden Eroberungen, mit denen er das
Reich vom Oxus bis nach Agypten ausdehnte. Doch liege sein Ruhm eigent-

15 Pirniya 1395/2016-17: 1446.

16 Eben dieser Gedanke wird ja einige Jahre spiter ebenfalls von Muhammad Riza Szh in
Bezug auf seinen Vater und sich artikuliert.

17" Pirniya 1395/2016-17: 1447.

18 Ibd. 2387.

19 1bd. 474.

66

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lich nicht hierin begriindet, denn schon vor ihm hétten andere Herrscher
bedeutende Gebiete in Agypten, Babylon und Assur erobert. Vielmehr liege
seine Bekanntheit an seinem Verhalten und seinem Stil, denn beides wurde
im Alten Orient (masraq-i gadim) zum ersten Mal sichtbar. Er beseitigte
die Tyrannei der vorhergegangenen Konige insbesondere aus Assur, die die
eroberten Gebiete mit Schrecken iiberzogen, die Konigsfamilie ermorde-
ten und sogar die Tiere blendeten.?’ Kyros hingegen liefS die Konige und
Prinzen am Leben, pliinderte die eroberten Stidte nicht und behandelte
die Heiligtiimer anderer Nationen mit Respekt und erbaute ihnen Tempel.
Daruber hinaus achtete er die lokalen Herrschaftsstrukturen, indem er bei-
spielsweise in Lydia einen Verwalter einsetzte, den die Bevolkerung selbst
wihlte. Aber dieses Verhalten sei nicht ausschlief3lich auf die Personlich-
keit Kyros® zuriickzufiihren, sondern hange auch mit der alten iranischen
Religion zusammen.?! Der Schah bietet damit also ein Exempel fiir ideale
Herrschaft, wie sie auch noch in der Gegenwart des Historikers implemen-
tiert werden sollte; mit Augenmerk auf dem Spannungsverhaltnis zwischen
Zentralstaat mit seinen gebiindelten Institutionen in der Hauptstadt und
der Provinz mit ihren eigenen Anforderungen. Auch iiber die Eroberungen
von Darius I. bemerkt Pirniya, dass es eine Erkenntnis der Geschichte sei,
dass eine Nation, die allzu weit von ihrem Machtzentrum liegende Gebiete
erobert, irgendwann kollabiere, weswegen es eine weise Entscheidung des
Schahs gewesen sei, die Donau nicht zu iiberschreiten.?? Der Passus iiber
Kyros weist insgesamt starke Parallelen zu der Darstellung von Riza Sahs
idealer Herrschaft und seinen Verwaltungsreformen nach Nafisi auf. Der
Historiker wird damit auch zum Mahner, der darauf hinweist, welche Eigen-
schaften vorbildliche Herrschaft auszeichnen. Die Erwahnung der Religion
ist keinesfalls arbitrar, sondern erinnert daran, dass auch der Schah wer-
tegebunden agieren sollte und in einem kulturellen Kontext steht, der die
Voraussetzung und das Fundament fiir gerechte Regierungsgewalt bildet.
In solchen Textpassagen wird deutlich, dass sich insbesondere die frithe
Geschichtsschreibung einiges an Unabhéngigkeit bewahren konnte.
Militrische Uberlegenheit bleibt aber eine Voraussetzung. So schreibt er
tiber Ardasir, dass dieser zwar ein gerechter Herrscher und seinen Unter-
tanen gegeniiber milde gewesen sei, tapfer (dalir) und ein gawanmard® -
seine Zeit allerdings lieber mit Frauen verbrachte, als in den Krieg zu zie-
hen.?* Insgesamt ldsst sich beobachten, dass eine postulierte Anhénglich-
keit gegeniiber Frauen ent-ménnlichend ist und den Status einer starken

20 Tbd. 475.
21 1bd. 476.
22 Tbd. 690.
23 Etwa »mutiger Mann', Details siche Teil I ,Babak als [iti, p. 112-130.
24 Tbd. 951.

67

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herrscherfigur bedroht. Uber Darius IL. (t. 404 v. Chr.) urteilt Pirniya, dass
jener keinerlei Ahnlichkeit mit seinem Grof3vater Darius I. gehabt habe
und Frauen und Kastraten gestattete, sich in die Regierungsgeschafte einzu-
mischen.?® Dieses Verhalten erschiitterte laut Pirniya das Vertrauen seiner
Truppen und fithrte zum Niedergang der militarischen Disziplin, so dass er
Iran in einem degenerierten Zustand hinterlief3.2¢

Lobend hebt er allerdings einen der wenigen parthischen Konige her-
vor, der weder ein Vater- noch ein Brudermorder gewesen sei und danach
trachtete, die Einheit und Harmonie der herrschenden Familie zu starken,?”
was sich positiv auf den Zustand der Nation auswirkte, da die Herrscher ein
Spiegelbild des Landes seien. Explizit wird der direkte Zusammenhang zwi-
schen dem Zustand der Nation und den Eigenschaften des Herrschers bei
Konig Irduwan, der cholerisch (tundhii) und jahzornig (sadid al-‘aml) war
und zu dessen Regierungszeit das Land von Revolutionen und Biirgerkrie-
gen erschiittert wurde.?® An anderer Stelle erldutert er, dass daraus, dass Bes-
sos das Verbrechen beging, Darius III. zu betriigen und sogar umzubringen,
nur geschlossen werden konne, dass es zu dem damaligen Zeitpunkt keine
Einheit und keinen Zusammenhalt in Iran gab und die héfische Kultur ver-
dorben war.? Pirniya bewertet den Erfolg einer Schahfigur entsprechend
am Maf3stab des nationalen Erhalts und konstatiert einen unmittelbaren
Einfluss der Schahfigur auf die Nation. Ein gutes Leben der einfachen Bevol-
kerung konne dieser Vorstellung nach nur gewéhrleistet werden, wenn der
Schah ein verbindendes Glied im politischen und sozialen Getiige darstelle
und nicht lediglich seinen eigenen Machterhalt forciere. Entsprechend wer-
den Personlichkeiten lobend hervorgehoben, die mit ihrem Umfeld koope-
rieren. Darius I. (t. 486 v. Chr.) etwa wahlte die Menschen, die er mit der
Erledigung bestimmter Aufgaben betraute, sorgsam aus (saib) und machte
hierin keine Fehler.3 Im Gegensatz dazu stehe ein anderer Konig, der viele
gute Eigenschaften in sich vereinte: Ein gutaussehender (sakil) und stattli-
cher Mann, dessen Verhalten edel und dessen Ansichten klug waren. Er war
grofdziigig und tapfer, verstrickte sich aber mit seinen Nachfolgern in einen
Krieg, der seine Schwiche offenbarte: Er wéhlte nicht die richtigen Perso-
nen in sein Umfeld und fehlte daher, so dass seine Herrschaft den Beginn

25 Die Vorstellung, dass die Einmischung von Frauen in die Regierungsgeschifte ein

Zeichen fur einen verweichlichten Herrscher sei, findet sich noch bei Gholam Reza
Afkhami. Er konstatiert in seiner Muhammad-Riié—géh—Biographie, dass die zweite Ehe-
frau Turaya Isfandiyari Bahtiyari eine Probe fiir den jungen Konig gewesen sei — die er
bestand, wie die Scheidung offenbare. Afkhami 2009: 43.

26 Pirniya 1395/2016-17: 989 .

27 1bd. 2464 f.

28 Ibd. 2413.

29 Tbd. 1447 f.

30 Thd. 687.

68

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des Niedergangs seiner Dynastie markierte.3! Auch hier wird der Historiker
wieder zum Mahner, der den Rat und die Beratung als zentralen Aspekt von
gerechter Herrschaft in den Raum stellt und dabei gleichzeitig sein eigenes
politisches Milieu rhetorisch bestérkt.

Die militdrische wie autoritdre Zeichnung des Schahs, der immer dann
besonders erfolgreich ist, wenn es ihm gelingt, das Land zu befrieden und
staatliche Strukturen auszubauen, wirkt auch in der Geschichtsschreibung
dieser Phase in andere Epochen hinein. Dabei wird meist der (iiblicher-
weise namentlich nicht genannte) Text Pirniyas als Referenzquelle deutlich.
So schreibt der Historiker und Literaturwissenschaftler Zabihullah Safa in
einem Artikel {iber Sah ‘Abbas den Grofien, dass dieser zweifelsohne einer
der groflen Herrscher Irans gewesen sei, gleichzusetzen mit Darius dem
Groflen, Husruw I. und Antsirwan - die grofien Namen, die schon Pirniya
anfiihrt. Besonders mit Anasirwan habe er eine groffe Ahnlichkeit, denn
wie dieser habe er sein Erbe angetreten, als das Land im Chaos versank,
und wie jenem gelang es ihm, dieser Probleme Herr zu werden, und genau
wie Anusirwan nahm er wichtige Reformen in Angriff. Seine Herrschaft
sei fraglos der Hohepunkt seiner Dynastie gewesen, die dank ihm in Kraft
und Fortschritt erstrahlte. Und genau wie es nach Husruw I. mit dem Staat
bergab ging, so ging es nach der Regierung von Sah ‘Abbas auch mit den
Safawiden bergab. Sah ‘Abbas, konstatiert Safa, sei ein mutiger und fahi-
ger Herrscher gewesen, ein Mann der Reform und der Politik. Besonders
forderte er den Handel und den Schutz der Wege, die das Land verbanden
und die bis heute noch sichtbar seien.>? Hier wird auch wieder der Gedanke
der Uberdauerung deutlich, der Schaffung von Bestindigem, das das Land
tiber Jahrhunderte zu pragen vermochte. Auffillig ist auch, dass Safa in
seiner Studie zu Heldenepen zur Beschreibung der Kénige des Sahnamas
ein ganz dhnliches Vokabular verwendet wie der Historiker Pirniya. Seine
Herrscherfiguren zeichnen sich durch die gleichen Eigenschaften aus, die
auch der Literaturwissenschaftler in den heroischen Herrschern identifi-
ziert. Hierzu zéhlt insbesondere der Begrift gawanmardi,>* der die Herr-
scher bereits semantisch als Helden kenntlich macht. Neben der gezielten
Preisung einiger Herrscher in der stets gleichen Systematik werden diese
Qualitaten auch durch den Kontrast mit besonders negativ zu bewertenden
Herrscherpersonlichkeiten deutlich. Alexander der Grofie stellt eine solche
Figur dar. In der Auseinandersetzung mit dem Eroberer deutet sich auch
erstmals eine besondere Herausforderung der nationalistischen iranischen

31 Thd. 905.

32 Safa 1385/2006: 394.

33 Etwa: mannliches Heldentum; ausfiihrlich behandelt im Kapitel ,Der Krieger Babak-i
Hurramdin® p. 97-133.

69

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Historiker an. Sie bestand darin, dass das, was sie selbst als Iran definier-
ten, in den Quellentexten oft als das Andere konstituiert wurde. Damit
galt es umzugehen, wobei eine besondere Schwierigkeit darstellte, dass es
zur Arbeitsweise der Historiker gehorte, die Quellen moglichst wortlich
zugdnglich zu machen. Sie mussten folglich gegen historiographische Tradi-
tionen - die europdische oder die islamische — anschreiben. Deutlich wird
dies in Pirniyas Bewertung Alexanders des Grofien, den er zum Antihel-
den aufbaut und der explizit das Gegenteil eines guten Herrschers darstellt.
Genau wie Nafisis Qagaren lasst er ,ex negativo die disparaten Momente
des Heroischen hervortreten.* Anders als diese stellt Alexander der Grofe
jedoch ein Skandalon dar und ldsst sich nach Brockling mit der Qualitati-
ven Opposition fassen.>

34 CH, Antiheld. Hervorhebung i. O.
3 Details siehe im Unterkapitel ,,Das Scheitern am Heroischen® p. 90-105.

70

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Exkurs: Die Genese eines Antihelden

Pirniya pragt mit seiner Darstellung das Verstindnis von Alexander dem
Groflen iiber Jahrzehnte hinweg, ungeachtet der Tatsache, dass sie in
starkem Widerspruch zu bis dahin mehrheitlich iiberlieferten Alexander-
vorstellungen stehen. Die Alexanderrezeption ist damit geeignet, einer-
seits ein Schlaglicht auf das Verhiltnis zwischen Sahnama bzw. tradierten
Geschichtsaufassungen und moderner Geschichtsschreibung in Iran zu
werfen, andererseits die Entwicklung einer ddmonisierten historischen
Personlichkeit iiber die Herrschaftsperiode der Pahlawis nachzuzeichnen.
Zunichst wird ein Uberblick iiber die im Sahndma erzihlte Geschichte
und die Perspektiven der europdischen Geschichtsschreibung gegeben, um
anschliefend diese mit den Arbeiten von iranischen Historikern ins Ver-
haltnis zu setzen.

Alexander der Grofe im Sahnama

Firdausi beginnt die Geschichte Alexanders mit den klandestinen Ereignissen
um seine Zeugung und Geburt, deren Voraussetzung die erfolgreichen Feld-
ziige des persischen GrofSkonigs Darab sind. Dieser zog, nachdem er bereits
die Araber besiegt hatte, gegen Filqis, Philipp von Makedonien, in den Krieg.
Philipp fiirchtete um seine Hauptstadt und machte ihm ein Friedensangebot.
Darab verlangte fiir seine Einwilligung dessen Tochter Nahid. Sie litt jedoch
unter einer Krankheit, die Mundgeruch verursachte, und obwohl Darabs
Arzt eine Heilung hierfiir in einer Pflanze namens Sikandar fand, schickte
Darab, abgestofien von ihrem Geruch, seine junge Frau zuriick zu ihrem
Vater. Dort gebar sie einen Sohn, den Filqis fiir den seinen ausgab, da er sich
schamte, dass Darab seine Tochter verschmaiht hatte. Sie aber nannte ihren
schon gewachsenen, lieblich duftenden Sohn Sikandar, nach dem Kraut, das
sie hatte genesen lassen.! Bereits bei der ersten Begegnung der beiden fragt
Dara seinen Halbbruder ahnungsvoll: ,What’s your line and your lineage?
The royal farr shines from your forehead as if you were a Kayanid prince.?
Und im Sterben liegend bittet er seinen Bruder, seine Tochter RuSanak zur
Frau zu nehmen, die Feste Nauruz und Sada sowie die Traditionen zu ehren
und jeden nach seinem Stand zu behandeln.?

Sekendar answered him, ‘Your heart is pure and your words are wise, O king. I accept
all you have said, and I shall not stray from your words while I am within the borders

Davis 2016: 560 ff.
2 Ibd. 567.
3 Ibd.576f.

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

of your kingdom. I shall accomplish the good deeds you recommended, and your wis-
dom will be my guide’ The master of the world began to weep bitterly.

He kissed Sekendar’s palm and said, ‘T pray
That God will keep and guide you on your way.
I give my flesh to dust, to God my spirit,

My sovereignty is yours now to inherit4

Die enge Beziehung zwischen Alexander und seinem Bruder Dara, der ihm
das konigliche Amt wiirdevoll tibertragt, sowie Alexanders Abstammung
als solche gewihrleisten, dass nur eine mit farr ausgestattete Person Iran
beherrscht. Die durchaus ambivalente Zeichnung der Figur, als ,barbarous
[sic!] conqueror and an ethically motivated searcher for enlightment wird
davon nicht beriihrt. Insgesamt ist jedoch der Beobachtung der Kompara-
tistin Olga Davidson zuzustimmen, die feststellt, dass Alexander ,,is treated
with sympathy, denn Firdausis Epos ,highlights the legendary life of Alex-
ander and portrays him as legitimate ruler of Iran"®

Alexander der GrofSe in Europa

Dennoch lehnt die moderne iranische Geschichtsschreibung eine solche
Uberlieferung ab, ja, ignoriert sie sogar, obwohl Alexander der Grof3e brei-
ten Raum in der iranischen Geschichtsschreibung einnimmt und vor den
islamischen Eroberungen und dem sogenannten ,Mongolensturm' als erste
der drei grofien nationalen Heimsuchungen gilt.” Diese angeblich radikalen
Einschnitte in der nationalen Geschichte Irans beschiftigten die Historiker
zwar ebenfalls vor dem Hintergrund der Frage, wie ihr Land sie tiberdau-
ern konnte, doch gilt die moderne, europdische Geschichtsschreibung, die
nichts von einer Verwandtschaft zwischen Darius und Alexander weifs, als
mafigeblich. Sie hilt Alexander den GrofSen ,fiir die letzte, herrliche Ver-
korperung des Griechentums®, dessen Verdienst es ist, dass das ,hellenis-
tische Licht sich ergof3 iiber die Gestade Asiens und Afrikas bis weit ins

Ibd. 577.

Ibd. xxvii.

Davidson 2006: 15.

Safa identifiziert auch im Sahndma drei Heimsuchungen durch Vélker, die jeweils von
ihren Herrschern reprisentiert werden: Zahhak (Araber), Afrasiyab (Turaner/Tiirken)
und Alexander (ahl-i ram [,Romer‘]). (Safa 1396/2017-18: 257.) Beziiglich Alexan-
ders fiihrt er aus, dass dieser sogar mit Schimpfnamen (namlich intriganter alter Wolf)
bedacht werde, was im Sahnama sonst selten vorkomme (ibd. 209). Die Hervorhebung
dieser Beobachtung deutet an, dass der Literaturwissenschaftler sein Unbehagen an
der Alexanderfigur auch an das Sahnama herantrug. Seines Erachtens ldutet Alexan-
ders Ankunft auch im Sahnama eine Zeitenwende ein und fithrt die diran-i pahlawi zu
einem Ende. Ibd. 220.

NN Ul

72

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Land hinein und die Volker einander naherbrachte®,8 und dessen Erben das
romische Reich griindeten.’

Franz Leopold von Ranke (1795-1886) inspirierte mit seinem Anspruch,
die Geschichte so darstellen zu wollen, wie sie eigentlich war, die iranischen
Historiker-innen bis weit ins 20. Jahrhundert hinein.!® In seiner zwischen
1881 und 1885 erschienenen Weltgeschichte fiihrt er die europdischen Per-
spektiven des 19. Jahrhunderts auf den Eroberer und sein Verhiltnis zu
Iran, mit denen sich die iranischen Historiker auseinandersetzen mussten,
zusammen: Alexander der Grofie, schreibt er, sah sich nach dem Sieg iiber
den persischen Groffkonig mit einer ,uralten, durch Jahrhunderte vererb-
ten einheimischen Religion® konfrontiert, die in der Architektur Persepolis’
ihren Ausdruck gefunden hatte, aber nicht an diese gebunden gewesen sei.
Die materielle Zerstérung durch Alexander vernichtete sie also keineswegs
mit. Diese Religion aber, schreibt Ranke, sei mit der politischen Macht des
Reiches untrennbar verwoben gewesen. Durch den Sieg iiber Darius trat
Alexander nach Ansicht der persischen Untertanen an dessen Stelle, wes-
wegen ihm nun die gleiche ,anbetende Verehrung“!! zuteil wurde, die das
Reich fiir die gottliche Autoritat des Konigs vorsah.'? An den jungen Erobe-
rer trat ,die Versuchung und vielleicht die politische Notwendigkeit heran,
sich eben diesen Begriffen hinzugeben.“!?

Konnte er aber, so muff man fragen, zugleich den orientalischen Despotismus adop-

tieren und ein Konig des Okzidents bleiben; konnte er zugleich Perser und Grieche

sein? In seiner unmittelbarsten Umgebung stiefen diese Differenzen aufeinander. Thm
gefiel es, in der Tiara und der Tracht der persischen Konige zu erscheinen, aber seinen

Mazedoniern war es nicht genehm, die Perser nachzuahmen, ebensowenig den Grie-

chen, die ihn begleiteten. Die mazedonischen Kénige, obwohl von einer Herkunft, die

sie auf die Heroen zuriickfithrten, hatten nie eigenméchtig, sondern nach mazedoni-
schem Gesetz und Herkommen regiert.!

Der Passus zeigt, dass Alexanders Abstammung eindeutig als griechisch
bewertet wird, wahrend die dem Autor persisch scheinenden Elemente als
politisches Kalkiil und mégliche Charakterschwiache ausgelegt werden. Das
Prinzip der Prérogative des persischen Konigtums ,steigerte sich in ihm
durch die Unterwiirfigkeit, die man ihm bewies®, die freilich unmittelbar

8 Ranke 1942: 7 (Einfiihrung des Verlags).

Ibd. 8 (Einfithrung des Verlags).

10 Azimi 2012: 369.

1" Ranke 1942: 62.

12 Hierin ist Ranke sich mit dem Sahnama einig: ,When the Persians saw how Sekandar
honored Dara and mourned for him they offered the young king their homage and loy-
alty“ Davis 2016: 578.

13 Ranke 1942: 62.

14 Tbd. 62 f.

73

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit seinem Charisma, dem Eifer, mit dem er die Geschifte betrieb,'> und
seinem Erfolg zusammenhingen. Diese Tendenzen kulminierten darin, dass
er ,nicht allein als Nachfolger des Grofikonigs, sondern als dessen Racher
auftrat”!® Diese Entwicklung sei, wie bereits angedeutet, bedingt durch sei-
nen Charakter gewesen. Denn Alexander war ,durch und durch (...) leicht
ergriffen von entgegengesetzten Erregungen’ mit einem untriigerischen
Sinn fiir ,das Grofartige und das wahrhaft Grof3e!® so dass seine Siege
»zugleich Fortschritte der allgemeinen Kultur, namentlich auch der tech-
nischen und kommerziellen“ waren.!® Seine Adaption des ,Orientalischen’
ist nach Ranke also eine Verquickung von Hybris, tatsachlicher Grofie und
dem Wunsch, eine ,Verschmelzung beider Nationalititen“? herbeizufiih-
ren, weswegen er die Perser zwar besiegte, ihre ,religiosen Meinungen*!
jedoch nicht unterdriickte. Der im Europa des 19. Jahrhunderts noch von
der Aufkldarung getragene Diskurs zu Alexander dem Grofien sah in dem
Eroberer eine Figur humanistischen Fortschritts, die Asien bzw. den Ori-
ent aus Riickschrittlichkeit und Barbarei befreien sollte und insofern eng
verwoben mit dem imperialistischen Ehrgeiz der europaischen Eliten und
ihren orientalistischen Denkfiguren war.

Vor dem Hintergrund der seit dem 19. Jahrhundert prestigetrachtigen euro-
paischen Geschichtsschreibung erwies sich die Perpetuierung der Annahme,
Alexander sei der Halbbruder von Darius gewesen, als unhaltbar. Die irani-
schen Historiker hatten sich dem Vorwurf unmoderner und unwissenschaft-
licher Methoden ausgesetzt, wenn sie sich nicht ebenfalls auf die griechischen
Quellen, die europdische Historiker wie Ranke heranzogen, gestiitzt hitten.??
Der Historiker Fakhreddin Azimi vermutet sogar, dass Pirniya in seinen
Arbeiten an Ranke ankniipfte.?> Bemerkenswert ist in der Tat, dass Pirniya,
der der Ansicht war, dass Sagen und Legenden tieferliegende Wahrheiten iiber
die Geschichte einer Nation beinhalten,?* in seiner Abhandlung Die Legenden
des antiken Iran (Dastanha-yi Iran-i gadim) aus dem Jahr 1307/1928 einen
vor allem durch seine Kiirze bestechenden Abschnitt dem Eroberer Alexan-
der widmet. Darin stellt er knapp fest, dass das, was tiber Alexander gesagt
oder geschrieben wurde, nicht historisch und von den Iraner-innen ausge-

15" Davis 2016: 34.

16 Tbd. 64. Indem er Bessos, den eigentlichen Mdrder Darius) hinrichtete.

17" Ibd. 77.

18 Ibd. 77 f.

19" Ibd. 77.

20" Tbd. 78.

2L Ibd. 77.

22 Pirniya beispielsweise betont, dass er ,ohne Beweis und Beleg keine Behauptungen auf-
stelle. Pirniya 1395/2016-17: 1945.

23 Azimi 2012: 376.

24 Pirniya 1307/1928: 2.

74

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schmiickt sei (Sah-u barg-ha-yi afziida-and).? Er behandelt Alexander in sei-
ner Geschichte der Antike zwar ausfiihrlich, klammert dabei das Sahnama
und den Alexanderroman jedoch ginzlich aus und stiitzt sich ausschliefilich
auf die Schriften der griechischen Historiker.

Alexander der Grofe in der Pahlawi-Ara

Seine Alexandererzahlung in Die Geschichte Irans in der Antike unter-
scheidet sich dennoch maf3geblich von der Rankes. Dies gelingt, indem er
die Ereignisse in die Perspektive einer longue durée riickt. Er verweist auf
Darius I, der sein Reich neu begriindete und in einer Weise strukturierte,
die auch von Alexander dem Grofien und spéter von den Arabern dankbar
beibehalten wurde. Dies mache Darius zu einem der wichtigsten Herrscher
Irans, der nur mit Husruw I. (t. 579 v. Chr.) und Sah ‘Abbas dem Grof3en
(t. 1038/1629) verglichen werden konne.?® Die enorme Beschleunigung
des Erzdhltempos, das mehrere Jahrtausende iiberspringt und markante
Personlichkeiten heraushebt, lasst Alexander den Groflen wie ein kurzes
Intermezzo erscheinen, dessen Wirken im Kontrast zu den dauerhaften
Errungenschaften der erwahnten iranischen Herrscher steht.

Pirniyas Ansicht nach verhinderte das starke iranische Staatswesen (bei
Ranke die religiosen Meinungen), das von starken Herrschern geformt
worden war, den volligen Zusammenbruch des Reiches im Angesicht eines
schwachen Schahs wie Darius III. (Dara). Darius 1. (t. 486 v. Chr.) sei ein
solch grofler, willensstarker, entschlussfester und verstandiger Herrscher
gewesen, der sein Reich vor dem baldigen Untergang bewahrte.?” Eine wei-
tere Akzentverschiebung erfahrt die Zerstorung Persepolis® gegeniiber dem
Text von Ranke. Aus dieser Tat sei laut Pirniya kein Nutzen fiir Alexander
und die Griechen erwachsen, denn die darauffolgenden Kriege zwischen
den Parthern und den Seleukiden sowie die Gegnerschaft der Sasaniden
und Roms seien eine Konsequenz dieser Tat gewesen. Beriicksichtige man
diesen Aspekt, sei festzustellen, dass der Feldzug des makedonischen Konigs
die Welt teuer zu stehen gekommen sei. Alexanders Ausruf, dass er mit der
Zerstorung Persepolis® die Entziindung des Tempels in Athen rachen wollte,
durfe nicht iberdecken, dass die Iraner-innen selbst das Niederbrennen der
Heiligen Wilder vergelten wollten. Zweifellos, schliefSt Pirniya, begingen

25 Tbd. 39.

26 Pirniya 1395/2016-17: 687.

27 Ubrigens unter anderem dadurch, dass er die Menschen, mit denen er zusammenarbei-
tete, sorgsam wiahlte (Pirniya 1395/2016-17: 687). Natiirlich sollte man sich davor hiiten,
sich in Texten allzu sehr auf die Suche nach dem Autor zu machen, doch in diesem Fall
scheint es angebracht, darin einen expliziten Fingerzeig auf die Pahlawis zu sehen.

75

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beide Kriegsparteien ein Unrecht, das noch fiir ihre Nachkommen eine
schwere Last bedeutete, doch seien es die Griechen gewesen, die die Iraner
das Brandschatzen lehrten.28

Kritische Distanz zu seinen Quellen erwirkt Pirniya gelegentlich, indem er
ihre Unabhéngigkeit in Frage stellt oder durch gezieltes Arrangement Kont-
raste setzt. So zitiert er Alexanders Ausruf, jener sei mit Feuer und Eisen (ahan-
u atas) nach Asien gekommen, und bemerkt alsdann, dass der Herrscher laut
seinen eigenen Historikern, also jenen Leuten, die Alexanders Taten zustimm-
ten oder dazu berufen waren, ihn zu preisen, ein Mann von guter Statur, sehr
klug und tapfer war, ein Mann von Entschlusskraft im Angesicht von Gefahr.
Pirniya fiigt hinzu, Alexander sei ein tatkraftiger gawanmard gewesen, leiden-
schaftlich und genial bis an die Grenze des Wahnsinns, aber auch grausam
und blutriinstig, wenn es seinen Interessen diente. Ohne Zuriickhaltung habe
er Blut von Méannern und Frauen, Jungen und Alten vergossen sowie ganze
Stadte versklavt.?? Seine angeblich guten Eigenschaften werden so umrahmt
von kriegerisch-blutriinstigen Aspekten und dariiber hinaus in Frage gestellt,
indem die Zuverléssigkeit seiner Historiker problematisiert wird. Daher sub-
sumiert Pirniya die Eroberungen zwar unter Alexanders Errungenschaften,
wirft jedoch die Frage auf, zu welchem Preis diese Taten vollbracht wurden.>

Die Zerstorung von Persepolis, die Versklavung von Menschen und die
Lahmlegung des Handels, Punkte, die bei Leopold von Ranke keinerlei
Erwéahnung finden oder seine Ansichten sogar konterkarieren, haben sei-
nes Erachtens schweren Schaden fiir die Menschheit angerichtet.3! Doch
welchen Dienst habe Alexander der Menschheit erwiesen, fragt er weiter:

Baute er Straflen und Kanile? Brachte er der Menschheit Nutzen oder Neuerungen
in der Administration und einen neuen Lebenswandel? Nein, nichts davon ist der
Fall! Es wird behauptet, dass er Alexandria in Agypten und Stidte gleichen Namens
an anderen Orten errichtet habe und bedeutende Karten anfertigte. (...) Doch tiber
Alexandria muss gesagt werden: wir glauben nicht, dass die Errichtung einer Stadt all
diese Todesopfer ausgleicht. Wir sagen: die Erbauung eines Alexandrias, denn von den
anderen Stadten findet sich keine Spur, und selbst wenn es sie gébe, wie konnte es all
die Zerstorung und das Sterben ersetzen?>?

Alexander sei so von Krieg absorbiert gewesen, dass er keine Gelegenheit
hatte, seine Plane zu erfiillen, und daher auch kein guter Organisator war.
Er habe nie angehalten und war, wenn er einmal Rast machte, doch bald
gezwungen weiterzuziehen, um seine unzufriedenen Soldaten ruhig zu stel-
len. Pirniya vergleicht ihn mit iranischen Herrschern und gelangt zu der Ein-

28 Pirniya 1395/2016-17: 1429.
29 Tbd. 1939 f.

30 Tbd. 1940.

31 Ibd.

32 Tbd. 1941 f.

76

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sicht, dass Alexanders Regentschaft einen Riickschritt in der Weltgeschichte
verursachte. Kyros der Grof3e, schreibt Pirniya, habe gewiss auch gemordet,
aber lediglich zur Verteidigung seines Vaterlandes, und das sei etwas ginzlich
Anderes, als in ein fremdes Land einzufallen. Waren die Inder, so fragt er,
Alexanders Schuldner, oder haben sie ein Heer nach Griechenland geschickt?
Wozu diente dann also all die Zerstorung und das Morden? Die Frage,
warum Alexander nach Indien zog, sei hinfillig, er sei eben ein grenzenloser
Mensch gewesen und stand, so Pirniya, im Umgang mit den eroberten Natio-
nen (milal) hinter seinen Vorgangern zuriick. Die Makedonier hatten, wie
wir gesehen haben, keinen Respekt vor der Moral der westasiatischen und
indischen Bevolkerung.3? Diese Ansicht widerspricht direkt Rankes Vorstel-
lung der hellenischen Toleranz, die bereits Alexander gepflegt haben und die
spater Grundlage im Romischen Reich geworden sein soll. Solche Passagen
verdeutlichen zudem die Aktualisierung der antiken Geschichte durch die
konkreten politischen Verhaltnisse in Pirniyas Gegenwart und stellen einen
direkten Bezug zum Kolonialismus her.3*

Schliefllich habe Alexander, um eine Revolte in seiner Armee zu verhin-
dern, die Tage der eitlen Feste hinter sich lassen miissen und sei erneut in
den Krieg gezogen. Vor dem Aufbruch versammelte der Eroberer seine Sol-
daten und verbrannte vor ihnen siamtliche seiner Luxusgiiter und anschlie-
fRend die Luxusartikel seiner Soldaten, wovon diese erst bestiirzt und dann
begeistert waren, weil sie, so Pirniya, Materielles aus der Hand gaben, aber
nicht den Mut und den Gehorsam der Armee.*> So komme man fraglos
zu dem Ergebnis, dass Alexander eine grofie Personlichkeit war und viele
gute und schlechte Eigenschaften hatte, aber mit seiner Maf3losigkeit viel
Unheil und Leid iiber die Menschen seiner Zeit brachte, denn militarische
Siege allein machen fiir ihn keinen grofien Herrscher aus. Gleichwohl halt
Pirniya die Herrschaft Alexanders fiir eine Zasur, die die Verhaltnisse im
,Alten Orient’ neu ordnete.? Die besondere Betonung der Zerstérung von
Stddten ist sicherlich im Kontext der Zerstorung von Persepolis zu deuten,
vor allem jedoch im Spannungsfeld der Heroisierungen zu lesen, da die
Konstruktion von Infrastruktur und die Forderung von Bildung und Han-
del zu den zentralen, heroischen Handlungen in Pirniyas Text gehoren. Die
vorgebliche Kurzlebigkeit von Alexanders Reich und seine hervorstechende
Position als Eroberer konterkarieren diese Ideale. Wie der Soziologe Ulrich
Brockling es fiir den Typ des Berserkers bemerkt, ,verspielt [er] mit seiner
Raserei gleichermafien den Erfolg wie seine moralische Integritat®3”

3 Ibd. 1944 f.

34 Das gilt natiirlich auch fiir Ranke.
35 Pirniya 1395/2016-17: 1446.

36 Tbd. 1946.

37 CH, Antiheld.

77

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ferner ist Pirniya der Ansicht — und hier klingt Rankes Darstellung der
Ereignisse an —, es sei notwendig gewesen, dass Alexander Darius umbréchte,
da die Iraner-innen ihn andernfalls nicht als ihren Herrscher akzeptiert hat-
ten. AufSerdem sorgte Alexander sich, dass eine kleine Anzahl von Soldaten
gegen die Truppen aufbegehren und sich ,opferbereit’ zeigen konnten, eine
These, mit der Pirniya die Idee des angeblich Jahrtausende wahrenden Unab-
héngigkeitkampfes der iranischen Nation aufgreift. An dieser Stelle verweist
Pirniya auf die im Sahndma verarbeiteten Legenden:

Die iranischen Geschichten berichten, dass Darius noch lebte, als Alexander ihn

erreichte, und dass der Konig drei Dinge von Alexander wollte: erstens, dass er keine

Fremdlinge zu Herrschern von Pars mache, zweitens, dass er seine Morder bestrafe,

und drittens, dass er seine Tochter Rusnak heirate. (...) Aber in Bezug auf Ru$nak

muss erwdhnt werden, dass sie nach den griechischen Historikern die Tochter eines
sogdischen Edelmannes war und nicht die Tochter von Darius.?®

Damit gibt er seinen (und Rankes) griechischen Quellentexten den Vorzug.
Auch die charakterlichen (ahlaq) Veranderungen Alexanders beschreibt
Pirniya entlang der Orientalisierungsvorstellungen der européischen His-
toriker des 19. Jahrhunderts und konstatiert, dass die antiken Historiker
darin iibereinstimmten, dass Alexander zu jener Zeit, da er die Hohe sei-
ner Macht erreichte, sein Verhalten der neuen Umgebung angepasst und
den Luxus und Glanz des persischen Hofes fiir sich angenommen habe.
Zunachst beschaffte er sich eine Leibgarde, die er komplett mit Mdnnern aus
dem Konigreich Iran besetzte. Darunter sei sogar Oxathres, der Bruder von
Darius, gewesen. Aufierdem trug er persische Kleidung und wihlte schlief3-
lich, wie zuvor Darius, Konkubinen unter den schonsten Frauen Asiens aus.
Aus Angst, dass ihn die Makedonier verachten kdnnten, kehrte er gelegent-
lich zu seinen alten Gewohnheiten zuriick, und wenn er merkte, dass sie
sich beklagten, bestach er sie mit Geschenken. Nach Pirniyas Ansicht — und
auch hier ist seine Haltung kongruent mit der europdischen Geschichts-
schreibung — war dies die Zeit, da Alexander die Kontrolle aus der Hand
gab. Enthaltsamkeit und Askese, zwei Stirken, die die Zierde der gliick-
lichsten Menschen seien, verkamen bei ihm zu Grobsinn und Arroganz.
Er habe auch andere Sitten des Hofes ibernommen, wie das Niederwerfen
vor seinem Thron, Darius® Krone und persische Gewénder. Die Briefe, die
er nach Europa schickte, signierte er zwar noch mit seinem Siegelring, aber
die nach Asien mit Darius. Sogar seinen Truppen befahl er persische Klei-
dung zu tragen, doch das behagte den Séldnern nicht, und so weigerten sie
sich.* Die griechischen Historiker seien sich zwar nicht sicher, konstatiert
Pirniya, ob er die fremden Gewohnheiten annahm, weil er die Einheimi-

38 Pirniya 1395/2016-17: 1446.
3 Tbd.

78

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen fiir sich gewinnen wollte oder ob es daran lag, dass er Vergniigen
daran fand, dass sich die Leute vor ihm niederwarfen.*’ Allerdings hiefien
seine Soldner es nicht gut. Es sei, schrieb einer von ihnen, als ob sich der
Sieger den Hut des Besiegten aufsetze, wenn eine Person, die von Herakles
abstamme, die Kleidung der Meder der Kleidung ihrer eigenen Vorfahren
vorziehe. Die grofSen Taten Alexanders seien, fithrt er weiter aus, daher ein
Lehrstiick: Ein sterblicher Mensch,* wie stark seine natiirlichen Fahigkei-
ten sein mogen, wie sehr seine Abstammung (nizad) und das Gliick (igbal)
und seine Ménnlichkeit (mardanagi) strahlen mogen, leiste der Welt doch
keinen Dienst, wenn die Gerechtigkeit in seinen Taten verlorengehe. Diese
Rede, urteilt Pirniya, sei richtig (sahih), denn die Erniedrigung der Tater
vor der Hinrichtung und andere Dinge, die Alexander iibernahm, betont
er, seien eine der schlechten Angewohnheiten der iranischen Herrscher
gewesen.*?

Pirniyas Auseinandersetzung mit Alexander und seinem Charakter wird
so zu einer grundsatzlichen Auseinandersetzung mit Herrschaft und ihren
Idealen. Er nutzt sie fiir Kritik an Kriegstreiberei, ohne sich dabei von den
orientalisierenden Beschreibungen zu distanzieren, die er sich in seiner
Alexander deheroisierenden Erzdhlung zu eigen machen kann. Es gelingt
ihm, diesen Aspekt von Rankes Geschichtsschreibung herauszustellen und
seine Alexanderfigur sowohl vom Sahndma als auch von der europiischen
Heroisierung abzugrenzen und innerhalb des nationalstaatlichen Para-
digmas neu zu bewerten. Alexander, der von den Waffen der Perser nicht
geschlagen werden konnte, fithrt Pirniya aus, wurde von schlechten Sitten
dahingeraftt:

Feste zur Unzeit mit mafflosem Trunk und unerhorte Nachte mit leichten Frauen,

alle diese Dinge zeigen, dass Alexander den fremden Sitten unterlag. Durch die Pflege

dieser neuen Sitten respektierten ihn die anderen Makedonier nicht mehr als ihren
Kénig, und seine besten Freunde wurden seine schlimmsten Feinde.*?

Pirniyas Perspektive auf Alexander, die darauf beruhte, orientalistische Ste-
reotype in einem eigenen Narrativ fruchtbar zu machen, erwies sich lange
als popular. In der Kurzgeschichte Trunkene Nacht (Sabb-i Masti) von Sin
Partuw, die er gemeinsam mit Sadiq Hidayat und Buzurg ‘Alawiin dem Kurz-

40" Tbd. 1650.

41" Die Betonung von Alexanders Status als Mensch verweist auf die Vorstellung Alexanders
als Halbgott, erinnert aber auch an die Bedeutung des Menschseins fiir die Deklaration
zur Held-in. Im Compendium Heroicum heifit es dazu: Held-innen teilen, auch wenn sie
vergottert oder vergottlicht werden, ,mit gewShnlichen Menschen korperliche und emo-
tionale Eigenschaften, Handlungs- und Leidensfahigkeit. CH, Held.

42 Pirniya 1395/2016-17: 1721.

# Ibd. 1636.

79

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geschichtenband Aniran* herausgab, in dem die drei eingangs genannten
groflen Heimsuchungen, die Feldziige Alexanders, die islamischen Erobe-
rungen und die der Mongolen literarisch verarbeitet wurden, macht diesen
Perspektivwechsel produktiv. Der erste Teil der Geschichte dhnelt einem
historischen Abriss. Dies gelingt durch externe Fokalisierung und eine dis-
tanzierte Schilderung, die auf der Kenntnis von Pirniyas Geschichtswerk
zu basieren scheint. Erst der zweite Teil macht sich die Innenwelt der Figu-
ren zu eigen und beleuchtet individuelle Handlungen, wodurch die Kurz-
geschichte an literarischer Eigenart gewinnt. Im ersten Abschnitt werden
die Iraner als moralisch iiberlegen eingefiihrt, da sie sich nicht verbrecheri-
schen Kriegstaktiken wie dem Verbrennen der Felder anschliefSen wollen.*
Der zweite Teil widmet sich der Zerstorung Persepolis® durch Alexander
den Grof3en als Ergebnis einer jener durchzechten Néchte. Eine Sexarbeite-
rin mit dem Namen Tais iiberzeugt den betrunkenen Alexander, die Palast-
stadt anzuziinden.* Im Gegensatz dazu steht die Alexander-Biographie von
Leopold Ranke, der mit einiger Verlegenheit auf die Zerstérung zu spre-
chen kommt und den Gedanken der Rache in den Vordergrund riickt:

Und leugnen mochte ich nicht, dafi er in diesem Sinne auch die Burg, die er anfangs
zu schonen gedacht, im Rausche eines dionysischen Festes angeziindet habe; denn er
wollte nun einmal die griechischen Gétter an den Persern rachen. (...) Man hat gleich-
sam eine Vollendung des Schicksals darin zu sehen geglaubt, daf Thais von Athen (...)
als Geliebte dem K&nig zur Seite die Fackel vorantrug.”

Die Vorstellung der besonderen GrofSe Alexanders bleibt jedoch in vielerlei
Hinsicht erhalten, wie sich bei Nafisi zeigt, der dem mongolischen Eroberer
Gahangir Bahtiyari den Rang eines Alexander zubilligt,’8 Fath ‘Ali Sah aber
abspricht, da dieser keineswegs die Grofie Alexanders gehabt habe: dieser
Vergleich seiner Anhinger-innen sei also schlicht eine Ubertreibung.*

Die endgiiltige Entfremdung von Iran erfdhrt Alexander jedoch in der
Darstellung des Intellektuellen Galal Al-i Ahmad.®® In Garbzadagi ver-
folgt er den sehnsiichtigen und unheilvollen Blick seiner Landsleute gen

4 sadiq Hidayats Kurzgeschichte befasst sich mit dem sog. ,Mongolensturm’ In einem

von ihm verfassten historischen Theaterstiick, Maziyar aus dem Jahr 1307/1934, geht
dem eigentlich unschuldigen Verrat durch den gutgldubigen Protagonisten interessant-
erweiser auch Alkoholkonsum voraus (Hidayat 1342/1963b: 117). Ganz dhnlich verhilt
es sich im Sahndma, wo auf die Katastrophe oft durch Weingenuss vorausgedeutet wird.
Davis 1992: 60.

45 Partuw 1313/1934-35: 4.

4 Ibd. 15f.

47" Ranke 1942: 61.

48 Nafisi [1335]/1956: 6.

49 Ibd. 27.

50" Nzheres zu Al-i Ahmad und dem Begriff garbzadagi im Kapitel ,Heroische Gelehrsam-
keit bei Al-i Ahmad*“ (p. 223-234) des zweiten Teils dieser Arbeit.

80

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Westen weit in die Geschichte zuriick und identifiziert Alexander den Gro-
Ben als klassisches Ubel, das aus dem Westen nach Iran eingedrungen sei,
und die darauffolgende Herrschaft der Seleukiden als den ersten Fall von
garbzadagi>' Damit wendet er sich implizit gegen die Vorstellung einer
Iranisierung Alexanders und treibt die Umdeutung angeblich orientalisch-
despotischer Eigenschaften als westlich-kolonialistische auf die Spitze.
Damit grenzt er sich sowohl von staatsnah-nationalistischen Narrativen, als
auch von den orientalistischen Lesarten ab.

Die Diamonisierung Alexanders stellte die Historiker des Pahlawi-
Regimes allerdings auch vor einige Herausforderungen. Da der Eroberer
eine bedeutende Rolle in der Folklore, in Legenden und Sagen spielte, fand
er bereits in der Vormoderne auch seinen Platz in der Koranexegese. Dort
wird Alexander der Grof3e gelegentlich mit Za 1-Qarnain, dem Doppeltge-
hornten, identifiziert.> Za 1-Qarnain bekampft ein grausam wiitendes Volk
und ihre Anfiihrer, die sprichwortlich gewordenen Ya’'gag wa-Ma’'gug, zu
Deutsch Gog und Magog, indem er eine Mauer errichtet und sie so abwehrt.
In Sure 18:83-101 heifdt es, hier in der Ubersetzung von Rudi Paret:

(93) Als er [der Doppeltgehornte] schlieSlich an die Stelle zwischen den beiden Wil-
len gelangte, fand er (diesseits) vor ihnen Leute, die, wenn man etwas zu ihnen sagte,
es kaum verstanden. (94) Sie sagten: ,Du mit den zwei Hérnern! Gog und Magog
richten auf der Erde Unheil an. Sollen wir dir nicht eine Gebiihr dafiir aussetzen, daf§
du zwischen uns und ihnen einen Wall machst?“>3

Die Geschichte ist in ihren Elementen Teil des kulturellen Gedachtnisses,
wie Safas Bericht iiber den ,Mongolensturm’ (sil) verdeutlicht:

Von der Stadt Utrar am Ufer des Saihtn bis zu den wohlhabenden, bevélkerungs-
reichen und fruchtbaren Stidten des antiken Hurasan wurde alles zerstort und ent-
volkert, und unter all den Befehlshabern und Anfithrern der alten Nation Iran erhob
sich niemand, um gegen die Kinder Gog und Margogs (Ya$ug-u Ma¢ig) zu kimpfen
und einen Wall (sadd) gegen sie zu errichten.>*

Die erfolgreiche Damonisierung Alexanders macht es freilich unmoglich,
eine Heldenfigur wie den Doppeltgehornten weiterhin mit Alexander zu
identifizieren. Da Zi1 1-Qarnain im Koran positiv besetzt und der Islam von

51 Al-i Ahmad 1385/2006: 35.

52 Freilich ist er nicht der einzige, der diesen Beinamen erhielt. In einem dem Histori-

ker H"andamir zugeschriebenen Text etwa heif3t es: ,,[D]ann iiberfiel ihn Atarkarkis (=

Artaxerxes), totete ihn, lief} die Haut seines Kopfes gerben und trug sie (fortan) auf dem

Kopf. Da zwei Zopfe der Haut herabhingen, nannte man Atarkarkis den ,Zweigehorn-

ten' Bockholt 2021: 65.

Namlich: fa-hal nag‘alu laka hargan 1a an tag‘ala bainana wa bainahum saddan bzw. auf

Persisch: saddi biban.

54 Safa 1385/2006: 309. Der damalige Herrscher ‘Al2> ad-Din Muhammad HYarzm$ah
(t. 614 h. q./1220), der freilich kein Bollwerk gegen die Mongolen darstellte, sondern
floh, tragt zudem den Beinamen (lagab) Iskandar at-Tani (Alexander IL.).

53

81

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den Pahlawis als eine der beiden Séulen der iranischen Identitdt installiert
ist, muss der Doppeltgehornte zwangslaufig auch im regimenahen Narrativ
eine positiv konnotierte Figur sein. Dieses Dilemma wird dadurch geldst,
dass Zi I-Qarnain zunehmend mit Kyros dem GrofSen identifiziert wird.>
Dies weist nicht nur auf den enormen Bedeutungszuwachs des Herrschers
in offiziellen Verlautbarungen seit Beginn der Weiflen Revolution hin, son-
dern auch auf die zentrale Bedeutung islamischer Legitimierung. Der indi-
sche Wissenschaftler ‘Abdu 1-Kalam Azad gilt als erster, der, in seiner Schrift
Kyros der Grofle (Kurtis-i Kabir), den achdmenidischen Herrscher mit dem
koranischen Helden identifiziert. Sa‘id Nafisi, der das Vorwort zur ersten
persischsprachigen Ausgabe verfasst hat, halt dort fest, dass damit ein Jahr-
tausendritsel gelost worden sei. Der Autor beweise zweifelsfrei, dass der
Koran einen iranischen Konig in den héchsten Ténen lobe, wofiir Iran und
das iranische Volk dem Autor zu Dank verpflichtet seien.>

Zeitgleich zu Al-i Ahmads Garbzadagi entstanden ultranationalistische
Lesarten, die die Feldziige von Alexander dem Grofien als Fabel deuteten.
Dies wurde u. a. damit begriindet, dass Makedonien anders als Iran, China
oder Indien keine Kulturnation gewesen sei, sondern lediglich eine Provinz
und zu einer solchen Leistung folglich nicht befahigt, zumal es unmaéglich sei,
dass ein ,Knabe® all diese Taten vollbracht habe. Die griechische Geschichts-
schreibung der Antike sei ohnehin Sagen dhnlicher als Historiographie - eine
Aussage, die die vormals autoritativen griechischen Texte in die Néhe des als
historische Quelle diskreditierten Sahnama riickt und so versucht, die Hege-
monie der orientalistischen Geschichtsschreibung zu durchbrechen, indem
sie nicht langer nur neue Zugéange zu ihren Quellen sucht, sondern ihr statt-
dessen die Grundlage entzieht. Als Belege dafiir gelten die nach Ansicht der
Autoren Zabih Bihriiz” und Aslan Gaffari zweifelhaften Zahlen beziiglich
der Soldaten und Truppen, die schwer nachvollziehbaren geographischen

35 Merhavy 2019: 94-100.

6 Tbd. 100.

57 Zabih Bihriz (1269-1350/1889-1971) war ein iranischer Satiriker, der seine Werke
hauptsichlich aus historischen Themen entwickelte. Er erwarb zunichst in Teheran
und dann in Kairo eine traditionelle islamische Ausbildung. Wahrend der zehn Jahre
in Agypten eignete er sich umfangreiche Kenntnisse der arabischen Literatur an und
zog 1921 nach England, wo er Mathematik studierte und am Lehrstuhl von Edward
Browne arbeitete. Vermutlich wihrend seines fiinfjahrigen Aufenthalts in England ent-
wickelte er seine anti-orientalistische und xenophobe Haltung. Zuriick in Teheran nahm
er Ubersetzertitigkeiten auf und arbeitete fiir das Bildungsministerium, wo er sich nach
Ansicht Gaffaris um die Reinigung der persischen Sprache verdient machte. (Gaffari
2535/1355/1976-77: 6 & El;, Behriiz, Dabih). Bemerkenswert an Gaffaris Darstellung
von Bihraz® Biographie ist der gewohnt rege Kalenderwechsel zwischen der iranisch-
islamischen, der islamischen und der christlichen Zeitrechnung. Der neue sahi-Kalender
taucht nur als Publikationsjahr auf. Aslan Gaffari (1296/1917-?) war Bankier, Historiker
und einer seiner Schiiler. Amanat bemerkt, dass Bihriiz’ ,ideas and theories often seem

82

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angaben sowie die unklare Chronologie der Ereignisse, aber auch mytho-
logische Tiere, die eben erwiesenermafien nicht existiert haben. Bihraz kon-
statiert in diesem Zusammenhang, dass Persepolis keineswegs die Hauptstadt
Irans gewesen sei, sondern Sas, und zweifelt auch hierin die Autoritit euro-
paischer Geschichtsschreibung in ihren grundlegendsten Erkenntnissen an.
Anders als behauptet, sei taht-i gamsid (Persepolis) die Grabstitte der ira-
nischen Konig-innen gewesen, die von ihnen einmal im Jahr an Nauriz zu
Ehren ihrer Vorfahr-innen aufgesucht wurde. Archdologische Hinweise auf
eine Stadt gebe es dort keine, so dass Alexander der Grofe auch unméglich
ihre Zerstérung zu verantworten habe.>® Obgleich sich diese verschworungs-
ideologische Lesart in das bekannte Metanarrativ der permanenten Bedro-
hung Irans durch ausldndische Krifte ebenso problemlos einfiigen liefSe wie
die angeblichen Verleugnungen, die Iran daran hindern soll, seinen Platz als
ranghdchste Zivilisation einzunehmen, kann eine solche Erzéhlung jedoch
keineswegs im Interesse der Pahlawi-Dynastie sein, die ihr eigenes Prestige
eng mit der Symbolik von Persepolis verkniipft hat. Diese Verkniipfung
hat sie freilich nicht erfunden. Schon der frithe Nationalist Mirza Fath-‘Ali
Ahundzada (1191-1256/1812-1878) beispielsweise hielt eine Moschee als
Logo fiir eine iranische Zeitung fiir ungeeignet, da sie ein Symbol fiir die
umma sei. Er schlug stattdessen ein pré-islamisches Symbol wie eben Perse-
polis und eine safawidische Moschee vor.*® Die Empfehlung zeigt einerseits,
wie stark sich die Pahlawis die Entwiirfe der Intellektuellen zu Nutze machen
konnten, denn das Regime verkniipfte seine eigene Legitimitit bekanntlich
in erster Linie mit der Antike und den Safawiden. Andererseits wird deut-
lich, dass die Pahlawis darauf angewiesen waren, an vorhandene materielle
Kultur anzukniipfen, die sich - genau wie in Ahundzadas Vorschlag - visuell
verarbeiten lasst. Eine Diskreditierung oder Infragestellung ihrer Bedeutung
konnte also selbst dann nicht gewiirdigt werden, wenn der dahinterstehende
Gedanke eine Verherrlichung Irans barg, wie es eben bei Bihriiz der Fall ist.%

to travel in the netherworld between genius and the absurd.“ (Amanat 2008: 937.) Das
ist sicherlich auch hier der Fall. Bereits von einigen Zeitgenoss-innen wurde er fiir seine
Alexandertheorie verspottet. Ibd. 940.

58 Gaffari 2535/1355/1976-77: 151-157.

59 Tavakoli-Targhi 2010: 10.

60 Aslan Gaffara weist im Vorwort auf die breite Ablehnung seiner Thesen hin und kon-
statiert, dass der zentrale Einwand die Frage sei, wer wenn nicht Alexander der Grofle
Persepolis zerstort habe (Gaffari 2535/1355/1976-77: 3). Paul Sprachman attestiert ihm
trotz der oben genannten Einwénde einen grofleren Erfolg seiner Thesen, als angesichts
ihrer Unwissenschaftlichkeit zu erwarten gewesen wire, da Bihraz als Lehrer einigen
Einfluss auf spater bedeutende Personlichkeiten ausiibte. Zu nennen sind etwa der Poli-
tiker und Professor fiir Alte Sprachen und Literatur $Sadiq Kiya und der Sprachwissen-
schaftler Muhammad Mugaddam (spater umbenannt in Mugdam). Hinzu kommen
aufgrund ihrer Lehrtatigkeit an der Militdrakademie insbesondere spatere Offiziere. EI},
Behriiz, Dabih.

83

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Idee, dass Persepolis von einem als groften Feldherren der Weltgeschichte
gepriesenen Mann zerstort wurde, erhoht jedoch die Symbolkraft des Ortes,
der so gleichzeitig als Denkmal nationaler Gréfle und Mahnmal nationaler
Trauer inszeniert werden kann. Entsprechend tauchen Gaffaris und Bihriiz'
Thesen in den staatsnahen Publikationen der Konferenz von Ramsar in den
1350er/1970ern nicht einmal widersprochen auf.

Nicht ohne Bedeutung ist freilich auch der Adressat: So iibergeht
Muhammad Riza Sah in seiner an eine angelsichsische Leserschaft gerich-
teten Autobiographie, der er Erlauterungen iiber sein ,ancient and modern
homeland“! vorangestellt hat, Alexanders Eroberungen nahezu: ,In 331
B.C. came conquest by Alexander the Great but upon his death eight years
later, the Greeks were unable to hold their newly won empire together:*
Die wunderbare Hauptstadt des persischen Reiches, Persepolis, brannte
nieder, so schreibt er, als Alexanders Truppen gerade in der Stadt ihr Lager
aufgeschlagen hatten - ,some say accidently® fiigt er hinzu und entreif3t
die Ereignisse nahezu dem kausalen Zusammenhang. Alexander nachfol-
gend griindeten die Seleukiden ein Reich, das auch Iran umfasste. Es war

in one sense a Greek occupation, but in a truer sense it was not, since the invaders
adopted Persian customs and habits, relied on Persian administrators, married Persian
women, and in the end were assimilated by the Persian culture.®

Die einzige tatsdchliche Heimsuchung stellen fiir ihn die Eroberungen der
Mongolen dar, die die Bevolkerung dezimierten und seines Erachtens fla-
chendeckende Zerstérungen anrichteten.®

Der bereits in der Geschichtsschreibung angeklungene und auch von
Muhammad Riza Sah in seiner Autobiographie aufgegriffene Gedanke,
dass ,Fremdherrscher® die vorgefundenen Strukturen tibernehmen, wird
im Laufe der Jahrzehnte immer weiter ausgebaut. Ende der 1350er/1970er
heifit es in einer der Staatsverlagsschriften, dass Alexander anstatt Iran zu
hellenisieren, selbst iranisiert wurde.®® Die Geschichtsschreibung greift
damit zwar wieder zuriick auf eine schon im Sa@hnama angebotene Losung,
jedoch ohne Alexander und Darius zu Briidern zu erklaren. Die Argumen-
tation ist kulturalistisch und betriftt nicht Alexanders Herkunft. Sie orien-
tiert sich weiterhin an den griechischen Texten der Antike und entsteht
also in Auseinandersetzung mit europdischer Geschichtsschreibung, deren
Interpretationen zwar angegriffen werden, deren Grundlagen aber weiter-

61 Pahlavi 1961: 15-28.

62 1hd. 22.

63 Ibd.27.

64 Tbd. 22.

65 Tbd.24f.

66 Husaini 2536/1356/1977: 13.

84

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hin als maf3geblich gelten. Alexanders Nachfolger, konstatiert Nasr ad-Din
Sah Husaini, versuchten zwar die griechische Kultur in Iran zu verbreiten
und beispielweise Stadte nach dem heimatlichen Vorbild zu errichten, doch
konnten sie die edle iranische Kultur nicht vernichten. Hierin zeigt sich,
dass die immer gleichen Motive aufgegriffen und neu iiberdacht werden.
Bereits Pirniya, der Alexander als Gegenbild zum heroischen Erbauer ent-
warf, wies daraufhin, dass es mit einer Ausnahme am Mittelmeer keine Spur
von alexandrinischen Stidten gebe, und Gaffari diente diese Feststellung als
Beweis, dass die Eroberungen erfunden und nicht historisch seien. Husaini
jedoch verschiebt das Augenmerk von der institutionellen Bestandigkeit
auf die kulturelle Standhaftigkeit Irans, die es fremdlédndischen Akteuren
verwehrte, langfristigen Einfluss geltend zu machen. Er beobachtet eine
Iranisierung (und nicht etwa Orientalisierung) Alexanders nach der Erobe-
rung von Persepolis, die darauf beruhe, dass der makedonische Konig die
Bibliothek Darius® entdeckte, nach Alexandria transportieren liefS und dort
Ubersetzungen des gesammelten Wissens in Auftrag gab.*” Sein Text steht
damit nur noch in mittelbarer Auseinandersetzung mit orientalistischen
Arbeiten. Zwar beziehen sich die iranischen Historiker wie Husaini weiter-
hin auf einerseits antike, griechische Darstellungen, die Pirniya zuganglich
gemacht hatte, und andererseits auf innereuropdische Diskussionen iiber
die angeblich zunehmende Orientalisierung Alexanders, die ihn zu einem
orientalischen Despoten korrumpierte. Der zentrale Adressat sind jedoch
tiers-mondisme-Texte®® wie jene von Galal Al-i Ahmad, der, wie bereits
erwdahnt, die Ereignisse in Persepolis zur Geburtsstunde der garbzadagi
erkldrte. Husaini widerspricht einer solchen Ansicht implizit. Die Epoche
bedeutete zwar eine Phase intensiven Austausches zwischen Ost und West,
doch sei vieles, was man heute fiir griechische Kultur halte, eigentlich irani-
schen Ursprungs.®® Die Seleukiden werden von ihm als nahezu bedeutungs-
loses Intermezzo betrachtet, gegen die sich eine (man mochte sagen: die
tibliche) patriotische Bewegung der Iraner-innen formierte.” Mit Hellenis-
mus, schreibt er, sei jene Kultur gemeint, die sich in Iran entwickelte und
dann nach Kleinasien transferiert wurde.”! Pirniya konnte sich die negativ

67" Ibd. 16.

8 Der Begriff der ,Dritten Welt* war zunichst in Misskredit geraten und spiter durch den
- freilich ebenfalls nicht bedenkenlos zu verwendenden - Begriff des ,Globalen Siidens
ersetzt worden. Gemeint ist eine global agierende, politische Bewegung, die seit Mitte
der 1950er Jahre eine Ermiachtigung blockfreier Staaten im Kontext des Kalten Krie-
ges anstrebte, und der Begriff bezeichnet damit eine spezifische historische Epoche.
Die pejorative Konnotation, die durch die globale Hierarchisierung auf Grundlage des
Modernisierungsparadigmas bedingt ist, wird hier abgelehnt.

9 Husaini 2536/1356/1977: 14.

70 Ibd. 13.

71 Ibd. 15.

85

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bewerteten Eigenschaften von Alexander dem Grofien noch patriotisch zu
Nutze machen, indem er sie ebenfalls verurteilte, daraus aber einen okzi-
dentalischen Schrecken erwachsen lieff und so die Notwendigkeit eines
starken Staates verdeutlichte, der sich gegen derartige Angriffe zur Wehr
setzen und gleichzeitig den Pahlawis einen warnenden Fingerzeig in Fra-
gen der gerechten Herrschaft und Tyrannei geben konne. Husaini hingegen
setzt sich ein halbes Jahrhundert spéter mit der unter seinen Zeitgenoss-in-
nen virulenten Frage einer schleichenden Korrumpierung der iranischen
Kultur auseinander. Daran zeigt sich das Bestreben des Pahlawi-Regimes,
widerspenstige Diskurse zu vereinnahmen, um so die Oberhand iiber sie zu
gewinnen. So war 1357/1978 das Wort ,Revolution’ seit zwei Dekaden ein
konstanter Begleiter der iranischen Politik geworden’? und desorientierte
die Anliegen oppositioneller Akteur-innen, indem ein fiir die Dynastie mog-
licherweise gefihrliches semantisches Feld besetzt wurde. Ahnlich verhilt
es sich mit dem Authentizitatsdiskurs im Kontext des tiers-mondisme-Akti-
vismus. Dieser sah sich dem Dilemma ausgeliefert, einerseits den Natio-
nalstaat stirken zu wollen, andererseits staatliche Macht grundsitzlich zu
beschneiden, da diese oft in Konflikt mit individuellen Rechten stand. Hie-
rin die Balance zu finden, war eine Herausforderung und einem stindigen
Aushandlungsprozess unterworfen.”> Die Debatten um die ,authentische’
Kultur wurden von der staatlichen Propaganda in groflem Umfang aufge-
griffen und reformuliert, in dem Bestreben, auf den Diskurs einzuwirken.
Das Pahlawi-Regime zeigte in dieser Hinsicht von Beginn an eine hohe Fle-
xibilitdt: Das erklért einerseits Ttda-Mitgliedschaften von Personlichkeiten
wie beispielsweise Sa‘id Nafisi, der in der friihen zweiten Pahlawi-Ara dort
partizipierte,’* aber auch die wiederholten Versuche, einen Intellektuellen
wie Galal Al-i Ahmad in die staatlichen Institutionen einzubinden.

Zwischenfazit

Die Untersuchung der Alexanderrezeption hat gezeigt, dass die Annahme,
das Sahnama gestalte das Geschichtsbewusstsein der Historiker, nicht die
Unterstellung umfasst, dass die Historiker davon ausgingen, es handle sich
bei dem Epos um Ereignisgeschichte. Tatsichlich wird sich gegen eine
solche Vorstellung vielfach gewandt. Sowohl im Sahnama als auch in der
nationalistischen Geschichtsschreibung stellt sich die Frage nach Kontinui-
tit, wobei das zentrale Anliegen des S@hnamas ist, Kontinuitit hinsichtlich
der Herrschaftsverhaltnisse zu kreieren, wahrend die moderne Geschichts-

72 Milani 2011: 236.
73 Christiansen/Scarlett 2013: 5.
74 Naficy 2011b: 18.

86

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schreibungsich mit dem ununterbrochenen Fortbestehen der Nation befasst.
Fiir beide stellt Alexander der Grofe eine Herausforderung dar. Wahrend
das Sahnama die ununterbrochene Kette der koniglichen Geschichte Irans
rettet, indem es Alexander zum Halbbruder von Dara (Darius) und Sohn
des Darab erkldrt, negiert die iranische Geschichtsschreibung der Pahlawi-
Zeit einen Einfluss Alexanders auf die iranische Kultur weitgehend. Die
literaturwissenschaftliche Forschung teilt das Sahnama seit der Disserta-
tionsschrift von Zabihullah Safa Die Entwicklung des iranischen Epos in
Iran (Hamasa-sard’i dar Iran) in drei grofe Abschnitte, namlich in einen
mythologischen Teil (dira-yi asatir), der sich moglicherweise mafigeb-
lich auf miindliche Traditionen bezieht, einen kriegerischen Teil (‘ahd-i
pahlawani) und einen historischen Teil (diran-i tarihi), der sich vermutlich
weitgehend auf schriftliche Quellen stiitzt.”> Die Eroberungen Alexanders
markieren diese Schnittstelle im Epos und werden trotz des legendenhaften
Einschlags der Erzahlung bereits zum historischen Teil gezahlt.”® Indem die
iranischen Historiker sich nicht darauf berufen, sondern sich an Darstel-
lungen der europdischen Geschichtsschreibung orientieren, positionieren
sie sich in einem globalen, geschichtswissenschaftlichen Diskurs, der seinen
Ausgang an den europdischen Universititen genommen hatte und bedingt
durch die politischen Verhéltnisse des 19. Jahrhunderts in die Welt diffun-
dierte. Zwangslaufig geht eine vollige Neubewertung des Eroberers in der
iranischen Historiographie damit einher. Pramisse dieses neuen Denkens
ist, dass Irans Existenz — anders als im S@hnama — nicht an das Vorhanden-
sein eines iranischen Herrschers gekoppelt ist. Innerhalb dieses erzédhleri-
schen Rahmens stellte es dennoch eine Herausforderung dar, eine nationale
Kontinuitét seit der Antike zu beweisen, die unabhéngig von der Zersto-
rung des iranischen Machtzentrums und der darauffolgenden sogenannten
Fremdherrschaft bestanden haben soll. Anhand von Alexander dem Gro-
3en konnte gezeigt werden, inwiefern die Damonisierung als Umkehrung
der heroisierten Eigenschaften einem historischen Wandel unterworfen
war. Damit unterscheidet sie sich von dem Scheitern am Heroischen, das,
wie gezeigt wurde, Nafisis Haltung gegentiber den Qagaren kennzeichnete.

75 Safa 1396/2017-18: 216-224.
76 Davis 2016: xxiv.

87

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

21.01.2026, 18:22:07.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Riza Sah als Vaterfigur

Die zeitgendssische Kontrastfigur des Antihelden und Nichthelden war frei-
lich in erster Linie Riza Sah. Die Bewertung des ersten Pahlawi-Herrschers
war allerdings trotz der wiederholten Auflage von Nafisis Monographie
auch staatlicherseits einem Wandel unterworfen, der vor allem auf einer
Verschiebung in der Kontextualisierung seiner Inszenierung und weniger
auf einer sich wandelnden Inszenierung selbst griindete. Mafigeblich ist das
Bestreben seines Sohnes, sich von ihm abzugrenzen, aber auch die sich ver-
andernden politischen und gesellschaftlichen Verhaltnisse, in denen Iran
sich wiederfand. Um deutlich zu machen, inwieweit Perspektiven auf Riza
Sah von Perspektiven seines Sohnes auf ihn und sich selbst abhingen, wird
im Folgenden Muhammad Riza Sahs Selbstinszenierung untersucht.

Etwa ein Jahrzehnt nach dem coup d'état im Murdad 1332 / August 1953,!
gab der Schah seine Autobiographie Mission for my Country heraus.? In den
Jahren nach dem Coup war es ihm gelungen, seine Macht zu konsolidie-
ren und unabhiéngige politische Akteure in den Hintergrund zu dridngen.
Der Text schliefdt daran an und ist Teil einer breit aufgestellten Propaganda,
die beispielsweise auch die Kronung umfasst® und sich gleichermaflen an
das nationale wie an ein internationales Publikum richtete. Der Erfolg des
iranischen Konigshauses lasst sich an dem Kommentar eines britischen
Diplomaten bemessen, der Schah sei bekannter als sein Land: ,Persia was
something associated with carpets, and the rest. But the Shah was an inter-

Der Ausdruck coup d¥état (im Volksmund auch einfach ,coup) bezeichnet in den aller-
meisten Fillen den coup détat im Jahre 1332/1953. Damals versuchte der Schah gemein-
sam mit einer Mehrheit des iranischen Parlaments und mit Unterstiitzung des Militérs,
des MI6 und der CIA, den iranischen Premierminister Muhammad Mussadiq abzuset-
zen. In den Jahren zuvor war es Musssadiq gelungen, soviel Macht zu akkumulieren, dass
er der royalistischen Fraktion als Bedrohung erschien. Eines seiner zentralen politischen
Anliegen war die Verstaatlichung der iranischen Olindustrie zum Schaden der britischen
und amerikanischen Regierung, die sich daher bereit erklarten, den Schah zu unterstiit-
zen. Der coup scheiterte jedoch beinah. Erst durch das Einschreiten schiitischer Geist-
licher unter der Fithrung von Husain Buragirdi konnte das Blatt gewendet werden. Der
Groflayatollah war damals als Grofie Quelle der Nachahmung (marg* at-taqlid) akzep-
tiert und rief zu Pro-Schah-Demonstrationen auf, die landesweit einen politischen Kli-
mawechsel initiierten.

Das Buch ist von dem amerikanischen Ghost Writer Donald Wilhelm Jr. verfasst wor-
den, der damals Gastdozent an der Universitat Teheran war. Shakibi 2020: 153.

Milani wendet freilich ein, dass die Krénung im Vergleich mit der 2.500 Jahr-Feier eher
bescheiden ausfiel, da der Schah ,waste and extravangance® abgelehnt hatte (Milani
2011: 321), aber die Kronung war dennoch ein ,dazzling display of ceremonial gran-
deur® und ,one of the most widely covered international events of its time®. Hendelman-
Baavur 2019: 257.

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

national face ... He was a glamorous figure ... the word wasn’t invented in
those days, but you could almost call him a ,pop figure

Das Buch wurde zunichst auf Englisch und kurz darauf eine an einigen
Stellen abweichende persische Version publiziert.> Bereits 1961 erschien
auch eine deutsche Ausgabe. Die global ausgerichte Publikationsstrategie
markiert bereits den veranderten Anspruch Muhammad Riza Sahs. In dem
englischen Text driickt der Schah sein Bedauern dariiber aus, dass wenige
~people of the West“® iiber sein Heimatland informiert und ihnen die
bedeutenden Beitrage Irans zum ,progress of mankind“7 kein Begriff seien.
Im Text fallen zudem Erkldrungen auf, die eindeutig an eine angelsach-
sische Leser-innenschaft gerichtet sind, wie beispielsweise wer Imam ‘Ali
war,® wahrend Muhammad Riza Sah seine eigene Kenntnis des christlichen
Glaubens und damit seine Weltgewandtheit en passant verdeutlicht. Er ver-
gleicht Irans Salzwiisten mit denen Australiens,’ die Grofie des Landes mit
amerikanischen Bundesstaaten!® und seine Kultur mit der Chinas.!! Mithin
verortet er Iran in einem globalen Kontext und inszeniert sich selbst als
Weltbiirger. Iran fungiere dabei durch seine geographische Lage als histo-
rische Briicke der Kulturen. Allerdings ordnet er die Iraner-innen ,rassisch’
den Européer-innen zu, da auch erstere ,Arier-innen’ seien.!? Er weist darauf
hin, dass die Verfassung nach belgischem Muster gebildet ist'* und die Jus-
tiz nach franzdsischem.! Die als dringend erkannte Notwendigkeit, sich
vor einem globalen Publikum zu inszenieren und das eigene Herrschafts-
system zu rechtfertigen, ist kennzeichnend fiir das Selbstverstindnis von
Muhammad Riza Sah. Auflerdem weist die Biographie die Integration von
Vorstellungen auf, die auch in historiographischen Schriften vermehrt eine
Rolle spielen und folglich in die Geschichte eingeschrieben werden sollen.
In ihr sind bereits die Grundziige der staatlichen Geschichtsdarstellung
und die Inszenierung von Konigtum seit Beginn der WeifSen Revolution

Iranian Oral History Collection, Harvard University, Desmond Harney. Interview Habib
Ladjevardi: 4-5. Zitiert in Hendelman-Baavur 2019: 244. Auslassungen i. O.

Sofern nicht anders gekennzeichnet, wird die englischsprachige Version herangezogen,
zum einen, um eine Einheitlichkeit der Quellen zu gewiéhrleisten (siehe Interview mit
Karanjia), zum anderen, da diese sich, wie beschrieben, an ein internationales Publikum
wendet und insofern an sich Auskunft tiber die spezifische Selbstdarstellung des Schahs
gibt.

Pahlavi 1961: 16.

Ibd.

Ibd. 54.

Pahlavi 1961: 17.

10" Ibd. 16.

1 Ibd. 18.

12 Tbd.

13 Ibd. 169.

4 Ibd. 170.

O 0 NNy

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

angelegt. Daher wird hier und an anderen Stellen Mission for My Country
herangezogen, um Verschrankungen zwischen der Selbstdarstellung von
Muhammad Riza Sah und den damit zusammenhingenden divergierenden
Auffassungen von Konigtum sowie der Geschichtsschreibung als Legiti-
mationswissenschaft aufzuzeigen. Um Entwicklungen sichtbar zu machen,
wird auflerdem ein fast zwei Jahrzehnte spater publiziertes, mehrstiindiges
Interview mit dem indischen Journalisten Rustam Karanjia (1912-2008)
herangezogen. Das bietet sich auch deshalb an, weil die Texte bereits von
den Verfassern als zusammengehorend behandelt wurden: So verweist der
Schah auf seine Memoiren,!*> und es finden sich zahlreiche teils wortliche
Wiederholungen aus Mission for My Country in dem Interview.

Karanjia schreibt einleitend {iber das Interview: ,This drama of a super
monarch, re-enacted in the pages that follow, provides a working model from
which leaders and people of the world may learn the lessons of history:“1®
Der treffliche Hinweis Karanjias, dass der vorliegende Text als Interview
den optischen Eindruck eines dramatischen Skripts biete, als solches das
lebendige Geschehen ,re-enacte; wird verkniipft mit dem ,,super monarch’
dem Helden dieses Dramas, das als Genre bereits der gehobenen Literatur
zugerechnet wird und urspriinglich ausschliefllich in adligen Kreisen zu
spielen pflegte.’” Die an ,superhero’ angelehnte Bezeichnung erdffnet dar-
tiber hinaus ein breites Feld an Assoziationsmoglichkeiten, die den Perso-
nenkult um Muhammad Riza Sah bestirken und das Interview semantisch
an zeitgendssische Popkultur anschlussfahig machen. Dass die Leser-in
den Eindruck gewinnen soll, einen ungefilterten Zugrift auf die Rede des
Monarchen zu erlangen, da die Art der textlichen Gestaltung (ndmlich als
direkte Rede) den Anschein erweckt, unmittelbar in das Gesprach gewor-
fen zu sein, driickt sich in eben dieser Formel aus. Bereits das globale Pub-
likum, das einerseits durch den indischen Journalisten, andererseits durch
die Wahl der globalen lingua franca Englisch als Zielgruppe imaginiert
wird, lasst den globalen Horizont des Monarchen aufscheinen. Doch auch
der Text selbst liefert mannigfache Hinweise auf Muhammad Riza Sahs
Anspruch, ein Weltpolitiker zu sein.

Der Stellenwert, den Geschichte auch in der Post-Mussadiq-Zeit im Rah-
men der Legitimation des Regimes einnahm, wird dadurch verdeutlicht,
dass der Schah iiberhaupt in groflem Stil auf zeitgendssische Geschichts-
schreibung zuriickgreift und sein Geschichtsverstindnis erlautert, um sein
Leben darzustellen. Nicht nur gibt der Schah in seiner Autobiographie

15 Karanjia 1977: 66.

6 Ibd. 16 f.

17" Dies gilt freilich fiir das europdische Drama, aber man kann hier Karanjias britische Bil-
dung in Rechnung stellen.

91

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

neben Geographie und Naturwissenschaften Geschichte als sein Lieblings-
fach an,'® sondern beantwortet auflerdem in dem Interview die Frage, wie
er Losungsstrategien fiir draingende auflenpolitische Probleme entwickelt
habe, mit seiner ,,deep study of history and politics”.!* Im Zusammenhang
damit steht, dass Muhammad Riza Sah die Vorstellung, bestimmte lebende
oder zeitgendssische Personlichkeiten hitten Einfluss auf seine Entwick-
lung genommen, ablehnt.?® Ursache hierfiir ist sicherlich, den Verdacht
eines Mangels an Unabhéngigkeit im Keim zu ersticken und sich durch das
Bekenntnis, eine andere Person als Vorbild mithin, als grof3er als er selbst zu
rezipieren, zu diskreditieren. Dies ist insofern mehr als eine Geste, als darin
einstige Geriichte verarbeitet werden, nach denen es dem Schah dermafien
an Selbstbewusstsein und Durchsetzungsvermogen mangelte, dass er sich
bei jedem Schritt von alteren, erfolgreichen Mannern Rat holte.?! Stattdes-
sen werden in seiner Biographie Erlebnisse seiner Kindheit und Jugend in
den Vordergrund geriickt, allen voran die Jahre in der Schweiz, die ihm zu
Weltgewandtheit und demokratischen Einsichten verholfen haben sollen.??
Eine gezielte Ausnahme stellt allerdings sein Vater dar, von dem er angibt,
dass er einen groflen Einfluss auf seine Entwicklung gehabt habe.?* Sein
Vater, der Einheitsstifter und Kenner Irans, so scheint es, habe ihm seine
Expertise vermacht, ihn ausgebildet, nicht zuletzt durch Reisen, die Vater
und Sohn durch samtliche Provinzen unternahmen, so dass er, der Sohn,
gleich seinem Vater mit Klima, Geographie und der Geschichte des Landes
wohlvertraut sei.* Damit bedient er ein etabliertes Motiv: Wie die ameri-
kanische Historikerin Afsaneh Najmabadi notiert, wurde das iranische Ter-
ritorium ,,also constructed through nineteenth-century travelogues, which
described and marked the within and without of the homeland. Nasir al-Din
Shah himself traveled widely and wrote about the land.“>> Muhammad Riza
Sah gibt folglich vor, die Kompetenzen seines Vaters als Erbe verinnerlicht
und weiterentwickelt zu haben. Gleichwohl konstatiert er, dass, obschon
sein Vater sowohl mit seiner Personlichkeit als auch mit seiner Forderung
einen grofien Einfluss (influence) auf ihn gehabt habe, er in vielerlei Hin-
sicht génzlich anders sei als dieser. Seine Darstellung oszilliert zwischen der
Betonung von Unterschieden und Gemeinsamkeiten, die seinen Vater und

18 Pahlavi 1961: 61.

19 Karanjia 1977: 66.

20 Ibd. 50.

21 Hendelmann-Baavur 2019: 251.

22 Karanjia 1977: 48.

23 Tbd. Eine Ausnahme, die natiirlich auch in die Kindheit als Zeitpunkt erwiinschter
Beeinflussung passt.

24 Karanjia 1977: 50.

25 Najmabadi 2005: 106.

92

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihn auszeichnen.?® Die ihnen zugeschriebenen Eigenschaften sind dabei so
gewahlt, dass sie aufeinander aufzubauen scheinen und den Umstdnden
entsprechen, das heifit beide im jeweiligen historischen Kontext die Eigen-
schaften zu verkorpern scheinen, die Iran zu dem Zeitpunkt am meisten
dienten.”” Dieses in der Autobiographie anklingende, aber noch nicht ganz
ausgereifte Narrativ bringt der Schah 1356/1977 im Interview mit Karanjia
auf den Punkt, indem er erklért, dass die Personlichkeit seines Vaters zu
den Herausforderungen jener Zeit gepasst habe, seine eigenen Eigenschaf-
ten jedoch ,are of greater service to my country now.?

Muhammad Riza Sah beschreibt seinen Vater als einfachen Mann mit
klaren Zielen, die er kraftvoll und unbeirrt verfolgt habe. Dies schlug sich
auch in seinen Lebensgewohnheiten nieder. Er beschreibt ihn als schlicht,
aber sauber gekleidet, meist in Uniform. ,His home-made stockings were
not of very good quality, and he preferred well-worn short boots, which I
remember were often in a poor condition”? erinnert sich sein Sohn. Auch
die Einrichtung seines Arbeitsraumes war anspruchslos, aber durch einen
Teppich, eine ,map of Persia [sic!]“* und das europiische Sofa lediglich
~for visitors to sit upon! als iranisch markiert, wobei die geographische
Karte dariiber hinaus das nationalistische Blickfeld Riza Sahs definiert und
sein militarisches Denken signalisiert. AufSerdem pflegte er auf einer Mat-
ratze zu schlafen, die direkt auf dem Boden lag, und benutzte niemals ein
Bettgestell. Sein Sohn stellt fest, dass er, obgleich die Mdbel seines Palas-
tes einen anderen Eindruck erwecken mogen, sich aufrichtig wiinschte, in
eben dieser Manier schlafen zu konnen.?? Dank der Bescheidenheit seines
Vaters bezeichnete dieser sich selbst, sogar als er schon gekront war, noch

26 Vgl. Pahlavi 1961: 27.

27" Pahlavi 1961: 44.

Karanjia 1977: 44. Kursivierung tibernommen.

29" Pahlavi 1961: 46.

Ibd. Obgleich Riza Sih veranlasst hatte, dass das Wort Persien/Persia etc. in interna-

tionalen Kontexten durch Iran ersetzt werden sollte, verwendet Muhammad Riza Sah

selber das Wort Persien und weist darauf hin, dass er ,in response to a petition from a

group of statesmen and scholars (...) approved the use of both names interchangeably for

all purposes (Pahlavi 1961: 43). Auch damit inszeniert er sich als milder, kompromiss-
bereiter und umggnglicher als sein Vater. Dabei erscheint er als weltmannisch-kenntnis-
reich in den Belangen und Gepflogenheiten der europaischen Kultur. Das scheint so
bedeutsam, dass er es im Interview mit Karanjia wiederholt. (Karanjia 1977: 42.) Eine

Skizze in einer iranischen Tageszeitung, die Ahamd Szh zeigt, wie er liebevoll auf eine

Karte von Europa blickt, bildet entsprechend das Gegenstiick zu dieser Beschreibung.

Kashani-Sabet 1999: 174.

31 Pahlavi 1961: 46.

32 Tbd. In der nationalen wie internationalen Presse konkurrierten Bilder, die eine majesti-
tische Aura ausstrahlen sollten, mit solchen, die hausliche Intimitat und Familienleben
zeigten und den Palast ,cozy and homey“ (Hendelman-Baavur 2019: 259) erscheinen
liefBen.

93

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als ,simple soldier** Auch die tagliche Routine seines Vaters sei simpel,
aber geradezu mechanisch und arbeitsreich gewesen und begann bereits
um fiinf Uhr morgens, wie Muhammad Riza Sah herausstellt, mit einer
Rasur. Auch hier betont Muhammad Riza Sah den militirischen Charakter
seines Vaters, in der modernen Gepflogenheit der Rasur und der strikten
und disziplinierten Organisation seines Alltags nach der Uhr - der Insigne
der Moderne. Sein besonderes Zeitgefiihl schlug sich auch in dem siche-
ren, staatsménnischen Gespiir nieder, wann man ein Thema sofort ange-
hen und wann man es ruhen lassen sollte.3 Muhammad Riza Sah schreibt
seinen Vater und mithin sein Land nicht nur in die Moderne ein, sondern
konterkariert mit diesen Hinweisen auch orientalistische Stereotype.>
Jedoch habe Riza Siah grofle Anstrengungen unternommen ,to revive
interest in Persia’s great past, and he appealed to the people to modernize
their country in a manner worthy of its ancient glory.*® Er modernisiert
also, ohne dabei die Verbundenheit mit seiner Kultur aufzugeben. Anstatt
sich ganzlich einem europaiisierten Lebensstil zu verschreiben, scheint Riza
Sah Aspekte der modernen Askese mit jenen der traditionellen zu kombi-
nieren und aus dieser Vereinigung seine besondere Leistungsfahigkeit zu
beziehen. Er braucht offenbar weder Pausen noch Komfort. Die schlichte
und abgetragene Kleidung dient nicht nur als Hinweis auf die Absage an
Verschwendungssucht, sondern auch als Hinweis auf die anpackende und
bodenstindige Art des Vaters, die sich auch in einem permanenten Bewe-
gungsdrang niederschligt.’” Mit dieser Schaffenskraft befreite Riza Sah der
Biographie zufolge das Land von Jahrhunderte wahrender Lethargie.?® Dass
Muhammad Riza Sah hierin eine Qualitit sah, die allgemein bedeutende
Personlichkeiten auszeichnet, verdeutlicht sich an seiner Beschreibung
Kyros des Groflen, als ,,one of the most dynamic men in history“3 Spater
riickt er seinen Vater explizit in die Ndhe des einstigen Schahs, indem er
seine erfolgreiche Umsetzung royaler Aufgaben ins Verhaltnis zu anderen
Herrschern setzt: Sah ‘Abbas baute Straflen und unterdriickte Banditentum,
bemerkt Muhammad Riza Sah, ,just as Cyrus had done before him and my

33 Pahlavi 1961: 36.

34 Ibd. 48.

35 Die er allerdings auch an vielen Stellen reproduziert. Er selbst weist zum Beispiel darauf
hin, dass seine Landsleute gew6hnlich nicht nach der Uhr lebten. (Pahlavi 1961: 63.)
Orientalistische Narrative bieten so die Moglichkeit zur Rechtfertigung seiner eigenen
Handlungsweisen, wie beispielsweise die Vorstellung, Iran (der Orient) sei noch nicht
bereit fiir Demokratie. (Vgl. Ansari 2001: 18 f.)

36 Pahlavi 1961: 49.

37 Ibd. 47.

38 Ibd. 168.

3 Ibd. 21.

94

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

father did after him“4° Auf diese Weise naturalisiert Muhammad Riza Sah
die Entscheidungen und Handlungen seines Vaters und lasst sie als zwin-
gend erscheinen. Blumenberg notiert in einer Fallstudie {iber Hitler und
Friedrich den Groflen:

Diese Jiingerschaft wird aber noch nicht als Nutznieflung des Schicksals, sondern
als handelnde Identifikation aufgefasst: Thm (Friedrich dem Groflen) eifert er (Hit-
ler) bewufst und unbewufit nach. Man wird auf das Wort ,unbewusst® achten miis-
sen, denn es ist der Beginn einer mehr schicksalhaften als tatigen Beziehung auf den
Prifiguranten.*!

Darin ist ausgedriickt, was von Muhammad Riza Sah angedeutet wird. Nam-
lich, dass sein Vater und auch er Kyros zwar als Vorbild identifizierten, eigent-
lich aber eine Schicksalsgemeinschaft mit ihm darstellen. Dabei kniipft er an
etablierte Epochenbildungen an, denn die iranische Geschichte wird von den
zeitgenossischen Historiker-innen iiblicherweise in drei grofie Zeitabschnitte
unterteilt: die Vorislamische Periode, die Islamische Periode und die Moder-
ne.®> Muhammad Riza Sah isoliert aus jedem dieser Zeitabschnitte eine zent-
rale Herrscherfigur, die symbolisch fiir die gesamte Epoche steht. Kyros wird
zum Sinnbild der Antike, Sah ‘Abbas der Mittleren respektive Islamischen
Periode, und sein Vater verkorpert die Moderne schlechthin. Damit werden
drei Herrscher zu den maf3geblich priagenden Personlichkeiten spezifischer
Zeitalter erkldrt und das Kénigtum zum verbindenden Glied dieser drei Epo-
chen. Gelegentlich iibertrifft Riza Sah in diesem Narrativ auch seine Vorgan-
ger: So ist Sah ‘Abbas beispielsweise grausam gegen seine Familie und baut
keinen Thronfolger auf,® was Riza Sah mit seinem Sohn, den er bereits in
seiner Jugend in die Staatsgeschifte miteinbezieht,* weitsichtiger gelost habe.
Solche Textabschnitte sind praktische Hinweise auf den Anspruch, die Fall-
stricke vergangener Zeiten erkennen und aus der Geschichte lernen zu wollen,
die einleitend von Muhammad Riza Sah theoretisch formuliert wurden.

Vereinzelt schimmert auch unkommentierte Kritik durch, die das ambi-
valente Verhaltnis zu seinem Vater deutlich macht. Bereits im Vorfeld seiner
Abdankung habe Riza Sah realisiert, dass die Alliierten ihn nicht vollstandig
informierten:

Forgetting his dignity as a sovereign, he went so far as to request his minister in Lon-

don to ask the Allies if they would please explain their real wants and needs. But by
the time it was too late.*>

40" Tbd. 25.

41 Blumenberg 2014: 38.

4 Vgl. z. B. das umfangreiche Projekt zur iranischen Geschichte von ‘Abbas Iqbal, Hasan
Pirniya und Tsa Sadiq zu Beginn der Pahlawi-Zeit, das eben dieser Einteilung folgt.

43 Pahlavi 1961: 25.

* Ibd. 64.

5 Ibd. 72.

95

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Aussage oszilliert zwischen der Betonung eines losungsorientierten Prag-
matismus, der an das uneitle Gebaren des einfachen Soldaten ankniipft, und
der Verkennung der realen Umstdnde durch die geringe Kenntnis interna-
tionaler Verhiltnisse. Die besondere Betonung der Wahrung von Ehre und
Wiirde, wie sie von anderen Autoren fiir Darius III. und weitere Herrscher
beschrieben wurde, die unfreiwillig abdankten, macht diese Bemerkung umso
erstaunlicher.%6 Riza Sah zeigt sich mit den neuen Gegebenheiten iiberfordert
und gelangt zu dem Ergebnis, dass sein Sohn den zeitgendssischen Herausfor-
derungen dank seiner Ausbildung und genauen Kenntnis der europaischen
Kultur und Eigenarten besser gewachsen sei. Spatestens nach diesen Ereig-
nissen sei ihm klar gewesen, dass es ihm, anders als seinem Sohn, unméog-
lich sein werde, mit den Alliierten zusammen zu arbeiten, weswegen ihm die
Alliierten mit ihrer Riicktrittsforderung entgegen kamen: ,You might say that
Reza Shah was exiled by mutual desire and consent,*” postuliert sein Sohn.
Auf diese Weise raumt Muhammad Riza Sah Bedenken aus, er wire bei der
Amtstibernahme moglicherweise noch zu jung und nicht vorbereitet gewesen,
etabliert seinen Vater allerdings auch — nun doch - als eben wiirdigen Gegen-
spieler der Alliierten, der ganz wie Darius III. ohne Ehrverlust und gewisser-
maflen aus freien Stiicken abdankte. Solche narrativischen Ungereimtheiten
deuten auf die Unsicherheiten hin, die Abgrenzung und Vereinnahmung der
Vaterfigur umgab. In dem Interview mit Karanjia, in dem sich viele Passagen
nahezu wortlich wiederholen, fehlt der Hinweis auf den Verlust der Wiirde,
was die Festigung und Auslotung der Inszenierung illustriert. Muhammad
Riza Sah behauptet stattdessen, sein Vater ,smelt a rat long before the inva-
sion took place. He therefore asked our representative in London to find out
from the British Government what they really wanted from Iran and what
their real motive was behind the threatening notes:“*® Als klar wurde, dass die
Situation anders nicht zu retten war, entschied der Schah ,.to sacrifice himself
for the sake of his country and her people“* Die Abdankung seines Vaters,
der das ,,symbol of independence? gewesen sei, habe den damaligen Kron-
prinzen mit Verzweiflung erfiillt. Doch letztlich habe ihn eine ,divine force®
unterstiitzt, in der schweren Stunde, da er das Erbe seines Vaters antrat.>! Sein
Vater selbst, so gesteht er Karanjia, wollte ins Exil nach Indien gehen, ,anot-

46 Siehe Der Schah bei Hasan Pirniya, p. 61-63.

47" Pahlavi 1961: 75.

48 Karanjia 1977: 53. Es sei darauf aufmerksam gemacht, dass auch Babak (um das Sprach-
bild ins Deutsche zu tibertragen) den Braten roch und Sahls Verrat vorhersehen konnte,
ohne diesem jedoch etwas entgegensetzen zu konnen.

49 Karanjia 1977: 56.

50 Tbd.

3l Ibd. 56 f.

96

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

her ancient home of the Aryans‘>> was aber die Briten verhinderten und ihn
in einer Nacht-und-Nebel-Aktion nach Port Louis (Mauritius) einschifften.
Die Betonung dieses Sachverhalts ist zwar einerseits zweifelsohne dem indi-
schen Gespréachspartner geschuldet und fehlt in der Autobiographie, doch
bietet sich darin andererseits auch eine gezielte Verkniipfung mit herrscher-
verherrlichenden Diskursen an. Vergleiche Riza Sahs mit Napoleon (1769-
1821) drangen sich geradezu auf. So ruft denn auch Karanjia aus: ,So like
their behaviour with the great Napoleon! Obviously, the British were afraid of
even an exiled Reza Shah!“®* In The Cruel Way (1947) beschreibt Ella Mail-
lart, wie sie wahrend einer Reise durch Iran in den 1920er Jahren in einem
Gasthaus residiert, in dem u. a. ein Kalender mit Riza Sah Pahlawi héngt.
Dieser Kalender habe Bilder des frisch gekronten Herrschers neben Bildern
von Ataturk, Jesus, Edison und anderen internationalen Personlichkeiten
gezeigt.>* Bereits in der Ersten Pahlawi-Periode gab es also propagandistische
Initiativen, den iranischen Herrscher in einem globalen Kontext zu verorten.
Diese greift Muhammad Riza Sah in dem Interview nun wieder vorsichtig
auf und assoziiert seinen Vater explizit und ausschlieflich mit europaischen
Personlichkeiten, die fiir militdrische Erfolge bekannt sind. Gelegentlich
wird dabei tiber das Ziel hinausgeschossen. So mutmaf3t er, sein Vater mochte
Hitler nicht, weil ein starker Mann den anderen gewo6hnlich nicht leiden
konne.> Eine Gleichsetzung mit Hitler allerdings wird zumindest ein europé-
isch-amerikanisches Publikum kaum goutiert haben. Das fiigt sich ein in die
Feststellung, dass Muhammad Riza Sah als grofite Errungenschaften seines
Vaters die Vereinigung und Befriedung Irans betrachtet, die ihm durch den
konsequenten Aufbau des Militérs gelungen sei.>

Das Militir und die damit assoziierte Kultur markiert den entschei-
denden Unterschied in der Inszenierung von Vater und Sohn, der ein
Umdenken in der Legitimation von Herrschaft kennzeichnet. In der Kapi-
teltiberschrift ,From Rustom zu Reza Shah*> aus Karanjias Publikation
wird der Vater in die Nahe der Figur Rustam aus dem Sahndma geriickt,
eine Genealogie, die in Bezug auf seinen Sohn bezeichnenderweise nicht
erneut aktiviert wird und die in der Autobiographie ebenfalls noch nicht

52 Ibd. 57. Merhavy verweist auf die Verwobenheit indischer und iranischer Historiogra-

phie im Zeichen einer Emanzipation von ,westlichen’ Narrativen, die durchtrankt sind
vom ,arischen’ Mythos und der damit verbundenen Idee einer gemeinsamen Herkunft.
Merhavy 2019: 95 ff. Nédheres zu rassistischen Konzepten unter iranischen Intellektuel-
len etwa bei: Zia-Ebrahimi, Reza: The Emergence of Iranian Nationalism: Race and the
Politics of Dislocation. New York, 2016.

53 Karanjia 1977: 57.

> Maillart 2003: 84.

55 Karanjia 1977: 49.

%6 Ibd. 40 f.

57 Tbd. 30.

97

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

auftaucht. Sie stellt somit eine Zuspitzung der kriegerischen Inszenierung
des ersten Pahlawis dar. Sein Sohn bemerkt, jener sei ein ,great and brave
son of Iran“>® gewesen, womit er explizit den kriegerischen Wagemut seines
Vaters in den Mittelpunkt riickt. Dies zeigt sich auch in seinen ausfiihrliche-
ren Charakterisierungen:

Everybody, even among his enemies, agrees that my father possessed a most amaz-
ing personality. He could be one of the pleasantest men in the world, yet he could
be one of the most frightening. As I have already said, strong men often trembled
just to look at him. He had an almost devastating ability to assess human nature. As
though he possessed some secret electronic ray, he could almost instantly size up a
man’s strengths or weakness, his integrity or his slipperiness. No wonder many men
feared to look him in the eye.”®

Diese Art der Charakterisierung ist angelehnt an Beschreibungen der zahl-
reichen Unabhéngigkeitskdmpfer, die vorgeblich die iranische Nation in
ihrer langen Geschichte zu erhalten suchten. Diese Heldenfiguren sind eng
verkniipft mit der Darstellung kriegerischer Fihigkeiten im Sahnama. Der
Historiker Nafisi, der ja auch den Aufstieg Riza Sahs fiir die Dynastie ver-
schriftlicht hat, sowie der Literaturwissenschaftler Safa haben sich in diver-
sen Artikeln mit diesen Helden beschiftigt. Nach einer knappen Analyse,
worin diese Beschiftigung griindete und welche Implikationen sie barg,
wird eine dieser Kriegerfiguren exemplarisch vorgestellt, um den Umbruch
in der Darstellung Riza Sahs zu veranschaulichen.

8 Ibd. 59.
59 Pahlavi 1961: 45. Das wiederholt der Schah in dem Interview mit Karanjia nahezu wért-
lich. Karanjia 1977: 31 f.

98

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Der Krieger Babak-i Hurramdin

Allen Kriegerfiguren ist gemein, dass sie letztendlich besiegt werden und
untergehen. Genau hierin liegt das grofie Interesse der Historiker an ihnen
begriindet. Dies ist keineswegs ungewohnlich. Geschichtsschreiber-innen
haben sich, bemerkt White, stets mit ,,solchen Ereignissen in der Geschichte
ihrer Kultur befasst, die ,traumatischen’ Charakter besaflen“! Wie Reinhart
Koselleck festhilt, besteht im Besiegtsein ein ,unausschopfbares Potential
des Erkenntnisgewinnes‘,? und da die Historiker sich und die iranische
Nation auf der Seite derer wiederfanden, ,die sich in Frage gestellt sahen’?
suchten sie nach Antworten darauf, weshalb ,alles anders gekommen ist
als geplant oder gehoftt“* Explizit ist hier natiirlich die Frage nach dem
Uberleben der iranischen Nation gemeint. Die postulierte Kontinuitit des
iranischen Selbst bis in die Antike hinein gerdt in Beweisnot angesichts lan-
ger Perioden, die von den Autoren selbst als unter nicht-iranischer Herr-
schaft identifiziert wurden und die die Aneignung ,fremder Kulturgiiter*
wie beispielsweise des Islams zur Folge hatten. Die Feststellung, Held-in-
nengeschichten berichteten von einer agonalen Welt,> zeigt sich in diesen
Geschichten daher als zutreffend. Denn es stellt sich aus der Perspektive
einer nationalistischen Geschichtsschreibung die Frage, wie die iranische
Nation diese ,Angriffe’ iiberlebte und was sie unternahm, um sie abzuweh-
ren. Ohne eine sinnvolle Klarung dieses Problems ist ein historiographi-
scher Anschluss an die Antike nicht moglich, und so erklart sich das nicht
abflauende Interesse an diesen Krisenzeiten und ihren Helden. Dariiber
hinaus zeigt sich fiir die Historiker in deren Wirken eine zutiefst iranische
Disposition. Nafisi macht dies explizit, wenn er schreibt, dass

unter den Bannertrigern dieser Nationalbewegung [des ersten und zweiten Jahrhun-
derts nach der higra] einige waren, die zu den Lebenserhaltern Irans gezihlt werden
miissen. Darum betrachten die Iraner-innen sie als wiirdige Nachfolger von Zal und
Rustam sowie Bahman und Isfandyar.®

Durch die Verkniipfung mit dem Sahnama setzt er die narrativischen Struk-
turen beider Genres gleich und billigt dem Epos eine iiber das Fiktive hin-
ausweisende Wahrheit zu. Nach Ansicht des Literaturhistorikers Safa sind
die Kriegerhelden, die pahlawanan des Sahnama, die vorbildlichsten Iraner.
Alle guten nationalen Eigenschaften wie Patriotismus und Vaterlandsliebe

1 White 1986: 108.

2 Koselleck 2003: 77.
3 Ibd. 69.

4 Ibd. 68.

5

6

Brockling 2020: 34.
Nafisi 1384/2005: 11.

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(mihan-parasti, Iran-disti), Gehorsam (ita‘at), Mannlichkeit (mardanagi),
Tapferkeit (Suga‘at) und Geistesgrofle (‘azmat-i rith-u fikr) seien in ihnen
vereint. All diese pahlawanan seien lebensfrohe (hiisguzaran) Menschen
(mardum), gro8spurig, tapfer, schlicht, prahlerisch, beredsam und kundig
(kar-agah). Grofer Appetit, Resilienz gegeniiber Leiden und Qualen seien
die Eigenschaften, die sie auszeichnen. Zusitzlich werden endlose Reisen
zwischen den Grenzen und ein langes Leben aufgefiihrt. Sie liebten ihren
Ko6nig und betrachteten es als Siinde, von seinem Befehl abzuweichen. Zum
Schutz des Thrones sei ihnen Leben und Besitz, Ruhe und Bestidndigkeit,
Frau und Kind kein zu geringer Preis. Sie agierten rasch im Krieg und ken-
nen keine Furcht vor dem Feind. Ein iranischer pahlawan fiirchte jedoch
die Liige und die Zauberei (gaduw1i), und deshalb seien alle Zauber-innen
und Magier-innen seine Feinde. Sie halten sich fern von Intrige, Gauke-
lei und Betrug, es sei denn zur Rettung Irans, des Schahs und zur Wah-
rung des Namens — und das auch nur, wenn sie keine andere Moglichkeit
sehen. Sie ehrten im Krieg die Grundsitze der Mannlichkeit und Tapfer-
keit, Flucht hingegen sei fiir sie eine grofle Schande, und eine Niederlage
im Angesicht des Feindes treffe sie hérter als der Tod.” Nafisis Verkniip-
fung der nicht-kalifalen Militdrfithrer der islamischen Friihzeit mit den
pahlawanan des Sahnama bewirkt, dass ersteren die von Safa dargelegten
Eigenschaften zugeschrieben werden. Zudem erzielt er eine Iranisierung
jener Heldenfiguren, die keinesfalls selbstverstandlich war, wie das Beispiel
Babak-i Hurramdin zeigt, der sowohl in Iran als auch in Aserbaidschan als
Nationalheld verehrt wird. Diese Figur und historische Personlichkeit ist
besonders geeignet, die kriegerischen Qualitdten dieses frithislamischen
bzw. post-sasanidischen Pantheons darzustellen. Zum einen, da der ,Hof-
historiker® Nafisi sich intensiv mit diesem Helden befasst hat, zum anderen,
weil er ihn als exzeptionelle Personlichkeit bewertet. Er schreibt:
Viele Epen (hamasa-ha) huldigen den Anfithrern dieser grofien Leute (mardum-i
buzurg) wie Mah Afrid und Sundbad und Muganna‘, Abit Muslim und Ustazasts, Ishaq,
‘Abdullah p. Rawanda und Hamza p. Azrak, ‘Ali p. Muhammad Barq1, Mazyar und
Af$in, Babak, Tahir p. Husain Fasangl und Marawiz Dailami, ‘Amr p. Lait, Rayigar
Sistani und Ismafl p. Ahmad Samani sowie die Pisaran-i Baya. In dieser Gruppe grofSer
Minner nimmt Babak-i Hurramdin hinsichtlich der aulergew6hnlichen Ménnlich-
keit und aufsehenerregenden Tapferkeit einen hervorgehobenen Rang ein, ebenso aus
der Perspektive maskuliner Standhaftigkeit und Unbeugsamkeit (sarsahti-u paydari-u
ustori-yi mardana). Die einzigen, die sich mit ihm messen konnen, sind Muganna‘und
Mézyz'ir.8
Er berichtet auflerdem von drei Proben, die der Kalif wéihrend seiner
Regierungszeit habe bestehen miissen, namlich den Krieg gegen Rom, die

Safa 1396/2017-18: 242 fF.
8 Nafisi 1384/2005: 11.

100

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eroberungen Babaks und die Auseinandersetzungen mit Mazyar. Wenn er
bei einer dieser Proben unterlegen wire, so Nafisi, dann hitte es den Islam
geschwicht (zabiin).? Diesen Satz zitieren auch Mugtaba Minuwi und Sadiq
Hidayat in der Einleitung zu Hidayats Theaterstiick Mazyar, was darauf
hindeutet, dass die drei Autoren eben daraus die grofSe Bedeutung ablei-
teten, die sie den Rebellen beimafien.!? Das allgemeine Interesse an Babak
unter Nafisis Zeitgenossen duflert sich in den zahlreichen Publikationen
von weiteren namhaften Personlichkeiten wie ‘Abbas Iqbal, ‘Abd al-Husain
Zarrinkib und Zabihullah Safi. Gulimhusain Sadiqi verdffentlichte in
Paris seine Dissertationsschrift, Les mouvements religieux Iraniens au I et IT
siecle de 'hégire (1938), die jedoch erst Jahrzehnte spiter ins Persische tiber-
setzt wurde. Nafisi ist jedoch der erste, der saimtliche Quellen iiber Babak
in persischer Sprache zugénglich gemacht hat.! Dies ist ein Verdienst, das
ihm gerade wegen der herausragenden Bewertung Babaks unter den Histo-
rikern hoch angerechnet wird.!? Seine Arbeit erschien zunachst von 1312-
1313/1933-1934 als Artikelserie in der Zeitschrift Mihr, die etwa zwanzig
Jahre spiter zu einem Buch zusammengefasst und um Texte von anderen
Autoren erganzt wurde. Zuletzt hat Touraj Atabaki in seinem Artikel Iranian
History in Transition: Recasting the Symbolic Identity of Babak Khorramdin
aus dem Jahr 2012 nachgezeichnet, auf Grundlage welcher ideologischer
Pramissen Babak tiber die Jahrzehnte des letzten Jahrhunderts hinweg von
Historiker-innen beurteilt wurde und wie dies die Darstellungsweise beein-
flusste. In ihr zeige sich seines Erachtens die ,endeavor to construct dis-
tinct national identities and craft histories based on political schemes.“!3 In
Babak konzentrieren sich daher die multiplen Versuche, zu definieren, was
Iranertum bedeutet.

Babak-i Hurrami (t. Safar 223 / Januar 838) war einer der Anfiihrer der
Hurramdini, die, aus der Region siidlich des Flusses Aras operierend, fiir
etwa zwanzig Jahre in kriegerische Auseinandersetzungen mit den Trup-
pen des Kalifen in Bagdad verwickelt waren. Die sogenannten islamischen
Eroberungen (futithat) im Nordwesten des heutigen Iran bis nach Aser-
baidschan waren bereits wihrend der Regierungszeit ‘Umar Ibn al-Hattabs
(t. 6/644) erfolgreich gewesen. Die gebirgige und schwer zugingliche
Region erwies sich aber rasch als schlecht regierbar, so dass es regelma-

Ibd. 141. Das Prestige generiert sich freilich durch die Gleichsetzung der iranischen

,Rebellenfiihrer mit dem méchtigen Rémischen Reich.

10" Minawi 1342/1963: 12.

1 Nafisi 1384/2005: 215.

12 Siehe z.B. Tabari 1387/2008-09: 280. Ihsan Tabari (1295-1368 h. § / 1917-1989) kritisiert
allerdings, dass dieser die gesellschaftlichen Aspekte, fiir deren Verstandnis ausschlief3-
lich eine marxistisch-leninistische Lesart geeignet sei, vernachldssigt habe.

13 Atabaki 2012: 75.

101

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

f3ig zu Revolten gegen die kalifale Herrschaft kam. Ein Friedensvertrag
schliefllich sicherte den Bewohner-innen der Region Schutz ihrer religiosen
Statten und kulturellen Gepflogenheiten zu. Mit der Zeit erlangte Aserbaid-
schan einen semi-autonomen Status und wurde {iber Jahrhunderte hinweg
im Wesentlichen von lokalen Herrschern regiert. Babak ist eine schon zu
Lebzeiten prominente Personlichkeit im Kontext dieser Auseinanderset-
zungen gewesen und wird von diversen bekannten muslimischen Histo-
rikern besprochen.!* Seine Herkunft und sein Lebensweg sind, wie Nafisi
dennoch feststellt, unklar:

Ungliicklicherweise liegen die Details dieses auflerordentlich groflien Mannes hinter
einem Schleier des Fanatismus, Egoismus und der Selbstverherrlichung der Geschichts-
schreiber verborgen.!®

Der Historiker macht hier auf ein grundsitzliches Problem aufmerksam,
mit dem sich das Fach konfrontiert sah: Man konnte den Quellen nur
abringen, was die muslimischen Historiographen den ,Feinden des Islams’
zugebilligt hatten, um das Prestige zu erhohen, sie vernichtet zu haben.
Vermutlich wurden in der islamischen Geschichtsschreibung ,,urspriinglich
regional-partikulire Ereignisse im Uberlieferungsprozess vor einem global-
islamischen Horizont auserzdhlt”!'” Damit einher ging eine Ddmonisierung
bestimmter gegnerischer Militérfithrer, die zu Feinden des Islams aufgebaut
wurden.!® In der Historiographie der Pahlawi-Zeit kam es jedoch zu einer
nationalistischen Umdeutung dieser Personen, die nun als heroische Figu-
ren rezipiert wurden. Die Quellentexte der Pahlawi-Historiker operieren
allerdings zwangslaufig innerhalb des nun verblassten und weniger attrak-
tiv gewordenen religiosen Bezugsrahmens. Diese Bedingung - die iibrigens
auch fiir die Antike gilt, da man sich in der ersten Halfte des 14./20. Jahr-
hunderts bekanntlich gezwungen sah, sich auf Herodot und andere griechi-
sche Historiker zu stiitzen - bildete den Ausgangspunkt fiir den Umgang
mit den Primirtexten. Ermoglichten in Bezug auf die Antike auch die
archdologischen Funde ein Umschreiben der Geschichte,' so ist es in Bezug
auf islamische Historiographie vor allem der Perspektivwechsel, der eine
Neubewertung einleitete. Die Umstrukturierung des Bezugsrahmens weg
vom Religiosen und hin zu einem Nationalen fiihrte zu einer Integration

4 Ibd. 64 f.

15 Nafisi 1384/2005: 11. So auch Zarrinkiab, der meint, die Berichte tiber Babak seien par-
teiisch und fabelhaft (garaz-alid wa afsana-amiz). Zarrinkab 1368/1989-90: 236.

Eine Strategie, die auch den Autoren selbst nicht unbekannt war. So schreibt Safa iiber
die Osmanen, dass sie iiber eine mutige und fahige Armee verfiigten — und die Safawiden
die Ersten waren, denen es gelang, diese zuriickzuschlagen. Safa 1385/2006: 387.

17" Leube 2017: 224.

18 Crone 2012: 48.

19" Koselleck 2003: 53 ff.

102

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vorher randstandiger Gestalten der Geschichte. Dies beschrankt sich freilich
nicht auf Babak. Safa schreibt iiber den religiosen Fithrer Muqanna“ (t. ca.
163/780) in Sogdien:

Wie bereits gesagt wurde, haben die islamischen Historiker Muqanna“ in sehr schlech-
ter Erinnerung behalten und von keinem Fluch und keiner iiblen Nachrede {iber
diesen Mann Abstand genommen. Offensichtlich ist der Grund fiir diesen heftigen
Hass der grofie Schlag, den Muqanna‘ dem Islam zufiigen wollte und nah dran war
zuzufiigen. Aus diesem Grund wurden seine schlechten Taten, die gewiss jeder einmal
begeht, stets hervorgehoben, sowie jegliche Morde und Pliinderungen ihm und seinen
Anhiangern zugeschrieben. Sie wissen iiber ihn nichts zu berichten als Heuchelei, Ver-
rat, AnmafSung und List. Aber nach allem, was wir tiber das Verhalten der Geschichts-
schreiber islamischer Konfession sahen, ist dies keine neue Erkenntnis. Man sieht
rasch in diesen Biichern, dass jegliche Gruppierung, die sich gegen die islamischen
Uberzeugungen der Verfasser richtete, mit Diffamierungen und Beschimpfungen
tiberzogen wurde. Wie soll es denn auch moglich sein, dass ein Mann, der dermafien
verdorben, bésartig und verlogen ist, in so wenigen Jahren eine solche Macht erlangt?
Ja, sogar so viele Anhdnger-innen um sich scharte, dass er die ‘abbasidischen Kalifen
aus Bagdad nach Hurasan lockte, um den Rebellen niederzuschlagen und Transoxa-
nien anzugreifen.?0

Safa reproduziert hier freilich auch den Gedanken, dass legitime Herrschaft
die Zustimmung der breiten Bevolkerung verlangt. In die gleiche Kerbe
schlagt der Marxist Thsan Tabari (1295-1368/1917-1989), einer der fithren-
den Tada-Theoretiker seiner Zeit, in Bezug auf Babak und seine Anhénger-in-
nen. Er bemerkt, dass eine Bewegung (nahzat), die solch hohes Ansehen in
der Bevélkerung genossen habe, keinesfalls so verdorben und verkommen
sein konnte, wie es die islamischen Historiker unterstellten.2! Zwar beschaf-
tigten sich zahlreiche Quellen mit Babak, doch da deren Verfasser im Dienste
der herrschenden Schicht geschrieben hétten, seien die iranischen Revolu-
tiondre (sic!) verunglimpft und ihnen jede Form von Gewalt und Unrecht
angedichtet worden.?? Offensichtlich sei es also nicht moglich, die Person-
lichkeit Babaks unmittelbar aus den Quellen abzulesen, sondern die Wahr-
heit miisse aus den Liigengeschichten extrahiert werden. Diese befangene
(mugizana) Arbeitsweise der islamischen Historiker erschwere die Forschung
zu Babak. Die Bewegung, die jener anfiihrte, sei allerdings, betont er, eine
der bedeutendsten und groflartigsten der islamischen Friihzeit. Dies sei, allen
Versuchen der islamischen Historiker, die beeindruckenden Leistungen des
Kriegers zu verschleiern zum Trotz, ersichtlich.?

20 Safa 1385/2006: 120 f.

21 Tabari 1387/2008-09: 285.
22 Tbd. 281.

23 Ibd.

103

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Analyse Tabaris verdeutlicht, dass diese Einordnung der Quellen-
texte sich fraktionsiibergreifend durchsetzte.?* Sie verhértete sich zudem
Uber die Jahrzehnte, so dass noch der Historiker ‘Abbas Parwiz Mitte der
1350er/1970er Jahre in einem im Staatsverlag erschienenen Text eine
Grundhaltung darin erkennt und konstatiert, dass die Schriften der (islami-
schen) Historiker weder Gutes noch die Wahrheit iiber jene radmard (Hel-
den) zu sagen haben, die in dem Versuch, die iranische Unabhingigkeit zu
erneuern, in Kriege verwickelt waren.?> Besonders eindriicklich wird dies
in dem Artikel der Parteizeitschrift Kargaran-i Rastahiz (Die Arbeiter-innen
der Rastahiz) von ‘Abbas Pazisgi deutlich, der die Geschichte der Rebellion
Babaks von Bagdad aus erzahlt: Der Kalif und seine Ratgeber sitzen bei-
sammen und schmieden Rénke, wie sie Babak schlimmstmaglich diffamie-
ren konnen. Dies sei unumgénglich, da es die einzige Moglichkeit darstelle,
ihn zu besiegen. Die Uberlegung am Hof ist, dass ein Iraner, der seine Ehre
in Frage gestellt sehe, daran frither oder spater zerbreche. Auflerdem leide
sein Ansehen bei den restlichen Iraner-innen derart, dass sie ihm fortan die
Loyalitat verweigerten. Die beste Strategie sei also nicht der offene Kampf,
sondern Intrigen und falsche Propaganda, die Babak seiner Wiirde beraub-
ten. In dem fingierten Gesprich werden alsdann die verschiedenen Uberlie-
ferungen, die bei Nafisi zusammengetragen sind, erdacht und entschieden,
welche von Boten verbreitet werden sollen. Zu diesem Zweck mobilisiert
der Kalif sein Spionagenetzwerk, das sich {iber ganz Asien spannt und an
allen Ecken des Kontinents nun falsche Informationen iiber Babak streut.?¢

An dieser Stelle sei angemerkt, dass die Geschichtsschreibung insgesamt
nach Ansicht der Pahlawi-Historiker von ,Verschmutzungen’ betroffen
ist, nicht nur jene der islamischen Friihzeit, sondern insbesondere auch
die rezente Geschichtsschreibung. Fiir diese konne man sich beispielsweise
auf zahlreiche europdische Reiseberichte stiitzen, miisse diese jedoch mit
Bedacht lesen, da das Eigeninteresse der Autor-innen die wahren Ereignisse
vielfach verfalsche. Hieran wird deutlich, dass sich die Autoren mit einer
Verschworung umfassender Geschichtsfilschung konfrontiert wiahnten, die
Geschichte als solche fragwiirdig und schwer zugingig erscheinen lief3. Das
Nachdenken iiber Geschichte sah sich daher stets begleitet von der Frage,
wer hier von welcher Darstellung profitierte. Hannah Arendt bemerkt in
Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft aus dem Jahr 1951 die

skandalose Tatsache, dafd die Elite sich mit den phantastischen Geschichtsfalschun-
gen totalitdrer Propaganda und totalitirer Regierungen so leicht hat abfinden konnen.

24 Eine Ausnahme stellt freilich die iranisch-islamische Geschichtsschreibung der Pahlawi-

Zeit dar.
25 Parwiz 1354/1975: 56.
26 Kargaran Nr 280: 48 ff.
27 Nafisi 1335/1956: 4.

104

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uberzeugt, daf alle traditionelle Geschichtsschreibung, die ja notwendigerweise die
Benachteiligten und Unterdriickten aus dem Gedachtnis der Menschheit ausschliefit,
ohnehin eine Félschung sei, sahen sie in den faustdicken Liigen totalitdrer Propaganda
nur den faustdicken Spaf3, der die Giiltigkeit der {iberlieferten Geschichte {iberhaupt
in Frage zog.%8

Wie hier angedeutet, 1idt die Uberzeugung, dass die Geschichtsschreibung
ohnehin verzerrt und die Vergangenheit daher uneinsehbar bleibt, dazu
ein, die iiberlieferten Geschichten entsprechend den eigenen Vorstellun-
gen auszuerzdhlen. Das kann auch unter den Historikern der Pahlawi-Zeit
beobachtet werden, fiir die die Diagnose der Geschichtsfélschung eine Ein-
ladung darstellt, die Geschichte nach ihren Pramissen neu aufzuziehen. Der
aserische Historiker und Literaturwissenschaftler Rustam Oliyev (1308-
1373; 1929/30-1994/95) stellt in diesem Sinne fest, dass es NafisT gelungen
sei, all den Liigen und Verleumdungen der muslimischen Historiker zum
Trotz das wahre Gesicht Babaks und seines Aufstands herauszuschilen.?
Die islamische Frithzeit stellt die spezifische Herausforderung mannigfal-
tiger Uberlieferungen. Georg Leube weist im Rahmen seiner Untersuchung
zu den Kinditen in der arabisch-islamischen Geschichtsschreibung darauf
hin, dass die tiberlieferten Texte jener Epoche als unfest betrachtet werden
miissen, da sie im Erzéhlen und Abschreiben jeweils neu ausgestaltet und als
verdnderliche Grofie betrachtet wurden.® Damit wendet er sich gegen die
Vorstellung, dass es einen urspriinglich verbindlichen Text gegeben habe,
der im Uberlieferungsprozess verfalscht wurde. In Bezug auf Babak lasst
sich aus dieser Erkenntnis schlieflen, dass die Berichte tiber ihn durch nar-
rative Muster gepragt sind. So tragen viele der mit seinem Lebensweg ver-
kniipften Figuren sprechende Namen. Sein Vater beispielsweise soll nach
einer Darstellung Mirdas geheifien haben, wie der Vater von Zahhak aus dem
Sahnama, was nach Ansicht mancher ,Menschenfresser’ bedeutet.3! Dies
erinnert daran, dass Literatur und Geschichte bereits lange vor dem 14./20.
Jahrhundert einen Kosmos bildeten und nicht getrennt voneinander gedacht
werden konnten. Andere haben die Auffassung vertreten, der Name seines
Vaters sei ‘Abdullah gewesen, was ihn mdoglicherweise als Muslim markie-
ren sollte. Nicht weniger ambig ist seine Mutter, Mahra, Mondgesicht, was
ein Kompliment fiir eine schone Frau war, obgleich sie nur ein Auge gehabt
haben soll. Patricia Crone kommentiert den korperlichen Makel damit, dass
es nach Ansicht der islamischen Historiker eben etwas Widerwartiges an
der Mutter eines so fiirchterlichen Rebellen gegeben haben miisse.>? Yisof1

28 Arendt 2019: 713.

29 Nafist 1384/2005: 219.
30 Leube 2017: 54.

31 EI,, Babak.

32 Crone 2012: 48.

105

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hingegen hebt den Widerspruch zwischen Merkmal und Name hevor, den
er fiir Sarkasmus halt.3* Plausibler ist allerdings, dass die Sympathien und
Antipathien der Uberlieferer in den Narrativen verschmolzen sind. Leube
spricht beziiglich der Kinditen von einer horizontalen Kontamination, womit
gemeint ist, dass die einzelnen, widerspriichlichen Uberlieferungen inner-
halb der kontroversen Diskussion bereits vor der Niederschrift, spatestens
aber in diesem Zuge gemeinsam gedacht wurden.?* Bei der Eindugigkeit han-
delt es sich vermutlich um einen wiederkehrenden Topos, der dazu diente,
die Ubeltiter schon durch kérperliche Makel kenntlich zu machen. Denn
Mugqanna’, der in Hurasan sein Unwesen trieb, soll nach einigen Uberliefe-
rungen ebenfalls eindugig gewesen sein, und Tahir Zi l-Yaminain trug sogar
den Beinamen al-A‘'war, der Eindugige.>* Bei Prokop heifit es schlieflich, dass
Kawis seinen Sohn Zamasp von der Nachfolge ausschloss, da er ein Auge
verloren hatte und daher von Gesetzes wegen nicht Konig der Perser werden
konnte, obgleich nahezu alle ,,admired the manliness of Zamasp (for he was
capable warrior)“3¢ Doch eine makellose physische Erscheinung gehorte zu
den Voraussetzungen des Konigtums,?” so dass Babaks bereits motivisch fiir
eine Fiihrerrolle je nach Narrator-in aus- oder eingeschlossen werden kann.
Dazu passen die Versuche, Babaks Stammbaum auf Aba Muslim bzw. irani-
sche Konige zuriickzufiihren.? Die unterschiedlichen Uberlieferungen lassen
vermuten, dass es bereits in der islamischen Friihzeit selbst eine Kontroverse
um die Bewertung Babaks gab, die Geschichtenerzahler-innen dazu anhielt,
ihre Haltung durch die Anreicherung einschldgiger Topoi wie Schonheit ver-
sus Hasslichkeit der Frauen und verschiedene noble Abstammungen ver-
sus unbekannte Abstammungen kenntlich zu machen. Eine eingehendere
Beschiftigung mit den denkbaren Abldufen der Ereignisgeschichte um Babak
verdeutlicht exemplarisch die narrativischen Herausforderungen und Mog-
lichkeiten, mit denen sich die Historiker konfrontiert sahen.

Einer Uberlieferung zufolge war Babaks Vater ein Olhandler, vielleicht
aus Madain.®® Er zog an die Grenzen Aserbaidschans und verliebte sich

33 EI, Babak.

34 Leube 2017: 223.

35 Thsan Tabari hilt es fiir Verleumdung, dass die Mutter von Babak als hissliche, eindugige
Hure bezeichnet wird (Tabari 1387/2008-09: 281). Auch Zarrinkab gilt vor allem dieser
Passus als Beweis fiir die Parteilichkeit der Uberlieferungen: ,,dar In rawayat atar-i garaz-
u kina-yi rawayan askar-st.“ Zarrinkab 1368/1989-90: 237.

36 Procopius, Wars 1.11.2.-6 tr. Drewing/Kaldellis 2014: 23. Erginzung i. O.

37 Es sei hier noch einmal an Safa erinnert, der ja ebenfalls feststellt, dass im Sahnama die
$ahan zu den schénsten Wesen der Schopfung zahlten.

38 Safa bevorzugt letzteres (Safa 1385/2006: 195). Diese Ansicht setzt sich auch durch und
findet sich beispielsweise in dem Artikel der Arbeiter-innenzeitschrift Kargaran (Nr. 280:
48).

39 Nafisi 1384/2005: 12 ff. Zarrinkib folgt dieser Uberlieferung. Zarrinkiib 1368/1989-90:
237.

106

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dort in die erwdhnte eindugige Frau (zani a‘war ra dilbahta sud), mit der
er sich heimlich auflerhalb des Dorfes traf, wo sie allein Wein tranken.
Doch eine Gruppe von Frauen, die Wasser holen wollte, entdeckte das Paar.
‘Abdullah (sic!) floh Hals iiber Kopf, Mahra aber wurde an den Haaren
durch das Dorf gezerrt. Erneut weist Crone darauthin, dass die Anekdote
darauf abziele, ,to sling mud at Babak via his mother: it went without say-
ing that the enemy of Islam was the son of a whore.“®* Der Wein dient nicht
nur an dieser Stelle und nicht nur in Babaks gesamter Biographie, sondern
auch in anderen Kontexten immer wieder als Omen - folgt auf den Alko-
holkonsum doch stets Unheil. So hat Dick Davis fiir das Sahnama gezeigt,
dass Trunkenheit der epischen Vorausdeutung dient und ihr eine Strafe
meist durch Schicksalsschldge folgt.#! Dariiber hinaus konstatiert er, dass
»drunkenness by heroes is invariably a token of a fall from heroic status®*?
Multiple Erzahlbausteine ordnen die Figur ein. Eine berithmte Anekdote
schildert, wie Babaks Mutter ihn eines Tages nackt unter einem Baum schla-
fend findet und beobachtet, dass aus den Wurzeln seiner Kopf- und Brust-
haare Blut hervorquillt. Doch als er erwacht, ist das Blut verschwunden. Da
wusste sie, dass ihrem Sohn Grofles bevorstand.** Eine andere Anekdote
berichtet, dass Gawidan p. Sahrak, der Anfiihrer der Hurramiyan, einst in
Babaks Elternhaus einkehrte. Dort sah er, dass Babak, trotz der widrigen
Umstdnde, unter denen seine Mutter ihn hatte grofiziehen miissen, gebildet
(dana) war und, obgleich er stotterte, die iranische Sprache gut beherrschte
(ba an ki zabanis migirad zaban-i irani ra hitb midanad) und ein kluger
(husiyar) und gescheiter (zirak) Mann war.* Patricia Crone kommentiert
die Stelle damit, dass Gawidan ihn fiir klug hielt, obgleich ,ta‘aqqud lisanihi
bi I-a‘jamiyya, his tongue being tied by the fact that he normally spoke
an Iranian language.“ Yisof1 hingegen iibersetzt: Babak ,,impressed Javidan
with his shrewdness despite his lack of fluency of speech.**> Gewiss wer-
den Babak und Gawidan sich keineswegs auf Arabisch ausgetauscht haben,
weswegen Babaks Arabischkenntnisse fiir letzteren unerheblich gewesen
sein diirften — genauso wenig allerdings auf Persisch, sondern vielmehr, wie
auch Crone anmerkt, in einem aserischen Lokaldialekt. Der hier von Nafisi

40" Crone 2012: 48.

41 Davis 1992: 60. Man denke auch an Alexander den Groflen und die sabb-i masti, die zur
Zerstorung von Persepolis fiihrt.

42 Davis 1992: 213.

43 Andernorts auch als Hinweis auf seine Blutriinstigkeit verstanden. So Zarrinkib
1368/1989-90: 238.

44 Nafisi 1384/2005: 13.

4 EI,, Babak.

107

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zitierte Chronist Waqid,*® schrieb jedoch fiir ein arabisches Publikum und
hob daher hervor, dass Babak ein fiirchterliches Arabisch sprach.*” Hinzu
kommt, dass Babak sich als Stotterer fiir das Uberbringen einer heiligen
Botschaft disqualifizierte und damit als falscher Prophet enttarnt werden
konnte. Nafisi hingegen schrieb fiir ein persophones und zunehmend séku-
lares Publikum und wollte herausstellen, dass Babak gut ,iranisch sprach.
Hier sei auch an Ahmad Kasrawi erinnert, der das Experiment unternahm,
das Aseritiirkisch der indoeuropéischen Sprachfamilie zuzuordnen mit der
eher politischen Absicht, es zu einem ,iranischen Dialekt® zu erklaren.*®
Nafisi urteilt mit dhnlichem Ansinnen in der Rezenten Geschichte Irans
(pers. Kurztitel meint: Tarih-i Mu‘asir), dass die iranische Geschichte der
beste Beweis dafir sei, dass die Tiirk-innen auch ,Arier-innen‘ seien (und
lange vor den Mongolen in Iran siedelten).*

Beide Vaterfiguren Babaks (ndamlich der leibliche und der Anfiihrer
der Hurramiya) sterben zudem durch einen Hinterhalt, indem sie nach
einer zugefiigten Verletzung ihren Gegner noch téten und anschliefiend
ihren eigenen Wunden erliegen. Die wiederholte Erzahlung eines solchen
Ablaufs deutet auf einen Topos hin, zumal die beiden Manner darin dem
Helden Rustam gleichen, der arglos in eine Falle geht und stirbt, dabei
aber noch seinen verrdterischen Bruder totet.® Zeichnet sich die Lebens-
spanne der Manner durch eine ausgesprochene Kiirze aus, sind die Frauen
in Babaks Umgebung tendenziell sexuell verdorben. Gawidins Ehefrau
schmiedet bereits an seinem Sterbebett Plane, wie Babak seinen Platz ein-
nehmen konne. Die Ehefrau seines verstorbenen Mentors hatte — ,needless
to say“s! — namlich wohl noch zu dessen Lebzeiten eine Affdre mit Babak.
Nach seinem Tod verkiindet sie den versammelten Anhdnger-innen, dass
Gawidan seinen Tod vorausgesehen und ihr prophezeit habe, dass seine
Seele auf Babak iibergehen werde. Jener werde Gott auf Erden werden und

46 Der umfangreichste Bericht iiber Babak, Uberlieferungen iiber Babak (Ahbar-i Babak),
wurde von einem gewissen Wagqid b. ‘Amr Tamimi verfasst. Uber den Autor ist nichts
bekannt.

47" Crone 2012: 51.

8 Amanat 2008: 948.

49 Nafisi 1335/1956: 6. Der Hamburger Iranist Bertold Spuler urteilt Anfang der 1950er

Jahre, dass ,Papak selbst (...) nur mangelhaft persisch® (Spuler 1952: 203) sprach, wes-

wegen er eine nationale Gesinnung der Bewegung und ihres Anfiihrers ausschliefit.

Damit kniipft er an die Diskussion iiber Babaks Sprachkenntnisse an und bringt den ihr

zugrundeliegenden Antrieb auf den Punkt. Spulers Einwand zeigt zudem, dass Arbeiten

von Nafisi, Safa und anderen iranischen Historikern sowie ihr Bezugsrahmen interna-
tional zur Kenntnis genommen wurden.

Safa identifiziert das Motiv der Rache am Morder bereits im Sterben als zentral im

Sahnama. Safa 1396/2017-18: 245.

L Crone 2012: 49.

50

108

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Religion Mazdaks wiederbeleben.>> Zum Zeichen ihrer Eheschlieffung
warf Gawidans Witwe alsdann Babak einen Strauf} Basilikum zu, den die-
ser auffing.>® Crone vermutet, dass dies im Zusammenhang stehe mit einer
Redewendung, derzufolge Frauen wie ,fragrant herbs/basil sprigs or flow-
ers“ seien, ,that people passed around to sniff at>* man pfliicke sie, die
Frau, den Basilikum, wann man wolle ,and after smelling it one greets one’s
brother with it denn ,,basil is for smelling, and so you may sleep with any-
one, weather relatives or not, any woman who offers herself to you is your
property, and there is no need for a marriage contract.>® Mit anderen Wor-
ten: nach Ansicht aller Quellen, auf die Nafisi und Safa sich berufen kénnen
und miissen, waren Babak (und alle anderen ,Unabhangigkeitskampfer‘ der
islamischen Friihzeit) sowie sein Umfeld moralisch und kérperlich verdor-
ben, nach religidsen Maf3staben insbesondere auch in sexueller Hinsicht.
Uber die religidsen Praktiken wird berichtet:
Dabei handelt es sich um jene Hurramiya, und sie haben in jedem Jahr eine Nacht, in

der die Manner und ihre Frauen sich versammeln und alle Lichter ldschen, und dann
liegt ein jeder Mann bei jeder beliebigen Frau.>”

Ihsan Tabarl kritisiert, dass bestimmte Motive wie die Legalisierung von
Unzucht verbreitete Unterstellungen zur Diskreditierung von Revolutio-
nér-innen (sic!) seien, die sich durch die gesamte iranische Geschichte zie-
he.’® Auch Nafisi selbst meint, dass es sich um die iiblichen Diffamierungen
der Araber handelte.” Die Quellentexte selbst bargen gleichzeitig aber auch
Konternarrative, in die bekannte Wandermotive zur Markierung von Helden-
tum eingewebt waren, wie der Rustam-Tod beider Vaterfiguren zeigt.®® Dass
Amoretti in jhrer Untersuchung aus den 1970er Jahren von einem ,feminist

52 7Zarrinkab verkiirzt diese Uberlieferung; er lasst sowohl den Widerspruch der Anhén-

ger-innen weg als auch die Affire mit der Frau. Gawidan habe Babak zu seinem Nach-
folger (halifa-yi hiid) ernannt, damit er {iber die Menschen (ahl) dieser Lander (nawahi)
herrsche, und ihm seine Fithrerschaft vermacht (wasiyat karda), und der Geist (rih)
von Gawidan sei auf ihn {ibergegangen. Zarrinkiib lisst die Frau mit den Worten schlie-
Ben: ,Er hat euch versprochen, dass jener [Babak] euch zum Sieg ( fath-u zafar) fithre
Zarrinkab 1368/1989-90: 239.

>3 Nafisi 1384/2005: 15.

% Crone 2012: 446.

> Ibd. 447.

36 Tbd. 448. Der Blumenstraufl ist aufierdem sprichwértlich fiir eine Frau mit wechselnden
Liebhabern. Vgl. Najmabadi 1997: 453.

>7 Nafisi 1384/2005: 17.

58 Thsan 1387/2008-09: 281.

39 Nafisi 1384/2005: 18.

60 Das Motiv kann sicher noch weiter zuriickverfolgt werden. Wie Olga Davidson in ihren
Arbeiten mehrfach aufzeigen konnte, weisen die iranischen Mythen vielfaltige Verkniip-
fungen mit anderen indoeuropéischen Mythen auf (siehe Davidson 2006). AufSerdem
bleibt das Motiv bis in die Pahlawi-Zeit hinein lebendig, wie der Rustam-Tod von Das
Akul im Film von Mas‘id KimiyaT (1320/1941) zeigt. Nacify 2011: 274.

109

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

trend which seems to underlie the Khurramiyya movement“! spricht und den
Frauen in einigen Uberlieferungen eine starke agency zubilligt,®? sowie die
verschiedenen Stellungnahmen und Ubersetzungen von Spuler, Yiisofi und
Crone zeigen, dass Babak auch in der nicht an iranischen Universititen ver-
orteten Wissenschaft bis weit ins 20. Jahrhundert hinein politisch und ideo-
logisch aufgeladen werden konnte und wurde. Georg Leube bemingelt indes
gerade die interne Schliissigkeit einiger islamwissenschaftlicher Arbeiten zur
Historiographie der islamischen Friithzeit und bemerkt, dass nahezu jegliche
Interpretation plausibel sei, wenn man die einschlagigen Quellen heranziehe.
Daraus resultiere allerdings, dass die einzelnen Positionen nur schwer einer
Diskussion zu unterziehen seien, da ,letztlich Quellenbeleg gegen Quellenbe-
leg“®3 stehe. Dies ist auch fiir beispielsweise Amorettis Interpretation zu beob-
achten, denn in weniger schmeichelhaften Uberlieferungen als denen Wagids
wird durchaus ein anderes Bild von Babaks Aufstieg zur Macht gezeichnet.
So iibersetzt Nafisi aus Muhammad ‘Awfis® (7./13. Jh.) Sammlungen und
Illustrationen von Geschichten (Gawami’ ul-Hikayat wa Lawami‘ ur-Riwayat)
einen Passus tiber Babaks Rebellion (der Nafisis Auffassung nach blofy mar-
ginale Abweichungen von anderen Berichten aufweise), in dem es heif3t, dass
ein Nabatder die Mutter vergewaltigt habe und sie bettelnd den Sohn habe
grofiziehen miissen.®> Mehr noch als schon bei Waqid findet sich hier die
Annahme niedriger und unwiirdiger Tétigkeiten, mit denen die ,Ungldubi-
gen' ihren Lebensunterhalt bestreiten. Spiter, als Gawidan ihn bei sich aufge-
nommen hatte, so die Uberlieferung, verfithrte Babak dessen Frau. Er agierte

61 Amoretti 1975: 508. Auch Oliyev stellt fest, dass ,aus zahlreichen Quellen zu erkennen

sei, dass Frauen dieser Bewegung gleichberechtigt und vollig frei (azadi-yi kamil) gewe-

sen seien und sogar in der Schlacht mitkdmpften (Nafisi 1384/2005: 222). Daran, dass

auch Sliyev betont, dass Babak nur eine Frau gehabt habe, ndmlich die Witwe Gawidans,
wird deutlich, wie zentral das Thema sexueller Integritat im Sinne der modernen Klein-

familie fiir die Historiker war. Nafis1 1384/2005: 222.

Babak ist derjenige, der sowohl dem Plan seiner Mutter, ihn mit Gawidan auf seine Fes-

tung zu schicken, als auch den Ehe- und Herrschaftspldnen seiner Geliebten lediglich

zustimmt anstatt sie selbst anzuregen. Sogar den Basilikumstrauf$ wirft seine Frau ihm
aus eigener Initiative zu, und sie ldsst auch das Rind zum Schwur schlachten. Darin
besteht iibrigens eine Parallele zu Muqanna’, der ebenfalls mit Hilfe seiner ,giitigen Ehe-
frau’ die anderen Frauen vergiftet und dessen Geschichte nur iiberliefert ist, weil eine

Verriterin den dargebotenen Wein in ihren Kragen gief3t, anstatt ihn zu trinken.

63 Leube 2017: 12.

64 Auch Sadid ad-Din ‘Awfi, Nir ad-Din oder Gamal ad-Din. Der Historiker und Litera-
turwissenschaftler lebte und wirkte {iberwiegend in Transoxanien, unternahm ausge-
dehnte Reisen und verstarb in Sind, wohin er zur Zeit der mongolischen Eroberungen
gefliichtet war. In seinen Sammlungen und Illustrationen von Geschichten stellt ‘Awfi
Prosaanekdoten, Briefe, Geschichten und Berichte zusammen. Neben dem zitierten
Geschichtswerk ist nur noch ein weiteres Werk erhalten, Das Herz der Herzen (Lubab
al-Albab), die alteste iiberlieferte Anthologie persischsprachiger Dichter samt ihren Bio-
graphien. EI, ‘Awf1, Sadid-al-Din.

5 Hamin suhanan ra ba andak tagiri“ Nafisi 1384/2005: 15.

62

110

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

strategisch, horchte sie zundchst aus und machte sie nach dem Ableben ihres
Gatten zu seiner Marionette. Alsbald verteilte er Waffen und lief3 die gesamte
muslimische Bevolkerung von seinen Anhédngern ermorden. In den Herzen
der Menschen, so ‘Awfi, breiteten sich Angst und Schrecken aus. Die kraft-
strotzende Maskulinitit konterkariert die in Waqids Bericht aufschimmernde
Atmosphére femininer Dominanz, die Babak wohl urspriinglich diffamieren
sollte.5

Anders als im Roman, wo haufig auf multiperspektivische Erzéhlverfah-
ren zuriickgegriffen wird, drangt die Geschichtswissenschaft iiblicherweise
auf eine integrierende und synthetisierende Perspektive. Stephan Jaeger
betont, dass die wenigen Ausnahmen eine ,Reaktion auf die Reprisenta-
tionsprobleme“” der Historiker-in darstellten. Indem unterschiedliche
Geschichten iiber dasselbe historische Ereignis berichtet werden, ohne dass
die dadurch entstehenden Spannungen in einem geschlossenen Bild auf-
gelost werden, entstehen textuelle Leerstellen, und die Leser-in wird mit der
Vielfalt und den Widerspriichen der historiographischen Quellen konfron-
tiert.%¢ Die zahlreichen und unvereinbaren Uberlieferungen, die sich um
Babak ranken und die von Nafisi zwar skrupulds wiedergegeben werden,
denen aber das Urteil von Babak als tapferen Helden (qahraman-i dilir)
vorgelagert ist, machen deutlich, dass fiir den Autor nicht der stringente
Ablauf einer Geschichte im Mittelpunkt stand, sondern dass sich tiberhaupt
etwas ereignete. Die Nation als Fluchtpunkt heroischen Strebens ist das
Entscheidende und nicht, was sich genau ereignete. Dies bleibt aufgrund
der ,Geschichtsféilschung’ der muslimischen Geschichtsschreiber ohnehin
im Dunkeln verborgen. Einzig, dass sich Figuren wie Babak um die Nation
verdient machten und damit ihre Existenz in der Vergangenheit bezeugen,
kann mit Sicherheit gesagt werden. Somit ist also nicht nur die eigentliche
Heldengeschichte ungewiss, sondern des Helden gesamtes Umfeld. Er lebte,
teilen uns die Quellen mit — und er hat zwei Dekaden erfolgreich gegen die
Truppen der Kalifen gekdmpft.

Nach zwanzig Jahren militarischer Auseinandersetzungen, die von Nafisi
en détail in mehreren Kapiteln geschildert werden, geréit Babak schlieflich
in eine Falle, durch die er zunéchst in Gefangenschaft und dann nach Bag-
dad geridt, wo er hingerichtet wird. Diese Wendung der Ereignisse umran-
ken in Nafisis umfangreicher Studie einige Legenden; u. a. soll der Kalif in
ein Kopfgeld tiber 10.000 Dirham eingewilligt haben,* da ihn nichts ande-
res beschiftigte, als wie er des Rebellenfiihrers habhaft werden konne. Nach

66 Najmabadi hat hervorgehoben, dass Geschichten weiblichen Heldenmuts bzw. weibli-

cher Dominanz Ménner beschiamen sollten. Najmabadi 2005: 221 ff.
67 TJaeger 2002: 253.
68 Ibd. 253 f.
69 Nafisi 1384/2005: 128.

111

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

einer anderen Uberlieferung jedoch hat Babak Sahl b. Sinbat aus Hochmut
und Selbstsucht heraus bei Tisch beleidigt und dieser ihn dann gefangen
genommen.”® Sahl benachrichtige alsdann Afsin,”! der sich sogleich mit
4.000 Mann auf den Weg machte.” Safa allerdings entscheidet sich in sei-
nem Artikel iiber den Krieger fiir die Uberlieferung, in der Babak von Sahl
aus ehrloser Habgier verraten wird. Bei einem gemeinsamen Jagdausflug
treffen sie auf die von AfSin angefiithrten Méanner des Kalifen:

Da begegneten ihnen die beiden Manner von Af$in, und Babak fragt erneut voller
bdser Vorahnung, wer sie seien, und sie nannten ihre Namen, und Babak rief: ,Wusste
ich es doch!S stieg ab und sagte fluchend zu Sinbats Sohn: ,Du hast mich an diese
Juden verkauft, obwohl du von mir mehr bekommen hattest, wenn du mich nach
Besitz gefragt hittest, als was dieses Volk (gaum) dir gibt:7

Babak ist freilich nicht der einzige Unabhingigkeitskampfer, der durch
Verrat eines Opportunisten in den eigenen Reihen scheitert. Im Gegenteil.
Safa konstatiert, dass wenn Galal ad-Din Mengiibirt, der letzte Sultan der
Hvarazmsah, nicht durch Idioten (sabuk-mugz-i nadani) in permanente
Scharmiitzel verwickelt gewesen wire, dieser ,eiserne Mann (mard-i ahanin)

70 Tbd. 118.

71 Der ebenfalls iranisch gelesene Militérfiihrer Af3in dient sich in den Truppen des Kalifen
hoch und versucht auf diese Weise fiir die Nation einzustehen, was ihm zwar zunachst
gelingt, jedoch ebenfalls mit seiner Hinrichtung endet: ,,Unter jenen, die fiir die politische
und militirische Unabhéngigkeit Irans in der islamischen Zeit kimpften, fithrt Safa aus,
»gab es eine Gruppe, die dufSerlich (‘ald z-zahir) keinen Aufstand machte und in keine
Schlachten zog. Doch aus der Position des Regierungsapparats und des Kalifats der Ara-
ber konnten sie wie ein fester Damm (sadd-i ahanin) die Interessen der iranischen ,Rasse’
bewahren und gelegentlich Mafinahmen zum Nutzen ihrer eigenen Nation und Rasse
ergreifen (Safa 1385/2006: 213.) Obwohl Af$in nach Ansicht Safas einen seiner grofiten
Fehler beging, als er Babak bekdampfte — versetzte er der iranischen Unabhéngigkeit damit
doch einen herben Riickschlag (Safa 1385/2006: 215) —, konnte AfSin in der Folge doch
das Vertrauen des Kalifen gewinnen und erhebliche Macht akkumulieren. Dies brachte
ihn in die Lage, gegen die Araber und die tiirkischen Elemente (‘unsur-i turk), die sich
neuerdings im Machtapparat des Kalifats verbreiteten, vorzugehen (Safa 1385/2006: 217).
Babak erfiille in AfSins Strategie folglich die Funktion eines Bauernopfers, das gebracht
werden muss, damit er {iberhaupt die Aufmerksamkeit des Kalifen erregen konnte. Denn
AfSin, so stellt Safa fest, tritt in den Quellen iiberhaupt erst in Erscheinung, als er vom
Kalifen nach Aserbaidschan entsandt wird, um die Rebellion niederzuschlagen. Neben-
bei klingt auflerdem an, dass es ohnehin eines Iraners bedurft habe, um Babak zu besie-
gen, denn gegen AfSins Vorgénger, den tiirkischen Baga 1-Kabir, war der Rebellenfiihrer
noch siegreich gewesen (Safa 1385/2006: 215). Auch Nafisi urteilt, Af§in sei ein standhaf-
ter Patriot gewesen, dessen Gedanken wihrend all der Zeit, die er in Bagdad verbrachte,
stets bei seinem eigenen Land weilten (Nafisi 1384/2005: 46). Dabei greift der Historiker
sogar den Begriff des eisernen Dammes (sadd-i ahanin) auf (ibd).

72 Nafisi 1384/2005:126.

73 Safa 1385/2006: 207. Hervorhebung i. O. Der hier sichtbar werdende Antisemitismus
war weit verbreitet. So erlautert etwa Safa selbst in einem anderen Zusammenhang, dass
Babak und seine Anhédnger-innen die Muslim-innen als Jiid-innen bezeichneten, mit der
Absicht, sie zu erniedrigen und zu verspotten (ibd. 202). Bei Nafisi heif3t es: ,Du hast
mich billig verkauft an diese Juden. Nafisi 1384/2005: 125.

112

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit starker Tatze (panga-yi ziirmand) und ununterbrochenem Mut“7* den
Mongolen die Stirn geboten und sogar das Konigreich zuriickerobert hitte.
Doch die ganzen Bemiihungen dieses stahlernen Mannes (mard-i piladin)
wurden von einer ,Handvoll Generilen > durchkreuzt. Safas Wahl des Ver-
ratsnarrativs ist daher vermutlich nicht beliebig, sondern verweist auf sein
Geschichtsdenken und seine Positionierung Irans in einer agonalen Welt.
Das Motiv des wiederholten Verrats verdeutlicht nicht nur die vulnerable
Stellung der Nation, sondern setzt seinen Helden Bosewichte und Versager
hinzu, die die heroischen Eigenschaften der Protagonisten erst herausschélen.

Auch Babaks Tod ist in verschiedenen Versionen iiberliefert. AfSin bit-
tet den Kalifen Mu‘tasim um dessen Leben,’® Mu‘tasim selbst bereut, ihn
umgebracht zu haben,”” Babak und sein Bruder ritten auf einem indischen
Elefanten und einer Kamelstute in Samara’ ein, was wahlweise Babaks
Ruhm vergrolert’ oder den des Kalifen.®® Als Babak vom Kalifen gefragt
wird, ob er Babak sei, antwortet er mit Schweigen,?! gibt dann jedoch nach
und willigt in das Gespréach ein®? oder erwidert von vornherein banda
amiram (Ich bin der Sklave meines Herren).®? Einig sind Nafisis Quellen
sich allerdings darin, dass er dem Kalifen begegnet ist und alsdann dem
Tod kaltbliitig entgegenblickte, worauthin seine zerteilte Leiche im Reich
zur Schau zirkulierte.®* Eine besonders héufig zitierte Anekdote betrifft die
Folterung des Rebellen kurz vor seinem Tod:

Es ist Uiberliefert, dass als man Babak eine Hand abhackte, er mit der anderen eine
Menge Blut auf seinen Wangen verteilte. Einige der Anwesenden fragten: ,Wozu ist
diese Bewegung?“ Er antwortete: ,,Ich fiirchtete, ich konnte blass aussehen und die
Leute dies fiir Angst halten (mardum haml bar gaz' kunand):%>

Der Literaturwissenschafler Georg Feitscher bemerkt, dass ,,physische Leis-
tungen eine wichtige Voraussetzung und haufig auch einen Anlass fiir Hero-
isierungsprozesse“® bilden. Die Korperlichkeit heroischer Figuren fungiere

74 Safa 1385/2006: 326. Siehe auch Muhammad Riza Sah, der an seinem Vater eine ,iron
determination® feststellt. Pahlavi 1966: 12.

75 Safa 1385/2006: 327 f.

76 Nafisi 1384/2005: 139.

77 Ibd.

78 1. 0. wechselnde Orthographie zwischen Samara und Samara.

79 Nafisi 1384/2005: 143.

80 1bd. 145.

81 Tbd. 140.

82 Ibd. 144.

83 Tbd. 142.

84 Beispielsweise: Nafisi 1384/2005: 144.

85 Nafisi 1384/2005: 118. An anderer Stelle erlautert Babak, dass er wegen des Blutverlus-
tes erblasse. Sein Gespréachspartner ist dort Mu‘tasim, der ihn foltert, als er sich weigert,
dessen Fragen zu beantworten. Ibd. 140 f.

86 CH, Korperlichkeit.

113

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zudem ,,als Vorbild und Projektionsfliche fiir kulturspezifische Ideale und
Normen“8” Von dieser Uberlegung ausgehend, lsst sich beobachten, dass
in der Anekdote vormoderne Kennzeichen von Heldentum, die kdrperliche
Stirke mit mutigem Charakter verkniipfen, und moderne Kennzeichen von
Heldentum, in denen das standhafte Aushalten und Erdulden von Leid in
den Vordergrund riicken, von Nafisi verschmolzen werden.®® Auch Ihsan
Tabari urteilt, das Verhalten Babaks seit seiner Gefangennahme und bis
zu seinem tapferen (mardana) Tod sei bis zur Legendenhaftigkeit (rih-i
afsana-amiz) heldenhaft, standhaft und unbeugsam.®® Das eigentliche
Scheitern der von den Autoren so deklarierten Unabhangigkeitsbewegung
wird durch den heroischen Tod ihres Reprasentanten folglich tiberblendet.
Mit den Worten Hannah Arendsts: ,In einer fiktiven Welt gibt es gar keine
Instanz, die MifSerfolge als solche verbuchen konnte* Dass die Historiker
jedoch keineswegs Zyniker waren, sondern ihre Schriften ernst gemeinte
Uberzeugungen propagierten, scheint auf, wenn beispielsweise Nafisi sei-
nen Sohn Babak nennt — nach dem iranischen Nationalhelden.®! Die Idee,
dass man sich nach dem Bild des Helden formen soll oder jedenfalls in Aus-
einandersetzung mit ihm, wird in dieser Geste auf die Spitze getrieben.

Babak als luti

Eine prominente Figur, die die Ambivalenz der Krieger grundsatzlich ver-
korpert und sie damit anschlussfahig an géangige Strategien der Heroisierung
macht, ist der /iit1.°2 Olmo Golz zeigt in seiner Arbeit zu den i, die er als
»Fachleute im Verbreiten politischer Botschaften durch die Anwendung von
Gewalt“? bezeichnet, dass es eine Beziehung zwischen dem Regime und
damals bekannten liitis wie Saban Ga‘fari und Tayyib Hagg Riza1 gab, die
auf zeitgendssische und tagespolitische Entsprechungen zu den heroisier-
ten Figuren der Pahlawi-Historiographie hinweist.”* Die zentrale Fahigkeit

87 Tbd.

8 Ibd.

89 Tabari 1387/2008-09: 286.

%0 Arendt 2019: 812 f.

91 Der Name ist bis heute unter Iranern aus verschiedenen Regionen verbreitet.

92 Eine Verbindung, die schon in den Quellen selbst gezogen wird. Crone weist darauf hin,
dass der von einigen der islamischen Historiker verwendete Begriff suTiik bereits diese
Doppeldeutigkeit einfangt. Der Ausdruck suTiik ,could be a term of flattery. But to most
people saalik were the very opposite of nobles. Crone 2012: 56.

9 Gélz 2017: 165.

94 Saban Ga‘fari (t. 1385/2006), auch genannt der Hirnlose, war ein politischer Aktivist,
der mit der damals noch weit verbreiteten Krafthauskultur (ziirhana) verbunden war. Im
Krafthaus versammelten sich Manner - oft einer Nachbarschaft - zu traditionellen Lei-
besiibungen. Wegen des hohen Ansehens, das sie genossen, konnten sie oft viel Macht
akkumulieren, teils {iber die Grenzen ihres Viertels hinaus. So erlangte Saban Ga‘fari

114

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beider Personlichkeiten lag in der Mobilisierung des subalternen Teheraner
Milieus, das sie in den Dienst politischer Interessen stellten. Diese Beféhi-
gung zur Mobilisierung generiere sich, so G6lz, aus einem ,,Genderdiskurs
im historischen Moment, der Maskulinitit als eine Ideologie prasentiert
und das Prinzip des Schutzes (...) als Prarogative des Mannes darstellt.
Die politische Bedeutung der litis bestand darin, dass seit der Absetzung
Riza Sahs bis in die 1340er/1960er Jahren alle politischen Fraktionen und
Individuen einschliefilich des Schahs zur Durchsetzung ihrer Ambitionen
auf gewaltsame Akteure der Strafle angewiesen gewesen waren. Der zent-
rale Begriff zu ihrer Charakterisierung ist gawanmardi, ein Ausdruck, der
auch zur Beschreibung der pahlawanan des Sahnama und der historischen
Kriegerhelden herangezogen wird. Gawanmardi ist eng verkniipft mit dem
Begrift mardanagi, Méannlichkeit, wobei letzterer eine Voraussetzung fiir
ersteren ist, so dass sich in gawanmardi auch die Geschlechterordnung aus-
driickt.” Die tiblichen Eigenschaften eines liiff umfassten Ehre und Freund-
schaft, Klugheit und Giite sowie Gerechtigkeitssinn und Selbstaufopferung,
Mut, Wahrheitsliebe, Loyalitdit und Frommigkeit.”” Olmo Go6lz definiert
den schwer fasslichen Begriff folgermafien:

The term lutigari defines this specific configuration of masculinity idealizing strength,
honour, action and the capability to protect areas, families or disciples - in short,
being able to stand one’s ground. It is a configuration formulated in opposition to
state structures and elitism and hence it is mostly anti-intellectualist. The concept may
also - but does not have to - include religious references, whereby piety is seen as
a sign of ideal manhood. In addition, the term lutigari not only legitimizes deviant
and insubordinate behaviour through its idealization of alternative orders but rather
expects actions in opposition to rules and norms. Accordingly, the luti does not play
by the rules of the state, he creates and enforces his own order - while allegedly only
respecting the traditions of his environment and the luti concept itself.

wihrend des coup d¥tat 1332/1953 gar nationale Bekanntheit. Er unterstiitzte im Rah-
men der gewaltsamen Demonstrationen zur Absetzung des Premierministers Mussadiq
den Schah, weswegen er den epischen Titel ,Kénigsmacher (tagbahs) verliehen bekam.
Nach der Islamischen Revolution floh er in die USA, wo er verstarb. Tayyib Hagg Riza1
(1342/1963) war ebenfalls ein bekannter politischer Aktivist dieses Milieus, der im Jahre
1332/1953 Aufsehen erregte. Entsprechend betrieb auch er traditionellen Sport wie
Ringkampf und fithrte Schldgertrupps an. Fiir seine Gewalttaten, u. a. sogar Mord, safl
er mehrfach im Gefingnis. Als Obst- und Gemiisehdndler hatte er zudem zahlreiche
Kontakte in den Bazar. Wegen seiner Treue zu islamisch rezipierten Werten gilt er als
Beispiel par exellence fiir die Lutikultur. Details zu beiden Akteuren sind nachzulesen in
Golz, Olmo: Dangerous Classes and the 1953 Coup in Iran. In: Stephanie Cronin (Hg.):
Crime, Poverty and Survival in the Middle East and North Africa: “The Dangerous Clas-
ses’ since 1800. London et al., 2009; 177-90.

% Gélz2017: 171.

% Rochard 2002: 318.

%7 Ibd. 339.

115

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Welche Bedeutung dieses ,Manichean image*® in der offentlichen Wahr-
nehmung hatte, zeigt sich in Sadiq Hidayats Kurzgeschichte Das Akul aus
dem Jahre 1311/1932, die von Mas d Kimiya 1 Anfang der 1350er/1970er
verfilmt wurde.®® Das Prosastiick erzahlt die Geschichte zweier liti, die
jeweils eine der beiden moglichen Formen des Daseins als pahlawan dar-
stellen. Der Protagonist Da§ Akul erscheint als reine Verkorperung des
ehrenhaften Beschiitzers, sein Antagonist Kaka Rustam als brutaler Ban-
dit. Die historischen Ereignisse, von denen Hidayat sich inspirieren lief3,
weisen allerdings keineswegs diese Dichotomie auf, was auf ihre mediale
Konstruktion hindeutet.!? Philippe Rochard merkt an, dass die Ambigui-
tat der pahlawanan vor allem von den idealisierten Texten riihre, die {iber
sie geschrieben wurden. Etwa seit der Millenniumsfeier fiir den Poeten
Firdausi bemiihte sich der Staat um eine explizite Férderung dieser Kultur
sowie ihres Milieus und der damit verbundenen Ideale.!?!

Auch der Literaturhistoriker Safa konstatiert in seiner Dissertations-
schrift zu iranischen Epen, dass die iranischen Konige des Sahnama voll-
umféanglich mit den Eigenschaften und Qualititen der iranischen Krieger
(pahlawanan) ausgestattet seien. Sie wiirden den pahlawanan weder
im Krieg noch im Kampf (mubariz) nachstehen, hitten jedoch Kampfer
(pahlawanan), die fiir sie in den Krieg (gang) zogen. Es sei die Pflicht einer
jeden Iraner-in, dem Konig Treue und Gehorsam zu leisten, und das gelte
auch fiir die pahlawanan.'%? In seiner Analyse wird das Spannungsverhalt-
nis zwischen der Herrscherfigur und der Kriegerfigur deutlich, die beide
mit einem Fithrungsanspruch auftreten, weswegen auch in der Geschichts-
schreibung die Grenzen zwischen beiden Typen oftmals verschwimmen.
Der Assoziationsrahmen, den der [ifi bietet, mit dazugehorigen Eigen-
schaften, die ihn zwar heroisierbar, aber auch explizit dem Schah untertan
machen, bietet die Moglichkeit, die wegen ihrer Gewaltaffinitdt moralisch
fragwiirdigen Fiihrerfiguren sinnvoll in die historiographischen Narra-
tive zu integrieren. Die einstigen ,Feinde des Islams® konnen, dank der
bereits bestehenden Verwobenheit mit dem Sahnama, im nationalistischen
Bezugsrahmen als Helden gedeutet werden, ohne die schwierig zu verwer-

9 Ibd. Bereits an dieser Begriffsfindung wird deutlich, wie sehr der lizfi als Kernstiick ira-

nischer Kultur und Identitdt verstanden und aufgebaut wurde.

9 Der bereits erwihnte Sadiq Hidayat (1281-1330/1903-1951) gilt als einer der einfluss-
reichsten iranischen Schriftsteller des 14./20. Jahrhunderts und als Mitbegriinder der
modernen iranischen Literatur. Amanat 2008: 867-872.

100" Siehe hierzu Naficy 1985: 244 ff.

101 Saban Gafari wurde fiir seine Verdienste im coup d’état gegen Mussadiq zum Direk-
tor des Instituts fiir Antiken Sports ernannt und fithrte alljahrlich zum Geburtstag
Muhammad Riza Sahs und dhnlichen Gelegenheiten synchronisierte Ubungen hunder-
ter Athleten im Stadium von Teheran auf. Chehabi 2002: 279 £.

102 Safa 1396/2017-18: 244 f.

116

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tenden Quellentexte vollstindig verwerfen zu miissen. Damit passen sie
in die Entstehungszeit dieser Arbeiten und verhandeln driangende Fragen
ihrer Zeitgenoss-innen. Neben der Diskussion des bereits zuvor erwahnten
geschichtstheoretischen Problems, stellen sie den Versuch dar, mit historio-
graphischen Mitteln Antwort auf die Gegenwart zu geben.

In Bezug auf den Ersten Weltkrieg konstatiert George Mosse, dass dieser
seine Einladung zu Miannlichkeit“!%* gewesen sei, eine Feststellung, die auf
die Arbeiten der iranischen Autoren der ersten Hafte der Pahlawi-Herrschaft
tibertragbar ist. Besonders Nafisi und Safa zeichnen ein kriegerisches Nar-
rativ der iranischen Geschichte und arbeiten dabei Mannlichkeitsideale
heraus, die auf die von Gewalt gepragte Zeit seit der Konstitutionellen
Revolution (ca. 1284-1290/1905-1911) bis hin zu den ‘asira-Protesten
in den 1340er/1960er Jahren verweisen. Cornelia Brink und Olmo Golz
bemerken, dass die Heroisierbarkeit einer Gewalttat Konjunkturen unter-
liege, da ,,der moralische Referenzrahmen, in welchem Gewalt veriibt wird,
(. .) kontextgebunden*1* ist. Die Vorbildfunktion, die der Heldenfigur qua
definitione innewohne, mache bestimmte Formen der Gewaltanwendung
erst denkbar bzw. fordere sie ein. Die Gewalttat, begriffen als Machtaktion,
strebe wesensmaf3ig nach ihrer Legitimation, und Held-innenerzahlungen,
konstatieren die Autor-innen, leisten einen mafigeblichen Anteil bei der
Festlegung, welche Gewalt als ehrenhaft, gerecht oder erforderlich erschei-
ne.!% Zweifelsohne ist es gerade die Auserzdhlung seiner Maskulinitat,
die es Nafisi und Safa ermdglicht, Babak zum Helden zu erkldren. Hier-
bei ist jedoch nicht die Ereignisgeschichte zentral, sondern die Aktivierung
bestimmter semantischer Felder unabhidngig von der Ereignisgeschichte.
Dazu gehort die energiegeladene Fiirchterlichkeit Babaks, die Kraft und
Wehrhaftigkeit signalisieren. Die permanente Furcht von Babaks Wider-
sachern verdeutlicht den Schrecken, den der Anfithrer in den Menschen
erweckt:

AfSin stellte an den Wegen (...), bei denen es moglich war, dass Babak sie nutzte, eine
Gruppe von Soldaten auf (...). Alsdann gab er den Befehl, dass in der Nacht der Weg
beobachtet werden sollte, sodass niemand unbemerkt dort vorbeikommen konne,
und dies ereignete sich, als ein Brief des Kalifen fiir Babak eintraf. Darauthin beor-
derte AfSin einige von den gefangenen Jiingern Babaks zu sich, unter denen auch der
alteste Sohn des Rebellenfiihrers war. Af§in sagte zu ihnen: ,Ich hitte mir nicht trau-
men lassen, dass der Amir al-Mu ‘minin Babak einen solchen Brief schicken wiirde!
Wer unter euch wird diesen Brief nehmen und ihn Babak iiberreichen?“ Niemand
jedoch wagte es, den Brief zu nehmen, und einer sagte: ,,Unter uns ist keiner, der sich
trauen wiirde, Babak gegeniiberzutreten.“ Af§in erwiderte: ,Schande iiber euch! Er

103 Mosse 1985: 138.
104 CH, Gewalt und Heldentum.
105 Thd.

117

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird iiber diese Tat zufrieden sein!“ Jener Mann sagte: ,Gott hat den Amir giitig (niki)
gemacht, aber in dieser Angelegenheit sind wir wissender als Du!“ Af§in meinte:
»Dann seid ihr gezwungen, mir eure Leben und ihm diesen Brief zu geben. Unter
den Leuten waren zwei, die meinten: ,,Schwort, dass Ihr unsere Frauen und Kinder
schiitzen werdet!“ Af$in schwor, und die beiden nahmen den Brief und gingen zu
Babak. Der Sohn von Babak gab ihnen ebenfalls einen Brief fiir seinen Vater mit, in
dem er ihn tber die Situation in Kenntnis setzte und ihm riet, Schutz zu suchen. Die
beiden Ménner gaben Babak zuerst den Brief seines Sohnes, und er las ihn und fragte:
»Was habt ihr gemacht?“ Sie antworteten: ,,Unsere Frauen und Kinder wurden in jener
Nacht gefangen genommen, und wir wussten nicht, wo Du warst, um zu Dir zu kom-
men, und wir waren in der Ortschaft und fiirchteten gefangen genommen zu werden,
und darum suchten wir Zuflucht“ Da sagte er zu dem anderen, der den Brief von
Mu'tasim bei sich trug: ,Davon weif ich nichts, aber du, Sohn einer Hure, wie hast
du es gewagt, von jenem Hurensohn zu mir zu kommen?“ Und dann erwiirgte er ihn
und legte den versiegelten Brief [des Kalifen] auf seine Brust, ohne ihn zu 6ffnen oder
zu lesen und schrieb eine Antwort an seinen Sohn: ,Wenn Du bei mir geblieben warst
und Deiner eigenen Mission (da‘wat) gefolgt wirst, bis zu dem Tag, an dem die Arbeit
in Deine Hand gefallen wire, so wérst Du mein Sohn geblieben. Aber so bin ich der
Verdorbenheit Deines Charakters und Deiner Herkunft (nizad) gewahr geworden. Es
ist moglich, dass ich (nur noch) einen Tag am Leben bleibe und die Fithrung weiter-
zugeben habe, aber Du bist nicht unter den Leuten, die sich Gutes davon versprechen.
Ich bezeuge, dass Du nicht mein Sohn bist. Wenn Du einen Tag in der Fiihrerschaft
(riyasat) verweilst und dann stirbst, ist es besser, als wenn Du 40 Jahre lebst und ehrloser
Sklave (banda-yi zalil) bist.100

Die aufbrausende und grausame Unerbittlichkeit Babaks tritt hier nicht nur
gegen seine Anhédnger-innen, sondern sogar gegen seinen Sohn zutage. Sie
oszilliert zwischen irrationaler Kompromisslosigkeit und aufrechter Prinzi-
pientreue, fiir die er — und zwar wohl fiir beides - so beriichtigt ist, dass seine
Anhénger nicht nur um ihr eigenes, sondern sogar um das Leben ihrer Fami-
lien fiirchten. In einer von Nafisis Uberlieferungen heifit es gar:

[Af§in:] ,Nun nimm diesen Brief und bring ihn deinem Vater Der Sohn antwortete:

,Ich werde nicht in die Nahe meines Vaters kommen, denn wo immer er mich sieht,

wird er mich t6ten, dafiir, dass ich mich von euch habe gefangen nehmen lassen. <107

Safa hat diesen Teil offenbar bewusst ausgelassen, denn darauf folgt der oben
zitierte Abschnitt nah am Wortlaut von Nafisis Ubersetzung. Das mag darauf
hindeuten, dass auch Safa Babaks Harte gegen seinen Sohn nicht ganz geheuer
war. Eine Anekdote aus der Anfangszeit der Kleiderreform, die sich einige
Jahre vor Safas Publikation zutrug, veranschaulicht die propagandistische
Brisanz: Ein Verwaltungsbeamter, der damit beauftragt war, die neue Kleider-
verordnung durchzusetzen und sich dabei der Sabotage seitens einiger Akti-
visten ausgesetzt sah, verunglimpfte den Anfiithrer dieser Gruppe, indem er

106 Safa 1385/2006: 203 f. Hervorhebung i. O.
107 Nafist 1384/2005: 121.

118

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

behauptete, der ,,Fanatiker“!% habe sogar seinen Sohn verstof3en, weil dieser
Pahlawi-Kleidung trug. Durch das VerstofSungsmotiv soll der Aktivist Sympa-
thien einbiiflen und sein Anliegen diskreditiert werden. Es wundert folglich
nicht, dass Safa einen @hnlichen Passus {iber Babak als unterschlagenswert
erachtet. Gleichwohl ist es gerade diese grenzwertige Prinzipientreue Babaks
gegeniiber seinem Sohn und seinen Vertrauten, die ihn von dem Verdacht
der Parteilichkeit und egoistischer Machtgier freispricht. Babak agiert in
Safas Erzdhlung in einer gewaltsamen Welt, ,,in der nur Starke zahlt und aus-
schlieSlich jene eine Chance haben, die kein Mitleid kennen!? Der Soziolge
Ulrich Brockling konstatiert, dass Held-innenverehrung zwar ein moralisches
Urteil voraussetze, aber keine Bewertung einer Gesamtpersonlichkeit impli-
ziere. Auch zweifelhafte Existenzen konnen affizieren, denn das Entschei-
dende sei die Intensitat der Gefiihle und nicht der ,makellose Lebenslauf “!1°
derjenigen, die sie hervorrufen. Nur wenn sich die auflerordentliche Leistung
mit dem selbstlosen Einsatz fiir ein hoheres Ziel verkniipfe, werde die-jenige,
die AufSerordentliches leiste, zur Held-in. In ihr verdichteten sich moralische
Forderungen auf eine bewegende Weise. In der oben zitierten Anekdote wird
offenbar, dass die Idee, fiir die Babak nach Ansicht Safas einsteht - namlich
die Idee der unabhingigen iranischen Nation — hoher und grofier ist, als er
selbst und seine unmittelbaren Bediirfnisse. Das verweist auf Safas Analyse
der Eigenschaften der pahlawanan des Sahnama. Wie bereits erwahnt, ver-
dichten sich in ihnen alle iranischen Eigenschaften wie Patriotismus und
Vaterlandsliebe (mihan-parasti, Iran-disti), Gehorsam (ita‘at), Mannlichkeit
(mardanagi), Tapferkeit (Suga‘at) und Geistesgrofle (‘azmat-i rith-u fikr). Sie
lieben ihren Schah und betrachten es als Frevel, von seinem Geheif$ abzu-
weichen. Zum Schutz des Thrones, so Safa, opfern sie Leben und Besitz,
Ruhe und Bestindigkeit, Frau und Kind.!'! Die Liebe zum Schah ist in der
Geschichte um Babak durch die Liebe zur Nation ersetzt, auf die sich seine
heroischen Bestrebungen nun richten. Als Krieger ist er zudem kein gefalliger
Redner; vielmehr bricht Moral und Wirklichkeit aus ihm hervor und zeich-
net sich gerade deshalb durch ihre gewaltige Kraft aus. Dennoch ist Babaks
exzeptionelle Gewalt freilich nur deshalb legitim und damit auch heroisierbar,
weil sie im Kontext einer exzeptionellen Situation erfolgt. Der Umstand, dass
die lebensbedrohliche Situation nicht speziell Babak meint, sondern dariiber
hinaus auf den Uberlebenskampf der iranischen Nation verweist, legitimiert

108 Devos 2006: 55.

109 Brgckling 2020: 14.

10 Tbd. 53.

11 Safa 1396/2017-18: 242 ff.

119

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sein gewaltvolles Agieren und lasst es notwendig erscheinen.!'? Als Nachweis
der Gewaltanwendung zirkulierten verschiedene Anekdoten, in denen Babak
Auskunft dariiber gibt, wie viele Menschen er umgebracht habe:

Da fragte Mu‘tasim jenen Schwertkdmpfer: ,,Babak, wieviele Menschen (kas) haben in
diesen zwanzig Jahren von deiner Hand ihr Leben gelassen? Er antwortete: ,Jene, die
von meiner Hand gegangen sind, zihlen 255.500 Ménner (mard):113

Einer anderen Uberlieferung zufolge antwortet Babak, dass er 36.000 Mus-
lime getotet habe.!'# Safa entscheidet sich in seinem Artikel fiir eine aus-
fithrliche Uberlieferung, nach der er 255.500 Menschen umgebracht haben
soll, unter denen auch einige bedeutende Generile waren.!!> 3.309 Men-
schen habe er gefangen genommen und 7.600 Frauen mit ihren Kindern
von ihren muslimischen Eheminnern befreit (raha7 yaftand).''¢ Nafisi
ibersetzt eine Quelle, bei der die Zahlen mit denen von Safa iibereinstim-
men, wie folgt: ,7.600 Frauen von Muslimen und ihre gemeinsamen Kinder
sind in die Hidnde von Babak gefallen (ba dasta Babak uftada).''” Dabei
wird die verdnderte Perspektive durch den nicht mehr religiosen, sondern
nationalistischen Erzahlrahmen deutlich, der Safa dazu anhailt, die Frauen
und Kinder als befreit zu betrachten. An anderer Stelle berichtet er:

Von einem Tag auf den anderen entledigten sich die Bewohner-innen von Tabaristan
der Araber und Muslime und tdteten sie. Sogar die Frauen, die Muslime geheiratet hat-
ten, packten ihre Manner am Bart und warfen sie hinaus und iibergaben sie Sarwin,
damit er sie tote, und so wurde an einem einzigen Tag Tabaristan von den Ménnern
des Kalifen gesaubert (hali sud).!18

Safa betont, diese Geschichte gehore zu den wunderlichsten Ereignissen des
Widerstands gegen die Araber in Mazandaran. Bedeutend hieran ist, dass auch
die Zivilbevolkerung im weitesten Sinne, namlich jene, die von der ,natiirli-
chen Ordnung der Welt® explizit nicht zu Kampf und Verteidigung bestimmt
sind, also Frauen, in der Anstrengung, die Fremdherrschaft loszuwerden,
heroisch vereint auftreten. Selbst die Schwachen tragen ihren Teil bei, ohne

12 Das zeigt sich nicht zuletzt darin, dass die ,Nomaden und Banditen’ nicht mehr oder
weniger gewaltvoll agieren, ihre Gewalt jedoch illegitim ist, da sie nach Ansicht der
Autoren der hoheren Idee entbehren.

113 NafTsi 1384/2005: 135.

114 Thd. 141.

115 Bei Nafist werden diese Generile aufgezihlt und gesagt, dass er ihnen Niederlagen
zufiigte (Sikast dad). Nafisi 1384/2005: 138.

116 Safa 1385/2006: 208 f.

117 Nafisi 1384/2005: 138.

18 Safa 1385/2006: 170. Bei Zarrinkib heifit es: ,,dar yak roiz mardum sarasar-i Tabaristan
bar ‘araban birtin amadand anan ra bibad kustar giriftand (...) hata zanha’1 az Iraniyan
ki ba‘qdzanasawi-yi ‘araban dar amada badand ri$-i Suhar-i$an hud ra girifta az hana bar
mi awarand wa ba-dast-i mardan misipurdand ta anha ra bukusand. Zarrinkab 1368/
1989-90: 231.

120

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dass jedoch die zuvorderst giiltige Autoritdt der mannlichen Fiithrungsperson-
lichkeit, hier verkérpert durch Sarwin, in Frage gestellt wird. Solche Passagen
wirken im Gegenteil legitimierend: Sie sind wichtig, weil sie die Loyalitét der
zeitgenossischen Bevolkerung gegeniiber den Heldenfiguren der Geschichts-
schreibung des 14./20. Jahrhunderts unterstellen,''® und erinnern daran, dass
(ggf. fingierte) Zustimmung und Verehrung der Bevolkerung einen bedeu-
tenden Aspekt legitimer Herrschaft in der Pahlawi-Zeit darstellen. Der Passus
fungiert zudem offenbar als Blaupause fiir Safa: Er legt diese Ereignisse der
Interpretation von Babaks Verhaltnis zur Bevolkerung bzw. den Frauen und
Kindern zu Grunde. Das ermdglicht es ihm, die aus muslimischer Perspektive
geschilderten Ereignisse (ba dasta Babak uftada) in einen nationalistischen
Kontext zu {iberfithren (rahat yaftand). Dies lief3 sich dadurch rechtfertigen,
dass, wie eingangs bereits festgestellt wurde, die Geschichtsschreibung von
Verfilschungen betroffen sei. Blumenberg bemerkt: ,Mythisierung heifit
dann auch, wenn nicht vor allem: Dies braucht nicht bewiesen zu werden.120
So eriibrigt sich fiir die Autoren dann auch der Quellennachweis, der der kor-
rumpierten Historiographie nicht abgerungen werden kann. Auf der Ebene
der Rezipient-in bedeutet dies zudem, dass sie sich durch Identifikation mit
dem hier als nationale Gemeinschaft inszenierten Kollektiv in das Heroische
einschreiben kann. Hierin liegt ein zentraler Aspekt der Legitimationsstrate-
gie verborgen, zumal die Identifikation geeignet ist, sich stabilisierend auf die
angestrebte Ordnung auszuwirken.

In der zitierten Anekdote tritt allerdings auch die geschlechtliche Dimen-
sion der sozialen Ordnung zu Tage. Brockling bemerkt, dass die Stereotype
der heroischen Geschlechterordnug ,jenes hierarchische Regime sexueller
Differenz® spiegeln, ,das den Kern patriarchaler Herrschaft ausmacht®!?!
Dies zeigt sich nicht nur in Babaks Darstellung, die bei aller Exzeptiona-
litat keineswegs ein Einzelfall ist. Vielmehr wirkt die Ausgestaltung seiner

19 Bertold Spuler kommentiert die Anekdote damit, dass diese Frauen ihre arabischen Ehe-
manner ,,dem persischen Racheschwert des Fanatismus® (Spuler 1952: 235) auslieferten.
Dies verdeutlicht, wie stark diese Uberlieferung im Kontext nationalistischen Den-
kens affizierte. Sowohl Safa als auch Spuler gehen hier von einer rassisch determinier-
ten Wesenhaftigkeit aus, die in der Szenerie zum Tragen komme. Doch wihrend Safa
von einer unbeugsamen Wiirde und Freiheitsliebe ausgeht, klingt bei Spuler das Unbe-
herrschte, mithin Unzivilisierte an. Die Stichworte Racheschwert und Fanatismus sind
eng verkniipft mit Darstellungen Irans in der europiischen Reiseliteratur des 19. und
20. Jahrhunderts, beziehen sich in der Regel dann aber auf Beschreibungen asiira’s, bei-
spielsweise bei Stratil-Sauer (1927: 107 ft.). Der Geograph mahnt allerdings an, diesen
Kult nicht allzu leicht als ,eine Barbarei fanatischen Wahnsinns® (ibd. 114) zu verwer-
fen, und spart auch nicht an Lob fiir die ,,ausgezeichnete(.) Disziplin der Rihza-Chan-
schen Truppen® (ibd. 110) und den Polizeichef, der ,vorbildlich Ordnung“ (ibd. 111)
schuf sowie den mit ,duflerstem Geschick (ibd. 113) agierenden Soldaten.

120 Blumenberg 2014: 36.

121 Brgckling 2020: 37.

121

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mannlich-heroischen Eigenschaften kontextualisiert durch das Pantheon
post-sasanidischer Heldenfiguren geradezu schablonenhaft:
Asfar war ein tapferer (Suga’) Mann, kimpferisch (laskar-kis wa gang-giiy1) und reak-
tionsfreudig (sari “aml), und diese Eigenschaften verhalfen ihm zum Sieg. Seine grofle
Schwiche (‘ib) aber war, dass er wie die meisten der dailamitischen und tabaristanischen
Feldherren sehr streng (sahtgir) und aggressiv (hasin) war, bis hin zur Blutrinstigkeit
(hunrizi) und Tyrannei (zalim), und diese schreckliche (mazmiim) Eigenschaft war

der Grund dafiir, dass die Herzen vor ihm entflohen (ramidigi) und sie zerstorte ihn
letztendlich.122

Ahnlich verhilt es sich mit Tahir Zi 1-Yaminain (t. 206/822). Dieser war ein
tapferer (zirak, mudbir, fatih) Mann und der Grund fiir seine Siege miisse
in seiner Schnelligkeit gesucht werden. Er konfrontierte seine Feinde meist
selbst und hielt nichts davon, Burgen zu belagern. Dieser grofie iranische
Feldherr war aber auch streng (sahtgir) und hart (ba suddat) im Umgang
mit seinen Widersachern.!?> Auch hier erinnern sie wieder an $afas Analyse
der pahlawanan des Sahnama, die rasch im Krieg agieren und keine Furcht
vor dem Feind kennen.!?*

Mit Hannah Arendt ldsst sich festhalten, dass Originalitét ,,in der ideo-
logischen Konzeption nur ein Hindernis“ ist.!?> Die Konstellationen des
Heroischen im Widerstandskampf gegen fremdldndische Angreifer werden
von Safa und Nafisi so oft durchexerziert, dass ihre RegelmafSigkeit den
Eindruck einer Regelhaftigkeit erweckt. Dadurch scheinen ihre Helden das
Schicksal der iranischen Nation zu erfiillen, bzw. mit Hans Blumenberg
gesprochen:

Wiederholung der Geschichte hieff nun nicht mehr, daf3 sie wiederholt werde, son-
dern daf§ sie sich wiederholen werde. Denn immer ist auch im Kalkiil, die anderen
werden fiir sich die Prafiguration akzeptieren und ihrer Rolle verfallen. Es gibt Verhal-
tensmuster, deren Realitdt auf dem Glauben beruht, dass es sie gibt; dazu gehort, dafl
Staaten Handlungssubjekte seien, die sich in ihrer Geschichte charakteristisch ver-
halten, in gleichen Situationen Bestimmtes nie, anderes immer getan hétten und tun
wiirden. Die Selbstmythisierung fungiert unter der Bedingung, dafd auch die anderen
sie fiir sich vollziehen. Was so entsteht, ist eine Gegenwelt des Realismus.!2¢

Die Gegner dieser Helden hingegen wirken effeminiert und greifen zu
meuchlerischen Methoden, um die iranischen Rebellen zu beseitigen: Aba
Muslims Feinde brachten ihn heimtiickisch (na-mardana) um,'?” und AfSin
wird vom Kalifen feige (nd-gawanmardana) vergiftet.!?® An anderer Stelle

122 Safa 1385/2006: 149.

123 1hd. 163.

124 Safa 1396/2017-18: 242 ff.
125 Arendt 2019: 762.

126 Blumenberg 2014: 32 f.
127 Safa 1385/2006: 35.

128 1hd. 228.

122

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

berichtet Safa, dass der bereits erwdhnte Militarfithrer Tahir al-Yaminain
acht Jahre nach der Eroberung Bagdads durch den Kalifen Ma'min die
Regierungsgeschifte im Osten iibertragen bekam. Zwei Jahre spiter lief3
al-Yaminain den Namen des Kalifen wihrend der hutba unerwihnt und
verkiindete auf diese Weise seine Unabhangigkeit. Doch noch in derselben
Nacht schickte die Zentralregierung einen Mann, um ihn im Bett zu ver-
giften, und weil er erwachte und sogleich verstand, dass er vergiftet war, rief
er: dar marg niz mard bayad.\?

Sowohl die Islamische Frithzeit als auch die rezente iranische Vergan-
genheit etwa seit der Konstitutionellen Revolution bis zum coup détat
1299/1921 werden von den Historikern gleichermafSen als Phasen politi-
scher und gesellschaftlicher Unruhe identifiziert, die Potenzial zum Verlust
der nationalen Identitit aufweisen. Der von den zeitgendssischen Verhilt-
nissen geschulte Blick auf die Geschichte erklart das grofle Interesse der His-
toriker fiir die sogenannten Widerstandskdmpfer. Die Beschéftigung mit
den kriegerischen Retterfiguren spiegelt die Lebenserfahrung der Autoren.
Das macht sich beispielsweise an dem Militarfithrer Sattar Han' fest, aber

129 Tbd. 38. Etwa ,,Sei noch im Tod ein Mann / tapfer und unbeugsam!*

130 Sattar Han wird von Anja Pistor-Hatam als eine ,mythical personage as lieu de mémoire
(Pistor Hatam 2010: 35) beschrieben. Sie stellt heraus, dass der Tabrizer Kampfer der
Konstitutionellen Revolution zwischen Straflenrduber und verehrtem Nationalheld os-
zilliert (ibd 36). Sie bemerkt, dass die Erinnerung an Sattar Han an etablierte Darstel-
lungen der liitis ankniipfe, die mit Gewalt, Gliicksspiel und exzessivem Alkoholkonsum,
aber auch mit Ehre, Gerechtigkeitssinn und Mut assoziiert werden (ibd 41). Sattar Han
(ca. 1284-1293 h. q./ 1867-1914) zog in seiner Jugend mit seiner Familie aus dem Hei-
matdorf fort nach Tabriz, wo er bereits einige Jahre spater erste Konflikte mit dem Gesetz
hatte. Sein familidres Umfeld préadestinierte ihn dafiir: sein altester Bruder war zu dem
Zeitpunkt bereits wegen Wegelagerei hingerichtet worden und auch sein Vater unter-
hielt Kontakte in das kriminelle Milieu. Sattar safy wiederholt Straftaten oft in Verbin-
dung mit Gewaltverbrechen im Geféngnis ab, nahm jedoch schliefilich eine Position in
Muzaffar ad-Din Sahs Heer als Musketier (tufangdar) an, in dessen Dienst er Turkme-
nen bei Mashad bekdmpfte. Spater nahm er jedoch sein Leben als StrafSenrduber wieder
auf und griff unter anderem das sunnitische Personal der schiitischen Pilgerstatten im
Osmanischen Reich an, weil er sich von diesen ungebiihrend behandelt fiihlte. Ermiidet
von seinem Leben zwischen Wegelagerei, Flucht und Geféngnis, schwor er Imam ‘Ali
1318 h. q./ 1901-02 in Nagaf ein gesetzestreues Dasein und begann, als Pferdehindler
in Tabriz zu arbeiten. Im Zuge der Konstitutionellen Revolution wurde er gemeinsam
mit dem Maurer Bagir Han (t. 1295 h. ./ 1916) Mitglied der konstitutionellen Gendar-
merie. Tabriz wurde schliefSlich — zu dem Zeitpunkt nationales Zentrum der politischen
Unruhen - von den Regierungstruppen belagert, und Sattar Han entwickelte sich zu dem
hervorstechenden militérischen Fiithrer der Revolution. Die Belagerung wurde alsdann
von russischen Truppen beendet, und der Pferdehdndler erlangte besondere Berithmt-
heit mit seiner heroischen Weigerung zur Kapitulation. Thm gelang die Flucht ins Osma-
nische Reich, doch kehrte er infolge Muhammad ‘Ali Sahs Entthronung nach Iran zuriick
und wurde zum Gouverneur von Ardabil ernannt, auf einen Posten, den er allerdings
nicht linger als zwei Monate bekleidete: besiegt von starken externen Gegnern, aber auch
der Aufgabe offenbar nicht gewachsen. So weist Pistor Hatam darauf hin, dass er regel-
mafig trank und die Bevolkerung misshandelte. Nun wieder verschrien, sandte man ihn

123

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sogar an Personlichkeiten wie dem Widersacher Riza Sahs Muhammad
Taqihan Pasiyan (1280-1300/1892-1921).13! Die von den Historikern als
minnlich rezipierten Eigenschaften werden auch mit Riza Sah selbst in
Verbindung gebracht, der, wie Najmabadi feststellt, bereits zu Lebzeiten als
,male savior eines ,,female vatan“!32 inszeniert wurde:

Masculinity of the state and femininity of the homeland are symbolically constructed
in numerous visual representations from this period. (...) Riza Khan as a hypermas-
culine savior of a female vatan is depicted in many other paintings, curtain drawings,
and postcards of this period.!33

Sie fithrt aus, dass man dabei auf ein seit der Qagarenzeit iibliches Reper-
toire zuriickgreifen konnte, das eng mit Rustam assoziiert war und ermog-
lichte, die ,popular aura of Rustam’s heroic chivalrous masculinity“!** auf
den Herrscher zu iibertragen. An diese Uberlegungen ankniipfend, lisst
sich folgern, dass Riza Sah dezidiert mit den Eigenschaften eines Kriegers in
Erscheinung tritt. Das kriegerische Element wurde damit zu einem Baustein
der Legitimation seiner Herrschaft. Nafisis Darstellung hat, wie oben aus-
gefiihrt, militdrische Erfolge und innere Befriedung als Grundbedingung
jeder Herrschaft markiert und Riza Sah als in exzeptioneller Weise diesen
Herausforderungen gewachsen. Der Sohn Muhammad Riza Sah greift in
seiner Autobiographie Mission to My Country das Narrativ um seinen Vater
als Mann des Militédrs auf. Er kniipft daran an und erweitert das Bild seines
Vaters zu dem eines Kriegerkonigs. Bereits zitiert wurde die zweischneidige
Beschreibung von Seiten des Sohnes, derzufolge Riza Sah einer der liebens-
wiirdigsten, aber auch einer der fiirchterlichsten Méanner sei.!?>

Diesen Gedanken entwickelt er an verschiedenen Stellen seiner Autobio-
graphie. So berichtet er, dass er nach Beendigung seiner Schulausbildung
in der Schweiz seinen Vater tiglich viele Stunden bei der Arbeit begleitete,
um von ihm angelernt zu werden und wichtige Staatsgeschifte zu diskutie-
ren. ,Yet the word discussion is really a misnomer, konstatiert Muhammad
Riza Sah, ,I and the officials of my father’s Government, had such a respect

nach Teheran, wo er zu Beginn des Ersten Weltkrieges nach politischen und gewaltsamen
Unruhen verstarb (ibd. 35-39). Er galt als ungebildeter Analphabet, ein schlichter Mann,
aber nobel und stolz, aufrichtig und ehrlich. Stets steche in Beschreibungen seines Cha-
rakters die Anerkennung fiir seinen Mut und seine Unbeugsamkeit hervor. Pistor-Hatam
bezeichnet die iranischen Intellektuellen als verantwortlich fiir Sattar Hans Uberleben als
Nationalheld, die ihm in ihren Schriften ein Denkmal setzten (ibd. 40).

Vgl. die hagiographische Biographie ,einiger Freunde und Bewunderer“ Colonel Moha-
mad Taghi Khan des Orientalischen Zeitschriftenverlags Iranshahr GmbH Berlin-Gru-
newald aus dem Jahr 1306/1927.

132 Najmabadi 1997: 466 f.

133 Najmabadi 2005: 128.

13% Tbd. 74.

135 Pahlavi 1961: 45.

131

124

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

for him and were so much in awe of him that ‘discussion’ with him had
none of the give-and-take the word implies“!3 Vermutlich um selbst nicht
schwach zu wirken, schiebt Muhammad Riza Sah dann doch noch nach,
dass sein Vater allerdings stets seinen Rat achtete.!3” Da der Schah diese
Worte nahezu unverdndert im Gespriach mit dem Journalisten Karanjia
wiederholt,!38 scheint man auch 15 Jahre spéter keine Losung fiir diesen
Widerspruch gefunden zu haben. Dass die Darstellung dennoch beibehal-
ten wurde, zeigt, wie zentral das kriegerische Element in der Abgrenzung
von Vater und Sohn war, anhand dessen die Zeitenwende markiert werden
konnte. Dazu gehért auch, dass Riza Sahs Klugheit ungeschliffen und von
bodenstindiger Art gewesen sein soll. Sein Sohn bemerkt, er habe als ,more
than intelligent, (...) but by any means an educated man“'* zu gelten. Beide
Aspekte erinnern an Babak, der sich scharfsinnig von seinen Instinkten lei-
ten lasst, Sahls Verrat erahnt, ohne jedoch die Katastrophe abwenden zu
konnen und iiber eine furchteinfloflende Autoritét verfiigt.

Adelkah verweist auf die Bedeutung, die dem liebevollen Umgang in der
Familie zukommt, und schreibt iiber einen bekannten liti, dass er ,had a
sense of family, of sharing, of giving and of justice, qualities crowned by the
courage (shoja‘at) which he proved by sacrificing his life”!40 Diese Beschrei-
bung weist Parallelen mit Safas Babak auf, der von seiner Familie tridnen-
reich verabschiedet wird. In Bagdad werden seine engeren Verwandten
(gurihi az zanan-u haramiyan-i Babak) zu ihm gefithrt, und als sie ihn
sehen, fangen sie an zu klagen und zu schreien, schlagen sich ins Gesicht
und rufen, dieser Mann habe ihnen Gutes getan.!*! Diese Anekdote cha-
rakterisiert den gewaltbereiten und unnachgiebigen Babak als den Schwa-
chen - hier in Gestalt seiner Frauen und Kinder - zugewandt und giitig.
Weitere Parallelen sind zu Muhammad Riza Sahs Darstellung von Riza Sah
erkennbar:

Yet contrary to what many believed, my father was kind and tenderhearted, especially
towards his family. His forbidding sternness seemed to melt into love, kindness, and
easy familiarity when he was with us.!4?

Er mutmaf3t weiter, dass die meisten wohl glauben, dass Riza Sah keinen
Humor besaf3, was aber keineswegs der Fall war. Im Kreise seiner Familie

136 Pahlavi 1961: 64. Das wiederholt der Schah nahezu wértlich im Gespréch mit Karanjia
1977: 51.

137" pahlavi 1961: 65.

138 Karanjia 1977: 51.

139 pahlavi 1961: 48.

140" Adelkhah 1999: 37.

141 Safa 1385/2006: 207.

142 Ppahlavi 1961: 45. Das wiederholt der Schah in dem Interview mit Karanjia nahezu wort-
lich. Karanjia 1977: 31 f.

125

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

scherzte er ,in the most informal and affectionate manner“!4> Anders als
einzelne Frauenfiguren, die unter Umstidnden als Priifung des Mannes auf-
treten,'#* ist die Familie in ihrer Gesamtheit bedacht. Die Familie zeigt das
Verhalten des Mannes gegeniiber Schwachen auf, das gepragt sein sollte von
Barmherzigkeit. Safa bemerkt in Bezug auf die pahlawanan des Sahnama,
dass sie allem Blutvergiefien zum Trotz barmherzig und mild (rahim-u ruf)
seien. Krieg und Morden sei im Sahndma nur auf die Feinde Irans gerich-
tet, und die Iraner-innen erheben die Schwerter nur zur Verteidigung (difa’)
der sahan und ihrer Familien. Auch der Held Rustam erscheine trotz des
Blutvergieens (hinrizi) liebenswert.'*> Dick Davis hat zusétzlich darauf
hingewiesen, dass die Krieger des Sahnama von dubioser Herkunft sind, als
temperamentvoll und schlicht gelten. Rustam selbst wurde iiber Jahrzehnte
in die Nahe der it geriickt und seine unpassenden Eigenschaften wurden
abgedringt.#¢ Solche Anekdoten bieten die Moglichkeit, Grausamkeit und
Gewalt als Instrument auszuweisen, dessen sich der Held zur Durchsetzung
tibergeordneter Interessen bedient, ohne jedoch mit dieser Gewalt identi-
fiziert zu sein.

Ein wichtiger Unterschied in der Inszenierung von Rustam, Babak und
Riza Sah, der deutlich macht, dass Riza Sah vor allem ein Schah ist, betrifft
das Temperament: ,Contrary to common opinion, I think that during
his entire reign he never really lost his temper. He was often angry when
he thought it necessary, but he never lost control."!#’ Einerseits wird mit
dieser Aussage zwar Riza Sahs kraftvolles Temperament in den Raum
gestellt, mithin reproduziert (anders sein Sohn, der gar nicht erst in die

143 pahlavi 1961: 50.

144 5o berichtet Safa, dass es eine von Ab@i Muslims sonderbarsten Eigenschaften gewesen
sei, dass er trotz seiner Jugend keinerlei Interesse an Frauen zeigte, denn er betrachtete
regelméfigen Umgang mit jhnen als Wahnsinn (diwanagi) und es reiche, ,einmal im
Jahr wahnsinnig zu sein” ($afal385/2006: 99). Auch Hasan Pirniya konstatiert, dass Ale-
xander der Grof3e in seiner Jugend den Frauen derart abgeneigt war, dass seine Mutter
fiirchtete, er wire impotent. Dies dnderte sich erst nach seinen Eroberungen, als er seine
Schlichtheit (sadagi) verlor (Pirniya 1395/2016-17: 1005). In diesem Sinne kommen-
tiert der spite Biograph des Schahs, Gholam-Reza Afkhami, dass Muhammad Riza Sah
in seiner Ehe mit Turaiya Isfandiyari Bahtiyari (1311-1380/1932-2001) gepriift wurde,
denn da er sie aus Liebe heiratete, erlaubte er ihr, sich in die Geschafte einzumischen.
Er bestand die Priifung aber, lief§ sich scheiden und behandelte alle anderen Frauen mit
Gleichmut. Afkhami 2009: 53.

145 Safa 1396/2017-18: 257 f.

146 ygl. Davis 2012: 42 ff. Die trickreiche Schldue, die Rustam charakterisiert, sei lange in
den Hintergrund geschoben worden und werde erst seit neuestem wieder thematisiert.
Davis bemerkt, dass Rustam-i Dastan nicht unbedingt auf Zal verweisen muss, eine
Deutung die als etabliert gilt, sondern urspriinglich vermutlich Rustam der Trickrei-
che bedeutete (ibd. 43). Dies konterkariert freilich Safas Diktum, dass die pahlawanan
Tricks und Intrigen ablehnen. Safa 1396/2017-18: 242 ff.

147 Pahlavi 1961: 48.

126

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nihe potenziell iiberwaltigender Gefiihle geriickt wird), andererseits wird
dieses jedoch auch negiert. Sein Zorn wird offenbar als Kalkiil gewertet,
der dann aufbraust, wenn es taktisch klug erscheint. Unter den Zeitge-
noss-innen wird Tyrannei bzw. Grausamkeit hingegen unter Umstanden als
explizit unménnlich bewertet. Nafisi schreibt: ,,Es ist gewiss so, dass Kast-
raten besonders hartherzig und grausam sind. Dies kann man auch an Aqa
Muhammad Han erkennen.“148

Uber Abii Muslim, den méglichen Vorfahr Babaks und eine legendire
Gestalt der ‘abbasidischen Revolution, wird berichtet, dass er niemals lachte
oder herumalberte, sondern stets die Contenance (hin-sardi) bewahrte.!4
Abbas Amanat bemerkt, dass die Englinder im zeitgendssischen Kontext
dieser Schriften in hohem, wenn auch ambivalentem Ansehen standen fur
ihre

discipline, devotion, and above all ,self-control* (khunsardi; lit. ,cold-bloodedness®).

These qualities, as they saw it, made it possible for the people of a small and far away
European island to build a vast and durable empire all over the globe.!*0

Kaltbliitigkeit verweist also anders als das {iberschdumende Temperament
Babaks auf strategisches Handeln, das die Grundbedingung zur Erschaf-
fung und Verstetigung von Herrschaft darstellt. Aba Muslim, fithrt Safa
aus, begegnete allen Dingen mit Gleichmut, sei es der grofite Sieg oder der
schlimmste Gram.

Mitte der 1340er/1960er Jahre gelang es dem Schah (bzw. der royalisti-
schen Fraktion), den Sicherheitsapparat so auszubauen, dass die erwahnte
Praxis, die in der Gewalt einelegitime Option zur Durchsetzung von Interes-
sen sah, ein Ende fand.!*! Die sogenannten ‘asiira-Proteste stellen das Ende
dieser Artikulationsformen von Politik dar.!? Der iranische Geheimdienst
(SAVAK) begann nun, die zuvor vom Militér erfiillten Aufgaben der natio-
nalen Sicherheit und Integritét zu iibernehmen. Das klandestine Netzwerk
verschob die Gewalt von der Strafie hinter verschlossene Tiiren und machte
sie unsichtbar. Ashkan Rezvani-Naraghi stellt klar, dass die /iti-Kultur und
die damit verkniipfte Gemeinschaft mit dem Ausbau institutionalisierter
Staatsgewalt, wie beispielsweise der Polizei, ihre Aufgabe als Beschiitze-

148 Nafisi 1335/1956: 55.

149 9afa1385/2006: 99.

150 Amanat 2012: 126 f.

121 Golz 2016: 76 f.

152 Tbd. 1. Die ‘@siira-Proteste nahmen ihren Ausgang, als der spitere Revolutionsfiithrer
Ayatullah Humaini 1963 in einer Rede wihrend der religiosen Feierlichkeiten die Weifle
Revolution des Schahs und die damit verbundenen Reformprogramme einer scharfen
Kritik unterzog. Er wurde daraufhin verhaftet und des Landes verwiesen, was gewalt-
same Demonstrationen ausloste, die ebenso gewaltsam niedergeschlagen wurden.
Wegen der prominenten Rolle Humainis werden sie von der IRI bis in die Gegenwart
zur Geburtsstunde der Revolution stilisiert.

127

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rin ihres Stadtteils verlor.!>> Damit einher ging auch ein neuer Politikstil
Muhammad Riza Sahs, der sich spitestens Mitte der 1340er/1960er Jahre
gegen konkurrierende Fraktionen durchgesetzt hatte.!> Dies schlug sich
auch in der Art der Verehrung seiner Person in der staatlichen Propaganda
sowie der Inszenierung von Herrschaft und der Figur des Schahs nieder,
wobei Befriedung, d. h. Gewaltanwendung, und das Militdr in den Hinter-
grund riickten. Dadurch verlor der [iifi - letztlich durch Marginalisierung -
seine Rivalitit gegeniiber dem Staat. Wihrend Riza Sah noch selbst Triger
einer Form von Maskulinitdt war, in der die erfolgreiche Anwendung von
Gewalt eine Rolle spielte, wird sie unter Muhammad Riza Sah zunachst aus-
gelagert — ndmlich weg von seiner Person hin zu Gewaltakteuren, die in sei-
nem Namen handeln. So lag der Ehrgeiz der besten pahlawanan nun explizit
darin, dem Schah aufzufallen.!>> Damit steht der Trager dieser Eigenschaf-
ten nicht mehr in Konkurrenz zur Schahfigur, sondern ist ihr subordiniert.
Dies erméglicht zunéchst eine Rehabilitation von historischen Personlich-
keiten, die einst - teils sogar unmittelbar — in einem Konkurrenzverhaltnis
zu Riza Sah standen. Besonders deutlich wird dies an Mirza Kudak Han.
Ahmad Ahrar, Journalist bei Ittila‘at, brachte 1346/1967 einen Roman iiber
den Rebellenfithrer heraus. Ein Mann aus dem Wald (Mardi az Gangal)
vollzieht eine Neubewertung des Kampfers, die moglich geworden ist, weil
er ein Vorbild fiir eine nicht vom Schah, sondern seinen Schergen gepflegte
Maskulinitat und Autoritat darstellt. Gleichzeitig féllt die Veroftentlichung
auf einen Zeitpunkt der Historisierung der Ersten Pahlawi-Zeit und ihres
Herrschers. Die Ereignisse liegen nun einerseits so lange zuriick, dass die
erfolglosen Gegner Riza Sahs neu bewertet werden konnen, andererseits ist
es auch als Merkmal der dynastischen Festigung der Pahlawis zu betrachten,
dass die Heroisierung einer Gestalt wie Mirza Kuc¢ak Han ertragen werden
kann. Entscheidend diirfte aber sein, dass der Heldentypus Krieger seman-
tisch in der Nahe von Figuren wie Babak und Muqanna“ verbleibt, wiahrend
der Schah fortan die begrifflichen Felder der Staatsverwaltung und Diplo-
matie besetzt, die Militarisches verdrangen.!*® G6lz hat darauf hingewiesen,
dass die ehemaligen Gewaltakteure in der politischen Kultur marginalisiert
und in Représentanten einer vergangenen Folklore umgedeutet wurden.!>
Die Strategie ist keineswegs neu, sondern wurde bereits im Rahmen der

153 Rezvani-Naraghi 2018: 112.

>4 Golz 2016: 78.

155 Rochard 2002: 338.

156 Ein dhnliches Vokabular wird auch fiir Sattar Han bedient. Pistor-Hatam hat herausge-
arbeitet, dass der Revolutionér als dumm, ungebildet, roh, gewalttétig, wahrheitsliebend
und furchteinfléflend galt und diese Zuschreibungen in einer Wechselwirkung mit dem
Konzept des liti standen, das zur Grundlage seiner Mythologisierung wurde. Pistor-
Hatam 2010: 41 f.

157 Gélz 2020: 190.

v

128

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kleiderreformen zur Anwendung gebracht. Man propagierte Bekleidung
nach westlichem Modell und stellte gleichzeitig traditionelle iranische Klei-
dung in Museen aus, die so - kraft des Mediums - ausdriicklich der Ver-
gangenheit zugeordnet wurden.!*® Die Integration des [i#f7 in die Popkultur
zeigt sich nicht zuletzt im Film. Das Genre Tough-Guy Movies erlebte einen
fulminanten Aufschwung und es wirkten auch viele tatséchliche litis in die-
sen Filmen als Schauspieler mit.!> Die stereotype Zeichnung der Figuren
erzielte einen hohen Wiedererkennungswert. Auch in der popkulturellen
Ausdeutung ist ein zentraler Aspekt, wie der iranisch-amerikanische Fil-
memacher und Medienwissenschaftler Hamid Naficy bemerkt, dass ,lutis
wield their power against their nemeses by means of violence, at the same
time that they display gentleness toward children and sometimes towards
women. 1% In der Folge der Monopolisierung von Gewalt erfuhr auch die
gawanmard-Ethik einen Richtungswechsel und verkniipfte sich mit einer
anderen sich stetig wandelnden moralischen Anforderung: dem Menschen
in der Gesellschaft (adam-i igtima 1), der durch seine Einsatzbereitschaft
fiir andere ausgezeichnet ist.!¢!

Dieser Wandel war verortet in einer regen kontroversen Debatte iiber
die Frage nach einer authentischen iranischen Kultur. Der Ringer und liiti
Gulamriza Tahti (1309-1346/1930-1968) stellte einen Kristallisationspunkt
dar.’2 Seine Herkunft aus einfachen Verhiltnissen sowie seine Verbunden-
heit mit dem nationalistisch aufgeladenen Sport Ringen boten sich dafiir
an. Seine Fiirsprecher-innen betonten, iranische Sportarten kombinierten,
anders als in den zeitgendssischen westlichen Sportarten iiblich, korper-
liche und geistige Ertiichtigung, was zu einer Stirkung von Moral- und
Ehrgefiihl fithre. Dies unterscheide den gahraman von dem pahlawan; sei
ersterer ein blof8er Sieger im technischen Sinne (das Wort hangt zusammen
mit arab. qahr, Zwang, Bezwingen), so verweise pahlawan auf eben jene
menschliche Ganzheit, die Kérper und Geist zusammenfiihre. Die Vereh-
rung eines Sportlers als pahlawan deutet bereits auf die Abstumpfung der
Kraftvorstellung hin, deren gewalttatiges Potenzial in friedfertige Bereiche

158 Shakibi 2020: 120.

159 Naficy 2011b: 268. Diese Phase des iranischen Films entwickelte sich synchron zum glo-
balen Erfolg des Actionsfilms seit den 1960ern. Diese Filme wurden vor allem in den
USA und Hong Kong produziert und propagierten einen dhnlichen Mannlichkeits- und
Kérperkult wie die iranischen Tough-Guy Movies. Letztere boten nicht nur ein ver-
meintlich authentisch-iranisches Gegengewicht zu den ausldndischen Filmen und fiig-
ten sich in genuin iranische gesellschaftliche Diskurse ein, sondern partizipierten auch
an einem globalen Trend, der sich an Schauspielern wie Bruce Lee kristallisierte.

160 Naficy 2011b: 292.

161 Adelkhah 1999: 5.

162 S0 wird einigen Darstellungen zufolge auch Tahti von seiner verwestlichten Ehefrau in
den Ruin bzw. Selbstmord getrieben. Shakibi 2020: 182.

129

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

transferiert wird. Gleichwohl verbirgt sich dahinter auch eine Erméchti-
gungsstrategie, die Iran vis a vis dem Westen' nicht langer in einer alten
kranken Mutter symbolisiert sieht,!¢> sondern in einem muskulésen Kraft-
sportler. Auch die zunehmende Betonung der Spiritualitit steht in Kont-
rast zu der Inszenierung von Nafisi bzw. Safas pahlawanan. Beiden Autoren
galt die religiose Komponente der Rebellion als vernachlassigbare Strategie,
die dem eigentlichen Ziel, der handfesten Verteidigung, diente und keinen
Wert an sich bildete. Die kriegerischen Helden werden zudem vermehrt mit
Dummbheit assoziiert und grenzen sich damit stark von der Inszenierung
des Schahs ab.!%* Hierin zeigt sich nicht zuletzt die verringerte Legitima-
tionskraft von Gewaltanwendung auf Herrschaft insgesamt. Muhammad
Riza Sah und den Royalist-innen gelang es damit einerseits, den Schah von
der Darstellung seines Vaters zu emanzipieren und ihm einen eigenen Platz
in der Geschichte zuzuweisen, wie auch andererseits den verdnderten glo-
balpolitischen Anforderungen Rechnung zu tragen.

Die Verehrung des Gangsters als Helden findet sich mittels Figuren wie
Babak in historiographischen Werken gespiegelt. Er vereint das Oszillie-
ren des ,,starken Mannes” zwischen Edelmann und Verbrecher durch seine
auflergewohnliche Unbeugsamkeit und sein Ehrgefithl mit martialischer
Brutalitdt und liebevoller Barmherzigkeit gegeniiber den schwachen Mit-
gliedern seiner Familie in idealisierter Weise. Die Darstellung der Unab-
hingigkeitshelden wie Babak korreliert mit der Rezeption der heroischen
Krieger des Sahnama. Das zeigt sich am Beispiel Rustam, der als Retter und
Beschiitzer Irans gilt, aber auch oft voll unweisen Zorns erscheint. Dieser ist
zwar Ausdruck seiner einschiichternden Kraft, evoziert jedoch auch immer
wieder Probleme. Sichtbar wird dieser Konnex durch die enge semanti-
sche Verbindung mit den zeitgendssischen it und den pahlawanan des

163 vgl. Iqbal 1325/1946: 67.

164 Dies gilt auch fiir die zeitgendssischen Handlanger Muhammad Riza Sahs, wie den
SAVAK-Direktor Ni‘matullah Nasiri, der den Beinamen Gipskopf getragen haben soll
(Gélz 2016: 133), und Saban Gafari hief ,der Hirnlose' (bi-muh). Gélz weist dar-
auf hin, dass sowohl Tayyib Hagg Riza1 als auch Ga‘fari eine politische Agenda in der
Geschichtsschreibung weitgehend abgesprochen wird (ibd. 166), und bestitigt, dass
der bereits erwahnte Nasirl ,,ohne jegliche eigenen Ambitionen den Zwangsapparat des
Shahs (und nur des Shahs) koordinierte und befehligte” (ibd. 162 f.). Bezeichnender-
weise galt sein in Ungnade gefallener Vorginger Pakrawan als Intellektueller: ,,General
Hassan Pakravan had been named (...) as head of SAVAK in 1961, and the change was
profound in terms of SAVAK’s culture and image. Pakravan was known as the intellectual
of the Iranian security organizations. He was a man of considerable erudition and refine-
ment himself, and some of Iran’s well-known intellectuals, including famed writer Sadeq
Chubak, acclaimed poet Mohammad Zohari, and Mozzafar Baghai were amongst his
friends. Immediately after take over, he ordered an end to all torture in SAVAK prisons.*
(Milani 2011: 271.) Der Passus macht den Zusammenhang von Intellektualitit und einer
Ablehnung von Gewalt im Konstruktionsprozess der Narrative deutlich.

130

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sahnamas. Dies gelingt nicht nur durch rhetorische Gleichsetzung, bei-
spielsweise, wenn bekannte [itis genau wie Rustam im Epos als tagbahs,
Konigsmacher bezeichnet werden,'*> sondern auch durch die materielle
Kultur, die seit der Ersten Pahlawi-Zeit eine hohe Identifikation mit dem
Sahnama erfahrt.166 In spateren Jahren gab es staatlich initiierte Versuche,
den [iati mit der iranischen Philosophie der Antike und dem Mithraskult zu
verkniipfen!¢” und den [iit7 so zu einem historisch verbrieften Kernelement
der iranischen Identitdt zu erheben. Dies fithrt zu einer Koppelung der Hel-
den des Sahnama, der Krieger der iranischen Geschichte in den Erzihlun-
gen von Autoren wie Nafisi und Safa, die, wie erwdhnt, teils explizit als
deren Nachfolger gehandelt werden, und zeitgenossischen liti. Letztere
erfahren uber die Jahrzehnte einen deutlichen Wandel in der offentlichen
Wahrnehmung, mit dem eine empfindliche Veranderung ihrer gesellschaft-
lichen Machtposition einhergeht, was auch zu Interessenverschiebungen
innerhalb der Geschichtsschreibung fiihrt. Die Historiographie verlor seit
der politischen Marginalisierung der [ifi fiir Jahrzehnte das Interesse an
den post-sasanidischen Helden. Zwar geht Nasr ad-Din Sah Husain in Die
Besonderheiten der iranischen Kultur und ihr Einfluss auf die nationale Ein-
heit und Unabhingigkeit der Iraner aus dem Jahr 2536/1356/1977 auf die
Unabhiangigkeitskampfer ein, doch verlieren die Figuren sichtlich ihren
Glanz. Muhammad Gafrani konzentriert sich in seinem Text Die grofen
Mdnner Irans in der islamischen Friihzeit aus dem Jahr 1354/1975 auf
erfolgreiche Gelehrte wie ‘Abd al-Hamid Katib oder Ibn Mugqafta‘ und ver-
weist dariiber hinaus auf von ihm so bezeichnete Gelehrtendynastien, wie
die Al-i Barmak und die Al-i Nubaht. Denn diese hitten einen groflen Ein-
fluss auf die islamische Kultur gehabt und seien der Stolz Irans.!¢8

In der Parteizeitschrift Kargaran-i Rastahiz (Die Arbeiter-innen der
Rastahiz) allerdings erschien eine ganze Serie iiber die post-sasanidischen
Rebellenfithrer mit dem Titel Die Generdle der Unabhingigkeit Irans.'®
Diese Prosastiicke begradigten und rationalisierten die widerspriichlichen
Uberlieferungen, um sie als zusammenhingende Geschichten auserzihlbar

165 Glz 2020: 183.

166 Naficy weist ebenfalls auf diese Verbindung hin, die in dem von ihm analysierten Film
Qaisar (1348/1969) aufgegriffen wird. Nahaufnahmen aus einem zirhana zeigen die
mythologischen Tattoos der Protagonisten; /iitis, die sich ihre Helden aus dem Sahndama
als Zeichen ihrer Bereitschaft, Schmerz zu ertragen, und als Zeichen ihrer Werteorien-
tierung in den Korper eingraviert haben. Naficy 2011b: 295.

167 Naficy 2011b: 266.

168 Gafrani 1354/1975: 5.

169 Andere Serien reproduzieren Geschichten aus dem Sahndama bzw. der schiitischen
Heilsgeschichte.

131

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu machen, die im historischen Kontext der Publikation Sinn ergaben.!7
Dies bestéirkt jedoch eher den Eindruck der Marginalisierung, als dass er
ihn konterkariert. Wie Meuser/Scholz bemerken, setzt die ,im traditio-
nellen Arbeitermilieu vorherrschende, korperliche Stirke akzentuierende
Minnlichkeit (...) zwar Standards fiir Ménner, die diesem Milieu angehd-
ren, vermag aber nicht iber Milieugrenzen hinweg das gesellschaftliche
Mainnlichkeitsideal zu bestimmen.'”! Der liti verweist einerseits auf Vor-
stellungen herausragenden Ehrgefiihls, wie sie sich im gawanmard-Konzept
verwirklicht sehen, steht im historischen Kontext der Pahlawi-Zeit ande-
rerseits jedoch einem Banditentum der urbanen Unterschicht nahe. Die in
der Zeitschrift abgedruckten Bilder und Zeichnungen, die sowohl kriftige
Minner bei korperlicher Arbeit und an Maschinen, als auch historische
Unabhéngigkeitskaimpfer in dynamischen Bewegungen zeigen, etablieren
Parallelen und verbinden Gewalt und Starke mit subordinierten bzw. der
Vergangenheit zugeordneten Konzepten von Mannlichkeit.

Integrativer Regionalismus: Der aserische Iraner Babak

Die besondere Bedeutung, die Babak in der offiziellen iranischen Historio-
graphie der Pahlawi-Zeit einnimmt, liegt nicht nur an den fiir die Legiti-
mation des Staates zentralen Ankniipfungspunkten, die seine Geschichte
bietet, etwa der Bedrohung durch ausldndische Fremdherrschaft, die hier
reprasentiert wird durch die Araber und der Abwertung des Islams mit
seinen von einem iranischen Helden bekdmpften Wiirdentragern. Es galt
auch, moglicherweise strittige Figuren — wie Babak - in das Nationalnarra-
tiv zu integrieren. Der Rebellenfiihrer ist nicht nur ein iranischer, sondern
auch ein aserbaidschanischer Nationalheld. Dort wurde seine Geschichte
1979 im damals sowjetischen Aserbaidschan von Eldar Guliyev (geb. 1951),
heute einem aserbaidschanischen Parlamentarier, verfilmt. Inzwischen gibt
es sogar einen Weinbrand namens Babak.'”> Nicht nur im Staat Aserbaid-
schan, sondern auch in der iranischen Provinz wird der Unabhéngigkeits-
kampfer als aserischer, mithin regionaler Held verehrt. Bis in die Gegenwart

170 Muqanna“ beispielsweise, der der Legende nach den Mond aus dem Brunnen scheinen
liefs, tritt hier nun explizit als Erfinder auf. Kargaran Nr. 4.

171 Meuser/Scholz 2005: 217.

172 Das Getrank lduft mit der Intention exportfzhig zu sein, entgegen der landesiiblichen
Terminologie nicht unter Cognac, sondern explizit unter Weinbrand. Dass ausgerech-
net der Babak-Cognac exportiert werden soll, mag als Hinweis auf die identitétsstiftende
Aufladung des Namens gewertet werden. Interessant ist natiirlich auch die Konnotation
von Weinbrand als besonders ,maskulinem’ Getrank und der rustikalen Mannlichkeit
des Rebellenfiihrers. Es gibt eine Ubersetzung von Nafisis Monographie ins Aserbaid-
schanische, die direkt nach der Auflsung der Sowjetunion erschienen ist. Lohnenswert
wire sicherlich ein ausfiithrlicher Vergleich mit dem persischen Original.

132

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hinein findet alljahrlich Anfang Juli ein Volksfest im Namen Babaks statt.
Der aserisch-iranische Aktivist Alireza Asgharzadeh beschreibt die Fest-
lichkeiten, die nordlich des Dorfes Kalibar in Aserbaidschan-Provinz auf
der einstigen Burg Babaks und seiner Anhanger abgehalten werden als Aus-
druck von aserischem Kulturbewusstsein:

The Azerbaijani Festival of Babek is a major decolonizing movement initiated by the
people of Azerbaijan in an attempt to resist the Iranian government’s politics of assim-
ilation, and cultural/lingustic annihilation of non-Persian communities.!”3

,Pilgrims [sic!]“ aus ganz Aserbaidschan kommen in jenen Tagen ins Herz des
»sacred sanctuary that sheltered a local resistance movement centuries ago’,
um den Geburtstag des ,,ancient hero® zu feiern. Zelte werden um die Babak
Qalasi aufgestellt und die Ménner, Frauen, Studierenden, Arbeiter-innen und
Bauer-innen erkunden die Burg, singen, tanzen, rezitieren Gedichte und ver-
sammeln sich um ein Feuerwerk.!”* Entsprechend dem prekaren Stand des
Festes, das immer wieder davon bedroht ist, seitens der Regierung abgesagt
zu werden, birgt es nach Ansicht Asgharzadehs eine politische Haltung:

The Festival of Babek is a manifestation of the living soul of Azerbaijan’s history. It
embodies the continuous movement of the South-Azerbaijani people for equality and
justice. We are all responsible to carry out this movement to its final destination within
the guiding principles of democracy, human rights, and antiracist vision.!”>

Asgharzadeh zitiert im Anschluss empdrt einen Bericht der Iranian Cul-
tural Heritage News Agency vom 12. Juli 2004, der also kurz nach den
Festlichkeiten publiziert wurde und sich - {iberraschend genug - an der
Darstellung der offiziellen Historiographie der Pahlawi-Zeit orientiert.!7®
Dort wird Babak als ,,Iranian national hero resisting Arab Caliphs® bezeich-
net, der einer der ersten war, ,to take arms against the Arab rulers during
the reign over Iran®, und der ,a purely Persian religion alternative to Islam"
propagierte. Jene, die sich heutzutage zu den Festlichkeiten an der Burg,
bekannt als ,Immortal or Republic Castle, versammelten, seien ,mostly
Iranian nationalists® und feierten unter anderem durch die Befolgung von

173 Asgharzadeh 2007: 181.

174 1bd. 179. Feuer, mithin auch Feuerwerk, ist in Ankniipfung an den Zoroastrismus fiir das
aserische Nationalbewusstsein iiber den allgemein iiblichen Ausdruck von Freudenfeu-
ern etc. hinaus von Bedeutung. Symbolisch sind beispielsweise die Flammenden Tiirme
in Baku.

175 Asgharzadeh 2007: 182.

176 Murtaza Mutahhari schreibt schon in den 1960ern, dass die ,newly discovered nationa-
list heroes such as Babak, Maziar or Sinbad* die islamischen Helden wie ‘Ali und Hosain
niemals ersetzen konnten, wie auch der Ausdruck millat den Mythen einer inkohérenten
Staatsideologie entspringe. Fischer/Abedi, 1990: 191 f.

133

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

<

straditional rituals of ancient Persia®!”7 Asgharzadeh kritisiert die Darstel-
lung als einen ,act of appropriation and falsification, der zeige, dass

those in positions of power and authority are capable of presenting an upside-down
version of reality, no matter how unethical, immoral and even ridiculous such an act
may be. It also shows the importance of having power over the means of publication
and dissemination of knowledge. Falsification of this magnitude leaves one wonder at
the degree to which realities can be easily distorted and misrepresented by the domi-
nant group.!”8

Nafisi und Safa haben in Babak freilich genauso wenig einen Verteidiger
der aserischen Lokalkultur gesehen wie die Verfasser des Zeitungsartikels.
Einen Schwerpunkt in Nafisis Darstellung bildet zudem die geographi-
sche Ausdehnung der Revolte und der von ihr eroberten Gebiete. So halt
er fest, dass die Hurramdin ,etwa landesweit in Iran“17® verbreitet waren,
von Tabaristan bis nach Balh, Isfahan, Karag, Huzistan, Luristan, Hamadan
und Basra, Armenien, Qumm, Kasan und Hurasan. Er macht ferner deut-
lich, dass sich das Einflussgebiet von Babak zusdtzlich auf ,einen Teil des
Westens und des Zentrums des heutigen Aserbaidschans und den Siidwes-
ten des alten Arans“!® erstreckte, eine Region, die immer wieder einmal
unter iranische Herrschaft gelangt sei. Das Herz seines Herrschaftsbereichs
lag jedoch in Iran, in Ardabil, Gulfa und Marand: den Stidten, mit denen
Nafisi seine Aufzahlung beginnt. Er verdeutlicht den iranisch-nationa-
len Bezugsrahmen Babaks und macht ihn fiir separatistische Narrative
unbrauchbar. Das auffillig grofie Interesse fiir heroisierte Krieger aus den
Regionen und Gebirgsziigen um das Kaspische Meer kniipft zudem an
offizielle Stellungnahmen des Staates aus jener Zeit an, denen zufolge die
Menschen aus Mazandaran, der Herkunftsregion Riza Sahs, sich im Laufe
der Geschichte weniger mit anderen ,Rassen, wie Tiirk-innen, Araber-innen
und Mongol-innen, gemischt hitten, weil sie besonders wehrhaft waren.
Das mache die Familie Riza Sahs zu reinen ,Arier-innen:!8! Noch Oliyev
hilt fest, dass die grofSe Bedeutung Babaks darin lag, dass er die kleinen und
verstreuten Rebellionen vereinigte,'8? und bekraftigt damit nicht nur dessen

177 News Service: Iran July 12, 2004 8:36, zitiert nach Asgharzadeh 2007: 182. Das sollte
jedoch nicht iiber die problematisierende Haltung des Regimes hinwegtauschen, so wur-
den bei den Feierlichkeiten 2018 25 Personen festgenommen und wurde seit 2019 keine
Genehmigung fiir das Babak Festival erteilt.

178 Asgharzadeh 2007: 182.

179 NafisT 1384/2005: 34.

180 Ibd. 42.

181 Die namlich aus der Gegend kamen. Shakibi 2020: 109.

182 Nafisi 1384/2005: 212. Die sowjetische Ausbildung des aserbaidschanischen Historikers
und Literaturwissenschaftlers zeigt sich in der starken Betonung der anti-feudalistischen
Ausrichtung von Babaks Kriegsziigen. Auch er konstatiert zudem, dass es kaum verifi-
zierbare Informationen iiber Babak gebe. Ibd.

134

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anspruch auf Fithrerschaft, sondern verweist auch auf die geographische
Ausdehnung.

Durch die Ambivalenz der Figur ist ihre Vereinnahmung fiir eine natio-
nal-iranische Geschichtsschreibung also nicht nur attraktiv, sondern ihre
semantische Besetzung auch unumginglich. Die Phase des Regionalismus
nach Ende des Ersten Weltkrieges sorgte unter den Lokalhistorikern fiir ein
hintergriindiges Unbehagen gegeniiber dem Regionalismus in den kom-
menden Jahrzehnten.!®? Nur eine Interpretation im Sinne des iranischen
Nationalstaates vermochte die Kraft lokaler Traditionen so zu steuern, dass
sie sich nicht gegen den Nationalstaat wenden und in Forderungen zu mehr
Distinktion miinden konnten. Es wird deutlich, dass lokale Geschichte
immer nationale Geschichte ist — oder gar keine. Vejdani bemerkt, dass
»[1]ocal histories championed the right of subnational communities to cit-
izenship by virtue of their martial defense of the nation.“!%* Der Provinz
Aserbaidschan kommt in der rezenten iranischen Geschichte jedoch eine
besondere Bedeutung zu, die in der Geschichte um Babak mitbedacht wer-
den muss:

Azerbaijan, and Tabriz in particular, had been at the forefront of Constitutional Revo-
lution, and formed the second, if not the primary axis, along with Tehran, for political
activity, agitation, and importance. That this was so reflected not only that Azerbaijan
had traditionally been the seat of the heir apparent to the Qajar throne, and there-
fore in royal terms was second only to the capital in importance, but perhaps more
important, its location as a frontier province bordering both the Ottoman and Russian
empires. More than a trading, it was the gateway for new ideas and a refuge for failed
revolutionaries.!#°

Dass der Staat die Integration lokaler Heldenfiguren zur Wahrung seiner
Einheit als notwendig erachtete, wird daran sichtbar, dass die Islamische
Republik - wie sich aus den Ausfithrungen von Asgharzadeh ergibt - die
Verehrung Babaks latent beibehilt, sogar unter Fortsetzung des Narrativs,
das sich zumindest auf den ersten Blick wahrlich nicht fiir eine Islamische
Republik anzubieten scheint.

Die im Kapitel zum pahlawan dargelegte Uberschneidung von Krieger
und Schah sowie die Bedeutung dieses Typus fiir die Wahrung von Unab-
héngigkeit und Einheit der Nation 16st sich, wie bereits ausgefiihrt, mit der
Machtkonsolidierung Muhammad Riza Sahs auf. Die an seine Stelle tre-
tenden Zuschreibungen an den Schah und seine Verortung im zeitgendossi-
schen Diskurs werden im folgenden Kapitel untersucht.

183 Vejdani 2015: 126.
184 Thd. 171.
185 Ansari 2012: 121 f.

135

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

21.01.2026, 18:22:07.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Die Verbeamtung des Schahs: Der Sohn

Q[uestion]: How did your Majesty feel as you ascended the throne of Cyrus, Darius,
Nushirwan, Shah Abbas and Reza Shah? Could you summarise the state of your king-
dom on the day of your accession.

Alnswer]: Well, you can just imagine a regime based on the prestige of my father tum-
bling down, the country going to pieces under the occupation by foreign troops, the
resurgence of the feudal system, some of the tribal chieftains going back to their almost
autonomous regime, the creation of imperialist colonies, the resurgence of the mullahs
and their black reaction, and the breakdown of law and order. In effect the country was
falling back about three to four hundred years.

Q: All that your father had built up was being destroyed?
A: True.!

Unverbliimt konstatiert Muhammad Riza Sah hier, dass es seinem Vater sei-
ner Auffassung nach nicht gelungen sei, einen tatsachlichen Staatsaufbau zu
forcieren. Als charismatischer Kriegerkonig mit den starken Eigenschaften
eines Eroberers und Kéampfers blieben Staat und Nation, so die Ansicht des
Sohnes, mit dem Herrscher verbunden und an seine Regentschaft gekniipft.
Sein erzwungener Riickzug lief} das Errichtete wie ein Kartenhaus zusam-
menbrechen, und es erstand das von Nafisi beschriebene Chaos der Post-
Revolutionszeit von neuem.? Diese Schilderung bot die Moglichkeit, das
Legitimationsrepertoire des Sohnes durch eine Eroberungserzéhlung zu
erganzen. Der Schah versucht, die erste Zeit seiner Herrschaft, wiahrend
der er sich weitgehend an den Rand gedringt sah, zu reformulieren und die
Ereignisse so in die bekannten Strukturen von Eroberungserzahlungen ein-
zufiigen. Wie das vorangegangene Kapitel deutlich gemacht hat, biifite einer
der tragenden Pfeiler der Legitimation von Riza Sahs Herrschaft seit der
WeifSen Revolution an Attraktivitit ein, weswegen die Eroberungserzahlung
nicht das Kernstiick von Muhammad Riza Sahs Legitimationsnarrativ dar-
stellt, sondern ein verkniipfendes Element mit dem Vater und die Garantie,
den Thron nicht nur ererbt, sondern erworben zu haben. Das Narrativ zielt
auf das Postulat ab, dass der Schah die Leistungen seines Vaters zunéchst
wiederholte und ihn dann kraft Verstaatlichung bzw. Biirokratisierung in
seiner Herrschaft tibertraf. Weitere Legitimitat gewinnt der Schah, indem
er konstatiert, der Erfiiller der Pline seines Vaters zu sein, und gleichzeitig

1 Karanjia 1977: 62.

Anders als noch in der Autobiographie féllt hier — obschon in der Frage, aber man kann
davon ausgehen, dass auch die Fragen orchestriert waren — das starke Ungleichgewicht
zu Ungunsten von Herrschern der Islamischen Periode auf. Sah ‘Abbas und Riza Sah
bleiben zwar als Epochenmarker erhalten, doch auf ein breites Fundament antiker Herr-
scher gestellt.

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kenntlich macht, dass Riza Sah nach Auffassung seines Sohnes an dieser
Vision eines sich selbst stabilisierenden Staates gescheitert ist:
Father suddenly disclosed his mind, saying that he wanted to improve the State’s
administrative machinery to such a perfect degree that if he should die the next day the
entire process of administration would operate automatically from day to day without
the need of supervision from the top. At that my young blood revolted. What does he
mean?; I thought to myself. ‘Does he think that if he were gone, I should not be able
to take over and continue his work?’ (...) [Y]et in a few months I realized the truth
behind them, when Iran was plunged into chaos and he was obliged to abdicate and
hand over the reins of power to me.3

Obgleich schon der Vater die Notwenigkeit staatlicher Institutionen erkannt
hatte, sei das System zu seiner Regierungszeit an sein Charisma gebunden
geblieben. Gelungen sei es Riza Sah allerdings, seine Nachfolge vorzuberei-
ten und einen Nachfolger zu installieren. Der Schah machte sich globale und
inneriranische Verschiebungen im Diskurs zunutze, um sich von seinem
Vater abgrenzen und seinen eigenen Politikstil vermarkten zu konnen. Abbas
Amanat bemerkt, dass das Attentat von 1328/1949 und der sich vier Jahre
spater ereignende coup détat den Schah transformierten von einem ,reactive
maneuverer into a shrewd, even devious, manipulator. Especially after the
tumultuous Mosaddeq years he learned to dominate the political stage at the
expense of any independent voice within or outside his immediate reach.*
Seine anschlieflende Riickkehr ins Zentrum der Politik ldutete eine neue
Phase ,more determined imperial rule® ein, die bis zur Revolution anhielt.
In dieser neuen Verkleidung, so Amanat, war er der Erretter der entrechte-
ten Bauer-innen und Arbeiter-innen, eine nahezu revolutionare Geste, die
sein Image als Marionette des Westens konterkarieren sollte. Mit der WeifSen
Revolution bzw. der Revolution von Schah und Volk (Ingilab-i Sah-u Mar-
dum) leitete die Regierung ein umfassendes Reformprogramm ein. Die alten
Machtstrukturen sollten dabei dekonstruiert und vor allem Mittlerperson-
lichkeiten, die zwischen den Herrschern und den Herrschaftsunterworfenen
standen, eliminiert werden.® Abgesehen von der Restrukturierung des Land-
besitzes, betrafen die wichtigsten Reformen den Bildungssektor, wobei die
Alphabetisierungsbestrebungen die weitreichendsten gesellschaftlichen Kon-
sequenzen zeigten. Sie entzogen den ‘ilama’ eine traditionelle Einflusssphare
und sorgten fiir einen fulminanten Anstieg der Grundbildung in der lind-
lichen Bevélkerung. Denn junge Menschen, vor allem jedoch junge Manner
mit einem hoheren Schulabschluss, konnten sich freiwillig oder als Ersatz zur
zweijahrigen Wehrpflicht fiir einen Lehreinsatz in abgelegenen Orten mel-

3 Karanjia 1977: 51.
4 Amanat 2017: 574.
5 Ibd.584.

6 Ibd.

138

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den. Dort bekleideten sie i. d. R. nach einer kurzen Einweisung prestigevolle
Positionen im gemeinschaftlichen Gefiige des Dorfes.”

Im Zuge dieser Transformation markiert Muhammad Riza Sah die Eigen-
schaften seines Vaters als antiquiert bzw. einer vergangenen Zeit zugeordnet,
in deren Kontext sie allerdings wegweisend gewesen sein sollen. Uber die
Eroberungserzahlung hinaus werden bestimmte Eigenschaften, die an Riza
Sah als royal identifiziert wurden, herausgegriffen und in einem verinderten
Assoziationsnetz aufbereitet. Dazu gehoren insbesondere Aspekte der Kor-
perlichkeit, deren Darstellung sich bei beiden Herrschern signifikant unter-
scheidet. Wie Georg Feitscher im Compendium Heroicum herausstellt, ist
die Korperlichkeit von heroischen Figuren ein wichtiger Bezugspunkt von
Heroisierungen. Zum einen werden die heroischen Eigenschaften eben von
den Figuren verkorpert und im Habitus inszeniert, zum anderen ,fungiert
ihr Korper als Vorbild und Projektionsflache fiir kulturspezifische Ideale
und Normen“?

Sport: Krieg in Friedenszeiten

Muhammad Riza Sahs zarte Statur als Kind und sein durch Fleif} und Hin-
gabe errungener athletischer Kérper werden der scheinbar natiirlicherweise
vorhandenen Kraft Riza Sahs gegeniibergestellt.” Anders als sein Vater, der
sogar als Saugling eine harte Winterwanderung {iberstand, ist Muhammad
Riza Sah ein krankliches Kind, das regelmifig von Arzten behandelt wer-
den muss. Dennoch verweist der Schah auf eine vergniigte Kindheit:

I may not have been strong in those days, but I was certainly lively. (...) I was always
running and jumping, climbing trees, playing with mud, and doing all the things that
normal small boys anywhere seem to do. I began to enjoy wrestling (a major sport in
my country), and I remember reprimanded for violating the principles of health by
having wrestling matches just after meals. In winter we had fierce snowfights. (...) AsI
became more mature, I began to spend much time on horseback, riding and hunting.
(...) We also played a game which we called bicycle polo.!°

Bis ins Erwachsenenalter sind seine bevorzugten Freitzeitvergniigen sport-
lich, wie Tennis Schwimmen, Volleyball, Ski, Golf, Reiten und Jagen, Flie-
gen und Autofahren.!! Darin kommt einerseits seine Risikoaffinitdt zum

EI,, Literary Corps.

8 (CH, Korperlichkeit.

9 Vgl. Karanjia 1977: 45.
10" pahlavi 1961: 53.

1 1bd. 319.

139

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausdruck,'? andererseits die bestandige korperliche Ertiichtigung, beides
Dispositionen, die als koniglich rezipiert werden und gleichermaflen als
modern gelten, wie sie auch auf das Sahndma verweisen. Sie ordnen den
Schah den Idealen hegemonialer Maskulinitdt zu. Wie Connel betont, ver-
korpert ,hegemoniale Mannlichkeit eine ,derzeitig akzeptierte® Strategie®
und stellt kein kohdrentes System dar. Vielmehr handelt es sich um eine
Konfiguration von Praxis innerhalb eines Systems von Geschlechterverhilt-
nissen, und sobald sich ,die Bedingungen fiir die Verteidigung des Patriar-
chats verandern, wird dadurch auch die Basis fiir die Vorherrschaft einer
bestimmten Mannlichkeit ausgehdhlt 1 In der Darstellung von Riza Sah
und seinem Nachfolger ldsst sich dieser Wandel nicht nur nachvollziehen,
sondern wird auch als bewusstes Distinktionsmerkmal installiert.
Houshang Chehabi berichtet, dass Warzanda, der Begriinder des moder-
nen Sports in Iran in der frithen Phase der Pahlawi-Herrschaft, wegen sei-
ner eher athletischen als massigen Statur vermutlich noch von Riza Sih
selbst kritisch bedugt wurde, zumal die europdischen Sportarten bzw. alle
Sportarten aufler Ringen als effeminiert wahrgenommen wurden.!* Als-
bald jedoch wurden europdische Sportarten mit Disziplin, Offenheit und
Gesundheit assoziiert, standen fiir die Wahl eines modernen Lebensstils
und wurden als Katalysator fiir nationale Stirke, Unabhéngigkeit und Fort-
schritt gehandelt.’> Seit der frithen Pahlawi-Zeit wurde der Diskurs von
Regierungskreisen aufgegriffen und in die nationalen Curricula iibernom-
men.!¢ Schlieflich partizipierte Muhammad Riza Sah in seinen Darstel-
lungen selbst an diesem Wandel. Der Schah identifizierte sich durch seine
Freizeitbeschéftigungen mit diesen Anliegen.!” Er definierte sich als Vorbild
fiir die Durchschnittsbevolkerung, erhob sich selbst zum heros und blieb
doch im unscheinbaren Leben der urbanen Mittelschicht nachahmbar. Die
Diversitit seiner Aktivitaten erinnert daran, dass sich korperliche Mann-
lichkeit vor allem aus einer Kombination von Kraft und Konnen speist, wie

Milani notiert, dass der Kronprinz in Le Rosey beim FufSballspiel zunéchst Schwierig-
keiten hatte, weil er davor zuriickschreckte, Risiken einzugehen (Milani 2011: 47). Ohne
entscheiden zu wollen, was wahrer gewesen sein mag, kann dies als Hinweis gewertet
werden, wie zentral Risikoaffinitit zur legitimen Darstellung eines (mannlichen) Herr-
schers ist. Ahnlich argumentiert auch Hendelman-Baavur, die konstatiert, dass die breite
mediale Darstellung des Schahs bei Risikosportarten den Verdacht von Schwiche und
Effemination zerstreuen sollte (Hendelman-Baavur 2019: 252). Conell hat darauf hinge-
wiesen, dass Risikofreudigkeit bei den Versuchen, Ménnlichkeit essentialistisch zu defi-
nieren, eine Rolle spielt. Conell 1999: 88.

13" Conell 1999: 98.

14" Chehabi 2014: 57 .

15 Ibd. 60.

16 Ibd. 65.

17" Der Kronprinz wurde vor seiner Abreise in die Schweiz von ebenjenem Warzanda im
Fechten unterrichtet. Chehabi 2014: 65.

140

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sie laut der australischen Soziologin Raewyn Conell eben im Sport symbo-
lisiert sei'® und die ,verbunden ist mit einem umfassenden Muster von Ent-
wicklung und Gebrauch des Korpers‘® da es stets der harmonische Einsatz
des ganzen Korpers ist, der bewundert wird.?’ Koyagi notiert:
Physical education and sporting events in the Reza Shah period became an import-
ant measure through which the state, staffed and endorsed by the new middle class,
attempted to create the modern Iranian man and woman in relation to each other and

to present them to the wider public through the censored press, whose readership was
principally constituted by the same new middle class.?!

Sport diente folglich auch in diesem Kontext der Erziehung mannlicher
Werte,?2 und Muhammad Riza Sah schreibt sich ein in dieses Idealbild, das
er im gleichen Zug mitgestaltet. Angesichts des zarten Korpers des jungen
Muhammad Riza Sah sind seine Hobbys auch eine auf Leistungsbereitschaft
abzielende Erfolgsgeschichte, die iiber die Jahrzehnte an Gewicht gewinnt.
In dem Interview mit Karanjia Ende der 1970er / Mitte der 1350er Jahre geht
er auf die Mithen ein, die es ihn gekostet habe, Muskeln aufzubauen mit dem
Ziel, eine gute Figur in den militdrischen Uniformen zu machen.?* Hier klingt
auch die Néhe von Sport und Militér an, die es erméglicht, Muhammad Riza
Sahs Talente als Verwirklichung kriegerischer Neigungen in zivilen Kontex-
ten zu begreifen. Sport, konstatiert Mosse, sei als Test der Mannlichkeit in
Friedenszeiten zu betrachten.?* Eine auf ausschliefllich Militérisches rekur-
rierende Konstruktion von Mannlichkeit ist in Iran seit den 1960er/1340er
Jahren nicht langer funktional, kann aber durch sportliche Leistungsfahigkeit
ersetzt werden. Denn dhnlich wie beim Militdr beeinhaltet die institutionelle
Organisation des Sports bestimmte soziale Beziehungen: Wettstreit und Hie-
rarchie unter Mannern, Ausschluss oder Unterordnung von Frauen.?> Conell
bemerkt, dass die ,ménnliche Leistungsfahigkeit im Sport (...) zu einem
symbolischen Beweis der ménnlichen Uberlegenheit und ihrem Recht auf
Herrschaft“? geworden ist. Die vom Schah préferierten Sportarten wurden
(und werden) zudem als Beschaftigungen gehobener gesellschaftlicher Kreise
betrachtet?” und zeigen Muhammad Riza Sah als in die globale Elite integ-

18 Conell 1999: 77.

19" Tbd. 74.

20" Tbd.

21 Koyagi 2009: 1671.

22 Ibd. 1684.

23 Karanjia 1977: 45.

24 Mosse 1985: 165.

25 Conell 1999: 74.

26 Tbd.

27 Genau aus diesem Grund waren sie nach der Revolution teils verpént. Dies gilt zum Bei-
spiel fiir Tennis (Chehabi 2002: 282). Fufiball hatte unter den Revolutionér-innen gar
den Ruf, ,Opium fiir’s Volk’ zu sein. Ibd. 291.

141

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

riert. Die Erfindung von Fahrradpolo ist besonders aufschlussreich, verortet
sie den Schah doch einmal mehr auf der Schnittstelle zwischen Iran und der
Welt, ohne darauf zu verzichten, den Schah im royalen Lichte erscheinen zu
lassen. Das Polospiel gilt nicht nur als iranische bzw. parthische Erfindung
(3. Jh. v. Chr.), sondern ist auch ein explizit konigliches Spiel.?® Dies verweist
auf die milieuspezifische, mithin hierarchische Verortung bestimmter Sport-
arten. Polo ist assoziiert mit traditionsreichen und nationalistisch aufgelade-
nen Orten wie dem Nags-i Gahan in Isfahan, wo noch heute die fiir das Spiel
vorgesehenen Tore zu besichtigen sind. Das vom Schah hinzugefiigte Fahrrad
hingegen ist geeignet, die progressiven und innovativen Neigungen zu beto-
nen - nichtsdestotrotz reitet der Schah auch: ein nicht nur nationalistisch ver-
wertbarer, sondern wegen der Kosten weltweit als gehoben geltender Sport.

Im Gegensatz dazu stellt Houshang Chehabi in seinem Artikel tiber das
Ringen in persischen Epen heraus, dass ,wrestling was not quite the right
exercise for kings‘? was insofern bemerkenswert ist, als Muhammad Riza
Sah auch nur fiir seine Kindheit Ringen als Beschiftigung hervorhebt. Che-
habi identifiziert drei konigliche Ringkdmpfe im Sahnama, wobei Darab
das Ringen vor dem Erwachsenenalter pflegt, Bahram Gurs Ringkampf
inkognito stattfindet und Kay Husruws Ringen gegen die Konvention ver-
stof3t.3° Muhammad Riza Sahs Ringen, das ohnehin spielerischer Natur ist,
setzt ihn folglich - auch in der Nachfolge Darabs - als aufgeweckten Jungen
ins Licht, der versucht, sich der Kontrolle durch Erwachsene zu entziehen.
Ringende Erwachsene sind dem Schah durch den Beinamen Konigsma-
cher (tagbahs) explizit subordiniert und verkorpern zudem eine antiquierte
Form von Ménnlichkeit.

All dies unterscheidet ihn deutlich von seinem Vater, der keinerlei Sport
trieb und keinen Geschicklichkeit abverlangenden Freizeitbeschaftigungen
nachging: ,Perhaps once or twice a year he would go hunting for two or
three hours. ! Zweifelsohne ebenfalls eine Freizeitbeschaftigung der gehobe-
nen Gesellschaft, erinnert das Jagen allerdings an Riza Sahs Kriegertum und
schlichte Traditionsverbundenheit. Die Befahigung zu korperlicher Kraft und
Ausdauer ist bei dem ersten Pahlawi jedoch bereits durch seine militdrischen
Leistungen verbiirgt. Der Sohn beweist mit seiner sportlichen Betitigung,
dass er solchen Aufgaben in Zeiten, in denen es erfolderlich wire, ebenfalls
gewachsen wire. Gleichzeitig wird hiermit angedeutet, dass es eben dank der
erfolgreichen Befriedung des Landes nicht linger notwendig ist.

28 Chehabi 2002: 276.
29 Chehabi 2019: 256.
30 Thd.

31 Ppahlavi 1961: 47.

142

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Muhammad Riza Sahs oben zitierter Hinweis, dass alle ,,normal small
boys anywhere® die gleichen Gewohnheiten wie er einst pflegen, ist, wie
bereits kurz angedeutet, in dem Spannungsfeld der Pahlawi-Inszenierung
angesiedelt, die zwischen gewohnlicher Mittelschichtsfamilie und royalem
Pomp oszilliert. Sie ist um den Spagat bemiiht, gleichzeitig nachahmbar
und entriickt zu erscheinen.?? Diesen Gedanken wiederholt der Schah spa-
ter im Interview mit Karanija, wo festgestellt wird, dass seine Kindheit nicht
anders als die eines ,ordinary boy“ gewesen sei.>* Auch in der nationalen
wie internationalen Presse konkurrierten Bilder, die eine majestétische Aura
ausstrahlen sollten, mit solchen, die hausliche Intimitiat und Familienleben
zeigten und den Palast ,cozy and homey“3 erscheinen lieflen. Beide Pole
bildeten die Grundlage verschiedener Strategien, die Dynastie als verehrbar
zu markieren und auf diese Weise in die Gesellschaft hineinzuwirken. Dass
es der herrschenden Elite tatsachlich gelang, Sportarten einzufithren und
gesellschaftsfahig zu machen, zeigt sich exemplarisch in der Etablierung
ostasiatischer Kampfsportarten zunédchst im Militdr durch einen Neften
von Muhammad Riza Sah einige Jahre vor der Islamischen Revolution3
und in den iiber die Jahrzehnte hinweg ansteigenden Zahlen sporttreiben-
der Frauen gegen den konservativen Widerstand.3¢ Hierbei bietet sich also
tiber die fiir eine Inszenierung interessanten Attribute des Sports hinaus
auch das Potenzial, den Schah als Anfiihrer einer avantgardistischen Bewe-
gung kenntlich zu machen. Damit lassen sich an den korperlichen Eigen-
schaften Muhammad Riza Sahs die im Umbruch begriffenen Ideale, die an
Korper herangetragen werden, sowie die sich wandelnden Vorstellungen
von Maskulinitét ablesen. Sein starker Kérper dient allerdings auch als Hin-
weis auf mentale Stirke, Disziplin und einen ausgebildeten Geist, die Herr-
schaft neuerdings als rechtmifig erscheinen lassen sollen.

Bildung als Insigne

Das Talent des Schahs zum Sport hatte sich erst in dem Schweizer Inter-
nat Le Rosey (1931-1936) entwickelt, in dem der Kronprinz seine hohere
Bildung erhielt. In Abwesenheit des strengen Vaters sei er aufgebliiht und
entwickelte sich so, dass er diverse Preise erhielt, wohlgemerkt nicht nur
tiir seine sportlichen, sondern ebenfalls fiir seine schulischen Leistungen.?”

32 Hendelman-Baavur 2019: 259.
33 Karanjia 1977: 43.

34 Hendelman-Baavur 2019: 259.
35 Chehabi 2002: 281.

36 1bd.280f.

37 Pahlavi 1961: 60 f.

143

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Damit unterscheidet er sich markant von seinem Vater, dessen schlichte
Bildung legendir war und auch von Muhammad Riza Sah selbst hervor-
gehoben wird. Seine eigenen favorisierten Facher waren Geschichte, Geo-
graphie, Naturwissenschaften und Franzosisch.®® Die hervorragenden
Leistungen in der Schule, sowohl fachlicher als auch sozialer Natur - so
erinnert sich der Schah, dass sein ,, room became a meeting place for the
boys, who often filled it to capacity“*® -, eignen sich als Garant der unpar-
teiischen und unabhangigen Bewertung. Auch hier in der Fremde wird der
Kronprinz zum natiirlichen Anfiihrer, denn ,the other boys tended to judge
me by own merits and not according to my position“*® Damit erfiillt der
Schulaufenthalt in Europa im Narrativ eine dhnliche Funktion, wie die Zita-
tion europdischer Historiker in den historiographischen Schriften seiner
iranischen Zeitgenossen, ndmlich die einer vermeintlich iiberparteilichen
Kritikerin.

Zudem zeichnet sich der Schah durch Fleif§ und Disziplin aus. Diese Dar-
stellung ist informiert von dem modernen, eigentlich biirgerlichen Prestige,
das Arbeit innewohnt und v. a. Fithrungskriften Legitimitét verleiht. Laut
Conell werden Minner der westlichen Mittelschichten seit Mitte des 20.
Jahrhunderts zunehmend zu ,Représentaten beruflicher Fihigkeiten, was
in Zusammenhang steht mit einem tiefgreifenden historischen Wandel des
Arbeitsmarktes, der wachsenden Bedeutung der beruflichen Qualifika-
tion und eines Erziehungssystems, das nach Klassenkriterien férdert und
selektiert.“4! Es ist zwar festzustellen, dass beide Herrscher, Vater und Sohn,
als hart arbeitend dargestellt werden, doch grenzt sich der Sohn in seiner
Selbstdarstellung auch hier von der seines Vaters ab. Bereits sein Arbeitstag
beginnt einige Stunden spiter, gegen neun Uhr, und gleicht darin dem eines
leitenden Biiroangestellten, wihrend sein Vater offenbar noch naturver-
bunden genug ist, mit dem beginnenden Tageslicht aufzustehen. In seiner
Autobiographie wirft er ein, dass die Leser-in seinen Tagesablauf wohl fiir
recht langweilig halten mag, er selbst aber Erfiillung in seiner Arbeit finde.*?
Anders als seinem Vater ermdglichen ihm - so das Narrativ - sowohl seine
Ausbildung als auch sein Charakter die staatsmannische und angemessene
Bewiltigung dieser Aufgaben. Das ist eine implizite Gegendarstellung zur
verbreiteten Auffassung, er sei in den ersten Jahren ein ,figurehead mon-
arch who cared more for fast cars, fancy living, and pretty women than the
tasks of kingship“> gewesen. Sowohl der Aspekt der hervorragenden Aus-

38 Ibd.61.

39 Ibd.

40 1bd.

41 Conell 1999: 76.

42 Pahlavi 1961: 319.

43 Hendelman-Baavur 2019: 267.

144

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bildung als auch die Unterstellung, sein Arbeitsalltag sei wenig glamoros,
gar langweilig, fiigen sich in der spaten Pahlawi-Zeit zu der Vorstellung
zusammen, der Schah sei ein Philosophenkdnig.

Die Biirokratisierung und Entmilitarisierung des Herrschaftskonzepts
erforderte einen neuen ideologischen Uberbau, der die Bedeutung der
Eroberungen und der Etablierung des Gewaltmonopols in die Vergangen-
heit verschieben konnte. Vor diesem Hintergrund ist die Publikation des
Journalisten Karanjia zu bewerten, der in seiner Einleitung zu dem ausfiihr-
lichen Interview mit Muhammad Riza Sah postuliert, dass jener ein Philo-
sophenkonig im Sinne Platos gewesen sei.* Tatsdachlich werden im spéteren
Gesprach Elemente von Platos Theorie zum Philosophenkonig aufgegrif-
fen. Dort heifit es:

[W]eifit du nicht, daf8 ehrgeizig und geldgierig zu sein fiir einen Schimpf gehalten
wird und es auch ist? - Das wohl, sagte er. - Deshalb nun, sprach ich, mogen die
Guten weder des Geldes wegen regieren noch der Ehre wegen. (...) Also muss ein
Zwang vorhanden sein und eine Strafe, wenn sie sollen regieren wollen; daher denn
freiwillig an die Regierung gehen und nicht eine Notwendigkeit abwarten beinah fiir
schéandlich gehalten wird. Die grofSte Strafe aber ist, von Schlechteren regiert zu wer-
den, wenn einer nicht selbst regieren will; und aus Furcht vor dieser scheinen mir die

Rechtschaffenen zu regieren, wenn sie regieren.*’

Der Schah selbst fiihrt angelehnt an diesen Passus aus:

I became monarch immediately after the abdication of my father, as the Constitu-
tion bestowed on me the right to ascend the throne automatically, and I was assured
that there was no alternative for me except to take over the responsibility. I was then
22 years old and I wondered whether I should be able to shoulder the tremendous
burdens thrust on me. (...) Reza Shah’s abdication was a bolt from the blue, and for
a moment I felt that the ground had been cut from under my feet. At the same time,
I thought I should be failing in my duty if I did not rise to the occasion and stand by
my people in their hour of grave crisis. I felt I should not be doing justice to my father,
under whose personal guidance I had been trained for the day when I would be called
upon to govern in his place. Any hesitation on my part would have been nothing short
of a betrayal of my dynasty, my people and my country.

Der Schah verdeutlicht, dass er selber keineswegs nach Macht gestrebt
habe, sondern ihm diese als Teil seines Schicksals auferlegt wurde und qua-
lifiziert sich erst hierdurch fiir das Amt. Zwar war die Vorstellung einer Not-
wendigkeit auch schon in Riza Sahs Legitimationsnarrativ angelegt, doch
erst der Grift nach Macht, ihre Verwendung und Ausgestaltung galten, wie
zuvor gezeigt, als Beweis seiner rechtmifligen Herrschaft. Anders der Sohn,
den nicht Ehrgeiz, sondern Alternativlosigkeit und seine jahrelange Aus-

44 Karanjia 1977: 13.
45 Platon 2016: 235.
46 Karanjia 1977: 61.

145

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bildung auf den Thron brachten. Der Hinweis auf das Chaos, die mégliche
Zersplitterung des Landes und das damit einhergehende Aufkommen von
eigentlich ehrgeizigen Lokalherrschern sowie ausldndischen Kriften, die
aus Einfluss- und Geldgier zur Desintegration des Landes beitriigen, grenzt
den Schah von diesen ab und ldsst seine Amtsiibernahme als zwingend
erscheinen. Eine Verweigerung wire dann sogar Vaterlandsverrat.

Der Journalist setzt alsdann die militdrischen Auseinandersetzungen der
antiken Konige ins Verhiltnis zu Muhammad Riza Sahs ,Krieg‘ gegen die
okonomische und soziale Ungerechtigkeit.” Die Verbindung zu den Altvor-
deren wird so aufrecht erhalten, ihr gewaltvolles Agieren bei aller konstru-
ierter Parallelitdt in Bezug auf den Schah aber in einen friedfertigen und mit
nationalem Fortschritt assoziierten Zusamenhang gebracht, der den neuen
Pramissen entspricht. Seine bereits beschriebene Ausbildung ist freilich der
andere Aspekt, der ihn zum Philosophenkonig erhebt. Sie ermdglicht es ihm
tiber die Jahrzehnte, Iran einen prominenten Platz im Gefiige der Staaten-
gemeinschaft zu verschaffen.

Royale Eigenschaften historischer Personlichkeiten

Wie bereits der Historiker Nafisi es fiir Riza Sah anstrebte, identifiziert
auch Muhammad Riza Sah trotz seiner Abneigung, lebende Vorbilder aus-
zumachen, historische Herrscher, deren (vermeintliches) Wirken er als Vor-
laufer seines eigenen Schaffens betrachtet und die entsprechend @hnliche
,Projekte’ ins Leben gerufen haben sollen wie er selbst. Der Schah verortet
sich auf diese Weise in der Geschichte, markiert seinen Vater wie sich selbst
als zu einigen abzéhlbaren, bedeutenden Personlichkeiten der nationalen
Geschichte gehorend und sanktioniert gleichzeitig seine politischen und
wirtschaftlichen Vorhaben. Dabei gibt es einige thematische und personelle
Uberschneidungen mit Nafisis Text, die insbesondere die Schaffung von
Bau- und Infrastrukturmafinahmen betreffen bzw. den antiken Herrscher
Kyros den Grofien (t. 530 v. Chr.). Dariiber hinaus lassen sich auch Ver-
anderungen in der Darstellung ausmachen, die auf ein abweichendes Ver-
standnis der Herrscherrolle schlieflen lassen:

For example, wherever Cyrus the Great conquered, he would pardon the very people
who had fought him, treat them well, and keep them in their former posts. Even high
administrators were often drawn from among the former enemy. Refusing to use these
officials as puppets, our king would delegate real responsibility to them and at the same
time encourage them to maintain their people’s cultural and religious traditions.*8

47 Ibd. 14.
48 Pahlavi 1961: 164.

146

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Administrative Aufgaben werden hervorgehoben und die Herrscher, wie es
hier der Fall ist, in ein deutlich friedfertigeres Licht geriickt. Hier klingt
einerseits bereits der internationale Rechtfertigungsdruck an, der sich wah-
rend des Kabinetts Carter (1977-1981) zuspitzen sollte und aus dem der
politisch forcierte Diskurs iiber Kyros den Grofien als Erfinder der Men-
schenrechte erwuchs.* Auch andere iranische Konige wie Yazdgard I.
(t. 651) zeichneten sich durch religiose Toleranz aus,*® so dass der Eindruck
eines genuin iranischen Wesenszugs erweckt wird, der sich in bedeuten-
den Herrschern verwirklicht habe. Andererseits verweist er auch schon auf
die zunehmende globale Verortung der iranischen Monarchie und auf die
an Relevanz gewinnende Frage, welchen Beitrag die iranischen Herrscher
bzw. die iranische Nation fiir die Menschheit geleistet haben. Fremde Kul-
turen, und auch das sei ein Verdienst der iranischen Toleranz, fanden stets
Platz am Hof, da die iranischen Herrscher seit jeher Gelehrten einen Raum
fiir ihre Forschung boten, eben selbst dann, wenn diese aus dem Ausland
kamen.!

Nicht zuletzt verbirgt sich hinter den Worten iiber Kyros eine pointierte
Apologetik, die Bezug auf orientalistische Diskurse zur persischen Despotie
nimmt. Denn obwohl Iran zu dem Zeitpunkt von Kyros® Herrschaft nichts
von demokratischen Institutionen gewusst habe, demonstrierte der Schah
einige der Qualititen, die die Stirke moderner Demokratien ausmachen.>?
Die Darstellung kniipft dariiber hinaus an zeitgendssische Darstellungen des
Romischen Reiches an, dessen Erfolgsrezept gerade darin bestanden habe,
dass es lokale Besonderheiten sowie die lokale Elite in seine Herrschaftsstruk-
tur integrieren konnte. Das Prestige dieses Erklarungsversuchs fiir die Langle-
bigkeit und GrofSe des Romischen Reiches wird auf die iranische Geschichte
tibertragen, was insbesondere einer europdischen Leser-innenschaft Bezugs-
punkte bieten kann. Neben den Fragen nach religioser Toleranz verkniipft
sich der Passus auch mit dauerhaften Herausforderungen des iranischen
Nationalstaats. Nafisi ist bereits auf die Frage der gerechten Administration
der unterschiedlichen Ethnien innerhalb des iranischen Staatsterritoriums
eingegangen, und die seines Erachtens von Riza Sah konstruierte Losung,
kleinere Verwaltungseinheiten zu erschaffen (s. 0.), wird hier in Bezug auf
Kyros den Grofien reproduziert. Eine dhnliche Interpretation zeigt Nafis in
seinem Werk Die zeitgendssische Geschichte Irans. Er stellt einen Zusammen-

49 Ansari 2012: 176.

>0 Pahlavi 1961: 30.

51 Tbd. 31. Andersherum bezieht Iran auch Prestige aus dem internationalen Renom-
mee solcher Dichter wie Firdausi, Hafiz, Sa‘adi, Rumi und ‘Umar Hayyam. Der Schah
bemerkt: ,Persia possesses the greatest body of fine poetry in any language®. Pahlavi
1961: 20.

2 Pahlavi 1961: 164.

147

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hang mit den Sasaniden her, zu deren besonders bemerkenswerten Grofitaten
(sahkar-ha) die Einrichtung einer von Stimmen (tawa’if) besiedelten Grenz-
zone gehore, die von diesen noch ,mutig und tapfer“>® verteidigt wurde, als
das Zentrum bereits gefallen war. Er schreibt, diese Stimme seien von unter-
schiedlichen iranischen ,Rassen’ gewesen, und jeder Stamm lebte in relati-
ver Unabhangigkeit und konnte seinen eigenen Anfiihrer gemafs der eigenen
,Rasse’ bestimmen. Diese Fragestellung durchzog die gesamte Regierungszeit
der Pahlawi-Dynastie. Noch in dem Persischlehrbuch fiir die erste Klasse aus
dem Jahr 1353/1974-75 des Ministeriums fiir Bildung und Erziehung tanzen
Kinder in verschiedenen Trachten Hand in Hand einen Reigen. Die kolo-
rierte Zeichnung verweist auf die Vielfalt in der Einheit, das Mosaik, das fiir
Iran charakteristisch sein soll.>* Die kulturelle Bliite des vermeintlich Loka-
len erscheint mithin als fest verankert in der iranischen Geschichte und der
Schah als das verkniipfende Band:

Over this great time-span, the monarchy has brought unity out of diversity. We have
always had differences of race, colour, creed and economic and political situation and
conviction; but under the monarchy, the divergencies have been sublimated into one
larger whole symbolized in the person of the Shah.>>

Konkrete Taten vergangener Herrscher bekriftigen auch Muhammad Riza
Sahs Anspruch nicht nur Iran, sondern gar die Welt zu gestalten. Wie gezeigt
wurde, galt Nafisis Interesse noch dem innernationalen Staatsaufbau und
Reformen, die von Herrschern iiber die Jahrhunderte durchgefithrt und
von den Pahlawis erneuert wurden. In den 1350er/1970er Jahren werden
Reformen und Infrastrukturmafinahmen peu a peu in einen internationalen
Zusammenhang geriickt und neue Schwerpunkte sichtbar. In dem Inter-
view wird nun als relevant hervorgehoben, dass Darius den ersten Suez-
kanal erbaute und dadurch das Rote Meer mit dem Mittelmeer verband.>
Der Schah wird dem nationalen Kontext enthoben und tritt als Gestalter
der Menschheitsgeschichte hervor.

Ideologisch daran ankniipfend, verweist Karanjia auf die iiberregio-
nale politische Bedeutung der vom Schah initiierten Weiflen Revolution,
die beispielsweise die Schaffung einer 6konomischen Union im Indischen
Ozean anvisierte.”” Die welt- und zeitenumspannende Bedeutung seiner
eigenen Person bekriftigt der Schah damit, dass er seine biographische
Skizze im Gespriach mit dem Journalisten mit den ,Ariern’ am Kaspischen

53 Nafisi [1335]/1956: 12.

54 Wizarat-i amazi$-u parwari§ 1353/1974-75: 91. Die Kinder sehen, abgesehen von den
Kleidern, bemerkenswerterweise alle gleich aus, insbesondere sind alle weif, mithin als
,arisch’ zu lesen.

55 Pahlavi 1961: 23.

%6 Karanjia 1977: 22.

57 Ibd. 15.

148

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Meer beginnen ldsst.>® Durch diesen propagandistischen Schachzug veran-
kert er sich an den - vermeintlichen — Wurzeln der Nation und verkniipft
diese mit der Herkunft seiner direkten Verwandtschaft, die aus der Region
des Kaspischen Meeres kommt.

Ein Herrscher, der von Muhammad Riza Sah wiederholt erwahnt wird, ist
Anuasirwan (t. 579), der ebenfalls als Philosophenkonig eingeordnet wird. Er
sei einer der grofiten Konige der iranischen Geschichte gewesen, baute Stra-
3en, Briicken und Karawansereien in Iran — und dariiber hinaus.”® Bereits
in seiner Jugend orientierte sich Muhammad Riza Sah nach eigenen Anga-
ben an diesem Herrscher, den er fiir seine Zugédnglichkeit und Verbunden-
heit mit der einfachen Bevolkerung geachtet habe.® Sowohl in Mission for My
Country als auch im Interview mit Karanjia referiert der Schah eine populdre
Geschichte mit einer Glocke, die der Herrscher an seinem Palast angebracht
habe, um Beschwerden der Bevolkerung entgegennehmen zu konnen. Sich
dies zum Vorbild nehmend, habe der Schah ein System ins Leben gerufen,
das garantieren solle, dass auch einfache Leute sich direkt an ihn wenden
konnen, ohne dass ihr eigenes Umfeld bzw. ihre Vorgesetzten moglicher-
weise den Informationsfluss beeinflussen konnen.®! Bei Besichtigungen von
staatlich geférderten Projekten wie beispielsweise der Inspektion von neuen
Flughéfen oder Fabriken versuche er gezielt, Kontakt zu den einfachen Arbei-
ter-innen aufzunehmen und die etablierten Hierarchien zu storen, indem er
niedrig gestellten Personen Botschaften an ihre Vorgesetzten mitteile.®? In
dem spiteren Text, der auf dem Gesprach mit Karanjia beruht, spielen wei-
tere Ergdnzungen eine prominente Rolle, die sich in die bisher geschilderte
zunehmende Globalisierung der iranischen Monarchie einfiigen. So heif3t es
dort beispielsweise nun auch, Anasirwan habe gute diplomatische Kontakte
nach Griechenland gepflegt.® Stellt Nafisis Geschichte der Pahlawi-Zeit noch
dar, wie Riza Sah sein eigenes Land bereist, um sich des Fortschritts zu ver-
gewissern,® wird Muhammad Riza Sah als globale Figur gezeichnet, die die
Welt bereist. Im Laufe der Jahrzehnte setzt sich das Narrativ durch, dass Riza
Sah die nationale Integration gelang und sein Sohn, darauf aufbauend, die
Integration Irans in die Weltgemeinschaft bewirkte.

>8 Ibd. 23.

%% Pahlavi 1961: 23.

60 Ibd. 63.

61 Ibd.177.

62 Tbd. 321. Dass diese populistische Initiative erfolgreich als genuin iranische Institu-
tion verkauft werden konnte, ist daran ersichtlich, dass sie von Mahmud Ahmadinizad
(r. 1384-1392/2005-2013) aufgegriffen wurde. Funke 2017: 130.

Karanjia 1977: 48. Auflerdem habe er sich besonders um die Bauer-innen gekiimmert,
was als Anschluss an die Landreformen gewertet werden kann: eine Vorstellung also, die
die Organisation der Landwirtschaft als royale Aufgabe markiert.

64 Nafisi 1344/1965-66: 27.

63

149

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

21.01.2026, 18:22:07.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Der Schah und die WeifSe Revolution

Die Verschiebungen in der Darstellung von koniglicher Herrschaft schlugen
sich auch in der eigentlichen Geschichtsschreibung nieder. Das ist einerseits
wenig iiberraschend, schliellich wurde die Autobiographie von bekannten
Hofhistorikern ausgearbeitet, die ihrerseits am zeitgendssischen Nachdenken
tiber Geschichte partizipierten, andererseits verweist dies auch auf die Strahl-
kraft der staatlichen Leitlinien fiir Historiographie. Im Folgenden wird eine
zeitgendssische Monographie auf diesen Sachverhalt hin untersucht. Aufler-
dem werden thematische Parallelen in der Darstellung zwischen den Texten
und der Autobiographie ausgemacht.

Die erwiahnte Schrift ist von dem Lokalhistoriker Lutfullah Hunarfar
(1298-1385/1920-2006) verfasst worden.! Seine Arbeit tiber die Stadt und
Provinz Isfahan ist besonders geeignet fiir eine Analyse des Schahs in der His-
toriographie seit Beginn der sogennanten Weifien Revolution, weil der Stadt
nationaler Symbolcharakter zugesprochen wurde. Sie gilt als Manifestation
des ,islamischen Irans‘ der Mittleren Periode, in gleicher Weise wie Teheran
den modernen Iran und Persepolis die Antike symbolisieren. Jeder dieser Orte
ist eng mit der Inszenierung spezifischer Herrscher verkniipft und stadtpla-
nerisch entsprechend ausgestaltet. Fiir Persepolis ist natiirlich an die Anstren-
gungen um die Ausgrabungsstitte gedacht und in Teheran an die aufwendige
architektonische Umgestaltung, die das Stadtbild von den qagarischen Ein-
flissen befreien sollte. Isfahan steht mit seiner durch safawidische Architektur
gepragten Ambiance, die durch nicht weniger aufwendige Restaurationsar-
beiten der Gesellschaft fiir das Nationale Erbe von neuem erstand, fiir eine
islamisch gepragte Hochkultur. Schon Sadiq Hidayat begriindet eine Reise
nach Isfahan im Frithjahr 1311/1932 damit, dass es ihm, nach allem was er
gehort hatte, als Stadt der Fabeln (afsana) vorschwebte, wie ein Ort in den

1" Hunarfar hatte den Lehrstuhl fiir Geschichte an der Universitit Isfahan inne und gilt bis

heute als herausragender Lokalhistoriker. Er studierte Geschichte und Geographie in
Isfahan und Teheran, wo er auch promoviert wurde, leitete in Isfahan zunéchst die stad-
tische Antikenabteilung und unterrichtete spater an der staatlichen Universitit der Stadt.
Er war Mitglied in der Gesellschaft fiir das Nationale Erbe (Anguman-i Atar-i Milli), dem
Gremium zum Schutz der historischen Bauten Isfahans (Sira-yi Hafazat-i Atar-i Tarihi-
yi Isfahan) und der Internationalen Vereinigung der Iranistik (Ittihadiya-yi Gahani-yi
Iransindsi). Sein bedeutendstes Werk ist Gangina-yi Atar-i Tarihi-yi Isfahan (Speicher
der historischen Monumente Isfahans), mit dem er 1344 (1965-66) den Koniglichen Preis
fiir das Buch des Jahres (Gayiza-yi Kitab-i Sal-i Saltanati) gewann. Es gilt bis heute als
das kunsthistorische Standardwerk fiir Isfahan und ist in zahlreichen Encyclopaedia-
Iranica-Eintrégen zitiert. Die hier herangezogene Lokalgeschichte ist eine komprimierte
Version davon. Hunarfar selbst empfiehlt das umfangreichere Werk in der Einleitung
von Isfahan als weiterfithrende Lektiire fiir jene, die sich besonders fiir die Bauwerke der
Provinz interessieren. Hunarfar 1386/2007: hast.

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geschichten aus 1001 Nacht, ein Ort, der zur Zeit der Safawiden die grofite
Stadt der Welt gewesen war, deren Glanz und Bliite bis heute unversehrt ist.2
Seine Worte erinnern nicht nur daran, dass Isfahan ein Symbol fiir Irans
grofle Vergangenheit ist, sondern auch an den engen Zusammenhang zwi-
schen Isfahan und einer romantisierten Vorstellung der Safawiden. An Isfa-
han manifestiert sich das Nachdenken i{iber Monarchie am stirksten. Denn
anders als in Teheran kann ihr historisches Erbe hier uneingeschréankt positiv
markiert werden, da die Safawiden, im Gegensatz zu den Qagaren, in keinem
Konkurrenzverhaltnis zur Pahlawi-Dynastie standen.

In Hunarfars Monographie offenbart sich dariiber hinaus die Bedeut-
samkeit der Lokalgeschichte fiir die Nationalgeschichte. Vejdani beobach-
tete bereits bei den Historikern der Frithen Pahlawi-Zeit einen integrativen
Nationalismus, dessen Ansinnen es gewesen sei, ethnische, tribale, lingu-
istische und religiose Unterschiede in ein nationales Narrativ sinnvoll ein-
zubinden.? Er bemerkt, dass ,,Pahlavi-era historians of cities held up urban
centers as the embodiment of both Iranian civilizational continuity and
modernization. Dies ist auch noch in Isfahan feststellbar. Hunarfar identi-
fiziert lokale Besonderheiten, die er ihrerseits als Puzzleteile im Gesamtbild
der Nation betrachtet. Dabei lasst sich feststellen, dass die Geschichte der
Stadt allerdings auch nur dort von Bedeutung ist, wo sie mit der Nationalge-
schichte kongruent ist, so dass Hunarfar konstatiert, der Nags-i Gahans sei
Zeuge der iranischen Geschichte.® Tatsachlich befasst sich seine Geschichte
Istahans gemafd der eben vorgestellten Pramissen schwerpunktmaflig mit
der Safawidenzeit und sein Erzdhltempo zeichnet sich nach deren Ende
durch eine deutliche Raffung aus, da sie, als sie authort, royal-nationale
Geschichte zu sein, nicht langer berichtenswert erscheint. So unterstreicht
er, dass die Stadt nach dem Uberfall der Afghanen der Vergessenheit anheim-

2 Hidayat 1342/1963: 60. Den Reisebericht verdffentlichte er im gleichen Jahr wie
Nairangistan, ebenfalls ein Sachtext, der sich mit Volkslegenden beschiftigt. In seiner
Arbeit verfolgte er das Ziel, die Bedeutung und Glaubwiirdigkeit dieser Volkslegenden
zu mindern und zu kritisieren. Kriiger 1977: 67.

3 Vejdani 2015: 118.

4 Ibd. 137.

Den er genau so und nicht etwa, wie es gemaf3 der Staatsdoktrin korrekt wire, als

Maidan-i Sah bezeichnet. Hunarfars Haltung wirkt dadurch weniger ideologisch und

bietet ein Indiz dafiir, dass es nie nur darum ging, Richtlinien von oben’ umzusetzen,

selbst dort, wo es personelle Uberschneidungen in den Institutionen bzw. personliche

Interessen der Autoren gab. Roxane Haag-Higuchi konstatiert auf einer breiteren Ebene,

dass es durch eben diese institutionellen Affiliationen ebenso moglich wurde, dass poli-

tische Trends ,not fully align with the straight-forward rhetoric of nationalism and

modernization® ihren Weg in die staatlichen Institutionen fanden (Haag-Higuchi 2014:

21). Es entstehen natiirlich dennoch Briiche, und diese konnen als Erkennungsmerkmal

der dankbaren Ubernahme und freiwilligen Integration des eigenen Schaffens in den

politischen Kurs betrachtet werden.

6 Hunarfar 1386/2007: 133.

152

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fiel” und sich unter den Qagaren, als sie den Status als Hauptstadt einbiif3te,
in einem unwiirdigen Zustand befand.® Damit fiigt sich die Stadtgeschichte
nahtlos in die herrschende Nationalgeschichtsschreibung ein. Erst wie-
der die Pahlawi-Zeit mit ihrer forcierten Industralisierung erscheint ihm
berichtenswert.

Hunarfars Monographie kann bereits an zuvor erschienene Lokalge-
schichten Isfahans ankniipfen, die nicht nur dhnliche Schwerpunkte im Auf-
bau des Textes aufweisen, sondern auch einen dhnlichen Grundgedanken
verfolgen. So schreibt Husain Narsadiqi im Vorwort zu seiner Geschichte
Isfahans, dass er in seiner Jugend die Bauwerke der Stadt fiir sich entdeckte,
und gibt damit den reisefithrerdhnlichen Anspruch seiner Monographie
preis.” Gerade der Anblick der Gebdude sei es wahrend einer spdteren Stu-
dienreise gewesen, der den Wunsch zum Verstandnis der Stadtgeschichte in
ihm weckte und den Entschluss begiinstigte, die Monographie tiberhaupt
zu verfassen.!? Darin gleicht er Hunarfar, der umfangreich die historischen
Gebaude der Stadt bespricht und der Leser-in die bauliche Substanz der
Stadt vergegenwirtigt. Muhammad Riza Sah selbst notiert: Sah ‘Abbas der
Grofle brachte ,,Persia prosperity such as she had not known for centuries.
His splendid capital at Isfahan became known throughout the civilized
world, and today you see it much as it was in those times.“!! Dort kdnne
man noch Zeuge werden von Jahrhunderte altem Handwerk wie traditio-
nellen Herstellungsverfahren von Mehl und Schmiedewerk und der grof3ar-
tigen Architektur, die jene Zeit hervorgebracht habe.!? Das verdeutlicht, wie
sehr das Pahlawi-Regime in der Instrumentalisierung von Geschichte auch
von ihrer Visualisierbarkeit abhing. Ganz wie spéter Hunarfar preist bereits
Narsadiqi, dass es den Pahlawis gelungen sei, die Stadt aus einem ruing-
sen und unwiirdigen Zustand zu erretten.!> Dadurch wirkt die bauliche
Substanz der Stadt legitimierend auf die herrschende Dynastie, die mit der
Konigsstadt verbunden erscheint und sich zu ihren (vermeintlichen) histo-
rischen Wurzeln bekennt. Auch die bekannten Pole Erbauen und Erhalten
werden in ein ausgewogenes Verhiltnis gesetzt. In einem eigenen Kapitel
erlautert Narsadiqi die neu erstandenen Fabriken, die den Aufschwung seit
dem Putsch versinnbildlichen,'* wahrend Hunarfar umfangreich sowohl
die Restaurationsarbeiten als auch die Staudammprojekte bespricht.’> Dar-

7 Ibd. 187.

8 Ibd. 191.

Niirsadiqi 1316/1938: alif.
10 Tbd. gim.

11 Ppahlavi 1961: 25.

12 1hd.27f

13 Niirsadiqi 1316/1938: ba’.
14 1bd. 174-177.

15 Hunarfar 1386/2007: 187 ff.

153

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tiber hinaus wird Isfahans Vorzug als monarchische Stadt deutlich, die nicht
nur nicht durch die Qagaren vorbelastet ist, sondern sich im Gegenteil in
das offizielle Narrativ des Niedergangs durch die Qagaren, die die Stadt laut
Hunarfar und Narsadiqi verfallen lieflen, einbetten lédsst.

Seit der Weiflen Revolution gewinnt auch die Darstellung von tiberre-
gional agierenden Schahfiguren zunehmend an Bedeutung. Dabei werden
allerdings nicht andere, neue Personlichkeiten herangezogen, sondern die
bereits zu Heroen aufgebauten Herrscher beibehalten und ihr Lebenswerk
neu gedeutet. Hunarfars Sah ‘Abbas beispielsweise wird in der ersten Szene
des dritten Kapitels von Isfahan vorgestellt, in dem historische Stitten Isfa-
hans behandelt werden. Die Szene spielt auf dem maidan, dem zentralen
Platz, und berichtet, wie Sah ‘Abbas der Grofle auslindische Giste emp-
fangt. Der Schah erscheint dabei als Mann von Welt, Forderer kultureller
Diversitat und herausragende Personlichkeit, deren Wiirde und Weitsicht
im Vergleich mit seinen Géasten hervorsticht. Die europdischen Gesandten
treten als Bittsteller auf und ersuchen den Schah um die Genehmigung,
eine Kirche bauen zu diirfen, die er sofort gewahrt, wohl wissend, dass die
christlichen Portugiesen Muslim-innen nicht den gleichen Grofimut ent-
gegenbringen. Der Schah geht als klarer politischer und moralischer Sieger
aus der Anekdote hervor, nicht nur durch seine {iberlegene religiose Tole-
ranz, sondern auch weil er anders als frankische Herrscher nicht treulos
und wortbriichig ist. Gleichwohl er um die Tiicken seiner Gesprachspart-
ner weif$, bewahrt er seine moralische Integritat und erscheint hierdurch
umso {iiberlegener.!® Das von Hunarfar so beschriebene Hofleben wirkt
international und mithin der Ort international - eine Kontinuitt, die in die
Gegenwart zu reichen scheint, wenn Hunarfar versichert: ,Nach allgemei-
ner Ansicht der auslandischen Tourist-innen ist dieser Platz einer der grof3-
ten der Welt.“1” Auflerdem haftet der Szene tatsachlich etwas Marchenhaftes
an, das die Stadt und das Herrschaftssystem geheimnisvoll und prunkvoll
erscheinen ldsst.

Eine von Hunarfar ausfiithrlich geschilderte Szene ist die Eroberung der
Stadt Isfahan im Rahmen der futithat. Dabei spart er allerdings das eigent-
liche Schlachtgeschehen und die Entwicklungen im Vorfeld weitgehend aus
und erhebt einen Zweikampf zwischen den Fiithrungspersonlichkeiten zum
zentralen Ereignis:

‘Abdullah belagerte Gay [Istahan], und Padaspan, der Herrscher von Isfahan, ritt hin-
aus vor die Stadt und schickte ihm die Botschaft, dass es besser sei, wenn weder aus
seinem noch aus ‘Abdullahs Heer jemand get6tet werde. ,Darum kampfe Du person-
lich gegen mich, und wenn ich getotet werde, ergibt sich meine Armee, und wenn ich

16 Tbd. 133.
17 1hd.

154

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dich tote andersherum, oh Arab!“ ‘Abdullah, der ein mutiger Mann war, stimmte dem
Zweikampf zu, und als die beiden die Pferde bestiegen und sich gegeniiber standen,
da fragte Padispan: ,Beginne ich den Kampf oder Du?“ ‘Abdullah sagte: ,Beginne
Du.“ Padispan liefd den Speer den Sattel hinunter, Sattel und Zaumzeug nahm er weg.
‘Abdullah tat es ihm ohne Zégern nach und stieg ohne Sattel und Zaumzeug wieder auf.
Padaspan sagte: ,,Ich habe deinen Mut (diliri) und deine Ménnlichkeit (mardanigi)
gesehen, und von Anfang an wollte ich Dich nicht tdten und meinen Speer in Deine
Brust werfen. Doch jetzt, wo ich Deine Tapferkeit gesehen habe, reute es mich, Dich
zu toten. Wir sind bereit zum Frieden. Ich kehre in meine Stadt zurtick, und Du kehre
zu Deiner Armee zuriick, und wir bringen dies ohne Blutvergiefien zu Ende. Wisse,
dass meine Armee viele fihige und talentierte Bogenschiitzen hat. Paduaspan kehrte
zur Stadt zuriick und ‘Abdullah zu seiner Armee, und so geriet Isfahan unter die Herr-
schaft der Araber.!

Der Zweikampf konstituiert eine heroische Praxis, die dazu geeignet ist,
den Mut und die Fahigkeiten der Kontrahent-innen sichtbar zu machen.!
Der Literaturwissenschaftler Safa beobachtet zudem, dass der Bericht von
Zweikimpfen in den Kriegen des Sahnama von hervorgehobener Bedeu-
tung ist und blicherweise einem Muster folge: Die Kontrahent-innen
stellen sich einander vor und versuchen, sich gegenseitig vom Kampf abzu-
bringen, indem sie ihrem Gegeniiber den nahenden Tod vor Augen fiihren.
Alsdann greifen sie zu den Waffen, deren Reihenfolge wiederum weitge-
hend festgelegt ist.?’ Dieser Ablauf wird in der Schilderung angedeutet und
dann kunstvoll durchbrochen. Der Zweikampf erfiillt sich bereits darin,
Tapferkeit zu demonstrieren, so dass die eigentliche Gewalt abgewendet
werden kann. Der iranische Herrscher Padaspan erscheint hier nicht nur
als ebenbiirtiger Gegner ‘Abdullahs, sondern als Akteur und Wortfiihrer.
Das vorausgegangene Gemetzel vor den Toren der Stadt bleibt unerwéhnt,
genauso wie der nahezu sichere Ausgang der Schlacht, hitte sie denn statt-
gefunden. Stattdessen wird implizit Padaspans Mut und Ménnlichkeit
(mardanigi) herausgestrichen, denn er ist es ja — und nicht etwa der nach-
ziehende ‘Abdullah - der Tapferkeit demonstriert, als er sich entblof3t vor
seinen noch bewaftneten Gegner stellt. Wie Brink/Golz bemerken, kann die
~Gewalt einer Handlung (...) als Heldentat verschleiert werden“?' Dies gilt
insbesondere fiir den Zweikampf, in dem der Zusammenhang von Helden-
tum und Gewalt explizit zur Geltung kommt. Da an diesem Nexus die hege-
moniale Mannlichkeit verhandelt wird, ist die Feststellung, dass die Gewalt
im Sinne einer physischen und unmittelbaren Machtaktion hier umgangen
wird, aufschlussreich fiir die herrschende Vorstellung sowohl von Masku-
linitét als auch von Herrschaft. Die gewaltfreie Losung, die als Resultat von

18 1bd. 91.

19 CH, Zweikampf.

20 Safa 1396/2017-18: 240.
21 Brink/Gélz 2020: 11.

155

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Paduaspans diplomatischem Geschick zu bewerten ist, steht als eigentlicher
Triumph im Raum. Die ohnehin bereits verlorene Stadt wurde durch sein
kluges Taktieren in Wiirde iibergeben und iiberfliissiges, da vergebliches
Blutvergieflen unter den Menschen abgewendet. Aus einer Position der
Schwiche heraus konnte so durch exzeptionellen Mut in Kombination mit
weitsichtigem Verhandlungsgeschick weiteres Unheil abgewendet und die
Wiirde des Herrschers und seiner Stadt bewahrt werden.

156

21.01.2026, 18:22:07.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Zwischenfazit Teil 1

Die Analyse der heroischen Eigenschaften und Leistungen von Herrschern
des Sahnama und der Geschichtsschreibung hat gezeigt, dass die Betrach-
tung beider Textarten der gleichen Denkfigur folgt. Das erschaftt Parallelen
zwischen der Rezeption der Texte und der Lebenswirklichkeit der Histori-
ker, die weit iiber die Schahfigur hinausgehen. In seiner Dissertationsschrift
zu iranischen Epen aus dem Jahr 1321/1943 konstatiert der Historiker und
Literaturwissenschaftler Zabthullah Safa, dass sich im Legendenteil (diira-
yi asatiri) des Sahnama zunichst die Regierung (hukimat) formiere und
der Mensch dann ein Verstandnis gewinne fiir die Zubereitung von Essen,
Kleidung, Wohnstatt, die Entdeckung des Feuers und das Erlernen von
Landwirtschaft und der Gewinnung von Wolle. Die Herrscher seien es,
die den Menschen die Geheimnisse der Zivilisation vermittelten wie das
Schreiben und das Erbauen von Hausern.! An dieser Stelle ist gut ablesbar,
welchen Status die Regierung und der Zentralstaat auch in Safas literatur-
wissenschaftlichem Denken einnehmen. Als erstes Element der Ereignis-
kette entsteht der Eindruck, der Staat sei die Voraussetzung fiir samtliche
folgenden Errungenschaften. Weiter fiihrt er aus, dass die damals unruhi-
gen Zeiten zu einem Ende kamen, nachdem die Menschen die Herrschaft
von Tahmaurt und Gamsid anerkannten. Sie seien es auch, die die Menschen
in Klassen und Schichten einteilten und somit Ordnung in die Gesellschaft
brachten.? Diese Lesart bildet sich parallel zu jener von der Befriedung und
Einigung des Landes durch Riza Sah sowie andere historische Herrscher.
Spater, fahrt Safa in seiner Analyse fort, stiirzten die Menschen immer ein-
mal wieder in Kriegsgeschehen und unruhige Zeiten, bis es anderen Herr-
schern erneut gelang, Land und Leute zu einen und zu befrieden.’ Das von
Safa im Sahnama identifizierte Narrativ korreliert nicht nur mit der gro-
3en Erzdhlung tiber die Griindung der Pahlawi-Dynastie, sondern bedingt
auch die Pramissen der Geschichtsschreibung. Die eingehendere Untersu-
chung des Anti-Helden Alexander des Groflen hat allerdings die Grenzen
der Kausalitat aufgezeigt und deutlich gemacht, dass historiographische
und literarische Texte in einem gemeinsamen Diskurs verortet sind. IThre
Erzahlungen sind jedoch nicht nach dem genauen Abbild eines etablierten
Préfigurats geformt, sondern Prafigurat und Préfigurant stehen in einem
reziproken Verhiltnis zueinander. In der Inszenierung des heroischen,
unheroischen und antiheroischen Herrschers haben sich mit dem gesell-

1 Safa 1396/2017-18: 216.
2 Ibd.217.
3 Ibd.

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schaftlichen Wandel einhergehende Verschiebungen gezeigt, die teils eine
blofle Schwerpunktverschiebung bedeuteten, teils eine Marginalisierung
bis dato glorifizierter Eigenschaften, die als Legitimitétstriager des Systems
aufgebaut worden waren. Zentral ist die Repositionierung von Gewalt, die
sich in Muhammad Riza Sahs Geschichtsverstindnis zeigt. Er bemerkt: ,I
have already made clear that while for many centuries we were famous as
warriors, we have been even better known as a nation of civilizers.*

Die weiterhin erforderliche Gewalt zum systemischen Erhalt wird zuneh-
mend ausgelagert und auf Akteure verschoben, die in Anlehnung an die zeit-
gendssische Rezeption des Sahndama zum Konigsmacher (tagbahs) erhoben
werden. Golz erinnert daran, dass bestimmten politischen Akteuren, die als
luatis bekannt sind, seit dem Coup im Jahre 1332/1953 und der Riickkehr des
Schahs nach Teheran zum Dank der Unterstiitzung ebenjener Titel zuge-
schrieben wird.” Darin liegt eine bemerkenswerte Neubewertung verborgen:
Riza Sah verkérperte noch selbst die ausgeiibte Gewalt, und die Verweise auf
Napoleon schliefSen das Bild der Kronung durch die eigene Hand ein, die
einen tagbahs nicht nur iiberfliissig, sondern wegen der Uberschneidungen
in den zugewiesenen Kompetenzen gar als Konkurrenz erscheinen lassen.
Bereits Napoleon als Referenz enthélt einen Hinweis auf die Verkniipfung
mit Diskursen, die tiber die Landesgrenzen hinausreichen. Diese Verwoben-
heit verhértet sich iiber die Jahrzehnte, und auflenpolitische Faktoren werden
zu einem mafigeblichen Kriterium in der nach innen gerichteten Inszenie-
rung von Herrschaft, wobei insbesondere die erwahnte Diskreditierung von
Gewalt als politischem Mittel zu nennen ist. Dass es sich hierbei um keinen
unumkehrbaren, linearen Prozess handelt, zeigen die Entwicklungen seit der
Islamischen Revolution: In seinem Artikel zu den Pasdaran weist Olmo G6lz
darauf hin, dass ,sowohl die Kriegsgewalt als auch das heroische Selbstop-
fer legitimiert und sogar zur Pflicht erhoben werden. Hier zeichnet sich die
Rehabilitation von Gewalt als legitimem politischem Instrument ab, mit der
sich auch die Neuauflagen der historiographischen und literarischen Beitrdge
tiber iranische Krieger erkldren lassen.

Als Kontinuum ist der Ausspruch von Muhammad Riza Sah zu identi-
fizieren, der Schah miisse als der ,focal point for a unity that transcends
all lesser interests” dienen. Obgleich Iraner-innen von Natur aus Individua-
list:-innen seien, so der Schah, habe die Geschichte bewiesen, dass ,we can
respond to the need for a higher loyalty“” Die damit herausgehobene Stel-

Pahlavi 1961: 30.

Golz 2016: 197.

Golz 2020: 169.

Pahlavi 1961: 328. Diesen Satz wiederholt der Schah im Interview mit Karanjia nahezu
wortlich. Karanjia 1977: 24.

NN U e

158

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lung des Herrschers, der allerdings im Dienst der Nation steht und sich der
Zustimmung der Bevolkerung gewiss ist, bleibt tiber die Jahrzehnte erhalten
und spiegelt sich auch in den historiographischen Werken. Fragwiirdig ist
ein Schah nur dann, wenn er den abgefragten Idealen nicht gerecht wird. In
dem Versuch, iiber nationale Grenzen hinweg in den internationalen Dis-
kurs hineinzuwirken und dies zum wesentlichen Element seiner Selbstdar-
stellung zu machen, unterscheidet Muhammad Riza Sah sich mafigeblich
von der Inszenierung seines Vaters, dessen Wirkungskreis im Wesentlichen
auf Iran beschrinkt gezeichnet wird. Formale Bildung wird zeitgleich zu
dieser Entwicklung ein immer wichtigeres Merkmal der Verehrung. Das
wird nicht zuletzt daran deutlich, dass Muhammad Riza Sah selbst als
Historiker in Erscheinung tritt, indem er sein Leben und das Leben sei-
nes Vaters schildert, wiahrend jener diese Aufgabe noch dem Experten Sa‘id
Nafisi iiberlassen hatte. Muhammad Riza Sah tritt nun an die Stelle dieses
Experten, da sein Fachwissen es scheinbar unnotig macht, das Schreiben zu
delegieren. Scheinbar — denn tatsdchlich geschrieben wurden diese Texte
freilich doch von Berufshistorikern. Nicht nur die konkreten historischen
Personlichkeiten, sondern mit ihnen auch der im zweiten Teil der Arbeit
untersuchte Typus des Gelehrten werden so in den Hintergrund gedréingt
und in ihrer Bedeutung beschnitten, da ihre Kompetenzen auf den Schah
verschoben werden. Um diese Entwicklung nachvollziehbar zu machen,
wird im zweiten Teil der Arbeit die Genese des Gelehrten dargestellt.

159

21.01.2026, 18:22:07. [


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

21.01.2026, 18:22:07.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Der Schah als Zentrum des politischen Systems
	2. Der Aufstieg Irans unter Riżā Šāh
	Der Schah als militärischer Führer
	Heroische Herrscher der Vergangenheit
	Das Scheitern am Heroischen

	3. Der Schah bei Ḥasan Pīrniyā
	Der Schah als Nukleus des starken Staates

	4. Exkurs: Die Genese eines Antihelden
	Alexander der Große im Šāhnāma
	Alexander der Große in Europa
	Alexander der Große in der Pahlawī-Ära
	Zwischenfazit

	5. Riżā Šāh als Vaterfigur
	6. Der Krieger Bābak-i Ḫurramdīn
	Bābak als lūṭī
	Integrativer Regionalismus: Der aserische Iraner Bābak

	7. Die Verbeamtung des Schahs: Der Sohn
	Sport: Krieg in Friedenszeiten
	Bildung als Insigne
	Royale Eigenschaften historischer Persönlichkeiten

	8. Der Schah und die Weiße Revolution
	9. Zwischenfazit Teil I

