
4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung

Wie im vorausgegangenen Kapitel deutlich wurde, erleben viele Teilnehmende – und

zwar insbesondere Neuangekommene – den Umgangmit Diversität in Deutschland als

gelungen. Diese Äußerungen basieren allerdings (zumindest im Jahr 2016) vorwiegend

auf Beobachtungen des Zusammenlebens und weniger auf konkreten persönlichen Er-

fahrungen. Denn im Jahr 2016, in dem viele Geflüchtete erst seit wenigen Monaten in

Deutschland leben, haben die meisten noch kaum Kontakte auf Mikroebene etablieren

können, weshalb mehrere Teilnehmende Deutschland auch mit Einsamkeit verbinden

(Leo 2016; Statistik 2016). Daraus resultiert wiederum ein starkes Kontakt- und Teilha-

bebedürfnis, das einige Teilnehmendewiederholt thematisieren.Diese Situation ändert

sich zwischen den zwei Erhebungszeitpunkten: Im darauffolgenden Jahr kommt den

neu etablierten bzw. sich etablierenden Kontakten in den Deutschlandbildern zum Teil

große Bedeutung zu. Damit liefern meine Daten Erkenntnisse zu Integrationsprozes-

sen und -dynamiken, die ich zusätzlich um die Perspektive der locals (mit und ohne Mi-

grationshintergrund) ergänzen kann,da auchdieseBeispiele von Integrationsprozessen

liefern.

4.1 Heuristischer Rahmen

Bevor ich nun mit der Auswertung der integrationsbezogenen Daten beginne, entwerfe

ich einen theoretischen Rahmen für die folgenden Analysen. Hierfür skizziere und ver-

gleiche ich zunächst die Grundannahmen der psychologischen und der soziologischen

Migrationsforschung um aufzuzeigen, wo diese mögliche und für diese Arbeit gewinn-

bringende Verknüpfungspunkte bereithalten. Abschließend gehe ich auf die zentralen

Kritikpunkte an den gängigen Integrationsverständnissen ein und präsentiere und dis-

kutiere den Integrationsbegriff, den ich meinen Analysen zugrunde lege.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


314 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

4.1.1 Kristallisations- und Konvergenzpunkte psychologischer Immigrations-

und soziologischer Integrationsforschung

Integrationsdefinition

In soziologischen Arbeiten wird unter Integration allgemein der »Zusammenhalt von

Teilen in einem systemischen Ganzen« (Esser 2000: 261) verstanden, der sich durch

Relationen und Interdependenzen zwischen den jeweiligen Teilen auszeichnet (Es-

ser 2001a: 1). Bei sozialen Systemen sind dies entsprechend soziale Relationen, wie

sie in Freundschaften oder Nachbarschaften be- oder entstehen (können), charakte-

risiert durch wechselseitig aufeinander bezogene Orientierungen und/oder soziale

Interaktionen (Esser 2001a: 1). Darüber hinaus ist im Zuge der Integration oder im

Hinblick auf die Herstellung von Integration häufig von sozialer oder gesellschaftlicher

(Gesamt-)Ordnung die Rede, die es zu erreichen gilt bzw. durch die sich Integration

auszeichnet (z.B. Esser 2000: 261; Kreckel 1994: 16). Der Integrationsbegriff ist somit

deutlich breiter gefasst, als dies die in der Forschungspraxis erfolgende Engführung

auf die Migrationsthematik vermuten ließe (z.B. Brinkmann/Sauer 2016; Brinkmann/

Uslucan 2013).

Anders als in der soziologischen Forschung kommt dem Integrationsbegriff in psy-

chologischen Arbeiten eine weniger prominente Rolle zu. ›Integration‹ stellt vielmehr in

einschlägigen Modellen (z.B. Berry 1992) eine von vier möglichen Akkulturationsorien-

tierungen dar.DieseModelle gehen davon aus, dass sich imZuge der Akkulturation zwei

Fragen stellen, nämlich, ob Migrant*innen ihre Herkunftskultur beibehalten möchten

bzw. sollen und ob sie Kontakte zu Vertreter*innen der Aufnahmegesellschaft etablie-

ren möchten bzw. sollen. Diese Fragen, die jeweils mit ›ja‹ oder ›nein‹ beantwortet wer-

den können, stellen sich – so die Annahme – sowohl Migrant*innen als auch der Auf-

nahmegesellschaft. Eine Integrationsorientierung ergibt sich, wenn beide Fragen mit

›ja‹ beantwortet werden. Integration und die drei anderen Ausprägungen (Assimilati-

on, Separation/Segregation und Marginalisierung) bilden somit eine Haltung zur Aus-

gestaltung von Akkulturationsprozessen, aber auch Formen des Umgangs mit diesen

ab.Der Forschungsbereich firmiert wiederumunter demSchlagwort der Immigrations-

forschung und setzt sich aus zwei Teildisziplinen zusammen: der Akkulturations- und

der Intergruppenforschung (Berry 2001: 617). Erstere untersucht den Ankommenspro-

zess von Migrant*innen, und zwar – wie der Begriff ›Akkulturation‹ vermuten lässt –

basierend auf der Grundannahme, dass es sich hierbei um vornehmlich kulturelle ›An-

näherungsprozesse‹ handelt. Die Intergruppenforschung hingegen richtet ihren Fokus

auf die Beziehungen zwischen Aufnahmegesellschaft und Migrant*innengruppen, wo-

bei ein besonderes Augenmerk auf Intergruppeneinstellungen (insbesondere Vorurtei-

len) und der Frage danach liegt, wie sich negative Einstellungen verbessern lassen (ebd.:

622).

Die verschiedenen hier skizzierten Zugänge eint – so zumindest mein Eindruck –

das Anliegen, Wege und Ansätze für ein möglichst gelingendes (gesellschaftliches) Zu-

sammenleben aufzuzeigen,wobei ganzunterschiedlicheAnsatzpunkte gewähltwerden:

Während soziologische Zugänge vor allem an der gesellschaftlichen Ebene ansetzen und

dabei auch ein klares Ziel formulieren, nämlich die Förderung des Zusammenhalts sowie

dieGewährleistung der sozialenOrdnung, befasst sich die psychologische Intergruppenfor-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 315

schung ehermit der AusräumungmöglicherHindernisse und nimmt dabei insbesonde-

re negative Intergruppeneinstellungen in den Blick. Die Akkulturationsforschung setzt

wiederum am (›wandernden‹) Individuum an und untersucht, welche Faktoren einer-

seits zu dessen Wohlbefinden beitragen und andererseits das Zurechtkommen in der

Gesellschaft erleichtern.

Anders als der Akkulturationsbegriff bietet der Integrationsbegriff – insbesondere

mit entsprechenden Überarbeitungen (siehe Kap. V. 4.1.3) – das Potential, die verschie-

denen Ansatzpunkte und damit einhergehenden Perspektiven zu integrieren, weshalb

ich für diese Arbeit den Begriff der Integration als Oberbegriff wähle.

Ebenen und Dimensionen der Integration

In soziologischen Beiträgen zur Integration wird die Begriffsklärung meist um eine

Differenzierung in Sozial- und Systemintegration ergänzt (z.B. Heckmann 2015: 70, der

sich bezieht auf: Lockwood 1964). Diese Unterscheidung zeigt an, auf welchen Ebe-

nen Integration in den Blick genommen wird oder genommen werden kann, also auf

gesellschaftlicher oder Systemebene. Im Migrationskontext liegt der Fokus auf der

Sozialintegration, die – angelehnt an ein gängiges soziologisches Konzept (Heckmann

2015: 69–70) – weiter unterteilt wird in: Platzierung (Übernahme von Positionen und

Verleihung von Rechten), Kulturation (Erwerb kulturellen/r Wissens und Fertigkeiten),

Interaktion (Etablieren sozialer Beziehungen) und Identifikation (emotionale Zuwendung

zu sozialem System) (z.B. Esser 1999: 15–18 oder Heckmann 20151: 71).

In der psychologischen Forschungfinden sich keine vergleichbar fest etabliertenUn-

terscheidungen. Allerdings gehen die meisten Akkulturationsmodelle (vgl. S. 317) davon

aus, dass die Veränderungen, die sich im Zuge des Akkulturationsprozesses ereignen,

aufGruppen- und individueller Ebene erfolgen,wobei erstere bisweilen in folgendewei-

tere Bereiche unterteilt wird: körperlich, biologisch, ökonomisch, sozial und kulturell

(Berry 1997: 15).Hier tun sich nun deutliche Parallelen zur o.g. soziologischen Einteilung

auf, so bezieht sich beispielsweise die soziale Ebene –wie die der Interaktion – (u.a.) auf

dieEntwicklungneuerFreundschaftenunddie kulturelleEbenebeschreibt–ähnlichwie

die derKulturation–oberflächlichewie tiefergreifende kulturelle Veränderungenwie die

Anpassung des Kleidungsstils oder Veränderungen imWertesystem (ebd.: 17).

Abgesehen von diesen Gemeinsamkeiten scheinen die Konzepte in den jeweiligen

Disziplinen etwas andere Zielrichtungen zu haben, auch wenn beide einen Forschungs-

rahmen liefern sollen: Im soziologischen Verständnis stehen die Ebenen für bestimmte

Bereiche, in denen Migrant*innen Wissen und Kompetenzen erwerben (müssen), um

sich erfolgreich zu integrieren. Folgerichtig werden die Ebenen oft auch als Grundla-

ge zur ›Messung‹ der Integration verwendet (vgl. Haug/Schmidbauer 2020). In der Ak-

kulturationspsychologie stehen die Ebenen hingegen für Bereiche, in denen es im Zuge

der Akkulturation zu Veränderungen kommt bzw. kommen kann.Deshalb enthalten die

meistenAkkulturationsmodelle noch zahlreicheweitere Faktoren,derEbeneneinteilung

kommtalso eineweniger bedeutsameRolle zu. ImdirektenVergleichder beidenModelle

1 Heckmann wählt jedoch andere Bezeichnungen als Esser. Er spricht von struktureller, kultureller,

sozialer und identifikativer Integration.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


316 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

scheint nun die soziologische Einteilung stärker normative Implikationen nahezulegen

als das beim Akkulturationsmodell der Fall ist, das deutlich deskriptiver wirkt.

Integrationsverständnis

Die oben dargelegten Bestimmungen des Integrations- bzw. Akkulturationsbegriffs

kreisten vornehmlich um die Frage, auf welchen Ebenen Integration bzw. Akkultura-

tion erfolgt. Darüber hinaus werden aber sowohl in der soziologischen als auch in der

psychologischen Forschung unterschiedliche Rahmungen des Forschungsgegenstands

vorgenommen. Da diese aufgrund der intensiven Forschungstätigkeit entsprechend

vielfältig sind, existieren sowohl in der Integrations- als auch in der Akkulturationsfor-

schung Systematisierungen, die ich hier kurz vorstelle.

In der soziologischen Integrationsforschungmachen ImbuschundHeitmeyer (2012:

12) die folgenden vierTheorierichtungen aus:wertorientiert, vertragsorientiert, funktio-

nalistisch und konfliktorientiert. Wertorientierte Theorien gehen davon aus, dass Inte-

gration durch gemeinschaftlicheWerte hergestellt wird, d.h. das zentrale Integrations-

mittel ist eine geteilte Wertebasis. Vertragsorientierte Theorien hingegen sehen einen

fiktiven Gesellschaftsvertrag basierend auf Recht und Vernunft als zentral für ein ge-

ordnetes soziales Zusammenleben an. Funktionale und funktionalistische oder struk-

turfunktionalistische Systemtheorien legen wiederum ihr Augenmerk auf spezifische

Vermittlungsmechanismen innerhalb und zwischen funktional spezifizierten Teilsyste-

men; diese Vermittlungsmechanismen können Märkte oder Bürokratien (bei der Sys-

temintegration) oder auchNormerhaltung (bei der Sozialintegration) sein.Vertreter*in-

nen der letztenTheorierichtung, der »Konflikt- und Anerkennungstheorien« (Imbusch/

Heitmeyer 2012: 11), gehen davon aus, dass es sich bei Konflikten und sozialen Ungleich-

heiten um normale gesellschaftliche Phänomene handle, weshalb Integration bedeutet,

dass diese Konflikte produktiv bearbeitet und Differenzen anerkannt werden (ebd.: 11).

In der Akkulturationsforschungwerdenwiederum drei zentrale Rahmungen ausge-

macht, in denen sich auch die psychologischen Teildisziplinen widerspiegeln, von de-

nen die Forschung ausgeht: So betrachten insbesondere Vertreter*innen der Klinischen

Psychologie den Akkulturationsprozess als Stressphänomen, während in der Entwick-

lungspsychologieAkkulturationalsEntwicklungsprozess angesehenwird. Interkulturell

arbeitende Psycholog*innen sehen den Akkulturationsprozess vornehmlich als Prozess

(inter-)kulturellen Lernens an (Sam/Vedder/Ward et al. 2006).

Integration als Prozess oder erreichter Zustand

Wie eingangs erwähnt wird Integration mit sozialer Ordnung in Verbindung gebracht,

wobei Imbusch und Heitmeyer (2012) zwei mögliche Verhältnisse skizzieren: Integrati-

on könne »einerseits relativ statisch als Lösung des Ordnungsproblems betrachtet oder

andererseits dynamisch als Prozess auf demWeg zurHerstellung vonOrdnung verstan-

den« (Imbusch/Heitmeyer 2012: 10)werden.DieAussage enthält–nebendemAspektder

sozialen Ordnung – eine weitere wichtige Unterscheidung in Integration als erreichter

Zustandeinerseits oder alsProzess andererseits.UnterwelchemBlickwinkel Integration

untersucht wird, hängt imwissenschaftlichen Kontext vomUntersuchungsgegenstand,

vomForschungsinteresse, aber auch von a priori Setzungen der Forschenden ab.Da sich

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 317

in meinen Auswertungen sowohl die Prozess- als auch die Zustandsperspektive als be-

deutsam erweisen, gehe ich im Folgenden näher auf diese ein.

Prozess

Die Prozessperspektive ist schon frühen soziologischenModellen inhärent, wobei diese

davon ausgehen, dass es sich bei Ankommensprozessen um unidirektional verlaufende

Assimilationsprozesse handelt, im Zuge derer Migrant*innen und die Folgegeneratio-

nen ›ihre‹ Kultur ›ablegen‹ und ›die‹ Kultur des Aufnahmelandes übernehmen (für einen

Kurzüberblick siehe Heckmann 2015: 75). Diese Idee hat Esser aufgegriffen und zu ei-

nem Prozess- und Stufenmodell der Assimilation weiterentwickelt, wobei als Stufen die

oben genanntenEbenen der Integration herangezogenwerden:DenAusgangspunkt des

Stufenmodells bilden die kulturelle und strukturelle Assimilation, die in einemwechsel-

seitigenBedingungs- undVerstärkungsverhältnis stehen.Diese bedingenwiederumdie

soziale Assimilation, die in letzter Konsequenz zu emotionaler Assimilation führt (Esser

2001b: 22).Heckmann (2015) entwirft ein ganz ähnlichesModell, verwendet hierfür aber

den Integrationsbegriff, was Esser wiederum kritisch sieht, da er darin nur einen Versuch

von political correctness erkennt (Esser 2001b: 22). Interessanterweisebezieht sichdieKon-

troverse nicht auf die Annahmen zumProzessablauf, sondern auf den (zu erreichenden)

Zustand. Das wiederum lässt vermuten, dass der soziologische Blick eher auf letzteren

abzielt.

In der psychologischen Forschung stellt sich die Situation etwas anders dar: Hier

wurden insbesondere in den 1990er Jahren zahlreiche Prozessmodelle entwickelt (z.B.

Berry 1997: 15; Ward 1996: 129; Berry/Sam 1997: 300), die Überlegungen zu den Phasen

anstellen, in denen der Akkulturationsprozess abläuft, aber auch zu den Faktoren, durch

die dieser beeinflusst wird sowie zu dessen Ergebnis (s.u.) (Bourhis/Moïse/Perreault et

al. 1997). Diese Modelle werden nach wie vor oft auch als Bezugsrahmen für empirische

Untersuchungen verwendet (z.B. Şafak-Ayvazoğlu/Kunuroglu/Yağmur 2021) und unter-

scheiden sich je nachdem, welche Ausgangsannahmen sie zum Akkulturationsprozess

anstellen, also ob dieser als Stress-, als Entwicklungs-, als Identitätsentwicklungs- oder

auch als interkultureller Lernprozess verstanden wird. In der Annahme, dass der Ak-

kulturationsprozess verschiedeneWendungen erfahren kann, unternahm ich inmeiner

Dissertation eine Weiterentwicklung des stressbasierten Rahmenmodells von Berry, in

dem ich die verschiedenen Ansätze zusammenführte (Utler 2014a: 37f.). In vorliegender

Arbeit erweisen sich insbesondere die sog. prozessmoderierenden Faktoren als bedeutsam,

weshalb ich auf diese nun näher eingehe.

Prozessmoderierende Faktoren

Die psychologische Forschung hat sich in den vergangenen Jahren intensiv der Frage ge-

widmet,welche FaktorendenAkkulturationsprozess beeinflussenundhat dabei zahlrei-

che (potentielle) Faktoren ausgemacht. Um diese zu systematisieren werden oft ›Unter-

kategorien‹ gebildet. ColleenWard (1996: 129) unterscheidet beispielsweise in ihrem Ak-

kulturationsmodell individuelle (z.B. Persönlichkeit, Sprachbeherrschung, Erfahrung)

und situative (z.B. Dauer des kulturellen Kontakts, Ausmaß des Kontakts, kulturelle Di-

stanz), während Berry eine Unterscheidung trifft in Faktoren, die bereits vor derMigra-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

tion bestanden (z.B.Alter,Geschlecht,Migrationsmotivationusw.), und solchen,die erst

im Zuge der Akkulturation wirksam werden (soziale Unterstützung, soziale Einstellun-

gen usw.).

AlsprozessmoderierendeFaktorengeltenu.a.diebereits erwähntenAkkulturations-

orientierungen (vgl. S. 314; Berry 1997: 15). Sie können sich sowohl in Form einer Hal-

tung als auch imVerhaltenmanifestieren. Inder Studie, in der ichDifferenzerfahrungen

von Jugendlichen imMigrationskontext untersuchte (Utler 2014a), zeigte sich, dass sich

das Konzept der Akkulturationsorientierungen gut dazu eignet, den Umgangmit Diffe-

renzerfahrungen abzubilden. Oder anders gewendet: Akkulturationsstrategien werden

insbesondere dann angestrengt, wenn Individuen oder Gruppen Differenzerfahrungen

machen, wobei zwischen einer Erfahrung zugeschriebener und erlebter Differenz un-

terschieden werden kann und letztere definiert wird als: »jegliche Form der Irritation,

VerwunderungoderÜberraschung,die auftritt,wenn sich einePersonaufgrundpersön-

licher, situativer oder kultureller Besonderheiten anders verhält, als es der Interaktions-

partner aufgrund seines kulturellen oder persönlichenHintergrundes als ›noch normal‹

erachten würde« (Utler 2014a: 331). Im Zuge der Rekonstruktion des Umgangs mit Dif-

ferenzerfahrungen (und zwar insbesonderemit denen erlebter Differenz) ließ sich auch

eineAnpassungdesModells vornehmen,bei der die Strategien auchnach kognitiver und

aktionaler Ebene differenziert werden (vgl. Utler 2014a: 341ff.).

Wie eingangs erwähnt wird auch sozialer Kontakt (festgemacht an Ausmaß und

Dauer) als prozessmoderierender Faktor erachtet und im Folgenden noch etwas näher

beleuchtet, da diesem in meiner Untersuchung eine zentrale Rolle zukommt. Sozialer

Kontakt wird seit einigen Jahren zunehmend in Untersuchungen berücksichtigt, wenn

auch vor allem im Bereich der Intergruppenforschung (Matera/Stefanile/Brown 2012;

van Acker/Vanbeselaere 2011; Pekerti/van de Vijver/Moeller et al. 2020). Das begründet

sich vermutlich damit, dass Kontakt (wenn dieser bestimmten Anforderungen genügt)

einen entscheidenden Beitrag zur Etablierung positiver Intergruppenbeziehungen

leistet (Pettigrew 1998). Wie sich in den o.g. Studien zeigt, wirkt es sich positiv auf die

Einstellung gegenüber Migrant*innen aus, wenn Vertreter*innen der Aufnahmege-

sellschaft einen Kontaktwunsch oder Kontaktanstrengungen sowie Anpassungsbereit-

schaft bei Migrant*innen wahrnehmen (van Acker/Vanbeselaere 2011; Matera/Stefanile/

Brown 2012). Und auch angenehme Kontakterfahrungen (in Kombination mit wahr-

genommener Kontaktanstrengung) tragen zu einer positiveren Einstellung gegenüber

Migrant*innen bei (van Acker/Vanbeselaere 2011). Die Gesprächsbereitschaft gegenüber

Migrant*innen ist wiederum dann höher, wenn diese als assimiliert oder integriert

wahrgenommen werden (Montgomery/Zhang/Imamura 2021). Die genannten Stu-

dien erfassen stets die Perspektive von Vertreter*innen der Aufnahmegesellschaft auf

Migrant*innen.Damitwird –zumindest ansatzweise –derWechselseitigkeit imAkkul-

turationsprozess (s.u.) Rechnung getragen, auchwenn sicherlich nochweiteremögliche

Facetten berücksichtigt werden könnten (also z.B. die Perspektive von Migrant*innen

auf die Aufnahmegesellschaft). Außerdem erschiene es meines Erachtens lohnend zu

untersuchen, wie der Eindruck, Migrant*innen würden sich Kontakt wünschen (oder

nicht) oder sich um Kontakt bemühen (oder nicht) zustande kommt. Denn nur so kann

der Entstehung eines (möglicherweise) falschen Eindrucks, z.B., dass sich Migrant*in-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 319

nen keinen Kontakt wünschen, obwohl sie das tun, entgegengewirkt werden. Hierzu

liefern auchmeine Auswertungen Erkenntnisse (vgl. Kap. V. 4.2.1).

Anders als die Studien, die an der Aufnahmegesellschaft ansetzen, widmen sich

Untersuchungen mit Migrant*innen oder internationalen Studierenden stärker der

Kontakthäufigkeit. Dabei scheinen häufige Kontakte mit sog. locals (also Vertreter*in-

nen der Aufnahmegesellschaft) (Quistorp/Weißgerber/Schröder 2018), aber auch mit

co-nationals (also Studierenden aus demselben Herkunftsland) positiv mit psycholo-

gischem Wohlbefinden zusammenzuhängen (Szabó/Papp/Nguyen Luu 2020). Unter-

suchungen mit Migrantengruppen in den Niederlanden zeigten wiederum, dass sich

die Kontakthäufigkeit mit verschiedenen Gruppen insofern positiv auswirkte, als es zu

Anpassungen an ›die neue‹ Kultur sowie zur Aufrechterhaltung ›der eigenen‹’2 Kultur

beitrug (te Lindert/Korzilius/Stupar-Rutenfrans et al. 2021). Machten Migrant*innen

jedoch Diskriminierungserfahrungen, so wirkten sich diese (zumindest bei einzel-

nen Gruppen) negativ auf deren soziokulturelle Adaptation3 aus (te Lindert/Korzilius/

Stupar-Rutenfrans et al. 2021) und – in anderen Studien – zudem (negativ) auf die

psychologische Adaptation (Şafak-Ayvazoğlu/Kunuroglu/Yağmur 2021).

Diese Ergebnisse werfen meines Erachtens weitere Fragen und Forschungsdeside-

rate auf: beispielsweise, wie häufiger Kontakt zustande kommt oder – grundsätzlicher

gefragt –wie überhaupt Kontakte entstehen und aufgebaut werden, und welche Bedin-

gungen oder Faktoren den Aufbau und die Aufrechterhaltung von Kontakt(en) begüns-

tigen. Zudem scheinen neben der Unterscheidung in Kontakt einerseits und Diskrimi-

nierung anderseits (in anderen Studien zum Teil noch etwas allgemeiner als positiver

oder negativer Kontakt gefasst, z.B. van Acker/Vanbeselaere 2011) noch weitere Ausdif-

ferenzierungendesKontakts interessant.Wodurchzeichnet sichdieser aus,welcheKon-

taktformenwerden als besonders positiv erlebt,welche erweisen sich als nachhaltig und

tragfähig? InUntersuchungen zur Akkulturationsthematik findet eine Spezifikation der

Kontaktsituationen insofern statt als oft soziale Unterstützungsnetzwerke in den Blick

genommen werden, die sich mehreren Studien zufolge entweder direkt oder als mode-

rierender Faktor auf die soziokulturelle und/oder psychologische Adaptation auswirken

(Şafak-Ayvazoğlu/Kunuroglu/Yağmur 2021; Hofhuis/Hanke/Rutten 2019; Pekerti/van de

Vijver/Moeller et al. 2020).Weitere Spezifikationen können imZugemeiner Auswertun-

gen herausgearbeitet werden.

2 Da sich die obigen Ausführungen auf die Studienergebnisse zu Kontakteffekten im Akkulturati-

onsprozess beziehen, begnüge ichmich damit, auf das sich andeutende und kritisierbare dualisti-

sche Kulturverständnis zu verweisen, indem ich die Formulierungen in Anführungszeichen setze.

Die Kritikpunkte thematisiere ich an anderer Stelle (vgl. Utler 2014a: 51–57).

3 Im Englischen werden zur Bezeichnung des Ergebnisses des Akkulturationsprozesses die Begriffe

adjustment (z.B.Ward/Searle 1991: 209) oder adaptation (Şafak-Ayvazoğlu/Kunuroglu/Yağmur 2021:

99) verwendet. Ersterer ließe sichmit ›Anpassung‹ ins Deutsche übertragen. Da wiederum der Be-

griff der Anpassung nicht selten mit ›Assimilation‹ gleichgesetzt wird, die Autor*innen aber be-

wusst nicht von Assimilation sprechen, behalte ich auch im Deutschen den Begriff der Adaptation

bei.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

Zustand und Resultat des Integrationsprozesses

Wird Integration als Zustand konzeptualisiert, stehtmeist das Ergebnis eines Integrati-

onsprozesses im Vordergrund,wobei hierzu die theoretischen Annahmen abhängig von

der Disziplin variieren.

Psychologische Modelle, die das Ergebnis des Akkulturationsprozesses beschreiben,

gehen von zwei – einander ergänzenden – Formen der Adaptation aus, einer soziokul-

turellen und einer psychologischen (vgl. z.B. Ward/Kennedy 1999: 660f.). Während ers-

tere auf der Verhaltensebene verortet ist und das Zurechtkommen in der Aufnahmege-

sellschaft beschreibt, bezieht letztere sich auf das psychologische und emotionaleWohl-

befinden. Ein gelungenes Ende des Akkulturationsprozesses wäre, wenn das Individu-

um sich wohlfühlt und mit seinen Verhaltensweisen nicht ›aneckt‹. Aus soziologischer

Perspektive ist das Ergebnis der Integration hingegen, wenn Migrant*innen oder ihre

Nachkommen »die volle gesellschaftliche Mitgliedschaft erworben haben und […] ihre

Herkunft für die Strukturierung sozialer Beziehungen und für den Erwerb und die Zu-

weisung gesellschaftlicher Positionen irrelevant geworden ist« (Heckmann 2015: 78). Be-

zogen auf die Gruppenebene spricht Heckmann wiederum von Integration als »Verrin-

gerung sozial relevanter Merkmalsunterschiede zwischen Gruppen« und weist explizit

darauf hin, dass damit keine einseitige Anpassung und kulturelle Unterdrückung von

Gruppen gemeint sei (Heckmann 2015: 77).

Zur Untersuchung dieses ›Integrationszustandes‹ wird die ›Unterebene‹ der So-

zialintegration herangezogen, anhand derer dann erfasst wird, in welchem Ausmaß

Menschen mit Migrationshintergrund in Deutschland ›integriert‹ sind (z.B. Straßbur-

ger 2001; Haug/Schmidbauer 2020; Babka von Gostomski 2010).

An diesen beiden Begriffsverständnissen lassen sich die disziplinären Perspektiven

sehr eindrücklich verdeutlichen: Während sich der soziologische Blick auf die gesell-

schaftliche Ebene und die Zugehörigkeit zu dieser richtet, fokussiert die psychologische

Perspektive die individuelle und Gruppenebene. Was letztere angeht, scheint sich zwar

eine gewisse Nähe zum soziologischen Begriffsverständnis aufzutun, da darin das Eta-

blieren sozialer Beziehungen ebenfalls enthalten ist, doch auch hier unterscheiden sich

die Fokussierungen: soziologische Zugänge interessieren sich dafür, ob Migrant*innen

zur Gesellschaft und ihren Teilsystemen dazugehören,während die psychologische For-

schung den Fokus auf die sozialen Kompetenzen legt, die das Individuum benötigt, um

im Aufnahmeland ohne Schwierigkeiten zurechtzukommen. Der Erwerb sozialer Kom-

petenzenwird in soziologischen Konzepten zwar als wichtige Voraussetzung für das Er-

langen der Mitgliedschaft erachtet, im Vordergrund steht aber letztere und damit das

Ziel, das es aus soziologischer Sicht zu erreichen gilt. Insofern lässt der psychologische

Zugang etwas mehr Raum für die verschiedenen Kontexte und Varianten, in denen so-

ziale Kompetenzen potentiell nötig sind. Gleichzeitig blenden psychologische Ansätze

die Rolle und Bedeutung derMakroebene aus, was insofern verwunderlich ist, als anzu-

nehmen steht, dass gesellschaftlicheMitgliedschaft nicht unerheblich ist für das indivi-

duelleWohlbefinden.Demnach erschiene eine stärkere Verknüpfung der verschiedenen

Ebenen ratsam.

Die bislang erörterten Zustandserfassungen fokussieren das (Zwischen-)Ergebnis

des Erwerbs von Kompetenzen oder Positionen und das damit einhergehende Wohlbe-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 321

finden beiMigrant*innen (bzw. den Folgegenerationen). Andere Studien greifen zur Er-

fassung des Integrations- bzw. Akkulturationsstatus’ auf Modelle zu Akkulturationsori-

entierungen zurück. Diese bilden eigentlich Einstellungen ab, werden aber zur Eintei-

lung in integrierte, assimilierte oder separierte Gruppen verwendet und erheben damit

auch eher eine Art (aktuellen) Zustand. Hier tun sich dann auch deutliche Parallelen zu

soziologischen Konzepten auf, bei denen die Sozialintegration in die Aufnahme- und

Herkunftsgesellschaft erfasst wird.

Und auch diese Modelle werden von den bereits thematisierten normativen Annah-

men und intensiven Diskussionen begleitet, und zwar in der psychologischen wie der

soziologischen Forschung. So konstatiert Esser, Assimilation sei die beste Option für

Gesellschaften. Das begründet er damit, dass es in ethnisch pluralen Gesellschaften (die

das Resultat nicht erfolgter Assimilation seien) zwangsläufig zu einer ethnisch hierar-

chischen Schichtung käme. Andere Forscher*innen halten dagegen, dass Integration

auch in Form einer ›Binnenintegration‹ (mit Integration in ethnische Gemeinschaften

bei gleichzeitiger gesellschaftlicher Teilhabe, siehe hierzu: Hoesch 2018: 101) möglich

sei. Und psychologische Beiträge betonen, dass eine hohe ethnische, kombiniert mit

einer hohen nationalen Identifikation bei Immigranten (engl. immigrants) am stärksten

zu einer erfolgreichen Adaptation beitrage (Phinney/Horenczyk/Liebkind et al. 2001)

Gleichwohl erscheint die Kontroverse, die in der Soziologie als Esser-Elwert-Debatte

bezeichnet wird (vgl. Hoesch 2018: 101), insofern obsolet, als sie von der Realität einge-

holt wird: Denn selbst wenn der Integrationsprozess einzelner Migrant*innengruppie-

rungen nach mehreren Generationen zu einem Status der Assimilation führt, scheint

die IdeehomogenerGesellschaftenaufgrundder vielfältigenglobalenBeziehungen,Ver-

flechtungenunddynamischenWanderungsbewegungeneine ›überholte‹ Illusiondarzu-

stellen. Plurale Gesellschaften sind längst ein Faktum, ein Faktum, dem dieTheorienbil-

dung (mittlerweile) Rechnung trägt (siehe Foroutan 2018; Foroutan 2019) u.a., indemder

Integrationsbegriff überarbeitet wird (s.u.). Ergänzend scheint es aber wichtig, den im

Zuge der Integration erfolgenden Aushandlungsprozessen und -dynamiken, aber auch

den Bedürfnissen und gelingenden Faktoren eine stärkere Aufmerksamkeit zu schen-

ken.

4.1.2 Zur Wechselseitigkeit und Dynamik von Integrationsprozessen

Die Annahme, dass Integration ein wechselseitiger Prozess ist, an dem sowohl Mi-

grant*innen als auch die Aufnahmegesellschaft beteiligt sind, ist mittlerweile sowohl

in der soziologischen als auch in der psychologischen Forschung ›Common Sense‹.

Heckmann (2015) liefert hierfür ein anschauliches Beispiel, anhand dessen sich gut

illustrieren lässt, inwiefern im Integrationsprozess von einer Wechselseitigkeit aus-

zugehen ist: So setze der Aufbau ›interethnischer‹ Freundschaften eine »Offenheit

der Aufnahmegesellschaft« (ebd.: 73) voraus, denn eine derartige Freundschaft kann

nur dann geschlossen werden, wenn sich auch auf Seiten der Aufnahmegesellschaft

Menschen finden, die eine Freundschaft mit Migrant*innen eingehen (möchten).

Folgerichtig ist der Aspekt der Wechselseitigkeit auch in vielen Integrationsdefi-

nitionen und -konzepten enthalten (z.B. Gibson-Kunze/Happ/Kühnel et al. 2021: 19;

Bourhis/Moïse/Perreault et al. 1997). Gleichwohl erfährt die Tatsache, dass auch die Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

nahmegesellschaft eine Rolle bei Integrationsprozessen spielt, nicht schon immer und

zudem eine ungleich geringere Aufmerksamkeit. Das zeigt sich beispielsweise daran,

dass Berry in früheren Publikationen zwar auf den Beitrag der Aufnahmegesellschaft

eingeht (z.B. Berry 1997: 10), diesen aber erst in späteren Arbeiten explizit in seinModell

der Akkulturationsstrategien mit aufnimmt (z.B. Berry 2001: 618).

In meiner Dissertation nahmen jedoch die Dynamik und die verschiedenen Ebe-

nen interpersoneller bzw. intergruppaler Aushandlungsprozesse eine zentrale Rolle ein,

weshalb ich folgende unten abgebildete Anpassung von Berrys Modell der Akkulturati-

onsorientierungen vornahm.

Abbildung 27: AdaptiertesModell der Akkulturationsorientierungen

Quelle: Utler 2014a: 342

Die angesprochene Dynamik und die Wechselwirkungen sind im obigen Modell

wie folgt repräsentiert: Einmal, indem sowohl die ›dominante‹ Gruppe als auch der*die

›Fremde*n‹4 aufgeführt sind, die darüber hinaus durch wechselseitige Pfeile mitein-

ander in Beziehung gesetzt werden. Ergänzend werden (weitere) Einflussfaktoren

benannt, die die angedeuteteWechselwirkung bedingen bzw. verstärken.

Das von mir entwickelte Modell ist jedoch nicht das einzige, das den Wechselwir-

kungen im Akkulturationsprozess Rechnung trägt: Bourhis und Kolleg*innen (1997)

erstellen, basierend auf der Grundannahme, dass nicht nur Migrant*innen, sondern

4 In meiner Untersuchung handelte es sich stets um Einzelpersonen, deren Verhalten als fremd er-

lebt wurde.M.E. ist es aber auch denkbar, dass das Verhaltenmehrerer Personen als ›fremd‹ erlebt

wird. Hier wären aber noch weiterführende Untersuchungen wünschenswert.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 323

auch die Vertreter*innen der Aufnahmegesellschaft Akkulturationsorientierungen5

entwickeln (letztere im Hinblick darauf, wie sich Migrant*innen verhalten sollen), ein

sogenanntes Interactive Acculturation Model (Bourhis/Moïse/Perreault et al. 1997: 382).

In diesem werden die verschiedenen Akkulturationsorientierungen6 der Aufnahme-

gesellschaft mit denen auf Migrant*innenseite kombiniert und mit der Einschätzung

versehen,ob es sich dabei umeine harmonische, eine problematische oder eine konfliktreiche

Kombination handelt (z.B. Assimilation bei Aufnahmegesellschaft und Integration bei

Migrant*innen: problematisch). Neben der Abbildung der Wechselseitigkeit schlagen

die Autor*innen damit auch die Brücke von einer individuellen Perspektive hin zu einer

gesellschaftlichen, indem sie die gesellschaftliche Dimension individueller Orientie-

rungen aufzeigen. Im adaptierten Modell der Akkulturationsorientierungen (vgl. Abb.

27) geht es aber nicht nur um eine Wechselseitigkeit, sondern vor allem um die damit

einhergehende Dynamik. D.h. die Strategien werden durch das Verhalten der jeweils

anderen ›Seite‹ sowie durch ›äußere‹ Faktoren beeinflusst und wirken ihrerseits auf die

Strategien der Interaktionspartner*innen rück. Diese Dynamik wird in Abbildung 27

durch Pfeile symbolisiert. Die tabellenartige Darstellung der Kombinationen,wie sie im

Modell von Bourhis und Kolleg*innen (1997) erfolgt, mutet im Vergleich dazu ungleich

statischer an.

In meiner Arbeit (Utler 2014a) erwiesen sich zudem die psychologischen Ebenen

›Kognition – Emotion – Aktion‹ für den Akkulturationsprozess als bedeutsam: So kann

auf kognitiver Ebene eine Teilhabeerwartung vorliegen, die jedoch von ausschließenden

Handlungen (aktionale Ebene) begleitet wird. Eine diesbezügliche Ausdifferenzierung

erfolgt aber weder in Berrys Modell noch in modifizierten Modellen, die sich zum Teil

sogar nur auf die kognitive Ebene beziehen (z.B. Bourhis/Moïse/Perreault et al. 1997).

DasModell der modifizierten Akkulturationsorientierungen (Abb. 27) enthält nun einen

Vorschlag, wie den Ebenen Rechnung getragen werden könnte.

Abschließend bleibt hinzuzufügen, dass das obige Modell die Perspektive der domi-

nanten Gruppe beleuchtet und die Perspektive der Fremden nur ansatzweise herausgear-

beitetwird.Das ist auf die Tatsache zurückzuführen,dass ich inder genanntenUntersu-

chung (Utler 2014a)mit Gruppendiskussionen (wenn auch ergänzt umEinzelinterviews)

gearbeitet habe,mit der sich insbesondere die Interaktionsdynamiken in derGruppe so-

wie die Sicht der Gruppe gut abbilden lassen. Demnach scheint das Modell im Hinblick

auf die Perspektive des*r Fremden noch ergänzungsbedürftig.

In den vorausgegangenen Ausführungen wurden vornehmlich die ›klassischen‹ An-

nahmen der Integrations- und die Akkulturationsforschung herausgearbeitet und mit-

einander verglichen. Die zum Teil erörtertenWeiterentwicklungen undModifikationen

lassen aber vermuten,dass auchdieGrundannahmennicht unkritisiert bleiben:Deshalb

greife ich nun einzelne Kritikpunkte auf, um davon ausgehend auf neuere Ansätze und

die Integrationsdefinition überzuleiten, die ich in dieser Arbeit verwende.

5 Das Konzept der Akkulturationsorientierungen von Bourhis et al. (1997) weicht etwas von Berrys

Konzept ab. Für genauere Ausführungen dazu siehe Utler (2014a; 2014b).

6 Bourhis und Kolleg*innen (1997) entwickeln das Modell der Akkulturationsorientierungen von

Berry (1992) weiter, deshalb stimmen die Orientierungen (Integration, Assimilation, Separation/

Segregation, Anomie/Exklusion, Individualismus) nicht ganz mit Berrys Konzept überein.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

4.1.3 Integrationsbegriff: Kritik und Überarbeitung

Einer der gravierendsten Kritikpunkte an klassischen Integrationsverständnissen ist,

dass diesen ein allzu homogenesGesellschaftsverständnis zugrunde liege (z.B.Gögercin

2018: 175): Die Integrationsdebatten (und zwar nicht nur im öffentlichen, sondern auch

imwissenschaftlichenDiskurs) suggerierten, es gebe eine homogeneGesellschaft, in die

sich ebenfalls homogene Migrant*innengruppen integrieren müssten. Zwar gibt es Be-

mühungen, differenziertere Begriffsverständnisse einzuführen, die auch gesellschaft-

lichen Teilsystemen Rechnung tragen (z.B. Heckmann 2015: 78), der zugrundeliegende

Dualismus wird aber meist nicht aufgelöst.

Ein weiterer Kritikpunkt ist, dass Integrationsdefinitionen oft (einseitig) auf eine

verbindendemoralische oder auch kulturelle Ordnung fokussieren (z.B. Riegel 2004: 61;

Scherschel 2019: 11, s.u.). Hier ist zwar auch eine gewisse Polarisierung und Überspit-

zung der Debatte zu beobachten, beispielsweise wenn Albert Scherr (2019) Integration

»im Sinne einer Übereinstimmung aller Individuen in Bezug auf grundlegendeNormen

undWerte« (ebd.: 3) definiert; eine Forderung, die selbst im Falle vermeintlich ›homoge-

ner‹ Gesellschaften nur schwerlich erfüllbar scheint – und zwar unabhängig davon, was

konkret unter ›grundlegenden‹ Normen undWerten verstanden wird„ schließlich stim-

men nie ›alle‹ Mitglieder überein, auch nicht in zentralen Wertfragen7. Gleichzeitig ist

die Kritik insofern ernst zu nehmen, als die Definitionen und darauf aufbauendeUnter-

suchungen meist auf dualistischen, holistischen und statischen Kulturverständnissen

fußen. So suggerieren (selbst aktuelle) Untersuchungen aus demBereich der Akkultura-

tionsforschung, dass im Zuge der Akkulturation zwei Kulturen aufeinandertreffen, die

Herkunftskultur ›der‹ Migrant*innen und die Kultur ›der‹ Aufnahmegesellschaft (z.B.

English/Zhang/Tong 2021; Heu/van Zomeren/Hansen 2020; Panicacci 2019).Mit diesem

dualistischen Kulturverständnis gehen statische Konzeptionen und eine Fokussierung

auf den ›nationalen‹ Aspekt von Kulturen einher: d.h. es herrscht die Annahme vor, Kul-

tur sei etwas,was in einem Land vorgegeben ist, z.B. in Form der deutschen ›Leitkultur‹,

und alle, insbesondere auch die Neuankommenden,müssten sich daran anpassen.

Mit einem offenen und dynamischen Kulturverständnis (vgl. S. 19) entsteht jedoch

ein ganz anderes Bild. Einem derartigen Verständnis von Kultur zufolge handeln Men-

schen in den Räumen (z.B. Familie, Schule, Beruf, …), an denen sie teilhaben, gemein-

schaftlich aus, wie sie zusammenlebenmöchten. Demnach stellt sich weniger die Frage

danach, wie Neuankommende sich an die ›Leitkultur‹ anpassen können, sondern eher,

wie Neuankommende die Möglichkeit erhalten, sich an diesen Aushandlungsprozessen

zu beteiligen. Es geht hier also um Teilhabe und die Frage danach, ob diese möglich ist

undwie diese konkret ausgestaltet werden kann.Meine Ergebnisse können hierzu einen

Beitrag liefern.

Darüber hinaus scheint ein weiterer Kritikpunkt an den ›gängigen‹ Integrationsde-

finitionen von Bedeutung, der bereits im Zuge der Ausführungen zum Vielfaltsbegriff

7 Beispielhaft seienhierWertewieUmweltbewusstsein undNachhaltigkeit angeführt, die sichmitt-

lerweile zwar ohne Zweifel großer Zustimmung erfreuen, aber sicher nicht von allen Mitgliedern

der deutschen Gesellschaft geteilt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 325

Beachtung fand: die (einseitige) Fokussierung auf Migrant*innen. Obwohl der eigentli-

che Integrationsbegriff (vgl. S. 314) deutlich weiter gefasst ist, wird häufig eine Engfüh-

rung (sowohl der Debatte als auch der Begriffsdefinitionen) auf die Frage danach vorge-

nommen, ob und wie Migrant*innen sich in die Gesellschaft und ihre Teilsysteme inte-

grieren (z.B. Gögercin 2018). Das mag bei ausgewählten Fragestellungen sinnvoll sein,

gleichzeitig greift eine derartige Fokussierung nicht selten zu kurz (s.o.).Mehr noch, sie

könnte dazu beigetragen haben, dass sich Migration, wie Naika Foroutan (2019) es be-

schreibt, »zu einer Chiffre für Pluralität herauskristallisiert hat, in derenAblehnung sich

gleichermaßen die Abwehr weiterer pluraler Lebensentwürfe bündelt« (ebd.: 14). Nicht

zuletzt deshalb spricht Foroutan nicht von einerMigrationsgesellschaft, sondern von ei-

ner postmigrantischenGesellschaft,die sich auf die Ideale einer pluralenDemokratie be-

rufe.Die plurale Demokratie warte wiederummit den (wenn auch oft nicht eingelösten)

Versprechen von Anerkennung, Gleichheit und Teilhabe auf; Aspekte, die auchmaßgeb-

lich in Foroutans Integrationsdefinition einfließen: Sie definiert Integration als »dasGe-

währen von Anerkennung, Chancengleichheit und Teilhabe« (Foroutan 2019: 104).

Vor demHintergrund der obigen Ausführungen scheint diese Definition eine geeig-

neteGrundlage für vorliegendeArbeit darzustellen,weil Foroutanmit dieser gezielt vom

Migrationsaspekt abhebt undgleichzeitig denFokusdarauf richtet,welcheElemente für

gelingende Integrationsprozesse bedeutsam sind, und dabei auch den eben angespro-

chenen Aspekt der Teilhabe berücksichtigt.

An dieser Definition werde ich im Folgenden jedoch noch kleinere Modifikationen,

Ergänzungen sowie Konkretisierungen vornehmen.Dabei beziehe ich auch Erkenntnis-

se aus den theoretischen Ausführungen zur Diversität mit ein und vollziehe somit einen

Brückenschlag zwischen diesen theoretischen Konzepten; ein Brückenschlag, der sich

nicht zuletzt deshalb anbietet, da Foroutans Integrationsverständnis explizit auf plurale

Demokratien und Gesellschaften ausgerichtet ist.

Modifikation der Formulierung Gewähren von

Foroutan verwendet in ihrer Integrationsdefinition die Formulierung des Gewährens von

Teilhabe,Anerkennungund (Chancen-)Gleichheit.Darin spiegelt sich vermutlich die ge-

sellschaftstheoretische Perspektive wider, die Foroutan in ihrer Arbeit gezielt einnimmt

(Foroutan 2019: 48), imSinne von: ›Die‹ Gesellschaft gewährt Teilhabe,Anerkennungund

Gleichberechtigung jenen, denen es eben daran fehlt. Allerdings werfen sowohl die Per-

spektive als auch die Formulierung für mich verschiedene Fragen auf: Zum einenmutet

der Begriff paternalistisch an, laut Duden (online) handelt es sich beim Gewähren auch

um eine Geste der Großzügigkeit. Hier wird also eine Hierarchie (re-)produziert zwi-

schen denjenigen, die die Macht haben, etwas zu geben (ohne jedoch dazu verpflichtet

zu sein), und denjenigen, die etwas erhalten. Und auch wenn diese Hierarchien zwei-

felsohne existieren, lese ich Foroutans Ausführungen so, dass diese –nicht zuletzt durch

aktive gleichberechtigte Aushandlungen aller (z.B. Foroutan 2018: 21) –aufgelöstwerden

(sollen). Zudem suggeriert der Begriff des Gewährens, es handle sich um einen unidirek-

tionalen Vorgang,womit wechselseitige Prozesse des Gebens undNehmens vernachläs-

sigtwerden,die Foroutan in ihrenÜberlegungen starkmacht (s.u.).Daherwürde ichden

Begriff desGewährens einfach streichen,dadieDefinition auchohnediesen funktioniert.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


326 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

Teilaspekt: Teilhabe

NaikaForoutan (2019) geht in ihrenAusführungen immerwieder aufdenAspektderTeil-

habe ein, liefert aber keine explizite Definition des Begriffs. An einer Stelle spricht sie je-

doch von »struktureller, sozialer, kultureller und identifikativer Teilhabe« (ebd.: 42), was

nahelegt,dass sieTeilhabe–angelehnt andie verschiedenenEbenender Integration (vgl.

S. 315) – in verschiedenen Bereichen verortet und als wichtig erachtet.Der Fokus von Fo-

routans Ausführungen liegt allerdings auf rechtlicher undpolitischer Teilhabe (Foroutan

2019: u.a. 43f.). Das ist insofern plausibel, als Teilhabe eine gewisse Nähe zumPartizipa-

tionskonzept aufweist, ja teilweise sogar synonym verwendet wird (Tietje/Dinkelaker/

Huke 2021: 10). Tietje, Dinkelaker und Huke (2021) weisen allerdings darauf hin, dass

Partizipation ein demokratietheoretischer Begriff sei, bei demHandeln und Aktivitäten

des Individuums im Vordergrund stehen, während Teilhabe ein sozialpolitisches Kon-

zept sei, bei dem es um Aspekte sozialer Ungleichheit gehe und darum, dass Menschen

nicht ausgeschlossen werden dürfen (ebd.: 10). Mit diesem Verständnis erhält der Teil-

habebegriff auch einen normativen Charakter.

In wissenschaftlichen Beiträgen und Untersuchungen wird die obige Unterschei-

dung jedochnicht durchgängig gemacht, stattdessen ist derTeilhabebegriff sowohl sozi-

alpolitisch als auch demokratietheoretisch konnotiert: So hebt ElkeDiehl auf den sozial-

politischen Aspekt ab, wenn sie Teilhabe unter anderem in den Kontext der Gewährleis-

tung gleicher Verwirklichungschancen sowie den Schutz vor willkürlicher Ungleichbe-

handlung stellt (Diehl 2017: 9). Frank Gesemann und Kollegen (2020) hingegen operatio-

nalisieren gesellschaftliche Teilhabe in ihrer Untersuchung als freiwilliges Engagement

in Initiativen und Vereinen, als politisches Interesse und Beteiligung am politischen Le-

ben sowie als Einsatz für das lokale Wohnumfeld (Gesemann/Höfler/Seidel 2020: 49),

womit – zumindest was die ersten beiden Punkte angeht – deren Teilhabeverständnis

eine stärker demokratietheoretische Ausrichtung aufweist.

Wie die obigen Ausführungen verdeutlichen, zeichnen sich sowohl der Begriff der

Teilhabe als auch der der Partizipation – ungeachtet der Unterscheidungen in sozial-

politisch und demokratietheoretisch – durch eine starke politische Ausrichtung aus. Da

Teilhabe in vorliegender Untersuchung jedoch als ein Bestandteil der Integration ange-

sehen wird, die wiederum deutlich weiter gefasst ist, und weil Foroutan ebenfalls meh-

rere Bereiche der Teilhabe aufmacht (s.o.), scheint für vorliegende Arbeit ein breiter an-

gelegterTeilhabebegriff ratsam.Hierfür greife ich auf dasTeilhabeverständnis vonBeate

Rudolf zurück, die Teilhabe als »dazugehören zu, dabei sein in undmitgestalten von po-

litisch verfassten Gemeinwesen und gesellschaftlich begründeten Gemeinschaften von

Menschen« (Rudolf 2017: 13) begreift. Diese Definition umfasst einerseits die o.g. Teil-

habeverständnisse, geht aber insofern über diese hinaus, als eben auch »gesellschaft-

lich begründete Gemeinschaften« (ebd.: 13) und damit Familien, Nachbarschaften, der

Arbeitsplatz oder Bildungsinstitutionen mitgedacht werden, um nur einzelne Beispiele

zu nennen. Zudem lassen die allgemeineren Formulierungen desDazugehörens,Dabei-

seins undMitgestaltens Raum für kontextspezifische Anwendungen und Ausgestaltun-

genundwerdendamit demkomplexenPhänomenderTeilhabebesser gerecht als andere

Definitionen.Gleichzeitigwirddamit aber aucheinklarerRahmenumrissen,sodassder

Teilhabebegriff nicht Gefahr läuft, beliebig oder diffus zu werden, wie sich anhand des

folgenden Beispiels illustrieren lässt: Zur ›echten‹ Teilhabe genügt es nicht, dass jemand

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 327

in einerGruppe ›mit dabei ist‹, vielmehr sollte die Person sich auch aktiv einbringenkön-

nen sowie darüber hinaus die Möglichkeit haben, die Abläufe in der Gruppe mitzuge-

stalten und an Entscheidungen beteiligt zu werden. Die Bedeutung, die dieses Zusam-

menspiel aus Dabei sein und Mitgestalten für die Integration einer Gruppe hat, wurde

inmeiner Untersuchung zuDifferenzerfahrungen in plurikulturellenGruppen deutlich:

So sitzt in der Gruppe Abschlussfahrt ein Junge, Johannes, zwar stets mit dabei, wenn die

Klasse bei der Abschlussfahrt beisammen ist, beteiligt sich aber nicht an deren Unter-

haltungen, sondern spielt mit seinem i-pod, was von den anderen Gruppenmitgliedern

als (aktiver) Ausschluss erlebt wird (und was die Gruppe ihrerseits zu ausschließenden

Handlungen veranlasst) (Utler 2014a: 209). Teilhabe bedarf also nicht nur desDabeiseins,

sondern auch desMitmachens bzw.Mitmachen-›Dürfens‹.

Neben dem Dabeisein und Mitmachen enthält Rudolfs (2017) Teilhabeverständnis

noch den Aspekt des Dazugehörens, anders bei Foroutan (2018), die das Zugehörig-

keitsgefühl nicht als Teil der Integration, sondern als Folge davon erachtet. Sie schreibt:

»Diese drei Elemente [Anerkennung, Chancengleichheit und Teilhabe] erzeugen Zu-

gehörigkeit und Identifikation (Foroutan 2018: 104). Im Prinzip sind jedoch beide

Varianten denkbar: Um überhaupt von einer Gruppe zu sprechen, bedarf es nicht nur

der Teilhabe, sondern auch eines Zugehörigkeitsgefühls ihrer Mitglieder; so zumindest

die Annahme vieler sozialpsychologischer Gruppendefinitionen8 (z.B. Brown 2000: 2).

Allerdings kann auch aus der Tatsache, dass jemand bei einer Gruppe dabei ist und

diesemitgestaltet bzw. dabei sein undmitgestalten ›darf‹, ein Gefühl des Dazugehörens

resultieren. Vielleicht besteht hier aber auch gar kein Widerspruch und die beiden

Varianten Identifikation durch Integration und Integration mit Identifikation bedingen sich

wechselseitig. Ergänzend wäre auch ein Zusammenspiel auf verschiedenen Ebenen

denkbar: d.h. das Gefühl zu einer Gruppe oder Gemeinschaft (und damit zu Teilsyste-

men einer Gesellschaft) zu gehören, trägt vielleicht zu einem Gefühl ›übergeordneter‹

gesellschaftlicher Zugehörigkeit bei. Zur Fundierung dieser Annahmen bedarf es wei-

terführender empirischer Untersuchungen. Vorliegende Untersuchung kann hierzu

erste Sondierungen anbieten.

Exkurs: Inklusion

Ich möchte an dieser Stelle einen kurzen Exkurs zum Inklusionsbegriff einschieben, da

dieser sowohl im Kontext des Diversitydiskurses (z.B. Dobusch 2015; Di Blasi 2016) als

auch im Zusammenhang mit dem Integrationsbegriff (z.B. Keuchel 2016; Scherr 2019)

immerwiederVerwendungfindetundzudemeinegroßeNähezumTeilhabebegriffauf-

weist. Im Diversitydiskurs wird der Inklusionsbegriff auf zwei verschiedene Arten ver-

wendet. Einmal –wie bereits thematisiert (vgl. S. 266) – als Gegensatzpaar Inklusion und

8 Hier sei jedoch darauf hingewiesen, dass letztlich auch das Dazugehören bzw. das Zugehörig-

keitsgefühl einer Ausdifferenzierung bedürfte. So ist es, um von einer Gruppe sprechen zu kön-

nen, wichtig, dass sich die ›potentiellen‹ Mitglieder auch als solche definieren und zudem von den

anderen Mitgliedern als solche definiert werden. Wie sich diese ›Erklärung der Zugehörigkeit‹ im

Detail ausgestaltet, und ob und inwiefern sie emotional (durch ein Gefühl der Zugehörigkeit) kon-

notiert ist, gälte es weiter zu konkretisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


328 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

Exklusion im Sinne eines (gesellschaftlichen) ›Einbezugs‹ bzw. ›Ausschlusses‹. Di Blasi

beschreibt damit die Unterschiede zwischen den Diversitätsvarianten Vielheit und Ver-

schiedenheit:Während erstere sich durch Inklusion auszeichne, sei letztere exklusiv (Di

Blasi 2016: 43). Laura Dobusch (2015) hingegen zeichnet in ihrer Arbeit Exklusions- und

Inklusionsprozesse als Folge von Diversitymaßnahmen nach. Georgi (2015) wiederum

sieht Inklusion nicht erst als Folge von Diversitymaßnahmen, sondern konstatiert, dass

Inklusion ein handlungsleitendes Prinzip der Anerkennung von Vielfalt beinhalte und

somit Diversity impliziere (ebd.: 27). In diesen exemplarischen Ausführungen zum Ver-

hältnis von Diversity und Inklusion deuten sich zahlreiche (mögliche) Relationierungen

an, derenAusgestaltung auchmit vomzugrunde gelegtenBegriffsverständnis abhängt.

Darüber hinaus werde der Inklusions- und der Diversitybegriff zum Teil aber auch

synonym verwendet bzw. nur mit anderen Fokussierungen. So konstatiert Keuchel

(2016), dass der Diversitybegriff bezogen auf Nationalität/Religiosität/Herkunft Ver-

wendung finde, während der Inklusionsbegriff imHinblick aufMenschenmit Behinde-

rung gebraucht werde.

InBezugaufdas Integrationskonzept lassen sich zunächst Parallelen zumoben skiz-

zierten ›Diversity-Inklusions-Verhältnis‹ ausmachen: Zum einen erfolgen hier ebenfalls

Synonymverwendungen (z.B. Allemann-Ghionda2011: 23), zumanderenwerdendieBe-

griffe zielgruppenspezifischunterschieden, d.h. der Integrationsbegriffwird imKontext

vonMigrationverwendet,währendder Inklusionsbegriff bezogenaufMenschenmitBe-

hinderung Einsatz findet.

Doch auch hier gibt es Bemühungen um (definitorische) Unterscheidungen: Georgi

beispielsweise siehtdenzentralenUnterschiedzwischendemInklusions-unddemInte-

grationskonzept darin, dass ersteresmit einemRechtsanspruch verbunden sei,mit dem

Ziel »strukturelle (rechtliche) Rahmenbedingungen zu schaffen, die benachteiligende

Ausgangslagen ausgleichen können und Partizipation ermöglichen« (Georgi 2015: 26).

Ein differenziertes Integrationsverständnis weise zwar eine gewisse Nähe zur Inklusion

auf, da es die Ermöglichung zur Teilhabe beschreibe, aber eben ohne Rechtsanspruch.

DarüberhinauswerdenStimmen laut,die sichvomIntegrationsbegriffdistanzierenund

für den Inklusionsbegriff stark machen (z.B. Keuchel 2016; Scherr 2019; Stojanov 2020).

So ist Keuchel (2016) zufolge das Ziel der Integration eine Anpassung an das bestehen-

de System einer Mehrheitsgesellschaft (ebd.: 4), während bei Inklusionskonzepten der

individuelle Förderbedarf imVordergrund stehe,mit einem ressourcenorientiertenVor-

gehen (Keuchel 2016: 4). Ähnlich sieht dies auchScherr (2019) undplädiert dafür, den In-

tegrationsbegriff durchden Inklusionsbegriff zu ersetzen,weil letzterer für die selektive

Inanspruchnahme und Berücksichtigung individueller Fähigkeiten und Leistungen ste-

he (ebd.: 1). Scherr verleiht seiner Argumentation Nachdruck, indem er ein etwas über-

spitztes Integrationsverständnis propagiert, nämlich Integration »im Sinne einer Über-

einstimmung aller Individuen in Bezug auf grundlegendeNormen undWerte«9 (Scherr

2019: 3).

Zweifelsohne sind viele Integrationsdefinitionen – auch ohne entsprechende Zu-

spitzung – nicht unproblematisch undwerden zu Recht kritisiert (vgl. Kap. V. 4.1.3), den-

noch gibt es gute Gründe für die Beibehaltung des Integrationsbegriffs: Die oben an-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 329

geführten Inklusionsdefinitionen weisen eine starke Orientierung am Individuum auf,

was – nicht zuletzt aus psychologischer Perspektive – sehr begrüßenswert ist. Der In-

tegrationsbegriff, wie er beispielsweise von Foroutan vertreten wird, fokussiert hinge-

gen den größeren gesellschaftlichen Zusammenhang, auch wenn er Raum lässt für die

Einbettung individuellerTeilhabe/Integration/Inklusion.Somitwirdder Integrationsbe-

griff sowohl der gesellschaftlichen als auch der individuellen Perspektive (s.o.) gerecht.

Neben der Fokussierung auf das Individuum setzen viele Inklusionsverständnisse expli-

zit an benachteiligenden Ausgangslagen bzw. Ausgrenzungen an (Georgi 2015; Singer

2018: 187), Inklusion ziele auf deren Überwindung ab, wofür u.a. die Schaffung entspre-

chender struktureller Rahmenbedingungen erforderlich sei (s.o., Georgi 2015). Selbst-

verständlich ist unbestritten, dass zahlreiche Menschen und gesellschaftliche Gruppie-

rungen zum Teil sogar starke Benachteiligungen erfahren, gleichzeitig mutet eine aus-

schließliche Konzentration auf eben diesen Aspekt zu einseitig an und ist zudem sehr

voraussetzungsvoll.DiebisherigenAusführungen lassendaherdie Schlussfolgerung zu,

dass Integrationund InklusionunterschiedlicheBlickwinkel auf einander zwar ähnliche,

aber doch differenzierungswürdige Phänomene liefern. Würde nun ein Begriff durch

den anderen ersetzt, könnte das wohl eher zu einer Verwässerung der Debatte führen

und käme zudem einer konzeptuellen Verarmung gleich. Daher scheint eine Beibehal-

tung beider Begriffe ratsam, wobei ich für diese Arbeit den Integrationsbegriff wähle,

da er einengrößerenSpiel- undAnwendungsrahmenbietet undbestehendeBenachtei-

ligungen und derenÜberwindungmitdenkt, aber eben nicht voraussetzt.

Teilaspekt: Anerkennung

Den Teilaspekt der Anerkennung behandelt Naika Foroutan (2019) etwas ausführlicher

als den der Teilhabe. Als Ausgangsbasis wählt sie Axel Honneths einschlägige philoso-

phische Arbeiten und sein Verständnis von Anerkennung als, wie Foroutan es formu-

liert, »Streben nach Liebe, Recht und sozialer Wertschätzung« (ebd.: 74). Darin zeich-

nen sich – Foroutan zufolge – sowohl personale als auch gruppensoziologische Inter-

aktionsmechanismen ab (ebd.: 74f.). Foroutan ergänzt jedoch unter Rückgriff auf Paul

Ricoeur einen weiteren Aspekt, nämlich den desWiedererkennens: Anerkennung bedeute

darüber hinaus auch, dass sich Vertreter*innen nicht-dominanter Gruppen im breiten

gesellschaftlichen Spektrum wiedererkennen. Demzufolge wäre es ein Beitrag zur An-

erkennung, wenn beispielsweise Menschen mit Migrationshintergrund politische Äm-

ter oder andere gesellschaftliche Positionen (Lehrkräfte,Manager*innen usw.) überneh-

men, da andereMenschenmit Migrationshintergrund sich dann darin wiedererkennen

können. In die weiteren Ausführungen bezieht Foroutan Kritik von Nancy Fraser (Fra-

ser/Honneth 2017) ein, die an Honneths Konzept bemängelt, dass er einen zu starken

9 Diese Forderung scheint selbst im Falle vermeintlich ›homogener‹ Gesellschaften nur schwerlich

erfüllbar, und zwar unabhängig davon, was konkret unter ›grundlegenden‹ Normen und Werten

verstandenwird. Denn es stimmen nie ›alle‹Mitglieder überein, schon gar nicht in zentralenWert-

fragen.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


330 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

Fokus auf die persönlicheDimension der Anerkennung lege, da er Anerkennungsgewin-

ne ausschließlich auf einer persönlichen Ebene verortet (als Gewinn an Selbstvertrauen,

Selbstachtung und Selbstwertgefühl) (Foroutan 2019: 77). Foroutan wendet sich hinge-

gendergesellschaftlichenEbenezu,undzwarunterderPrämisse,dassdieAnerkennung

vonDiversität ein zentrales Ziel pluralerDemokratien seinmüsse.Davon ausgehend be-

handelt sie, angelehnt an die soziologische Grundstruktur strukturell, kulturell, sozial und

identifikativ (s.o.), die Anerkennungsdefizite in der Gesellschaft (Foroutan 2019: 83–109).

Vorliegende Arbeit setzt insbesondere an der persönlichen Ebene an, will aber auch

ForoutansÜberlegungenzurRolle der gesellschaftlichenEbenegerechtwerden.Deshalb

nehme ich denBegriff derWertschätzungmit hinzu: InAnlehnung an Julia Caspar (2017:

24f.) erachte ichWertschätzung als eine Facette der Anerkennung, die sich allerdings in

zwischenmenschlichen Interaktionen und damit auf Mikroebene zeigt.

Teilaspekt: (Chancen-)Gleichheit

Den Teilaspekt der Chancengleichheit fasst Foroutan (2018, 2019) in ihren Ausführun-

gen teilweise noch deutlich weiter, was sich in einer entsprechenden Schreibweise ver-

deutlicht, bei der die Chancen- in Klammern gesetzt werden oder nur der Gleichheits-

begriff verwendet wird (z.B. Foroutan 2018: 20 u. 21). Foroutan hebt insbesondere den

normativen Aspekt der Gleichheit hervor, also die Gleichheit vor demGesetz, die zudem

auch imGrundgesetz verankert ist.Gleichzeitig verknüpft ForoutanGleichheit starkmit

Anerkennung, was sie damit begründet, dass bestimmte Erfahrungen, die Angehörige

benachteiligter Gruppen machen, vergleichbar und generalisierbar seien, weshalb die

Gleichheit inderAnerkennungzentral sei:D.h.alleMenschen sollten gleichermaßenAn-

erkennung statt – wie in der Realität oft der Fall – Benachteiligung erfahren (ebd.).

Dem hier skizzierten Verständnis von Gleichheit liegt die Annahme zugrunde, dass

Menschen unabhängig von bestimmten Merkmalen (z.B. Gruppenzugehörigkeiten) als

gleich angesehen werden sollten. Darin zeichnet sich wiederum eine etwas andere Per-

spektive ab, als jene, die im Zusammenhang mit dem Diversitätskonzept herausgear-

beitet wurde (vgl. S. 269), wo Gleichheit in zweierlei Hinsicht verhandelt wird: Einmal in

ihrem Wechselspiel zur Vielfalt, wobei beide als Erzeugnis von Vergleichen gelten, die

wiederum unter Verwendung ausgewählter (wenn auch wechselnder) Merkmale durch-

geführt werden. Gleichheit besteht hier also zunächst innerhalb einer Gruppe, die sich

wiederum von anderen (ebenfalls gleichen) unterscheidet. Daran schließt sich aber die

Frage nach dem Verhältnis zwischen den jeweils voneinander verschiedenenGruppen an.

Und auch in diesem Zusammenhang wird Anerkennung gefordert, aber in Form einer

Anerkennung des gleichwertig Verschiedenen (Prengel 2019: 41).

Diese Gleichheitskonzeptionen gehen mit unterschiedlichen Handlungsimplikatio-

nen einher: Während aus dem normativen Gleichheitsverständnis die Forderung nach

Gleichbehandlung und gleichen Chancen abgeleitet wird, findet sich imDiversitätskon-

text oft die Forderung, jedes Individuum in seiner »je einmaligen Lebenslage« (Prengel

2019: 56) ernst zu nehmen,was in letzter Konsequenz bedeutet, dass hier – je nach Situa-

tion–auchunterschiedlicheBe-Handlungen sinnvoll sein könnten.Gleiches gilt auch im

Hinblick auf den Ausgleich bestehender Ungleichheiten, der ebenfalls eine ›Ungleichbe-

handlung‹ erfordern kann.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 331

Der sich hier andeutendeWiderspruch lässt sich unter Rückgriff auf Prengels Arbei-

ten relativ problemlos auflösen. Sie nimmt eineUnterscheidung in einen konservativen,

hierarchielegitimierenden und einen demokratischen Gleichheitsbegriff vor. Bei erste-

rem werden Gleichheitsrechte nur gruppenintern gewährt und Unterschiede werden

zumAnlass genommen,umHierarchisierungenundÜber- undUnterordnungen vorzu-

nehmen (Prengel 2019: 28). Beim demokratischen Gleichheitsbegriff hingegen werden

Unterschiede als gleichwertig akzeptiert, ohne Ausgrenzungen vorzunehmen (ebd.: 28).

Die im Integrationsbegriff formulierte (Chancen-)Gleichheit setzt nun an der Tatsache

an, dass Hierarchisierungen sowie Über- und Unterordnungen und daraus resultieren-

de Benachteiligungen zur alltäglichen sozialen Praxis gehören (siehe z.B. Behrmann/

Eckert/Gefken 2018). Dieses Phänomen, in dem sich ein undemokratisches Gleichheits-

verständnis andeutet, kann auch als vertikale Beziehungsgestaltung bezeichnet werden

(Prengel 2017: 32). Vor demHintergrund der obigen Ausführungen kann Gleichheit also

in zweierlei Form verstanden werden: Einmal als Ausgleich bestehender Benachteili-

gungen, zum anderen als Gleichheit in Diversität, mit gleichberechtigten Beziehungen

zwischen Verschiedenen. Abschließend bleibt zu fragen, wie sich die beiden Gleich-

heitsvarianten zueinander verhalten: Stellt ein Ausgleich von Benachteiligungen den

ersten Schritt zu Gleichheit in Vielfalt dar? Reicht das Fehlen von Benachteiligungen,

um eine gleichberechtigte Vielfalt zu erreichen? Kann es trotz gleichberechtigter Vielfalt

zu Benachteiligungen kommen? Ist die gleichberechtigte Vielfalt lediglich eine uner-

reichbare Projektionsfolie (vgl. auch S. 268) oder ist eine alltagspraktische Realisierung

möglich? Wie sieht diese dann aus? Meine Auswertungen liefern erste Antworten auf

diese Fragen.

Ergänzung: Wechselseitigkeit

Vor demHintergrund der obigen Ausführungen und imHinblick auf die Tatsache, dass

Foroutan (2018) in ihren Überlegungen zur postmigrantischen Gesellschaft sowohl die

Komponente der Aushandlung stark macht als auch betont, wie wichtig ein vomMigra-

tionsaspekt abhebender Integrationsbegriff ist, scheint – konsequent (wenn auch zu-

nächst auf Mikroebene) weitergedacht – eine Ergänzung der Integrationsdefinition um

den Aspekt derWechselseitigkeit sinnvoll.

Denn eine gleichberechtigte Aushandlung impliziert letztlich, dass die an der Aus-

handlung Beteiligten sich gegenseitig teilhaben lassen oder anerkennen, was zu Geben-

undNehmen-Verhältnissen führen kann: eine Person kann einmal als Vertreter*in einer

Gruppe in der Position sein, andere teilhaben zu lassen, während sie in einem anderen

Kontext diejenige sein kann, die Teilhabe ›erhält‹. Dieser wechselnden Dynamik könnte

stärker Rechnung getragen werden.

Im Hinblick auf die angesprochenen Aushandlungsprozesse, an denen alle gleich-

berechtigt beteiligt sein sollen, spätestens aber, was die vielfältigen Facetten der An-

erkennung angeht, gewinnt der Aspekt der Wechselseitigkeit an Bedeutung. So kann

beispielsweiseWertschätzung unabhängig von der (gesellschaftlichen) Position gegeben

werden, wobeiWechsel- bzw. Gegenseitigkeit für eine tragfähige soziale Beziehung von

nicht zu unterschätzender Bedeutung sind (z.B. Niemeyer 2013). Demnach modifiziere

ich die Integrationsdefinition für diese Arbeit wie folgt:

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

Integration ist die wechsel- und gegenseitige Anerkennung, Gleichheit und Teilhabe in-

nerhalb einer Gesellschaft und ihrer Subsysteme.

Angelehnt an Foroutan (2019: 104)mitWeiterentwicklungen durch d Verf.

4.2 Empirische Analysen

Ein Großteil der Äußerungen, die sich der Kategorie Integration und Zusammenleben zu-

ordnen lassen, stammt von geflüchteten Teilnehmenden und dreht sich um den Inte-

grationsaspekt der Teilhabe,und zwar insbesondere imHinblick auf zwischenmenschli-

chenKontakt undBeziehungsaufbau (in der ›klassischen‹ soziologischen Einteilung, die

Ebeneder Interaktion, vgl. S. 315).Dasmagdarauf zurückzuführen sein,dass einGroßteil

der Geflüchteten zum Zeitpunkt der Erhebung(en) noch nicht so lange in Deutschland

lebt und daher auch noch keine (engen) sozialen Kontakte etablieren konnte. Damit ist

den folgenden Analysen eine starke Fokussierung auf den Migrationsaspekt inhärent.

Vor demHintergrund des hier propagierten erweiterten Integrationsverständnisses ar-

beitete ich jedoch in einemweiteren Kodiervorgang dasMaterial auch nach anderen in-

tegrationsbezogenen Beispielen durch und konnte so weitere Integrationsbeispiele fin-

den, die ich ebenfalls in die Analysen mit einbeziehe.

4.2.1 Die Sicht noch nicht/nicht mehr Integrierter: Kontaktbedürfnis

In der öffentlichen (migrationsbezogenen) Integrationsdebatte wird oft konstatiert, die

Menschenwollten sichnicht ›integrieren‹,wobei auch voneinermangelndenKontaktbe-

reitschaft ausgegangenwird (Gaitanides 2016). Inmeiner Studie äußern einige geflüch-

tete Teilnehmende ein zum Teil sehr starkes Bedürfnis, dabei zu sein. Am besten veran-

schaulichen lässt sich dieses zunächst anhand eines metaphorischen Szenarios, das Leo

entwirft. Bei der Folgeerhebung im Jahr 2017 erzählt er, dass er, im ersten Jahr seiner An-

kunft und Anwesenheit in Deutschland, folgendes Bild hätte malen wollen (was er aber

nicht tat,weil er nichtmalen könne):Nämlich eineWiese, auf der er zusammenmit zahl-

reichenMenschen steht,die sichmiteinander vergnügen, reden, lachenund spielen.Von

Leo nehmen die Menschen aber keine Notiz, weil er durch einen unsichtbaren Vorhang

von ihnen getrennt ist. Er selbst kann zwar durch den Vorhang schauen, die Menschen,

die sich auf der anderen Seite befinden, aber nicht. In diesemBild spielt sich das (öffent-

liche) soziale Leben ohne Leo ab, der unfreiwillig in die Zuschauerrolle verbannt ist. Er

will, kann aber nicht teilnehmen, weil die potentiellen Kontaktpartner*innen ihn nicht

wahrnehmen. Im ersten Jahr in Deutschland fühlt sich Leo deshalb sehr einsam und al-

leine (vgl. auch Utler 2017). Dabei scheint es wichtig zu erwähnen, dass Leo zahlreiche

Kontakte zu anderen Geflüchteten unterhält, sich aber trotzdem einsam fühlt. Es geht

hier also explizit um denWunsch, mit ›Deutschen‹ in Kontakt zu kommen. Ähnlich äu-

ßern sich auch Statistik (2016) sowie Jugendliche aus derWohngruppe in L-Stadt, die im

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 333

informellen Gespräch nach dem Interview erzählen, sie hätten im Jugendzentrum zwar

schon ›Türken‹ kennengelernt, aber noch keine ›Deutschen‹10.

Die obendiskutiertenBeispiele zumKontaktbedürfniswerden allesamt vongeflüch-

teten Teilnehmenden eingebracht, was die Frage aufwirft, ob das Bedürfnis nach Kon-

takt nur bei diesen oder auch bei Vertreter*innen anderer Gruppen vorherrscht. Zu-

nächst gilt festzuhalten, dass die anderen an meiner Studie Teilnehmenden kein ver-

gleichbares Kontaktbedürfnis verbalisieren. Daraus aber zu folgern, dieses Bedürfnis

herrsche nur bei geflüchteten Teilnehmenden vor, würde wohl dennoch zu kurz grei-

fen,wie nicht zuletzt Samiras Schilderungen zumbzw.Erzählungen vomRedebedürfnis

älterer Menschen demonstrieren:

[…] ich bin in der Straße manchmal, ich bin auf die Straße manchmal und ich treffe

die alte Damen und so. Und, und ich weiß, dass sie, sie brauchen einfach etwas äh zu

reden. Gestern habe ich eine russische Frau getroffen und ich habe ihr erklärt (.) ganz

amAnfang. Ich versteh keinDeu- äh Russisch, aber siewollte einfach reden und ich, ich

war äh: for, ich glaube for zehn Minuten. Sie hat viel erzählt äh auf Russisch. Habe gar

nicht verstanden, (.) trotzdem äh, ich, ich, mh, ich äh, äh, ähm ich habe nur gehört und

ich habe gefunden, dass hatte ihr gef- äh gefällt//mhm, mhm//, ja, dass sie, sie trefft

niemand//mhm//und sie will einfach reden (Samira 2016)

Wiedie Formulierungen »ich bin auf die Straßemanchmal« (Z. 110) und »ich treffe die al-

te Damen« (Z. 110f.) vermuten lassen, handelt es sich bei Samiras Begegnungenmit älte-

ren redebedürftigenMenschen11 um keinen Einzelfall, auch wenn sie diesbezüglich eine

gewisse Vorerwartung zu haben scheint (»und ich weiß […] sie brauchen einfach etwas

[…] zu reden«, Z. 111f.). Samira veranschaulicht ihre zugrundeliegende These des Rede-

bedarfs anhand eines konkreten Erlebnisses vom Vortag, bei dem eine ältere Dame (ge-

schätzt) zehn Minuten etwas auf Russisch erzählt habe, obwohl Samira ihr gesagt hatte,

dass sie kein Russisch spreche. Das Bedürfnis, sich jemandem mitzuteilen, scheint al-

so so groß zu sein, dass die Frau es in Kauf nimmt, wenn keine wirkliche Unterhaltung

zustande kommt.DenGrund für dieses Redebedürfnis sieht Samira in einemMangel an

zwischenmenschlichen Kontakten,was wiederum auf ein Gefühl der Einsamkeit schlie-

ßen lässt. Trotz der einseitigen Konversation hat Samira den Eindruck, dass es der Frau

10 Diese Aussage ist, was die Integrationsthematik angeht, ebenfalls interessant, tut sich hier doch

eine weitere Gruppendifferenzierung auf, bei der sich die Frage stellt, ob es sich dabei um ›Selbst-

oder Fremdzuschreibungen‹ handelt. Zudem wäre zu fragen, wie diese Zuschreibungen entste-

hen. Da ich diese Äußerung jedoch nur handschriftlich dokumentiert habe, darüber hinaus aber

kein weiteres Datenmaterial zur Verfügung steht und außerdem keine unmittelbare Verbindung

zur Forschungsfrage hergestellt wird, belasse ich es an dieser Stelle mit dem Hinweis auf ei-

nen möglicherweise interessanten Forschungsgegenstand ohne selbst weitere Analysen vorzu-

nehmen.

11 Samira spricht nur von älteren »Damen«, mit denen sie sich auf der Straße unterhalte. Allerdings

vermute ich, dass das eher daran liegt, dass sie insbesondere mit Frauen das Gespräch sucht, wohl

auch, weil sie sich für die Frau im öffentlichen Raum interessiert (vgl. S. 205). Was jedoch das Re-

debedürfnis älterer Menschen angeht, nimmt sie keine weiteren geschlechtsspezifischenMarkie-

rungen vor, weshalb ich es für gerechtfertigt halte, eine Generalisierung auf ältere Menschen vor-

zunehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

gutgetan hat, mit jemandem zu sprechen, die ihr zuhört (auch ohne sie zu verstehen),

was einmalmehr Rückschlüsse auf das Ausmaß der Einsamkeit und des daraus resultie-

renden Redebedürfnisses zulässt.

Samira scheint das Kontaktbedürfnis nicht nur bei älteren ›deutschen‹ Menschen zu

verorten,sondernallgemeinbei ›älteren‹Menschen,die inDeutschland leben.Gleichzei-

tig ließe sichnatürlich fragen,obdie offenbar russischebzw.russlanddeutscheHerkunft

der Frau ihre Desintegration nicht noch verstärkt: So könnte die Sprachhürde den Kon-

taktaufbau zu ›Deutschen‹ erschweren und vielleicht bestehen auch keine Anschluss-

möglichkeiten an eine russischsprachige Community.

Da es also auch bei Vertreter*innen anderer Gruppen ein Bedürfnis nach Kontakt zu

geben scheint, stellt sich die Frage,warum ich darüber nur Aussagen aus ›zweiter Hand‹

erhalten habe.Wie ich vermute, kommt dieses Ergebnis durch die Kombination aus For-

schungsgegenstand und Zusammensetzung der ›deutschen‹ Teilnehmenden zustande:

Meine Stichprobe umfasst kaum ältere nicht mehr berufstätige Menschen und offenbar

auch sonst keine Vertreter*innen von Gruppen, die wenig soziale Kontakte haben. Hier

mag aber auch mit hineinspielen, dass die anderen Teilnehmenden, falls sie wenige So-

zialkontakte hätten (ob das so ist oder nicht, kann hier nicht geklärt werden), dies nicht

mit Deutschland in Verbindung bringenwürden,weil im Alltagsverständnis nur diemi-

grationsbezogene Integrationsthematik (nicht aber andere) mit Deutschland verknüpft

ist (sind).

VordemHintergrundder obigenAnalysen lässt sich konstatieren,dass insbesondere

dann ein Kontaktbedürfnis zu bestehen scheint, wennMenschen neu nach Deutschland

(oder in einen anderen Teil Deutschlands) kommen und (noch) niemanden kennen oder

aber, wenn aufgrund einer Veränderung der Lebenssituation (sei es durch Tod o.ä.) be-

stehende soziale Netzwerke wegbrechen. Zur Frage, wann Einsamkeit und Kontaktbe-

dürfnis explizitmit Deutschland in Verbindung gebracht werden,wärenwiederumwei-

tere Untersuchungen nötig. In meiner Studie wird die Verknüpfung bei eigenen Erfah-

rungen als Neuangekommene*r hergestellt oder aber, wenn Desintegrationsphänome-

ne beobachtet werden, die den Teilnehmenden so aus ihren Herkunftsländern nicht be-

kanntwaren.Abschließendwidme ichmichnochderFrage,ob esunterdenGeflüchteten

(da das Kontaktbedürfnis älterer Menschen nur aus ›zweiter Hand‹ erwähnt wird, kön-

nenzudieserGruppekeinenäherenAnalysenangestelltwerden)Unterschiedebezüglich

des Kontaktbedürfnisses gibt. Zunächst scheint das Bedürfnis nach Kontakt über alle

befragten Altersgruppen hinweg zu bestehen und sich auch nicht oder zumindest nicht

ausschließlich an der Größe des Wohnorts festzumachen. Interessant ist aber, wer kein

Kontaktbedürfnis äußert: Teilnehmende mit Kindern. Hier kann einerseits angenom-

men werden, dass Menschen, die mit ihrer Familie (oder zumindest einem Teil davon)

nach Deutschland gekommen sind, kein Bedürfnis nach Kontakt haben, weil sie bereits

in ein sozialesNetzwerk eingebunden sind,das sie auffängt.Andererseits ist zubetonen,

dass die Geflüchteten, die ein starkes Kontaktbedürfnis haben,meist sehrwohl in sozia-

le Netzwerke mit anderen Geflüchteten eingebunden sind (s.o.). Demnach müssen hier

weitereGründe inBetracht gezogenwerden: Sokönnte es sein,dassGeflüchtetemitKin-

dern leichtermit Vertreter*innen der Aufnahmegesellschaft in Kontakt kommen.Dafür

spricht, dass Yavur (2016), der alleine mit seinem Sohn nach Deutschland geflohen ist,

davon spricht, Freunde in Deutschland zu haben. Und Sunny (2017), die zum Zeitpunkt

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 335

der Befragung einen Sohn im Vorschulalter hat, fotografiert viele Begebenheiten wie

Straßenfeste oder Veranstaltungen für Kinder (z.B. Besichtigungstermine bei der Feu-

erwehr), bei denen auch andere Menschen (mit) abgebildet sind. Das heißt zwar nicht

automatisch, dass sich aus diesen Begegnungen engere Beziehungen entwickeln, aber

zumindest scheint es nicht an Gelegenheiten und potentiellen Möglichkeiten zum Kon-

taktaufbau zumangeln.

4.2.2 Die Sicht ›der Integrierten‹12: Interesse und Verantwortungsabgabe

Wie im Theorieteil deutlich wurde, bedarf es für den Kontaktaufbau, beispielsweise

zwischen Geflüchteten und Vertreter*innen der Aufnahmegesellschaft, stets einer

beiderseitigen Kontaktbereitschaft (vgl. S 321). Angesichts des starken Kontaktbedürf-

nisses vieler geflüchteter Teilnehmender stellt sich daher die Frage, ob und inwiefern

›integrierte‹ Vertreter*innen signalisieren, Kontakt zu noch nicht oder nicht mehr

integrierten Personen aufzunehmen oder zumindest aufnehmen zu wollen. ›Die in-

tegrierten Teilnehmenden › äußern sich zwar nicht oder allenfalls ansatzweise dazu,

Kontakt zu ›Nicht-Integrierten‹ zu suchen, aus den Schilderungen und Erzählungen

mehrerer Teilnehmender lässt sich aber ableiten, wo die Verantwortung für Inte-

grationsmaßnahmen verortet wird, welche Schwierigkeiten antizipiert werden und

welche Haltung zum Kontakt mit (noch) Nicht-Integrierten besteht und wodurch diese

begünstigt wird.

Zunächst scheinen integrierte Teilnehmende davon auszugehen, dass in Deutsch-

land ausreichend (strukturelle) Maßnahmen erfolgen, um Vertreter*innen nicht inte-

grierter Gruppen die gesellschaftliche Teilhabe zu ermöglichen. Sophie (2016) illustriert

dies amBeispiel ältererMenschen, denen durch barrierefreie Zugänge, aber auch durch

Altenheime die Teilhabe ermöglicht werde. Aus ›Integriertensicht‹ wird also (zumindest

was die Gruppe älterer Menschen angeht) die Zuständigkeit für die Gewährleistung der

Teilhabe auf einer übergeordneten, strukturellen Ebene angesiedelt. Was die individu-

elle Ebene angeht, gehen integrierte Personen möglicherweise davon aus, dass Kontak-

te ›von selbst‹ zustande kommen, und sehen sich vielleicht auch weniger in der ›Bring-

schuld‹. Ich erinnere mich in diesem Zusammenhang an ein interkulturelles Seminar,

das ich vor Jahren in einer Mittelstadt in Niederbayern gehalten habe und bei dem sich

ein Teilnehmender zumThema Integration vonMigrant*innenwie folgt äußerte: Er und

seine Freundewürden imGasthaus doch immer amStammtisch sitzen, da könnten sich

doch alle, auchMigrant*innen, jederzeit dazugesellen.Ungeachtet der Frage, ob sich die

Kontaktaufnahme in der Realität vergleichbar unproblematisch gestalten würde, deutet

sich hier an, dass sich ›Integrierte‹ nicht dafür verantwortlich sehen, den ersten Schritt

in der Kontaktherstellung zu Nicht-Integrierten zu unternehmen.

12 Ich möchte hier nochmal betonen, dass sich in dem Integrationsverständnis, das ich dieser Arbeit

zugrunde lege, Integration nicht nur auf ›die‹ Gesellschaft, sondern auf zahlreiche gesellschaft-

liche Gruppen bezieht. Demnach kann eine integrierte Person in anderen Kontexten auch nicht

integriert sein. Wenn ich hier von »Integrierten« spreche, dann also nur bezogen auf die jeweilige

Referenzgruppe.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


336 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

Doch auch wenn sich ›Integrierte‹ weniger in der Verantwortung für den interper-

sonellen Kontaktaufbau zu sehen scheinen, so bedeutet dies nicht, dass sie nicht am

Schicksal geflüchteter Menschen Anteil nehmen würden. Diese Anteilnahme lässt sich

beispielsweise anhand der Ausführungen von Flora veranschaulichen, die sich im Jahr

2016, in demdieThemen Flucht undGeflüchtete inDeutschland sehr präsent sind,wie folgt

äußert:

[…] deswegen hat mich das halt schon irgendwie beschäftigt, dass, (.) wie’s dene halt

so geht. Also i war net dorten in dem Flüchtlingsheim und so, aber (.) so (.) drüber

nach=(.)=gedacht hab ich schon und deswegen hab i irgendwie dacht des gehört

mit eine, weil des zurzeit so aktuell is und//mhm//irgendwie keine Ahnung des (.)

sch=spricht mich halt irgendwie o so zu wissen wies dene geht (Flora 2016)

Der obigenTextpassage gingenAusführungendazu voraus,dass Floranahe einer Flücht-

lingsunterkunft wohne und dass ihre Mutter – die Lehrerin ist – in der Vergangenheit

ein Mädchenmit Fluchthintergrund unterrichtet habe. Diese beiden Faktoren scheinen

dazu beigetragen zu haben, dass sich Floramit der Situation von Geflüchteten ausein-

andersetzt.Wobei die Auseinandersetzung vor allem auf einer kognitiven Ebene erfolgt,

indem sich Flora über dasWohlbefinden derMenschen, die in der benachbarten Flücht-

lingsunterkunft leben, Gedanken macht. Dieses ›Gedanken Machen‹ kann als Interes-

se aufgefasst werden, d.h. als kognitive Anteilnahme an einer anderen Person darstellt

(Krapp 2021: 883). Allerdings bleibt es bei der kognitiven Anteilnahme, konkrete Schrit-

te der Kontaktaufnahme werden von Flora nicht unternommen, wie sie selbst mit dem

Hinweis, noch nicht in der Asylunterkunft gewesen zu sein verdeutlicht. Die Tatsache,

dass sie an dieser Stelle die Kontaktaufnahme ins Spiel bringt, könnte darauf hindeuten,

dass sie grundsätzlich offen ist für Kontakt, oder diesen vielleicht auch als logische Kon-

sequenz ihrer Anteilnahme sehenwürde.Warum Floradann aber keineKontaktversuche

unternimmt, darüber können hier nurMutmaßungen angestellt werden: Grundsätzlich

steht anzunehmen, dass die Rahmenbedingungen nicht auf Kontaktaufbau ausgelegt

sind (oft regeln Security-Dienste den Zugang zu Asylunterkünften) und es darüber hin-

aus als sozial unangemessen erachtet würde, einfach anlasslos bei einer Unterkunft auf-

zutauchen. Hier deuten sich also Kontakthindernisse an, die an anderer Stelle (vgl. S.

337f.) noch näher erörtert und analysiert werden.

Floras Ausführungen sind aber auch deshalb interessant, weil sie andeutet, warum

sie sich für das Wohlergehen geflüchteter Menschen interessiert. Zunächst verweist sie

auf die Aktualität des Themas, worin sich vermutlich die, im Jahr 2016 (noch) stark prä-

sente und damals schon alsWillkommenskultur bezeichnete Haltung gegenüber Geflüch-

tetenwiderspiegelt. Abgesehen von der Präsenz desThemas erwähnt Flora aber auch be-

stehende Vorurteile gegenüber Geflüchteten als Grund für ihre Anteilnahme (»weil oft

Vorurteile gegen die san«, Z. 132–133, Flora 2016). Dabei geht es ihr jedoch nicht um ihre

eigenenVorurteile (Flora betrachtet sich aufgrund eines Jahre zurückliegendenKontakts

zu einem geflüchteten Mädchen als vorurteilsfrei), sondern um die Vorurteile, die Flora

(2016) in der Gesellschaft wahrnimmt.Diesen wiederum scheint Flora informiert begeg-

nen zu wollen, wie sich auch daran zeigt, dass sie ein Deutschwörterbuch fotografiert,

das sie als Symbol für die Schwierigkeit sieht, die deutsche Sprache zu lernen.Die Situa-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 337

tion derGeflüchteten lässt sich also– für Flora–besser verstehen, indemsie sich und vor

allem anderen diemöglichenHerausforderungen der Integration (das) vor Augen führt.

4.2.3 Hindernisse beim Kontaktaufbau

In den beiden vorausgegangenen Teilkapiteln wurden die Perspektiven integrierter und

(noch) nicht integrierter Personen einander gegenübergestellt. Darin offenbarten sich

erste Hindernisse und Erklärungen dafür, warum sich der Kontaktaufbau stellenweise

schwierig gestaltet. Dieses Teilkapitel greift die bereits genannten Aspekte nochmal auf

und arbeitet darüber hinaus auch weitere Hindernisse heraus. Wie sich zeigt, können

zu verschiedenen Zeitpunkten Schwierigkeiten zutage treten: entweder bereits bei der

Kontaktaufnahme oder aber beim Kontakt selbst.

Unterschiedlich stark ausgeprägte Kontaktbedürfnisse

Wie sich oben bereits abgezeichnet hat, hat Leo den Eindruck, dass er von der Aufnah-

megesellschaft nicht wahrgenommenwird, was auf ein geringer ausgeprägtes Kontakt-

bedürfnis auf Seiten der Vertreter*innen der Aufnahmegesellschaft schließen lässt, was

vielleicht auchdaher rührt,dass dieMenschenbereits über Sozialkontakte verfügen (wie

ja auch das Bild der miteinander interagierenden Menschen nahelegt, das Leo im über-

tragenen Sinn zeichnet).

Wohnort und Wohnsituation

Leo führt seine Einsamkeit auch darauf zurück, dass er im Jahr seiner Ankunft in ei-

nem kleinen Dorf lebt, in dem es kaumMöglichkeiten gibt,Menschen zu treffen.Wobei

hier betont sei, dass Yavur, der mit seinem Sohn ebenfalls in A-Dorf lebt, eben nicht von

der Einsamkeit dort berichtet, sondern vielmehr davon, viele Freunde zu haben (s.o.),

so dass hier anzunehmen steht, dass derWohnortmit anderen Faktoren inWechselwir-

kung steht.

Neben dem Wohnort kann aber auch die Wohnsituation den Aufbau von Kontakten

erschweren. So trägt aus Statistiks (2016) Sicht die Unterbringung von Geflüchteten in

Asylunterkünften dazu bei, dass diese unter sich blieben; eine Einschätzung, die sich

auch aus der anderen Perspektive bestätigt: Die Unterkünfte scheinen auf Flora unnah-

bar zu wirken (vgl. S. 336).

Mangel an Kontakträumen

Aber auch abgesehen von den o.g. strukturellen Gegebenheiten, die die Möglichkeiten

zum Kontaktaufbau stark einschränken, scheint es für viele nicht oder nicht mehr

integrierte Menschen in Deutschland schwierig, mit anderen Menschen in Kontakt zu

kommen. Soziologische Überlegungen setzen diesbezüglich oft erst einen odermehrere

Schritte später an und beschäftigen sich beispielsweise mit der Frage, wodurch inter-

ethnische Eheschließungen begünstigt werden (vgl. Heckmann 2015: 189). Allerdings

räumt Heckmann ein: »Dass es im Bereich der sozialen Integration zu interethnischen

Freundschaften und Eheschließungen kommt, ist zunächst einmal an die grundlegen-

de, wenn auch banale Bedingung gebunden, dass man sich überhaupt begegnen kann«

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


338 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

(ebd.: 189).Hierfür empfiehlt Heckmann die Etablierung »interethnischer Kontakt- und

Begegnungsprogramme« (ebd.: 190).

InmeinerUntersuchungdeutet sich jedoch an,dass esweniger an spezifischenKon-

taktprogrammen oder Festen mangelt, als an Begegnungsorten und -räumen, die nicht

zeitlich begrenzt, sondern fest etabliert sind und wo kontinuierlich Begegnungen mög-

lich sind.DerMangel anderartigenRäumen lässt sichanhandeinesBeispiels vonLeound

seinen Freunden veranschaulichen, die im ersten Jahr der Erhebung massive Schwie-

rigkeiten hatten, Menschen zu treffen und die sich deshalb für den Besuch einer Messe

in der Kirche entschieden (s.u.). Die Kirche erschien ihnen dabei als geeigneter Begeg-

nungsraum, vielleicht, weil dieser kostenlos zugänglich ist und dort regelmäßig und zu

festenUhrzeitenMessen stattfinden,die von einer größerenAnzahl anMenschen aufge-

sucht werden. Insofern ist also zumindest planbar, wann es die Möglichkeit gibt, Men-

schen zu treffen, die zudemnicht an einem vorübergehen, sondern über einen gewissen

Zeitraum an einem Ort verweilen. Wie Leo und seine Freunde jedoch feststellen ›müs-

sen‹, ist die Kirche – zumindest im deutschen Kontext und im Rahmen regulärer Mess-

dienste – kein Ort zum Knüpfen neuer Kontakte (s.u.). Abgesehen davon, dass es kaum

kostenlos zugängliche Begegnungsorte gibt, scheint es darüber hinaus also noch kul-

turelles Wissen zu bedürfen, um einschätzen zu können, welche Orte sich besser und

welche schlechter eignen,Menschen kennenzulernen.

DasFehlen vonKontakträumen trifft aber nicht nurNeuankommende, sondern auch

andere, nicht-(mehr)-integrierte Menschen, wie Samiras Beispiel der älteren Menschen

verdeutlicht, die im öffentlichen Raum Gespräche mit ihr beginnen (vgl. S. 333). Über

ähnliche Erfahrungen verfügte eine ehemalige Studentin13 von mir: Sie jobbte an einer

Supermarktkasse, wo des Öfteren ältere Menschen mit ihr ein Gespräch begonnen ha-

ben.Wenn sie sich darauf einließ, reagierten dieKolleg*innen irritiert,was einmalmehr

zeigt, dass es dezidierte Vorstellungen dazu gibt, welche Orte Kontakträume darstellen

und welche nicht.

Es scheint also in Deutschland relativ klar vorgezeichnete Orte zu geben, an denen

Kontaktaufbau gewünscht, vorgesehen oder wenigstens akzeptiert ist. Von diesen Kon-

taktaufbauschemata wird – meinem Eindruck zufolge – nur in Ausnahmesituationen

abgewichen (z.B. bei Ereignissen, bei denen Menschen im selben Raum etwas Unvor-

hergesehenes, aber Gravierendes gemeinsam erleben, wie z.B.mehrstündige Strecken-

sperrungen einer Bahnlinie o.ä.).

Kulturelle und Intergruppenfaktoren

Im vorausgegangenen Teilkapitel deutete sich bereits an, dass ungeachtet bestehender

Herausforderungen von neuangekommenen Teilnehmenden Kontaktversuche unter-

nommen werden, die sich dann aber – nicht zuletzt aufgrund kultureller Faktoren –

ebenfalls schwierig gestalten (können). Zur Veranschaulichung dessen gehe ich etwas

näher auf Leos Besuch derMesse (s.o.) ein:Wie erwähnt besuchten er und seine Freunde

im Bemühen, Kontakte zu knüpfen, eine Messe in der Kirche. Als die Messe beendet

war, sprachen sie eine ältere Dame an und boten ihre Hilfe im Haushalt und Garten an.

13 Sie besuchte im Sommersemester 2021 das von mir an der Universität Bayreuth angebotene Se-

minar Interkulturelle Psychologie.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 339

Sie gaben der Dame ihre Telefonnummern, die meldete sich allerdings nicht, worüber

Leo sich enttäuscht, aber auch verwundert zeigt. Auf meine Nachfrage hin erläutern

Leo und seine Freunde, im Irak hätten ältere Menschen dieses Angebot wohl ohne Zö-

gern angenommen14. Mögliche Erklärungen für das Scheitern dieses Kontaktversuchs

liefern sowohl interkulturelle als auch Intergruppenansätze, wobei auch hier von einer

Wechselwirkung ausgegangen werden kann.Was kulturelle Erklärungsansätze angeht,

scheinen die sog. interpersonelle Distanzdifferenzierung bzw. Distanzregulierung

(Schroll-Machl 2016: 154) sowie Sachorientierung eine Rolle zu spielen: So werden in

Deutschland zwischenmenschliche Kontakte (zwischen einander unbekannten Indivi-

duen) häufig Schritt für Schritt aufgebaut, d.h. zu Beginn verhalten sich die Beteiligten

eher neutral zueinander, eine Öffnung (emotional, aber auch was den Zutritt zu privaten

Räumen angeht) erfolgt erst,wenn die Individuen einander besser kennengelernt haben

(was Wochen oder Jahre dauern kann). Vor diesem Hintergrund kann das Angebot

von Leo und dessen Freunden schnell falsch interpretiert werden, z.B. als ›unseriöses

Angebot‹ (was zunächst vollkommen unabhängig von der Herkunft derer ist, die das

Angebot unterbreiten). Hinzu kommt, dass es in Deutschland selbst in der erweiterten

Familie nicht durchwegs üblich ist, Hilfe im Haushalt oder Garten anzunehmen (siehe

Individualismus, Schroll-Machl 2016: 206–207). Stattdessen wird eher auf professio-

nelle Angebote zurückgegriffen, worin sich in gewisser Weise eine Sachorientierung

widerspiegelt (Schroll-Machl 2016: 54).15

Abgesehen von diesen kulturellen Einflussfaktoren ist aber nicht auszuschließen,

dass Vorurteile, rassistische Einstellungen gegenüber Geflüchteten und/oder Bedro-

hungsgefühle dazu beigetragen haben, dass die Frau das Angebot nicht angenommen

hat. Diese könnten die o.g. Lesart des unseriösen Angebots noch verstärkt haben. Dass

»deutsche Leute« Angst vor dem Kontakt mit Geflüchteten haben könnten, vermutet

auch Statistik, wobei er diese Angst auf beiden Seiten verortet: auch Geflüchtete hätten

Angst. Worin sich diese Angst begründet, bleibt zwar unklar, allerdings scheinen viele

Geflüchtete auch davon auszugehen, dass Vertreter*innen der Aufnahmegesellschaft

ihnen gegenüber Ängste oder Vorurteile haben könnten, weshalb sie von einer Kontakt-

aufnahme absehen. Kaffee schwarz (2016) wagt beispielsweise vor dem Hintergrund der

Ereignisse in der Kölner Silvesternacht16 nicht,Mädchen auf der Straße zu grüßen (auch

dann nicht, wenn diese zu ihm ›Hallo‹ sagen), weil er (und seine Freunde) Angst davor

haben, Probleme zu bekommen.

Personen- und situationsbezogene Faktoren

Neben kulturellen und Intergruppenfaktoren leisten vermutlich auch persönliche so-

wie alters- bzw. entwicklungsbedingte Faktoren ihren Beitrag dazu, dass von Nicht-In-

14 Leo erzählt nachAbschluss des Interviews vondiesemErlebnis,weshalbhierzu keineTonaufnahme

vorliegt und ich auf meine Beobachtungsnotizen zurückgreife.

15 Das zeigt sich schon allein daran, dass eine google-Recherchemit dem SuchbegriffHilfe im Garten

182.000.000 Treffer liefert, wobei auf den ersten Seiten nur bezahlte Angebote erscheinen. In den

Anzeigen selbst wird dann häufig mit Schlagwörtern wie »kompetent, professionell, zuverlässig«

geworben.

16 Die Kölner Silvesternacht steht im öffentlichen deutschen Diskurs fürmassenhafte sexuelle Über-

griffe auf Frauen, ausgehend von »Flüchtlingen« (vgl. Drüeke 2016: 5 u. 8).

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


340 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

tegrierten keine Kontaktversuche unternommen werden. So erzählt Kaffee schwarz im

Rahmen der ersten Erhebung davon, dass er und seine Freunde deutsche Jugendliche

beim Fußballspielen beobachteten hätten und sie eigentlich mitspielen wollten. Aller-

dings haben sie die Jugendlichenwohl nie gefragt, ob siemitspielen dürften; stattdessen

entschieden sich Kaffee schwarz und seine Freunde, zum McDonald‘s zu gehen, und das

wohl wiederholt (»abermeistens gingen wir zuMcDonald‘s«, Z. 194–195, Kaffee schwarz

2017). Dass sie die Jugendlichen nicht mal fragen, ob sie mitspielen dürfen, kann auch

mit Schüchternheit bzw. einer Angst vor Zurückweisung zu tun haben. Dafür sprechen

entwicklungspsychologische Untersuchungen, die gerade in der Phase der Adoleszenz

ein hohes Maß an sozialen Ängsten nachweisen (Essau/Conradt/Petermann 1999), wo-

bei in einer Untersuchung von unbegleitetenminderjährigenGeflüchteten inNorwegen

u.a. die o.g. Intergruppenfaktoren (wie wahrgenommene Diskriminierung) zusätzlich

zu deren Entstehung beitrugen (Jore/Oppedal/Biele 2020).

4.2.4 Kontaktmodelle

Die Kontaktherstellung gestaltet sich zwar – wie oben ausführlich dargelegt – in

Deutschland oft schwierig, ist aber auch nicht unmöglich. Vielmehr verfügen viele

Teilnehmende gerade im zweiten Jahr der Erhebung über zahlreiche Kontakte. Dieses

Teilkapitel widmet sich daher der Frage, wie diese Kontakte zustande kommen und

in welchem Kontext sich diese etablieren. Ich spreche hier von Kontaktmodellen, d.h.

es handelt sich um verschiedene Varianten oder Arten des Kontakts, die sich gegen-

seitig nicht ausschließen, stattdessen kann ein Individuum mehrere Kontaktmodelle

mit unterschiedlichen Personen etablieren. Eingangs sei noch erwähnt, dass die Kon-

takte zwischen Geflüchteten und ›Deutschen‹ oft – wenn auch nicht immer – durch

Personen zustande kommen, die sich ehrenamtlich oder auch im Rahmen ihrer beruf-

lichen Tätigkeit für Geflüchtete engagieren, was auf eine zentrale Rolle und Bedeutung

ehrenamtlichen Engagements (auch) für den Kontaktaufbau verweist.

Besuchender Kontakt

Als Aufhänger für die Rekonstruktion des ersten Kontaktmodells, das ich als ›besuchen-

der Kontakt‹ bezeichne, wähle ich ein Foto (vgl. Abb. 28), das Statistik im ersten Jahr der

Befragung, also 2016, aufgenommen hat: Es zeigt eine junge Frau, die an einer geöffne-

ten Zimmertüre steht.

Das Foto lässt sich in drei Segmente aufteilen: Das erste wird von einer jungen Frau

eingenommen, die sich im Zentrum des Fotos befindet. Das zweite Segment setzt sich

aus einer Wand, einer verschlossenen Holztür und einer Kommode zusammen, auf der

sich Kisten befinden. Das dritte Segment befindet sich links und rechts an den Bildrän-

dern. Es besteht aus Teilen eines Türrahmens, an dessen rechtem Rand eine Pinnwand

und ein Schlüsselbrett zu sehen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 341

Abbildung 28: Junge Frau an geöffneter Zimmertür

Foto Nr. 14, Statistik (2016)

Die junge Frau inder Bildmitte trägt ein offenesKaro-Hemdunddarunter ein schwarzes

Oberteil. Die langen blonden Haare hat sie zu einem Pferdeschwanz gebunden, wobei

ihr einzelneHaarsträhnen ins Gesicht fallen. Die junge Frau ist bis zur Taille abgebildet,

sie blickt frontal und lächelnd in die Kamera, ihre linke Schulter (von der Betrachterin

aus gesehen) ist leicht nach hinten versetzt, was ihre ansonsten eher statisch anmuten-

de Körperhaltung etwas dynamischer wirken lässt. Ihr Gesamtauftreten (Kleidung, Fri-

sur sowie die Tatsache, dass sie nicht auffallend geschminkt ist) wirkt leger, es scheint,

als sei das Foto in der Freizeit entstanden. Alternativ könnte sie sich auch in einem be-

ruflichen Kontext bewegen, in dem es keine strengen Kleidercodes gibt. Die Frau ist al-

lerdings nicht bei einer bestimmten Tätigkeit zu sehen, sondern ›einfach nur so‹. Damit

erinnert die Art, wie die junge Frau abgebildet ist, ein wenig an touristische Fotos, mit

denen gezeigt wird (oder werden soll), dass ›man/frau‹ an einem bestimmten Ort war

(Thurner 1992). Gleichzeitig könnte es sich auchumeinePortraitaufnahmehandeln, zur

Erinnerung an den*die Fotografierte. Aber auch bei Internetauftritten verschiedenster

Organisationen sind die Mitarbeitenden bisweilen so oder zumindest ähnlich abgebil-

det (vgl. transcript o.J.).

Beim Einbezug der Segmente zwei und drei zeigt sich, dass das Setting eher kein

touristisches ist, d.h. dieUmgebungzeichnet sichnicht – zumindest nicht auf denersten

Blick – durch etwas ›Besonderes‹ aus, wie aufwändige Verzierungen, historischeGebäu-

de oder beeindruckende Naturformationen. Vielmehr befindet sich die Frau in einem

›normal‹wirkendenHausinnern, genauer gesagt scheint sie in einemTürrahmenmit of-

fener Tür zum Flur zu stehen. Die Aufnahme erfolgt vom Innern eines Raumes, wie zu-

mindest derHintergrundvermuten lässt, derwie ein Flur aussieht:Hinter der Frau ist ei-

ne verschlosseneHolztür zu sehenanderem linken innerenTürrahmen (imoberenDrit-

tel) sich eine längliche durchsichtige Plastikschiene befindet, die links und rechtsmit je

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


342 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

einer Schraube befestigt ist undwie eine,wenn auch leere, Vorrichtung für einNamens-

schild wirkt. Rechts neben der Tür (und hinter der jungen Frau) befindet sich eine Kom-

mode, auf der zwei Kisten stehen. Die Kommode hat im oberen Drittel ein Glasfenster,

das einen Blick auf die in der Kommode befindlichen Dinge freigibt: dort liegen mehr-

farbige Textilien, die aber nicht näher bestimmbar sind undwie ›hineingestopft‹ wirken

(zumindest überlagern sich die Farben und es zeichnen sich einige Falten ab). Amunte-

renEndederKommodescheinenTurnschuhezustehen,wieein roterSchriftzugaufwei-

ßemUntergrund vermuten lässt. Zwischen Kommode und (rechtem) Türstock befindet

sich ein Schalter, da dieser keinenweiterenAufdruck hat, handelt es sich vermutlich um

einen Lichtschalter (Klingeln sindmeist durch entsprechende Symbole oder eine Kom-

bination mit einemNamensschild gekennzeichnet). Da sonst kein weiterer Schalter zu

sehen ist, scheint es auch keine Klingel zu geben, was wiederum vermuten lässt, dass

es sich hier nicht um ein ›klassisches‹ Mietshaus handelt, sondern vielleicht eher um ei-

ne Art Wohnheim. Dafür spricht, dass im Flur eine Kommode steht, was zumindest in

größerenMietshäusern eher unüblich ist, da die Vermietenden, die auch für denBrand-

schutz verantwortlich sind17, dies oft untersagen.

Segment 3wirkt, da es sich andenBildrändernbefindet unddurch zweiweiße gera-

de Linien geprägt ist, wie ein zusätzlicher Bilderrahmen. Zudemoffenbart sich ein Blick

auf einen Teil des Zimmerinnern (von dem aus fotografiert wird). Im oberen Drittel be-

findet sich eineKorkpinnwand, auf dermehrerebuntePinnadeln verteilt sind.Die Pinn-

wand soll offenbar der Wochenplanung dienen, wie die vier am linken Rand befindli-

chengelbenSchilder vermuten lassen, aufdenenMontag,Dienstag,MittwochundDon-

nerstag steht. Die Pinnwand wirkt unbenutzt, oder es gibt nur wenig zu planen, da (zu-

mindest fürMontag bis Donnerstag) keineWochenaktivitäten zu sehen sind. Unter der

Pinnwand ist ein Teil eines schwarzen Schlüsselbretts zu sehen, an dem ein Schlüssel

hängt, was wiederum darauf hindeutet, dass die Tür tatsächlich eine Art Wohnungstür

bildet, die das Innere vom stärker Öffentlichen, Äußeren abgrenzt, weshalb die Tür ent-

sprechend verschlossen wird. Dadurch, dass Statistik, der Fotograf, im Innern des Zim-

mers bzw. derWohnung zu stehen scheint, kann angenommenwerden, dass er der Be-

wohner des Zimmers ist. Die abgebildete junge Frau hingegen scheint, wie die leich-

te Dynamik (s.o.) in ihrer Körperhaltung vermuten lässt, den Fotografen besucht zu ha-

ben18 oder gerade zu Besuch zu kommen. Denn würde sie dort wohnen, würde er sie

vermutlich nur dann kommend oder gehend fotografieren, wenn es einen besonderen

Anlass (z.B. Rückkehr von oder Aufbruch zu einer Reise) dafür gibt, der hier aber nicht

erkennbar ist. Das Lächeln der Frau kann so gedeutet werden, dass sie und Statistik ein-

ander freundlich gesinnt gegenübertreten.Wenngleich die Beziehung wohl auch nicht

zu innig ist,weil das Lächelnder jungen Frau auf den zweitenBlick auch etwas reserviert

wirkt: IhreMundwinkel sind gerade und nicht – wie bei herzlichem Lachen – nach oben

gezogen und auch dieMuskeln der Augenpartie scheinen am Lächeln nicht beteiligt.

17 Da es mir hier weniger um die konkrete rechtliche Lage, sondern eher um die allgemein übliche

Praxis geht, wähle ich hier als Beleg bewusst den Artikel einer Zeitschrift, in dem Praxistipps zum

Brandschutz im Treppenhaus geliefert werden (vgl. z.B. Scherl 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 343

Andie vorausgegangenenBeschreibungenundersten Interpretationen schließt sichnun

die Frage an,welche Rolle die junge Frau für Statistik spielt, nicht zuletzt im Zusammen-

hangmit seinemBlick auf Deutschland? Zur Beantwortung der Fragen greife ich auf die

oben angestellten Überlegungen zurück: Zunächst scheint die Annahme, es könne sich

um eine touristische oder um eine Portraitaufnahme handeln, in Kombination mit den

anderen Segmenten obsolet. Allerdings könnten die damit verbundenen Überlegungen

relevant sein, und zwar wie folgt: So scheint es weniger darum zu gehen, was die Frau

genau tut, sondern einfach nur, dass sie da ist, dass sie überhaupt in die (wie der Blick in

denFlur vermuten lässt) beengteUnterkunft kommt,dass sie sichZeit nimmtund Statis-

tik freundlich gegenübertritt. Im Interview beschreibt Statistik die Frau als »meine äh (.)

Freundin inmeineHeim« (Z. 249, Statistik 2016) und fügt an, dass sie nett sei. Aufmeine

Nachfrage,wie sie dann sei,wenn sie nett sei, führt erweiter aus: »sie kommnach äh be-

such mich, wir spielen, spazieren, sprechen//ja//das bedeutet sie nett« (Z. 267, Statistik

2016). Damit lässt sich das aus dem Foto herausgearbeitete ›Einfach nur da Sein‹ noch

konkretisieren: Für Statistik stellt die junge Frau eine Bezugsperson im Heim dar (auch

wenn sie dort nicht lebt, sondern nur zu Besuch kommt). Dies ist nicht zuletzt deshalb

wichtig, weil Statistik sich sehr allein fühlt, weil er eben – wie an anderer Stelle bereits

diskutiert (vgl. S. 166) – nichtmit Deutschen in Kontakt kommt.Dass die junge Frau da-

bei ›einfach nur‹ Zeit mit Statistik verbringt, mit ihm spielt, spazieren geht und sich un-

terhält, scheint Statistik sehr viel zu bedeuten, jamehr noch als etwaigeHilfe, die von ihr

kommt (dazu äußert sich Statistik gar nicht). Die Besuche der jungen Frau scheinen von

Statistik auch alsWertschätzung erlebt zuwerden,da er imZuge seinerAusführungen zu

dem Foto auch davon spricht, dass die meistenMenschen nett seien und Flüchtlinge re-

spektieren würden. Zudemmag die empfundeneWertschätzung auch durch einen wei-

teren Aspekt gefördert werden, für den die junge Frau eigentlich nichts kann: Sie wirkt

auf die Betrachterin – nicht zuletzt durch ihre blonden Haare und blauen Augen, aber

auch aufgrund ihrer weichen, symmetrischen Gesichtszüge – sehr hübsch. Das ist auch

das Erste, was Statistik zu dem Foto sagt: »und hier Mädchen, Frauen schön auch« (Z.

246f.). Es ist also nicht nur so, dass sich ›irgendeine deutsche Frau‹ Zeit nimmt für einen

Geflüchteten, sondern die junge Frau ist zudem hübsch (auch wenn es, Statistik zufolge,

vielehübscheFrauenundMädchen inDeutschlandgibt). Indieser Logikbleibendkönnte

angenommenwerden, dass die junge Frau sicherlich ausreichend andereMöglichkeiten

hätte, mit anderen Menschen ihre Zeit zu verbringen, sie entscheidet sich aber dafür,

dies (unter anderem) mit Statistik zu tun. Das scheint so viel Eindruck auf ihn zu ma-

chen, dass er, als ich ihm nach dem Interview anbiete, die Fotos, die er gemacht hat, zu

behalten, nur dieses Foto nimmt und alle anderen an mich zurückgibt19. Im Rückbezug

auf die für diese Arbeit gewählte Integrationsdefinition (S. 331) wird hier die Bedeutung

18 Selbstverständlich wären hier prinzipiell auch andere Lesarten möglich. So könnte die junge Frau

beispielsweise selbst Bewohnerin des Zimmers sein.

19 Eine gängige rassistische oder xenophobe Befürchtung ist, dass Geflüchtete »uns Deutschen« die

Frauenwegnehmenwürden. Da ich die Gefahr sehe, dass die obigen Schilderungen eben diese Be-

fürchtung bestärken könnten, möchte ich hier in aller Deutlichkeit auf Folgendes hinweisen: Von

Seiten Statistiks mag hier eine Schwärmerei mit hineinspielen, für ihn geht es aber, wie aus den

Ausführungen deutlich wird, nicht darum, mit der jungen Frau eine Liebesbeziehung zu führen,

sondern darum, überhaupt mit irgendeiner*m ›Deutschen‹ Kontakt zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


344 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

interpersoneller Anerkennung deutlich und auch, wie diese handlungswirksam werden

kann.

Freundschaftlicher Kontakt

In diesem Abschnitt soll nun das Modell freundschaftlichen Kontakts herausgearbeitet

werden, das sich besonders gut anhand eines Fotos20 veranschaulichen lässt, das Leo im

Jahr 2016 aufgenommenhat.Da sich das Besondere dieses Kontaktmodells amBesten in

der Kontrastierung zu Statistiks Foto herausarbeiten lässt, werde ich im Folgenden stets

den Vergleich zum vorausgegangenen Teilkapitel herstellen.

Während sowohl Statistiks als auch Leos Foto im Zuge der ersten Erhebung entstan-

den, zeigt Leos Foto nicht nur eine, sondern insgesamt vier Personen.

Abbildung 29: Gruppe jungerMenschen beimMittagessen

Foto Nr. 6, Leo (2016)

Die vier Personen, die Leo fotografiert hat, sitzen rund um einen gedeckten Tisch,

wobei auf der linkenBildhälfte Sebastian, seinBruder unddessen Freundin zu sehen sind

und auf der anderen Bildhälfte ein leerer Stuhl (da es der einzig leere Stuhl ist, ist dies

vermutlich Leos Sitzplatz) und Leos Cousin zu sehen, mit dem er aus dem Irak geflohen

ist. Leo und Sebastian haben sich über eine Organisation kennengelernt, in der sich Stu-

dierende ehrenamtlich für eine gleichberechtigte Teilhabe aller anderGesellschaft enga-

gieren.Während also Statistik (offenbar21) nurmit der jungen Frau in Kontakt steht, lässt

20 In diesem Kapitel fokussiere ich auf einzelne für das Thema bedeutsame Aspekte des Fotos. Ein

detaillierte Analyse des Fotos ist an anderer Stelle nachzulesen (Utler 2017).

21 Es ist natürlich nicht ausgeschlossen, dass die junge Frau Statistik auch in ihren Freundeskreis ein-

bindet. Gleichzeitig sollen aber auch die Fotos in ihrer Unterschiedlichkeit ernst genommen und

die sich darin abzeichnenden Besonderheiten herausgearbeitet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 345

Sebastian Leo an seinen Beziehungen oder Netzwerken teilhaben,womit sich für Leowei-

tere Anschlussmöglichkeiten (an Freunde oder Hobbies) eröffnen. Hinzu kommt, dass

Leo zuBesuch inderWohnungvonSebastianund seinemBruder ist,währendStatistik von

der fotografierten jungen Frau besucht wird. Indem Leo Zugang zu SebastiansWohnung

und dessen Freund*innen und Familie erhält, ergeben sich ganz nebenbei Lernmöglich-

keiten (wie hat er seine Wohnung eingerichtet, wo wohnt er,…), was beim besuchenden

Kontaktmodell nicht der Fall ist.

Bei der Erhebung im Folgejahr fotografiert Statistik die junge Frau nicht mehr, wäh-

rend Leo Sebastian erneut fotografiert, und zwar wieder zusammen mit anderen Men-

schen. Statistik spricht dann im Rahmen der Reflexion der Bilder aus dem Vorjahr von

der Frau in der Vergangenheitsform, so dass der Eindruck entsteht, dass die beiden kei-

nen Kontakt mehr haben.

Die beiden Kontaktmodelle, die ich hier einander gegenübergestellt habe, haben

sich jeweils aus dem Ehrenamtlichenkontext heraus entwickelt. Dass sie sich dennoch

so deutlich voneinander unterscheiden, könnte mit unterschiedlichen ›Rollenverständ-

nissen‹ zu tun haben: Möglicherweise erachtet die junge Frau den Kontakt zu Statistik

als ein begrenztes ehrenamtliches Engagement ihrerseits, dasmit demAuszug Statistiks

aus der Unterkunft (in der das Foto aufgenommenwurde) endet.Sebastian hingegen un-

terstützt Leo nicht nur bei der strukturellen Teilhabe (vgl. S. 326), sondern bindet Leo und

dessen Cousin in sein soziales Umfeld mit ein und scheint dabei offen für den Aufbau

eines freundschaftlichenVerhältnisses.EinVerhältnis, das sich,wie die obigenAnalysen

nahelegen, dadurch auszeichnet, dass die Beteiligten einander wechselseitig an ihren

Lebenswelten teilhaben lassen, diese in Kontakte mit anderen einbinden und damit

auch den Grundstein für ein nachhaltigeres Verhältnis legen. In Leos Beispiel lässt sich

das An-den-Lebenswelten-Teilhaben vor allem an wechselseitigen Essenseinladungen

festmachen, bei denen es offenbar oft ›traditionelles‹ Essen gibt (vgl. Utler 2017: 49). Ein

ähnliches Phänomen findet sich inWrongs Ausführungen,wobei hier nicht abwechselnd

Spezialitäten der jeweiligen Region feilgeboten werden, sondern eine Kombination

erfolgt:Wrong wird von seinen Nachbarn zu einem Beisammensein eingeladen mit der

Aufforderung, er solle seine Shisha mitbringen, so dass am Ende auf der Feier Bier

getrunken und Shisha geraucht wird, wasWrong wie folgt kommentiert: »da war Bier,

(.) Shisha, (.) es scheint dass (2) Shisha und Bier oft//@(.)@//passt zusammen« (Z. 227f.,

Wrong 2016). In Anlehnung an durchaus gängige Stereotype bezeichnetWrong Bier als

typisch für Deutschland und die Shisha als klassisch für den arabischen Raum.Wrongs

Konklusion, dass die beiden zusammenpassen würden, kann dann auch als Symbol für

die arabisch-deutsche Passung angesehen werden, die über das Kulinarische hinaus-

geht und auch auf das menschliche Beisammensein generalisierbar ist. Damit bilden

›typische‹ Genussmittel und/oder Spezialitäten die Grundlage oder auch den Anstoß

für sozialen Kontakt (vgl. S. 310).Was den Kontakt selbst angeht, so scheint es fürWrong

besonders wichtig zu sein, dass dieser ungezwungen erfolgt, zumindest lässt dies der

nachgespielte Dialog vermuten, dem sich entnehmen lässt, wie die Einladung zustande

kam: »Hallo Besuch, (.) äh pf, (.) ja bring die Shisha mit. Äh: (.) pfe, rauchen wir, alles

passt schön okay« (Z. 254f., Wrong). Dieser Moment der Ungezwungenheit scheint

nicht nur für den Aufbau freundschaftlicher Kontakte wichtig zu sein, sondern diese

allgemein auszuzeichnen.DieseThese lässt sich auch anhand vonDaten von JonnyRakete

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


346 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

(2016) nachvollziehen, der seinen langjährigen Freundeskreis fotografiert hat. Darauf

lässt sich das ungezwungene, vertraute Miteinander auch gut bildlich rekonstruieren.

Vermittelndes Kontaktmodell

Die bisher dargestellten Kontaktmodelle sind aus Ehrenamtlicheninitiativen hervorge-

gangen. Darüber hinaus gibt es aber auch Modelle, die sich aus einem professionellen

Kontext heraus entwickeln. Bei diesen steht oft ein ›Hilfeaspekt‹ im Vordergrund, wes-

halb diese schon imKontext der Fürsorge angesprochenwurden, dort aber vor allemmit

Blick auf die sich kümmernden Akteure (vgl. S. 155). An dieser Stelle beschreibe ich nun

kurz das Kontaktmodell und gehe auf die Rolle ein, die diesem bezogen auf die Teilhabe

zukommt.

BeimvermittelndenKontaktmodell ist dieBeziehung zwischendenNeuankommen-

den und den Helfenden durch eine gewisse Hierarchie geprägt und zudem deutlich di-

stanzierter als bei o.g. Varianten. Dies zeigt sich daran, dass die betreffenden Personen

in den jeweiligen Arbeitskontexten abgebildet werden: Hellboy (2016) fotografiert bei-

spielsweise seine ehemalige Sprachkurslehrerin bei der Arbeit am Computer sitzend,

währendKaffee schwarz (2017) sichmit seinerBetreuerin inderKüchebeimAbwasch foto-

grafiert. Den helfenden Personen scheint vornehmlich eine indirekte bzw. vermittelnde

Kontaktfunktion zuzukommen, da durch ihre Unterstützung (die auf sehr unterschied-

liche Art erfolgen kann) Kontakte etabliert werden, die wiederum zur sozialen aber auch

beruflichen Teilhabe beitragen. So erhält Kaffee schwarz im Jahr 2017 die Möglichkeit, bei

einem Veranstaltungstechniker ein dreimonatiges Praktikum zu absolvieren. Im Zuge

seinerTätigkeit arbeitet er auchaufVeranstaltungen,beispielsweise auf großen regiona-

len Volksfesten. Dort lernt er nach eigenem Bekunden zahlreiche Leute kennen, darun-

ter auch »Musikleute« (Z. 37).DurchdenKontakt zuLetzterenhofftKaffee schwarz darauf,

seinemTraum,DJzuwerden,einenSchritt näherzukommen.DassnunKaffee schwarzdie

Kontaktmöglichkeiten weniger dem Praktikum als solchen als seinem Chef zuschreibt,

hat vermutlich auch damit zu tun, dass sich der Chef auch darüber hinaus intensiv um

seinen Kaffee schwarz kümmert (vgl. S. 156). Das scheint sogar so weit zu gehen, dass sich

das hier skizzierteModell zu einer Art ›Familienanschluss‹ weiterentwickelt, auf den ich

im Folgenden eingehe.

Familienanschluss und generationenübergreifende Kontakte

Das Kontaktmodell des Familienanschlusses steht, wie oben angedeutet,meist in enger

Verbindung zu anderen Kontaktmodellen bzw. scheint sich aus diesen heraus zu ent-

wickeln. So etabliertKaffee schwarz (2017) im Zuge des Praktikums nicht nur eine Verbin-

dung zu seinemChef, sondern zu dessen gesamter Familie: Sowird er von der Schwester

des Chefs zu deren Hochzeit eingeladen, darüber hinaus steht er regelmäßig mit dem

Vater des Chefs in Kontakt. Zu dieser ›Aufnahme‹ in die Familie mag beitragen, dass

Kaffee schwarzminderjährig und ohne Familie nach Deutschland gekommen ist, woraus

vielleicht der Impuls erwächst, ihm ein familiäres Umfeld zu bieten. Allerdings finden

sich auchbei anderenTeilnehmendenHinweise auf einenFamilienanschluss,wennauch

vielleicht in etwas geringeremUmfang: So lässt sichLeo im Jahr 2017 fotografieren,wie er

mit einemkleinenMädchen (ca. 2 Jahre alt) auf demBoden sitzt und spielt. Im Interview

stellt sich heraus, dass es sich bei dem Mädchen um die Enkelin seiner Mitbewohnerin

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 347

handelt, die mit ihrerMutter bisweilen zu Besuch kommt. Für Leo ist dieser Kontakt be-

sonders wertvoll, weil er im Irak auch oft mit seinen Neffen gespielt habe, was ihm nun

(er ist nurmit seinemCousin nachDeutschland gekommen) sehr fehle.Demnach ist das

Spielen mit demMädchen –wenn auch nur im Kleinen – eine Art Familienersatz.

Allerdings scheint es Leonicht nur umdenKontakt zuKindern aus dempersönlichen

Umfeld zu gehen, sondern generell um Interaktionenmit Kindern, auch im öffentlichen

Raum: Leo zufolge ist es im Irak möglich und durchaus üblich, mit ›fremden‹ Kindern

spontan zu interagieren, auchmit Körperkontakt (Leo spricht hier von »küssen«, Z. 654),

wobei diese Art der Interaktion nicht nur akzeptiert wird, sondern – Leo zufolge – sogar

als »höflich« gilt (Z. 653–655, Leo 2017). Von Sebastian weiß Leo aber, dass diese Art der

Kontaktaufnahme und Interaktion mit ›fremden‹ Kindern in Deutschland nicht gerne

gesehen ist, mehr noch, Sebastian scheint zu Leo gesagt zu haben, dass es sogar »verbo-

ten« sei, Kinder zu »küssen« (Z. 655–656, Leo 2017). Dies wissend vermeidet Leo bewusst

die Kontaktaufnahmemit Kindern imöffentlichenRaum,auchwenn er diese generatio-

nenübergreifenden Kontakte sehr vermisst, weil er Kinder sehr gerne mag.

Die oben diskutierten Beispiele zeigen, dass generationenübergreifende Kontakte

sowie Familienanschluss selten sind bzw. nur bedingt zustande kommen und wenn,

dann in Verbindung mit anderen Kontaktmodellen. Dennoch scheint bei einigen

Teilnehmenden ein entsprechendes Kontaktbedürfnis zu bestehen, da die wenigen der-

artigen Kontakte explizit und positiv hervorgehobenwerden und deren Fehlen bedauert

wird: »und leider, schade, dass ich hier in Deutschland niem-, niemals mit de Kinder

unterhalten kann und seit einem Jahr ich hab nie mit ein Kind gespielt und das is, das is

sehr hart for mich« (Z. 640–642, Leo 2017).

Wohngemeinschaft

Wie der Familienanschluss ist auch das Modell der Wohngemeinschaft – im hier skiz-

zierten Fall – in einem altersheterogenen Setting verortet: Leo lebt zum Zeitpunkt der

zweiten Erhebung (nachdem er die Unterkunft in V-Dorf verlassen konnte) mit einer

älteren Dame in Q-Stadt zusammen. Für ihn bildet das Zusammenleben mit der älte-

ren Dame die Möglichkeit, »genau (zu) sehen wie diese, wie diese Gesellschaft sich äh

verhalten//mhm//und wie sie ähm, (.) mh wie ihre Sitten//mhm//oda so, ja genau« (Z.

343f.). Leo geht es hier also darum, tiefere Einblicke in die (kulturelle) Praxis in Deutsch-

land zu gewinnen, wofür sich das gemeinsameWohnen sicherlich sehr gut eignet, da es

über oberflächliche Begegnungen im öffentlichen Raum und in mancher Hinsicht auch

über (enge) Freundschaften hinausgeht.Wie aus Leos Formulierung hervorgeht, sieht er

in der Frau eine Repräsentantin ›der‹ Gesellschaft, für ihn repräsentiert also die persön-

liche Lebenspraxis der Frau generelle kulturelle Praktiken (sowohl den Alltag als auch

spezielle Festtage betreffend) von ›Deutschen‹. Die Fotos, die Leo vom Zusammenleben

mit der Frau macht, zeigen, dass er in der Tat vielfältige Einblicke erhält: Neben Situa-

tionen, die er so auchmit anderenMenschen abbildet und erlebt (Einladungen zu einem

gemeinsamenEssen, bei demLeo kocht), zeigen die Bilder die Frau auch bei ganz alltäg-

lichenHandlungen,wie demZeitunglesenwährenddes Frühstücks.Weiterhin erhält Leo

–wieobenangesprochen–Einblicke indasFamilienlebender älterenDame.Diehier be-

schriebene Art des Kontakts lässt sich gut anhand des unten abgebildeten Fotos ›auf den

Punkt bringen‹.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


348 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

Abbildung 30: Mitbewohnerin beim Frühstück und Zeitunglesen

Foto Nr. 10, Leo (2017)

Leo hat seine Mitbewohnerin fotografiert, wie sie Zeitung lesend beim Frühstück

sitzt. Die Frau ist mit dem Rücken zum Fotografen gewandt, wenn auch leicht seit-

lich gedreht. Dadurch entsteht der Eindruck, als lasse sie Leo sprichwörtlich ›über die

Schulter schauen‹ und an ihrem Alltag – hier einer gewöhnlichen22 Frühstücksszene –

teilhaben. Anders als bei Leos imaginierter Szene auf derWiese, bei der er von den Betei-

ligten nicht wahrgenommen wird (vgl. S. 332), ist er hier kein unbeteiligter Zuschauer,

sondern darf – im Sinne der Teilhabe – dabei sein und mitgestalten: Er lebt mit der

Frau in einer Wohnung, teilt Küche und Bad, feiert mit ihr Feste wie Ostern und kauft

regelmäßig die Zeitung für seine Mitbewohnerin.

Was jedoch die – im Integrationsverständnis ebenfalls enthaltene – Gleichheit an-

geht, zeichnen sichUnterschiede inderWahrnehmungbzw.Rahmungab:Die ältereDa-

me sieht das Wohnarrangement als Wohngemeinschaft, für die sie sich – Leo zufolge –

entscheidet, weil sie eine »andere Kultur« kennenlernen möchte (Z. 620, Leo 2017) und

zudem schon in ihrer Studienzeit inWohngemeinschaften gelebt hat.Leo bezeichnet die

ältere Dame hingegen als seine »Vermieterin« (z.B. Z. 894, Leo 2017).Während sich aber

Wohngemeinschaften im Normalfall durch ein Zusammenleben unter Gleichgestellten

22 Dass es sich hier um eine gewöhnliche Szene handelt, mache ich daran fest, dass die Frau weder

besonderes Geschirr verwendet, sondern ein für kleinere Mahlzeiten übliches ›Brotzeitbrett‹. Au-

ßerdem stehen die Aufstriche in den imHandel erhältlichen Gefäßen auf dem Tisch und die Brot-

oder Brötchentüte liegt ebenfalls auf demTisch.Damit unterscheidet sich das Foto auch ganz stark

von Fotos, die zu ›besonderen‹ Gelegenheiten wie Essenseinladungen aufgenommenwurden (vgl.

Bilder Nr. 22, 26, Leo 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 349

auszeichnen, schwingt in Leos Wortwahl eine stärkere Hierarchie mit (eine Vermiete-

rin kann die Miete festlegen, trägt aber auch die Verantwortung für die Instandhaltung

derWohnung usw.).Woraus sich dieses hierarchischeGefüge für Leo ableitet,wird nicht

ganz deutlich, zu vermuten steht, dass dieses durch die große Altersdiskrepanz und ei-

nem damit einhergehenden – zum Teil vielleicht auch ethnisch/national-kulturell be-

dingten – Respekt gegenüber älteren Menschen mit bedingt ist. Dafür spricht, dass Leo

sich ihr gegenüber fürsorglich zeigt, indem er beispielsweise – wie oben erwähnt – für

die Dame regelmäßig die lokale Tageszeitung kauft. So gesehen genügt dieses Kontakt-

modell – zumindest so, wie es von Leo verstanden wird – nicht allen Kriterien der Inte-

gration, so dass es sich hier vielleicht eher um eine ›Vorform‹ handelt, von der sich Leo

vornehmlich einenWissenserwerb verspricht, der dann die spätere Integration erleich-

tern kann.

Mentoringmodell

Neben den bisherigen Kontaktmodellen, die – wenn auch zum Teil durch Ehrenamtli-

chenstrukturen ermöglicht – frei gewählt und gestaltet waren, berichten die Teilneh-

menden auch von Kontaktmodellen, die stärker vorstrukturiert und (zumindest größ-

tenteils) institutionalisiert sind.

Auf ein derartiges Programm kommt Wrong beim ersten Erhebungszeitpunkt zu

sprechen.Da er sich zwar dazu äußert, aber nicht näher auf dessen Konzeption eingeht,

skizziere ich dieses zunächst anhand der auf der Website verfügbaren Infos: Es handelt

sich um ein universitäres Programm, das von studentischen Gremien initiiert wurde

und sich an Geflüchtete richtet, die wie Wrong an der Universität einen Deutschkurs

besuchen und planen zu studieren. Im Rahmen des Projekts nehmen deutsche Studie-

rende die Rolle von Mentor*innen ein und unterstützen geflüchtete junge Menschen

u.a. beim Deutschlernen. Wie ein Bild auf der Website vermuten lässt, beinhaltet das

Programm auch gemeinsame (Freizeit-)Aktivitäten.

Trotz der zweifelsohne bestehenden guten Absichten äußert sichWrong (2016) sehr

kritisch über das Programm, an dem er selbst teilnimmt. Seiner Einschätzung nach kre-

iert dasMentoring-Modell durch das erklärte Ziel der Integration vonGeflüchteten (un-

nötige) Unterschiede. Wodurch diese Unterschiede seiner Ansicht nach zustande kom-

men, darauf geht er nicht näher ein.Mir erscheint allerdings die angelegte Rollenvertei-

lung als potentiell differenzinduzierend bzw. hierarchisierend, d.h. die deutschenMen-

tor*innen sinddie Integrationshelfer*innen,währenddenGeflüchteten bei der Integrati-

on geholfenwird. Als positivenGegenhorizont zu diesemKontaktmodell entwirftWrong

freundschaftliche Begegnungen, da diese ungezwungen und auf Augenhöhe erfolgten

(vgl. S. 345). Gleichheit spielt demzufolge nicht nur auf struktureller Ebene eine Rolle,

sondern eben auch was interpersonelle Kontakte angeht.

Wrongs Kritik an der Art, wie das Mentoring-Programm gestaltet ist, gewinnt da-

durch an Bedeutung, dass die meisten Geflüchteten vor allem nach Freunden und nicht

nach ehrenamtlichen Helfer*innen suchen (s.o.). Gleichzeitig weist die große Schwie-

rigkeit, die viele geflüchtete Teilnehmende (Wrong scheint hier vielleicht auch bedingt

durch ein – zumindest habe ich es so erlebt – sehr offenesWesen eine Ausnahme darzu-

stellen) beim Kontaktaufbau zu Deutschen haben, darauf hin, dass sich das Kennenler-

nen (ohne derartige Programme) schwierig gestalten kann. Die Schwierigkeit, die sich

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


350 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

vermutlich (wenn auch sicher nicht ausschließlich) mit dem Wert der Distanzdifferen-

zierung oder -regulierung (Schroll-Machl 2016: 154) begründen lässt, verdeutlicht, dass

derartige Programme hilfreich sein könnten, um überhaupt Kontakte herzustellen. Ob

dies in dem vonWrong kritisierten Programmgeglückt ist, scheint jedoch fraglich, denn

außerWrong äußert sich keiner der an meiner Studie Teilnehmenden dazu, obwohl ei-

nige (wie aus den Angaben der Website hervorgeht) auch an demMentoringprogramm

teilnahmen.

Im eben skizziertenModell handelte es sich um ein institutionalisiertes Programm,

bei demdasMentoring quasi denAufhänger für dasKennenlernenunddenKontakt dar-

stellt. In meinen Daten finden sich aber auch Hinweise auf Mentoring-Varianten, die

sich informell und imRahmen freundschaftlicherBeziehungenetablieren.Enes’ Schilde-

rungen liefern Aufschluss darüber, aus welcher Motivation heraus diese Form des Men-

torings zustande kommt und was dabei vermittelt wird bzw. werden soll:

[…] dass es sehr viele Ausländer gibt, die sich in Deutschland integriert haben und halt

anderen Ausländern helfen wollen was zu lernen. Zum Beispiel die deutsche Sprache

(Enes 2016)

Enes, der sich und seinen Freund Malik zur Gruppe der integrierten Ausländer zu zählen

scheint23, gibt zu erkennen, dass sie anderen helfen wollten, sich zu integrieren, bei-

spielsweise indem sieUnterstützung beimDeutschlernen anbieten.Allerdings gehtEnes

nicht näher darauf ein, woraus diese Motivation erwächst. Denkbar wäre, dass er oder

sein Freund sich selbst jemanden gewünscht hätten, der*die ihnen hilft. Vielleicht geht

er aber auch davon aus, dass Menschen mit Migrationserfahrung oder -geschichte für

diese Hilfe gleichsam ›prädestiniert‹ sind, weil sie (möglicherweise) selbst über Integra-

tionserfahrungen verfügenunddeshalb das dafür nötigeWissen oder auchdie Fähigkei-

ten erworben haben.Daraus könnten siewiederumeine gewisse Verpflichtung ableiten,

das erworbeneWissen nun weiterzugeben.

Anders als im vorausgegangenen Beispiel von Wrong (s.o.) repräsentiert Enes die

Perspektive desMentors und nicht die desMentees, somit enthalten die Aussagen keine

Informationen darüber, wie Letztere die Unterstützung wahrnehmen, d.h. ob sie dem

Mentoring ähnlich skeptisch gegenüberstehen wie Wrong oder ob sie vielleicht sogar

dankbar für das Mentoring sind, da die Mentoren die Herausforderungen selbst erlebt

und (erfolgreich) bewältigt haben. Anhand des Fotos, das Enes aufgenommen hat und

das den Anstoß für die obigen Ausführungen liefert, lässt sich aber vermuten, dass auch

bei dieser Variante und damit unabhängig vomHintergrund derMentor*innen gewisse

Ambivalenzen auftreten (können).

23 Diese Einschätzung leite ich unter anderem daraus ab, dass Enes Integration sehr stark mit dem

Beherrschen der deutschen Sprache gleichzusetzen scheint, die er selbst perfekt beherrscht.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 351

Abbildung 31: Sich unterhaltende jungeMänner

Foto Nr. 17, Enes (2016)

So sitzt der junge Mann, dem Malik (rechts im Bild) Deutsch beibringt, zwar leicht

an diesen angelehnt, was eine freundschaftliche Verbindung zwischen den beiden an-

nehmen lässt, gleichzeitig wirkt es aber so, als würde erMalik nur mit ›halbem Ohr‹ zu-

hören: Er hat im rechten Ohr, das dem rechts neben ihm sitzenden ›Mentor‹ zugewandt

ist, einen In-Ear-Kopfhörer, was – vor allem dann, wenn Musik o.ä. laufen sollte – das

konzentrierte Zuhören unvermeidlich stört. Zudem wendet er seinen Blick nicht dem

neben ihm sitzendenMalik zu, der auf ihn einzureden scheint, sondern er blickt an ihm

vorbei auf irgendetwas, was sich rechts neben oder hinter dem Fotografen abzuspielen

scheint.Daswiederumwirft die Frage auf,obder jungeMann,demDeutsch beigebracht

wird oder werden soll, vielleicht nur halb bei der Sache und möglicherweise gar nicht

so stark daran interessiert ist. ImHinblick auf die (Aus-)Gestaltung vonMentoring-Set-

tingswäre demnach zuüberlegen, ob nicht eine stärkere BerücksichtigungderWünsche

und Erwartungen des Mentees wichtig wäre. Zur Etablierung und Pflege freundschaft-

licher Kontakte scheinen derart angelegte Kontaktmodelle wiederumweniger geeignet.

4.2.5 Effekte und Funktionen sozialen Kontakts

Bei der Vorstellung der verschiedenen Kontaktmodelle deuteten sich bereits mögliche

Effekte und Funktionen sozialen Kontakts an, die in diesem Teilkapitel nun in den Fo-

kus genommenwerden. InwissenschaftlichenUntersuchungenwerden soziale Kontak-

tehäufigalsGradmesser für ›Interaktion‹ bzw.soziale Integration–eineder vierEbenen

der Sozialintegration (vgl. S. 315) – herangezogen (z.B. Preisendörfer 2003: 526), wobei

diese entweder auf die Anzahl der sozialen Kontakte und/oder deren Intensität bzw.En-

ge (Haug 2003) heruntergebrochenwerden.Darüber hinaus gehenUntersuchungen der

Frage nach, wie soziale Kontakte von Menschen mit Flucht- oder Migrationsgeschichte

mit beruflichemErfolg zusammenhängen (vgl. z.B. Kanas/Chiswick/van der Lippe et al.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


352 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

2012). Meine Analysen stützen diese Ergebnisse, d.h. für die Teilnehmenden stehen die

etablierten sozialen Kontakte (sowohl,was derenQualität als auchQuantität angeht) für

soziale und berufliche Teilhabe bzw. für deren (wenn auch vielleicht erst künftige) Er-

möglichung. Wenn also die Kontakte, die Kaffee schwarz im Rahmen seines Praktikums

knüpfen konnte, ihn seinemBerufswunschDJ näherbringen, dann leisten sie einen Bei-

trag zur strukturellen Integration bzw. Platzierung. Und das freundschaftliche Verhält-

nis, das Leo zu Sebastian unterhält, stellt eine Form der Teilhabe und der Interaktion bzw.

sozialen Integrationdar.Darüberhinaus sehendieTeilnehmenden–undzwar sowohl Inte-

grierte als auch (noch)Nicht-Integrierte–imsozialenKontakt eineMöglichkeit zumErwerb

kulturellen Wissens und somit zur Kulturation bzw. kulturellen Integration. So haben sich

sowohl Leo als auch seine Mitbewohnerin für das Wohngemeinschaftsmodell entschie-

den, weil sie sich für die kulturellen Hintergründe des*der Anderen interessieren und

voneinander lernenmöchten.

Die Ergebnisse deuten aber auch darauf hin, dass soziale Kontakte einerseits auf

(soziale) Integration verweisen, also einen Indikator dafür darstellen, andererseits aber

auch erst zur Integration beizutragen (im Sinne eines Einflussfaktors). Diese Beobach-

tung entspricht der Annahme klassischer Integrationskonzepte, die davon ausgehen,

dass zwischen den Ebenen der Integration wechselseitige Kausalbeziehungen bestehen

(Heckmann 2015: 73). Die Analysen meiner Daten verdeutlichen jedoch, dass weiterfüh-

rende Studien wünschenswert wären, die sich mit der Ausdifferenzierung dieser Rela-

tionen befassen. Dabei müsste auch stärker dem Umstand Rechnung getragen werden,

dass gerade in der Ankommensphase auf Seiten der geflohenen Ankommenden eine ho-

heKontaktbereitschaft besteht, die aber ins Leere zu laufen scheint.Daswiederumwirft

die Frage auf, wie Kontaktherstellung und -aufrechterhaltung gelingen können.

Abgesehen davonweisenmeineDatenanalysen darauf hin, dass für die Teilnehmen-

den die mittelbaren Effekte sozialen Kontakts zunächst zweitrangig sind. Stattdessen

steht für einen Großteil der neuangekommenen Teilnehmenden die Befriedigung des

sozialen Anschlussmotivs (Sokolowski 2021: 800), auch Affiliation genannt, im Vorder-

grund. Diese Erkenntnis mag aus psychologischer Sicht wenig überraschend erschei-

nen,dadas sozialeAnschlussmotivnebendemMacht-unddemLeistungsmotiv als eines

von drei zentralenmenschlichenGrundmotiven gilt (Hagemeyer 2021: 137724). Diemeis-

ten wissenschaftlichen Beiträge schenken –meinem Eindruck zufolge – diesem Aspekt

allerdings nur wenig Beachtung bzw. fokussierenmit der sozialen Isolation eher die Ef-

fekte mangelnden sozialen Kontakts (z.B. Siegert 2019: 8). Ähnliches lässt sich auch bei

den ›integrierten‹ Teilnehmendenmeiner Studie beobachten, d.h. sie schreiben dem so-

zialen Kontakt eher andere Bedeutungen zu, beispielsweise, was den Abbau von Vorur-

teilen angeht (z.B. Flora 2016).Wrong nimmt zudembei ›deutschen Integrierten‹ das Be-

dürfniswahr,durchKontaktprogrammewiedasMentoring (vgl.S.349f.),die Integration

zu fördern.Die Fokussierungauf die Integration als zu erreichendesZiel scheint fürWrong

dabei fast ›krampfhaft‹ (er spricht von ›dem großenThema‹) und damit der eigentlichen

Integration abträglich zu sein.

24 Die Ideeder dreimenschlichenGrundmotive geht aufMcClelland (1987) zurück, auf den sichHage-

meyer auch bezieht. Hagemeyer selbst formuliert etwas vorsichtiger: Er spricht davon, dass über-

wiegend die genannten drei Motive untersucht würden.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 353

Im Zuge des sozialen Kontakts stellen sich bei den Teilnehmenden auch Differenz-

erfahrungen ein, wobei sich sowohl Erlebnisse der Differenz (Utler 2014a: 86f.) manifes-

tieren, als auch Zuschreibungen derDifferenz25 (Utler 2014a: 88f.).Die folgenden beiden

Teilkapitel widmen sich diesen beiden Formen der Differenzerfahrung und dem damit

einhergehenden Umgang. Bei den Erlebnissen der Differenz äußern sich die Teilneh-

menden vor allem zu ihrem Umgang mit den Differenzerfahrungen, während bei den

Zuschreibungen der Differenz der Schwerpunkt der Ausführungen auf den Erfahrun-

gen liegt. Der Umgang mit Differenzerfahrungen lässt sich anhand der beiden Dimen-

sionen Teilhabe und Beibehaltung kultureller Besonderheiten beschreiben, die Berrys Akkul-

turationsorientierungen zugrunde liegen.Wie schon inmeiner Dissertation so kann ich

auch hier Ausdifferenzierungen der Strategien vornehmen, die am Ende Eingang in ein

adaptiertes und erweitertes Modell der Akkulturationsorientierungen finden (vgl. Abb.

34).

4.2.6 Erlebte Differenz und der Umgang damit

Nachdem sich die vorausgegangenen Ausführungen mit Fragen rund um den Kontakt-

aufbau,die dabei entstehendenKontaktvariantenundderenFunktionbefassten,widmet

sich dieses Teilkapitel nun der Frage, welche Umgangsstrategien im Sinne der Akkultu-

rationsmodelle (vgl. S. 317) die Teilnehmenden bei Differenz- bzw. Fremdheitserlebnis-

sen anstrengen. Angesichts meiner Datenstruktur liegt auch hier der Schwerpunkt der

Analysen imKontext des Ankommens.Womöglich, d.h.wo es die Daten hergeben,wer-

den jedoch auch andere Bereiche einbezogen.

Überzeugte Anpassung

Die ›überzeugte Anpassung‹ lässt sich am besten am Beispiel der Mülltrennung veran-

schaulichen: Dabei stimmen alle Neuangekommenen, die sich dazu äußern, darin über-

ein, dass Mülltrennung eine positive Sache sei, die sie nun ebenfalls praktizieren wür-

den (Leo 2017; Statistik 2017; Al Ibra 2016; Sunny 201626; Rachida 2016). Wie sich diese

Anpassung ausgestaltet, lässt sich anhand des folgenden Fotos nachvollziehen, das Leo

aufgenommen hat:

25 Die in meiner Dissertation gewählte Formulierung »Differenzerfahrung als Erfahrung von Ethni-

sierung« ändere ich hier ab zu Zuschreibung von Differenz, weil diese etwas weiter gefasst ist und

damit eine größere Bandbreite an Zuschreibungen umfasst.

26 Dass Sunny die Mülltrennung nicht nur gut findet, sondern auch selbst praktiziert, leite ich aus

ihrer positiv konnotierten Aussage ab, ihr Sohn lerne nun in Deutschland Müll zu trennen.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


354 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

Abbildung 32: Papiercontainer

Foto Nr. 13, Leo (2017)

Leos Foto zeigt nicht nur den Altpapiercontainer, der vor seinem Wohnhaus steht,

sondern darauf stehend eine durchsichtige,mit Papier gefüllte Plastikbox, in der Leo Pa-

pier gesammelt hat, das er nun in die Tonne werfen wird. Im Interview wird deutlich,

dass das Foto für ihn eine Art Symbol darstellt, und zwar nicht nur für Umwelt-, son-

dern auch für Gesundheitsschutz: Leo weist darauf hin, dass die Leute in Deutschland

Müll trennen, sich umdie Umwelt kümmern und sich gesund ernähren,was sich positiv

auf derenGesundheit auswirke.Dieses umweltbewussteHandeln bezeichnet Leo als »su-

per« (Z. 22), es gefalle ihm sehr gut, weshalb er nun auch angefangen habe, sich um die

Umwelt zu kümmern. Es scheint also, dass Menschen eine bisher ungewohnte Praktik

gerne übernehmen, und zwar auch dann, wenn –wie von Statistik (2016) geäußert – de-

ren Erlernen schwierig seinmag.Damit jedoch eine Anpassung erfolgt, scheint es wich-

tig, dass sich der Sinn der jeweiligen Praktik und dieWertvorstellungen, auf denen diese

fußt, erschließen und gutgeheißenwerden.Darüber hinaus deuten sich in Leos Foto und

seinen Aussagen dazu weitere wichtige Aspekte an: Leos, auf der Papiertonne stehender

Papiermüll,wirkt, alswolle er damit sagen: ›Schauher,das istmein Papiermüll, ich tren-

ne nun auch, wie das hier üblich ist, ich mache mit‹. Darin scheint ein gewisser Stolz

mitzuschwingen, ein Stolz darauf, die in Deutschland übliche Praktik übernommen zu

haben.InderTatsache,dassLeooffenbarnichtganzohneStolz auf seineAnpassungsleis-

tung aufmerksammacht, könnte sich auch ein Bedürfnis nach Anerkennung andeuten.

Damit steht dieses Beispiel in gewisserWeise auch für Integration: Leo hat an der Gesell-

schaft teil, indemer sich (wennauchohnedirekte Interaktion) amgesellschaftlichenTun

beteiligt (und auch beteiligen darf). Auf diese Anpassung an gesellschaftliche Praktiken

ist Leo stolz, er signalisiert damit seineWertschätzung gegenüber dieser Form des Tuns

und erhofft sich seinerseits vielleicht auch ein wenig Anerkennung. Der letzte Aspekt,

die Gleichheit, mag hier auf den ersten Blick nicht erfüllt sein, sie ist aber letztlich in

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 355

der Praxis selbst angelegt: Recycelt wird in Deutschland (so zumindest die Theorie) von

jeder*m, egal ob reich oder arm,männlich oder weiblich, alt oder jung usw.

Während das eben diskutierte Beispiel des Recyclings eine (kulturelle) Praktik be-

schreibt, die von allen Teilnehmenden (die sich dazu äußern) befürwortet undübernom-

men wird, gibt es auch andere Praktiken, die bei den Teilnehmenden eine stärkere Am-

bivalenz auslösen und zu keinen vergleichbar eindeutigen Anpassungen führen. Diesen

Beispielen und der Art, wie damit umgegangen wird, widme ich mich in den folgenden

Teilkapiteln.

Verwunderte Anpassung

Wie bereits im Zuge der Kontaktmodelle thematisiert, lebt Leo im Jahr 2017 in einer

Wohngemeinschaft mit einer älteren Dame. In Deutschland sind derartige Wohnar-

rangements – auch wenn vielleicht der Altersunterschied unüblich sein mag – relativ

gängig. Leo äußert hingegen sein Erstaunen darüber, dass eine ältere Frau einen frem-

den (jungen) Mann bei sich wohnen lässt (»ich weiß nicht ähm, wie, wie, mh, wie der

Frau diese Idee akzeptieren kann«, Z. 622f., Leo 2017), da dies im Irak offenbar unvor-

stellbar wäre. Eine derartige Konstellation (die – wie erwähnt – auch in Deutschland

nicht alltäglich ist) würde wohl vor allem für die Frau zu Problemen führen, wie sich

anhand des von Leo vorgenommenen Perspektivwechsels verdeutlichen lässt: Er betont,

seine Mutter würde nicht mit einem fremden Jungen wohnen. Dass Leo sich auf das

für ihn ungewöhnlicheWohnarrangement einlässt – obwohl es diesbezüglich sicherlich

keinen Anpassungsdruck von Seiten der ›deutschen‹ Gesellschaft gebe – begründet sich

wie folgt: Es bringt ihn seinem Ziel näher, ›die‹ deutsche Kultur kennenzulernen.Hinzu

kommt, dass dieses Setting für ihn alsMannweit weniger problembehaftet ist (»weil for

mich (.) ich hab kein Problem«, Z. 623–624, Leo 2017), als wenn er eine Frau wäre.

Hieraus lässt sich folgern, dass eine Übernahme oder Anpassung an Praktiken auf

aktionaler Ebene trotz Irritation oder Verwunderung auf emotionaler Ebene leicht(er)

fallen kann, wenn diese für den Betreffenden gewinnbringend (hier für die von Leo ge-

wünschte Integration) ist.

Vermeidung

Diese oben skizzierte Form des Einlassens auf kulturelle Praktiken trotz vorhandener

Ambivalenz ist nicht universell auf jegliche Kontexte übertragbar (wie auch die verschie-

denen bereichsspezifischen Modelle vermuten lassen), wie ein weiteres Beispiel von Leo

zeigt, in dem er auf das öffentliche zur Schau-Stellen bzw. den Umgang mit Nacktheit

in Deutschland eingeht. Als Symbol hierfür fungiert ein Foto, das Leo von einer nackten

männlichen Statue in einem Park aufgenommen hat und das folgende Erzählung evo-

ziert:

[…] die Leute schämen äh nicht so viel//mhm//. Zum Beispiel ich (.) in ich gehe in die

Fitnessstudio (.) und die Leute wenn die: sich duschen, die so, die sie, die duschen sich

ohne Kleidung und die kommen ohne Kleidung und ich hab sowas nie gesehen und ich

kann sowas nichtmachen//mhm//. Ich kannma, ich gehe nicht in die, in die Sauna, weil

die Leute ohne Kleidung sind//mhm//. Es ist normal und (.) ich finde es (2), ich finde es

nicht normal ist, weil, weil ichsmh so nicht gewohnt habe//mhm//aber (.) es ist normal

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


356 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

hier in diese ähm, ähm:moderne äh, äh,moderne ähm, äh:m (.) Gesellschaft ode:r von

früher auch war so, aber (.) for mich (.) es ist, (.) es ist ganz anders, äh, es ist (.) nicht

normal und ich kann sowas nicht machen, (.) weil äh, äh, ich schüchter, äh:, äh, bä, ja.

Ich kann sowas nicht machen und die Leute hier (2) jo […] (Leo 2016)

Die starke und wiederholte Betonung, dass die Leute in der Sauna oder beim Duschen

im Fitness-Studio »ohne Kleidung«, also nackt seien, sowie der Hinweis, er habe »sowas

nie gesehen«, verdeutlichen, wie ungewohnt öffentliche Nacktheit für Leo ist.

WaswiederumdenUmgangmit dieser Praktik angeht, somacht es denEindruck,als

unterscheide sich dieser abhängig von der Betrachtungsebene (kognitiv, aktional, emo-

tional). Auf kognitiver Ebene scheint Leo insbesondere um eine Einordnung dieses Han-

delns bemüht, ohne daran aber Kritik zu üben oder diese in Frage zu stellen. Zur Erklä-

rung hat er verschiedene Ansätze parat: Der offene Umgangmit Nacktheit zeige ein ge-

ringer ausgeprägtes Schamgefühl und sei Kennzeichen einer »moderne(n) Gesellschaft«

(Z. 735f.). Gleichzeitig scheint Leo sich zu fragen, ob das Phänomen auch »früher« schon

existierte (Z. 736),wobei er diese Frageunbeantwortet lässt.Auf aktionalerEbene scheint

Leo an sich den Anspruch zu stellen, sich dieser Praktik anzupassen, also ebenfalls nackt

und nicht mit Badebekleidung zu duschen oder in die Sauna zu gehen. Warum er sich

diesenAnpassungsdruckmacht, bleibt unklar,denn es gibtmeinesWissens nur bezogen

auf denSaunabesuch entsprechend formulierteRegeln27, nicht aber,was dasDuschen in

öffentlichen Duschen angeht. Möglicherweise leitet sich der Anspruch aber aus der all-

gemeinen Überzeugung ab, jemand müsse sich an die Gepflogenheiten in einem frem-

den Land anpassen (dieseÜberzeugung stellt eines derGrundpostulate dar, das Teilneh-

mende an zahlreichen von mir durchgeführten interkulturellen Trainings unisono for-

mulieren). Dieser Anpassungsanspruch scheint jedoch auf aktionaler und emotionaler

Ebene deutlich schwerer zu realisieren als auf kognitiver. Dabei scheint allein die Vor-

stellung, nackt in die Sauna zu gehen, bei Leo eine starke innere Ablehnung oder auch

Abwehr hervorzurufen, wie die wiederholte Äußerung, er könne sowas nicht machen,

nahelegt. Dieser emotionaleWiderstand scheint so tiefgreifend, dass er auch auf aktio-

naler Ebene Konsequenzen hat: Leomeidet diese Settings nun, d.h. er geht weder in die

Sauna, noch duscht er im Fitness-Studio.Da es ihm also nicht gelingt, den an sich selbst

gestellten Anspruch der Anpassung an die gängigen Praktiken einzulösen, kommt es in

diesem Fall zumindest zu einer teilweisen (ins Fitness-Studio geht Leo weiterhin) selbst

gewählten Ausgrenzung.

Formen der Vermeidung finden sich nicht nur in Kontexten, in denen es um Anpas-

sung an kulturelle Praktiken (oder ggf.Werte) geht, sondern auch bezogen auf den Kon-

taktaufbau zu Vertreter*innen der Aufnahmegesellschaft, d.h. konkret: Einzelne Teil-

nehmende erzählen von Situationen, in denen sie die Kontaktaufnahme gezielt vermei-

den. Wie ich im Folgenden herausarbeite, bildet dieses Vermeidungsverhalten jedoch

keinenWiderspruch zudenbereits diskutiertenKontaktbedürfnissen, sondern verdeut-

licht vielmehr, dass es auch hier einer differenzierteren Sichtweise bedarf. Um dies zu

illustrieren greife ich die andernorts bereits erwähnten Ausführungen vonKaffee schwarz

27 Die Regel, dass die Sauna nur textilfrei benutzt werden darf, veröffentlichen Thermen auch meist

auf ihrer Homepage (vgl. z.B. Stadtwerke Bayreuth 2024)

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 357

auf, der zwar gerne Mädchen kennenlernen möchte, aber bewusst keinen Kontakten zu

diesen aufnimmt:

[…] Because now we are very very afraid because (schluckt) the problem in in Kolen

[Wortklärung] Köln. Just we h=hear (shock) we ar=fraid ahwhen äh= after the problem

we go to street and when you see girl you go far away. The girls say hello we don’t say

hello//mhm//and was= this is a problem for us because we really afraid. Because we

think this is not good for (both). This (.) äh just ma=make it as a few ähm few person

because this person is not äh like all ref=refugees (Kaffee schwarz 2016)

Kaffee schwarz und seine Freunde (auch sie sind unbegleitete minderjährige Geflüchtete)

haben seit den Ereignissen in der ›Kölner Silvesternacht‹ Angst, Mädchen zu begegnen.

Deshalb scheinen sie sprichwörtlich ›einen weiten Bogen‹ (»when you see girl you go far

away«, Z. 237f., Kaffee schwarz 2016) um Mädchen machen, denen sie auf der Straße

begegnen, wobei sie selbst Kontaktsignale von Seiten der Mädchen unerwidert lassen.

Die Jungen scheinen zu befürchten, dass die Mädchen (oder vielleicht auch Umstehen-

de) denken könnten, sie wären potentielle Sexualstraftäter. Dem liegt vermutlich die –

sicherlich nicht ganz unbegründete (vgl. dpaNordrhein-Westfalen 2020) –Befürchtung

zugrunde, das Fehlverhalten und die Straftaten der Kölner Täter würden ausschließlich

der Gruppe der Geflüchteten angelastet und zudem auf die gesamte Gruppe generali-

siert werden. Wenn Kaffee schwarz nun erzählt, er und seine Freunde würden den ge-

ringsten Kontakt mit deutschen Mädchen vermeiden, ist dies als Reaktion auf die vor-

urteilsbelastete Stimmung zu verstehen. Dabei scheint auch die Angst eine große Rolle

zu spielen, die Kaffee schwarz mehrfach anspricht, auch wenn er nicht ausführt, wovor

er konkret Angst hat. Denkbar wäre eine Angst vor Diskriminierungen oder ausländer-

feindlichen Übergriffen oder auch die Angst davor, aus Deutschland abgeschoben28 zu

werden. In diesen Äußerungen zeichnet sich eine hohe Sensibilität für die gesellschaft-

liche Stimmung gegenüber Geflüchteten ab. Die jeweiligen Stimmungen und/oder ma-

nifestenVorurteile scheinenwiederumeinenEinflussdarauf zuhaben,obund inwieweit

Geflüchtete Teilhabeversuche unternehmen oder (potentielle) Teilhabeangebote anneh-

men.

4.2.7 Zugeschriebene Differenz und der Umgang damit

Im vorausgegangenen Teilkapitel arbeitete ich heraus, wie neuankommende Teilneh-

mende mit Differenz- bzw. Fremdheitserfahrungen umgehen, die sie in Deutschland

machen. In diesem Kapitel wende ichmich nun der Frage zu,mit welchen Anpassungs-

oder (Nicht-)Teilhabeerwartungen sich die Teilnehmenden von Seiten der Aufnahmege-

sellschaft konfrontiert sehen. Dass es wichtig sein kann, diese wahrgenommenen Ori-

entierungen zu berücksichtigen, legt nicht nur das o.g. Beispiel von Kaffee schwarz na-

he, sondern auch einschlägige Studien: So scheint eine Diskrepanz zwischen der (bei

28 Für diese Vermutung spricht, dass als Reaktion auf die Vorfälle in der Silvesternacht der Ruf nach

einer schnelleren Abschiebung straffällig gewordener Geflüchteter laut wurde, auf den die Politik

auch reagierte: vgl. z.B. tagesschau.de (2017) oder Bielicki (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


358 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

der Aufnahmegesellschaft) wahrgenommenen und der selbst favorisiertenOrientierung

Stress zu erzeugen und negative Auswirkungen auf die soziokulturelle und psychologi-

sche Adaptation zu haben (Kunst/Sam 2013). Insgesamt lassen sich aus den Ausführun-

gen der Teilnehmenden drei Orientierungen herausarbeiten, die diese bei Vertreter*in-

nen der Aufnahmegesellschaft wahrnehmen: Anpassungserwartungen und -forderun-

gen, direkte und indirekte rassistisch verunglimpfende Ausgrenzungen und diskrimi-

nierende Zugangssteuerungen, bzw. -verweigerungen. Während sich die wahrgenom-

menen Anpassungserwartungen auf die Beibehaltung bzw. das Ablegen kultureller Cha-

rakteristika beziehen, sind die letzten beiden Orientierungen eher auf den Aspekt der

Teilhabe gerichtet.

Anpassungserwartungen und -forderungen

ImöffentlichenDiskurswerdenhäufigAnpassungserwartungengegenüberMigrant*in-

nen formuliert, auch wenn meist unklar bleibt, auf welche Themen und Bereiche sich

diese Erwartungen konkret beziehen oder ob damit gar eine ›globale‹ Anpassungsfor-

derung verbunden ist. Die Teilnehmenden an meiner Studie äußern sich allerdings nur

mit wenigen Ausnahmen zu an sie gestellten Anpassungserwartungen: Rachida (2016),

die Apothekerin ist, erzählt beispielsweise, ihr sei ein Praktikum in einer Apotheke an-

geboten worden, aber nur unter der Bedingung, dass sie ohne Kopftuch arbeite. Bei Ra-

chida trifft diese Forderung auf Unverständnis, sie kann sich nicht erklären, wieso diese

Forderung, trotz des inDeutschland propagierten Freiheitsverständnisses, so vehement

gestellt wird, zumal das Tragen des Kopftuchs für Rachida auf kulturell religiöse Wert

verweist, die sie schon ein Leben lang begleiten, so dass hier also wohl auch identitäts-

konstituierende Aspekte mit berührt scheinen.

Direkte und indirekte rassistisch verunglimpfende Ausgrenzungen

Insbesondere im ersten Jahr der Erhebung, also 2016, sehen sich mehrere Teilnehmen-

de mit Rassismus (sei es in Form von Einstellungen, Äußerungen und/oder Handlun-

gen) konfrontiert. So erzählt Leo (2016) von einem Mann, der mit seinem Auto an ihm

und seinen Freunden vorbeifährt, hupt und ihnen den Stinkefinger zeigt. Leo führt die-

ses Verhalten darauf zurück, dass er und seine Freunde Geflüchtete sind und der Mann

damit seine Ablehnung und Abwertung ihnen gegenüber zum Ausdruck bringen möch-

te. Dieses Erlebnis macht Leo – nach eigenem Bekunden – sehr traurig und er ergänzt,

dass es all seine Träume zerstört habe. Er konkretisiert zwar nicht, warum, hier könnte

aber sein dominierender Wunsch, (freundschaftliche) Kontakte mit Deutschen zu eta-

blieren, eine Rolle spielen: Denn wenn viele Menschen wie der Autofahrer denken, dann

sind die Aussichten auf die Etablierung von Freundschaften gering, da sicherlich keine

der beiden Seiten (also weder Leo noch rassistisch denkende Menschen) Interesse an ei-

nemKontaktaufbau hätten.Neben Leo erzählen auch andere Teilnehmende,wie Rachida

undAmina, vonvergleichbaren rassistischenErlebnissen imöffentlichenRaum.Sosehen

sichRachida undAminamit Beschimpfungen konfrontiert odermit der Frage,warum sie

nachDeutschland gekommen seien.Darüber hinauswerden sie –vermutlich,weil beide

Kopftuch tragen – als Repräsentant*innen ›der Muslime‹ oder mehr noch ›der Islamis-

ten‹ adressiert undmit Vorwürfen konfrontiert.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 359

In den obigen Beispielen sind die betroffenen Akteure letztlich Passant*innen, die

ohne erkennbaren Grund im öffentlichen Raum zur Zielscheibe von Rassismus wurden.

Darüber hinaus werdenmanche Geflüchtete auchmit manifesten rassistischen, rechts-

extremen Einstellungen konfrontiert, die sich nicht ausschließlich ihnen gegenüber

entladen, sondern die sich in der Zurschaustellung rassistischer, nationalsozialistischer

Symbole manifestieren: So erzählt Leo von einem Freund, der ein Praktikum gemacht

und im Büro seines Chefs, aber auch an anderer Stelle ›Nazisymbole‹ gesehen habe.

Die rassistische Grundhaltung habe sich dann auch im Umgang mit seinem Freund

gezeigt, der »sehr unfreundlich« (Z. 927, Leo 2017) behandelt worden sei, zudem hätten

die Mitarbeiter*innen auch auf Geflüchtete geschimpft.

Die oben erörterten Situationen und Ereignisse scheinen vornehmlich der Abwer-

tung der Geflüchteten zu dienen und vielleicht auch auf deren Ausgrenzung, zumindest

aber auf eine Abgrenzung von diesen abzuzielen. Damit ist den hier skizzierten ›Strate-

gien‹ ein Teilaspekt inhärent, der den im Vorfeld diskutierten Akkulturationsstrategien

zugrunde liegt: eine Positionierung zur Frage, ob Vertreter*innen der Aufnahmegesell-

schaft einen Kontaktaufbau zwischen ›sich‹ und Geflüchteten befürworten oder nicht.

Die Frage nach der Aufrechterhaltung kultureller Praktiken scheint zwar nicht berührt

zu sein, die Fragen können aber auch zunächst unabhängig voneinander beantwortet

werden. Was nun die Frage nach der Teilhabe angeht, so könnten auch dieser rassisti-

schen, rechtsextremen Form (oder zumindest Aspekten davon) Kontaktversuche inne-

wohnen, auchwenn diese zweifelsohne dysfunktional sind.Umdarüber jedoch fundier-

te Aussagen treffen zu können,müssten die konkreten Verunglimpfungen, ihre Hinter-

gründe und Einflussfaktoren näher untersucht werden. Erst dann ließe sich entschei-

den, ob es sich – theoretisch gesehen – um eine Variante eines Integrations- oder Assi-

milationsmodus handelt oder um eine ›eigenständige‹ Form.Diese Frage kann in vorlie-

gender Arbeit nicht erschöpfend geklärt werden, die Analysen im folgenden Teilkapitel

können aber als erste Sondierungen verstanden werden.

Einflussfaktoren und Hintergründe rassistisch, vorurteilsbehafteter Handlungen

Zur Herausarbeitung möglicher Einflussfaktoren und Hintergründe der oben skizzier-

ten vorurteilsbehafteten, rassistischen Handlungen eignet sich ein Auszug aus dem In-

terview mit Rachida und Amina, in dem Amina von einer Begegnung erzählt, die sie in

A-Stadt hatte:

Und äh einmal, ähm, äh kommt äh, äh, äh einmal ist eine Frau zu mir äh gekommen

und äh, äh, äh sie sagt, sie hat gesagt, äh, ähm, ›Wie, wie können wir jetzt äh, nach, äh,

an der, nach, äh, äh Paris fahren? ‹ Daswar, das is Bombe imParis//mhm,mhm//ja. ›Wir

können wir jetzt äh andere Land fahren? Sie, äh, äh, sie machen äh die, die Muslime-

Leute machen äh viele äh Chaos‹ (Amina 2016)

Die Tatsache, dass Amina von einer, ihr scheinbar unbekannten Frau (»eine Frau«, Z. 331)

unvermittelt angesprochen wird (»einmal ist eine Frau zu mir äh gekommen […] sie hat

gesagt«, Z. 332), ist verwunderlich, da soziale Kontaktaufnahmen in Deutschland so üb-

licherweise nicht ablaufen (vgl. S. 339). Dass ausgerechnet Amina zur Adressatin wird,

ist wahrscheinlich (mit) ihrer ›Sichtbarkeit‹ geschuldet: Sie trägt ein Kopftuch, was sie

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


360 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

zwar nicht zwangsläufig als Geflüchtete, dafür aber als Muslima ausweist und als sol-

che wird sie von der Frau auch adressiert, wobei damit eine Gleichsetzung von Musli-

men mit islamistischen Fundamentalisten erfolgt. In Anlehnung an Martha Nussbaum

(1995) ließe sich hier von einer Objektifizierung (engl. objectification) sprechen, bei der

eine Austauschbarkeit mit anderen Objekten (engl. fungibility) und eine Verweigerung der

Subjektivität (engl. denial of subjectivity) mitschwingen (ebd.: 257), d.h. Amina wird von

den Passant*innen behandelt, als sei sie austauschbarmit anderenMuslimas bzw.Mus-

limen und als bedürften ihre Gefühle keiner weiteren Berücksichtigung.

Zur Frage, warum die Frau so weit geht, Amina anzusprechen, können folgende Hy-

pothesen generiert werden. Einmal wäre es möglich, dass sie sich als ›Einheimische‹

sieht und daraus das Recht ableitet, Menschen, die in Deutschland vermeintlich ›nur

zu Gast sind‹ auf deren Fehlverhalten hinzuweisen, wobei sie hier eine ›Kollektivschuld‹

konstruiert.

Damit ist die Grundprämisse rassistischer Haltungen erfüllt, die sich dadurch aus-

zeichnet, voneinander abgrenzbare Gruppen (deutsche, christliche Einheimische vs.

muslimische Gäste) zu konstruieren, damit eigene Privilegien (hier das Einheimisch-

Sein) zu legitimieren und sich von anderen Gruppen durch Aggression abzugrenzen

(Attia/Keskinkılıç 2017: 118). Gleichzeitig wird in den Äußerungen der (deutschen) Pas-

santin aber auch eine starke Sorge und Angst deutlich: Eine Angst vor einer erhöhten

Gefährdungslage und weiteren Anschlägen, weshalb die Frau nicht mehr (nach Paris

oder vielleicht auch in andere Länder) zu reisen wagt, zumindest nicht mehr unbe-

schwert. Die Angst vor Terroranschlägen schränkt somit auch die (Bewegungs-)Freiheit

oder zumindest das entsprechendeGefühl ein.Der aggressiven Adressierung von Amina

kommt vielleicht auch eine Art ›Ventilfunktion‹ zu: der aufgestaute Druck, die Angst

und die Sorge werden in Form von Vorwürfen bei Amina als Repräsentantin derMuslime

(s.o.) abgeladen.

Dass Geflüchtete im öffentlichen Raummit Rassismen und Vorurteilen konfrontiert

werden scheint kein Einzelfall, so erzählt Samira (2016) davon, von vornehmlich älte-

ren Menschen mit Vorurteilen konfrontiert zu werden, wie: es seien zu viele Flüchtlin-

ge nach Deutschland gekommen, die nicht arbeiten wollen würden und das Kopftuch

stelle ein Problem dar. Ein wenig erinnern diese Handlungen an die provokativen Ein-

bindungsversuche, die ich im Rahmen meiner Untersuchung zu Differenzerfahrungen

bei Jugendlichen nachzeichnen konnte: Diese erwiesen sich insofern als ambivalent als

zwar eine Markierung der adressierten Personen als ›fremd‹ vorgenommen wurde, mit

der aber gleichzeitig der Versuch einer Einbindung in die Gruppe verbunden war (Utler

2014a: 190–194). Zur Frage derÜbertragbarkeit wärenweitereUntersuchungen auchmit

Vertreter*innen der Aufnahmegesellschaft wünschenswert.

Diskriminierende Zugangssteuerungen, -verweigerungen oder -beschränkungen

Die im vorausgegangenenKapitel skizziertenDiskriminierungen äußerten sich in Form

von Beleidigungen und Vorwürfen. In diesem Teilkapitel werden nun Diskriminierun-

gen skizziert, die darüber insofern hinausgehen, als sie mit Zugangssteuerungen, -be-

schränkungen oder sogar -verweigerungen einhergehen. Letztere haben Jugendliche ei-

nerUMF-Wohngruppe inL-Stadt erlebt,die im Jahr 2016 erzählen,dassderBademeister

des örtlichen Schwimmbads ihnen verboten habe, vom Sprungbrett zu hüpfen. Die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 361

weggründe des Bademeisters werden hier nicht deutlich, das Personal der Wohngrup-

pe bestätigt aber, einen ähnlichen Eindruck gehabt zu haben wie die Jugendlichen, die

sich durch das Verbot ausgegrenzt fühlen und denEindruck haben, der Bademeister ha-

be ihnen den Zugang zum Sprungbrett versagt, weil sie Flüchtlinge sind. Und auch im

Feld der beruflichen Teilhabe erlebenGeflüchteteDiskriminierung:Wie an anderer Stel-

le bereits thematisiert (vgl. S. 230), hat ein Apotheker Rachida ein Praktikum angeboten,

aber nur unter der Bedingung, dass sie ihr Kopftuch während der Arbeit ablegt, was sie

aber ausGlaubensgründen abgelehnt hat.Und auchwennnicht auszuschließen ist, dass

es Apotheken gibt, in denen Rachidamit Kopftuch arbeiten oder ein Praktikummachen

kann, so zeigt sich in diesem Erlebnis doch, wie Menschen, die aufgrund ihres Ausse-

hens, ihres Glaubens o.ä. stigmatisiert werden, mit Zugangsbeschränkungen konfron-

tiert werden und wie sich diese Beschränkungen negativ auf die (berufliche) Teilhabe

auswirken.

Anders als Rachida und Vahid, die konkrete Diskriminierungserlebnisse schildern,

kritisiert Wrong (2017) die – seines Erachtens – vorherrschende generelle Ungleichbe-

handlung von Geflüchteten. Dazu fotografiert er eine Glasfront, in der sich zwei Glas-

flügeltüren befinden, von denen jeweils die rechte und die linke Hälfte auf dem Foto zu

sehen sind. An deren rechter Tür (von der Betrachterin aus gesehen) hängt ein laminier-

tes Schild, auf dem ein nach links zeigender Pfeil zu sehen ist, über dem das Wort Asyl

steht. Während der Wegweiser auch als freundlich gemeinter Hinweis erachtet werden

könnte (vgl. S. 421), der den Leuten unnötigeWege ersparen29 oder verhindern soll, dass

sichdieMenschenverirren, stellt das Schild fürWrong (der sogar seinenCodenamenent-

sprechend wählt) ein Symbol dafür dar, immer »falsch« zu sein (Z. 775, Wrong 2017): Er

darf nicht die Türe benutzen, die alle anderen benutzen, sondern muss einen ›Extra‹-

Eingang verwenden.

Außerdem befindet sich auf einer anderen Glastür, die links neben der mit dem

›Asyl‹-Schild ist, noch ein weiterer Hinweis, nämlich das Piktogramm eines schwarzen

Hundes mit einer roten Leine, was vermutlich als Hinweis zu verstehen ist, dass Hunde

beim Betreten des Gebäudes an der Leine zu führen sind. Neben zusätzlichen Aufkle-

bern zur Öffnung der Türe (Drücken), sind das Asyl- und das Hundeschild die einzigen

Hinweise, die an den Türen angebracht sind. Wrong weist im Interview auch auf das

Schild des Hundes und dessen Koinzidenz mit dem Asylschild hin. Stark vereinfacht

und überspitzt, ließe sich also fragen, ob Haustiere und Asylsuchende hier auf eine

Ebene oder knapp darüber (das Schild des Hundes ist, um ›im Bild‹ zu bleiben, etwas

tiefer angebracht) gestellt werden? Wrong, der einen sehr feinen und spitzen Humor

hat, scheint dies anzudeuten. Eines ist aber in jedem Fall festzuhalten: Wenn die unter-

schiedlichen Zugänge zum Gebäude als Sinnbild für eine unterschiedliche Behandlung

stehen, dann suggeriert dies zunächst eine gewisse Ungleichheit. Vor demHintergrund

der Ausführungen zur (Chancen-)Gleichheit sowie zum Umgang mit Diversität (vgl.

Kap. V. 3.2.4) gälte es nun zu prüfen, ob diese Ungleichbehandlung eine Reaktion auf

29 Dass es wiederum ›nur‹ ein Schild gibt, das sich an Geflüchtete richtet, nicht aber an andere Ziel-

gruppen, könnte darüber hinaus damit begründet werden, dass im Jahr 2016 besonders viele An-

fragen von Geflüchteten gab.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


362 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

die besonderen Bedürfnisse von Geflüchteten ist und somit eine horizontale Hierarchi-

sierung darstellt oder ob sich darin tatsächlich eine Ungleichbehandlung im Sinne einer

vertikalen Hierarchisierung andeutet.

Othering-Erfahrungen

Neben den oben behandelten Rassismuserfahrungen schildern manche Teilnehmende

auch Othering-Erfahrungen. Diese zeichnen sich insbesondere durch eine ›Markierung

als fremd30‹ aus, wie sich anhand zweier Metaphern veranschaulichen lässt, dieWrong

und Leo entwerfen: So sagt Leo, dieMenschen in V-Dorf hätten ihn (als er noch dort lebte)

angeschaut,wie »Leutedie äh ersteMal äh:,Au-,Automobil gesehenhaben« (Z. 1040,Leo

2017).Wrongwiederum fühlt sich, als sei er auf einemanderen »Planeten« (Z. 588,Wrong

2017), also wie ein ›Außerirdischer‹. Aus diesen Bildern lässt sich ableiten, dass Leo und

Wrongwohl denEindruckhabenbzw.hatten, inDeutschland (wenn auchnicht von allen,

so doch von vielenMenschen) bestaunt undungläubig oder auchmit einer gewissen Fas-

zination oder Befremden betrachtet oder behandelt zu werden. Dieser Otheringeffekt

wird durch dieWahl ›nicht-menschlicher‹ Vergleichsbilder noch zusätzlich verstärkt.

Wrong (2017) bringt darüber hinaus ein konkretes Beispiel, anhand dessen sich das

Othering veranschaulichen lässt: Er erzählt davon, ein Praktikum in einem Unterneh-

men gemacht zu haben. Während des Praktikums sei er von der Mitarbeiterin der Per-

sonalabteilung kontaktiertworden,die für einenBericht für die Presse ein Interviewmit

ihm führen wollte. AlsWrong nachfragt, warum die Frau gerade mit ihm ein Interview

führen wolle, scheint sich herauszustellen, dass es um seine Herkunft aus Syrien geht

und darum zu zeigen, dass er nun für das Unternehmen arbeitet.Wrong, der die Tatsa-

che, dass er ein Praktikum macht, als »kein besonderes Ding« (Z. 586, Wrong 2017) be-

zeichnet, zeigt sich über die Anfrage irritiert, er vermutet hinter demAnsinnen derMit-

arbeiterin, dass diese realisiert habe: »Ah, okay die können was« (Z. 587, Wrong 2017).

In dieser insinuierten wörtlichen Rede inszeniert Wrong nun eine Überraschung dar-

über, dass syrische Menschen doch nicht inkompetent seien, wobei er davon überzeugt

scheint, dass die Frau genau dieses Vorurteil hatte.

Umgang mit Ausgrenzung

Abschließend bleibt festzuhalten, dass insbesondere die Ausgrenzungshandlungen,mit

denen sich die Teilnehmenden konfrontiert sehen, seien sie nun zwischenmenschlicher

oder struktureller Natur, bei den Teilnehmenden das Gefühl erzeugen, nicht gewünscht

zu sein, und zwar nicht nur, was den möglichen Aufbau zwischenmenschlicher Bezie-

hungen angeht, sondern grundlegender auf die Anwesenheit in Deutschland bezogen.

Dieses Gefühl kann sich – wie im FalleWrongs – identitätsprägend auswirken (er wählt

sogar sein Pseudonym entsprechend).

Darüber hinaus strengen die Teilnehmenden, die sichmit den oben skizzierten aus-

grenzendenoder zuschreibendenHandlungenkonfrontiert sehen,aber auchaktiveUm-

gangsstrategien an.

30 Der Begriff der Fremdheit umfasst für mich zwei Aspekte: Nichtzugehörigkeit und Unvertrautheit

(vgl. Utler 2014a).

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 363

Es scheint, als hätte das Erlebnis bei den Jugendlichen eine kognitive Dissonanz

(Festinger 2020 [1978]) hervorgerufen, die wiederum aus einer wahrgenommenen Dis-

krepanz zwischen politischer und gesellschaftlicher Ebene resultiert: So wird ›Deutsch-

lands‹ Entscheidung (die, ähnlich wie im deutschen öffentlichen Diskurs, vor allem

mit Angela Merkel in Verbindung gebracht wird), die Geflüchteten in Deutschland

aufzunehmen, als starkeWillkommensgeste empfunden, in Deutschland angekommen

entsteht aber wohl der Eindruck, die deutsche Gesellschaft würde diese Entscheidung

nicht gutheißenundGeflüchtete ablehnen.Mit der oben angeregtenAusdifferenzierung

von Berrys Modell könnte diese Erfahrung bereits als Initiator eines Verarbeitungspro-

zesses gelten. Im ersten Jahr der Befragung ist das Erlebnis so ›frisch‹, dass sich noch

keine Copingstrategien ausmachen lassen. Im darauffolgenden Jahr sind Rassismuser-

fahrungen beiVahid (weder im Interviewnoch in den Fotos) keinThemamehr.Nun ließe

sichmutmaßen,Vahid sei nichtmehrmit Rassismus konfrontiert worden, somit gebe es

nichts zu bewältigen, was wiederum die Nachzeichnung möglicher Bewältigungspro-

zesse obsolet machen würde. Dafür würde sprechen, dass Vahid auf meine Nachfrage,

ob er sich noch an die negativen Erfahrungen aus dem Vorjahr erinnern könne, ant-

wortet, das Erlebnis mit dem Bademeister, sei das einzig negative gewesen, das er in

Deutschland erlebt habe. Vahids Ausführungen deuten aber auch auf Verarbeitungspro-

zesse hin, selbst wenn diese nicht oder nur ansatzweise mit den von Berry genannten

Coping-Strategien vereinbar sind. Vielmehr scheint eine Addition konsonanter sowie

Subtraktion dissonanter Kognitionen erfolgt zu sein, wie sie bei der Reduktion kogni-

tiver Dissonanz beobachtet wird (vgl. Frey/Gaska 2001: 284). Diese zeigt sich insofern,

als Vahid auf die vielen positiven Erfahrungen hinweist, die er mit Deutschen gemacht

habe (=Addition konsonanter Erfahrungen), während er die negativen Erfahrungen als

Einzelerlebnis rahmt (=Subtraktion dissonanter Erfahrungen).

Die Reduktion der kognitivenDissonanz geht auchmit emotionalen Veränderungen

einher, daVahid nun keine Angstmehr zu haben scheint, abgelehnt zuwerden oder nicht

willkommen zu sein. Zu diesen Änderungen könnten aber auch emotionale Entwick-

lungen beigetragen haben, die ich grundsätzlich bei Ankommensprozessen vermuten

würde: So kenne ich es aus eigener Erfahrung, aber auch aus Erzählungen anderer, dass

beim Ankommen an einem neuen Ort, der einer*m zunächst fremd und unvertraut ist,

(je nach Vorerwartung, Kontext und Persönlichkeitsstruktur) Gefühle des Unbehagens

aber auch der Bedrohung oder Ängste entstehen können. Im Zuge des Vertrautwerdens

mit der neuenUmgebung nehmen diese aber (es sei denn, eswerden gegenteilige Erfah-

rungen gemacht) sukzessive ab.Dabei ist aber natürlich nicht auszuschließen, dass sich

auch emotionsbasierte Coping-Strategien etablieren bzw. etabliert haben.

Auch bei anderen Teilnehmenden, die mit Rassismuserfahrungen konfrontiert

waren, lassen sich Strategien zur Dissonanzreduktion beobachten, wenn auch etwas

anders gelagert. So nimmt beispielsweise Leo ortsbezogene Differenzierungen vor, wo-

bei er folgendenZusammenhangzeichnet: inStädten, indenen sichdieMenschengegen

Nazis positionierten, seien die Menschen freundlicher gegenüber »Ausländern« und

umgekehrt (Z. 929–934, Leo 2017). Möglicherweise nimmt Leo hier nicht nur einen ›ein-

fachen‹ Zusammenhang, sondern vielleicht sogar einen Kausalzusammenhang an, im

Sinne von: Menschen, die sich gegen Rassismus stellen, tragen zu einer freundlicheren

Stimmung gegenüber Geflüchteten bei, während das Fehlen derartigen Engagements

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


364 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

eine negative Stimmung begünstigt. Das ist jedoch eine Lesart, die sich aus den Daten

nicht eindeutig ableiten lässt und die deshalb noch weiterer Sondierungen bedürfte.

Eine weitere Variante der Dissonanzreduktion lässt sich bei Wrong beobachten: Er

hebt auf die strukturelle Verankerung rassistischer Einstellungen in der Gesellschaft ab,

was er an entsprechenden Vorgehensweisen von Behörden (vgl. S. 361) sowie an der (aus

seiner Sicht) üblichen ungleichen Verteilung von Redeanteilen in Arbeitsgruppen (in de-

nenprivilegierteMenschenungleich höhereRedeanteile hätten) veranschaulicht.Er ver-

ortet Rassismusdamitweniger auf der individuellen als auf einerMakro- bzw.Mesoebe-

ne.

Die Umgangsstrategien mit diesen Otheringerfahrungen weisen zum Teil Paralle-

len zum oben erörterten Copingmit Rassismus auf. So scheint Leo auch bezogen auf das

Othering eine Dissonanzreduktion vorzunehmen, indem er das Othering in der länd-

lichen Region verortet, in der er noch im Jahr zuvor gelebt hat. Da er bei der Folgeer-

hebung in einer größeren Stadt lebt, betrachtet er das Erlebnis eher aus der Retrospek-

tive und mit einer gewissen Distanz (s.u.). Wrong hingegen stellt sich aktiv gegen die

von ihm als Othering erlebte Anfrage und lehnt diese ab. Damit erlangt er in gewisser

Weise seine ›Agency‹ wieder und löst sich aus der empfundenenObjektifizierung. Im zwi-

schenmenschlichen Kontakt beobachtetWrong wiederum eine Abnahme der Othering-

Erfahrungen (»Also ich bekomme diese (.) komische Fragen. Das ist nur äh, ähm, ähm

ja, aber nicht mehr, nicht mehr so intensiv«, Z. 510–511,Wrong 2017), was er mit darauf

zurückführt, dass er einigeMenschen, die ihn frühermit Fragen zu seinerHerkunft ›be-

helligt‹ haben,nunzuseinenFreundenzählt,die in ihmnunWrong sehenundnichtmehr

nur den syrischen Flüchtling.Die Ebenendifferenzierung,die sich beiWrong schon beim

Umgangmit Rassismuserfahrungen zeigte, deutet sich damit auch hier an: Während er

sich aufMikroebene auf einen intensiven Kontakt einlässt und das Othering durch ›per-

sonalisierten‹ Kontakt (Brown2000: 347–348) beendet,widersetzt er sich aufMeso- bzw.

Makroebene demOthering, indem er an ihn herangetragene ›Ansprüche‹ ablehnt.

4.2.8 Ausgrenzungsdynamiken

Die vorausgegangenen Teilkapitel widmeten sich der Rekonstruktion der Akkultu-

rationsorientierungen, die noch nicht integrierte Teilnehmende anstrengen, sowie den

Akkulturationsorientierungen, mit denen sie sich von Seiten ›der‹ Aufnahmegesell-

schaft konfrontiert sehen. Wie im Theorieteil erörtert und wie sich zum Teil in den

obigen Analysen angedeutet hat, stehen die jeweiligen Orientierungen (die ›realen‹,

aber auch die ›wahrgenommenen‹) in einer Wechselwirkung, d.h. sie beeinflussen sich

gegenseitig und münden nicht selten in prozesshaften Dynamiken (vgl. Utler 2014a:

218–224, 233–237). In vorliegender Arbeit finden sich nur vereinzelt Beispiele für derar-

tigeDynamiken (was aberwohl eher demForschungsgegenstand und dermethodischen

Herangehensweise geschuldet ist, als dass sich daraus Schlüsse über deren Existenz

ableiten ließen), eines wird in diesem Kapitel nachgezeichnet. Den Ausgangspunkt für

die folgenden Analysen bilden die Äußerungen einzelner Teilnehmender, die sich zu

Gruppenbildungen in dem bereitsmehrfach erwähnten Jugendzentrum (vgl. u.a. S. 281)

äußern, das sie öfter besuchen.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 365

Die im Folgenden nachgezeichneten Gruppenbildungen basieren auf den Ausfüh-

rungen vonMona,Malik und Enes. Sie äußern sich zu einer Gruppe bulgarischstämmi-

ger Jugendlicher, die wie sie das örtliche Jugendzentrum besucht.Der Kontakt zu dieser

Gruppe gestaltet sich sehr ambivalent, trotz des im Jugendzentrum geltenden Credos,

dass alle willkommen sind undmiteinander auskommen (vgl. S. 373f.).Mona erklärt sich

diesen Widerspruch damit, dass es sich in diesem Fall um eine Ausnahme handle, die

aber letztlich die bulgarischstämmigen Jugendlichen zu verantworten hätten, weil sie

nur in ihrer eigenenGruppe seien und nichtmit anderen reden und sich demnach selbst

ausschließen würden. Dieses Setting könnte auf den ersten Blick und unter Heranzie-

hung des IAM (Bourhis/Moïse/Perreault et al. 1997, s.o.) wie folgt erklärt werden: Mo-

na bzw. die Vertreter*innen des Jugendzentrums verfolgen eine Integrations- oder As-

similationsorientierung, da dort – nach eigener Einschätzung – alle willkommen sind

und gleichzeitig niemand ausgeschlossen wird. Es besteht also eine Bereitschaft zum

Kontaktaufbau. Zur Frage danach, ob neu dazukommende Jugendlichen kulturelle Be-

sonderheiten aufrechterhalten ›dürfen‹ oder nicht, äußert sichMona nicht,weshalb hier

nicht entschieden werden kann, ob sie eine Integrations- oder einer Assimilationsori-

entierung vertritt. Die bulgarischstämmigen Jugendlichen zeichnet Mona hingegen als

sich selbst separierend. Die Kombinationen aus Integrations- und Separationsorientie-

rung sowie Assimilations- und Separationsorientierung gelten im IAM als konflikthaft

(Piontkowski/Rohmann/Florack 2002) und liefern somit eine Erklärung für das von den

Jugendlichen als schwierig beschriebene Verhältnis.

Da ich jedoch bereits im Rahmen meiner Dissertation zeigen konnte, wie wichtig

dieBerücksichtigungder jeweiligen Interaktionsdynamiken ist (Utler 2014a),möchte ich

diese auchhier näher betrachten. InmeinerUntersuchungwurdedeutlich,dass Jugend-

liche, die sich selbst ausschließen oder auszuschließen scheinen, weil sie beispielsweise

nichtmit den anderen Gruppenmitgliedern reden, nicht selten so wahrgenommenwer-

den, alswürden sie dieGruppe ablehnen,waswiederumzu ausgrenzendenHandlungen

durch die ›dominante‹ Gruppe führt.Diese Dynamiken deuten sich auch in den Ausfüh-

rungen von Enes undMalik an31:

@(.)@ @Ja@ manchmal die reden halt einfach über jemanden auf ihrer Sprache und

man versteht halt gar nix und man kann ja alles als Beleidigung interpretieren. Und

dann wenn man einmal irgendwie was dagegen sagt, kommt dann die ganze Gruppe

31 Hier sei darauf hingewiesen, dassMalik bei dem Foto, das die angeführte Schilderung evoziert, zu-

nächst keinen explizitenBezug zuDeutschlandherstellt. Vielmehr scheint er dasBild vor allemaus

der Dynamik heraus gemacht zu haben, dass die bulgarischstämmigen Jugendlichen, die eben-

falls eine Kamera vonmir erhalten hatten (mit denen aber kein Gespräch zustande kam) zunächst

ihn fotografiert hätten, woraufhin er diese dann ebenfalls fotografiert hätte. Er bezeichnet das

Setting, in dem sich auch die im Folgenden skizzierten Grunddynamiken widerspiegeln, zunächst

als »Gaudi« (Z. 89). Gleichzeitig fällt es den Jugendlichen im Gespräch aber auch nicht schwer, auf

Nachfrage einen Bezug zu Deutschland herzustellen, den sie vor allem an der weiter unten refe-

rierten Frage um die Zugehörigkeit festmachen. Hinzu kommt, dass sich die von Enes und Malik

beschriebenen Dynamiken aufgrund ihrer großen Ähnlichkeit sehr gut als Vergleichshorizont zu

den Äußerungen vonMona eignen, die wiederum einen expliziten Bezug zu Deutschland herstellt

(s.o.).

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


366 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

auf einen zu und dann hast du da halt so ne zwanzig Mann-Gruppe, die dann alle in

einer Familie sind. […] (Malik 2016)

Wie Maliks Ausführungen vermuten lassen, entsteht bei ihm und seinen Freunden der

Eindruck, die bulgarischstämmigen Jugendlichen würden über ihn und die anderen re-

den, auch wennMalik selbst anführt, nicht zu verstehen, worüber die Jugendlichen re-

den. Wieso er vermutet, dass die Jugendlichen über ihn reden würden, also woran er

seine Einschätzung festmacht, erläutert er nicht, womöglich fördert allein die Tatsache,

dass sich die Jugendlichen in seinem Beisein in einer Sprache unterhalten, die er nicht

beherrscht, diese Vermutung. Das hier geschilderte Phänomen ist wiederum eines, das

ich aus zahlreichen (von mir durchgeführten) internationalen Seminaren kenne, aber

auch generell aus internationalen Settings: Sobald mehrere Menschen zusammenkom-

men, die dieselbe Muttersprache sprechen, steigt die Tendenz, in die Muttersprache zu

switchen, und zwar auch dann, wenn Menschen dabei sind, deren Muttersprache eine

andere ist. Die ›Switchenden‹ begründen das vor allem damit, dass die Kommunikati-

on in der Muttersprache schneller, leichter und ohne größere kognitive Anstrengungen

funktioniere. Die Dabeistehenden, die die Sprache der anderen nicht verstehen, fühlen

sich aber ausgeschlossen und eine der gängigsten Interpretationen ist die, dass über ei-

nen gesprochen werde. Das wiederum kann, wie oben von Malik aufgezeigt, als belei-

digend empfunden werden, auch wenn eigentlich gar nicht klar ist, was überhaupt ge-

sagt wurde.Malik lässt sich diese Beleidigung (oder zumindest die als solche empfun-

dene) wiederumnicht gefallen und »sagt« (Z. 100) etwas dagegen. Vor demHintergrund

der empfundenen Beleidigung steht zu vermuten, dass dieses etwas dagegen Sagen eher

nicht konstruktiv und sachlich-neutral ausfällt. Darauf deutet auch die von Malik ge-

schilderte Reaktion der Jugendlichen hin, die sich ihrerseits angegriffen zu fühlen schei-

nen und sich geschlossen und als Gruppe verteidigen.Diese kollektive Reaktion von,wie

Malik schätzt, bis zu »zwanzig Mann« (Z. 101), scheint den Eindruck einer homogenen

Gruppe zu begünstigen und die Assoziation einer Familie vielleicht sogar eines Famili-

enclans zu wecken. Zudem könnte bei Malik und seinen Freunden auch ein Gefühl der

Bedrohung entstehen,wenn ein Gruppe von ca. zwanzigMenschen ›geschlossen‹ auf ei-

ne deutlich kleinere Gruppe32 zukommt.

Diese Ausgrenzungs- und Ausschlussdynamik wird offenbar noch durch einen wei-

teren Aspekt verstärkt, der sich am Schlagwort der (rechtmäßigen) Zugehörigkeit fest-

machen und anhand untenstehender (sowie weiterer) Aussagen vonMalik veranschauli-

chen lässt:

[…] die reden halt wie (.) ich bin zum Beispiel hier geboren und die reden wie als wär

das ihre Stadt und als sei ich irgendwie (2) von woanders hergekommen […]. (Malik

2016)

32 Genaue Aussagen darüber, zu wievielt Malik und seine Freunde sind, macht er nicht. Im speziel-

len Fall äußert er sich in der eher unpersönlichen »man«-Form, die suggeriert es könne sich um

Einzelpersonen handeln.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 367

In Maliks Ausführungen deuten sich Aushandlungen um Zugehörigkeit an, einherge-

hend mit wechselseitigen Hierarchisierungen. Interessanterweise wird aber Zugehö-

rigkeit nicht (nur) im Sinne von ›wer gehört zu L-Stadt‹, sondern auch als ›wem gehört

L-Stadt‹ avisiert (»die reden wie als wär das ihre Stadt«, Z. 115): Eine Perspektive, die

normalerweise aus anderenKontexten bekannt ist, nämlich,wenn in derDiskussion um

steigende Mieten die kritische Frage ›wem gehört die Stadt?‹ gestellt wird. Hier scheint

es aber weniger um wirkliche Besitzverhältnisse als vielmehr um eine – andernorts be-

reits thematisierte (vgl. S. 301f.) – In-Beschlagnahme des öffentlichen Raums zu gehen.

Darüber hinaus wird insbesondere die Rechtmäßigkeit der Zugehörigkeit verhan-

delt.Malik scheint dabei den Eindruck zu haben, dass die bulgarischstämmigen Jugend-

lichen ihm diese absprechen: Er würde behandelt, als käme er »von woanders« (Z. 114),

obwohl er in Deutschland geboren sei. Malik sieht diese Form des Otherings, die sich

offenbar auch darin zeigt, dass sich die Jugendlichen ihm gegenüber anders verhalten,

als gegenüber ›Deutschen‹ (Z. 138–140) als ungerechtfertigt an. Er beansprucht seiner-

seits ein stärkeresRecht aufZugehörigkeit,weil er–anders als die bulgarischstämmigen

Jugendlichen – in Deutschland geboren sei und (wie er im weiteren Verlauf ausführt)

sich wenigstens auch Mühe gäbe, Deutsch zu sprechen, was die bulgarischstämmigen

Jugendlichen aus seiner Sicht nicht tun (Malik 2016).

In den obigen Ausführungen deuten sich Mechanismen an, die aus der Theorie der

sozialen Identität gut bekannt sind (Tajfel/Turner 1986): Menschen ordnen sich selbst

sozialen Kategorien zu und vergleichen sich, um eine positive soziale Identität zu errei-

chen,mit anderen.DieseVergleiche (die darauf abzielen,dass die eigeneGruppe auf den

gewählten Dimensionen besser abschneidet) können in letzter Konsequenz zu wechsel-

seitigen Abwertungen führen. Eben dies scheint hier der Fall zu sein: Als Grundlage für

die Vergleiche, werden Sprachbeherrschung und Dauer des Aufenthalts in Deutschland

bzw. das Geburtsland gewählt, die für die Jugendlichen offenbar wichtige Zugehörigkeits-

marker darstellen. Unter den verschiedenen Migrantengruppen scheint dabei eine Art

Wettbewerb in der Zugehörigkeit zu entstehen, der sich in wechselseitigen Hierarchi-

sierungen und gegenseitigen Ausgrenzungsdynamiken manifestiert. Diese Frage nach

der Zugehörigkeit scheint sich wiederum fürMona nicht zu stellen, da sie keinenMigra-

tionshintergrund hat und sich demnach wohl ›automatisch‹ als zugehörig definiert.

Die obigenAusführungendeutendarauf hin,dassmit Blick auf die Frage,wie ein ge-

lingendes Zusammenleben (in Deutschland) aussehen kann, eine bloße Gegenüberstel-

lung von Akkulturationsorientierungen zu kurz greifen könnte. Denn damit kommen

die Dynamiken, die zwischen den Gruppen ablaufen und die verschiedenen Facetten,

die die jeweiligen Akkulturationsorientierungen annehmen können, zu kurz. Am obi-

gen Beispiel lässt sich wiederum gut nachvollziehen,wie trotz genereller Offenheit Aus-

grenzungsdynamiken ablaufen können. Wobei weniger der Teilhabewille als Faktoren

wie die Gruppengröße und Kontaktressourcen (beispielsweise die Sprachbeherrschung)

eine Rolle dafür zu spielen scheinen, ob es zu ausgrenzenden Handlungen kommt oder

nicht. So lässt sich folgern, dass eine Kontaktbereitschaft allein Ausgrenzungen nicht

verhindern kann.Gleichzeitig heißt dies nicht, dass es – zumindest in ›geschützten‹ Be-

gegnungsräumen wie dem Jugendtreff – nicht doch zu Interaktionen kommt,wieMalik

undVahid andeuten,wenn sie darauf hinweisen, dassmanche der bulgarischstämmigen

Jugendlichen auch »witzig« (Z. 90) seien, und dass das gegenseitige Fotografieren eben

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


368 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

auch »irgendwie so zur Gaudi« (Z. 89) gewesen sei. Wechselseitige Teilhabe- und Aus-

grenzungsdynamiken scheinen also ein nicht untypisches Phänomen darzustellen (vgl.

auchUtler 2014a: u.a. 190–237). Allerdings zeigen die vorliegenden Analysen (vgl. S. 372),

wie wichtig in diesem Zusammenhang ›geschützte‹ Orte sind, die einen kontaktförder-

lichen Rahmen und eine offene, wertschätzende Atmosphäre bieten (s.o.), um negative

oder ambivalente Erfahrungen einbetten, auffangen und– imOptimalfall – reflektieren

und bearbeiten zu können.

4.2.9 Gelingende Integration: Erfolgsfaktoren

In den vorausgegangenen Teilkapiteln wurde vor allem die Ausgestaltung des Kontakts

zwischen Neuankommenden und verschiedenen Aufnahmegemeinschaften betrachtet.

In diesem Teilkapitel steht nun die Frage im Vordergrund, wodurch sich gelingende(re)

Formen der Integration auszeichnen. Dazu werden zum einen Ausführungen von Teil-

nehmenden herangezogen, die ihre diesbezüglichen Vorstellungen erörtern, zum ande-

renwird auf Äußerungen zurückgegriffen, in denen gelingende Integration unmittelbar

nachvollzogenwerden kann.Dabei arbeite ich einerseits neue Aspekte heraus, greife an-

dererseits aber auch nochmal auf solche zurück, die sich imZuge der vorausgegangenen

Analysen als integrationsförderlich erwiesen.

Aufeinander zugehen

Das Motiv des aufeinander Zugehens manifestiert sich in zwei sehr unterschiedlichen

Kontexten bzw. auf sehr unterschiedlichen Ebenen: Einmal bezogen auf unpersönliche

Begegnungen im öffentlichen Raum, aber auch im zwischenmenschlichen Beziehungs-

aufbau.

Im öffentlichen Raum setzt das Aufeinander zugehen an Situationen an, die auf den

ersten Blick nichtmit gelingender Teilhabe in Verbindung zu bringen sind, nämlich den

Anwürfen,mit denen geflüchtete Teilnehmende sich immer wieder konfrontiert sehen.

Wie oben herausgearbeitet, handelt es sich dabei um Aus- bzw. Abgrenzungshandlun-

gen, denenwomöglich ein –wenn auch zweifelhaftes –Teilhabeangebot innewohnt. Bei

meinen Teilnehmenden lösen diese ›Adressierungen‹ auf jeden Fall das Bedürfnis aus,

darauf zu reagieren.Samira begründet das auch damit, dass sie die falschen Informatio-

nen, die dieMenschen haben, korrigierenwolle,weshalb sie sichwiederholt auf Gesprä-

che einlässt. Und auch wenn sie einräumt, unsicher zu sein, ob sie die Gesprächspart-

ner*innen überzeugen könne, sieht sie darin trotzdem die Möglichkeit, positive Resul-

tate auf beiden Seiten zu erzielen.

Die hier skizzierte Variante des aufeinander Zugehens scheint für beide Seiten ei-

ne Funktion zu erfüllen und gleichzeitig Potentiale zu enthalten: Was die Vertreter*in-

nen der ›Mehrheitsgesellschaft‹ angeht, zeigt sich, wie sehr auch sie diese Begegnungs-

undKontaktmöglichkeitenbenötigen (würden),nicht zuletzt,umÄngsteund falscheBe-

fürchtungen auszuräumen.Hierfür könnten und sollten geeignetere Orte etabliert wer-

den, was dann aber auch die hier geschilderten ›Ausbrüche‹ verringern könnte. Für die

Neuangekommenen scheint das sich Einlassen auf die Gespräche eine Möglichkeit zur

Selbstermächtigung zu bieten: So wird die dem Dampfablassen inhärente Objektifizie-

rung (vgl. S. 360) von den betroffenen Individuen eben nicht angenommen, sondern sie

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 369

setzen dieser aktiv etwas entgegen und verdeutlichen damit, dass sie eben keine aus-

tauschbarenObjekte sind, sondern eigenständige Individuen, die von den ›verbalen An-

griffen‹ auch emotional berührt werden. Wie jedoch Sunnys Erlebnis mit der kopftuch-

tragendenFrauzeigt (S.360),bewegensichdieseBegegnungen imöffentlichenRaumauf

einem sehr schmalen Grat zwischen Gelingen und Eskalation. Daher sei an dieser Stelle

lediglich auf die sich vermutlich abspielenden Grundmuster sowie das diesen innewoh-

nende Potential bei gleichzeitigemBedarf an ›echten‹ Begegnungs- undKontakträumen

verwiesen.

Im zwischenmenschlichen Bereich gestaltet sich das gelingende aufeinander Zuge-

hen deutlich anders als im öffentlichen Raum,wie sich an folgendemBeispiel vonWrong

(2016) veranschaulichen lässt,dasdieser als besonderspositiv erlebt:Erwurdevonseinen

Nachbarn eingeladen, vorbeizukommen, verbundenmit der Aufforderung, seine Shisha

mitzubringen,damit sie alle gemeinsamrauchenkönnen.DieNachbarnwiederumstell-

ten die Getränke (Wrong spricht v.a. vonBier) zur Verfügung.Bei dieser Einladung dach-

te –Wrong zufolge – niemand an Integration, d.h. der Kontakt erfolgte ungezwungen

und aus Interesse am Gegenüber mit dem (offenbar) einzigen Ziel beim gemeinsamen

Tun (hier dem Shisharauchen) eine gute Zeit zu verbringen. Der Kontakt entsteht also

aus dem Bedürfnis nach einem sozialen Miteinander, verfolgt darüber hinaus aber kei-

ne weiteren Ziele. Teilhabe als Teil der Integration entsteht hier in der Handlungspraxis

und eher beiläufig und nicht, indem Handlungen angestrengt werden, die auf Integra-

tion abzielen.

Voneinander lernen

Manche Integrationsverständnisse enthalten die Bereitschaft, sich zu verändern (Han-

Broich 2012: 122) und avisieren damit eine Lernbereitschaft. Das voneinander Lernen

(einschließlichderBereitschaft dazu) erweist sich auch indenAusführungender anmei-

ner Studie Teilnehmenden als bedeutsam.Dabei lassen sich Vorstellungen darüber her-

ausarbeiten, wer im Zuge der Integration lernt bzw. lernen sollte und von wem sowie

was und wie gelernt wird. Bevor ich nun auf diese Punkte eingehe, sei darauf hingewie-

sen,dass (interkulturelles) Lernen in dieser Arbeit auch noch an anderer Stelle behandelt

wird, nämlich imZusammenhangmit der Veränderung der Deutschlandbilder (vgl. u.a.

S. 392ff. u. 394ff.), bei dem Lernen ebenfalls eine wichtige Rolle zukommt. In diesemKa-

pitel richtet sich die Analyse vornehmlich auf die Relationen zwischen Lernen und Inte-

gration.

Wer lernt und von wem?

Lernen imKontext von Integrationsprozessen wirdmeist sehr einseitig verhandelt, d.h.

die Aufgabe etwas zu lernen,wird bei denjenigen verortet, die sich in eine (wie auch im-

mergeartete)GruppeoderGemeinschaft integrieren (möchten).Demnachüberrascht es

wenig, wennmehrere Teilnehmende (meist äußern sich diejenigenmit Fluchtgeschich-

te) hervorheben, dass sie und andere Geflüchtete von ›Deutschen‹ lernen können. Sami-

ra betont beispielsweise, muslimische Frauen wollten sich integrieren und könnten ler-

nen, nicht schüchtern sein zumüssen (sie bezieht sich hier auf die andernorts diskutierte

Spontanität undBewegungsfreiheit imöffentlichenRaum,vgl.S. 205).Daranwirddeut-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


370 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

lich, wie Neuankommende die Lernmöglichkeiten, die sich ihnen bieten, wertschätzen

(und zwar entgegen anderslautender Vorurteile).

Vor dem Hintergrund der in dieser Arbeit verwendeten Integrationsdefinition (vgl.

S. 331) und des darin enthaltenen Aspekts der Wechselseitigkeit scheint weiterhin be-

deutsam, dass die Teilnehmenden nicht eine einseitige, sondern vielmehr eine wechsel-

seitige Lernbereitschaft für zentral erachten. D.h. auch die Mitglieder einer Gruppe, in

die sich andere integrieren, sollen/können von den sich Integrierenden lernen. Leo, der

Integrationsprozesse aus ›beiden‹ Perspektiven (als Vertreter der Aufnahmegesellschaft

im Irak und nun als Geflüchteter in Deutschland) kennt, betont dabei, dass sich sogar

sehr viel vonMigrant*innen lernen lasse, und zwar insbesondere imKontext entstehen-

der Freundschaften. Und auch Sunny (2016) hebt die Bedeutung des voneinander Lernens

heraus.

Was wird gelernt?

Die Frage, was es aus Sicht der Teilnehmenden zu lernen gilt, lässt sich auf die Schlag-

worte ›Sprache und Kultur‹ herunterbrechen. Dass diese beiden Aspekte genannt wer-

den, ist wenig überraschend, da sie auch in den Integrationsmodellen fokussiert werden

(vgl. S. 315).

Die folgendenAusführungen bieten nun in zweierleiHinsicht neue bzw. ergänzende

Informationen: Erstens, weil ich zeigen kann, dass diese Lerngegenstände auch dann

angeführtwerden,wennVertreter*innenderAufnahmegesellschaft die Lernenden sind.

Zweitens können die folgenden Analysen etwas zur Ausdifferenzierung des Schlagworts

›Kultur‹ beitragen.

Was die Äquivalenz der Lerngegenstände angeht, so fällt auf, dass in den (von den

Teilnehmenden angeführten) Beispielen, in denenVertreter*innender Aufnahmegesell-

schaft die Lernenden sind, sie dasselbe lernen (möchten), wie in den umgekehrten Fäl-

len: So spricht Samira (2017) davon, dass Deutsche (wie sie in einer Dokumentation ge-

sehen hätte) arabisch lernen würden und an der arabischen Küche sowie der arabischen

Art zu tanzen interessiert seien bzw. diese mögen würden33. Hier stellen also einerseits

Spracheundandererseits kulturelleAspektewieTanzundKulinarischesLerngegenstän-

de dar.Wenn also ›Deutsche‹ von Geflüchteten lernen, dann in denselben Bereichen wie

andersherum.Obhier nur die Annahmendarüber reproduziertwerden,was Integration

ausmacht oder ob hier Dinge zu Lerngegenständen gemacht werden, die sich besonders

gut als Auftakt für Integrationsprozesse eignen, gilt es in weiteren Untersuchungen zu

klären.

Die obigen Beispiele enthalten nur sehr allgemeine Hinweise darauf, was konkret

an kulturellen Besonderheiten gelernt oder was als wichtiger Lerngegenstand erachtet

wird. ImFolgenden soll das (inter-)kulturelle Lernen anhand verschiedener Äußerungen

vonGeflüchteten konkretisiert werden.Grundsätzlich scheinen sich die Teilnehmenden

33 Samira verwendet in ihren Ausführungen den Begriff »mögen«, was ich aufgrund des Kontextes, in

dem sie das anführt, mit Interesse und Lern(-bereitschaft) gleichsetze. Da es vielfältige Untersu-

chungen zumZusammenhang bzw. zumEinfluss von Interesse auf Lernen und Leistung gibt (siehe

für einen Überblick: Krapp 1992), nehme ich das »Mögen« arabischer Tänze und arabischen Essens

in den Kontext des voneinander Lernens mit auf.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 371

vor allem für die Handlungspraxis, also die aktionale Ebene, zu interessieren, so spricht

Leo davon, wissen zu wollen, wie sich ›Deutsche‹ »verhalten« (Z. 621, Leo 2017): anhand

der aufgenommenen Fotos und seiner Erzählungen dazu (z.B. seineMitbewohnerin, die

beim Frühstück die Printausgabe der lokalen Zeitung liest) wird deutlich, dass er vor al-

lem etwas über Alltagspraktiken lernen möchte. Samira hingegen leitet aus ›generellen‹

Werten, die sie in Deutschland erlebt, Lerngelegenheiten auf Verhaltensebene ab, näm-

lich, dass Frauen nicht schüchtern sein müssten, womit sie sich vermutlich auf die an-

dernorts formulierte Bewegungsfreiheit der Frau im öffentlichen Raum bezieht (vgl. S.

206). Statistik (2016) scheint wiederum stärker an Erziehungs- bzw. Bildungspraktiken

interessiert zu sein (z.B. daran, wie die Klassenräume gestaltet sind, wie die Klassen-

stärke ist,wiemit Schüler*innen umgegangenwird, dass diese in der Schule auchDinge

wie Kochen lernen).

Daes sichbeidenobenangeführtenLerngegenständenumkulturellehandelt,kanndas

hier skizzierte voneinander Lernen auch als ›interkulturelles Lernen‹ bezeichnet wer-

den. Aus den Beispielen der Teilnehmenden wird zudem deutlich, dass sie an ganz un-

terschiedlichen Stellen ›Lernpotential‹ ausmachen, und zwar meist an solchen, die für

sie persönlich bedeutsam sind. Demnach umfasst Integration auch wechselseitige (in-

ter-)kulturelle Lernprozesse, wobei die Entscheidung darüber, ob und was gelernt wird,

davon abhängt, ob der Lerngegenstand für eine*n persönlich als gewinnbringend und

bereichernd erachtet wird.

Wann wird gelernt und mit welchem Effekt?

Damit überhaupt gelernt wird bzw. gelernt werden kann, bedarf es – wie in den Aus-

führungen der Teilnehmenden deutlichwird – einer beiderseitigen Lernbereitschaft oder

besser ›Lerneinsicht‹. Gemeint ist damit, dass auch die bereits Dagewesenen erkennen,

von Neuangekommenen etwas lernen zu können. Hier ist das Potential wohl noch nicht

ausgeschöpft, zumindest lässt dies die Tatsache vermuten, dass keine*r der nicht-ge-

flüchtetenTeilnehmendenpotentielle Lernmöglichkeiten imKontextder Integrationan-

spricht.

Wenn voneinander gelerntwird, scheintdies vor allemfür sich IntegrierendeChancen

zu bieten, die über das eigentliche Lernen hinausgehen, wie sich an Sunnys Ausführun-

gen verdeutlichen lässt:

[…] Alsowas gefälltmir auch nicht, dass äh Leute vonAusländ, sie kommen zuDeutsch-

land und sie möchten (.) also leben als deutsche Leute//mhm//. Wir können deutsche

Leute etwas auch lehr-, äh, also schauen etwas neuer//mhm, mhm//. Zum Beispiel es

ist interessant etwas Neues schauen, das wie wissen […] (Sunny 2016)

In obenstehender Interviewpassage kritisiert Sunny zunächst die Bereitschaft zur voll-

ständigenÜbernahme ›deutscher‹ Lebenspraktiken,die sie beimanchenMigrant*innen

wahrnimmt.Dieser Assimilationsbereitschaft scheint –aus Sunnys Sicht –ein Ausdruck

derGeringschätzung innezuwohnen:Werbereit ist, allesMitgebrachte zugunstendesVor-

gefundenen aufzugeben, bringt demMitgebrachten wenigWertschätzung entgegen.

Wenn nun aber auch die Integrierten von den sich Integrierenden lernen (wollen), scheint

dies bei Letzteren zu einemGefühl der Anerkennung beizutragen, und zwar in verschie-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


372 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

denerlei Hinsicht: Sunny bezieht offenbar Anerkennung daraus, dass sie und andere Ge-

flüchtete indiePositionkommen,dendeutschenLeutenetwasbeizubringen.DieserWech-

sel von der Lernenden zur Lehrenden trägt zu einem Gefühl der Anerkennung bei, för-

dert darüber hinaus aber die Gleichheit, da es die sonst oft angenommene asymmetri-

sche Beziehung umkehrt, bei der ›die Deutschen die Lehrenden‹ und die ›Geflüchteten

die Lernenden‹ sind.Wenn also alle am Integrationsprozess Beteiligten erkennen, dass

es etwas voneinander zu lernen gibt, dann fördert das die Gleichheit. Ein weiteres Mo-

ment der Anerkennung transportiert sich im Interesse ›der Integrierten‹ an den kultu-

rellenGewohnheitenundPraktikender sich Integrierenden.Dabei scheint alleindieTat-

sache, dass etwas als lernenswert erachtet wird, ein Gefühl der Anerkennung bzw.Wert-

schätzung zu erzeugen. Ein Beispiel von Samira veranschaulicht dies: sie weist auf das

›deutsche‹ Interesse an sowie das Erlernen von arabischen Tänzen hin, das sie als Wert-

schätzung ihr und anderen Geflüchteten gegenüber wahrzunehmen scheint (vgl. hierzu

auch: Utler 2014a: 361–366).

Darüber hinaus trägt das voneinander Lernen – Samira (2016) zufolge – dazu bei,

dass Deutschland lebendiger wird. Demnach läuft der Lernprozess eben nicht zwangs-

läufig darauf hinaus, dass eine bestimmte Variante oder Praktik am Ende dominiert,

sondern dass verschiedene Varianten gleichberechtigt nebeneinander bestehen können

und der oder die Einzelne je nach Situation und Präferenz daraus wählen kann.Umdie-

se Sichtweise einnehmen zu können, bedarf es allerdings eines Lernprozesses der auf

allen Ebenen erfolgt: Denn ein kognitiv basiertes Kennen- und Erlernen neuer Prakti-

ken allein führt noch nicht zu derenGutheißung.Dies kann an einemBeispiel von Sunny

nachvollzogen werden, die sich ablehnend gegenüber der – in Deutschland als üblich

erlebten – (langfristigen) Planung von Freizeitaktivitäten äußert: »Ja, aber machen Bar-

becue byPlan (.) es ist nicht gut beimir« (Sunny 2016,Z. 54f.).Sunnyhat also gelernt, dass

viele Menschen in Deutschland einen Grillabend im Voraus planen, lehnt diese Praktik

aber dennoch ab undhofft nun ihrerseits, dass ›Deutsche‹ imKontaktmitNeuangekom-

menen lernen, Freizeit auch ohne genaue Planung gestalten zu können und darin einen

Mehrwert erkennen. Damit Lernen in einer als gewinnbringend erlebten Erweiterung

der Handlungsoptionen resultiert, sollte sich also auch auf emotionaler Ebene ein posi-

tiver Lerneffekt einstellen.Hinweise darauf,wie diese Effekte zustande kommen, liefern

die Analysen in Kapitel V. 5.2.3.Die praktische Umsetzung des erlerntenWissens bedarf

dann – in letzter Konsequenz (wenn auch von Sunny so nicht angesprochen) – gemein-

schaftlicher Ver- und Aushandlungsprozesse, um auch auf aktionaler Ebene erfolgreich

zusein:Diesekönnten imvorliegendenBeispiel soaussehen,dass eineAbstimmungdar-

über erfolgt, ob der Grillabend spontan oder geplant erfolgen soll. Und dennoch ist es

denkbar, dass die Vielfalt der Handlungsoptionen auch an Grenzen stößt, beispielswei-

se dann, wenn kulturelle Praktiken tiefgreifende, kulturell ausgehandelte Wertvorstel-

lungen verletzen. Hier bedürfte es dann der andernorts thematisierten Kompetenz des

Aushaltens von Unterschieden.

Kontakträume

Wie an anderer Stelle erörtert, wird der Kontaktaufbau zwischen Integrierten und

(noch) Nicht-Integrierten oft durch das Fehlen von Kontakt- bzw. Begegnungsräumen

erschwert. Es scheint aber auch Räume zu geben, die für den Kontaktaufbau vorge-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 373

sehen sind und die sich zudem durch begünstigende Faktoren auszeichnen. Monas

Ausführungen liefern hierzu mögliche Anhaltspunkte.

Ja genau, im Jugendtreff au. Es würd einfach auch zoagn, dass a Jugendtreff halt a,

dass die ganzen Nationen und so eigentlich a gut miteinander auskäman und so. Also,

eswird jetzt net äh auf Rassentrennung bestimmt, sondern äh da ko halt au einfach ein

jeder herkämme, der wo () is. Es wird keina ausgeschlossen und so. Es ist halt a (.) aber

das Problem ist halt, die schließen sichmeistens so a bissl ab. Die han eher ihre eigene

Gruppe und reden net so mit die Andern//mhm, (.) mhm//. Naja. (2) Aber im Grunde

käman eigentlich alle miteinanda aus//mhm//. Des ist des Wichtigste. Find des sollt

(holt) im jeden, jeden Jugendtreff so sein. Dass ma egal woman herkommt, dass man

einfach miteinanda auskommt […] (Mona 2016)

FürMona ist der Jugendtreff ein Ort, der von jedem besucht werden kann, und zwar un-

besehen der Herkunft. Der Hinweis, dass es keine »Rassentrennung« (Z. 93) gebe, lässt

zudem vermuten, dass nicht einzelne (ethnische) Gruppen für sich sind oder gar aus-

gegrenzt werden, sondern dass die verschiedenen Gruppenmiteinander in Kontakt tre-

ten.Mona geht jedoch auch auf Einzelfälle ein, in denen diesesMiteinander zu scheitern

oder zumindest nicht so gut zu funktionieren scheint, was sie darauf zurückführt, dass

sich die Gruppen selbst abgrenzen würden (vgl. S. 365 für nähere Analysen dazu). Aller-

dings stellt diesesBeispiel fürMonaoffenbar eineAusnahmedar,wie diewiederholteBe-

tonung, dass alle gut miteinander auskämen, annehmen lässt. Die Wiederholung lässt

aber auch vermuten, dass es sich hier nicht nur um eine ›Tatsachenbeschreibung‹, son-

dern zudem um eine Absichtsbekundung oder Selbstvergewisserung handelt, und zwar

insofern, als damitmöglicherweise auch dasGrund- bzw.Selbstverständnis des Jugend-

treffs beschrieben wird. Das offenbar vorherrschende Motto ›jeder ist willkommen und

alle kommen miteinander aus‹ lässt auf ein kontaktförderliches, offenes soziales Klima

schließen. Das wiederum verdeutlicht, dass allein das Vorhandensein eines Ortes oder

Raums, in dem sich Menschen begegnen können, noch nicht ausreicht, sondern dass es

eben auch – ganz im Sinne der Kontakthypothese (Allport 1954; Pettigrew 1998) – ent-

sprechender Rahmenbedingungen bedarf.

Abgesehen vonOrtenwie dem Jugendzentrum,das explizit auf BegegnungundKon-

takt ausgelegt ist, scheinen aber auch andere Orte das Potential zu haben, als Kontakt-

räume zu fungieren, wobei auch diese Merkmale aufweisen, die in der Kontakthypo-

these enthalten sind. So macht Leo im Jahr 2017 ein Foto von seinem Besuch eines Kon-

zerts (Nr. 14, Leo 2017), bei dem die Band im Fokus steht undweniger (etwaige) Freunde,

mit denen der Besuch erfolgt. Hier bildet also ein öffentliches (Unterhaltungs-)Angebot

den gemeinsamen Bezugspunkt, der verschiedene Leute zusammenbringt und die Be-

sucher*innen verbindet.Dass darüber auch einGemeinschaftsgefühl hergestelltwerden

kann, veranschaulichten auch die Analysen des Diversitätskapitels (vgl. S. 295).

Etablierung enger und vielfältiger zwischenmenschlicher Beziehungen

Die oben skizzierten Lernprozesse wurden von Leo vor allem im Kontext der Freund-

schaften verortet, was einmal mehr die Bedeutung von Kontakten, und zwar insbeson-

dere von freundschaftlichen Kontakten unterstreicht. In diesem Teilkapitel möchte ich

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


374 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

nun herausarbeiten, welche Rolle freundschaftliche Beziehungen in Bezug auf eine ge-

lingende Teilhabe spielen, wobei ich insbesondere darauf eingehe, welche Aspekte sich

nach Ansicht der Teilnehmenden als positiv erweisen. Hierfür wähle ich zunächst ein

Beispiel von Leo, auf das ich imZuge der bisherigen Ausführungen noch nicht eingegan-

gen bin, ergänze dieses aber imAnschluss umPunkte,die ich imZugeder Ausführungen

zu den Kontaktmodellen bereits herausgearbeitet hatte. Was Freundschaften im Hin-

blick auf eine gelingende Teilhabe so besondersmacht, lässt sich an Leos Äußerungen zu

einem Foto ableiten, das ihn und mehrere Freunde zeigt, wie sie – vermutlich in einer

Kneipe bzw. Bar – um einen Tisch herumsitzen.

Abbildung 33: Gruppe jungerMenschen in einer Bar

Foto Nr. 15, Leo (2017)

Leo sagt dazu:

[…] und die sind, diese Leute, die sind deutsche Leute, die aus äh: M-Stadt gekom-

men//mhm//sind.Unddie nur eineBrille sieht von,m:an vondiese, äh, vondieseMann.

Er, er, er ist französisch//mhm//. Mh: (2) die sind aus M-Stadt gekommen, weil er in

M-Stadt wohnt//mhm//. Ja, mein Freund und er, das war seine Geburtstag//mhm//. Ja,

und sie f-, sie feiern ein schone, schone Party. Sie haben ihn viele, (.) ähm Geschenke

ähmmitgebracht und wie (.) und sie haben ihn akzeptiert in, eu-, in ihre (.) äh Freund-

schaft oder Gruppe und er ist wie ein Person (.) von diese und sie unterschüt-, unter-

stützen ihn (.) immer und so. (2) Das finde ich (2) (Leo 2017)

In der obigen Passage illustriert Leo am Beispiel seines französischen, aber in Deutsch-

land (genauer inM-Stadt lebenden) Freundes,was ›internationale‹ Freundschaft für ihn

auszumachen scheint: Nämlich, dass ein*e Neuankommende*r in der Gruppe aufge-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 375

nommen, akzeptiert und unterstützt undwie eine*r von ihnen behandelt wird, dass also

eben keineUnterscheidungen vorgenommenwerden,nur,weil der*dieNeuankommen-

de ursprünglich aus einem anderen Land ist. Vor diesem Hintergrund gilt es vermut-

lich auch, die von Leo angesprochene immer erfolgende Unterstützung einzuordnen: So

scheint er im Kontext der Freundschaft auch (gegenseitige) Unterstützung als wichtig

anzusehen, die aber eben nicht deshalb erfolgen sollte, weil es sich um eine*n ›Frem-

de*n‹ handelt, sondern weil es sich um eine*n Freund*in handelt. Was vermutlich auch

heißt, dass die gleiche Unterstützung demnach auch anderen Freund*innen zuteilwer-

den würde. Hinzu kommt, dass die Freundschaft offenbar auch gepflegt wird bzw. wer-

denmuss, so dass beispielsweise etwas längereWegstrecken (vonM-Stadt nachQ-Stadt

sind es mehr als 100 Kilometer) zurückgelegt werden, um sich zu treffen. Und auch Be-

kundungen der Wertschätzung (beispielsweise durch viele Geschenke zum Geburtstag)

scheinen von Leo als wichtiger Teil der Freundschaftspflege angesehen zu werden.

Die herausgearbeiteten Merkmale beziehen sich auf die gelingende Ausgestaltung

von Freundschaften. Aus den bereits vorgenommenen Analysen (vgl. Kap. V. 4.2.4) las-

sen sichnochAspekte für einengelingendenFreundschaftsaufbau ergänzen:Wasdiesen

angeht, scheinen ein ungezwungener Rahmen für den Kontaktaufbau ebenso hilfreich

wie ein wechselseitiges Interesse amGegenüber,mit demWunsch, einander kennenzu-

lernen, voneinander zu lernen und dabei eine gute Zeit zu verbringen.

Abgesehen vondenAspekten,die einengelingendenAufbau sowiedieAusgestaltung

von Freundschaften ausmachen, zeichnet sich ich in den von Leo geschilderten Kontak-

ten noch ein weiterer für ihn offenbar wichtiger Aspekt ab, nämlich die Etablierung viel-

fältiger Kontakte. Da sind einmal besonders enge Freunde (wie Sebastian, siehe z.B. S.

344), sowie ältere Menschen oder das Enkelkind seiner Vermieterin, mit dem Leo (2017)

spielt: Sie bewirtet und mit ihnen interagiert Leo in seiner Wohnung, also im privaten

Raum. Mit anderen Freunden (gerade auch, wenn sie in größeren Gruppen sind) trifft

sich Leo (s.o.) wiederum auf ein Getränk in einer Bar. Leo pflegt also Kontakte zu Jung

und Alt, trifft sich in größeren und kleineren Gruppen und das sowohl in privaten wie

auch in öffentlichen Räumen. Eine der wohl engsten Kontaktformen, die Leo selbst zwar

nicht unterhält, sondern nur beobachtet, die für ihn aber ein Symbol dafür darstellt, »in

der Gesellschaft angekommen« (Z. 778, Leo 2017) zu sein, ist die interethnische Ehe, wie

Leo amBeispiel seines französischen Freunds veranschaulicht, dermit einer ›deutschen‹

Frau verheiratet ist.

4.3 Fazit und Weiterentwicklungen

In den vorausgegangenen Analysen konnte ich vor allem die Bedeutung sozialen Kon-

takts sowie des voneinander Lernens herausarbeiten. Aufgrund der Struktur der Da-

ten konnte ich zudem insbesondere die Perspektive derjenigen rekonstruieren, die noch

nicht integriert sind bzw. sich gerade in Integrationsprozessen befinden. Im Rahmen

dieses Fazits greife ich diese drei zentralen Punkte nochmals auf und unterbreite Vor-

schläge, was die Ausrichtung künftiger empirischer Untersuchungen angeht, aber auch

zurWeiterentwicklung theoretischer Definitionen undModelle.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


376 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

4.3.1 Soziale Kontakte

Wie ich in meinen Auswertungen zeigen konnte, steht für viele ›noch nicht integrier-

te Teilnehmende‹ insbesondere in der Zeit des Ankommens der Aufbau sozialer Kon-

takte im Vordergrund. Eine Zusammenstellung der Faktoren, die dabei als besonders

viel- und erfolgversprechend erscheinen, wurde im vorausgegangenen Kapitel vorge-

nommen,weshalb ichmich an dieser Stelle darauf beschränke, einen Rückbezug zu den

eingangs angestellten theoretischen Überlegungen und empirischen Untersuchungen

herzustellen. Letztere adressieren das Phänomen sozialen Kontakts und erfassen hier-

zu die Quantität und/oder die Qualität der sozialen Beziehungen, die die Befragten un-

terhalten. Damit wird in gewisser Weise der status quo abgebildet, der jedoch der Tat-

sache, dass es sich beim Aufbau von sozialen Beziehungen und Freundschaften um ei-

nen Prozess handelt (vgl Argyle/Henderson 1990), nicht gerecht wird. Zudem erfassen

die meist quantitativ ausgerichteten Studien nicht, wie sich die jeweiligen Stufen der

Freundschaftsentwicklung ausgestalten: Wo und wie kommen Kontakte zustande, wie

gestalten sich diese aus usw. In meinen Analysen erweisen sich aber eben diese Aspekte

als sehr bedeutsam. Es würde sich demnach empfehlen, in quantitative Studien Fragen

zu denKontaktmodellen sowie der Ausgestaltung der Beziehungen (u.a.wechselseitiges

Interesse, gegenseitige Unterstützung, Freundschaftspflege) aufzunehmen und zudem

abzufragen,welcheKontakträumedenBefragten zurVerfügung stehenbzw.welchedie-

se nutzen.

Meine Ergebnisse legen weiterhin nahe, dass in diesem Zusammenhang auch ver-

mehrte Forschungsanstrengungen in die Untersuchung der Perspektive der Integrierten

fließen sollten.Zwar gibt es Studien zudenEinflussfaktoren auf dieKontaktbereitschaft

(z.B.Montgomery/Zhang/Imamura 2021), im Lichtemeiner Ergebnisse schiene aber ei-

ne Fokusverschiebung angeraten: Denn wie es scheint, stellt sich die Frage nach der Be-

reitschaft zur Aufnahme vonKontakten gar nicht erst, da viele Integrierte sich nicht ver-

antwortlichdafür fühlen,KontaktezuGeflüchtetenaufzubauenundsomitdieErfassung

der Kontaktbereitschaft eher wie ein hypothetisches Konstrukt anmutet. Deshalb sollte

zunächst erfasstwerden,durchwelcheMaßnahmen sich dasGefühl der Verantwortlich-

keit, aber auch das Bewusstsein dafür erhöhen, dass Neuankommende vornehmlich so-

ziale Beziehungen etablierenmöchten und das Bedürfnis nachUnterstützung undHilfe

nachrangig ist.

4.3.2 Lernbereitschaft und voneinander Lernen

In den Analysen dieses Kapitels zeigte sich eindrücklich, wie wichtig es für einen gelin-

genden Integrationsprozess ist, dass alle Beteiligten voneinander lernen sowie die Be-

reitschaft dazu mitbringen. Dennoch ist dieser Aspekt in den meisten Integrationsbe-

griffen (für eine Ausnahme siehe Han-Broich 2012) nicht enthalten. In Foroutans (2018;

2019) Überlegungen spielt beispielsweise Lernen überhaupt keine Rolle, was damit zu

tun haben mag, dass diese vornehmlich an einer gesellschaftlich-politischen Ebene an-

setzen, während sich in meiner Studie die Äußerungen zum Lernen vornehmlich auf

zwischenmenschliche Lernprozesse beziehen.Gleichwohl gäbe es zu bedenken,dass ge-

rade auch staatliche Institutionen oder Bildungseinrichtungen in den vergangenen Jah-

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Integration: Teilhabe, Gleichheit und Anerkennung 377

ren mit vielfältigen integrationsbezogenen Lernaufgaben konfrontiert waren und im-

mer noch sind.

Wenn nun aber Integrationsverständnisse den Lernaspekt enthalten, dann im Nor-

malfall im Zusammenhang mit der Ebene der Kulturation, womit Lernen eine (vielleicht

auch eher untergeordnete) Teilfacette der Integration darstellt. Hinzu kommt, dass der

Bedarf zu lernen meist nur ›einseitig‹ verortet wird, im Sinne von: diejenigen, die sich

integrieren, sind diejenigen die etwas (Neues) lernen (müssen). Diese Sichtweise ist im

Lichte meiner Ergebnisse, aber auch angesichts der in Foroutans Integrationsverständ-

nis propagiertenGleichheit undAnerkennung sonicht haltbar undbedarf (einmalmehr)

derErgänzungumdasMomentderWechselseitigkeit. Ich schlagedaher vor,die Integra-

tionsdefinition,die ichdieserArbeit zugrundegelegthabe,umdenAspektdes voneinan-

der Lernens zu ergänzen,wobei noch zu entscheidenwäre, ob Lernen als Voraussetzung

für Integration oder aber als deren Bestandteil entworfenwird.Die vonmir herausgear-

beiteten Beispiele deuten eher darauf hin, dass das voneinander Lernen zur Integration

und ihren Teilfacetten (Anerkennung, Gleichheit, Teilhabe) beiträgt, statt ein Teil davon

zu sein, allerdings wären hierzu weitere empirische Untersuchungen wünschenswert.

Mit dem aktuellen Kenntnisstand schlage ich folgende Definition von Integration vor:

Integrationzeigt sich innerhalbeinerGesellschaftund ihrerSubsysteme inwechsel- und

gegenseitiger Anerkennung, Gleichheit und Teilhabe sowie in der Bereitschaft vonein-

ander zu lernen.

4.3.3 Erweiterung des Akkulturationsmodells

Meine Studie zu Differenzerfahrungen (Utler 2014a; 2014b) in plurikulturellen Gruppen

lieferte –aufgrund des primären Zugangs überGruppendiskussionen–vornehmlich ei-

nen Blick auf die Umgangsstrategien und -formen, die durch die ›dominante‹ Gruppe

angestrengt werden. Dank der Ergebnisse der vorliegenden Arbeit kann ich das adap-

tierte Akkulturationsmodell nun weiter ergänzen, und zwar insbesondere um die Per-

spektive der ›Fremden‹ bzw. der noch nicht/nicht mehr Integrierten.

Anders als in der ursprünglichen Version des adaptierten Akkulturationsmodells

wähle ich statt der Bezeichnungen dominante Gruppe und Fremde*r die Begriffe Inte-

grierte und noch nicht/nicht mehr Integrierte. Diese geänderte Wortwahl eröffnet meines

Erachtens einen größeren Anwendungsbereich des Modells und trägt somit dem et-

was breiteren Fokus der vorliegenden Untersuchung Rechnung, der mit der Frage

nach Deutschland weitaus breiter angelegt ist, als die Untersuchung von Differenz-

erfahrungen in Gruppen von Jugendlichen. Und dennoch stehen die Begriffe nicht im

Widerspruch oder Gegensatz zueinander: So charakterisieren sich die Erfahrungen der

noch nicht bzw. nicht mehr Integrierten vornehmlich durch Nicht-Zugehörigkeit sowie

Unvertrautheit (die zusammengenommen den Fremdheitsbegriff konstituieren), die

offenere Formulierung der noch nicht Integrierten liefert aber die Möglichkeit, dass das

nicht-integriert-Sein auch durch andere Aspekte zustande kommen kann. Was nun die

Perspektive der noch nicht Integrierten angeht, so zeigt sich, dass für diese – wie im

Ausgangsmodell angenommen – ebenfalls Fragen rund um Anpassung und Teilhabe

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


378 Astrid Utler: »Wie siehst Du Deutschland?«

von zentraler Bedeutung sind, wobei sich auch hier die Bedeutung der verschiedenen

psychologischen Ebenen herauskristallisiert. So kann der konativeWunsch nach Teilha-

be angesichts mangelndenWissens über geeignete Kontakträume die unternommenen

Versuche zur Teilhabe deutlich verkomplizieren.

Abbildung 34: Adaptiertes und erweitertesModell der Akkulturationsorientierungen

Quelle: in Anlehnung an Utler (2014a: 342) mit Weiterentwicklungen

Bei den ursprünglichen Erweiterungen klammerte ich die emotionale Komponente

(noch) aus, nicht, weil sie überhaupt nicht zum Tragen kam, sondern eher, weil sie we-

niger bedeutsam erschien, als die anderen beiden Ebenen. Die Auswertungen der vor-

liegenden Studie deuten jedoch darauf hin, dass emotionalen Komponenten eine glei-

chermaßen wichtige Rolle zukommt, beispielsweise, wenn Teilnehmende sich mit gro-

ßer Verwunderung für eine Anpassung an die kulturellen Gepflogenheiten entscheiden.

Somit ergeben sich auch auf der Seite der noch-nicht-Integrierten zahlreichemögliche Va-

rianten imUmgangmitDifferenzerfahrungen,die sich im Integrationsprozess ergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019 - am 13.02.2026, 21:58:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474020-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

