2 Begriffe und Konzepte

2.1 Ethik

In Abgrenzung von philosophischen Ansitzen, die keinen Unterschied zwi-
schen den Begriffen Ethik und Moral ausmachen kénnen," gehe ich von der
folgenden, weithin gingigen und plausiblen Definition aus: »Moral bezieht
sich auf konkrete Handlungszusammenhinge, Ethik dagegen bezeichnet die
Disziplin, die iiber die Moral nachdenkt.«* Die Begriffe Moralphilosophie und
Ethik sind mithin synonym zu verwenden. Birnbacher macht die Differenz
auch am unterschiedlichen Standpunkt der Ethik und dem der Moral deut-
lich:

Idealtypisch ist der Standpunkt der Ethik theorieorientiert, der Stand-
punkt der Moral praxisorientiert. Moralische Kontroversen haben nicht nur
praktische Orientierungen und Strategien zum Gegenstand, sondern ste-
hen auch typischerweise in engem Zusammenhang mit praktischen, d.h.,
handlungsbezogenen Entscheidungen. Ethische Debatten dagegen sind
weitgehend handlungs- und entscheidungsentlastet. Auch wenn sie durch
praktische Probleme und Kontroversen veranlasst und motiviert sind, zielen
ihre Uberlegungen nur selten auf eine unmittelbare praktisch-politische
Umsetzung.?

1 Solche Ansitze folgen den urspriinglichen Wortbedeutungen von »ethos« und »mosc,
die sich beide mit»Sitte, Gewohnheit, Ublichkeit« iibersetzen lassen. Vgl. Giinter Froh-
lich: Nachdenken (iber das Gute. Ethische Positionen bei Aristoteles, Cicero, Kant, Mill
und Scheler. Gottingen 2006. S. of.

2 Karl Hepfer: Philosophische Ethik. Eine Einfithrung. Géttingen 2008. S.14 [Kursivie-
rung im Original].

3 Dieter Birnbacher: Analytische Einfithrung in die Ethik. Berlin u. New York 2003. S. 5.

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Grenzenlos menschlich?

Fir das in der vorliegenden Untersuchung angewandte Verfahren bedeutet
dies, dass im ersten Schritt — Analyse der Kritik (oder Rechtfertigung) spe-
zifischer Praktiken im Umgang mit nichtmenschlichen Tieren — moralische
Fragestellungen im Zentrum stehen. Wo im zweiten Schritt literarische Re-
flexionen einer vorgestellten Grenze zwischen der menschlichen und nicht-
menschlichen Spezies untersucht werden, geraten spezifisch ethische Proble-
me in den Blick. Schlieflich ist etwa das Nachdenken iiber die unterschied-
lichen Dimensionen der anthropologischen Differenz hiufig Grundlage mo-
ralischer Entscheidungen; solche Uberlegungen sind also ethischer Natur. Der
dritte Schritt — Analyse der literarischen Verfahren, die nichtmenschliches Er-
leben begreifbar machen und/oder eine Uberwindung menschlichen Katego-
riendenkens darstellen — geht iiber die hier vorgestellte Definition von Ethik
hinaus und stellt eine Reflexion iiber die Frage dar, inwiefern das menschliche
Tier seine natiirliche Umwelt tiberhaupt begreifen kann.

Weiterhin benennt Birnbacher als Kennzeichen moralischer Urteile deren
Handlungsbezug®, Kategorizitit’, Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit® sowie
Universalisierbarkeit’. Innerhalb der in Kapitel 2.4 benannten tierethischen
Ansitze werden moralische Positionen vertreten, die diesen Kennzeichen ent-
sprechen.

Weitere Aspekte der philosophischen Theoriebildung fithre ich hier nicht
auf, da diese fiir die Erzihltextanalysen im Hauptteil keine Relevanz haben.?

2.2 Narrative Ethik

In der Literaturwissenschaft werden ethische Fragestellungen zumeist un-
ter dem Begriff >narrative Ethik< verhandelt.® Spitestens seit dem >narrative

4 Vgl. ebd. S.12.

5 Vgl. ebd. S. 20.

6 Vgl. ebd. S. 24-31.

7 Vgl. ebd. S. 31-43.

8 Vgl. hierzu weiterfiihrend Birnbacher: Analytische Einfithrung in die Ethik sowie spe-
zifisch fiir die Tierethik Kap. | (»Ethische Methode«) in Wolf: Ethik der Mensch-Tier-
Beziehung.

9 Im Kontext poststrukturalistischer Arbeiten wird auch der Begriff Ethopoetik benutzt.

In der Antike wandte Plutarch ihn an, um auf die Wichtigkeit des Lesens in der Aus-
bildung ethischer Verhaltensweisen und Charakterziige hinzuweisen: »Ein Werk mag
uns durch seine Schonheit erfreuen. Das heifst aber nicht, dass sein Schopfer notwen-
dig unsere Achtung verdiene. Darum ist es auch nutzlos, Dinge zu betrachten, die in

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

turnc« ist Narrativitit nicht mehr ausschlief3lich ein Fachbegriff der Literatur-

wissenschaften, sondern hat sich umfassender als kulturwissenschaftlicher

Grundbegriff etabliert.” Karen Joisten unterscheidet drei Definitionen, von

denen nur eine fiir die vorliegende Studie relevant ist: Das Adjektiv »narrativ<
bezeichnet dabei die kritische Untersuchung »moralische[r] Phinomene und
Zusammenhinge, die in narrativer Weise vermittelt sind«*. Am Beispiel des

menschlichen Umgangs mit der Natur fordern so etwa die Herausgeberinnen

uns nicht den Eifer wecken, sie nachzuahmen, nicht den leidenschaftlich hervorbre-
chenden Willen, ihnen dhnlich zu werden. [..] Denn das Gute zieht uns kraftvoll in
seinen Bann und weckt sogleich das Verlangen, zu handeln und zu wirken. Es formt
den Charakter des Betrachtenden nicht erst durch die Nachahmung, sondern bringt
in ihm den Entschluss zur Reife durch die blofie Betrachtung der Tat.« (Plutarch: Fiinf
Doppelbiographien. Griechisch und deutsch. Teil 1: Alexandros und Caesar, Aristeides
und Marcus Cato, Perikles und Fabius Maximus. Ubers. v. Konrat Ziegler und Walter
Wuhrmann, ausgewihlt von Manfred Fuhrmann. Mit einer Einfihrung und Erldute-
rungen von Konrat Ziegler. 2. Aufl. Ziirich 2014. S. 513f.) Michel Foucault fithrt diesen
Gedanken im Kontext seiner Studien zur Selbstsorge und zur Konstitution von Sub-
jektivitit weiter. In seinem Aufsatz Uber sich selbst schreiben (In: Schriften in vier Bin-
den. Dits et Ecrits. Bd. 4. 1980-1988. Hg. v. Daniel Defert u. Francois Ewald. Frankfurt
a.M. 2005. S. 503-521) analysiert er detailliert, wie im antiken Griechenland der Wech-
sel von Schreiben, Lesen und Reden zur Ausbildung eines ethischen Charakters fithren
sollte. Formen des ethopoetischen Schreibens waren also das Tagebuch oder auch die
hypomnemata, im antiken Griechenland eine Bezeichnung fiir ein Rechnungsbuch, ein
privates Notizheft oder auch eine Anleitung zum richtigen Leben (vgl. Claas Morgen-
roth: >Aufzeichnenc. In: Schreiben. Dortmunder Poetikvorlesungen von Felicitas Hop-
pe; Schreibszenen und Schrift — literatur- und sprachwissenschaftliche Perspektiven.
Hg.v. Ludger Hoffmann u. Martin Stingelin. Paderborn 2018. S.143-162. Hier S.144).
Mit dem Ethopoetik-Begriff arbeitet bspw. Kurt Hahn: Ethopoetik des Elementaren.
Zum Schreiben als Lebensform in der Lyrik von René Char, Paul Celan und Octavio Paz.
Miinchen 2008 (= Zur Genealogie des Schreibens10); daneben gibt es diverse Aufsatze,
bspw.: Volker Mergenthaler: »Kunstvoll ehrt man... die Verstorbenen«. Etho-Poetik der
Bestattungskultur in Christoph Ransmayrs Die ersten Jahre der Ewigkeit. In: Was tbrig
bleibt. Von Resten, Residuen und Relikten. Hg. v. Barbara Thums u. Annette Werber-
ger. Berlin 2009 (= Frankfurter kulturwissenschaftliche Beitrage 4). S. 147-161.

Vgl. Karen Joisten: Moglichkeiten und Grenzen einer narrativen Ethik. Grundlagen,
Grundpositionen, Anwendungen. In: Deutsche Zeitschrift fir Philosophie. Sonder-
band 17. Narrative Ethik. Das Gute und das Bose erzahlen. Hg. v. ders. S. 9-21. Hier S. 9.
Ebd. Hier S.11. Die verbleibenden zwei Definitionen lauten wie folgt: Zum einen las-
se sich der Begriff in der Weise lesen, dass das Adjektiv >narrativc»die Weise des Re-
dens, Denkens, bzw. Schreibens iber Gegenstinde auf ethischem Feld benennen wiir-
de« (ebd. Hier S.10) und andererseits werde damit die Theorie bezeichnet, dass dem
menschlichen (Er-)Leben selbst eine narrative Struktur inhdrent sei (vgl. ebd. Hier

- am 15.02.2026, 02:1:28.

29


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30 Grenzenlos menschlich?

des Bandes Natur— Kultur — Text. Beitriige zu Okologie und Literaturwissenschaft in
der Einleitung:

lhr [der Literatur; VZ] sollte es nicht in erster Linie darum gehen, faktisches
Wissen Gber die Natur zu vermitteln, sondern darum, das Verhaltnis histo-
risch und kulturell differenter Gesellschaften und der sie konstituierenden
Individuen und sozialen Gruppen zu ihren natiirlichen Seinsbedingungen
etwa als Erzihlung, Gedicht oder Drama zu inszenieren."

Norbert Meuter macht zudem darauf aufmerksam, dass »Geschichten [er-
fahrbar] machen, dass sich die bestehenden Perspektiven dndern kénnen, sie
stellen damit Normalititen und Traditionen in Frage.«” Literatur stellt also
nicht nur Mensch-Tier-Verhiltnisse dar, sie hinterfragt auch deren Konstitu-
tion und imaginiert Alternativen. Auf einen fiir meine Untersuchungen zen-
tralen Aspekt der Ethik des Erzihlens geht Joachim Jacob ein:

Neben dem &sthetischen Motiv, durch Erzdhlen lustvoll die Zeit zu vertrei-
ben, liegt die ethische Motivation des Erzdhlens [...] darin, die Furcht zu ban-
nen, die dem Menschen als verletzlichem Wesen mitgegeben ist. Ethisch ist
das Erzdhlen vor diesem Hintergrund nicht etwa, weil es das rechte Leben
zeigen konnte oder iiber das Gute und das Bose belehrte, sondern viel ele-
mentarer, weil es das Leben ermoglicht.™

Jacob beruft sich dabei auf Hans Blumenbergs Studie Arbeit am Mythos™ und
macht deutlich, dass der Schreibakt in seiner Performanz selbst »ethische
Bedeutung, Eigenwert hat«*®.

Die Forschung zum Verhiltnis von Ethik und Literatur ging in Deutsch-
land in den siebziger Jahren von der Theologie und dabei besonders von Diet-

S.11). Zu dieser dritten Lesart vgl. Wilhelm Schapp: In Geschichten verstrickt. Zum Sein
von Mensch und Ding. Frankfurt a.M. 2004.

12 Sylvia Mayer u. Catrin Gersdorf: Okologie und Literaturwissenschaft. Eine Einleitung.
In: Natur — Kultur — Text. Beitrige zu Okologie und Literaturwissenschaft. Heidelberg
2005 (= Beitrage zur neueren Literaturgeschichte 219). S. 7-28. Hier S.12.

13 Norbert Meuter: Identitidt und Empathie. Uber den Zusammenhang von Narrativitit
und Moralitit. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. Sonderband 17. Narrative Ethik.
Das Gute und das Bose erzahlen. S. 45-59. Hier S. 59.

14 Joachim Jacob: Beschreiben oder erzdhlen? — Uberlegungen zu den ethischen Impli-
kationen einer alten Kontroverse. In: Narration und Ethik. Hg. v. Claudia Ohlschliger:
Miinchen 2009 (= Ethik — Text — Kultur 1). S. 81-97. Hier S. 82.

15 Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos. 5. Aufl. Frankfurt a.M. 1990.

16  Jacob: Beschreiben oder erzihlen? Hier S. 85.

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

mar Mieth aus, was eine Vielzahl von Publikationen belegt.”” Im Anschluss
wurde auch in der Philosophie Interesse an der Thematik gezeigt, vor allem
von Paul Ricoeur, der in seinem Werk Das Selbst als ein Anderer Narrationen als
»Forschungsreisen durch das Reich des Guten und des Bosen«’® bezeichne-
te. In den USA prigte Martha Nussbaum mit The Fragility of Goodness™, Love’s
Knowledge* und Poetic Justice. The Literary Imagination and Public Life** die Dis-
kussion; sie zihlt, zusammen mit Richard Rorty**, zu den einflussreichsten
Vertreter*innen des ethical criticism. Nussbaum und Rorty rekurrieren dabei
auf einen bestimmten Literaturbegriff, der literarische, vor allem erzihlende,
Texte als Medium der moralischen Erziehung begreift und ihnen somit eine
didaktische Funktion zuspricht. Solche Ansitze tendieren zu einer Instru-
mentalisierung von Literatur, eine literaturwissenschaftlich fundierte Analy-
se findet meist nicht statt oder bezieht sich nur auf die Ebene der Interaktion
von Figuren; alle weiteren Ebenen der Erzahltextanalyse — Erzihlinstanz(en),
Rhetorik, Poetologie, ggf. intertextuelle Verweise — bleiben meist unbeachtet.

Ein mit den Folgen der Primissen des ethical criticism argumentierender
Vorbehalt gegeniiber ethischen Fragestellungen speist sich aus der Angst,
Dogmen oder eine moralische Einheitsideologie an Literatur heranzutra-
gen.” So nennt Zimmermann als Grund fiir die Diskreditierung des Themas
im Umfeld der Postmoderne bzw. des Poststrukturalismus den Vorwurf
an ethische Fragestellungen, sie legitimierten und schrieben »Herrschafts-
und Unterdriickungsverhiltnisse«** fest. Aber auch das entgegengesetzte
Argument, eine Beschiftigung mit Literatur aus ethischer Perspektive bringe

17 Vgl. Dietmar Mieth: Narrative Ethik. In: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie 22 (1975). H. 3/4. S. 297-326, Dichtung, Glaube und Moral. Studien zur Be-
griindung einer narrativen Ethik. Mainz 1976, Epik und Ethik. Eine theologisch-ethi-
sche Interpretation der Josephromane Thomas Manns. Tiibingen 1976 u. Erzédhlen und
Moral. Narrativitit im Spannungsfeld von Ethik und Asthetik. Tiibingen 2000.

18  Paul Ricoeur: Das Selbst als ein Anderer. Miinchen 1996. S. 201.

19 Cambridge u.a.1986.

20  New York u.a.1990.

21 Boston 1995.

22 Rorty schreibt in seinem Buch »Kontingenz, Ironie und Solidaritat«, er habe fiir einen
»Gegensatz zwischen moralisch und asthetisch« keine Verwendung (Frankfurt a.M.
1989. S. 231).

23 Vgl. Agnes Bidmon, Daniel Gruschke, Manuel Illi u. Martin Modlinger: Einleitung. In:
>Ethical Turn< Geisteswissenschaften in neuer Verantwortung. Hg. v. Christine Lubkoll
u. Oda Wischmeyer. Miinchen 2009. S. 9-18. Hier S.13.

24 Jutta Zimmermann: Einleitung: Ethik und Moral als Problem der Literatur und Lite-
raturwissenschaft. In: Ethik und Moral als Problem der Literatur und Literaturwissen-

- am 15.02.2026, 02:1:28.

3


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Grenzenlos menschlich?

moralische Beliebigkeit hervor, wird genannt. Dem hilt Zimmermann ent-
gegen, dass diese Offenheit in der Bedeutungskonstitution auch als Gewinn
gewertet werden konne: »Die Sprache selbst [...] hat eine ethische Dimension,
da sie einerseits die Unterwerfung unter ihr System verlangt, andererseits
aber den Sprecher auch vor die Wahl stellt und somit ein Element der Freiheit
enthilt.«*

Dazu Julia Bodenburg: »Literatur kann in diesem Sinne als kritische Refle-
xion des Verhiltnisses von Gesagtem und potentiell Sagbarem betrachtet wer-
den.«*® Auch Wolfgang Welsch fordert die »Damen und Herren Asthetiker«
auf, »gerade auch die dsthet/hische Dimension des Asthetischen zu erkennen
und zu entfalten«<*’. Der von ihm verwendete Neologismus »Asthet/hik« soll
»diejenigen Teile der Asthetik bezeichnen, die von sich aus ethische Momente
enthalten.«*® Es geht also nicht darum, literarischen Texten auferliterarische
ethische Konzepte aufzudringen; doch wenn eine Erzihlung® offensichtlich
ethische Momente enthilt, ist es, mit Welsch gesprochen, ebenso fahrlissig,
diese zu ignorieren. Oder, wie Tanja Angela Kunz es ausdriickt: Das Asthe-
tische »bleibt [...] auf ein Auflerhalb seiner selbst verwiesen. Dieser Verwei-
sungscharakter ermdglicht ein genuin moralisches Potential der Kunst.«*° Als
literarische Form mit einem besonderen »ethische[n] Potential« wird in der
Einleitung des Sammelbandes Nanotextualitit der Aphorismus bezeichnet.”
Begriindet wird das mit seiner »Verbindung von Rundung und Aggression«,

schaft. Hg. v. ders.u. Britta Salheiser. Berlin 2006 (= Schriften zur Literaturwissenschaft
25). S.9-23. Hier S.13.

25  Ebd. HierS.14.

26  Julia Bodenburg: Tier und Mensch. Zur Disposition des Humanen und Animalischen
in Literatur, Philosophie und Kultur um 2000. Freiburg i.Br. u.a. 2012 (= Reihe Litterae
183).S.318.

27  Wolfgang Welsch: Asthet/hik. Ethische Implikationen und Konsequenzen der Asthe-
tik. In: Ethik der Asthetik. Hg. v. Hans Ulrich Gumbrecht, Dietmar Kamper u. Christoph
Waulf. Berlin 1994 (= Acta humaniora). S. 3-22. Hier S. 22 [Kursivierung im Original].

28  Ebd. HierS. 4 [Kursivierung im Original].

29  Wie oben bereits angedeutet, werden ethische Fragestellungen meist auf Erzahltexte
angewendet. Es gibt aber keinen Grund, nicht auch dramatische oder lyrische Texte
hierauf zu untersuchen.

30 TanjaAngela Kunz: Sehnsucht nach dem Guten. Zum Verhaltnis von Literatur und Ethik
im epischen Werk Peter Handkes. Paderborn 2017 (= Ethik — Text — Kultur 12). S. 23.

31 [o. N.]: Einleitung. Hier S. 9.

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

mit der er (der Aphorismus) sich »sowohl der schnellen Lektiire wie auch der
moralischen Eindeutigkeit« verweigere.**

Zusammenfassend l4sst sich sagen, dass vor allem seit den neunziger Jah-
ren die Disqualifizierung ethischer Fragestellungen in der Literaturwissen-
schaft zunehmend in den Hintergrund gedringt wird, so dass Sammelbinde
wie Ethik und Asthetik®, Literatur ohne Moral. Literaturwissenschaften und Ethik
im Gesprich®*, Ethik und Moral als Problem der Literatur und Literaturwissenschaft®®
sowie Narrative Ethik. Das Gute und das Bése erzihlen® erscheinen konnten.

Bis heute sind viele weitere Binde zum Thema publiziert worden, dar-
unter >Ethical Turn<? Geisteswissenschaften in neuer Verantwortung®, Narration
und Ethik®®, Ethik — Anerkennung — Gerechtigkeit. Philosophische, literarische und
gesellschaftliche Perspektiven® sowie Noch nie war das Bése so gut. Zur Aktualitit
einer alten Differenz*°. Haufig wird darin diskutiert, auf welcher ideologi-
schen Grundlage die kulturwissenschaftliche Beschiftigung mit ethischen
Fragestellungen steht. Wenn das Aufleben ethischer Fragestellungen nim-
lich nicht mit einer inhaltlichen Riickkehr zu traditionellen, normativen
ethischen Positionen einhergehen solle, so Bohm, Kley und Schonleben,
miissten »poststrukturalistische, feministische und dekonstruktivistische
Rekonzeptualisierungen von Subjekt und Gemeinschaft in die Diskussion von
individual- und sozialethischen Positionen miteinbezogen werden.«*' Das
fiir meine Untersuchung zentrale Analysefeld, die Tier-Mensch-Verhiltnisse,
fehlt in dieser Aufzihlung. Es findet erst mittels weniger Publikationen Ein-

32 Ebd. Elias Canetti entfaltet als dufderst produktiver Aphoristiker dieses Potenzial in
umfassender Weise, wie noch zu zeigen sein wird.

33 Hg.v. Hans Ulrich Gumbrecht, Dietmar Kamper u. Christoph Wulf. Berlin 1994 (= Acta
humaniora).

34  Hg.v. Christof Mandry. Miinster, Hamburg u. London 2003.

35  Hg.v.Jutta Zimmermann u. Britta Salheiser. Berlin 2006 (= Schriften zur Literaturwis-
senschaft 25).

36  Hg.v. KarenJoisten. Berlin 2007.

37  Hg.v. Christine Lubkoll u. Oda Wischmeyer. Miinchen 2009.

38  Hg.v. Claudia Ohlschlager. Miinchen 2009 (= Ethik — Text — Kultur 1).

39  Hg.v. Alexandra Bohm, Antja Kley u. Mark Schénleben. Miinchen 2011 (= Ethik — Text
— Kultur 6).

40  Hg.v. Franz Fromholzer, Michael Preis u. Bettina Wisiorek. Heidelberg 2011.

41 Alexandra Bohm, Antja Kley u. Mark Schénleben: Einleitung: Ethik — Anerkennung —
Gerechtigkeit. In: Ethik — Anerkennung — Gerechtigkeit. Philosophische, literarische
und gesellschaftliche Positionen. Miinchen 2011 (= Ethik—Text—Kultur 6). S. 11-34. Hier
S.13.

- am 15.02.2026, 02:1:28.

33


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Grenzenlos menschlich?

gang in literarisch-ethische Diskussionen**, eine umfassende Untersuchung
des tierethischen Potenzials der Werke Canettis, Haushofers und Kronauers
ist bislang ein Desiderat.

Fiir meine Untersuchung von besonderem Interesse ist die Dissertation
von Julia Bodenburg. In ihrem Kapitel II1.3 analysiert sie die »andere Tier-
ethik in den Texten von J. M. Coetzee«.® So stellt sie fiir Coetzees Das Leben
der Tiere heraus, dass das von der Hauptfigur Elisabeth Costello vermittelte
Programm der »mitfithlende[n] Vorstellungskraft«** im Text durch die rhe-
torische Figur der Prosopopoiia widergespiegelt werde. Indem Costello als
Affe Rotpeter (aus Kafkas Bericht fiir eine Akademie) spreche und eine korperli-
che Gleichsetzung performiere, verschwimme die Differenz zwischen Costel-
lo und dem Affen.* So werde Mitgefiihl erzeugt, was die Basis fiir eine ethi-
sche Beriicksichtigung darstelle.® Tatsichlich steht das Werk Kafkas hiufig
im Zentrum literaturwissenschaftlicher Forschungstexte mit tierethischem
Fokus* und auch in der vorliegenden Studie wird es — aufgrund der inter-
textuellen Verbindungen zu verschiedenen Werken Elias Canettis — Thema
sein. Auch zu J. M. Coetzee*® sowie zu Daniel Defoe*® finden sich einige Un-
tersuchungen.*®

42 Vgl.vorallem Bodenburg: Tier und Mensch sowie Stephanie Waldow (Hg.): Von armen
Schweinen und bunten Vogeln.

43 Vgl. Kap. 111.3 »Underdogs: Eine andere Tierethik in den Texten von ). M. Coetzee« in
Bodenburg: Tier und Mensch. S. 311-395 sowie Kap. I1.3»Die Befreiung der Tiere als Weg
zu einer neuen Menschlichkeit: Peter Singers praktische Ethik«. Ebd. S.104-136.

44 ). M. Coetzee: Das Leben der Tiere. Aus dem Englischen von Reinhild Bohnke. Frankfurt
a.M. 2000.S. 34.

45  Vgl. Bodenburg: Tier und Mensch. S. 324-332.

46 Vgl.ebd.S.384.

47  Vgl.bspw. Lubkoll: Von M3usen, Affen und anderem Getier sowie mehrere der Aufsitze
in Kafka’s Creatures. Animals, Hybrids, and Other Fantastic Beings. Hg. v. Marc Lucht
u. Donna Yarri. Lanham u.a. 2011.

48  Vgl. bspw. Stephen Mulhall: The wounded animal. ]. M. Coetzee and the difficulty of
reality in literature and philosophy. Princeton 2009 oder das Kap. zu Coetzees Roman
Disgrace in Cynthia Willett: Interspecies Ethics. New York 2014. S.147-174.

49  Vgl. den von Roland Borgards, Marc Klesse u. Alexander Kling herausgegebenen Sam-
melband Robinsons Tiere. Freiburg i.Br., Berlin u. Wien 2016 (= Cultural Animal Stu-
dies 1) und die darin enthaltenen weiterfiihrenden Literaturhinweise.

50 Ohne den spezielleren Fokus auf Tierethik finden sich angewandte Untersuchungen
im Bereich der narrativen Ethik in Bezug auf Texte von Botho Straufs, Peter Handke und
Friederike Mayrocker (vgl. Gert Mattenklott: Schonheitslinien nach dem Schweigen der
Ideen. Botho Strauf, Peter Handke und Friederike Mayrdcker. In: Ethik der Asthetik.
S.139-151), Goethe, Schiller, Heine, Kafka, Hesse und Brecht (vgl. mehrere Aufsatze in

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

2.3 Tierethik

Seit den achtziger Jahren findet das Thema Tierethik verstirkt Eingang in die
Forschung. Vor allem in der Philosophie™, aber auch in der Theologie®* und
den interdiszipliniren Kulturwissenschaften® erschienen zahlreiche Publi-
kationen.

In dem fiir die Human-Animal Studies®* mafgeblichen Lexikon der Mensch-
Tier-Beziehungen wird die Tierethik als »Bereichsethik«®® bezeichnet, also als
ein Teilbereich der Ethik, in dem spezifische, nur fiir Tiere geltende Normen

Mieth (Hg.): Erzahlen und Moral), Lessing, Flaubert, Rousseau, Stifter und Musil (vgl.
mehrere Aufsitze in Claudia Ohlschlager (Hg.): Narration und Ethik. Miinchen 2009
(= Ethik—Text— Kultur1) sowie auf die Holocaust-Literatur (vgl. bspw. Sascha Feuchert:
Der»ethische Pakt<und die>Gedachtnisagentur« Literaturwissenschaft: Uberlegungen
zu ethischen Problemfeldern eines literaturwissenschaftlichen Umgangs mit Texten
der Holocaustliteratur. In: sEthical Turn< S. 137-156).

51 Vgl. exemplarisch: Handbuch Tierethik: Grundlagen — Kontexte — Perspektiven. Hg. v.
Johann S. Ach u. Dagmar Borchers. Stuttgart 2018, Philipp Bode: Einfithrung in die Tier-
ethik. Wien, Koln u. Weimar 2018 u. Klaus Peter Rippe: Ethik im auflerhumanen Be-
reich. Paderborn 2008.

52 Vgl.exemplarisch: Simone Horstmann, Thomas Ruster, Gregor Taxacher: Alles, was at-
met. Eine Theologie der Tiere. Regensburg 2018, Wustmans: Tierethik als Ethik des
Artenschutzes u. Gotthard M. Teutsch: Gerechtigkeit auch fir Tiere: Beitrage zur Tier-
ethik. Bochum 2002.

53  Vgl. exemplarisch: Forschungsschwerpunkt »Tier — Mensch — Cesellschaft« (Hg.): Viel-
faltig verflochten, Stephanie Waldow (Hg.): Von armen Schweinen und bunten V6-
geln u. Manuel Schneider (Hg.): Den Tieren gerecht werden. Zur Ethik und Kultur der
Mensch-Tier-Beziehung. Witzenhausen 2002.

54  Die Human-Animal Studies (kurz HAS) oder auch nur Animal Studies finden etwa seit
den neunziger Jahren vor allem in der Soziologie, Philosophie und Anthropologie so-
wie in den Kultur-, Literatur- und Rechtswissenschaften ihren Platz. Doch auch die Me-
dizin, die Psychologie und die Naturwissenschaften tragen zum Gegenstandsbereich
der HAS ihren Teil bei, besonders, wenn sie bisher als gesichert erachtete Erkenntnisse
iber menschliche und nichtmenschliche Tiere kritisch Gberpriifen und neu perspekti-
vieren.

55 JohannS. Ach: Tierethik. In: Lexikon der Mensch-Tier-Beziehungen. Hg. v. Arianna Fer-
rari u. Klaus Petrus. Bielefeld 2015. S. 340-343. Hier S. 340. Vgl. auch Kap. 5.2 »Tierethik
als Bereichsethik und angewandte Ethik« in Gabriele Kompatscher, Reingard Spann-
ring u. Karin Schachinger: Human-Animal Studies. Eine Einfithrung fiir Studierende
und Lehrende. Mit Beitragen von Reinhard Heuberger u. Reinhard Margreiter. Mins-
ter u. New York 2017. S. 113f.

- am 15.02.2026, 02:1:28.

35


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Grenzenlos menschlich?

entwickelt werden. Herwig Grimm und Markus Wild bezeichnen diese Ter-
minologie als »unsinnig«, da Tiere kein »Bereich menschlicher Tatigkeit wie
Wirtschaft oder Militir« und keine »menschlichen Institutionen wie Wissen-
schaft oder Medien«* seien. Wenn Tierethik hingegen als angewandte Ethik
bezeichnet wird, ist damit meist die Anwendung einer bereits feststehenden
Ethik auf Tiere gemeint. Streng genommen ist dieser Unterscheidung und
auch dem Begriff Tierethik als solchem bereits ein Anthropozentrismus inhi-
rent. Denn eigentlich diirfte es keine Unterscheidung zwischen einer Ethik
fiir menschliche und einer fiir nichtmenschliche Tiere geben.”” Die Termi-
nologie findet jedoch selbst in anti-speziesistischen® Kreisen (noch) Anwen-
dung, weshalb auch ich auf den inhirenten Anthropozentrismus zwar hin-
weisen mochte, eine Verwendung des Begriffs aber weiterhin fir sinnvoll er-
achte.”

Weil so unklar ist, welche Fragestellungen (noch) unter den Begriff Tier-
ethik fallen, hat der Philosoph Markus Wild vorgeschlagen, ihn durch die den
weiter gefassten Terminus Tierphilosophie zu ersetzen. Die Tierphilosophie
sei keine Unterdisziplin wie die Sprach- oder die Moralphilosophie. Statt-
dessen iiberschneide sie sich mit vielen dieser Subdisziplinen. Wild nennt
drei Problemfelder, mit denen sich die Tierphilosophie beschiftige: »[M]it den
mentalen und sozialen Fahigkeiten von Tieren (Geist der Tiere), mit dem Un-
terschied zwischen Mensch und Tier (anthropologische Differenz) und mit un-
serem moralischen Verhiltnis zu Tieren (Tierethik).«*® Allerdings ist dem Be-
griff Tierphilosophie bereits ein bestimmtes Programm mit Uberzeugungen

56  Herwig Grimm u. Markus Wild: Tierethik zur Einfithrung. Hamburg 2016. S.16.

57  Vgl. Reinhard Margreiter: Philosophische Tierethik. In: Kompatscher, Spannring u.
Schachinger: Human-Animal Studies. S.108-140. Hier S.113.

58  Als Speziesismus wird —in Analogie zu Rassismus oder Klassismus — die Diskriminie-
rung von Individuen aufgrund ihrer Zugehorigkeit zu einer Spezies bezeichnet.

59  Der Begriff Tierethik sowie die Abgrenzung zu weiterfithrenden Fragestellungen ist
in der Fachliteratur hdufiger Diskussionsgegenstand. So summiert etwa Friederike
Schmitz diejenigen ethischen Positionen, die lediglich auf die Art der Nutzung von
Tieren zielen, unter der Rubrik »Kafigethik; die dariiber hinausgehende Frage, ob das
menschliche Tier iiberhaupt nichtmenschliche Tiere>nutzen<darf, nennt sie »eine an-
dere Art von Tierethike, in der es darum gehe, »das Mensch-Tier-Verhiltnis viel grund-
satzlicher zu hinterfragen, als es im gegenwartigen offentlichen Diskurs gelaufig ist.«
(Friederike Schmitz: Tierethik —eine Einfihrung. In: Tierethik. Grundlagentexte. Hg. v.
ders. Berlin 2014 (= stw 2082). S.13-73. Hier S.14 u. 27.)

60  Markus Wild: Tierphilosophie zur Einfithrung. Hamburg 2008. S.18.

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

eingeschrieben. Zu diesen Uberzeugungen oder »Thesen« gehéren die Aus-
sage »Die Tierphilosophie behauptet, dass Tiere einen Geist haben«” oder
»Die Tierphilosophie verfihrt naturalistisch«®*. Es erscheint mir nicht sinn-
voll, mit diesem vorgefassten Programm an die Texte Canettis, Haushofers
und Kronauers heranzutreten. Dariiber hinaus besteht innerhalb von Wilds
Argumentation ein Abgrenzungsproblem, auf das Roland Borgards hinweist:
Es sei nicht eindeutig auszumachen, fiir welche Tiere sein Konzept der Tier-
philosophie gelten soll, da er zwischen teleosemantischen und nicht-teleose-
mantischen Tieren unterscheide und damit die anthropologische Differenz
lediglich innerhalb des Tierreichs verschiebe. Er erzeuge damit eine neue, te-
leosemantische Differenz.®* Dieses auch der Selbstbeschreibung nach stark
naturalistische — ich wiirde eher sagen: naturalisierende — Vorgehen verstellt
den Blick auf literarische Phinomene. Deshalb behalte ich den neutraleren
und etablierten Begriff Tierethik bei.

Unterschieden wird innerhalb der Tierethik zwischen Ansitzen, die
nichtmenschliche Tiere nur indirekt moralisch beriicksichtigen, indem sie
ihnen keinen eigenen moralischen Status zuerkennen. Tierschutznormen
wiren dementsprechend nur dann anzuwenden, wenn ausreichend vie-
le Mitglieder einer Gesellschaft aus altruistischen Motiven diese Normen
forderten.®* Vor allem die anthropozentrischen tierethischen Positionen,
etwa diejenige Kants, sind Beispiele hierfiir. Auf der anderen Seite stehen
solche Ansitze, die mit dem Adjektiv »direkt« zusammengefasst werden
kénnen. Hierbei wird davon ausgegangen, dass (zumindest einige) nicht-
menschliche Tiere einen eigenen moralischen Status innehaben, und dass
sie direkt, also ohne den Umweg iiber einen altruistischen Konsens in der
Gesellschaft, moralisch zu beriicksichtigende Wesen seien.® Dabei wird —
zumindest innerhalb einiger Ansitze — auch die Meinung vertreten, dass
nichtmenschlichen Tieren Rechte zustehen; welche dies wiren, ist wiederum
umstritten. Auf der Grundlage der Erkenntnis, dass auch nichtmensch-

61  Ebd.S.33.

62  Ebd.S.36.

63  Vgl. Roland Borgards: Tierphilosophie, Tiertheorie und die teleosemantische Diffe-
renz. In: Erwagen Wissen Ethik 23 (2012). S. 41-44.

64  Vgl. Ach: Tierethik. Hier S. 340.

65 Vgl ebd.

- am 15.02.2026, 02:1:28.

37


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Grenzenlos menschlich?

liche Individuen Handlungsmacht (»agency«) besitzen®®, entstand bspw.
die Forderung, allen Tieren Biirgerrechte zuzuerkennen® oder zumindest
den Groflen Menschenaffen die Menschenrechte®®. Paradoxerweise gibt es
in tierethischen Debatten, aber auch in der Gesellschaft insgesamt kaum
Widerspruch gegen die Forderung, nichtmenschlichen Tieren das Recht auf
Leidensfreiheit bzw. Leidensminderung zuzugestehen; iiber die Frage, ob
sie das Recht auf Leben haben sollten, besteht hingegen kaum Konsens.* In
anthropo- und pathozentrischen Positionen wird hiufig gegen ein solches,
grundsitzliches Recht, argumentiert, wohingegen es elementarer Bestand-
teil bio- bzw. theriozentrischer Ansitze ist. Dennoch ist die direkte und
voraussetzungslose moralische Beriicksichtigung nichtmenschlicher Tiere
keineswegs selbstverstindlich; deshalb muss diese Unterscheidung bei der
Analyse tierethischer Positionen jeweils mitreflektiert werden.

2.4 Relevante tierethische Positionen

Ziel dieses Kapitels ist es ausdriicklich nicht, das Thema Tierethik umfassend
und in allen Facetten zu behandeln; dies ist an anderer Stelle bereits ausfiihr-
lich geschehen.”™ Auch sollen nur diejenigen philosophisch-ethischen Posi-
tionen behandelt werden, die fiir die Analyse der Primirwerke tatsichlich
wichtig sind.”

66 Vgl etwa Sven Wirth, Anett Laue, Markus Kurth, Katharina Dornenzweig, Leonie Bos-
sert u. Karsten Balgar (Hgg.): Das Handeln der Tiere. Tierliche Agency im Fokus der
Human-Animal Studies. Bielefeld 2016.

67  Vgl. Sue Donaldson u. Will Kymlicka: Zoopolis— Eine politische Theorie der Tierrechte.
Aus dem Englischen von Joachim Schulte. Berlin 2013.

68  Vgl. Paola Cavalieri u. Peter Singer (Hgg.): Menschenrechte fiir die grofien Menschen-
affen. Das Great-Ape-Projekt. Deutsch v. Hans Jiirgen Baron Koskull. Miinchen 1994.

69 Vgl Ach: Tierethik. Hier S. 341.

70  Mittlerweile gibt es zahlreiche Publikationen, die sich mit der Thematik beschaftigen.
Vgl. fiir einen knappen Uberblick Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung. Grundlagen-
texte in deutscher Ubersetzung versammeln zum einen der von Friederike Schmitz
herausgegebene Band Tierethik. Grundlagentexte, zum anderen die von Ursula Wolf
herausgegebene Publikation Texte zur Tierethik (Stuttgart 2008 (= RUB 18535)). In
Schmitz’ Auswahl ist der Fokus auf die moralischen Grundlagen der Tier-Mensch-
Beziehung sowie die Theorie dieses Verhaltnisses erkennbar, wahrend Wolf auch an-
wendungsbezogene Texte, etwa zum Téten von Tieren in der Wissenschaft, aufnimmt.

71 Aufeine Leerstelle in der Darstellung tierethischer Positionen bis zur Frithen Neuzeit
mochte ich jedoch hier hinweisen: Immer wieder wird namlich lediglich der »extreme

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

2.4.1 Anthropozentrische Positionen

Anthropozentrische tierethische Positionen gehen von einem fundamentalen
Unterschied zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tieren aus, pro-
pagieren also eine starke anthropologische Differenz, deren wichtigste Di-
mensionen die Folgenden sind:

. die Fahigkeit zu denken und die Existenz eines Selbstbewusstseins (z.B.
die Fihigkeit, sich selbst im Spiegel zu erkennen)

« die Fahigkeit zu sprechen bzw. durch Sprache zu kommunizieren

« das Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit

. die Fahigkeit, moralisch zu handeln

« auflerdem: die Fahigkeit Werkzeuge zu benutzen, Kriege zu fithren, Sex
(nur) zum Vergniigen zu haben, Kulturen zu erschaffen etc.

Theorien in der Nachfolge Kants gehdren zu den wichtigsten anthropozen-
trischen tierethischen Positionen. Kantische Moraltheorien fulen auf einem
starken und moralisch aufgeladenen Vernunftbegriff; moralisch zu beriick-
sichtigen sind innerhalb solcher Modelle nur diejenigen Wesen, die sich selbst
ein moralisches Gesetz geben kénnen, die also vernunftbegabt sind. Mensch-
liche Tiere, die keine Personen im philosophischen Sinne sind”, bleiben trotz-
dem in diese Gemeinschaft eingeschlossen, da sie zumindest potenziell dies-
seits der anthropologischen Differenz stehen. Was nun die nichtmenschli-
chen Tiere angeht, so sind sie deshalb Teil Kantischer Moraltheorien, weil
davon ausgegangen wird, dass Grausamkeit gegen nichtmenschliche Tiere

Anthropozentrismus« (so bei Schmitz: Tierethik — eine Einfithrung, S.32-37) in anti-
ken und christlichen Lehrmeinungen genannt, nicht aber die den Anthropozentrismus
teilweise stark relativierenden und zuweilen sehr tierfreundlichen Positionen von Py-
thagoras und Plutarch bis Cusanus. Vgl. Richard Sorabji: Animal Minds and Human
Morals. The Origins of the Western Debate. London 1993, Pedro Ribeiro Martins: Der
Vegetarismus in der Antike im Streitgesprach. Porphyrios’ Auseinandersetzung mitder
Schrift »Gegen die Vegetarier«. Berlin 2018, Cecilia Muratori u. Burkhard Dohm (Hgg.):
Ethical Perspectives on Animals in the Renaissance and Early Modern Period. Florenz
2013 (= Micrologus Library 55) u. Burkhard Dohm: Die Unsterblichkeit der Tierseele im
Denken des Nicolaus Cusanus. In: The Animal Soul and the Human Mind: Renaissance
Debates. Hg. v. Cecilia Muratori. Pisa u. Rom 2013. S. 27-43.

72 Zudieser Gruppe gehoren bspw. menschliche Tiere mit schweren geistigen Behinde-
rungen.

- am 15.02.2026, 02:1:28.

39


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Grenzenlos menschlich?

Grausamkeit gegen menschliche Tiere zur Folge haben kénne. Ursula Wolf
weist auf die Ungereimtheit hin, dass, wenn es unmoralisches Verhalten ge-
geniiber nichtmenschlichen Tieren gebe, man bereits zugegeben habe, dass
»es direkte moralische Verpflichtungen auch gegen Tiere gibt«”. Auch dass
Kant sich dafiir ausspricht, Hunde, die ihrem Herrn lange treu gedient ha-
ben, bis zu ihrem natiirlichen Ende zu versorgen, statt sie zu toten (auch
wenn dies schmerzlos geschehe), spricht dafiir, dass seine Theorie iiber den
Kern einer universalistischen Moralphilosophie mit dem Vernunftbegrift im
Zentrum hinausweist.

Dass Arthur Schopenhauer einer der wenigen (europaischen) Philosophen
ist, der nichtmenschliche Tiere in seine moralischen Betrachtungen in um-
fassender Weise einbezogen hat, steht aufler Frage.” So betont er, »daf} das
Wesentliche und Hauptsichliche im Tiere und im Menschen dasselbe ist«.”
Ob sein gefiihlszentrierter bzw. mitleidsethischer Ansatz pathozentrisch (wie
zunichst zu vermuten wire) oder anthropozentrisch ist, daritber wird in der
aktuellen philosophischen Debatte heftig gestritten.”® Da seine Position fiir
die vorliegende Studie hochgradig relevant ist — in den Aufzeichnungen Elias
Canettis finden sich einschligige Schopenhauer-Zitate —, umreif3e ich die Er-
kenntnisse in Bezug auf Schopenhauers Beeinflussung durch buddhistische
Denkweisen und die von ihm vorgenommene Abstufung menschlichen und
nichtmenschlichen Leidens kurz.

Tierethische Ansitze aus dem asiatischen Raum stellen eine Alternative
dar zur Fixierung auf europdische und US-amerikanische philosophische
Kategorien. Allerdings basiert etwa die buddhistische Philosophie nicht nur

73 Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung. S. 43 [Kursivierung im Original].

74 Vgl. etwa Wolf: Ethik der Mensch-Tier-Beziehung. S. 58.

75  Arthur Schopenhauer: Preisschrift iiber die Grundlage der Moral (1841). In: Texte zur
Tiertheorie. Hg. v. Roland Borgards, Esther Kohring u. Alexander Kling. Stuttgart 2015
(=RUB19178). S. 74-83. Hier S. 78.

76  So etwa im Schopenauer-Jahrbuch, dessen 89. Band aus dem Jahr 2008 gleich vier
Aufsitze versammelt, die sich mit ebenjenen Fragen beschiftigen. Vgl. Cecilia Mu-
ratori: Descartes’ Error and the Barbarity of Western Philosophy. Schopenhauer in
Dialogue with Coetzee’s Elisabeth Costello. In: Schopenhauer-Jahrbuch 89 (2008).
S.177-195, Frank Brosow: Die beiden Grundprobleme der Schopenhauerschen Tier-
ethik. In: Schopenhauer-Jahrbuch 89 (2008). S.197-219, Kai Haucke: Der moralische
Status von Tieren oder: Lésst sich mit Schopenhauer heute eine Tierethik fundieren?
In: Schopenhauer-Jahrbuch 89 (2008). S. 221-244 u. Sigbert Gebert: Mitleid und In-
teresse. Schopenhauer als halbherziger Vordenker der Tierethik. In: Schopenhauer-
Jahrbuch 89 (2008). S. 245-265.

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

auf Mitgefiihl, sondern auch auf der Ansicht, menschliches Handeln sei
grundsitzlich sinnlos. Diese pessimistische Grundhaltung ist auch bei Scho-
penhauer zu finden, was in der Konsequenz bedeutet, dass seine Tierethik
trotz des pathozentrischen Anfangsarguments letztlich doch anthropozen-
trisch ist.”” Differenziert betrachtet werden muss Schopenhauers Ansatz
auch noch aus einem anderen Blickwinkel, denn fiir ihn gibt es trotz aller Ge-
meinsambkeiten doch einen gewichtigen Unterschied in der Qualitit und Tiefe
nichtmenschlichen Leidens, das mit menschlichem Leiden nicht vergleichbar
sei, weil »in der Natur die Fahigkeit zum Leiden gleichen Schritt hilt mit der
Intelligenz«.”® Diese Erkenntnisse stehen quer zur vielfachen Einordnung
der Schopenhauerschen Tierethik als pathozentrisch.” Es spricht wohl ei-
niges dafiir, Schopenhauers Mitleidsethik eine Zwischenposition zwischen
Anthropozentrismus und Pathozentrismus zuzuweisen.

2.4.2 Pathozentrische Positionen

Unter den Oberbegriff Pathozentrismus oder auch Sentientismus®® fallen ei-
ne Reihe sehr heterogener Ansitze; fiir die vorliegende Studie relevant sind
der Utilitarismus nach Bentham/Singer, verschiedene fiirsorgeethische An-
sitze sowie die poststrukturalistisch geprigte Tierethik Derridas.

Der Utilitarist Jeremy Bentham (1748-1832) forderte um 1828 als einer der
Ersten eine Gleichbehandlung nichtmenschlicher Tiere, ausgehend von ihrer
Schmerz- und Leidensfihigkeit:

It may one day come to be recognised that the number of the legs, the villos-
ity of the skin, or the termination of the os sacrum are reasons equally insuf-
ficient for abandoning a sensitive being to the same fate. Whatelse is it that

77 Vgl. Brosow: Die beiden Grundprobleme der Schopenhauerschen Tierethik. Hier
S.208-210.

78  Schopenhauer: Preisschrift iiber die Grundlage der Moral (18471). Hier S. 83.

79  Vgl. etwa Kompatscher, Spannring u. Schachinger: Human-Animal Studies. S. 136f. Cle-
mens Wustmans hingegen fiihrt Schopenhauer unter den Anthropozentriker*innen.
Vgl. Tierethik als Ethik des Artenschutzes.

80 DaderBegriff Pathozentrismus (von gr. Pathos, Leid, Schmerz) als unpassend empfun-
den werden konnte, da menschliche und nichtmenschliche Tiere neben Leid ja auch
Freude fiihlen, werden solche tierethischen Ansitze haufig auch als sentientistisch
(von lat. sentiere, empfinden, fithlen) bezeichnet. Ich verwende dennoch den etablier-
ten Begriff Pathozentrismus, da es faktisch das Leiden der nichtmenschlichen Tiere ist,
das ihre moralische Beriicksichtigung bedingt, und bspw. nicht ihre Freude.

- am 15.02.2026, 02:1:28.

4


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Grenzenlos menschlich?

should trace the insuperable line? Is it the faculty of reason or perhaps the
faculty of discourse? But a full-grown horse or dog is beyond comparison a
more rational, as well as more conversable animal, than an infant of a day or
aweek oreven a month old. But suppose they were otherwise, what would it
avail? The question is not, Can they reason?, nor Can they talk? but, Can they
suffer?®’

Ausgebaut und radikalisiert wurde dieser Ansatz in den siebziger Jahren von
dem australischen Ethiker Peter Singer (geb. 1946). Er kritisiert, dass wir auch
menschlichen Tieren mit schwersten Behinderungen alle mit dem Mensch-
sein verbundenen moralischen Rechte zusprichen, wihrend wir sie denjeni-
gen nichtmenschlichen Tieren, deren Fihigkeiten den unseren gleichkimen
oder sie sogar iiberstiegen, nicht zugestehen wiirden. Erst im Rahmen von
Vortragsreisen, gegen die es Proteste gab, kam in Deutschland die Debatte
dariiber auf, dass Singer diesen sogenannten >menschlichen Grenzfillen®
das Lebensrecht absprechen wiirde.®> Singer selbst betont, dass er »die Ab-
sicht verfolge, den Status der Tiere zu heben, nicht aber, den der Menschen
zu senken.«* In Practical Ethics argumentiert er in Bezug auf Babys:

Infants are sentient beings who are neither rational nor self-conscious. So if
we turn to consider the infants in themselves, independently of the attitudes
of their parents, since their species is not relevant to their moral status, the
principles that govern the wrongness of killing nonhuman animals who are
sentient but not rational or self-conscious must apply here, too. As we saw,
the most plausible arguments for attributing a right to life to a being apply
only if there is some awareness of oneself as a being existing over time.®

81  JeremyBentham: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation. Hg. v.].H.
Burns u. H.L.A. Hart. London u. New York 1982 (= University paperbacks 751). S. 282f.

82 Vgl. Martin Pitzold: Menschlicher Grenzfall. In: Lexikon der Mensch-Tier-
Beziehungen. Hg. v. Arianna Ferrari u. Klaus Petrus. Bielefeld 2015. S. 235-238.

83 Die Kontroverse in den Medien wurde in dieser Scharfe und Zuspitzung aller-
dings nur in der konservativen Tageszeitung Die Welt gefiihrt; vgl. o0.A.: Peter
Singer spricht behinderten Babys Lebensrecht ab. In: Die Welt vom 17.05.2015.
URL: www.welt.de/politik/deutschland/article 141027719/Peter-Singer-spricht-
behinderten-Babys-Lebensrecht-ab.html (zuletzt aufgerufen am 22.02.2018). Sie
entziindete sich vor allem an dem folgenden Zitat aus Practical Ethics: »[K]illing a
disabled infant is not morally equivalent to killing a person. Very often it is not wrong
atall.« (Second Edition. Cambridge 1993. S.191.)

84  PeterSinger: Praktische Ethik. 2., rev. und erw. Aufl. Stuttgart1994 (= RUB 8033). S. 109.

85  Singer: Practical Ethics. S.183.

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

Problematisch ist die utilitaristische Moralphilosophie hauptsichlich deshalb,
weil er nicht vom Individuum und dessen Interessen ausgeht, sondern eine
Vermehrung des Gesamtgliicks bzw. die Verminderung des Gesamtleidens
erreicht werden soll. Worin dieses jeweils besteht und wie es mit individu-
ellen Bediirfnissen zu vereinbaren sei, dariiber besteht Unklarheit. Auch in
der Variante Singers, in welcher >Gliick< durch >Interessenbefriedigung« er-
setzt wird (Priferenzutilitarismus), wird diese Frage nicht beantwortet. Ein
Problem des Utilitarismus besteht nach Ursula Wolf weiterhin darin, dass mit
seiner Kritik an der Ungleichbehandlung noch nicht geklirt sei, wo die Grenze
zwischen Lebewesen mit moralischen Rechten und jenen ohne verlaufe; wel-
che Fihigkeiten muss ein Organismus haben, um berticksichtigt zu werden?
Und: Wie kann die Befriedigung unterschiedlicher Interessen gerecht verteilt
werden? In unserer komplexen Welt kénnen die Konsequenzen menschlicher
(und nichtmenschlicher) Handlungen nicht vollstindig vorhergesagt werden;
wie soll also bemessen werden, welche Handlungen welche Interessen tat-
sichlich befriedigen? Wie kann verhindert werden, dass durch die Austausch-
barkeit befriedigter Interessen der Einzelne von seinen moralischen Gefith-
len entfremdet wird? Die Frage nach der Grenze zwischen menschlichem und
nichtmenschlichem Tier stellen Canetti, Haushofer und Kronauer jeweils aus-
fithrlich. Insbesondere die von Singer angestof3ene Debatte zur moralischen
(Nicht-)Beriicksichtigung von menschlichen Tieren mit Behinderung wird im
Hauptteil dieser Arbeit in Bezug auf Elias Canetti thematisiert werden.

In fursorgeethischen Ansitzen werden die Nichtbeachtung von Gefith-
len und Beziehungen (zwischen Individuen jeglicher Spezies) kritisiert. In-
nerhalb dieser »genuin feministische[n] Ethiktheorie«® gibt es Stimmen, die
einen grundsitzlichen Unterschied zwischen minnlichen (Gerechtigkeit und
andere abstrakte Normen betonende) und weiblichen (an tatsichlichen Bezie-
hungen orientierte) Moralvorstellungen postulieren.®” Solche Zuschreibun-
gen halte ich fiir pauschalisierend, essentialistisch und nicht zielfithrend. Der
fiirsorgeethische Ansatz nach Carol J. Adams und Josephine Donovan hinge-
gen, den sie in Beyond Animal Rights — A Feminist Caring Ethic for the Treatment
of Animals (1996) begriinden, integriert nicht nur die nichtmenschlichen Tie-
re in diese Ethiktheorie, sondern kritisiert auch Zuschreibungen wie die von
Gilligan. Stattdessen fordern sie die gleichberechtigte Berticksichtigung von

86  Leonie Bossert: Feministische und fiirsorgeethische Ansatze. In: Handbuch Tierethik.

S.117-122. Hier S.117.
87  Vgl. Carol Gilligan: In a different voice. Cambridge 1982.

- am 15.02.2026, 02:1:28.

43


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4

Grenzenlos menschlich?

Ratio und Emotionen. So sei, laut Donovan, »Mitgefiihl kein rein subjektiver
Affekt und nicht irrational und unberechenbar. Es benétigt kognitive Kompo-
nenten, um fremdes Leiden zu erkennen. Mitfithlen ist somit ein komplexer
intellektueller, aber auch emotionaler Akt.«*® Die Fiirsorgeethik wird vor al-
lem in Bezug auf Marlen Haushofer eine Rolle spielen.

Der franzosische Philosoph Jacques Derrida hielt im Jahr 1997 auf der
Konferenz »LAnimal autobiographique« eine zehnstiindige Rede, die unter
dem Titel Lanimal que donc je suis (2006, dt.: Das Tier, das ich also bin, 2010)*
publiziert wurde. Den Ausgangspunkt fiir Derridas Uberlegungen bildet ei-
ne Szene im Badezimmer, in der er, der Philosoph, nackt seiner Katze ge-
geniibersteht, die ihn ansieht. Im Nachdenken iiber das Gefiihl der Scham,
eigentlich eine doppelte Scham?®, das diese Begegnung in ihm auslést, entfal-
tet Derrida einen Abriss der abendlindischen Philosophiegeschichte von der
Antike tiber Montaigne, Descartes, Kant und Heidegger bis Lacan, in deren
Denken er einen Mangel in Bezug auf die Tierfrage erkennt. Der Blick der Kat-
ze verweist aber zudem auch auf das vorsprachliche Verhiltnis von menschli-
chen und nichtmenschlichen Individuen. Hier verkniipft Derrida philosophi-
sche mit mythologischen, auch biblischen Darstellungen der Tier-Mensch-
Beziehung.

Fir meine Arbeit sind die folgenden drei Aspekte von Derridas Theorie
am wichtigsten: die Grenze zwischen menschlichem und nichtmenschlichem
Tier, Namen bzw. der Akt des Benennens sowie die Gefahr, aber auch das
Potenzial von Anthropomorphisierungen.

Beziiglich der Abgrenzung zwischen menschlichem und nichtmenschli-
chem Tier spricht sich Derrida nicht fiir eine Abschaffung, sondern eine Ver-
vielfiltigung dieser Grenze aus:

88  Bossert: Feministische und flirsorgeethische Ansdtze. Hier S.118.

89 Ich beziehe mich hauptsichlich auf den ersten Teil der Rede, also Jacques Derrida:
Das Tier, das ich also bin (weiterzuverfolgen). In: Das Tier, das ich also bin. Aus dem
Franzosischen v. Markus Sedlaczek. Hg. v. Peter Engelmann. 2., durchgesehene Aufl.
Wien 2016. S.17-84. Mit der Formulierung im Titel bezieht sich Derrida natiirlich auf
Descartes’ berithmten Satz »)e pense, donc je suis« (»Ich denke, also bin ich«), den er
erstmals in Teil IV seiner Discours de la méthode (1637) veroffentlichte.

90 Doppelte Scham deshalb, weil zu dem initialen Schamgefiihl, sich nackt unter dem
Blick der Katze unwohl zu fithlen, eine zweite Scham hinzukommt, die sich auf die
erste bezieht und diese als unangemessen einstuft, da mit der Anerkennung der Katze
als ein gleichwertiges oder sogar héherstehendes Subjekt, das in der Lage ist, Scham
auszuldsen, das Eingestandnis der eigenen Tierhaftigkeit einhergeht. Vgl. ebd. Hier
S.30.

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

Was ich sagen werde, wird vor allem nicht darin bestehen, die Grenze aus-
zuldschen, sondern darin, ihre Figuren zu vervielfiltigen, die Linie eben da-
durch zu verkomplizieren, zu verdicken, zu entlinearisieren, zu krimmen,
zu teilen, daf’ man dafiir sorgt, daf sie wichst und sich vervielfiltigt.”

Die Existenz der Grenze ist also unbestritten, ihn interessieren die Rinder.*
Diese Vervielfiltigung und Verkomplizierung von Grenzfiguren untersuche
ich in Kapitel 4 dieser Arbeit.

Namen bzw. Benennungen befliigeln und bedrohen nichtmenschliches
und menschliches Tier gleichermaflen: »Der den Namen empfingt, fithlt sich
sterblich oder sterbend, und zwar gerade deshalb, weil der Name ihn retten,
ihn rufen und seines Uberlebens versichern méchte.«** Einen Namen zu be-
sitzen bzw. benannt zu sein, bedeutet also zum einen, als Subjekt Macht zu
erlangen, zum anderen aber, die Nicht-Macht unserer Trennung von Sprache
zu erfahren — in der Unfihigkeit, den eigenen Namen zu verkdrpern.

Wenn Tiere als literarische Figuren in Texten auftreten, namenlos oder be-
nannt, betrachten Leser*innen diese nichtmenschlichen Tiere oft als mensch-
liche - sie werden anthropomorphisiert, wie die nichtmenschlichen Protago-
nisten einer Fabel:

Die Fabel, man kennt die Geschichte, bleibt eine anthropomorphische
Zihmung, eine moralisierende Unterwerfung, eine Domestizierung. Immer
noch ein Diskurs des Menschen; (iber den Menschen; ja sogar lber die
Animalitit des Menschen, aber fiir den Menschen und im Menschen.®*

So wird das nichtmenschliche Tier im Text quasi negiert: Entweder es ist
eigentlich gar keines, sondern ein menschliches in der Gestalt eines nicht-
menschlichem, oder ihm wird ein Bewusstsein vollig abgesprochen — etwa
aufgrund seiner mangelnden Sprachfihigkeit. Dennoch birgt dieser Mecha-
nismus kritisches Potenzial. Dieser Perspektivwechsel, der unter dem Stich-
wort >Umkehrung der Blickrichtung« firmieren kann, stellt ein wichtiges Stil-
mittel dar, um Einfithlung zu erméglichen. So konnte es z.B. Derridas nicht-
menschlichem Gefihrt*innentier gelingen, »mir auf irgendeine Weise seine

91  Derrida: Das Tier, dasich also bin (weiterzuverfolgen). Hier S. 55. Vgl. zur Uniiberbriick-
barkeit der Grenze bei Derrida Matthew Calarco: Zoographies. The question of the an-
imal from Heidegger to Derrida. New York u.a. 2008. S.145-147.

92 Vgl. Derrida: Das Tier, das ich also bin (weiterzuverfolgen). Hier S. 57.

93 Ebd. HierS. 42.

94  Ebd. HierS. 65.

- am 15.02.2026, 02:1:28.

45


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Grenzenlos menschlich?

Erfahrung meiner Sprache, meiner Worte und meiner Nacktheit kundzutun«.”
Eine noch héhere Erkenntnisstufe ist in der Beschiftigung mit nichtmensch-
lichen Tieren nach Derrida dann erreicht, wenn menschliche Tiere nicht mehr
versuchen, »ihnen das Wort zuriickzugeben [...], sondern [...] zu einem Den-
ken zu gelangen, das, so chimdrisch oder fabulds es auch sein mag, die Ab-
wesenheit des Namens oder des Wortes anders denkt, und anders denn als
ein Entbehren/eine Beraubung«®®. Eine solche interpretationslose Anerken-
nung nichtmenschlicher Alteritit gelingt vor allem Haushofer und Kronau-
er. Andererseits kann eine Anthropomorphisierung/Zoomorphisierung aber
auch eine Moglichkeit darstellen, Alteritit fiir Leser*innen greifbar zu ma-
chen oder gar die Alteritit in Gleichheit aufzulosen. Beide Verfahren bergen
grofles Potenzial in sich, zu einer shumaneren< Behandlung aller Lebewesen
beizutragen, allerdings auch eine ebenso grole Gefahr, beide gleich schlecht
zu behandeln.®” Derrida kritisiert also neben der tatsichlichen vor allem die
symbolische Gewalt gegen nichtmenschliche Tiere, die aus seiner Sicht nicht
verhindert werden kann. Matthew Calarco stimmt ihm zu und schreibt: »Any
act of identification, naming, or relation is a betrayal of and a violence toward
the Other.«*® Da eine véllige Gewaltlosigkeit also strukturell unméglich sei,
konne es nur um einen moéglichst respektvollen Umgang mit nichtmenschli-
chen Tieren gehen. Die Losung, die Derrida fiir dieses Dilemma vorschligt,
besteht in einem philosophischen Sprachspiel. Diesem schickt er die Beob-
achtung voraus, alle Philosophen seien bisher der Ansicht gewesen,

dafd diese Grenze einzig und unteilbar sei; und daf$ es auf der anderen Sei-
te dieser Grenze eine riesige Gruppe gebe, eine einzige, in grundlegender
Weise homogene Ganzheit, der gegeniiber man das Recht, das theoretische

95  Ebd. HierS. 40.

96  Ebd. HierS. 80.

97  Vgl. Wendy Doniger: Zoomorphism in Ancient India. Humans More Bestial Than the
Beasts. In: Thinking With Animals. New Perspectives on Anthropomorphism. Hg. v.
Lorraine Daston u. Gregg Mitman. New York 2005. S.17-36. Hier S. 34.

98  Calarco: Zoographies. S.135. Auch Cary Wolfe konstatiert, dass menschliche Tiere
leichtfertig ihre Zuneigung zu »the primitive and pure other« demonstrieren statt sich
dem nichtmenschlichen Tier als »infrahumanc, als Teil des menschlichen Tiers selbst,
zu ndhern. Vgl. Wolfe: Animal Rites. American culture, the discourse of species, and
posthumanist theory. Chicago 2003. S.17.

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

oder philosophische Recht auf Unterscheidung oder Entgegensetzung hatte,
namlich die des Tiers im Allgemeinen des Tiers im allgemeinen Singular.®®

Als Antwort auf diese Kritik an dem Wort >Tier<, das im Singular stehe
und doch eine Vielzahl unterschiedlicher Spezies meine, schligt er den
Neologismus »animot« vor. Dieses Wort ist im Franzdsischen homophon
zu »animaux«, dem Plural von »animal«, und vermag somit die Vielfalt der
(menschlichen und nichtmenschlichen) Tierwelt besser auszudriicken. Das
»mot« weist zudem darauf hin, dass es einer literarischen Sprache bedarf, um
sich der Frage nach der Grenze zwischen den Spezies zu nihern. »Animot«
ist dariiber hinaus eine hybride Chimire und damit eine Figur, der Derrida
eine besondere sprachliche und symbolische Kraft zuspricht. Der Ubersetzer
des Franzosen schligt fiir das Deutsche den Begriff TierWort vor.’*® Canetti,
Haushofer und Kronauer haben jeweils eigene literarische Antworten auf das
von Derrida skizzierte Dilemma gegeben.

2.4.3 Theriozentrische/biozentrische Positionen

Theriozentrische bzw. biozentrische Positionen sind diejenigen, die tierli-
chem bzw. jeder Form von Leben' einen Eigenwert zusprechen. Hierunter
fallen also alle Tierethiken, die nichtmenschlichen Tieren Rechte zuerkennen
wollen, darunter iltere Vertreter wie Albert Schweitzer, die >Klassiker< Tom
Regan, Richard Ryder — der Anfang der siebziger Jahre das Schlagwort Spe-
ziesismus prigte — und Paul Warren Taylor. Mark Rowlands, Mary Midgley
sowie Sue Donaldson/Will Kymlicka gehéren einer jiingeren Generation
an. Sie setzen sich dafiir ein, dass nichtmenschliche Tiere Menschen- und
Biirgerrechte erhalten - fiir viele ein radikaler Anspruch.™**

Fir meine Analysen wichtiger als die unterschiedlich begriindeten For-
derungen nach unterschiedlich gearteten Tierrechten oder die mannigfachen

99  Derrida: Das Tier, das ich also bin (weiterzuverfolgen). Hier S. 70 [Kursivierung im Ori-
ginal].

100 Ebd. Hier S. 70f. Diesen Begriff tatsachlich zu verwenden, halte ich jedoch nicht fir
praktikabel, weshalb ich mich fir die Begriffe menschliches Tier und nichtmenschli-
ches Tier entschieden habe.

101 Im Falle des Biozentrismus sind nicht nur alle Tiere und Pflanzen, sondern etwa auch
Gruppen von Organismen und ganze Okosysteme gemeint.

102 Vgl. Donaldson u. Kymlicka: Zoopolis.

- am 15.02.2026, 02:1:28.

47


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 Grenzenlos menschlich?

Argumente fiir bzw. gegen biozentrische Positionen

193 ist jedoch ein anderer

Aspekt, nimlich das gleichsam utopische Potenzial maximaler Identifikation:

Die Identifikation mit einzelnen nichtmenschlichen Akteuren erméglicht
dem Menschen, auf sich selbst aus der Perspektive eines anderen, nimlich
der des Tieres zu blicken und hinterfragt dabei auch jene Grenzen, die den
Menschen von anderen Spezies abtrennen. Hinter der Forderung des Bio-
zentrismus nach einer biotischen Gleichheit steht letztendlich das Streben
nach der allmihlichen Aufhebung bzw. der Uberschreitung begrenzen-
der Differenzierungen. Okozentrische Identifikation stellt demnach den
Versuch dar, nicht nur wie der Berg oder das Tier zu denken, sondern gleich-
sam zum Berg und zum Tier — und damit von einem der Natur dufderen
Gegeniiber zu ihrem integrativen Bestandteil — zu werden.'**

Frost bezieht sich damit auf das Konzept des Tierwerdens der poststruktu-
ralistischen Tierethik in der Nachfolge von Gilles Deleuze und Félix Guattari.

Innerhalb ihrer vor allem als Schreibposition aufzufassenden Theorie wird

dieser Prozess als »Fluchtlinie« bezeichnet, die es ermdglicht, nichtmensch-

liche Tiere als nicht-anthropomorph zu denken.'*

2.5 Synthese: Narrative Tierethik

Meine tierethischen Untersuchungen literarischer Texte von Elias Canetti,

Marlen Haushofer und Brigitte Kronauer unterliegen bestimmten Voran-
nahmen im Sinne der Standpunkt-Theorie.”®® Dies wird bereits in meinem

103

104

105

106

Vgl. Michael Bruckner u. Angela Kallhoff: Biozentrismus. In: Handbuch Tierethik.
S.161-166.

Sabine Frost: »Ecocentric Identification«. Grenziiberschreitung als Grenzziehung. In:
Neue Naturverhiltnisse in der Gegenwartsliteratur? Hg.v. Sven Kramer u. Martin
Schierbaum. Berlin 2015 (= Philologische Studien und Quellen 250). S. 95-117. Hier
S. 96f.

Vgl. das Kap. »@1730. Intensiv-werden, Tier-werden, Unwahrnehmbar-werden...« in Gil-
les Deleuze u. Félix Guattari: Tausend Plateaus. Aus d. Franzés. Ubers. v. Gabriele Ricke
u. Ronald Voullié. Berlin 1992. S. 317-422. Einige Moglichkeiten, diese Idee literarisch
auszugestalten, finden sich in Kap. 5.

Vgl. Mona Singer: Feministische Wissenschaftskritik und Epistemologie: Vorausset-
zungen, Positionen, Perspektiven. In: Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung.
Theorie, Methoden, Empirie. Hg. v. Ruth Becker u. Beate Kortendiek. Wiesbaden 2010.
S.292-301.

- am 15.02.2026, 02:1:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Begriffe und Konzepte

Sprachgebrauch deutlich, wobei ich erneut darauf hinweisen mochte, dass
auch der gingigen Schreibweise ein Standpunkt inhdrent ist. Weiterhin gehe
ich in meinen Analysen von der grundlegenden Feststellung aus, dass der
Umgang mit nichtmenschlichen Tieren, wie er aktuell vor allem zum Zwecke
der Ernihrung und Forschung betrieben wird, moralisch nicht angemessen
ist. Dariiber hinaus kritisieren die hier untersuchten Autor®innen nicht
nur Praktiken der Tierhaltung, des Schlachtens oder des Experimentierens,
stellen also tierethische Positionen dar, sondern reflektieren auch grund-
satzlich die Wahrnehmung bzw. Darstellung sowie die Darstellbarkeit von
nichtmenschlichen Tieren. Anthropomorphisierungen sowie Theriomorphi-
sierungen konnen hierbei sowohl in klischeehaft-konventioneller Form als
auch in innovativ-verbliffender Weise auftreten. Tendenziell werden dabei
anthropozentristische Vorstellungen von einer starren Grenze zwischen
menschlichem und nichtmenschlichem Tier sowie die Funktionalisierung
von nichtmenschlichen Tieren als menschliche Projektionsflichen in Fra-
ge gestellt. Canettis, Haushofers und Kronauers Tierethik reflektiert also
einerseits sprachliche Vereinnahmungen und zeigt andererseits Wege auf,
nichtmenschliche Individuen schlicht »als sie selbst< darzustellen.

- am 15.02.2026, 02:1:28.

49


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m 15.02.20286, 02:11:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456729-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

