Der Witz der Urteilskraft

Zur politischen Dimension des Humors

GEORG MEIN

In dem irdischen Paradies, das heift in einer Welt, wo alles Er-
schaffene dem Menschen zu sagen schien, dafd es gut war, lag
die Freude nichtim Lachen.

Charles Baudelaire: Vom Wesen des Lachens

Im Zentrum von Umberto Ecos 1980 erschienenem, monumentalem Mittel-
alterroman Der Name der Rose steht das verschollene zweite Buch der Poetik
von Aristoteles, in dem dieser die Komédie und das Licherliche behandelt ha-
ben soll. In Ecos Roman besitzt der greise Benediktiner-Ménch Jorge von Bur-
gos das wohl einzige noch erhaltene Exemplar; allerdings hat er die Seiten des
Buches mit Gift imprigniert, um sie so vor dem Zugrift potenzieller Leser zu
schiitzen. Wer Aristoteles’ Ausfithrungen iiber die Komédie dennoch liest und
sich zum Umblittern der Seiten die Finger an der Zunge anfeuchtet, nimmt
das Gift Seite um Seite langsam, aber sicher in seinen Korper auf und stirbt
schlieflich qualvoll. Sein siindiges Interesse am Komischen offenbart sich dann
posthum anhand eines geschwirzten Fingers und einer geschwirzten Zunge.
Der Witz an dieser Geschichte ist, dass Jorge die Wendung vom literarischen
Giftschrank zwar wortwortlich in die Tat umsetzt, gleichzeitig aber, obwohl er-
blindet, als bibliophiler Bibliothekar nicht dazu imstande ist, das verhasste Buch
ganz zu vernichten. Als William von Baskerville mit seinem Adlatus Adson von
Melk nach vielen Verwicklungen Jorge schlieflich auf die Schliche kommen,
gesteht dieser seine Motivation, gerade dieses Buch vor den Augen der Offent-
lichkeit verborgen zu halten, mit der folgenden Begriindung:

[D]ieses Buch kdnnte lehren, dafl die Befreiung von der Angst vor dem Teufel eine
Wissenschaft ist! Der lachende Bauer, dem der Wein durch die Gurgel fliefit, fiihlt
sich als Herr, denn er hat die Herrschaftsverhaltnisse umgestiirzt. Doch dieses Buch
konnte lehren, mit welchen Kunstgriffen, mit welchen schlagfertigen und von diesem
Moment an geistreichen Argumenten sich der Umsturz rechtfertigen lieBe. Und dann

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | Geora MEIN

wirde sich in ein Werk des Verstandes verwandeln, was in der uniiberlegten Pose des
Bauern einstweilen noch und zum Gliick nur ein Werk des Bauches ist. Gewif3 ist das
Lachen dem Menschen eigentimlich, es ist das Zeichen unserer Beschranktheit als
Siinder. Aus diesem Buch aber konnten verderbte Kopfe [...] den dufSersten Schluf zie-
hen, daf im Lachen die hochste Vollendung des Menschen liege! Das Lachen vertreibt
dem Bauern fiir ein paar Momente die Angst. Doch das Gesetz verschafft sich Geltung
mit Hilfe der Angst, deren wahrer Name Gottesfurcht ist. Und aus diesem Buch kdnnte
leicht der luziferische Funke aufspringen, der die ganze Welt in einen neuen Brand ste-
cken wiirde, und dann wiirde das Lachen zu einer neuen Kunst, die selbst dem Prome-
theus noch unbekannt war: zur Kunst der Vernichtung der Angst!*

Diese Argumentation leuchtet unmittelbar ein — und sie macht zugleich einen
intimen Zusammenhang zwischen Komik und Politik deutlich. Das durch die
Institutionen vermittelte Gesetz verlangt Unterwerfung und wie wire diese bes-
ser herzustellen als durch Angst? Mit Blick auf den Lichtbringer Prometheus,
Metapher der Aufklirung, den Jorge sicherlich nicht ohne Grund in seiner Phi-
lippika gegen die Komik erwihnt, kénnte hinzugefiigt werden, dass auch das
Autonomiepostulat der abendlidndischen Rationalitit diesbeziiglich keine Aus-
nahme darstellt. Denn die Institutionen vollziehen ihr Werk, d.h. die Einbet-
tung der Subjekte in die herrschende Diskursordnung, gleichsam hinter dem
Riicken dieser Subjekte. Dies gelingt, weil das Subjekt das Verbot, das von der
Institution gehandhabt wird, unbewusst internalisiert. Damit erscheint das Ge-
setz nicht linger als ein externes, von auflen auferlegtes, sondern als selbstge-
gebenes und damit Autonomie verheiflendes Gebot der eigenen Vernunft. Man
kann dieses Problem auch umgekehrt formulieren, indem man fragt, durch
welche (thetorischen?) Anstrengungen es dem Menschen gelingt, die Situation
unter dem Gesetz als Freiheit zu kodieren? Der Trick liegt darin, so hat es Jo-
seph Vogl einmal treffend formuliert, dass man das Horen der inneren Stim-
men trainiert: »Das soll ja der Effekt der ganzen Erziehungsprojekte und Moral-
unterweisungen sein. Am Ende kann man auf die Stimme des Gesetzes, des
Gemeinwillens in sich selbst horchen und weif}, was zu tun ist.«> Offensichtlich
aber hat das Komische und Licherliche in diesem Herrschaftszusammenhang
eine subversive und emanzipatorische Kraft. Es ermdglicht eine Distanz zu den
herrschenden Verhiltnissen und schafft so einen Reflexionsraum, der die Din-

1 | Umberto Eco: Der Name der Rose. Miinchen 1986, S. 603 f.

2 | »Der Mann ist wie ein Brihwiirfel«. Rousseau zum 300. Geburtstag. Zuriick zur
Natur! Gemeinwohl! Edler Wilder! Die moderne Welt verdankt Jean-Jacques Rousseau
viele beriihmte Schlagwdrter. Zum 300. Geburtstag des Philosophen spricht der
Experte Joseph Vogl iiber dessen Ansichten zur guten Erziehung, erotischen Vorsorge
- und perfekten Regierung. In: Spiegel online vom 26. Juni 2012, online unter www.
spiegel.de/kultur/gesellschaft/jean-jacques-rousseau-joseph-vogl-im-interview-
zum-300-geburtstag-a-840805-2.html.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DeR Witz DER URTEILSKRAFT | 131

ge aus einem anderen Blickwinkel zu betrachten erlaubt. Odo Marquard bringt
dies prignant auf den Punkt, wenn er definiert: »Komisch ist und zum Lachen
bringt, was im offiziell Geltenden das Nichtige und im offiziell Nichtigen das
Geltende sichtbar werden lif3t.«3 Mit Blick auf den dogmatischen Diskurs der
romisch-katholischen Kirche ist dies freilich wenig erheiternd, hat die pastorale
Aktivitit, wie Michel Foucault betont, doch gerade jene einzigartige und der
antiken Kultur wohl ginzlich fremde Idee entwickelt,

daf jedes Individuum unabhangig von seinem Alter, von seiner Stellung sein ganzes
Leben hindurch und bis ins Detail seiner Aktionen hinein regiert werden miisse und
sich regieren lassen miisse: dafd es sich zu seinem Heil lenken lassen miisse und zwar
von jemandem, mit dem es in einem umfassenden und zugleich peniblen Gehorsams-
verhéltnis verbunden sei.*

Das Komische rithrt an den Grund solcher Gehorsamsverhiltnisse, es rithrt an
den mystischen Grund der Gesetze selber.’ Indem das Komische Fragen jen-
seits der Dezenzregeln der Autoritit formuliert, fithrt es eine Unterscheidung
ein, die schon Foucault als Kern jener Bewegung charakterisiert, die hinter dem
Begriff Kritik sichtbar wird: die Unterscheidung zwischen Recht und Gerechtig-
keit.® Dies gelingt, weil das Lachen und die ihm korrespondierende Geistes-
haltung des Humors als die »selbstreflexive Prisentation einer exzentrischen
Position gegentiber den verbindlich geltenden Verhaltens-, Einstellungs- und
Bezugsmaximen« begriffen werden muss, wie Wolfgang Preisendanz betont.”

3 | Odo Marquard: Exile der Heiterkeit. In: Das Komische. Poetik und Hermeneutik VII.
Hg. von Wolfgang Preisendanz und Rainer Warning. Miinchen 1975, S. 133-151, hier
S. 141.

4 | Michel Foucault: Was ist Kritik? Berlin 1992, S. 9f.

5 | Michel de Montaigne: Essais. Leipzig 1967, S. 13. »Or les loix se maintiennent
en credit, non par ce qu’elles sont justes, mais par ce qu’elles sont loix. C’est le fon-
dement mystique de leur autorité : elles n’en ont point d’autre.« (S. 309 (»Von der
Erfahrung«)

6 | Foucault (Was ist Kritik?, S. 13f.) schreibt: »[N]icht regiert werden wollen, nicht
dermafien regiert werden wollen, das heilt auch, diese Gesetze da nicht mehr anneh-
men wollen, weil sie ungerecht sind, weil sie unter ihrer Altehrwiirdigkeit oder unter
dem bedrohlichen Glanz, den ihnen der heutige Souverdn verleiht, eine wesenhafte
Unrechtmafigkeit bergen. Unter diesem Gesichtspunkt heilt also Kritik: der Regierung
und dem von ihr verlangten Gehorsam universale und unverjdhrbare Rechte entgegen-
setzen, denen sich jedwede Regierung, handelt es sich um den Monarchen, um das
Gericht, um den Erzieher, um den Familienvater, unterwerfen muf.«

7 | Wolfgang Preisendanz: Art. »Humor«. In: Reallexikon der Deutschen Literaturwis-
senschaft. Gemeinsam mit Georg Braungart, Klaus Grubmiiller, Jan-Dirk Miiller, Fried-
rich Vollhardt und Klaus Weimar hg. von Harald Fricke. Berlin/New York 2000, Bd. Il,
S. 100-103, hier S. 101.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | GeorG MEIN

Humor bedeutet »die Projektion einer Subjektivitit, die den Schein der Un-
verbindlichkeit alles Verbindlichen und gleichwohl die Unbelangbarkeit dieses
Scheins suggeriert, indem sie ihre eigene Komik ausspielt.«®

In der Laudatio zum 8o. Geburtstag ihres ehemaligen Lehrers und Liebhabers
Martin Heidegger bemerkt Hannah Arendt:

Wozu das Lachen gut ist, haben die Menschen offensichtlich noch nicht entdeckt -
vielleicht weil ihre Denker, die seit eh und je auf das Lachen schlecht zu sprechen wa-
ren, sie dabei im Stich gelassen haben, wenn auch hie und da einmal einer liber seine
unmittelbaren Anlasse sich den Kopf zerbrochen hat.®

Tatséchlich hat das Lachen in der philosophischen Tradition keine besonders
gute Reputation. Dies liegt vor allem daran, dass im Lachen etwas sichtbar wird,
das demjenigen, dem das Gelichter gilt, nicht unbedingt zum Vorteil gereicht.
Schon die berithmte Szene aus dem platonischen Dialog Thedtet lisst sich dies-
beziiglich als Beleg anfiihren. Platon legt dort dem Sokrates eine dsopische Fa-
bel in den Mund, wobei er die urspriinglich anonyme Anekdote nun auf Thales
von Milet appliziert. Sokrates zufolge sei Thales, als er nach oben blickte, um
die Sterne zu betrachten, in einen Brunnen gefallen, worauthin ihn eine thra-
kische Magd verspottet habe, »dafl er voll Eifers der Kenntnis der himmlischen
Dinge nachtrachte, von dem aber, was vor der Nase und vor den Fiilen liege,
keine Ahnung habe«*. Das Lachen der Thrakerin, tiber das sich noch Hegel
sehr gedrgert hat, weil es den Thales als einen weltfernen Triumer demaskiert,
verbleibt jedoch nicht im Reich der Astronomie, sondern hallt noch all jenen in
den Ohren, die sich der Philosophie zugewandt haben. Denn auch der Philo-
soph habe, erklirt Sokrates, »keine Ahnung von seinem Nebenmann und Nach-
bar, nicht nur, was er betreibt, sondern beinahe, ob er iiberhaupt ein Mensch ist
oder was sonst fiir eine Kreatur«". Plato nutzt also die Steilvorlage der Thales-
Anekdote, um seinem Sokrates die Gelegenheit zu geben, sich {iber sich selbst
und iiber die eigentiimliche Art seines >Realismus« lustig zu machen. Denn
durch die Adaption der Asop-Fabel zeichnet den vorsokratischen Natur- und
Protophilosophen Thales von Milet schon aus, was fiir die Philosophie insge-

8 | Ebd.

9 | Hannah Arendt: Menschen in finsteren Zeiten. Miinchen 2001, S. 177.

10 | Platon: Thedatet. Séamtliche Dialoge, libersetzt und erldutert von Otto Apelt.
Hamburg 1988, Bd. IV, S. 82.

11 | Ebd.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEeR Witz DER URTEILSKRAFT | 133

samt kennzeichnend ist: die reine Theorie als Schicksal.” Und das Komische an
der reinen Theorie ist ihre konstitutive und gleichsam unaufhebbare Distanz zu
den alltiglichen Dingen des Lebens, wie Hans Blumenberg betont:

Was Sokrates nach seiner Abwendung von der Naturphilosophie entdeckt hatte, ist die
Sphére der Begrifflichkeit der menschlichen Dinge, von der aus erneut die Realitat des
N&chstliegenden verfehlt und dadurch zur Fallgrube wird.3

Die Komik resultiert dann aus dem Zusammenstof} von Wirklichkeitsbegriffen,
deren Unverstindigkeit gegeneinander licherlich, in letzter Konsequenz aber
auch tédlich sein kann. Und gerade an der Figur des Sokrates wird dieser intrin-
sische Zusammenhang zwischen Fatum und Komik evident: »Sokrates akzep-
tiert das Gelichter, so wie er den Giftbecher akzeptieren wird.«# Das Misstrauen
der Philosophie dem Komischen gegeniiber riihrt vielleicht aus eben diesem
Verdacht, dass sich im Lachen zugleich immer auch das Unabwendbare und
Schicksalhafte ankiindigt. Und in der Tat: Als Gegenstand des Witzes erscheint
der Mensch regelmifig als die geschlagene und taumelnde Kreatur, die den
Brechungen des Lebens schutzlos ausgeliefert ist. Eine tiefere Reflexion iiber
den Grund des Lachens fiihrt folgerichtig eher in die gegenteilige Richtung, in
die Melancholie, wie schon Odo Marquard bemerkt hat.s Gleichzeitig hat das
Nachdenken tiber den Grund des Lachens auch die kritisch-emanzipatorische
Kraft des Humors zutage gefordert. So beschreibt Joachim Ritter in einem viel
beachteten Aufsatz aus dem Jahre 1940 das Lachen als eine Bewegung, »mit der
der Mensch das seiner Lebensordnung Entgegenstehende und das seinen Leit-
bildern Feindliche ausspielt«®. Ritter geht davon aus, dass jede Lebensordnung
im Sinne eines >ernsten< Schemas auf der Voraussetzung basiere, das Positive
und Wesentliche vom Negativen und Nichtigen zu scheiden. Foucault spricht
knapp 30 Jahre spiter von der Funktionsweise der diskursiven Ordnung, die
nicht ohne Ausschliefungsmechanismen bzw. Grenzziehungen zwischen Wis-
sen und Nichtwissen auskommt. Bei Ritter heifit es:

12 | Vgl. Hans Blumenberg: Der Sturz des Protophilosophen. Zur Komik der reinen
Theorie - anhand einer Rezeptionsgeschichte der Thales-Anekdote. In: Preisendanz/
Warning, Das Komische, S. 11-64, hier S. 11.

13 | Ebd., S. 12.

14 | Ebd., S. 11.

15 | »[W]as man die Schwermut der Komik nennen kénnte: die Untilgbarkeit ndmlich
des Bewufitseins, daf} es iiberhaupt Verhéltnisse gibt, die auf dem Unterschied zwi-
schen Geltendem und Nichtigem beruhen und daf - extrem: im Namen der Aufkla-
rung selber - stillschweigend Aufklarung verboten sein kann dariiber, dal das jeweils
Geltende nicht unbedingt das Geltende und das jeweils Nichtige nicht unbedingt das
Nichtige sein muf.« (Marquard, Exile der Heiterkeit, S. 142)

16 | Joachim Ritter: Uber das Lachen. In: Luzifer lacht. Philosophische Betrachtungen
von Nietzsche bis Tabori. Hg. von Steffen Dietzsch. Leipzig 1993, S. 92-118, hier S. 97.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | GeorGg MEIN

Was das Nichtige zum Nichtigen macht, das Entgegenstehende zum Entgegenstehen-
den und sie ausgrenzt als Ausfallendes, Unwesentliches, Unsinniges, Unverstandli-
ches usw., ist je die positive Ordnung selbst, die das Dasein sich gibt. In dieser Aus-
grenzung aber verschwindet es nicht iberhaupt, es [6scht nicht aus, sondern erhélt in
ihr die Weise zugesprochen, in der es nun als das Nichtige gleichsam hintergriindig,
aber nichtsdestoweniger wirklich in der Lebenswelt fortbesteht.””

Das Lachen ist nun genau das Moment, das die geheime Zugehorigkeit des
Nichtigen und Ausgeschlossenen zum Dasein sichtbar macht — und in eben
diesem Sinne ist es eine Rehabilitationsbewegung, die den Zweifel wieder in
sein Recht setzt, um die Ordnungen des Wissens zu hinterfragen. Mit Foucault
konnte man insofern von einer gegendiskursiven Funktion des Lachens spre-
chen, die deshalb so wirkungsmichtig ist, weil sie aus der Sprache kommt, ihr
selbst aber nicht zugehort. Dem Lachen ist eine unbestimmte Negativitit, eine
semantische Leere eigen, die es in den Raum der Unlesbarkeit verweist.® Eben
dies macht auch die intellektuelle Auseinandersetzung mit diesem Phinomen
so schwierig: »Das Lachen 1df3t sich nicht in ein Objekt des Denkens transfor-
mieren, ohne dafl es aufhort, Lachen zu sein.«9 Es gehort nachgerade zum
Kennzeichen des Lachens, dass es sich der Logik der Reprisentation entzieht.
Insofern kénnte man das Lachen als jenen unabgegoltenen Rest begreifen, der
»das signifikative Funktionieren der Sprache kompensiert«*°. Die Funktions-
weise des Gesetzes aber basiert auf eben jener Logik der Reprisentation, die
durch die Institutionen iiberhaupt erst garantiert wird, wie Pierre Legendre in
vielen Studien gezeigt hat.** Aus diesem Grund hat das Lachen das Potenzial,
jene fliichtigen Gesten zu demaskieren, »mit denen eine Kultur etwas zuriick-
weist, was fiir sie auflerhalb liegt«®2. In dhnlicher Weise hat Martin Seel den
Humor als eine Praxis definiert, »die es sich leistet, ihre Position hartnickig
zur Disposition zu stellen«. Humor, so Seel, sei sich »in der Disparitit seiner
Stellungen genug« und konne insofern als Beleg dafiir gelten, dass man beides

17 | Ebd., S. 103.

18 | Vgl. Peter Rehberg: Lachen lesen. Zur Komik der Moderne bei Kafka. Bielefeld
2007,S.9.

19 | Rita Bischof: Souverénitat und Subversion. Georges Batailles Theorie der Moder-
ne. Berlin 1986, S. 19.

20 | Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Arch&ologie der Humanwissen-
schaften. Frankfurt am Main 1974, S. 77.

21 | Vgl. bspw. Pierre Legendre: Das politische Begehren Gottes. Studien dber die
Montagen des Staates und des Rechts. Aus dem Franzdésischen von Katrin Becker.
Wien/Berlin 2012. Zum Werk Legendres insgesamt siehe Georg Mein (Hg.): Die Zivili-
sation des Interpreten. Studien zum Werk Pierre Legendres. Wien/Berlin 2012.

22 | Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im
Zeitalter der Vernunft. Frankfurt am Main 1973, S. 9.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER Witz DER URTEILSKRAFT | 135

haben konne: sowohl das Vertrauen in die Stirke der eigenen Position wie zu-
gleich das Wissen um ihre Schwiche.?

Der Witz als Inbegriff des Humors und als der Ausloser des Lachens hat nun
eine ganz eigene Begriffsgeschichte, deren zentraler Wendepunkt im 17. Jahr-
hundert lokalisiert ist. Denn hier setzt sich im deutschsprachigen Raum das
gesellschaftlich-literarische Ideal des franzésischen Bel esprit durch, mit dem
ein aufgeweckter Kopf charakterisiert wird. Johann Christoph Gottsched tiber-
setzt Esprit dann auch wortlich mit >Witz<4 und hebt 1730 in seiner berithmten
Regelpoetik Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die Deutschen besonders die
Beziehung des Witzes zur Dichtkunst hervor. Gottsched schreibt:

Das ist nun, meines Erachtens, die beste Erkldrung, die man von dem Géttlichen in
der Poesie geben kann; davon so viel Streitens unter den Gelehrten ist. Ein gliicklicher
munterer Kopf ist es, wie man insgemein redet; oder ein lebhafter Witz, wie ein Welt-
weiser sprechen mdchte: das ist, was [...] beym Horaz, ingenium et mens divinior hief.
Dieser Witz ist eine Gemiithskraft, welche die Aehnlichkeiten der Dinge leicht wahrneh-
men, und also eine Vergleichung zwischen ihnen anstellen kann. Er setzet die Scharf-
sinnigkeit zum Grunde, welche ein Vermdgen der Seelen anzeiget, viel an einem Dinge
wahrzunehmen, welches ein andrer, der gleichsam einen stumpfen Sinn, oder bldden
Verstand hat, nicht wiirde beobachtet haben.?>

Der Bezug auf das lateinische Ingenium ist charakteristisch fiir das semantische
Feld, in dem der Witz im Zeitalter der Aufklirung verortet wird. Ingenium lisst
sich tibersetzen mit »Veranlagungs, >Entschlossenheits, >Talents, bedeutet aber
auch »>Verstands, >Fantasie< und »>Scharfsinn«. In der Tradition des Ingeniums
steht der Witz folgerichtig im Kontext von Invention und Genie und ist weniger
ein Scherz als vielmehr ein Vermdgen des Verstandes.

23 | Martin Seel: Humor als Laster und als Tugend. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift
fiir europdisches Denken 56 (2002), H.9/10 (Sonderheft: Lachen. Uber westliche
Zivilisation), S. 743-751, hier S. 747.

24 | Soin der Anmerkung zum Art. »Bouhours« in der deutschen Ausgabe des Diction-
naire historique et critique des franzésischen Friihaufklarers Pierre Bayle: Historisches
und critisches Worterbuch. Nach der neuesten Auflage von 1740 ins Deutsche (ber-
setzt, auch mit einer Vorrede und verschiedenen Anmerkungen versehen von Johann
Christoph Gottsched. Leipzig 1741, S. 645 A.

25 | Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. In: Ders.:
Ausgewahlte Werke. Herausgegeben von Joachim Birke und P. M. Mitchell. 12 Bde.
Berlin/New York 1968 ff., Bd. 6.1, S. 152.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | GeorGg MEIN

Auch Immanuel Kant z3hlt den »produktiven Witz« zu den Talenten des Er-
kenntnisvermogens. Kennzeichnend fiir den Witz sei, dass er nicht durch Unter-
weisung erworben werden konne, sondern zu den natiirlichen Anlagen des Sub-
jekts gerechnet werden miisse.?® In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht
aus dem Jahre 1798 definiert Kant den Witz in Anlehnung an die Urteilskraft.
Wenn man die Urteilskraft als ein Verméogen beschreiben kann, »zum Allgemei-
nen (der Regel) das Besondere auszufinden, so ist der Witz umgekehrt dasjenige
Vermogen »zum Besondern das Allgemeine auszudenken«.”” Diese Definition
des Witzes ist insofern iiberraschend, weil die Fihigkeit, zum Besonderen das
Allgemeine zu finden, von Kant bereits als Kennzeichen der reflektierenden Ur-
teilskraft beschrieben wurde. Bekanntermafen unterscheidet Kant zwischen der
bestimmenden und der reflektierenden Urteilskraft. In der Einleitung zur Kritik
der Urteilskraft heifdt es:

Urteilskraft iiberhaupt ist das Vermdgen, das Besondere als enthalten unter dem All-
gemeinen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel, das Prinzip, das Gesetz) gegeben,
so ist die Urteilskraft, welche das Besondere darunter subsumiert [...] bestimmend.
Ist aber nur das Besondere gegeben, wozu sie das Allgemeine finden soll, so ist die
Urteilskraft blof reflektierend.>®

Und in der Logik heiflt es entsprechend: »Die Urteilskraft ist zwiefach: — die
bestimmende oder die reflektierende Urteilskraft. Die erstere geht vom Allgemei-
nen zum Besondern; die zweite vom Besondern zum Allgemeinen.«*® Die Gegen-
uiberstellung von Urteilskraft und Witz in der Anthropologie entspricht somit der
Gegeniiberstellung von bestimmender und reflektierender Urteilskraft in der
Kritik der Urteilskraft und in der Logik. Diese Entsprechung ist freilich schon be-
merkt worden.’° So plidiert auch Gottfried Gabriel dafiir, den Begriff der reflek-
tierenden Urteilskraft als das transzendentalphilosophische Substitut fiir den
Begriff des Witzes anzusehen.

26 | Vgl. Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In: Ders.:
Werkausgabe. Hg. von Wilhelm Weischedel. Frankfurt am Main 1995, Bd. XII, § 51 (S.
537).

27 | Vgl. ebd., § 41 (S. 511).

28 | Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft [KdU]. In: Ders.: Werkausgabe. Hg. von Wil-
helm Weischedel. Frankfurt am Main 1995, Bd. X, B XXV-XXVI.

29 | Immanuel Kant: Logik. In: Ders.: Werkausgabe. Hg. von Wilhelm Weischedel.
Frankfurt am Main 1991, Bd. VI, § 81 (S. 563).

30 | Vgl. unter anderem Reinhard Brandt: Kritischer Kommentar zu Kants Anthropolo-
gie in pragmatischer Hinsicht (1798). Hamburg 1999, S. 284f.

31 | Gottfried Gabriel: Der Witz« der reflektierenden Urteilskraft. In: Frithjof Rodi (Hg.):
Urteilskraft und Heuristik in den Wissenschaften. Zur Entstehung des Neuen. Weilerswist
2004, S. 197-210, hier S. 203, Fn. 26.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER Witz DER URTEILSKRAFT | 137

Um die strukturelle Stellung zu verdeutlichen, die Kant dem Witz auf diese
Weise zuweist, soll noch einmal kurz die Stellung der Urteilskraft im Kontext der
oberen Erkenntnisvermogen rekapituliert werden. Kant unterscheidet drei obere
Erkenntnisvermégen: Verstand, Urteilskraft und Vernunft. Der Verstand ist das
Vermogen der Regeln; die Urteilskraft das Vermogen, das Besondere als einen
Fall dieser Regel zu finden; und die Vernunft ist das Vermogen, von dem Allge-
meinen das Besondere abzuleiten.’? In einem Brief an den Fiirsten von Beloselsky
formuliert es Kant sehr prignant, wenn er schreibt:

Man konnte sagen, durch Verstand sind wir im Stande zu erlernen (d. i. Regeln zu
fassen) durch Urtheilskraft vom Erlernten Gebrauch zu machen (Regeln in concre-
to anzuwenden) durch Vernunft zu erfinden Principien fiir mannigfaltige Regeln
auszudenken.?

Die Urteilskraft nimmt im Gefiige der Erkenntnisvermdgen nun insofern eine
Sonderstellung ein, weil Kant ihr die Funktion zuschreibt, zwischen Verstand
und Vernunft zu vermitteln. Der reflektierenden Urteilskraft als Substitut des
Witzes gesteht Kant allerdings nur eine »subjektive Giiltigkeit« zu, denn »das
Allgemeine, zu welchem sie vom Besondern fortschreitet, ist nur empirische All-
gemeinheit«’4. Die reflektierende Urteilskraft bestimmt daher auch nicht das
Objekt, »sondern nur die Art der Reflexion iiber dasselbe, um zu einer Kenntnis
zu gelangen«®. Die Moglichkeit konkreter Gegenstandserkenntnis bleibt der
bestimmenden Urteilskraft vorbehalten.

Doch was bedeutet es nun genau, wenn sich Witz und reflektierende Urteils-
kraft im Theoriedesign der Transzendentalphilosophie wechselseitig substituie-
ren? Worin besteht konkret der Witz der reflektierenden Urteilskraft? Zunichstist
testzuhalten, dass Kant dem Witz durchaus mit einer gewissen Skepsis begegnet.
In der Anthropologie lesen wir: »Der Witz hascht nach Einfillen; die Urteilskraft
strebt nach Einsichten [...] Der Witz geht mehr nach der Briihe, die Urteilskraft
nach der Nahrung.«3° Derjenige, dem es an Witz mangele, sei zwar »der stumpfe
Kopf«, kénne des ungeachtet aber dort, »wo es auf Verstand und Vernunft an-
kommt, ein sehr guter Kopf sein; nur mufl man ihm nicht zumuten, den Poeten
zu spielen«. Was aber leistet dann der Witz konkret? Kant schreibt:

Der Witz paart (assimiliert) heterogene Vorstellungen, die oft nach dem Gesetze der
Einbildungskraft (der Assoziation) weit auseinander liegen, und ist ein eigentiimliches

32 | Vgl. Kant: Anthropologie, § 40 (S. 509).

33 | Immanuel Kant: Brief an Alexander Fiirst von Beloselsky. Sommer 1792. In: Ders.:
Akademie-Ausgabe. Bd. XI: Briefwechsel 1792, S. 346.

34 | Kant: Logik, § 81 (S. 563).

35 | Ebd., § 82 (S. 563).

36 | Kant: Anthropologie, § 52 (S. 539).

37 | Ebd., § 43 (S. 515).

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | GeorGg MEIN

Verahnlichungsvermdgen, welches dem Verstande [...], sofern er die Gegenstande un-
ter Gattungen bringt, angehdrt.3®

Als ein Verihnlichungsvermégen, d.h. als eine Fihigkeit, »Ahnlichkeiten unter
ungleichartigen Dingen aufzufinden«,’ stiftet der Witz — respektive die reflek-
tierende Urteilskraft — iiberraschende Sinnzusammenhinge. Im Deutschen
Warterbuch der Gebriider Grimm heiflt es entsprechend:

in seinem umfassenden sinne meint witz die fihigkeit, versteckte zusam-
menhinge vermoge einer besonders lebhaften und vielseitigen combinati-
onsgabe aufzudecken und durch eine treffende und tiberraschende formu-
lierung zum ausdruck zu bringen.+°

Uberraschend sind die vom Witz aufgedeckten Zusammenhinge deshalb, weil
die reflektierende Urteilskraft — zumindest im Bereich der logischen Erkennt-
nis — unkonventionell operiert, nimlich vom Besonderen zum Allgemeinen.
Folgt man in diesem Zusammenhang der Argumentation von Gottfried Gab-
riel, so hat die reflektierende Urteilskraft vor allem eine heuristische Funktion,
die darin besteht, »probeweise nach Mdglichkeiten Ausschau zu halten, die
isolierten Gegenstandserkenntnisse in einen einheitlichen Theoriezusammen-
hang zu bringen«#. Man kénnte auch sagen, dass die reflektierende Urteils-
kraft vom Individuellen zur Gattung fortschreitet. Der Witz der reflektierenden
Urteilskraft liegt also darin, dass sie von dem, was trennt, abstrahiert, um das
zu suchen, was verbindet.

Iv.

Ich mochte an dieser Stelle nun den Bereich der logischen Erkenntnis verlas-
sen und mich der Frage zuwenden, welche Rolle die reflektierende Urteilskraft
im Bereich des Asthetischen spielt. Dabei gilt auch hier, dass alles, was tiber
die reflektierende Urteilskraft und ihr apriorisches Prinzip der ZweckmifRigkeit
gesagt wird, auch fiir den Witz gelten muss.+* Das Ziel der folgenden Erérte-

38 | Ebd., § 51 (S.537f.).

39 | Ebd., § 52 (S. 539).

40 | Stichwort »witz« in: Deutsches Wérterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm.
Bd. 30, Sp. 874, zitiert nach http://dwb.uni-trier.de.

41 | Gabriel: Der »Witz« der reflektierenden Urteilskraft, S. 207. Insofern sollte nach
Gabriel die Betonung »weniger auf dem Vermdgen (der Urteilskraft) als vielmehr auf
der besonderen Tatigkeit (des Reflektierens) liegen« (ebd.).

42 | Anders als bei der bestimmenden Urteilskraft, deren Verfahren nur subsumie-
rend ist und der die Gesetze durch den Verstand a priori vorgegeben sind, bedarf die

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEeR Witz DER URTEILSKRAFT | 139

rungen ist es daher, aus der spezifischen Struktur des isthetischen Urteils, das
ein Urteil der reflektierenden Urteilskraft ist, zugleich etwas tiber das Wesen
des Witzes in Erfahrung zu bringen. Kant fragt sich zunichst, was an einer
Vorstellung notwendig subjektiv ist, was an ihr also »gar kein Erkenntnisstiick
werden kann«®. Seine Antwort lautet, dass die mit der Vorstellung verbundene
Lust oder Unlust notwendig subjektiv sein miisse. Denn durch das Gefiihl der
Lust oder Unlust wird nichts am Gegenstand erkannt. Gleichzeitig ist die Idee
der Zweckmifigkeit nichts, was einem Gegenstand konkret anhaftet oder an
ihm wahrgenommen werden kann. Kant folgert daher, dass ein Gegenstand
genau deshalb zweckmiflig genannt wird, »weil seine Vorstellung unmittelbar
mit dem Gefiihle der Lust verbunden ist«*4. Die Lust resultiert letztlich aus der
unabsichtlichen Einstimmung von Einbildungskraft und Verstand, wie Kant in
der folgenden Passage darlegt.

reflektierende Urteilskraft, weil sie vom Besonderen zum Allgemeinen fortschreitet,
»eines Prinzips, welches die Einheit aller empirischen Prinzipien unter gleichfalls em-
pirischen, aber héheren Prinzipien, und also die Mdglichkeit der systematischen Un-
terordnung derselben unter einander, begriinden soll« (KdU, B XXVII). Da die reflektie-
rende Urteilskraft ein solches transzendentales Prinzip nicht von einer anderen Instanz
hernehmen kann - wie das die bestimmende Urteilskraft tut - und auch nicht aus sich
selbst heraus der Natur einfach vorschreiben kann, kann das Prinzip nur regulativ sein,
d.h. die Art der Reflexion der reflektierenden Urteilskraft selbst bestimmen. Es ist das
berlihmte Prinzip der Zweckméagigkeit, das Kant an dieser Stelle einflihrt. Mithilfe des
apriorischen Begriffs der Zweckméagigkeit kann sich die reflektierende Urteilskraft die
Natur so vorstellen, »als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ih-
rer empirischen Gesetze enthalte« (KdU, B XXVIII). Kant verfolgt hier einen Gedanken
weiter, den er bereits in der Kritik der reinen Vernunft entwickelt hat. Dort argumentiert
er, dass es mit Blick auf das spekulative Interesse der Vernunft schlichtweg notwen-
dig sei, »alle Anordnungen in der Welt so anzusehen, als ob sie aus Absicht einer al-
lerhochsten Vernunft entsprossen ware« (KdV, B 714). Und eben dieser Gedanke, der
der Natur hypothetisch ein Telos unterstellt, wird in der Kritik der Urteilskraft wieder
aufgegriffen und zu einem Prinzip a priori der reflektierenden Urteilskraft ausgebaut.
Allerdings gilt dieses Prinzip eben nur »in subjektiver Ricksicht«, schreibt Kant, denn
es schreibt nicht der Natur (als Autonomie) ein Gesetz vor, sondern reglementiert das
Reflexionsverfahren der Urteilskraft selbst. Mit anderen Worten, auch wenn die reflek-
tierende Urteilskraft aus der Natur selbst kein apriorisches Gesetz ihrer Ordnungsme-
chanismen ableiten kann, wird doch eine fiir den Verstand erkennbare Ordnung ange-
nommen bzw. unterstellt. Formale Zweckmafigkeit ist nichts anderes als eine hypo-
thetisch unterstellte Finalitdt im Modus des Als-ob. Die Natur wird so betrachtet, als
ob sie in sich sinnvoll strukturiert wére.

43 | KdU, B XLIII.

44 | Ebd.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | GEOorRG MEIN

Wenn mit der bloRen Auffassung (apprehensio) der Form eines Gegenstandes der An-
schauung, ohne Beziehung derselben auf einen Begriff zu einem bestimmten Erkennt-
nis, Lust verbunden ist: so wird die Vorstellung dadurch nicht auf das Objekt, sondern
lediglich auf das Subjekt bezogen; und die Lust kann nichts anders als die Angemes-
senheit desselben zu den Erkenntnisvermégen, die in der reflektierenden Urteilskraft
im Spiel sind, und sofern sie darin sind, also blof eine subjektive formale Zweckmé-
Rigkeit des Objekts ausdriicken. Denn jene Auffassung der Formen in die Einbildungs-
kraft kann niemals geschehen, ohne daR die reflektierende Urteilskraft, auch unab-
sichtlich, sie wenigstens mit ihrem Vermdgen, Anschauungen auf Begriffe zu beziehen,
vergliche. Wenn nun in dieser Vergleichung die Einbildungskraft (als Vermdgen der An-
schauungen a priori) zum Verstande, als Vermogen der Begriffe, durch eine gegebe-
ne Vorstellung unabsichtlich in Einstimmung versetzt und dadurch ein Gefiihl der Lust
erweckt wird, so mufl der Gegenstand alsdann als zweckméfig fiir die reflektierende
Urteilskraft angesehen werden.45

Vor dem Hintergrund dieser spezifischen Konstellation formuliert Kant seine
Asthetik als eine Urteilslehre, was in dreifacher Hinsicht sinnvoll ist. Zum ei-
nen folgt er damit dem Muster seiner rationalistischen Vorginger, zum anderen
ist der Dreh- und Angelpunkt des isthetischen Weltbezugs bei Kant die reflek-
tierende Urteilskraft, d. h. konkret das Vermégen, Urteile zu fillen. Schlieflich
aber — und darauf kommt es mir hier besonders an — ist das Geschmacksurteil
die Conditio sine qua non dafiir, dsthetische Erlebnisse tiberhaupt mitteilbar zu
machen. Mit anderen Worten, erst durch die Urteilsstruktur wird ein Raum ge-
schaffen, in dem schéne Gegenstinde erscheinen kénnen, denn erst durch das
Geschmacksurteil wird die subjektive Gemiitsstimmung, d.h. jene spezifische
Korrelation von Einbildungskraft und Verstand, allgemein mitteilbar. Zwar be-
darf es zur Hervorbringung schéner Gegenstinde des Genies — beurteilt aber
werden diese schénen Gegenstinde durch den Geschmack, betont Kant.#® Da-
her hingt die Originalitit des Kiinstlers von einem Sich-verstindlich-Machen
derjenigen ab, die keine Kiinstler sind.#”

Von den vier Kategorien, die Kant beim Geschmacksurteil unterscheidet —
also Qualitit, Quantitit, Relation und Modalitit —, ist in diesem Kontext vor allem
die Kategorie der Modalitit interessant, weil Kant hier das Prinzip des sensus com-
munis einfiihrt. Uberraschend ist dabei seine Feststellung, dass sich »Erkennt-
nisse und Urteile, samt der Uberzeugung, die sie begleitet, allgemein mitteilen
lassen [miissen], denn sonst kime ihnen keine Ubereinstimmung mit dem
Objekt zu«*®. Genau betrachtet heifdt das, dass die intersubjektive Bestitigung

45 | Ebd., B XLIV.

46 | Ebd., B 187.

47 | Vgl. Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Miin-
chen 1998, S. 85.

48 | KdU, B 64.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DeR Witz DER URTEILSKRAFT | 141

konstitutiv fiir die Erkenntnis ist, was dem methodischen Solipsismus der ersten
beiden Kritiken diametral entgegensteht. Dort namlich wird die Giiltigkeit von
Urteilen durch die Einheit des Selbstbewusstseins garantiert — als transzendenta-
le Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis iiberhaupt — und nicht durch den
intersubjektiven Charakter der Urteile.#> Wenn man Kants Werk auf diese Frage
hin allerdings genauer durchgeht, dann finden sich doch einige sehr aufschluss-
reiche Stellen. So heift es in Kants Schrift Uber den Gemeinspruch: »[E]s ist ein
Naturberuf der Menschheit, sich, vornehmlich in dem, was den Menschen iiber-
haupt angeht, einander mitzuteilen.«*° Und in den Reflexionen zur Anthropologie
liest man: »Die Vernunft ist nicht dazu gemacht, daf sie sich isolire, sondern in
Gemeinschaft setze. [...] Wir konnen das Besondere nur in allgemeiner Vernunft
einsehen.«" Ich erinnere noch einmal daran, dass Kant die Vernunft als das Ver-
mogen bestimmt, vom Allgemeinen das Besondere abzuleiten — und von diesem
Besonderen heifdt es nun, dass es nur in allgemeiner Vernunft einzusehen sei. Die
Vernunft wird hier gleichsam einem Vergemeinschaftungsprinzip unterstellt. In
analoger Weise wird in der Kritik der Urteilskraft auch die reflektierende Urteils-
kraft, die ja in umgekehrter Weise funktioniert, indem sie vom Besonderen zum
Allgemeinen fortschreitet, aus der Einsamkeit der solipsistischen Reflexion be-
freit. Und dies geschieht eben durch das Prinzip des Gemeinsinns, den Kant wie
folgt definiert:

Unter dem sensus communis aber mufl man die Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes,
d.i. eines Beurteilungsvermdgens verstehen, welches in seiner Reflexion auf die Vor-

49 | Auf den ersten Blick scheint sich ja auch das beriihmte Sapere aude! in das Po-
stulat des einsamen Selberdenkens einzufiigen - ein Postulat ibrigens, das sein Pen-
dant in der von Platon und Aristoteles begriindeten Auffassung findet, dass die hoch-
ste und dem Philosophen einzig angemessene Lebensweise der bios theoretikos sei.
Allerdings ist der kantische Aufruf zur Mindigkeit und zum Selberdenken eben nicht
voraussetzungslos zu haben, denn die theoretische Leistung der Benutzung des eige-
nen Verstandes basiert auf einer praktischen, ja sogar moralischen Leistung, wie Ott-
fried Hoffe betont. Und diese praktische Leistung besteht in einer persénlichen, aber
nicht privaten Vorbedingung, ndmlich dem besagten Mut als unhintergehbare Voraus-
setzung fiir das schwierige Geschéaft der Vernunftkritik. Vgl. Ottfried Hoffe: »Kdnigliche
Volker.. Zu Kants kosmopolitischer Rechts- und Friedenstheorie. Frankfurt am Main
2001, S. 249.

50 | Immanuel Kant: Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis. In: Ders.: Werkausgabe. Hg. von Wilhelm Weischedel.
Frankfurt am Main 1996, Bd. XI, A 267.

51 | Immanuel Kant: Reflexionen zur Anthropologie. Nr. 897. In: Ders., Akademie-
Ausgabe, Bd. XV, S. 392, zitiert nach Bonner Kant-Corpus online unter www.korpora.
org/Kant/aal5/392.html.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | GeEorG MEIN

stellungsart jedes andern in Gedanken (a priori) Riicksicht nimmt, um gleichsam an
die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten.>>

Der sensus communis begriindet auf diese Weise eine »erweiterte Denkungs-
art, fithrt Kant aus, weil »er sich iiber die subjektiven Privatbedingungen des
Urteils« hinwegsetzt und den Menschen in Stand setzt, »aus einem allgemeinen
Standpunkte« tiber sein eigenes Urteil zu reflektieren.’* Hannah Arendt hat ge-
nau an dieser Stelle den Einlasspunkt fiir Kants ungeschriebene politische Phi-
losophie lokalisiert. Da Kant den sensus communis dezidiert als ein Vermogen
verstanden wissen will, das den logischen Eigensinn, d.h. also die Sphire des
Privaten transzendiert, kann der sensus communis mit Recht als ein spezifisch
menschlicher Sinn zur Herstellung von Offentlichkeit interpretiert werden.
Wenn man — wie Arendt dies tut — in der Konstitution des 6ffentlichen Raumes
die Grundvoraussetzung des Politischen erblickt, erscheint ihre Lesart der Kritik
der Urteilskraft als einer implizit politischen Philosophie in der Tat plausibel.

Ich fasse den bisher zuriickgelegten Argumentationsgang noch einmal kurz
zusammen. Es ging mir zunichst darum zu zeigen, dass sich Witz und reflektie-
rende Urteilskraft im Theoriedesign der Transzendentalphilosophie wechselsei-
tig substituieren. Beide Vermdogen verlaufen vom Besonderen zum Allgemeinen,
wobei Kant den Witz als ein eigentiimliches Veridhnlichungsvermdgen definiert,
das in heterogenen Bereichen tiberraschende Zusammenhinge findet. Die be-
sondere Stoflrichtung der reflektierenden Urteilskraft wird dann im Bereich des
Asthetischen durch einen spezifischen Sinn erginzt — einen Sondersinn, der eine
erweiterte Denkungsart einfordert und den Menschen auf diese Weise in eine Ge-
meinschaft einfligt. Der sensus communis erweist sich als ein Sinn, der das abstrak-
te Allgemeine, auf das die reflektierende Urteilskraft aus ist, auf die menschliche
Gattung hin konkretisiert. Daher kann Hannah Arendt auch behaupten, dass sich
im sensus communis die eigentliche Humanitit des Menschen manifestiert.’* Dem
Verdhnlichungsvermdégen des Witzes auf der einen Seite entspricht somit auf der
anderen Seite die durch den sensus communis evozierte erweiterte Denkungsart
der reflektierenden Urteilskraft. Um es pointiert zu formulieren: Die politische
Dimension des Witzes liegt in der Herstellung von Offentlichkeit.

V.

Freilich stellt sich nun die Frage, ob diese politische Lesart eines spezifischen
Vermogens im Rahmen der kantischen Transzendentalphilosophie auch dann
noch Relevanz beanspruchen kann, wenn man den sukzessiven Verstindnis-

52 | KdU, B 157.
53 | Ebd., B 159.
54 | Vgl. Arendt: Das Urteilen, S. 94.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEeR Witz DER URTEILSKRAFT | 143

wandel des Witzes von einem Geistesvermégen zu einem scherzhaften Bon-
mot berticksichtigt. Bringt man die gegenwirtige populidre Comedykultur in
Anschlag, so leuchtet unmittelbar ein, dass diese wenig mit dem zu tun hat,
was Kant tiber den Witz als Ingenium gesagt hat. Doch wann genau vollzog sich
der entscheidende Bedeutungswandel? Einmal mehr war die Epochenschwel-
le um 1800 entscheidend, denn vor allem die Jenaer Frithromantik wies dem
Witz eine Schliisselfunktion im Rahmen ihrer Universalpoesie zu. Allerdings
findet der Witz hier weniger Zusammenhinge, sondern erfindet sie. »Der Witz
ist schopferisch — er macht Ahnlichkeiten«, heiflt es etwa bei Novalis. Dieses
Machen von Ahnlichkeiten spitzt den Witz immer mehr auf den witzigen Ein-
fall zu — und eben hier vollzieht sich der Ubergang zum Witz als Scherz.5® Jetzt
steht das Vergniigen des Verstandes beim schopferischen Hervorzaubern von
iiberraschenden und unerwarteten Beziigen im Vordergrund.

Nun ist es zweifelsohne so, dass auch der Witz, der iiberraschende Ahnlich-
keiten erfindet, konstitutiv darauf hin angelegt ist, die Sphire des Privaten zu
transzendieren. Witze sind immer Kommunikationshandlungen, die eines Ge-
sprichspartners bediirfen und insofern ohne Offentlichkeit nicht zu haben sind.
Allerdings ist es bei Kant ja so, dass die durch den sensus communis begriindete
erweiterte Denkungsart ihr Potenzial aus der Struktur des Urteils bezieht. An-
spruch auf Mitteilbarkeit und allgemeine Zustimmung kann das Geschmacks-
urteil nur seiner inneren Form nach reklamieren, nicht mit Blick auf seinen
Inhalt, auf den sich bekanntermaflen kein Interesse richtet. Als Scherz ist der
Witz allerdings nicht linger an diese Urteilsstruktur gebunden, weil sich im Pro-
zess des Erfindens von iiberraschenden Ahnlichkeiten das Gewicht zugunsten
des schopferischen Vermogens der Einbildungskraft verlagert. Dennoch geht,
so meine ich, dadurch die politische Dimension des Witzes nicht grundsitzlich
verloren. Denn nach wie vor stellt der Witz eine Form von Offentlichkeit her, de-
ren Potenzialitit nachgerade daraufhin angelegt ist, im befreienden Lachen jene
Angst der Beherrschten vor der Herrschaft zumindest fiir einen Augenblick zu
kompensieren, wie schon aus den eingangs zitierten Passagen aus Ecos Der Name
der Rose deutlich wurde.

Doch die Offentlichkeit, die der Witz konstituiert, wire ja im Wesentlichen an-
archisch — oder, um es in Anlehnung an Jean Paul zu formulieren: Kennzeichen
des Humors als das »umgekehrte Erhabene« ist es, das Endliche (also die Wirk-
lichkeit) durch den Kontrast mit der Idee zu vernichten.”” Dabei bedient sich der

55 | Novalis: Das Allgemeine Brouillon 1798/99, Nr. 732. In: Werke, Tagebiicher und
Briefe Friedrich von Hardenbergs. Hg. von Hans-Joachim Mé&hl und Richard Samuel.
Bd. 2: Das philosophisch-theoretische Werk. Darmstadt 1999, S. 649.

56 | Vgl. Stichwort »Witz« in: Historisches Wdrterbuch der Philosophie. Hg. von
Joachim Ritter, Karlfried Griinder und Gottfried Gabriel. Bd. 12. Basel 2004, Sp. 988.
57 | Jean Paul: Vorschule der Asthetik. In: Ders.: Sdmmtliche Werke. Bd. XLI. Berlin
1827, § 32.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | GeorG MEIN

Humor eben jenes eigentiimlichen Verihnlichungsvermégens des Witzes, das
schon Kant hervorgehoben hatte. Wie aber lasst sich von hier aus ein produkti-
ves, politisches Potenzial entfalten? Wenn, wie oben vorgeschlagen, die politische
Dimension des Witzes in der Herstellung von Offentlichkeit liegt, dann bedeutet
dies zweierlei. Zum einen geht es um die Evokation eines kollektiven Bewusst-
seins, das im Lachen unmittelbar erfahrbar wird: Da ist etwas, das uns verbindet,
nimlich jenes eigentiimliche Vermégen, aus dem Vergleich der Wirklichkeit mit
der Idee an sich Humor zu schlagen. So stellt auch Henri Bergson in seiner Stu-
die tiber das Lachen fest: »Wir wiirden die Komik nicht genieflen, wenn wir uns
allein fithlten. Offenbar braucht das Lachen ein Echo. [...] Unser Lachen istimmer
das Lachen einer Gruppe.«?®

Weiterhin aber stellen Humor und Witz zugleich eine Distanz zwischen den
Subjekten und der Wirklichkeit, die sie beobachten, her. Und erst diese Distanz,
die uns die Welt wie eine Bithne betrachten ldsst, auf der sich Unmégliches er-
eignet, macht uns zu emanzipierten Zuschauern, um eine Formulierung von
Jacques Ranciere aufzugreifen.s> Gleichzeitig aber liegt in dieser Distanznahme,
die der Witz ermdglicht, auch die Gefahr begriindet, die spezifisch moderne Aus-
geschlossenheit des Individuums aus dem Zusammenhang der Dinge nicht nur
zu beobachten, sondern eben auch zu kompensieren. Das, was Herbert Marcuse
als den affirmativen Charakter der Kunst beschrieben hat, gilt ohne Frage auch
fiir die entlastende Distanznahme, die der Witz ermdglicht:

Wie die Kunst das Schone als gegenwartig zeigt, bringt sie die revoltierende Sehnsucht
zur Ruhe. Zusammen mit den anderen Kulturgebieten hat sie zu der groen erzieheri-
schen Leistung dieser Kultur beigetragen: Das befreite Individuum, fiir das die neue
Freiheit eine neue Form der Knechtschaft gebracht hatte, so zu disziplinieren, daf es
die Unfreiheit des gesellschaftlichen Daseins ertrage.®°

Mit anderen Worten und iibertragen auf den Witz: Wer tiber die bestehenden
Verhiltnisse noch lachen kann, wird wahrscheinlich wenig Energie aufbringen,
sie tatsdchlich zu dndern. Weiterhin ist der Witz — und hier liegt vielleicht der
entscheidende Unterschied zu &dsthetischen Kategorien wie dem Schonen — per
definitionem nicht unschuldig. Auch wenn der &dsthetische Schein, wie Schiller

58 | Henri Bergson: Das Lachen. Ein Essay iber die Bedeutung des Komischen.
Ubersetzt von Roswitha Plancherel-Walter. Hamburg 2011, S. 15f.

59 | Jacques Ranciére (Der emanzipierte Zuschauer. Aus dem Franzosischen von
Richard Steurer. Wien 2009, S. 27) schreibt iber die Macht des emanzipierten Zu-
schauers: »Es ist die Macht, die jeder oder jede hat, das, was er/sie wahrnimmt, auf
seine/ihre Weise mit dem besonderen intellektuellen Abenteuer zu verbinden, die sie
jedem anderen &hnlich macht, insofern diese Abenteuer keinem anderen gleicht. Die-
se gemeinsame Macht der Gleichheit der Intelligenzen verbindet die Individuen [...].«
60 | Herbert Marcuse: Uber den affirmativen Charakter der Kultur. In: Ders.: Kultur
und Gesellschaft I. Frankfurt am Main 1965, S. 56-101, hier S. 89.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER Witz DER URTEILSKRAFT | 145

in seinen Briefen Uber die dsthetische Erziehung des Menschen betont hat, notwen-
dig getrennt von allen moralischen Kategorien gedacht werden muss,® bleibt er
doch immerhin ein Vehikel auf dem Weg zum Vernunftstaat. Der Witz hinge-
gen ist der Moral iiberhaupt nicht verpflichtet. »Es gibt Witze, die sind spitze«,
singt Funny van Dannen.®? Aber es gibt eben auch Witze, die richtig schlecht
sind, weil sie auf Kosten von Minderheiten gehen, weil sie rassistisch oder sexis-
tisch sind und vieles mehr. Auch sie konstituieren eine Gemeinschaft, aber der
will man vielleicht lieber nicht angehoéren. Gleichzeitig aber scheint im Lachen,
und sei es auch durch einen schlechten Witz evoziert, stets ein Momentum
jener urspriinglichen Freiheit auf, die fiir jedwede Form des Widerstands gegen
die Regierungsintensivierung unverzichtbar ist. Aus der Sicht der Psychoanaly-
se erklirt Freud das Potenzial dieses Widerstands wie folgt:

Das Grofartige [des Humors] liegt offenbar im Triumph des Narzimus, in der siegreich
behaupteten Unverletzlichkeit des Ichs. Das Ich verweigert es, sich durch die Veranlas-
sungen aus der Realitdt krdnken, zum Leiden ndtigen zu lassen, es beharrt dabei, dass
ihm die Traumen der AuBenwelt nicht nahe gehen kdnnen, ja es zeigt, dass sie ihm nur
Anl&sse zum Lustgewinn sind [...]. Der Humor ist nicht resigniert, er ist trotzig, er be-
deutet nicht nur den Triumph des Ichs, sondern auch den des Lustprinzips, das sich
hier gegen die Unlust der realen Verhaltnisse zu behaupten vermag.®3

VL.

Aus Sicht der Literaturwissenschaft liefRe sich allerdings noch eine weitere Ant-
wort formulieren und diese hingt mit der bereits erwihnten semantischen In-
kompatibilitit zusammen, die dem Lachen eigen ist. Genauer: Das Lachen liefle
sich als die vielleicht einzige intentionale AuRerung lesen, welche die Differenz
von grammatikalischer und rhetorischer Bedeutung markiert und damit der
Ideologie des Asthetischen, auf der Paul de Man immer wieder insistiert, ent-
kommt.

What we call ideology is precisely the confusion of linguistic with natural reality, of
reference with phenomenalism. It follows that, more than any other mode of inquiry,
including economics, the linguistics of literariness is a powerful and indispensable

61 | »Nur soweit er aufrichtig ist, [sich von allem Anspruch auf Realitat ausdriicklich
lossagt] und nur soweit er selbsténdig ist, [allen Beistand der Realitat entbehrt] ist der
Schein &sthetisch.« (26. Brief)

62 | Funny van Dannen: Saufen. Auf: Basics (CD). 1996.

63 | Sigmund Freud: Der Humor. In: Ders.: Studienausgabe. Bd. 4, Frankfurt am Main
1972, S. 277-282, hier S. 278.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | GEORG MEIN

tool in the unmasking of ideological aberrations, as well as a determining factor in ac-
counting for their occurrence.®*

Was de Man zufolge nicht akzeptiert werden kann, ist, dass irgendein Leser
oder gar ein Autor die vollstindige Kontrolle tiber die Bedeutung eines Textes
haben kann. Vielmehr ist es nach de Man unmdglich, den Wahrheitswert einer
Interpretation durch Bezug auf den gelesenen Text zu verifizieren, denn die
figurale Dimension der Sprache — der sich keine Lektiire entziehen kann — kol-
lidiert stets mit dem Wunsch, einem Text eine feste Bedeutung zuzuschreiben.
Interpretation meint ja eben dies: Entfaltung — und nicht: Schlichtung — der
Spannung zwischen dem figurativen und referenziellen Sinn eines Textes; und
diese Spannung teilt sich in ihrer Unauflgslichkeit der Interpretation selber
mit.% In Blindness and Insight schreibt de Man:

Since they are not scientific, critical texts have to be read with the same awareness
of ambivalence that is brought to the study of non-critical literary texts, and since the
rhetoric of their discourse depends on categorical statements, the discrepancy be-
tween meaning and assertion is a constitutive part of their logic.®®

Mit anderen Worten: Rhetorik ist ein Sprachgebrauch, der stindig auf etwas
anderes als sich selbst verweist. Bei de Man kondensiert diese Einsicht in der
rhetorischen Figur der Allegorie, deren Kennzeichen es ist, stets auf ein anderes
Zeichen und nie auf die eigentliche Sache selbst zu verweisen. Im Anschluss an
Walter Benjamin definiert de Man die Allegorie daher als eine Leerstelle, »that
signifies precisely the non-being of what it represents«®7. Dabei gilt, dass fiir de
Man letztlich alle Erzahlungen Allegorien sind, weil jede Lektiire nicht nur et-
was hervorbringt, was die Erzahlung nicht sagt, sondern auch etwas, was der Le-
ser nicht zu sagen meint; daher bezieht sich die Interpretation eines Textes stets
(auch) auf etwas anderes als den Text selbst. Genau aus diesem Grund hat sich
de Man gegen alle Versuche gewehrt, zwischen einem primiren Text, dessen
vermeintlich eindeutige Botschaft durch die Materialitit der Zeichen vermittelt
wird, und einer vernunftbasierten Sprache der Interpretation zu unterscheiden.

64 | Paul de Man: The Resistance to Theory. Minneapolis/London 1986, S. 11.

65 | Werner Hamacher: Unlesbarkeit. In: Paul de Man: Allegorien des Lesens.
Frankfurt am Main 1988, S. 7-27, hier S. 9.

66 | Paul de Man: Blindness and Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary
Criticism. Minneapolis 1983.

67 | Ebd., S. 35. Das Zitat bezieht sich auf Walter Benjamin: Ursprung des deutschen
Trauerspiels. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. I.1. Hg. von Rolf Tiedemann und
Hermann Schweppenh&user. Frankfurt am Main 1991, S. 406: »Das schlechthin Bése,
das als bleibende Tiefe sie hegte, existiert nur in ihr, ist einzig und allein Allegorie, be-
deutet etwas anderes als es ist. Und zwar bedeute es genau das Nichtsein dessen,
was es vorstellt.«

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEeR Witz DER URTEILSKRAFT | 147

Vielmehr hitte er darauf insistiert, dass jede Sprache, ob isthetisch oder theore-
tisch, von der Materialitit des Signifikanten beherrscht wird, von einem rheto-
rischen Milieu, das letztlich die Illusion jeder unvermittelten Referenz auflost.

Indem de Mans Literaturtheorie auf die Linguistik der Literarizitit abhebt,
6ffnet sich ihr Gegenstandsbereich weit iiber die Literatur hinaus und erscheint,
wie de Man selbst betont, als »a powerful and indispensable tool in the unmas-
king of ideological aberrations«.*® Dem stimmt auch der Politikwissenschaftler
Ernesto Laclau zu:

Gone are the times in which the transparency of social actors, of processes of rep-
resentation, even of the presumed underlying logics of the social fabric could be ac-
cepted unproblematically. On the contrary, each political institution, each category of
political analysis shows itself today as the locus of undecidable language games. The
overdetermined nature of all political difference or identity opens the space for a gen-
eralized tropological movement and thus reveals the fruitfulness of de Man’s intellec-
tual project for ideological and political analysis.%9

Laclau ist nicht ohne Grund von de Mans Ansatz fasziniert, steht doch auch
im Zentrum seiner Hegemonietheorie des Politischen eine leere Struktur, ge-
nauer: ein leerer Signifikant, »der kein Signifikat hat, weil er die unmogliche
Fiille der Gemeinschaft reprisentiert«.”® Gesellschaft ist fiir Laclau und Mouffe
kein feststehendes Konzept, das als Raum, in dem sich Identititen entfalten,
gedacht werden kénnte. Die Gesellschaft als etwas objektiv Gegebenes existiert
tiberhaupt nicht. Vielmehr begreifen Laclau und Mouffe in ihrem Buch Hege-
monie und radikale Demokratie Gesellschaft als ein dynamisches Konstrukt, das
gekennzeichnet ist von antagonistischen Interessen und Konstellationen, durch
die iiberhaupt so etwas wie Gesellschaft erst entsteht. Soziale Konstellationen
sind daher nichts anderes als dynamische, niemals abgeschlossene Momentauf-
nahmen politischer Kimpfe:

Was wir hervorheben wollen ist, daf} Politik als eine Praxis des Erzeugens, der Repro-
duktion und Transformation sozialer Verhdltnisse nicht auf einer bestimmten Ebene
des Gesellschaftlichen verortet werden kann, da das Problem des Politischen das Pro-

68 | De Man: The Resistance to Theory, S. 11.

69 | Ernesto Laclau: The Politics of Rhetoric. In: Material Events. Paul de Man and
the Afterlife of Theory. Hg. von Tom Cohen, Barbara Cohen, J. Hillis Miller und Andrzej
Warminski. Minneapolis/London 2001, S. 229-253, hier S. 230.

70 | Ernesto Laclau: Ideologie und Post-Marxismus. In: Martin Nonhoff (Hg.): Dis-
kurs - radikale Demokratie - Hegemonie. Zum politischen Denken von Ernesto Laclau
und Chantal Mouffe. Bielefeld 2007, S. 25-39, hier S. 31.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | GEORG MEIN

blem der Einrichtung des Sozialen ist, das heifit der Definition und Artikulation sozialer
Beziehungen auf einem kreuz und quer von Antagonismen durchzogenen Feld.”

Damit wird der klassischen Vorstellung, die Gesellschaft als mehr oder minder
klar definierten sozialen Raum denkt, ebenso eine Absage erteilt wie einem ge-
schichtsphilosophischen Prozessmodell, demzufolge sich die Gesellschaft suk-
zessive (geleitet durch Hegels >List der Vernunfi< oder die Dynamik des marx-
schen Klassenkampfes) auf ein finales Telos zubewegt. Vielmehr entfaltet sich
die Geschichte der Gesellschaft nicht nur durch die Antagonismen der Subjekte
und Klassen, sondern sie wird durch diese tiberhaupt erst konstituiert. Mit an-
deren Worten, das, was man gemeinhin als stabile gesellschaftliche Handlungs-
und Beziehungsmuster wahrnimmt, ist stets das Ergebnis von hegemonialen
Auseinandersetzungen, deren kontroverser Charakter in Vergessenheit geraten
ist. Was als selbstverstindlich oder zumindest unpolitisch angesehen wird, ist
das sedimentierte Soziale, wie Laclau betont:

Insofar as an act of institution has been successful, a »forgetting of the origins« tends
to occur; the system of possible alternatives tends to vanish and the traces of the orig-
inal contingency to fade. In this way, the instituted tends to assume the form of a mere
objective presence. This is the moment of sedimentation.”>

Wichtig ist nun, dass das dynamische Spiel der antagonistischen Krifte, das
Laclau als »>Diskurs< bezeichnet, getragen wird von der Idee eines leeren Signi-
fikanten. Die Idee des leeren Signifikanten, der im Gravitationszentrum des
von antagonistischen Kriften konstituierten Gesellschaftsdiskurses steht, ist
deshalb so zentral, weil auf diese Weise die Idee eines letzten Garanten der
Wahrheit verabschiedet wird. Verabschiedet wird damit auch jedwede Fiktion
von Letztbegriindung des Rechts oder der Macht, womit Laclau der Einsicht
Rechnung trigt, dass der letzte Grund der Gesetze leer ist und leer bleiben
muss. In den Worten Pierre Legendres: »Der Staat erweist sich im Prinzip als
leere Form.«”3 Seine Fiille ist das Ergebnis einer Inszenierung des Mangels bzw.
der Abwesenheit, wofiir eben der leere Signifikant steht. Nur auf diese Weise
bleiben die antagonistischen Krifte gleichberechtigt aufeinander bezogen. Sie
agieren wie die dekonstruierten Signifikanten in Saussures Signifikantenkette,
d.h. als ein System der Differenzen: Sie bleiben stets nur aufeinander bezogen
und bezeichnen etwas nur insofern, als dass sie stets die signifizierende Kraft

71 | Ernesto Laclau/Chantal Mouffe: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus. 3. Aufl. Wien 2006, S. 193.

72 | Ernesto Laclau: New Reflections on The Revolutions of Our Time. London/New
York 1990, S. 34.

73 | Pierre Legendre: Das politische Begehren Gottes. Studie liber die Montagen des
Staates und des Rechts. Aus dem Franzdsischen von Katrin Becker. Wien/Berlin 2012,
S. 90.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DeR Witz DER URTEILSKRAFT | 149

aller anderen Signifikanten mitfithren und sich dazu ins Verhiltnis setzen. Das
Signifikat an sich bleibt ebenso unerreichbar wie das Intelligible bei Kant.

Ideologische Machtstrukturen tendieren nun dazu, jenen leeren Platz zu ok-
kupieren und sich so als die Inkarnation des Willens der Gemeinschaft zu in-
szenieren. Damit wird wahre Demokratie allerdings unméglich. Denn wie Laclau
immer wieder betont, muss die echte demokratische Gesellschaft permanent die
Kontingenz ihrer Grundlagen sichtbar machen.” Mit anderen Worten, keine par-
tikulare Position des Diskurses darf den Ort des Universalen fiir sich okkupieren.
Wenn man zeigen konnte, so Laclau,

dass es schon in der Struktur der Signifikation etwas in der Art einer konstitutiven Un-
moglichkeit gdbe, wenn die essentielle Bedingung von Signifikation die Gegenwart von
etwas wadre, das nicht signifiziert werden kann, dann wéren wir der Losung unseres
Rétsels einen Schritt ndher ggkommen.”s

Da, wie eben gezeigt, Laclau den antagonistischen Gesellschaftsdiskurs im Sin-
ne eines Sprachspiels begreift, macht es durchaus Sinn, dass er bei der Suche
nach einem Modell fiir den leeren Signifikanten im Bereich der Rhetorik fiindig
wird und die Figur der Katachrese ins Spiel bringt. Katachresen sind zum einen
konventionalisierte Metaphern, deren metaphorische Bedeutung im alltigli-
chen Sprachgebrauch nicht mehr wahrgenommen wird (Tisch-Bein, Fluss-Bett
usw.). Zum anderen aber sind Katachresen vor allem Bildbriiche, d.h. Uber-
tragungen von einem semantischen Feld in ein anderes bzw. die Kombination
von eigentlich heterogenen Metaphern: »Die konjunkturelle Talsohle ist nur die
Spitze des Eisbergs.«’® Auf diese Weise fungieren Katachresen als sprachliche
Innovationsmotoren, da sie Ausdriicke fiir neuartige Gegenstinde oder For-
schungsfelder kreieren. Die Katachrese ist somit ein figiirlicher Ausdruck, dem
kein wortlicher entspricht, wodurch sie, wie Laclau hervorhebt, als Modus der
Signifikation die Komplementaritit von wortlich und figiirlich beseitigt.”” Daher
ist die Katachrese keine spezifische Trope, sondern sie stellt eine Bewegung dar,
die »in allen Tropen vorhanden ist und die Rhetorizitit als solche auszeichnet.

74 | »The only democratic society is one which permanently shows the contingency
of its own foundations - in our terms, permanently keeps open the gap between the
ethical moment and the normative order.« Ernesto Laclau: Identity and Hegemony. The
Role of Universality in the Constitution of Political Logics. In: Judith Butler, Ernesto
Laclau, Slavoj Zizek (Hg.): Contingency, Hegemony, Universality. Comtemporary Dia-
logues on the Left. London/New York 2000, S. 44-89, hier S. 86.

75 | Laclau: Ideologie und Post-Marxismus, S. 29.

76 | Hadumod Bufimann: Lexikon der Sprachwissenschaft. 2., vollig neu bearbeitete
Aufl. Stuttgart 1990, S. 371.

77 | Vgl. Laclau: Ideologie und Post-Marxismus, S. 30.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | GeoRrg MEIN

Wortlich wiren dann einfach jene Ausdriicke, die die Spuren der eigenen Rhe-
torizitit verbergen; folglich wire Rhetorizitit fiir Sprache konstitutiv.«7®

Uberschaut man den bisherigen Gang der Argumentation, so fillt auf, dass
Katachresen offensichtlich genau das leisten, was oben als Kennzeichen des Wit-
zes beschrieben worden ist, nimlich das Stiften von Ahnlichkeiten. Gleichzeitig
sind Katachresen selbst hiufig sehr witzig, weil sie durch das systematische Uber-
treten semantischer Grenzen zunichst unstimmige sprachliche Bilder mitein-
ander verbinden und dadurch tiberraschen (Der Zahn der Zeit wird Gras dariiber
wachsen lassen). Katachresen sind Stilmittel zur Erzeugung von Komik. Um noch
einmal das Zitat von Kant in Erinnerung zu rufen: »Der Witz paart (assimiliert)
heterogene Vorstellungen, die oft nach dem Gesetze der Einbildungskraft (der
Assoziation) weit auseinander liegen.«’® Die These wire also, dass im Lachen
ebenso wie in der Katachrese die Grenze zwischen dem figurativen und dem re-
ferenziellen Sinn unmoglich zu ziehen ist. Das Lachen ist insofern ein Grenzphi-
nomen, das Bedeutungsmuster jedweder Art sofort wieder subvertiert, es lasst
sich als jener leere Signifikant lesen, der stets aufs Neue die Idee subvertiert, dass
eine partikulare Position des demokratischen Diskurses den Ort des Universalen
fiir sich okkupiert. Kein Wunder also, dass Umberto Ecos greiser Jorge als Ver-
treter einer Institution, die im bzw. von dem Glauben lebt, dass Omnia scrinia
habet in pectore suo (der Kaiser trigt alle Archive in seiner Brust),?° alles unternimmt,
um die Popularisierung eines solchen Mittels zu verhindern. Vergeblich, wie wir
wissen. Denn der lachende, leere Signifikant poltert gerade dort besonders laut
durch die Flure, wo das Haus wohl eingerichtet scheint und der Hausvater das
Zepter schwingt. Natiirlich stellt man einem solchen Hausgeist

keine schwierigen Fragen, sondern behandelt ihn - schon seine Winzigkeit verfiihrt
dazu - wie ein Kind. »Wie heifit du denn?« fragt man ihn. »Odradeke, sagt er. »Und wo
wohnst du?« »Unbestimmter Wohnsitz«, sagt er und lacht; es ist aber nur ein Lachen,
wie man es ohne Lungen hervorbringen kann. Es klingt etwa so, wie das Rascheln in
gefallenen Blattern.®

78 | Ebd.

79 | Kant: Anthropologie, § 51 (S. 537f.).

80 | Vgl. dazu auch Pierre Legendre: »Die Juden interpretieren verriickt.c Gutachten zu
einem klassischen Text. In: Ders.: Vom Imperativ der Interpretation. Wien/Berlin 2010,
S. 165-188.

81 | Franz Kafka: Die Sorge des Hausvaters. In: Ders.: Gesammelte Werke in zw6lf
Bénden. Nach der Kritischen Ausgabe hg. von Hans-Gerd Koch. Frankfurt am Main
2001, Bd. 1, S. 222.

am12.02.2028, 11:18:38.


https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

