
Der Witz der Urteilskraft
Zur politischen Dimension des Humors

Georg Mein

In dem irdischen Paradies, das heißt in einer Welt, wo alles Er-
schaffene dem Menschen zu sagen schien, daß es gut war, lag 
die Freude nicht im Lachen.

Charles Baudelaire: Vom Wesen des Lachens

I.

Im Zentrum von Umberto Ecos 1980 erschienenem, monumentalem Mittel-
alterroman Der Name der Rose steht das verschollene zweite Buch der Poetik 
von Aristoteles, in dem dieser die Komödie und das Lächerliche behandelt ha-
ben soll. In Ecos Roman besitzt der greise Benediktiner-Mönch Jorge von Bur-
gos das wohl einzige noch erhaltene Exemplar; allerdings hat er die Seiten des 
Buches mit Gift imprägniert, um sie so vor dem Zugriff potenzieller Leser zu 
schützen. Wer Aristoteles’ Ausführungen über die Komödie dennoch liest und 
sich zum Umblättern der Seiten die Finger an der Zunge anfeuchtet, nimmt 
das Gift Seite um Seite langsam, aber sicher in seinen Körper auf und stirbt 
schließlich qualvoll. Sein sündiges Interesse am Komischen offenbart sich dann 
posthum anhand eines geschwärzten Fingers und einer geschwärzten Zunge. 
Der Witz an dieser Geschichte ist, dass Jorge die Wendung vom literarischen 
Giftschrank zwar wortwörtlich in die Tat umsetzt, gleichzeitig aber, obwohl er-
blindet, als bibliophiler Bibliothekar nicht dazu imstande ist, das verhasste Buch 
ganz zu vernichten. Als William von Baskerville mit seinem Adlatus Adson von 
Melk nach vielen Verwicklungen Jorge schließlich auf die Schliche kommen, 
gesteht dieser seine Motivation, gerade dieses Buch vor den Augen der Öffent-
lichkeit verborgen zu halten, mit der folgenden Begründung:

[D]ieses Buch könnte lehren, daß die Befreiung von der Angst vor dem Teufel eine 

Wissenschaft ist! Der lachende Bauer, dem der Wein durch die Gurgel fließt, fühlt 

sich als Herr, denn er hat die Herrschaftsverhältnisse umgestürzt. Doch dieses Buch 

könnte lehren, mit welchen Kunstgrif fen, mit welchen schlagfer tigen und von diesem 

Moment an geistreichen Argumenten sich der Umsturz rechtfer tigen ließe. Und dann 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | GEORG MEIN

würde sich in ein Werk des Verstandes verwandeln, was in der unüberlegten Pose des 

Bauern einstweilen noch und zum Glück nur ein Werk des Bauches ist. Gewiß ist das 

Lachen dem Menschen eigentümlich, es ist das Zeichen unserer Beschränktheit als 

Sünder. Aus diesem Buch aber könnten verderbte Köpfe […] den äußersten Schluß zie-

hen, daß im Lachen die höchste Vollendung des Menschen liege! Das Lachen ver treibt 

dem Bauern für ein paar Momente die Angst. Doch das Gesetz verschafft sich Geltung 

mit Hilfe der Angst, deren wahrer Name Gottesfurcht ist. Und aus diesem Buch könnte 

leicht der luziferische Funke aufspringen, der die ganze Welt in einen neuen Brand ste-

cken würde, und dann würde das Lachen zu einer neuen Kunst, die selbst dem Prome-

theus noch unbekannt war: zur Kunst der Vernichtung der Angst!1

Diese Argumentation leuchtet unmittelbar ein – und sie macht zugleich einen 
intimen Zusammenhang zwischen Komik und Politik deutlich. Das durch die 
Institutionen vermittelte Gesetz verlangt Unterwerfung und wie wäre diese bes-
ser herzustellen als durch Angst? Mit Blick auf den Lichtbringer Prometheus, 
Metapher der Aufklärung, den Jorge sicherlich nicht ohne Grund in seiner Phi-
lippika gegen die Komik erwähnt, könnte hinzugefügt werden, dass auch das 
Autonomiepostulat der abendländischen Rationalität diesbezüglich keine Aus-
nahme darstellt. Denn die Institutionen vollziehen ihr Werk, d. h. die Einbet-
tung der Subjekte in die herrschende Diskursordnung, gleichsam hinter dem 
Rücken dieser Subjekte. Dies gelingt, weil das Subjekt das Verbot, das von der 
Institution gehandhabt wird, unbewusst internalisiert. Damit erscheint das Ge-
setz nicht länger als ein externes, von außen auferlegtes, sondern als selbstge-
gebenes und damit Autonomie verheißendes Gebot der eigenen Vernunft. Man 
kann dieses Problem auch umgekehrt formulieren, indem man fragt, durch 
welche (rhetorischen?) Anstrengungen es dem Menschen gelingt, die Situation 
unter dem Gesetz als Freiheit zu kodieren? Der Trick liegt darin, so hat es Jo-
seph Vogl einmal treffend formuliert, dass man das Hören der inneren Stim-
men trainiert: »Das soll ja der Effekt der ganzen Erziehungsprojekte und Moral-
unterweisungen sein. Am Ende kann man auf die Stimme des Gesetzes, des 
Gemeinwillens in sich selbst horchen und weiß, was zu tun ist.«2 Offensichtlich 
aber hat das Komische und Lächerliche in diesem Herrschaftszusammenhang 
eine subversive und emanzipatorische Kraft. Es ermöglicht eine Distanz zu den 
herrschenden Verhältnissen und schafft so einen Reflexionsraum, der die Din-

1 | Umberto Eco: Der Name der Rose. München 1986, S. 603 f.
2 | »Der Mann ist wie ein Brühwürfel«. Rousseau zum 300. Geburtstag. Zurück zur 
Natur! Gemeinwohl! Edler Wilder! Die moderne Welt verdankt Jean-Jacques Rousseau 
viele berühmte Schlagwörter. Zum 300. Geburtstag des Philosophen spricht der 
Experte Joseph Vogl über dessen Ansichten zur guten Erziehung, erotischen Vorsorge 
– und perfekten Regierung. In: Spiegel online vom 26. Juni 2012, online unter www.
spiegel.de/kultur/gesellschaf t/jean-jacques-rousseau-joseph-vogl-im-inter view-
zum-300-geburtstag-a-840805-2.html.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 131

ge aus einem anderen Blickwinkel zu betrachten erlaubt. Odo Marquard bringt 
dies prägnant auf den Punkt, wenn er definiert: »Komisch ist und zum Lachen 
bringt, was im offiziell Geltenden das Nichtige und im offiziell Nichtigen das 
Geltende sichtbar werden läßt.«3 Mit Blick auf den dogmatischen Diskurs der 
römisch-katholischen Kirche ist dies freilich wenig erheiternd, hat die pastorale 
Aktivität, wie Michel Foucault betont, doch gerade jene einzigartige und der 
antiken Kultur wohl gänzlich fremde Idee entwickelt, 

daß jedes Individuum unabhängig von seinem Alter, von seiner Stellung sein ganzes 

Leben hindurch und bis ins Detail seiner Aktionen hinein regier t werden müsse und 

sich regieren lassen müsse: daß es sich zu seinem Heil lenken lassen müsse und zwar 

von jemandem, mit dem es in einem umfassenden und zugleich peniblen Gehorsams-

verhältnis verbunden sei.4

Das Komische rührt an den Grund solcher Gehorsamsverhältnisse, es rührt an 
den mystischen Grund der Gesetze selber.5 Indem das Komische Fragen jen-
seits der Dezenzregeln der Autorität formuliert, führt es eine Unterscheidung 
ein, die schon Foucault als Kern jener Bewegung charakterisiert, die hinter dem 
Begriff Kritik sichtbar wird: die Unterscheidung zwischen Recht und Gerechtig-
keit.6 Dies gelingt, weil das Lachen und die ihm korrespondierende Geistes-
haltung des Humors als die »selbstreflexive Präsentation einer exzentrischen 
Position gegenüber den verbindlich geltenden Verhaltens-, Einstellungs- und 
Bezugsmaximen« begriffen werden muss, wie Wolfgang Preisendanz betont.7 

3 | Odo Marquard: Exile der Heiterkeit. In: Das Komische. Poetik und Hermeneutik VII. 
Hg. von Wolfgang Preisendanz und Rainer Warning. München 1975, S. 133-151, hier 
S. 141.
4 | Michel Foucault: Was ist Kritik? Berlin 1992, S. 9 f.
5 | Michel de Montaigne: Essais. Leipzig 1967, S. 13. »Or les loix se maintiennent 
en credit, non par ce qu’elles sont justes, mais par ce qu’elles sont loix. C’est le fon-
dement mystique de leur autorité : elles n’en ont point d’autre.« (S. 309 (»Von der 
Er fahrung«)
6 | Foucault (Was ist Kritik?, S. 13 f.) schreibt: »[N]icht regier t werden wollen, nicht 
dermaßen regier t werden wollen, das heißt auch, diese Gesetze da nicht mehr anneh-
men wollen, weil sie ungerecht sind, weil sie unter ihrer Altehrwürdigkeit oder unter 
dem bedrohlichen Glanz, den ihnen der heutige Souverän verleiht, eine wesenhafte 
Unrechtmäßigkeit bergen. Unter diesem Gesichtspunkt heißt also Kritik: der Regierung 
und dem von ihr verlangten Gehorsam universale und unverjährbare Rechte entgegen-
setzen, denen sich jedwede Regierung, handelt es sich um den Monarchen, um das 
Gericht, um den Erzieher, um den Familienvater, unterwerfen muß.«
7 | Wolfgang Preisendanz: Ar t. »Humor«. In: Reallexikon der Deutschen Literaturwis-
senschaft. Gemeinsam mit Georg Braungart, Klaus Grubmüller, Jan-Dirk Müller, Fried-
rich Vollhardt und Klaus Weimar hg. von Harald Fricke. Berlin/New York 2000, Bd. II, 
S. 100-103, hier S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | GEORG MEIN

Humor bedeutet »die Projektion einer Subjektivität, die den Schein der Un-
verbindlichkeit alles Verbindlichen und gleichwohl die Unbelangbarkeit dieses 
Scheins suggeriert, indem sie ihre eigene Komik ausspielt.«8

II.

In der Laudatio zum 80. Geburtstag ihres ehemaligen Lehrers und Liebhabers 
Martin Heidegger bemerkt Hannah Arendt:

Wozu das Lachen gut ist, haben die Menschen offensichtlich noch nicht entdeckt – 

vielleicht weil ihre Denker, die seit eh und je auf das Lachen schlecht zu sprechen wa-

ren, sie dabei im Stich gelassen haben, wenn auch hie und da einmal einer über seine 

unmittelbaren Anlässe sich den Kopf zerbrochen hat.9

Tatsächlich hat das Lachen in der philosophischen Tradition keine besonders 
gute Reputation. Dies liegt vor allem daran, dass im Lachen etwas sichtbar wird, 
das demjenigen, dem das Gelächter gilt, nicht unbedingt zum Vorteil gereicht. 
Schon die berühmte Szene aus dem platonischen Dialog Theätet lässt sich dies-
bezüglich als Beleg anführen. Platon legt dort dem Sokrates eine äsopische Fa-
bel in den Mund, wobei er die ursprünglich anonyme Anekdote nun auf Thales 
von Milet appliziert. Sokrates zufolge sei Thales, als er nach oben blickte, um 
die Sterne zu betrachten, in einen Brunnen gefallen, woraufhin ihn eine thra-
kische Magd verspottet habe, »daß er voll Eifers der Kenntnis der himmlischen 
Dinge nachtrachte, von dem aber, was vor der Nase und vor den Füßen liege, 
keine Ahnung habe«10. Das Lachen der Thrakerin, über das sich noch Hegel 
sehr geärgert hat, weil es den Thales als einen weltfernen Träumer demaskiert, 
verbleibt jedoch nicht im Reich der Astronomie, sondern hallt noch all jenen in 
den Ohren, die sich der Philosophie zugewandt haben. Denn auch der Philo-
soph habe, erklärt Sokrates, »keine Ahnung von seinem Nebenmann und Nach-
bar, nicht nur, was er betreibt, sondern beinahe, ob er überhaupt ein Mensch ist 
oder was sonst für eine Kreatur«11. Plato nutzt also die Steilvorlage der Thales-
Anekdote, um seinem Sokrates die Gelegenheit zu geben, sich über sich selbst 
und über die eigentümliche Art seines ›Realismus‹ lustig zu machen. Denn 
durch die Adaption der Äsop-Fabel zeichnet den vorsokratischen Natur- und 
Protophilosophen Thales von Milet schon aus, was für die Philosophie insge-

8 | Ebd.
9 | Hannah Arendt: Menschen in finsteren Zeiten. München 2001, S. 177.
10 | Platon: Theätet. Sämtliche Dialoge, übersetzt und erläuter t von Otto Apelt. 
Hamburg 1988, Bd. IV, S. 82.
11 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 133

samt kennzeichnend ist: die reine Theorie als Schicksal.12 Und das Komische an 
der reinen Theorie ist ihre konstitutive und gleichsam unaufhebbare Distanz zu 
den alltäglichen Dingen des Lebens, wie Hans Blumenberg betont:

Was Sokrates nach seiner Abwendung von der Naturphilosophie entdeckt hatte, ist die 

Sphäre der Begrif flichkeit der menschlichen Dinge, von der aus erneut die Realität des 

Nächstliegenden ver fehlt und dadurch zur Fallgrube wird.13

Die Komik resultiert dann aus dem Zusammenstoß von Wirklichkeitsbegriffen, 
deren Unverständigkeit gegeneinander lächerlich, in letzter Konsequenz aber 
auch tödlich sein kann. Und gerade an der Figur des Sokrates wird dieser intrin-
sische Zusammenhang zwischen Fatum und Komik evident: »Sokrates akzep-
tiert das Gelächter, so wie er den Giftbecher akzeptieren wird.«14 Das Misstrauen 
der Philosophie dem Komischen gegenüber rührt vielleicht aus eben diesem 
Verdacht, dass sich im Lachen zugleich immer auch das Unabwendbare und 
Schicksalhafte ankündigt. Und in der Tat: Als Gegenstand des Witzes erscheint 
der Mensch regelmäßig als die geschlagene und taumelnde Kreatur, die den 
Brechungen des Lebens schutzlos ausgeliefert ist. Eine tiefere Reflexion über 
den Grund des Lachens führt folgerichtig eher in die gegenteilige Richtung, in 
die Melancholie, wie schon Odo Marquard bemerkt hat.15 Gleichzeitig hat das 
Nachdenken über den Grund des Lachens auch die kritisch-emanzipatorische 
Kraft des Humors zutage gefördert. So beschreibt Joachim Ritter in einem viel 
beachteten Aufsatz aus dem Jahre 1940 das Lachen als eine Bewegung, »mit der 
der Mensch das seiner Lebensordnung Entgegenstehende und das seinen Leit-
bildern Feindliche ausspielt«16. Ritter geht davon aus, dass jede Lebensordnung 
im Sinne eines ›ernsten‹ Schemas auf der Voraussetzung basiere, das Positive 
und Wesentliche vom Negativen und Nichtigen zu scheiden. Foucault spricht 
knapp 30 Jahre später von der Funktionsweise der diskursiven Ordnung, die 
nicht ohne Ausschließungsmechanismen bzw. Grenzziehungen zwischen Wis-
sen und Nichtwissen auskommt. Bei Ritter heißt es:

12 | Vgl. Hans Blumenberg: Der Sturz des Protophilosophen. Zur Komik der reinen 
Theorie – anhand einer Rezeptionsgeschichte der Thales-Anekdote. In: Preisendanz/
Warning, Das Komische, S. 11-64, hier S. 11. 
13 | Ebd., S. 12.
14 | Ebd., S. 11.
15 | »[W]as man die Schwermut der Komik nennen könnte: die Untilgbarkeit nämlich 
des Bewußtseins, daß es überhaupt Verhältnisse gibt, die auf dem Unterschied zwi-
schen Geltendem und Nichtigem beruhen und daß – extrem: im Namen der Aufklä-
rung selber – stillschweigend Aufklärung verboten sein kann darüber, daß das jeweils 
Geltende nicht unbedingt das Geltende und das jeweils Nichtige nicht unbedingt das 
Nichtige sein muß.« (Marquard, Exile der Heiterkeit, S. 142)
16 | Joachim Ritter: Über das Lachen. In: Luzifer lacht. Philosophische Betrachtungen 
von Nietzsche bis Tabori. Hg. von Steffen Dietzsch. Leipzig 1993, S. 92-118, hier S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | GEORG MEIN

Was das Nichtige zum Nichtigen macht, das Entgegenstehende zum Entgegenstehen-

den und sie ausgrenzt als Ausfallendes, Unwesentliches, Unsinniges, Unverständli-

ches usw., ist je die positive Ordnung selbst, die das Dasein sich gibt. In dieser Aus-

grenzung aber verschwindet es nicht überhaupt, es löscht nicht aus, sondern erhält in 

ihr die Weise zugesprochen, in der es nun als das Nichtige gleichsam hintergründig, 

aber nichtsdestoweniger wirklich in der Lebenswelt for tbesteht.17

Das Lachen ist nun genau das Moment, das die geheime Zugehörigkeit des 
Nichtigen und Ausgeschlossenen zum Dasein sichtbar macht – und in eben 
diesem Sinne ist es eine Rehabilitationsbewegung, die den Zweifel wieder in 
sein Recht setzt, um die Ordnungen des Wissens zu hinterfragen. Mit Foucault 
könnte man insofern von einer gegendiskursiven Funktion des Lachens spre-
chen, die deshalb so wirkungsmächtig ist, weil sie aus der Sprache kommt, ihr 
selbst aber nicht zugehört. Dem Lachen ist eine unbestimmte Negativität, eine 
semantische Leere eigen, die es in den Raum der Unlesbarkeit verweist.18 Eben 
dies macht auch die intellektuelle Auseinandersetzung mit diesem Phänomen 
so schwierig: »Das Lachen läßt sich nicht in ein Objekt des Denkens transfor-
mieren, ohne daß es aufhört, Lachen zu sein.«19 Es gehört nachgerade zum 
Kennzeichen des Lachens, dass es sich der Logik der Repräsentation entzieht. 
Insofern könnte man das Lachen als jenen unabgegoltenen Rest begreifen, der 
»das signifikative Funktionieren der Sprache kompensiert«20. Die Funktions-
weise des Gesetzes aber basiert auf eben jener Logik der Repräsentation, die 
durch die Institutionen überhaupt erst garantiert wird, wie Pierre Legendre in 
vielen Studien gezeigt hat.21 Aus diesem Grund hat das Lachen das Potenzial, 
jene flüchtigen Gesten zu demaskieren, »mit denen eine Kultur etwas zurück-
weist, was für sie außerhalb liegt«22. In ähnlicher Weise hat Martin Seel den 
Humor als eine Praxis definiert, »die es sich leistet, ihre Position hartnäckig 
zur Disposition zu stellen«. Humor, so Seel, sei sich »in der Disparität seiner 
Stellungen genug« und könne insofern als Beleg dafür gelten, dass man beides 

17 | Ebd., S. 103.
18 | Vgl. Peter Rehberg: Lachen lesen. Zur Komik der Moderne bei Kafka. Bielefeld 
2007, S. 9.
19 | Rita Bischof: Souveränität und Subversion. Georges Batailles Theorie der Moder-
ne. Berlin 1986, S. 19.
20 | Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-
schaften. Frankfur t am Main 1974, S. 77.
21 | Vgl. bspw. Pierre Legendre: Das politische Begehren Gottes. Studien über die 
Montagen des Staates und des Rechts. Aus dem Französischen von Katrin Becker. 
Wien/Berlin 2012. Zum Werk Legendres insgesamt siehe Georg Mein (Hg.): Die Zivili-
sation des Interpreten. Studien zum Werk Pierre Legendres. Wien/Berlin 2012.
22 | Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im 
Zeitalter der Vernunft. Frankfur t am Main 1973, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 135

haben könne: sowohl das Vertrauen in die Stärke der eigenen Position wie zu-
gleich das Wissen um ihre Schwäche.23

III.

Der Witz als Inbegriff des Humors und als der Auslöser des Lachens hat nun 
eine ganz eigene Begriffsgeschichte, deren zentraler Wendepunkt im 17. Jahr-
hundert lokalisiert ist. Denn hier setzt sich im deutschsprachigen Raum das 
gesellschaftlich-literarische Ideal des französischen Bel esprit durch, mit dem 
ein aufgeweckter Kopf charakterisiert wird. Johann Christoph Gottsched über-
setzt Esprit dann auch wörtlich mit ›Witz‹24 und hebt 1730 in seiner berühmten 
Regelpoetik Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die Deutschen besonders die 
Beziehung des Witzes zur Dichtkunst hervor. Gottsched schreibt:

Das ist nun, meines Erachtens, die beste Erklärung, die man von dem Göttlichen in 

der Poesie geben kann; davon so viel Streitens unter den Gelehrten ist. Ein glücklicher 

munterer Kopf ist es, wie man insgemein redet; oder ein lebhafter Witz, wie ein Welt-

weiser sprechen möchte: das ist, was […] beym Horaz, ingenium et mens divinior hieß. 

Dieser Witz ist eine Gemüthskraft, welche die Aehnlichkeiten der Dinge leicht wahrneh-

men, und also eine Vergleichung zwischen ihnen anstellen kann. Er setzet die Scharf-

sinnigkeit zum Grunde, welche ein Vermögen der Seelen anzeiget, viel an einem Dinge 

wahrzunehmen, welches ein andrer, der gleichsam einen stumpfen Sinn, oder blöden 

Verstand hat, nicht würde beobachtet haben.25

Der Bezug auf das lateinische Ingenium ist charakteristisch für das semantische 
Feld, in dem der Witz im Zeitalter der Aufklärung verortet wird. Ingenium lässt 
sich übersetzen mit ›Veranlagung‹, ›Entschlossenheit‹, ›Talent‹, bedeutet aber 
auch ›Verstand‹, ›Fantasie‹ und ›Scharfsinn‹. In der Tradition des Ingeniums 
steht der Witz folgerichtig im Kontext von Invention und Genie und ist weniger 
ein Scherz als vielmehr ein Vermögen des Verstandes. 

23 | Martin Seel: Humor als Laster und als Tugend. In: Merkur. Deutsche Zeitschrif t 
für europäisches Denken 56 (2002), H. 9/10 (Sonderheft: Lachen. Über westliche 
Zivilisation), S. 743-751, hier S. 747.
24 | So in der Anmerkung zum Art. »Bouhours« in der deutschen Ausgabe des Diction-
naire historique et critique des französischen Frühaufklärers Pierre Bayle: Historisches 
und critisches Wörterbuch. Nach der neuesten Auflage von 1740 ins Deutsche über-
setzt, auch mit einer Vorrede und verschiedenen Anmerkungen versehen von Johann 
Christoph Gottsched. Leipzig 1741, S. 645 A.
25 | Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. In: Ders.: 
Ausgewählte Werke. Herausgegeben von Joachim Birke und P. M. Mitchell. 12 Bde. 
Berlin/New York 1968 ff., Bd. 6.1, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | GEORG MEIN

Auch Immanuel Kant zählt den »produktiven Witz« zu den Talenten des Er-
kenntnisvermögens. Kennzeichnend für den Witz sei, dass er nicht durch Unter-
weisung erworben werden könne, sondern zu den natürlichen Anlagen des Sub-
jekts gerechnet werden müsse.26 In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht 
aus dem Jahre 1798 definiert Kant den Witz in Anlehnung an die Urteilskraft. 
Wenn man die Urteilskraft als ein Vermögen beschreiben kann, »zum Allgemei-
nen (der Regel) das Besondere auszufinden«, so ist der Witz umgekehrt dasjenige 
Vermögen »zum Besondern das Allgemeine auszudenken«.27 Diese Definition 
des Witzes ist insofern überraschend, weil die Fähigkeit, zum Besonderen das 
Allgemeine zu finden, von Kant bereits als Kennzeichen der reflektierenden Ur-
teilskraft beschrieben wurde. Bekanntermaßen unterscheidet Kant zwischen der 
bestimmenden und der reflektierenden Urteilskraft. In der Einleitung zur Kritik 
der Urteilskraft heißt es:

Urteilskraft überhaupt ist das Vermögen, das Besondere als enthalten unter dem All-

gemeinen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel, das Prinzip, das Gesetz) gegeben, 

so ist die Urteilskraft, welche das Besondere darunter subsumiert […] bestimmend. 

Ist aber nur das Besondere gegeben, wozu sie das Allgemeine finden soll, so ist die 

Urteilskraft bloß reflektierend.28

Und in der Logik heißt es entsprechend: »Die Urteilskraft ist zwiefach: – die 
bestimmende oder die reflektierende Urteilskraft. Die erstere geht vom Allgemei-
nen zum Besondern; die zweite vom Besondern zum Allgemeinen.«29 Die Gegen-
überstellung von Urteilskraft und Witz in der Anthropologie entspricht somit der 
Gegenüberstellung von bestimmender und reflektierender Urteilskraft in der 
Kritik der Urteilskraft und in der Logik. Diese Entsprechung ist freilich schon be-
merkt worden.30 So plädiert auch Gottfried Gabriel dafür, den Begriff der reflek-
tierenden Urteilskraft als das transzendentalphilosophische Substitut für den 
Begriff des Witzes anzusehen.31 

26 | Vgl. Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In: Ders.: 
Werkausgabe. Hg. von Wilhelm Weischedel. Frankfur t am Main 1995, Bd. XII, § 51 (S. 
537).
27 | Vgl. ebd., § 41 (S. 511).
28 | Immanuel Kant: Kritik der Ur teilskraft [KdU]. In: Ders.: Werkausgabe. Hg. von Wil-
helm Weischedel. Frankfur t am Main 1995, Bd. X, B XXV-XXVI.
29 | Immanuel Kant: Logik. In: Ders.: Werkausgabe. Hg. von Wilhelm Weischedel. 
Frankfur t am Main 1991, Bd. VI, § 81 (S. 563).
30 | Vgl. unter anderem Reinhard Brandt: Kritischer Kommentar zu Kants Anthropolo-
gie in pragmatischer Hinsicht (1798). Hamburg 1999, S. 284f.
31 | Gottfried Gabriel: Der ›Witz‹ der reflektierenden Urteilskraft. In: Frithjof Rodi (Hg.): 
Urteilskraft und Heuristik in den Wissenschaften. Zur Entstehung des Neuen. Weilerswist 
2004, S. 197-210, hier S. 203, Fn. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 137

Um die strukturelle Stellung zu verdeutlichen, die Kant dem Witz auf diese 
Weise zuweist, soll noch einmal kurz die Stellung der Urteilskraft im Kontext der 
oberen Erkenntnisvermögen rekapituliert werden. Kant unterscheidet drei obere 
Erkenntnisvermögen: Verstand, Urteilskraft und Vernunft. Der Verstand ist das 
Vermögen der Regeln; die Urteilskraft das Vermögen, das Besondere als einen 
Fall dieser Regel zu finden; und die Vernunft ist das Vermögen, von dem Allge-
meinen das Besondere abzuleiten.32 In einem Brief an den Fürsten von Beloselsky 
formuliert es Kant sehr prägnant, wenn er schreibt: 

Man könnte sagen, durch Verstand sind wir im Stande zu erlernen (d. i. Regeln zu 

fassen) durch Urtheilskraft vom Erlernten Gebrauch zu machen (Regeln in concre-

to anzuwenden) durch Vernunft zu er finden Principien für mannigfaltige Regeln 

auszudenken.33

Die Urteilskraft nimmt im Gefüge der Erkenntnisvermögen nun insofern eine 
Sonderstellung ein, weil Kant ihr die Funktion zuschreibt, zwischen Verstand 
und Vernunft zu vermitteln. Der reflektierenden Urteilskraft als Substitut des 
Witzes gesteht Kant allerdings nur eine »subjektive Gültigkeit« zu, denn »das 
Allgemeine, zu welchem sie vom Besondern fortschreitet, ist nur empirische All-
gemeinheit«34. Die reflektierende Urteilskraft bestimmt daher auch nicht das 
Objekt, »sondern nur die Art der Reflexion über dasselbe, um zu einer Kenntnis 
zu gelangen«35. Die Möglichkeit konkreter Gegenstandserkenntnis bleibt der 
bestimmenden Urteilskraft vorbehalten. 

Doch was bedeutet es nun genau, wenn sich Witz und reflektierende Urteils-
kraft im Theoriedesign der Transzendentalphilosophie wechselseitig substituie-
ren? Worin besteht konkret der Witz der reflektierenden Urteilskraft? Zunächst ist 
festzuhalten, dass Kant dem Witz durchaus mit einer gewissen Skepsis begegnet. 
In der Anthropologie lesen wir: »Der Witz hascht nach Einfällen; die Urteilskraft 
strebt nach Einsichten […] Der Witz geht mehr nach der Brühe, die Urteilskraft 
nach der Nahrung.«36 Derjenige, dem es an Witz mangele, sei zwar »der stumpfe 
Kopf«, könne des ungeachtet aber dort, »wo es auf Verstand und Vernunft an-
kommt, ein sehr guter Kopf sein; nur muß man ihm nicht zumuten, den Poeten 
zu spielen«37. Was aber leistet dann der Witz konkret? Kant schreibt: 

Der Witz paart (assimilier t) heterogene Vorstellungen, die oft nach dem Gesetze der 

Einbildungskraft (der Assoziation) weit auseinander liegen, und ist ein eigentümliches 

32 | Vgl. Kant: Anthropologie, § 40 (S. 509).
33 | Immanuel Kant: Brief an Alexander Fürst von Beloselsky. Sommer 1792. In: Ders.: 
Akademie-Ausgabe. Bd. XI: Briefwechsel 1792, S. 346.
34 | Kant: Logik, § 81 (S. 563).
35 | Ebd., § 82 (S. 563).
36 | Kant: Anthropologie, § 52 (S. 539).
37 | Ebd., § 43 (S. 515).

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | GEORG MEIN

Verähnlichungsvermögen, welches dem Verstande […], sofern er die Gegenstände un-

ter Gattungen bringt, angehört.38

Als ein Verähnlichungsvermögen, d. h. als eine Fähigkeit, »Ähnlichkeiten unter 
ungleichartigen Dingen aufzufinden«,39 stiftet der Witz – respektive die reflek-
tierende Urteilskraft – überraschende Sinnzusammenhänge. Im Deutschen 
Wörterbuch der Gebrüder Grimm heißt es entsprechend:

in seinem umfassenden sinne meint witz die fähigkeit, versteckte zusam-
menhänge vermöge einer besonders lebhaften und vielseitigen combinati-
onsgabe aufzudecken und durch eine treffende und überraschende formu-
lierung zum ausdruck zu bringen.40

Überraschend sind die vom Witz aufgedeckten Zusammenhänge deshalb, weil 
die reflektierende Urteilskraft – zumindest im Bereich der logischen Erkennt-
nis  – unkonventionell operiert, nämlich vom Besonderen zum Allgemeinen. 
Folgt man in diesem Zusammenhang der Argumentation von Gottfried Gab-
riel, so hat die reflektierende Urteilskraft vor allem eine heuristische Funktion, 
die darin besteht, »probeweise nach Möglichkeiten Ausschau zu halten, die 
isolierten Gegenstandserkenntnisse in einen einheitlichen Theoriezusammen-
hang zu bringen«41. Man könnte auch sagen, dass die reflektierende Urteils-
kraft vom Individuellen zur Gattung fortschreitet. Der Witz der reflektierenden 
Urteilskraft liegt also darin, dass sie von dem, was trennt, abstrahiert, um das 
zu suchen, was verbindet.

IV.

Ich möchte an dieser Stelle nun den Bereich der logischen Erkenntnis verlas-
sen und mich der Frage zuwenden, welche Rolle die reflektierende Urteilskraft 
im Bereich des Ästhetischen spielt. Dabei gilt auch hier, dass alles, was über 
die reflektierende Urteilskraft und ihr apriorisches Prinzip der Zweckmäßigkeit 
gesagt wird, auch für den Witz gelten muss.42 Das Ziel der folgenden Erörte-

38 | Ebd., § 51 (S. 537 f.).
39 | Ebd., § 52 (S. 539).
40 | Stichwort »witz« in: Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm. 
Bd. 30, Sp. 874, zitier t nach http://dwb.uni-trier.de.
41 | Gabriel: Der ›Witz‹ der reflektierenden Urteilskraft, S. 207. Insofern sollte nach 
Gabriel die Betonung »weniger auf dem Vermögen (der Urteilskraft) als vielmehr auf 
der besonderen Tätigkeit (des Reflektierens) liegen« (ebd.).
42 | Anders als bei der bestimmenden Urteilskraft, deren Verfahren nur subsumie-
rend ist und der die Gesetze durch den Verstand a priori vorgegeben sind, bedarf die 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 139

rungen ist es daher, aus der spezifischen Struktur des ästhetischen Urteils, das 
ein Urteil der reflektierenden Urteilskraft ist, zugleich etwas über das Wesen 
des Witzes in Erfahrung zu bringen. Kant fragt sich zunächst, was an einer 
Vorstellung notwendig subjektiv ist, was an ihr also »gar kein Erkenntnisstück 
werden kann«43. Seine Antwort lautet, dass die mit der Vorstellung verbundene 
Lust oder Unlust notwendig subjektiv sein müsse. Denn durch das Gefühl der 
Lust oder Unlust wird nichts am Gegenstand erkannt. Gleichzeitig ist die Idee 
der Zweckmäßigkeit nichts, was einem Gegenstand konkret anhaftet oder an 
ihm wahrgenommen werden kann. Kant folgert daher, dass ein Gegenstand 
genau deshalb zweckmäßig genannt wird, »weil seine Vorstellung unmittelbar 
mit dem Gefühle der Lust verbunden ist«44. Die Lust resultiert letztlich aus der 
unabsichtlichen Einstimmung von Einbildungskraft und Verstand, wie Kant in 
der folgenden Passage darlegt.

reflektierende Urteilskraft, weil sie vom Besonderen zum Allgemeinen for tschreitet, 
»eines Prinzips, welches die Einheit aller empirischen Prinzipien unter gleichfalls em-
pirischen, aber höheren Prinzipien, und also die Möglichkeit der systematischen Un-
terordnung derselben unter einander, begründen soll« (KdU, B XXVII). Da die reflektie-
rende Urteilskraft ein solches transzendentales Prinzip nicht von einer anderen Instanz 
hernehmen kann – wie das die bestimmende Urteilskraft tut – und auch nicht aus sich 
selbst heraus der Natur einfach vorschreiben kann, kann das Prinzip nur regulativ sein, 
d. h. die Ar t der Reflexion der reflektierenden Urteilskraft selbst bestimmen. Es ist das 
berühmte Prinzip der Zweckmäßigkeit, das Kant an dieser Stelle einführt. Mithilfe des 
apriorischen Begrif fs der Zweckmäßigkeit kann sich die reflektierende Urteilskraft die 
Natur so vorstellen, »als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ih-
rer empirischen Gesetze enthalte« (KdU, B XXVIII). Kant ver folgt hier einen Gedanken 
weiter, den er bereits in der Kritik der reinen Vernunft entwickelt hat. Dort argumentier t 
er, dass es mit Blick auf das spekulative Interesse der Vernunft schlichtweg notwen-
dig sei, »alle Anordnungen in der Welt so anzusehen, als ob sie aus Absicht einer al-
lerhöchsten Vernunft entsprossen wäre« (KdV, B 714). Und eben dieser Gedanke, der 
der Natur hypothetisch ein Telos unterstellt, wird in der Kritik der Urteilskraft wieder 
aufgegrif fen und zu einem Prinzip a priori der reflektierenden Urteilskraft ausgebaut. 
Allerdings gilt dieses Prinzip eben nur »in subjektiver Rücksicht«, schreibt Kant, denn 
es schreibt nicht der Natur (als Autonomie) ein Gesetz vor, sondern reglementier t das 
Reflexionsverfahren der Urteilskraft selbst. Mit anderen Worten, auch wenn die reflek-
tierende Urteilskraft aus der Natur selbst kein apriorisches Gesetz ihrer Ordnungsme-
chanismen ableiten kann, wird doch eine für den Verstand erkennbare Ordnung ange-
nommen bzw. unterstellt. Formale Zweckmäßigkeit ist nichts anderes als eine hypo-
thetisch unterstellte Finalität im Modus des Als-ob. Die Natur wird so betrachtet, als 
ob sie in sich sinnvoll strukturier t wäre.
43 | KdU, B XLIII.
44 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | GEORG MEIN

Wenn mit der bloßen Auffassung (apprehensio) der Form eines Gegenstandes der An-

schauung, ohne Beziehung derselben auf einen Begrif f zu einem bestimmten Erkennt-

nis, Lust verbunden ist: so wird die Vorstellung dadurch nicht auf das Objekt, sondern 

lediglich auf das Subjekt bezogen; und die Lust kann nichts anders als die Angemes-

senheit desselben zu den Erkenntnisvermögen, die in der reflektierenden Urteilskraft 

im Spiel sind, und sofern sie darin sind, also bloß eine subjektive formale Zweckmä-

ßigkeit des Objekts ausdrücken. Denn jene Auffassung der Formen in die Einbildungs-

kraft kann niemals geschehen, ohne daß die reflektierende Urteilskraft, auch unab-

sichtlich, sie wenigstens mit ihrem Vermögen, Anschauungen auf Begrif fe zu beziehen, 

vergliche. Wenn nun in dieser Vergleichung die Einbildungskraft (als Vermögen der An-

schauungen a priori) zum Verstande, als Vermögen der Begrif fe, durch eine gegebe-

ne Vorstellung unabsichtlich in Einstimmung versetzt und dadurch ein Gefühl der Lust 

erweckt wird, so muß der Gegenstand alsdann als zweckmäßig für die reflektierende 

Urteilskraft angesehen werden.45

Vor dem Hintergrund dieser spezifischen Konstellation formuliert Kant seine 
Ästhetik als eine Urteilslehre, was in dreifacher Hinsicht sinnvoll ist. Zum ei-
nen folgt er damit dem Muster seiner rationalistischen Vorgänger, zum anderen 
ist der Dreh- und Angelpunkt des ästhetischen Weltbezugs bei Kant die reflek-
tierende Urteilskraft, d. h. konkret das Vermögen, Urteile zu fällen. Schließlich 
aber – und darauf kommt es mir hier besonders an – ist das Geschmacksurteil 
die Conditio sine qua non dafür, ästhetische Erlebnisse überhaupt mitteilbar zu 
machen. Mit anderen Worten, erst durch die Urteilsstruktur wird ein Raum ge-
schaffen, in dem schöne Gegenstände erscheinen können, denn erst durch das 
Geschmacksurteil wird die subjektive Gemütsstimmung, d. h. jene spezifische 
Korrelation von Einbildungskraft und Verstand, allgemein mitteilbar. Zwar be-
darf es zur Hervorbringung schöner Gegenstände des Genies – beurteilt aber 
werden diese schönen Gegenstände durch den Geschmack, betont Kant.46 Da-
her hängt die Originalität des Künstlers von einem Sich-verständlich-Machen 
derjenigen ab, die keine Künstler sind.47

Von den vier Kategorien, die Kant beim Geschmacksurteil unterscheidet – 
also Qualität, Quantität, Relation und Modalität –, ist in diesem Kontext vor allem 
die Kategorie der Modalität interessant, weil Kant hier das Prinzip des sensus com-
munis einführt. Überraschend ist dabei seine Feststellung, dass sich »Erkennt-
nisse und Urteile, samt der Überzeugung, die sie begleitet, allgemein mitteilen 
lassen [müssen], denn sonst käme ihnen keine Übereinstimmung mit dem 
Objekt zu«48. Genau betrachtet heißt das, dass die intersubjektive Bestätigung 

45 | Ebd., B XLIV.
46 | Ebd., B 187.
47 | Vgl. Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Mün-
chen 1998, S. 85.
48 | KdU, B 64.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 141

konstitutiv für die Erkenntnis ist, was dem methodischen Solipsismus der ersten 
beiden Kritiken diametral entgegensteht. Dort nämlich wird die Gültigkeit von 
Urteilen durch die Einheit des Selbstbewusstseins garantiert – als transzendenta-
le Bedingung der Möglichkeit von Erkenntnis überhaupt – und nicht durch den 
intersubjektiven Charakter der Urteile.49 Wenn man Kants Werk auf diese Frage 
hin allerdings genauer durchgeht, dann finden sich doch einige sehr aufschluss-
reiche Stellen. So heißt es in Kants Schrift Über den Gemeinspruch: »[E]s ist ein 
Naturberuf der Menschheit, sich, vornehmlich in dem, was den Menschen über-
haupt angeht, einander mitzuteilen.«50 Und in den Reflexionen zur Anthropologie 
liest man: »Die Vernunft ist nicht dazu gemacht, daß sie sich isolire, sondern in 
Gemeinschaft setze. […] Wir können das Besondere nur in allgemeiner Vernunft 
einsehen.«51 Ich erinnere noch einmal daran, dass Kant die Vernunft als das Ver-
mögen bestimmt, vom Allgemeinen das Besondere abzuleiten – und von diesem 
Besonderen heißt es nun, dass es nur in allgemeiner Vernunft einzusehen sei. Die 
Vernunft wird hier gleichsam einem Vergemeinschaftungsprinzip unterstellt. In 
analoger Weise wird in der Kritik der Urteilskraft auch die reflektierende Urteils-
kraft, die ja in umgekehrter Weise funktioniert, indem sie vom Besonderen zum 
Allgemeinen fortschreitet, aus der Einsamkeit der solipsistischen Reflexion be-
freit. Und dies geschieht eben durch das Prinzip des Gemeinsinns, den Kant wie 
folgt definiert:

Unter dem sensus communis aber muß man die Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes, 

d.i. eines Beurteilungsvermögens verstehen, welches in seiner Reflexion auf die Vor-

49 | Auf den ersten Blick scheint sich ja auch das berühmte Sapere aude! in das Po-
stulat des einsamen Selberdenkens einzufügen – ein Postulat übrigens, das sein Pen-
dant in der von Platon und Aristoteles begründeten Auffassung findet, dass die höch-
ste und dem Philosophen einzig angemessene Lebensweise der bios theoretikos sei. 
Allerdings ist der kantische Aufruf zur Mündigkeit und zum Selberdenken eben nicht 
voraussetzungslos zu haben, denn die theoretische Leistung der Benutzung des eige-
nen Verstandes basier t auf einer praktischen, ja sogar moralischen Leistung, wie Ott-
fried Höffe betont. Und diese praktische Leistung besteht in einer persönlichen, aber 
nicht privaten Vorbedingung, nämlich dem besagten Mut als unhintergehbare Voraus-
setzung für das schwierige Geschäft der Vernunftkritik. Vgl. Ottfried Höffe: ›Königliche 
Völker‹. Zu Kants kosmopolitischer Rechts- und Friedenstheorie. Frankfur t am Main 
2001, S. 249.
50 | Immanuel Kant: Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, 
taugt aber nicht für die Praxis. In: Ders.: Werkausgabe. Hg. von Wilhelm Weischedel. 
Frankfur t am Main 1996, Bd. XI, A 267.
51 | Immanuel Kant: Reflexionen zur Anthropologie. Nr. 897. In: Ders., Akademie-
Ausgabe, Bd. XV, S. 392, zitier t nach Bonner Kant-Corpus online unter www.korpora.
org/Kant/aa15/392.html.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | GEORG MEIN

stellungsart jedes andern in Gedanken (a priori) Rücksicht nimmt, um gleichsam an 

die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten.52

Der sensus communis begründet auf diese Weise eine »erweiterte Denkungs-
art«, führt Kant aus, weil »er sich über die subjektiven Privatbedingungen des 
Urteils« hinwegsetzt und den Menschen in Stand setzt, »aus einem allgemeinen 
Standpunkte« über sein eigenes Urteil zu reflektieren.53 Hannah Arendt hat ge-
nau an dieser Stelle den Einlasspunkt für Kants ungeschriebene politische Phi-
losophie lokalisiert. Da Kant den sensus communis dezidiert als ein Vermögen 
verstanden wissen will, das den logischen Eigensinn, d. h. also die Sphäre des 
Privaten transzendiert, kann der sensus communis mit Recht als ein spezifisch 
menschlicher Sinn zur Herstellung von Öffentlichkeit interpretiert werden. 
Wenn man – wie Arendt dies tut – in der Konstitution des öffentlichen Raumes 
die Grundvoraussetzung des Politischen erblickt, erscheint ihre Lesart der Kritik 
der Urteilskraft als einer implizit politischen Philosophie in der Tat plausibel.

Ich fasse den bisher zurückgelegten Argumentationsgang noch einmal kurz 
zusammen. Es ging mir zunächst darum zu zeigen, dass sich Witz und reflektie-
rende Urteilskraft im Theoriedesign der Transzendentalphilosophie wechselsei-
tig substituieren. Beide Vermögen verlaufen vom Besonderen zum Allgemeinen, 
wobei Kant den Witz als ein eigentümliches Verähnlichungsvermögen definiert, 
das in heterogenen Bereichen überraschende Zusammenhänge findet. Die be-
sondere Stoßrichtung der reflektierenden Urteilskraft wird dann im Bereich des 
Ästhetischen durch einen spezifischen Sinn ergänzt – einen Sondersinn, der eine 
erweiterte Denkungsart einfordert und den Menschen auf diese Weise in eine Ge-
meinschaft einfügt. Der sensus communis erweist sich als ein Sinn, der das abstrak-
te Allgemeine, auf das die reflektierende Urteilskraft aus ist, auf die menschliche 
Gattung hin konkretisiert. Daher kann Hannah Arendt auch behaupten, dass sich 
im sensus communis die eigentliche Humanität des Menschen manifestiert.54 Dem 
Verähnlichungsvermögen des Witzes auf der einen Seite entspricht somit auf der 
anderen Seite die durch den sensus communis evozierte erweiterte Denkungsart 
der reflektierenden Urteilskraft. Um es pointiert zu formulieren: Die politische 
Dimension des Witzes liegt in der Herstellung von Öffentlichkeit.

V.

Freilich stellt sich nun die Frage, ob diese politische Lesart eines spezifischen 
Vermögens im Rahmen der kantischen Transzendentalphilosophie auch dann 
noch Relevanz beanspruchen kann, wenn man den sukzessiven Verständnis-

52 | KdU, B 157.
53 | Ebd., B 159.
54 | Vgl. Arendt: Das Urteilen, S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 143

wandel des Witzes von einem Geistesvermögen zu einem scherzhaften Bon-
mot berücksichtigt. Bringt man die gegenwärtige populäre Comedykultur in 
Anschlag, so leuchtet unmittelbar ein, dass diese wenig mit dem zu tun hat, 
was Kant über den Witz als Ingenium gesagt hat. Doch wann genau vollzog sich 
der entscheidende Bedeutungswandel? Einmal mehr war die Epochenschwel-
le um 1800 entscheidend, denn vor allem die Jenaer Frühromantik wies dem 
Witz eine Schlüsselfunktion im Rahmen ihrer Universalpoesie zu. Allerdings 
findet der Witz hier weniger Zusammenhänge, sondern erfindet sie. »Der Witz 
ist schöpferisch – er macht Ähnlichkeiten«, heißt es etwa bei Novalis.55 Dieses 
Machen von Ähnlichkeiten spitzt den Witz immer mehr auf den witzigen Ein-
fall zu – und eben hier vollzieht sich der Übergang zum Witz als Scherz.56 Jetzt 
steht das Vergnügen des Verstandes beim schöpferischen Hervorzaubern von 
überraschenden und unerwarteten Bezügen im Vordergrund. 

Nun ist es zweifelsohne so, dass auch der Witz, der überraschende Ähnlich-
keiten erfindet, konstitutiv darauf hin angelegt ist, die Sphäre des Privaten zu 
transzendieren. Witze sind immer Kommunikationshandlungen, die eines Ge-
sprächspartners bedürfen und insofern ohne Öffentlichkeit nicht zu haben sind. 
Allerdings ist es bei Kant ja so, dass die durch den sensus communis begründete 
erweiterte Denkungsart ihr Potenzial aus der Struktur des Urteils bezieht. An-
spruch auf Mitteilbarkeit und allgemeine Zustimmung kann das Geschmacks-
urteil nur seiner inneren Form nach reklamieren, nicht mit Blick auf seinen 
Inhalt, auf den sich bekanntermaßen kein Interesse richtet. Als Scherz ist der 
Witz allerdings nicht länger an diese Urteilsstruktur gebunden, weil sich im Pro-
zess des Erfindens von überraschenden Ähnlichkeiten das Gewicht zugunsten 
des schöpferischen Vermögens der Einbildungskraft verlagert. Dennoch geht, 
so meine ich, dadurch die politische Dimension des Witzes nicht grundsätzlich 
verloren. Denn nach wie vor stellt der Witz eine Form von Öffentlichkeit her, de-
ren Potenzialität nachgerade daraufhin angelegt ist, im befreienden Lachen jene 
Angst der Beherrschten vor der Herrschaft zumindest für einen Augenblick zu 
kompensieren, wie schon aus den eingangs zitierten Passagen aus Ecos Der Name 
der Rose deutlich wurde. 

Doch die Öffentlichkeit, die der Witz konstituiert, wäre ja im Wesentlichen an-
archisch – oder, um es in Anlehnung an Jean Paul zu formulieren: Kennzeichen 
des Humors als das »umgekehrte Erhabene« ist es, das Endliche (also die Wirk-
lichkeit) durch den Kontrast mit der Idee zu vernichten.57 Dabei bedient sich der 

55 | Novalis: Das Allgemeine Brouillon 1798/99, Nr. 732. In: Werke, Tagebücher und 
Briefe Friedrich von Hardenbergs. Hg. von Hans-Joachim Mähl und Richard Samuel. 
Bd. 2: Das philosophisch-theoretische Werk. Darmstadt 1999, S. 649.
56 | Vgl. Stichwort »Witz« in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hg. von 
Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel. Bd. 12. Basel 2004, Sp. 988.
57 | Jean Paul: Vorschule der Ästhetik. In: Ders.: Sämmtliche Werke. Bd. XLI. Berlin 
1827, § 32.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | GEORG MEIN

Humor eben jenes eigentümlichen Verähnlichungsvermögens des Witzes, das 
schon Kant hervorgehoben hatte. Wie aber lässt sich von hier aus ein produkti-
ves, politisches Potenzial entfalten? Wenn, wie oben vorgeschlagen, die politische 
Dimension des Witzes in der Herstellung von Öffentlichkeit liegt, dann bedeutet 
dies zweierlei. Zum einen geht es um die Evokation eines kollektiven Bewusst-
seins, das im Lachen unmittelbar erfahrbar wird: Da ist etwas, das uns verbindet, 
nämlich jenes eigentümliche Vermögen, aus dem Vergleich der Wirklichkeit mit 
der Idee an sich Humor zu schlagen. So stellt auch Henri Bergson in seiner Stu-
die über das Lachen fest: »Wir würden die Komik nicht genießen, wenn wir uns 
allein fühlten. Offenbar braucht das Lachen ein Echo. […] Unser Lachen ist immer 
das Lachen einer Gruppe.«58

Weiterhin aber stellen Humor und Witz zugleich eine Distanz zwischen den 
Subjekten und der Wirklichkeit, die sie beobachten, her. Und erst diese Distanz, 
die uns die Welt wie eine Bühne betrachten lässt, auf der sich Unmögliches er-
eignet, macht uns zu emanzipierten Zuschauern, um eine Formulierung von 
Jacques Rancière aufzugreifen.59 Gleichzeitig aber liegt in dieser Distanznahme, 
die der Witz ermöglicht, auch die Gefahr begründet, die spezifisch moderne Aus-
geschlossenheit des Individuums aus dem Zusammenhang der Dinge nicht nur 
zu beobachten, sondern eben auch zu kompensieren. Das, was Herbert Marcuse 
als den affirmativen Charakter der Kunst beschrieben hat, gilt ohne Frage auch 
für die entlastende Distanznahme, die der Witz ermöglicht:

Wie die Kunst das Schöne als gegenwärtig zeigt, bringt sie die revoltierende Sehnsucht 

zur Ruhe. Zusammen mit den anderen Kulturgebieten hat sie zu der großen erzieheri-

schen Leistung dieser Kultur beigetragen: Das befreite Individuum, für das die neue 

Freiheit eine neue Form der Knechtschaft gebracht hatte, so zu disziplinieren, daß es 

die Unfreiheit des gesellschaftlichen Daseins er trage.60

Mit anderen Worten und übertragen auf den Witz: Wer über die bestehenden 
Verhältnisse noch lachen kann, wird wahrscheinlich wenig Energie aufbringen, 
sie tatsächlich zu ändern. Weiterhin ist der Witz – und hier liegt vielleicht der 
entscheidende Unterschied zu ästhetischen Kategorien wie dem Schönen – per 
definitionem nicht unschuldig. Auch wenn der ästhetische Schein, wie Schiller 

58 | Henri Bergson: Das Lachen. Ein Essay über die Bedeutung des Komischen. 
Übersetzt von Roswitha Plancherel-Walter. Hamburg 2011, S. 15 f.
59 | Jacques Rancière (Der emanzipier te Zuschauer. Aus dem Französischen von 
Richard Steurer. Wien 2009, S. 27) schreibt über die Macht des emanzipier ten Zu-
schauers: »Es ist die Macht, die jeder oder jede hat, das, was er/sie wahrnimmt, auf 
seine/ihre Weise mit dem besonderen intellektuellen Abenteuer zu verbinden, die sie 
jedem anderen ähnlich macht, insofern diese Abenteuer keinem anderen gleicht. Die-
se gemeinsame Macht der Gleichheit der Intelligenzen verbindet die Individuen […].«
60 | Herbert Marcuse: Über den affirmativen Charakter der Kultur. In: Ders.: Kultur 
und Gesellschaft I. Frankfur t am Main 1965, S. 56-101, hier S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 145

in seinen Briefen Über die ästhetische Erziehung des Menschen betont hat, notwen-
dig getrennt von allen moralischen Kategorien gedacht werden muss,61 bleibt er 
doch immerhin ein Vehikel auf dem Weg zum Vernunftstaat. Der Witz hinge-
gen ist der Moral überhaupt nicht verpflichtet. »Es gibt Witze, die sind spitze«, 
singt Funny van Dannen.62 Aber es gibt eben auch Witze, die richtig schlecht 
sind, weil sie auf Kosten von Minderheiten gehen, weil sie rassistisch oder sexis-
tisch sind und vieles mehr. Auch sie konstituieren eine Gemeinschaft, aber der 
will man vielleicht lieber nicht angehören. Gleichzeitig aber scheint im Lachen, 
und sei es auch durch einen schlechten Witz evoziert, stets ein Momentum 
jener ursprünglichen Freiheit auf, die für jedwede Form des Widerstands gegen 
die Regierungsintensivierung unverzichtbar ist. Aus der Sicht der Psychoanaly-
se erklärt Freud das Potenzial dieses Widerstands wie folgt:

Das Großartige [des Humors] liegt offenbar im Triumph des Narzißmus, in der siegreich 

behaupteten Unverletzlichkeit des Ichs. Das Ich verweigert es, sich durch die Veranlas-

sungen aus der Realität kränken, zum Leiden nötigen zu lassen, es beharr t dabei, dass 

ihm die Traumen der Außenwelt nicht nahe gehen können, ja es zeigt, dass sie ihm nur 

Anlässe zum Lustgewinn sind […]. Der Humor ist nicht resignier t, er ist trotzig, er be-

deutet nicht nur den Triumph des Ichs, sondern auch den des Lustprinzips, das sich 

hier gegen die Unlust der realen Verhältnisse zu behaupten vermag.63 

VI.

Aus Sicht der Literaturwissenschaft ließe sich allerdings noch eine weitere Ant-
wort formulieren und diese hängt mit der bereits erwähnten semantischen In-
kompatibilität zusammen, die dem Lachen eigen ist. Genauer: Das Lachen ließe 
sich als die vielleicht einzige intentionale Äußerung lesen, welche die Differenz 
von grammatikalischer und rhetorischer Bedeutung markiert und damit der 
Ideologie des Ästhetischen, auf der Paul de Man immer wieder insistiert, ent-
kommt. 

What we call ideology is precisely the confusion of linguistic with natural reality, of 

reference with phenomenalism. It follows that, more than any other mode of inquiry, 

including economics, the linguistics of literariness is a powerful and indispensable 

61 | »Nur soweit er aufrichtig ist, [sich von allem Anspruch auf Realität ausdrücklich 
lossagt] und nur soweit er selbständig ist, [allen Beistand der Realität entbehrt] ist der 
Schein ästhetisch.« (26. Brief)
62 | Funny van Dannen: Saufen. Auf: Basics (CD). 1996.
63 | Sigmund Freud: Der Humor. In: Ders.: Studienausgabe. Bd. 4, Frankfur t am Main 
1972, S. 277-282, hier S. 278.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | GEORG MEIN

tool in the unmasking of ideological aberrations, as well as a determining factor in ac-

counting for their occurrence.64

Was de Man zufolge nicht akzeptiert werden kann, ist, dass irgendein Leser 
oder gar ein Autor die vollständige Kontrolle über die Bedeutung eines Textes 
haben kann. Vielmehr ist es nach de Man unmöglich, den Wahrheitswert einer 
Interpretation durch Bezug auf den gelesenen Text zu verifizieren, denn die 
figurale Dimension der Sprache – der sich keine Lektüre entziehen kann – kol-
lidiert stets mit dem Wunsch, einem Text eine feste Bedeutung zuzuschreiben. 
Interpretation meint ja eben dies: Entfaltung – und nicht: Schlichtung – der 
Spannung zwischen dem figurativen und referenziellen Sinn eines Textes; und 
diese Spannung teilt sich in ihrer Unauflöslichkeit der Interpretation selber 
mit.65 In Blindness and Insight schreibt de Man:

Since they are not scientific, critical texts have to be read with the same awareness 

of ambivalence that is brought to the study of non-critical literary texts, and since the 

rhetoric of their discourse depends on categorical statements, the discrepancy be-

tween meaning and assertion is a constitutive part of their logic.66

Mit anderen Worten: Rhetorik ist ein Sprachgebrauch, der ständig auf etwas 
anderes als sich selbst verweist. Bei de Man kondensiert diese Einsicht in der 
rhetorischen Figur der Allegorie, deren Kennzeichen es ist, stets auf ein anderes 
Zeichen und nie auf die eigentliche Sache selbst zu verweisen. Im Anschluss an 
Walter Benjamin definiert de Man die Allegorie daher als eine Leerstelle, »that 
signifies precisely the non-being of what it represents«67. Dabei gilt, dass für de 
Man letztlich alle Erzählungen Allegorien sind, weil jede Lektüre nicht nur et-
was hervorbringt, was die Erzählung nicht sagt, sondern auch etwas, was der Le-
ser nicht zu sagen meint; daher bezieht sich die Interpretation eines Textes stets 
(auch) auf etwas anderes als den Text selbst. Genau aus diesem Grund hat sich 
de Man gegen alle Versuche gewehrt, zwischen einem primären Text, dessen 
vermeintlich eindeutige Botschaft durch die Materialität der Zeichen vermittelt 
wird, und einer vernunftbasierten Sprache der Interpretation zu unterscheiden. 

64 | Paul de Man: The Resistance to Theory. Minneapolis/London 1986, S. 11.
65 | Werner Hamacher: Unlesbarkeit. In: Paul de Man: Allegorien des Lesens. 
Frankfur t am Main 1988, S. 7-27, hier S. 9.
66 | Paul de Man: Blindness and Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary 
Criticism. Minneapolis 1983.
67 | Ebd., S. 35. Das Zitat bezieht sich auf Walter Benjamin: Ursprung des deutschen 
Trauerspiels. In: Ders.: Gesammelte Schrif ten. Bd. I.1. Hg. von Rolf Tiedemann und 
Hermann Schweppenhäuser. Frankfur t am Main 1991, S. 406: »Das schlechthin Böse, 
das als bleibende Tiefe sie hegte, existier t nur in ihr, ist einzig und allein Allegorie, be-
deutet etwas anderes als es ist. Und zwar bedeute es genau das Nichtsein dessen, 
was es vorstellt.«

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 147

Vielmehr hätte er darauf insistiert, dass jede Sprache, ob ästhetisch oder theore-
tisch, von der Materialität des Signifikanten beherrscht wird, von einem rheto-
rischen Milieu, das letztlich die Illusion jeder unvermittelten Referenz auflöst.

Indem de Mans Literaturtheorie auf die Linguistik der Literarizität abhebt, 
öffnet sich ihr Gegenstandsbereich weit über die Literatur hinaus und erscheint, 
wie de Man selbst betont, als »a powerful and indispensable tool in the unmas-
king of ideological aberrations«.68 Dem stimmt auch der Politikwissenschaftler 
Ernesto Laclau zu: 

Gone are the times in which the transparency of social actors, of processes of rep-

resentation, even of the presumed underlying logics of the social fabric could be ac-

cepted unproblematically. On the contrary, each political institution, each category of 

political analysis shows itself today as the locus of undecidable language games. The 

overdetermined nature of all political dif ference or identity opens the space for a gen-

eralized tropological movement and thus reveals the fruitfulness of de Man’s intellec-

tual project for ideological and political analysis.69

Laclau ist nicht ohne Grund von de Mans Ansatz fasziniert, steht doch auch 
im Zentrum seiner Hegemonietheorie des Politischen eine leere Struktur, ge-
nauer: ein leerer Signifikant, »der kein Signifikat hat, weil er die unmögliche 
Fülle der Gemeinschaft repräsentiert«.70 Gesellschaft ist für Laclau und Mouffe 
kein feststehendes Konzept, das als Raum, in dem sich Identitäten entfalten, 
gedacht werden könnte. Die Gesellschaft als etwas objektiv Gegebenes existiert 
überhaupt nicht. Vielmehr begreifen Laclau und Mouffe in ihrem Buch Hege-
monie und radikale Demokratie Gesellschaft als ein dynamisches Konstrukt, das 
gekennzeichnet ist von antagonistischen Interessen und Konstellationen, durch 
die überhaupt so etwas wie Gesellschaft erst entsteht. Soziale Konstellationen 
sind daher nichts anderes als dynamische, niemals abgeschlossene Momentauf-
nahmen politischer Kämpfe:

Was wir hervorheben wollen ist, daß Politik als eine Praxis des Erzeugens, der Repro-

duktion und Transformation sozialer Verhältnisse nicht auf einer bestimmten Ebene 

des Gesellschaftlichen veror tet werden kann, da das Problem des Politischen das Pro-

68 | De Man: The Resistance to Theory, S. 11.
69 | Ernesto Laclau: The Politics of Rhetoric. In: Material Events. Paul de Man and 
the Afterlife of Theory. Hg. von Tom Cohen, Barbara Cohen, J. Hillis Miller und Andrzej 
Warminski. Minneapolis/London 2001, S. 229-253, hier S. 230.
70 | Ernesto Laclau: Ideologie und Post-Marxismus. In: Martin Nonhoff (Hg.): Dis-
kurs – radikale Demokratie – Hegemonie. Zum politischen Denken von Ernesto Laclau 
und Chantal Mouffe. Bielefeld 2007, S. 25-39, hier S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | GEORG MEIN

blem der Einrichtung des Sozialen ist, das heißt der Definition und Artikulation sozialer 

Beziehungen auf einem kreuz und quer von Antagonismen durchzogenen Feld.71

Damit wird der klassischen Vorstellung, die Gesellschaft als mehr oder minder 
klar definierten sozialen Raum denkt, ebenso eine Absage erteilt wie einem ge-
schichtsphilosophischen Prozessmodell, demzufolge sich die Gesellschaft suk-
zessive (geleitet durch Hegels ›List der Vernunft‹ oder die Dynamik des marx-
schen Klassenkampfes) auf ein finales Telos zubewegt. Vielmehr entfaltet sich 
die Geschichte der Gesellschaft nicht nur durch die Antagonismen der Subjekte 
und Klassen, sondern sie wird durch diese überhaupt erst konstituiert. Mit an-
deren Worten, das, was man gemeinhin als stabile gesellschaftliche Handlungs- 
und Beziehungsmuster wahrnimmt, ist stets das Ergebnis von hegemonialen 
Auseinandersetzungen, deren kontroverser Charakter in Vergessenheit geraten 
ist. Was als selbstverständlich oder zumindest unpolitisch angesehen wird, ist 
das sedimentierte Soziale, wie Laclau betont: 

Insofar as an act of institution has been successful, a ›forgetting of the origins‹ tends 

to occur; the system of possible alternatives tends to vanish and the traces of the orig-

inal contingency to fade. In this way, the instituted tends to assume the form of a mere 

objective presence. This is the moment of sedimentation.72

Wichtig ist nun, dass das dynamische Spiel der antagonistischen Kräfte, das 
Laclau als ›Diskurs‹ bezeichnet, getragen wird von der Idee eines leeren Signi-
fikanten. Die Idee des leeren Signifikanten, der im Gravitationszentrum des 
von antagonistischen Kräften konstituierten Gesellschaftsdiskurses steht, ist 
deshalb so zentral, weil auf diese Weise die Idee eines letzten Garanten der 
Wahrheit verabschiedet wird. Verabschiedet wird damit auch jedwede Fiktion 
von Letztbegründung des Rechts oder der Macht, womit Laclau der Einsicht 
Rechnung trägt, dass der letzte Grund der Gesetze leer ist und leer bleiben 
muss. In den Worten Pierre Legendres: »Der Staat erweist sich im Prinzip als 
leere Form.«73 Seine Fülle ist das Ergebnis einer Inszenierung des Mangels bzw. 
der Abwesenheit, wofür eben der leere Signifikant steht. Nur auf diese Weise 
bleiben die antagonistischen Kräfte gleichberechtigt aufeinander bezogen. Sie 
agieren wie die dekonstruierten Signifikanten in Saussures Signifikantenkette, 
d. h. als ein System der Differenzen: Sie bleiben stets nur aufeinander bezogen 
und bezeichnen etwas nur insofern, als dass sie stets die signifizierende Kraft 

71 | Ernesto Laclau/Chantal Mouffe: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur 
Dekonstruktion des Marxismus. 3. Aufl. Wien 2006, S. 193.
72 | Ernesto Laclau: New Reflections on The Revolutions of Our Time. London/New 
York 1990, S. 34.
73 | Pierre Legendre: Das politische Begehren Gottes. Studie über die Montagen des 
Staates und des Rechts. Aus dem Französischen von Katrin Becker. Wien/Berlin 2012, 
S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER WITZ DER URTEILSKRAFT  | 149

aller anderen Signifikanten mitführen und sich dazu ins Verhältnis setzen. Das 
Signifikat an sich bleibt ebenso unerreichbar wie das Intelligible bei Kant. 

Ideologische Machtstrukturen tendieren nun dazu, jenen leeren Platz zu ok-
kupieren und sich so als die Inkarnation des Willens der Gemeinschaft zu in-
szenieren. Damit wird wahre Demokratie allerdings unmöglich. Denn wie Laclau 
immer wieder betont, muss die echte demokratische Gesellschaft permanent die 
Kontingenz ihrer Grundlagen sichtbar machen.74 Mit anderen Worten, keine par-
tikulare Position des Diskurses darf den Ort des Universalen für sich okkupieren. 
Wenn man zeigen könnte, so Laclau, 

dass es schon in der Struktur der Signifikation etwas in der Ar t einer konstitutiven Un-

möglichkeit gäbe, wenn die essentielle Bedingung von Signifikation die Gegenwart von 

etwas wäre, das nicht signifizier t werden kann, dann wären wir der Lösung unseres 

Rätsels einen Schritt näher gekommen.75

Da, wie eben gezeigt, Laclau den antagonistischen Gesellschaftsdiskurs im Sin-
ne eines Sprachspiels begreift, macht es durchaus Sinn, dass er bei der Suche 
nach einem Modell für den leeren Signifikanten im Bereich der Rhetorik fündig 
wird und die Figur der Katachrese ins Spiel bringt. Katachresen sind zum einen 
konventionalisierte Metaphern, deren metaphorische Bedeutung im alltägli-
chen Sprachgebrauch nicht mehr wahrgenommen wird (Tisch-Bein, Fluss-Bett 
usw.). Zum anderen aber sind Katachresen vor allem Bildbrüche, d. h. Über-
tragungen von einem semantischen Feld in ein anderes bzw. die Kombination 
von eigentlich heterogenen Metaphern: »Die konjunkturelle Talsohle ist nur die 
Spitze des Eisbergs.«76 Auf diese Weise fungieren Katachresen als sprachliche 
Innovationsmotoren, da sie Ausdrücke für neuartige Gegenstände oder For-
schungsfelder kreieren. Die Katachrese ist somit ein figürlicher Ausdruck, dem 
kein wörtlicher entspricht, wodurch sie, wie Laclau hervorhebt, als Modus der 
Signifikation die Komplementarität von wörtlich und figürlich beseitigt.77 Daher 
ist die Katachrese keine spezifische Trope, sondern sie stellt eine Bewegung dar, 
die »in allen Tropen vorhanden ist und die Rhetorizität als solche auszeichnet. 

74 | »The only democratic society is one which permanently shows the contingency 
of its own foundations – in our terms, permanently keeps open the gap between the 
ethical moment and the normative order.« Ernesto Laclau: Identity and Hegemony. The 
Role of Universality in the Constitution of Political Logics. In: Judith Butler, Ernesto 
Laclau, Slavoj Zizek (Hg.): Contingency, Hegemony, Universality. Comtemporary Dia-
logues on the Left. London/New York 2000, S. 44-89, hier S. 86.
75 | Laclau: Ideologie und Post-Marxismus, S. 29.
76 | Hadumod Bußmann: Lexikon der Sprachwissenschaft. 2., völlig neu bearbeitete 
Aufl. Stuttgart 1990, S. 371.
77 | Vgl. Laclau: Ideologie und Post-Marxismus, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | GEORG MEIN

Wörtlich wären dann einfach jene Ausdrücke, die die Spuren der eigenen Rhe-
torizität verbergen; folglich wäre Rhetorizität für Sprache konstitutiv.«78

Überschaut man den bisherigen Gang der Argumentation, so fällt auf, dass 
Katachresen offensichtlich genau das leisten, was oben als Kennzeichen des Wit-
zes beschrieben worden ist, nämlich das Stiften von Ähnlichkeiten. Gleichzeitig 
sind Katachresen selbst häufig sehr witzig, weil sie durch das systematische Über-
treten semantischer Grenzen zunächst unstimmige sprachliche Bilder mitein-
ander verbinden und dadurch überraschen (Der Zahn der Zeit wird Gras darüber 
wachsen lassen). Katachresen sind Stilmittel zur Erzeugung von Komik. Um noch 
einmal das Zitat von Kant in Erinnerung zu rufen: »Der Witz paart (assimiliert) 
heterogene Vorstellungen, die oft nach dem Gesetze der Einbildungskraft (der 
Assoziation) weit auseinander liegen.«79 Die These wäre also, dass im Lachen 
ebenso wie in der Katachrese die Grenze zwischen dem figurativen und dem re-
ferenziellen Sinn unmöglich zu ziehen ist. Das Lachen ist insofern ein Grenzphä-
nomen, das Bedeutungsmuster jedweder Art sofort wieder subvertiert, es lässt 
sich als jener leere Signifikant lesen, der stets aufs Neue die Idee subvertiert, dass 
eine partikulare Position des demokratischen Diskurses den Ort des Universalen 
für sich okkupiert. Kein Wunder also, dass Umberto Ecos greiser Jorge als Ver-
treter einer Institution, die im bzw. von dem Glauben lebt, dass Omnia scrinia 
habet in pectore suo (der Kaiser trägt alle Archive in seiner Brust),80 alles unternimmt, 
um die Popularisierung eines solchen Mittels zu verhindern. Vergeblich, wie wir 
wissen. Denn der lachende, leere Signifikant poltert gerade dort besonders laut 
durch die Flure, wo das Haus wohl eingerichtet scheint und der Hausvater das 
Zepter schwingt. Natürlich stellt man einem solchen Hausgeist

keine schwierigen Fragen, sondern behandelt ihn – schon seine Winzigkeit ver führt 

dazu – wie ein Kind. »Wie heißt du denn?« fragt man ihn. »Odradek«, sagt er. »Und wo 

wohnst du?« »Unbestimmter Wohnsitz«, sagt er und lacht; es ist aber nur ein Lachen, 

wie man es ohne Lungen hervorbringen kann. Es klingt etwa so, wie das Rascheln in 

gefallenen Blättern.81

78 | Ebd.
79 | Kant: Anthropologie, § 51 (S. 537f.).
80 | Vgl. dazu auch Pierre Legendre: ›Die Juden interpretieren verrückt.‹ Gutachten zu 
einem klassischen Text. In: Ders.: Vom Imperativ der Interpretation. Wien/Berlin 2010, 
S. 165-188.
81 | Franz Kafka: Die Sorge des Hausvaters. In: Ders.: Gesammelte Werke in zwölf 
Bänden. Nach der Kritischen Ausgabe hg. von Hans-Gerd Koch. Frankfur t am Main 
2001, Bd. I, S. 222. 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012 - am 13.02.2026, 11:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

