I. Politik und Alltag:
Von Gespenstern und wirklichen Menschen

1.1 EIN MODISCHES BEGRIFFSVOKABULAR
EINST UND JETZT

Hiel} es vor rund einem Jahrzehnt noch, dass das Politische »in Deutschland eine
so schlechte Presse« hat, »dass man selbst in den Titeln von Publikationen den
Bezug darauf vermeidet« (Heil 2004, 233), lieBe sich eine solche Einschétzung
gegenwirtig kaum mehr iiberzeugend vertreten. Im Gegenteil. Der aktuelle
Trend zum Politischen greift vielmehr derart ausufernd um sich, dass Tobias Ni-
kolaus Klass fiir die Politische Theorie bereits vor einiger Zeit kritisch wie po-
lemisch anmerkte: »Ein Gespenst geht um im Reich der politischen Theorien,
und dieses Gespenst hat einen Namen: »>das Politische<.« (Klass 2010, 303)l Was
dabei herumspukt, ist — so das vielfach durchaus skeptische Urteil —, die »teils
sehr modische, teils sehr akademische Rezeption des philosophischen Denkens
des Politischen aus Frankreich« (Hirsch 2010, 336), die es den einen zufolge
hinter sich zu lassen gelte; die anderen hingegen orten ein neues, namlich radi-
kaldemokratisches Potenzial in dieser »Renaissance des Politischen« gerade an-
gesichts der »postmodernistische[n] Versuche, die Politik fiir beendet zu erkla-
ren« (Fliigel/Heil/Hetzel 2004b, 11).

1 Vgl. hierzu z.B. Das Politische (Hebekus/Matala de Mazza/Koschorke 2003); Was ist
das Politische? (Vollrath 2003); Autonomie und Heteronomie der Politik (Frankfurter
Arbeitskreis fiir politische Theorie und Philosophie 2004); Die Riickkehr des Politi-
schen (Flugel/Heil/Hetzel 2004a); Dimensionen einer neuen Kultur des Politischen
(Flatz/Felgitsch 2006); Das Politische und die Politik (Bedorf/Rottgers 2010); Das
Politische denken (Brockling/Feustel 2010a); Die politische Differenz (Marchart
2010).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Auch der Alltag prisentiert sich als »Modevokabel« (Kostlin 2004, 21) — zu-
nichst allerdings als eine der 1970er-Jahre (vgl. Elias 1978; Jeggle 1999, orig.
1978; Alheit 1983). Doch wie so vieles aus den 1970er-Jahren ist auch der All-
tag zwischenzeitlich recycled worden. Und wenngleich die Beschiftigung mit
dem Alltag wissenschaftlich nie gleicherma3en im Trend war wie gegenwiértig
das Politische: Ginzlich aus dem (wissenschaftlichen) Blickfeld verschwunden
ist der Alltag seither nie.

Mit den Ambivalenzen des Alltags greife ich diese beiden >Modeerscheinun-
genc< auf und stelle sie in einen kritischen Dialog. Ziel dieses Dialoges ist es, zu
zeigen, dass das politiktheoretisch bislang nahezu ausnahmslos ignorierte Kon-
zept des Alltags” in aktuelle politische Theorien eingeschrieben werden kann und
dass dadurch das Verstdndnis des Politischen grundlegend erweitert bzw. erneu-
ert wird. Drei Pramissen liegen dieser Zielsetzung zugrunde: erstens die Annah-
me, dass Theorien Ausdruck, Reflexions- und Bearbeitungsform politischer
Verhiiltnisse sind und dass folglich politische und konzeptuelle Verinderungen
miteinander verwoben sind; zweitens der Anspruch, die wissenschaftliche Aus-
einandersetzung mit dem Alltag als wissenschafts- und gesellschaftskritische In-
tervention zu verstehen; und schlieBlich drittens die Auffassung, dass Alltag ein
kritisches wissenschaftliches Konzept und kein Phianomen oder Erkenntnisobjekt
darstellt. Diese Priamissen will ich im Folgenden detaillierter begriinden und da-
mit die Grundlagen der Ambivalenzen des Alltags umreilien, ehe ich abschlie-
Bend die einzelnen Schritte zur hier vorgeschlagenen Neuorientierung des Politi-
schen iiber den Alltag skizziere.

1.2 PoLITICS IN MOTION: TRANSFORMATIONEN, KRISEN
UND POLITIKKONZEPTE

»Die Unterscheidung >Das Politische< und >Die Politik««, so kritisiert Niklas
Luhmann 1988, »halte ich fiir gekiinstelt. Sie ist ein Symptom der Versuche, Alt-
lasten der politischen Philosophie Europas zu retten in einer Zeit, die mit radikal
verdnderten Gesellschaftsstrukturen tagtédglich ihre Erfahrungen hat.« (Luhmann
zit. nach Vollrath 2003, 21) Und dennoch: Es ist die Differenzierung zwischen

2 Ausnahmen sind z.B.: in der Politischen Theorie Schmalz-Bruns 1989; in der Politi-
schen Didaktik Lange 2002, 2004; in der Politischen Philosophie Roberts 2006;
Hammer 2007; Antoniades 2008; im Bereich der Internationalen Beziehungen bzw.
Internationalen Politischen Okonomie Davies/Niemann 2002; Davies 2006; Hobson/
Seabrooke 2007; Sekler 2011.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 15

>dem Politischen< und >der Politik< — Ernst Vollrath fiihrt dafiir den Begriff der
»politischen Differenz« (Vollrath 2003, 33) ein —, die die gegenwirtigen Debat-
ten iiber einen Politikbegriff maBgeblich préigt3 (vgl. z.B. Bedorf/Rottgers 2010;
Brockling/Feustel 2010a; Marchart 2010). Verhandelt wird die politische Diffe-
renz mit Bezug auf verschiedene Theoretiker_innen: Carl Schmitts 1932 er-
schienene und auf einen Vortrag von 1927 zuriickgehende Schrift Uber das Poli-
tische (1996, orig. 1963) steht dabei ebenso Patin wie Hannah Arendts Politik-
begriff, den sie in den 1950er-Jahren entwickelt hat (Arendt 2002, orig. 1958;
2003, orig. 1993). Als Angelpunkt fiir die in der franzosischen politischen
Gegenwartsphilosophie bezeichnende Narration tiber das Politische dient die von
Philippe Lacoue-Labarthe und Jean-Luc Nancy zu Beginn der 1980er-Jahre vor-
genommene Bestimmung der Politischen Philosophie gerade anhand dieser Dif-
ferenzierung4 (Lacoue-Labarthe/Nancy 1981, 15), die mit der Antrittsvorlesung
Pierre Rosanvallons am College de France zwanzig Jahre spiter diskursiv ver-
festigt wurde (Rosanvallon 2003). In der gegenwértigen Politischen Theorie und
insbesondere in ihren radikaldemokratischen Varianten erweisen sich Chantal
Mouffes sowie Jacques Rancieres Theorien des Politischen als zentrale Refe-
renzfiguren fiir ein Denken der politischen Differenz.

Fiir meine erste Primisse greife ich allerdings weder Schmitt noch Arendt,
Rosanvallon oder Nancy, Mouffe oder Ranciere auf. Stattdessen beziehe ich
mich auf Paul Ricceurs Theoretisierung des Politischen. Nicht so sehr deshalb,
weil er in seinem Artikel Das politische Paradox (Ricceur 1974, orig. 1957) eine
Unterscheidung zwischen »le politique« (das Politische) und »la politique« (die

3 Der »differentielle Gebrauch« wurde, wie Ernst Vollrath mit Verweis auf Reinhart
Kosellecks begriffsgeschichtliche Auseinandersetzung ausfiihrt, erstmals von Carl
Schmitt eingefiihrt. Das »Politische« bezeichne »den Intensitditsgrad einer Assoziation
oder Dissoziation von Menschen«, und daher handle es sich »um einen Begriff des
Politischen, nicht der Politik« (Koselleck zit. nach Vollrath 1989b, 1074, Herv. i.0.).
Das Verstindnis dieser in unterschiedlichen Sprachen feststellbaren Differenzierung
sei allerdings »keineswegs vollkommen einheitlich«, sondern habe in den »einzelnen
Sprachen eine unterschiedliche Stirke und Richtung angenommen« (Vollrath 1988,
314). Fir eine mogliche Systematisierung der einzelnen Ansitze vgl. z.B. Bedorf
2010; Brockling/Feustel 2010b; Marchart 2010.

4 Zentral fiir die Ausarbeitung dieser Positionen war das Centre de recherches philo-
sophiques sur le politique (vgl. Ferry/Nancy/Lyotard/Balibar/Lacoue-Labarthe 1981;
Rogozinski/Lefort/Ranciere/Kambouchner/Soulez/Lacoue-Labarthe/Nancy 1983).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Politik)’ und mithin eine Spielart der politischen Differenz explizit benannt und
ausgearbeitet hat. Entscheidend ist fiir mich vielmehr, dass eine politische Krise,
ndmlich die ungarische Revolution 1956, ihn zur Neubestimmung des Politi-
schen und zur Ausarbeitung dieser politiktheoretischen Differenzierung veran-
lasste.® Im Anschluss an Ricceur will ich also, und dies ist zugleich meine erste
Priamisse, die Verschriankung von politischer Theorie und Praxis betonen. In die-
sem Sinne begreife ich Theorien des Politischen zugleich als Ausdruck und Ref-
lexionsform politischer Verhiltnisse.

Die ungarische Revolution 1956 und deren »blutige Niederschlagung« (Ri-
ceeur 1974, 248, Fn. 1) durch die Warschauer-Pakt-Truppen bilden den politi-
schen Hintergrund fiir Ricceurs kritische Auseinandersetzung mit dem Politik-
verstandnis des Marxismus sowie mit dem »Problem der Macht im Sozialismus«
(ebd., 265) und fiihren ihn zur Unterscheidung zweier Politikbegriffe: >Das Poli-
tische« sei »verniinftige Organisation« und existiere »ohne Unterla«; sein Sinn
konne allerdings erst »im Riickblick« erkannt werden (ebd., 257). >Die Politik<
hingegen entfalte sich »im Vorausblick« und impliziere »Entscheidung: Wahr-
scheinlichkeitsanalyse der Lage, Wahrscheinlichkeitsberechnung der Zukunft«
(ebd.). Sie existiere »lediglich in den groen Augenblicken, in den >Krisens, in
den >Wendepunktens, in den Knotenpunkten der Geschichte« (ebd.). Auf dem
Spiel stehe »Eroberung«, aber auch »Erhaltung der Macht« (ebd., 258) durch
staatlich-souveridne Entscheidungsmacht. Es ist demzufolge »>die Politik¢, die fiir
Ricceur zum »Problem des politischen Bosen« wird (ebd.), zu seiner Zeit insbe-
sondere die »sozialistische Macht« (ebd., 264).7 Dabei werde »[d]as Politische
als Ordnung« durch »die Politik als Entscheidung und Handlung abhingig und
wandelbar gemacht« (Palonen 1989, 106). Als demokratiepolitische Konsequenz
schlidgt Ricceur allerdings nicht etwa vor, staatliche Macht abzuschaffen, sondern

5 Wihrend im deutschsprachigen politikwissenschaftlichen Kontext die Unterscheidung
zwischen politics, policy und polity gebréauchlich ist (vgl. z.B. Alemann 1995, 142f.),
wird im Franzosischen vielfach zwischen le, la und les politiques unterschieden (vgl.
2.B. Bonfils-Mabilon/Etienne 1998, 18-21).

6  So jedenfalls beschreibt es der Ubersetzer Romain Leick. Le paradoxe politique wur-
de erstmals 1957 in der franzosischen Zeitschrift Esprit veroffentlicht (vgl. dazu
Ricceur 1974, 248).

7  Ricceur fithrt dazu aus: »[D]ie Rationalitét eines Planstaates, der es unternimmt, lang-
fristig die Klassengegensitze aufzuheben, und der sich gar den Anspruch stellt, die
Einteilung der Gesellschaft in Klassen zu beenden, ist grofer, und deshalb ist auch
seine Macht grofBer, und die seiner Tyrannis zur Verfiigung stehenden Mittel sind
ebenfalls grofer.« (Ricceur 1974, 268)

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 17

vielmehr, sie demokratisch zu kontrollieren. »Wenn unsere Analyse des Parado-
xes der Macht richtig ist, wenn der Staat tatsichlich zugleich rationaler und lei-
denschaftlicher als das Individuum ist, dann liegt das grof3e Problem der Demo-
kratie in der Kontrolle des Staates durch das Volk.« (Ebd., 265f., Herv. i.0.)

Dass eine Beschiftigung mit und eine Theoretisierung von Politik in den
>westlichen< Debatten der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts oftmals auf einer
kritischen Auseinandersetzung mit dem »totalitdren Staat« (Gauchet 1990, 207)
und dabei zum Teil mageblich mit dem Stalinismus beruhte, lie3e sich an zahl-
reichen weiteren Theorien verdeutlichen. Die politischen Schlussfolgerungen
konnten jedoch unterschiedlicher nicht sein, wie etwa der Gegensatz zwischen
Hannah Arendts Republikanismus (vgl. Arendt 2001, orig. 1951; Arendt 1994,
orig. 1963) und Cornelius Castoriadis’ Pladoyer fiir einen Sozialismus als autono-
me Gesellschaft verdeutlicht (vgl. Castoriadis 1990). Nicht zuletzt entbrannte in
diesem Zusammenhang die Diskussion dariiber, ob Politik mit oder ohne Staat zu
machen sei — und falls mit dem Staat, in welcher Form staatlicher Organisation.

Spitestens mit Ende des Kalten Krieges motivieren jedoch andere Referenz-
punkte als die Wirkméchtigkeit des totalitdren Staates bzw. andere »Briiche«
(Palonen 1989) die »konzeptionelle Innovation« (Marchart 2010, 55) im Denken
des Politischen. So identifiziert Ulrich Beck Anfang der 1990er-Jahre zwei Er-
eignisse als sogenannte »Schliisselerfahrunge[n]«, die »Reaktorkatastrophe von
Tschernobyl« 1986 und den »Zusammenbruch der Berliner Mauer« 1989, die ei-
ne »neue Epoche des Politischen« (Beck 1993, 9f.) einleiten und folglich einen
neuen Begriff des Politischen erforderlich machen.

Uber die Problematisierung der Ara des Kalten Kriegs hinaus und den Nebel,
der sich iiber eine theoretische Auseinandersetzung mit marxistischen Theorien
des Politischen zu legen schien, ehe erst zogerlich Marx’ Gespenster (Derrida
2004, orig. 1993) wieder heraufbeschworen wurden, kennzeichnet die >westli-
che< Theoretisierung von Politik eine zweite Tendenz. Dies ist die kritische Aus-
einandersetzung mit den ab den 1970er-Jahren eingeleiteten politdkonomischen
Transformationen, die je nach theoretischer Perspektive als post- oder spitmo-
derne, postfordistische oder neoliberale Umbruchprozesse begriffen werden. Wie
in den politiktheoretischen Diskussionen iiber Demokratie und Totalitarismus
stehen auch in diesen Debatten iiber ein angemessenes und zugleich kritisches
Politikverstdndnis die Aufgaben und Funktionen des (National-)Staates zur Dis-
kussion; nun allerdings nicht mehr angesichts eines unter »Stalin, Hitler und
Mao« (Gauchet 1990, 207) totalitiar wirkenden Staates bzw. eines stalinistischen
»Herrschaftssystem[s]« der »Ausbeutung, Unterdriickung, totalitiren Terror[s]
und kulturelle[r] Verdummung« (Castoriadis 1990, 329). Nun geht es vielmehr
um jene sich wandelnden komplexen Prozesse, die das Verhéltnis von Politik,

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Okonomie und Gesellschaft neu bestimmen. Gemeint ist der zunehmende Riick-
zug des (Sozial-)Staates und dessen Okonomisierung, die unter anderem als Neoli-
beralismus, »Postdemokratie« (Ranciere 2002, orig. 1995; Crouch 2008, orig.
2004) oder gegenwirtig auch als »autoritdrer Wettbewerbsetatismus« (Oberndorfer
2012) beschrieben werden.

Dass dieser Riickzug allerdings weniger als Steuerungsverlust denn als Steue-
rungsverzicht (vgl. Sauer 2001a, 297) und zudem nur als partieller Riickzug zu
verstehen ist, wird nicht zuletzt mit Blick auf rezente Transformationsprozesse
deutlich. Denn der Riicknahme von (Sozial-)Staatlichkeit steht in letzter Zeit
auch eine Zunahme kontrollierender, disziplinierender und gewaltférmiger sowie
autoritdrer (national-)staatlicher Politiken gegeniiber: etwa durch verstirkte
Uberwachungs- und Sicherheitspolitiken nach 9/11 oder bei der Abschottung des
Schengen-Raums, durch restriktive Asyl- und Migrationsregime, durch zuneh-
mende staatliche Repressionen gegeniiber und Kriminalisierung von zivilgesell-
schaftlichen Politiken und Protestformen oder auch durch die aktuellen Austeri-
tatspolitiken. Dartiber hinaus wird das »Schwinden staatlicher Souverdnitét«
(Brown 2010, 22, Ubers. B.B.) angesichts neoliberaler Rationalitit, internationa-
ler Institutionen sowie postnationaler Gesetzgebung durch neue Phantasmen der
Souveridnitit konterkariert — Phantasmen, die sich, wie Wendy Brown deutlich
macht, in Politiken des »walling« (ebd., 25), also im Bau neuer Mauern und
Grenzzdune, materialisieren. Staaten, supranationale Organisationen wie etwa
die EU-Agentur Frontex sowie nicht-staatliche Biirger_inneninitiativen sind da-
bei gleichermaflen an diesem Prozess der Rekonstituierung und Reformulierung
(national-)staatlicher Souverinitit beteiligt.

Die aktuellen Veridnderungen von Staatlichkeit ebenso wie die damit ver-
kniipften weltweiten multiplen Krisen seit Beginn der 2000er-Jahre driicken sich
schlieBlich auch auf andere, politiktheoretisch nicht weniger interessante Art und
Weise aus: Tahrir-Platz, Puerta del Sol, Wall Street, Gezi-Park — alle diese Orte
zeigen als politische Referenzfiguren der jiingeren Vergangenheit nicht nur einen
zunehmenden Vertrauensverlust in politische Parteien an, sondern machen auch
deutlich, dass die Organisation des Politischen weltweit umkadmpft ist. Die poli-
tischen Kidmpfe artikulieren sich dabei in Politiken der Strafe, »emotionalen
Aufstinden« (Bargetz/Freudenschuss 2012) oder der Hervorbringung »nicht-
reprisentationistischer« Politikformen (vgl. Lorey 2012, 9), etwa der 15M- und
der Occupy-Bewegung, ebenso wie in Bewegungen und Projekten wie der com-
mons-Bewegung oder buen vivir, die auf eine alternative Okonomie und Res-
sourcenverteilung abzielen — Entwicklungen, die gleichfalls in gegenwiértige
Theoretisierungen des Politischen eingehen.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 19

Die >westlichen< Debatten iiber das Politische zeichnen sich also bis etwa in
die 1980er-Jahre im Wesentlichen durch eine Kritik aus, die sich im Spannungs-
feld zwischen Kapitalismus, Demokratie und Autoritarismus bewegt und die sich
nicht zuletzt als Kritik am repressiven (real-)sozialistischen Staat duflert — ohne
damit notwendigerweise marxistische Perspektiven zu verwerfen. Im Unter-
schied dazu verweisen neuere Theorien des Politischen vor allem auf eine Kritik
an neoliberalen (und zunehmend autoritiren) Politiken und einer damit verbun-
denen postdemokratischen Konstellation.

Nicht unterschlagen mdochte ich an dieser Stelle allerdings — und nicht zuletzt
angesichts der Politik von Wissen und Wissensproduktion —, dass ich mich in
meiner Auseinandersetzung mit ausgewéhlten Theorien des Politischen und des
Alltags (Kapitel II, Kapitel IIT) ausschlieBlich auf >westliche« Ansitze beziehe,
die sich grofteils durch eine Engfiihrung auf Staaten des Globalen Nordens so-
wie die konzeptionelle Ausblendung transnationaler Zusammenhénge ausweisen
— trotz Kolonialismus und (formaler) Entkolonisierung, die diese Zeitspanne, auf
die sich die Theorien beziehen, gleichfalls kennzeichnen. Es ist eine Verengung,
die ich an dieser Stelle benennen will und die ich vor allem im Schlussteil (Kapi-
tel V) zu konterkarieren versuche. Dies kann und soll jedoch nicht dariiber hin-
wegtduschen, dass sie durch die vorgenommene Rezeption der ausgewdihlten
Ansitze gleichfalls reproduziert und fortgefiihrt wird.

Mit der ersten Priamisse betone ich, dass Theoretisierungen und mithin auch
Theorien des Politischen nicht losgelost von politischen Verhéltnissen begriffen
werden konnen, sondern vielmehr auch Ausdruck dieser Verhiltnisse sind. Die
Arbeit an Begriffen, Konzepten und Theorien verstehe ich daher im Anschluss
an Alex Demirovi¢ nicht als »intellektuelles Glasperlenspiel« (Demirovi¢ 1995,
204), sondern als politische und, wie Jane Flax betont, systematische und kriti-
sche Beschiftigung mit alltdglichen Erfahrungen (vgl. Flax 1993, 80f.). Eine
solche Arbeit ist, wie Karl Marx schreibt, eine »Selbstverstindigung [...] der
Zeit iiber ihre Wiinsche und Kidmpfe« (Marx 1974, orig. 1843, MaR, 346). Folg-
lich gilt es Politische Theorie als »Teil des wissenschaftlichen Bemiihens der Er-
kldrung realer Vergesellschaftung [zu] begreifen; ihr Gegenstand ist nicht allein
geistesgeschichtlich, sondern realgesellschaftlich konstituiert« (Greven 1999,
21). Im Anschluss an Ricceur erweist sich die Auseinandersetzung mit dem Poli-
tischen nicht zuletzt als Effekt einer »Konstellation der Krise« (Marchart 2010,
55). Denn »wenn sich die [...] Wirklichkeit in einer Weise dndert, so daf} sie
nicht mehr mit dem verfiigbaren >Netz< an Begriffen, Kategorien und Hypothe-
sen erfalt werden kann«, miissen sich auch die »Theorien dndern« (Benz 1997,
9). Theorien sind also, wie auch Eva Kreisky und Birgit Sauer betonen, »Ant-
worten auf konkrete soziale und politische Problemlagen« (Kreisky/Sauer 1997,

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

28), und daher folgen »die Veridnderungen der Theorie denen der Politik« (Fra-
ser 2004, 454).

Allerdings betrachte ich Theorien nicht nur als Ausdruck und Reflexions-
form politischer Verhiltnisse. Theorien sind, so will ich mit der ersten Primisse
ebenso unterstreichen, »als performative Handlungen Teil des politischen Pro-
zesses« (Demirovi¢ 1995, 210) und spiegeln Wirklichkeit nicht nur wider, son-
dern stellen sie auch her: Sie konnen neue Perspektiven, mitunter Handlungsper-
spektiven, identifizieren, aber auch Machtverhiltnisse legitimieren und diese
damit letztlich festschreiben. In »der gesellschaftlichen Praxis«, so formuliert
Max Horkheimer, steckt »immer auch das vorhandene und angewandte Wissen;
die wahrgenommene Tatsache ist daher schon vor ihrer bewussten, vom erken-
nenden Individuum vorgenommenen theoretischen Bearbeitung durch menschli-
che Vorstellungen und Begriffe mitbestimmt« (Horkheimer 1975, orig. 1937,
13). Politische Theorien handeln also »nicht nur von Gesellschaften«, sondern
»wirken« auch in ihnen (Greven 1999, 21). Dorothy Smith spricht in diesem Zu-
sammenhang von den »konzeptuellen Praxen der Macht« (Smith 1990) und arti-
kuliert damit die Androzentrismuskritik feministischer (Wissenschafts-)Theorie;
als Praxen der Macht sind Begriffe und Konzepte folglich niemals »unschuldig«
(Flax 1992). Zugleich sind Theorie und Wissensproduktion, so betont Mona Sin-
ger, aber immer auch »Interaktion, Eingreifen und Veridndern« (Singer 2010, 300).
Und dies bedeutet nicht nur, dass »die Welt, wie wir sie haben, anders aussehen
konnte, sondern auch, dass die Verantwortung dafiir zu tibernehmen ist, wie sie
aussieht« — gerade »weil sie auch anders aussehen konnte« (Singer 2005, 211).

Theorie ist also nicht als (exklusive und exkludierende) Form akademischer
Professionalisierung zu verstehen, die im Elfenbeinturm der Wissenschaft die
gesellschaftlichen Verhiltnisse nicht wahrzunehmen vermag (vgl. auch Brown
2005, 71). Gleichwohl gehe ich nicht davon aus, dass Theorie Handlungsanlei-
tungen fiir Politik entwickeln und bereitstellen kann oder sollte — weder im Sinne
der gegenwirtigen Kommodifizierung und Okonomisierung von Wissenschaft
noch als blueprints fiir emanzipatorische politische Praxen. Vielmehr folge ich
hier dem politischen Projekt der Cultural Studies und halte mit Stuart Hall (2000,
orig. 1992) zusammenfassend fest: »Nicht Theorie als der Wille zum Wissen,
sondern Theorie als eine Reihe umké@mpfter, lokalisierter, konjunktureller Wis-
senselemente, die in einer dialogischen Weise debattiert werden miissen. Aber
auch als eine Praxis, die immer iiber ihre Intervention in einer Welt nachdenkt,
in der sie etwas verandern, etwas bewirken konnte.« (Ebd., 50f.)

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 21

1.3 DER ALLTAG ALS WISSENSCHAFTLICHER
SCHAUPLATZ

1.3.1 Alltag: Wissenschaftlich iberfallig ...

Wihrend die Auseinandersetzung mit Politik ideengeschichtlich weit in die An-
tike zuriickreicht® und auch gegenwirtig Debatten iiber das Politische inspiriert,
galt Alltag lange Zeit als banal und wissenschaftlich unbedeutend. So kritisiert
auch Henri Lefebvre die Philosophie, die seit Platon in einem negativen Verhilt-
nis zum Alltagsleben gestanden habe, indem sie darauf abzielte, sich als auBer-
gewoOhnliche und privilegierte Beschéftigung vom Alltagsleben gerade abzuhe-
ben (vgl. Lefebvre 1987a, 96). Erst Karl Marx’ historischer Materialismus iiber-
wand in den Augen Lefebvres diesen Bias zumindest teilweise, indem er mit der
Arbeit das >wirkliche Leben« ins Zentrum philosophischer Uberlegungen riickte.
Auch die Geschichtswissenschaft befasste sich nur selten mit den Dingen und
Ereignissen des tdglichen Lebens. Archiviert, katalogisiert und zur Erzdhlung
ausformuliert wurden bis ins 20. Jahrhundert vor allem die >gro3en Ereignissex,
die Kriege und Eroberungsziige, mit ihren Herrschern, Feldherren und Staats-
maénnern.

Mit dieser Diagnose soll jedoch nicht unterstellt werden, dass es vor dieser
Zeit kein Alltagsleben gab. Bezeichnend ist gleichwohl, dass die wissenschaftli-
che >Erfindung« des Alltags mit einer Veridnderung des Alltagslebens angesichts
der Durchsetzung westlich-kapitalistischer Organisations- und Produktionswei-
sen einherging (vgl. Lefebvre 1972, orig. 1968; Heller 1978a; Lefebvre 1987a;
Gardiner 2000; Felski 2000). Eine Ausnahme ist hier freilich die Volkskunde/
Europédische Ethnologie, deren genuiner Gegenstand seit ihren Anfidngen im 18.
Jahrhundert das Alltdgliche war (vgl. Jeggle 1999, 88; aktuell Schmidt-Lauber
2010): »Erndhrung, Hausbau, Kleidung, aber auch Denk- und Glaubenssysteme
bzw. die unter dem Begriff Sitte gefassten kulturellen Verhaltensnormen« (Lipp
1994, 78). Allerdings kam es auch hier erst in den 1970er-Jahren zu einer umfas-
senden Theoretisierung von Alltag (vgl. ebd., 81; Tschofen 2006, 94).

Vor allem mit Beginn des 20. Jahrhunderts wird der Alltag in der >westli-
chen< Wissenschaftslandschaft verstirkt ins Visier genommen. Georg Simmel
weist in seiner Philosophie des Geldes (1989, orig. 1900) darauf hin, dass die
Transformationen der Moderne umfassende Veridnderungen in jedem Partikel
des tdglichen Lebens bewirken, die es zu untersuchen gelte. Vier Jahre spiter

8 Vgl. dazu z.B. Massing 1973; Sellin 1978; Benhabib/Nicholson 1987; Meier 1989;
Weinacht 1989; Vollrath 1989a, 1989b; Goldschmidt 1990.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

riickt Sigmund Freud den Alltag ins wissenschaftliche Licht, indem er in Zur
Psychopathologie des Alltagslebens (1965, orig. 1904), wie Walter Benjamin zu-
treffend anmerkt, Dinge »isoliert und zugleich analysierbar« macht, die zuvor
vollig unbemerkt »im breiten Strom des Wahrgenommenen« (Benjamin 1977,
160f.) mitgeschwommen sind. Georg Lukdcs, der zunichst eine romantisierende
Vorstellung von Alltag vertreten hatte, setzt sich in Geschichte und Klassenbe-
wufstsein (1981, orig. 1923) und der darin entwickelten Theorie der Verdingli-
chung kritisch mit dem Alltag auseinander. Durch seinen Blick auf die Subjekte
ebnet er gleichzeitig den — fiir eine kritische Theorie des Alltags zentralen — Weg
zu einer »Philosophie der Praxis« (vgl. Roberts 2006). Diese Bezeichnung geht
auf Antonio Gramsci zuriick, der sich wihrend seiner Zeit in faschistischer Haft
ab Ende der 1920er-Jahre gleichfalls mit dem Alltag auseinandergesetzt hatte.
Gramsci (1994) begreift alltdgliche Praxen und insbesondere den »>Alltagsver-
stand< als Terrain und Einsatzpunkt von Hegemonie. Ebenfalls in den 1920er-
Jahren entwickelt der zu diesem Zeitpunkt junge Henri Lefebvre sein Interesse
fiir den Alltag und tritt dabei in Kontakt mit den Surrealisten André Breton und
Tristan Tzara. Thre divergierenden Antworten auf die Frage, wie es denn moglich
sei, dem Alltag zu entkommen, fiihren jedoch zum Zerwiirfnis. Wihrend die
Surrealisten die Poesie betonen, setzt Lefebvre, inspiriert von der russischen Re-
volution und — wie er spiter einrdumen wird — voller Illusionen, auf die Revolu-
tion (vgl. Lefebvre 1975d; Hess 1988, 52).

Etwa zur selben Zeit setzt auch eine phdnomenologische Auseinandersetzung
mit dem Alltagsleben ein, wie Martin Heidegger in Sein und Zeit (1949, orig.
1927) mit dem Begriff der Alltdglichkeit und der daran orientierten Hermeneutik
verdeutlicht. Ebenso stellt Edmund Husserl (1954) in seinem Spétwerk das All-
tagsleben in den Mittelpunkt seines philosophischen Interesses und seiner Wis-
senschaftskritik und fiihrt in diesem Zusammenhang den Begriff der Lebenswelt
ein. Jahre spiter wird Alfred Schiitz diesen Begriff fiir die Entwicklung einer
phidnomenologischen Soziologie aufgreifen, der letztlich auch in den Titel seines
— posthum von Thomas Luckmann fertiggestellten — Hauptwerkes Strukturen der
Lebenswelt (1975) eingehen wird. Alltag gilt hier als Sphire intersubjektiver
Sinnkonstruktion. Im Unterschied zu diesem »egologischen« (Habermas 1981b,
196) Verstindnis der Lebenswelt entwickelt Jiirgen Habermas in der Theorie des
kommunikativen Handelns (1981a, 1981b) ein kommunikationstheoretisches
Konzept der Lebenswelt und etabliert damit zugleich ein zweistufiges Gesell-
schaftsmodell: Auf der einen Seite steht die Lebenswelt und die der »kommuni-
kativen Alltagspraxis innewohnende Rationalitdt« (Habermas 1981a, 37); auf der
anderen Seite findet sich das System, das einer Logik der 6konomischen und bii-
rokratischen Zweckrationalitit und des strategischen Handelns folgt. Das Ver-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 23

hiltnis von System und Lebenswelt ist dabei nicht zuletzt geprigt durch »koloni-
alisierende Ubergriffe der Systemimperative auf lebensweltliche Bereiche« (Ha-
bermas 1995, 36, orig. 1962).

Entscheidend erscheint mir, dass in allen diesen — durchaus unterschiedli-
chen — Auseinandersetzungen der Eintritt des Alltags in die Wissenschaften mit
einer Kritik an tradierten wissenschaftlichen Erkenntnisgegenstinden, Methoden
und Fragestellungen verbunden ist. Dies fiihrt mich dazu — und damit benenne
ich einen Aspekt meiner zweiten Primisse —, dass die wissenschaftliche Beschéf-
tigung mit dem Alltag zumeist auch das Ziel, zumindest aber das Potenzial wis-
senschaftspolitischer Intervention birgt, geht es doch darum, wissenschaftliche
und nicht zuletzt disziplindre Ausschlussbedingungen und -mechanismen in den
Blick zu nehmen. Zugleich werden mit der Wende zum Alltag Macht und Politik
neu fokussiert (vgl. Eley 1994).

Fiir mein Anliegen will ich zudem jene Ansétze und Perspektiven fokussie-
ren, die in ihrer Auseinandersetzung mit dem Alltag die wissenschaftskritische
mit einer gesellschaftskritischen Dimension verbinden — und dieser Aspekt ver-
vollstindigt meine zweite Pramisse. Konkret richtet sich die Kritik dieser Ansiit-
ze haufig gegen die Durchsetzung kapitalistischer Produktions- und Organisati-
onsweisen sowie vergeschlechtlichte, rassistische und nationalistische Herr-
schaftsverhéltnisse. So etwa wird der Ausschluss nicht-hegemonialer kultureller
Projekte von den (britischen) Cultural Studies als »Kultur-Elitarismus« (Lutter/
Reisenleitner 2005, 29) und folglich als Praxis der Produktion und Reproduktion
sozialer Ungleichheit kritisiert. In den Cultural Studies riickt stattdessen Alltags-
kultur ins Zentrum des wissenschaftlichen Erkenntnisinteresses, indem Kultur,
wie Raymond Williams vorschlégt, als »a whole way of life« begriffen wird
(Williams 1975, orig. 1961).

In der Geschichtswissenschaft wird mit dem Konzept der >Geschichte von
unten< bzw. der sich in den 1970er/80er-Jahren formierenden Alltagsgeschichte
eine doppelte Kritik formuliert:” zum einen eine Kritik an der auf soziodkonomi-
sche Bedingungen ausgerichteten Sozialgeschichte und dem damit verkniipften
Ausschluss der titigen Subjekte und ihrer Erfahrungen; zum anderen eine Kritik
am Historismus und dessen Aufmerksamkeit fiir — zumeist >westliche< — Konige
und Herrscher als vermeintlich ausschlieBliche Produzenten von Geschichte und
primédre Referenten der Geschichtsschreibung. Mit der geschichtswissenschaftli-
chen Hinwendung zum Alltag werden Lebensweisen und -bereiche ebenso wie
soziale Praxen jenseits politischer Institutionen als wissenschaftliche Leerstelle

9 Dariiber hinaus beschiftigt sich die Geschichtswissenschaft der Annales-Schule mit
den Phinomenen des Alltags (vgl. Braudel 1985, orig. 1979).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

identifiziert. Geschichte wird, so die Einwénde, eben nicht nur >von oben¢, son-
dern auch in den alltdglichen Titigkeiten >gemacht<, nicht zuletzt indem gesell-
schaftliche Verhiltnisse alltdglich >angeeignet< werden (vgl. Liidtke 1994). Da-
mit insistiert die Alltagsgeschichte darauf, die tdtigen Menschen als Teil ihrer ei-
genen Geschichte in die Historiografie mit einzuschlieen (vgl. z.B. Niethammer
1983-1985; Lidtke 1989; Berliner Geschichtswerkstatt 1994; Schulze 1994).

Mit dem Bezug auf den Alltag kritisieren feministische Forscherinnen seit
den 1960er-Jahren vor allem vergeschlechtlichte und vergeschlechtlichende
AusschlieBungsmechanismen. Der Ausschluss von Frauen als Wissenschaftle-
rinnen ebenso wie die wissenschaftliche Ausblendung alltdglicher Erfahrungen
und Lebenswelten von Frauen wird damit als androzentrisch entlarvt (vgl. z.B.
Smith 1975; Wierling 1989; Davin 1994; Haug 1994; Smith 1998). Dabei wird
die Ignoranz gegeniiber der Strukturkategorie Geschlecht und die Zentrierung
auf minnliche Lebensbereiche selbst in jenen Kontexten beklagt, die — wie die
Cultural Studies — in ihren Arbeiten den Alltag zwar grundsitzlich in den Mittel-
punkt stellen, diesen aus Geschlechterperspektive letztlich jedoch einseitig in
den Blick nehmen (vgl. kritisch z.B. McRobbie 1982; Langbauer 1992). Dies be-
legen in den spéten 1970er-Jahren Debatten und Initiativen der Women'’s Studies
Group am Center for Contemporary Cultural Studies (CCCS) (vgl. Dworkin
1997, 176, 287, FN 120; Dawin 1994), der 1964 von Richard Hoggart gegriinde-
ten und bis zur SchlieBung 2002 fithrenden Institution der Cultural Studies. Im
Gegensatz zur vorherrschenden Ausrichtung der Cultural Studies auf ménnliche
Arbeiterkultur setzt sich diese Gruppe in ihren Forschungen verstdrkt mit Méad-
chenjugendkulturen (vgl. z.B. Garber/McRobbie 1996, orig. 1976) bzw. familia-
ren Fragen auseinander. Ab Beginn der 1980er-Jahre werden in diesem Zusam-
menhang insbesondere Rassismus bzw. rassisierende Wissensproduktionsver-
héltnisse zum Thema und mithin auch die kritische Auseinandersetzung mit ei-
nem white middle class feminism (Carby 2005, orig. 1982; vgl. auch Dworkin
1997, 180f.).

1.3.2 ... oder uiberfliissig?

Zu diesem Zeitpunkt, zu Beginn der 1980er-Jahre, ldsst sich in den Auseinander-
setzungen mit dem Alltag eine Zisur erkennen. Denn von nun an scheint die ge-
sellschaftskritische Dimension in vielen alltagstheoretischen Ansétzen sukzessi-
ve aus dem Blick zu geraten, wie kritische Stimmen in der Soziologie monieren.
»[S]chwer beladen mit dem Gewicht theoretischer Reflektionen« sind fiir Nor-
bert Elias (1978) bereits jene wissenschaftlichen Debatten in den 1970er-Jahren,
in denen Alltag geradezu zum »Schliisselbegriff« geworden sei (ebd., 22). Was

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 25

dieser »modische Begriff des Alltags« (ebd., 25) jedoch meine, sei grofBteils un-
klar (ebd., 22). Der »Gegner, mit dem man im Kampfe liegt«, bleibe »im Halb-
dunkel« (ebd.). Offenkundig werde, so Elias’ Kritik weiter, dass in diesen Theo-
rien die Annahme einer von anderen gesellschaftlichen Bereichen getrennten
»Sondersphire mit eigener Struktur und einer gewissen Autonomie« vorausge-
setzt werde, die »ewig und unwandelbar« sei (ebd., 29). Ahnlich duBert Stephen
Crook zwanzig Jahre spiter seine Kritik an einer (romantisierenden) Verkldarung
einer vom Politischen und Okonomischen losgelosten Vorstellung von Alltag
und bezeichnet daher die Rede vom Alltag als »fashionable attention« (Crook
1998, 523). Sozialwissenschaftlich unbrauchbar sei der Alltagsbegriff, da Alltag
einseitig als Ort der Einheit, Widerstdndigkeit und des »Lebens« zelebriert wer-
de — etwa bei Jiirgen Habermas, Anthony Giddens und Michel de Certeau. »The
privileging of the everyday proceeds through the construction of dualisms in
which one side of the duality is assigned to established and pathological power
while the other is assigned to resistant subordinates.« (Ebd., 536)

Auch die in den geschichtswissenschaftlichen Debatten der 1980er-Jahre im
deutschsprachigen Raum gedufBerte Kritik an der Alltagsgeschichte beanstandet,
wie Hans-Ulrich Wehler verdeutlicht, einen »romantisch verkliarenden Pseudo-
realismus« (Wehler 1983, 102). Geschichte werde einmal mehr anhand von Er-
eignissen und Personlichkeiten, jetzt allerdings nicht mehr aus der Perspektive
der »groflen Staatsmédnner«, sondern aus jener der »kleinen Leute« — bzw. zutref-
fender Ménner — geschrieben, wohingegen gesellschaftliche Strukturen weitge-
hend ausgeblendet wiirden. »War der geschmeidige Diplomat, der erfolgreiche
Politiker Leopold v. Rankes Lieblingsfigur, ist der trutzige Industrieprolet, der
Bauernbandit, der allgegenwirtige Schweijk der Heros der neuen alltagsge-
schichtlichen Studien.« (Ebd., 103)

Kritik an einer Uberbewertung des Alltags(-lebens) als eines Potenzials fiir
Widerstindigkeit trifft seit den 1980er-Jahren insbesondere Arbeiten im Umfeld
der Cultural Studies. Als »turn to the popular« (Roberts 2006, 72) bzw. »beliebig
gewordene[r] kulturelle[r] Populismus« (Horak 1994, 6) wird die allzu optimisti-
sche Einstellung kritisiert, Mikropraktiken im Alltag als politisch subversive Ge-
staltungskrifte zu deuten (Winter 2007a, 34) und damit letztlich jegliche »poli-
tics of consumption« zu glorifizieren (Morris 1996, 156, orig. 1991). »[F]rom
Street Style to Soap Opera« (Williamson zit. n. Morris 1996, 147) — Subversion
scheint dann in nahezu jeder Form von Popularkultur auffindbar, wihrend
»asymmetries of power, class relations, or increasingly globalized market for-
ces« (Gardiner 2000, 8) zunehmend ausgeblendet wiirden (vgl. kritisch z.B.
Johnson 1996, orig. 1986/87; Grossberg 1995; Lutter/Reisenleitner 2005, orig.
1998; Barker 2003; Hepp/Winter 2003).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Alltagstheoretisch maBgeblich wird fiir diese >populdre Wende< vor allem
Michel de Certeaus L’invention du quotidien (1980; The practices of everyday
life, 1984). Darin unterscheidet er, einer Differenzierung von Lefebvre folgend,
zwischen minoritidren Alltagspraktiken, sogenannten Taktiken, und disziplinie-
renden Machtpraktiken, sogenannten Strategien. John Fiske greift diese Diffe-
renzierung auf und schlédgt als Ergidnzung zum Konzept radikaler Verdnderung
einen Begriff der auf popularen Alltagstaktiken basierenden »populare[n] Verin-
derung« vor (Fiske 1999, 271): Eine solche Veridnderung »weicht die Ecken und
Kanten der Macht auf, fiihrt zu kleinen Gewinnen fiir die Schwachen, erhélt ihre
Wiirde und Identitit« (ebd.). Zugleich betont Fiske die Notwendigkeit, »die Wi-
derstandstaktiken des Alltags auf produktive Weise mit einer Politik strategi-
schen Handelns zu verbinden« (ebd., 241).

Trotz der Kritik an einer zunehmenden Beschéftigung mit »Konsum, Freizeit
und Medien« (Musner 2004, 77), wie sie auch gegeniiber Fiskes Ansatz geduflert
wird, ist eine Auseinandersetzung mit Alltag seither nicht ginzlich obsolet ge-
worden. Die vornehmlich soziologischen, ethnografischen sowie kultur- und lite-
raturwissenschaftlichen Debatten zum Alltag, die in den letzten Jahren wieder
verstirkt gesellschaftskritisch ausgerichtet sind, finden dabei iiberwiegend in
angloamerikanischen Kontexten statt und nur vereinzelt auch im deutschsprachi-
gen Raum."’

1.3.3 Alltag als politiktheoretische Intervention

Eine Leerstelle, nicht nur im deutschsprachigen Kontext, ist die Auseinanderset-
zung mit dem Alltag in der Politischen Theorie. Hier setzen die Ambivalenzen
des Alltags an, indem Alltag als wissenschafts- und gesellschaftskritisches Kon-
zept aufgegriffen und fiir eine Neuorientierung des Politischen brauchbar ge-
macht wird. In Abgrenzung zur oben dargelegten Kritik an einer gesellschafts-
kritischen Verwisserung alltagstheoretischer Ansdtze und in Auseinanderset-
zung mit den Arbeiten von Henri Lefebvre, Agnes Heller und Lawrence Gross-
berg entwickle ich einen alltagstheoretischen Ansatz jenseits einer einseitigen

10 Fiir den angloamerikanischen Raum vgl. z.B. Berlant 1991; Grossberg 1992; Ross
1996; Langbauer 1999; Felski 2000; Gardiner 2000; Seigworth 2000; Highmore 2001;
Chaney 2002; Colebrook 2002; New Literary History 2002; Highmore 2002; Silva/
Bennett 2004; Cultural Studies 2004; Seigworth/Gardiner 2004; Roberts 2006; She-
ringham 2006; Stewart 2007; Scott 2009; fiir den deutschsprachigen Raum vgl. z.B.
Hammer 2007; Winter 2007a; aus sozialwissenschaftlicher Perspektive Sekler 2011;
Mendel 2015.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 27

Zelebrierung oder Devaluierung von Alltag. Alltag betrachte ich weder als auto-
nomen, vermeintlich »natiirlichen< Bereich, noch verstehe ich darunter primir ein
Potenzial fiir Widerstindigkeit. Ich betrachte Alltag vielmehr als mehrdimensio-
nal und ambivalent und damit als ermichtigend ebenso wie als von Machtver-
hiltnissen durchzogen. In diesem Sinne stimme ich Michael E. Gardiner zu,
wenn er schreibt: »Although everyday life can display routinized, static and
unreflexive characteristics, it is also capable of a surprising dynamism and mo-
ments of penetrating insight and boundless creativity.« (Gardiner 2000, 6) An-
sédtze, denen ein solch ambivalentes Verstindnis von Alltag als gleichzeitigem
Macht- und Ermoglichungsraum zugrunde liegt, interpretiere ich als kritische
Theorien des Alltags — Theorien, die Gardiner auch als »unterirdische« bzw.
»Gegentradition« beschreibt (ebd., 2, Ubers. B.B.).11 Eine solche Gegentradition
legt, wie er hervorhebt, nicht nur das Augenmerk auf in den Sozialwissen-
schaften vielfach ignorierte Phiinomene wie »human affect and emotions, bodily
experience and practical knowledges, the role played by >lived« time and space
in the constitution of social experience, language and intersubjectivity, and in-
terpersonal ethics« (ebd., 3). Ebenso zielt die kritische Auseinandersetzung mit
Alltag darauf ab, »to overcome the pervasive dichotomy in social science be-
tween the objectivism of structuralist approaches and the subjectivist tendencies
of more conventional theories« (ebd.). Beide Perspektiven — die Ausweitung auf
ignorierte Phdnomene ebenso wie die Infragestellung eines dichotomen (west-
lich-modernen) Wissenschaftsverstindnisses — greife ich in den Ambivalenzen
des Alltags auf. Dabei entwerfe ich Elemente einer kritischen politischen Theorie
des Alltags und lege dar, wie damit eine Theorie des Politischen iiber ein dicho-
tomes und letztlich hierarchisches Verstindnis von Gesellschaft hinaus erweitert
sowie neue Konzepte und Perspektiven fiir eine kritische Gesellschaftstheorie
gewonnen werden konnen.

.4 ALLTAG ALS WISSENSCHAFTLICHES KONZEPT

In der Kritik des Alltagslebens (1987a, orig. 1947/1958/1961) verweist Henri Le-
febvre wiederholt auf die Skepsis, die seiner Alltagstheorie entgegengebracht
wird, stole sein Begriff des Alltags doch vielfach auf Argwohn und Unverstind-
nis, bisweilen sogar auf Widerstand. Er driickt dies mit der provokanten Frage

11 Gardiner (2000) rekonstruiert vor diesem Hintergrund die Ansitze des Dadaismus und
Surrealismus sowie der Situationistischen Internationale ebenso wie jene von Mikhail
Bakthin, Henri Lefebvre, Agnes Heller, Michel de Certeau und Dorothy E. Smith.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

aus, die er dem »vermeintlich kompetente[n] Gespréachspartner« in den Mund
legt: »[W]o kann man Threr Meinung nach das Alltigliche lokalisieren? Uberall
und nirgends.« (Lefebvre 1972, 164) Den Kern der Vorbehalte bringt er auch
mittels folgender antizipierter »Einwédnde des gesunden Menschenverstands«
zum Ausdruck (Lefebvre 1987a, 272):

»Das Alltagsleben im allgemeinen, das gibt es iiberhaupt nicht. Es gibt ebenso viele Arten
von Alltagsleben, wie es Orte, Leute und Lebensweisen gibt. In Timbuktu und in Paris, in
Teheran und in New York, in Buenos Aires und in Moskau, um 1900 und um 1960 ist das
Alltagsleben nicht dasselbe. Was meinen Sie {iberhaupt mit diesem Wort? Das, was jeden
Tag das gleiche ist? Das Auf- und Zumachen von Tiiren? Essen und Trinken? Nur die or-
ganischen Funktionen entsprechen Ihrer Definition wirklich. Das Ganze ist uninteres-
sant ... Das Alltagsleben in der Kunst? Oder in der Politik? Das ist dann wohl das Alltags-
leben der Kiinstler oder Politiker, was sie essen, was sie trinken, wie sie verdauen. Vollig

uninteressant fiir die Kunst oder die Politik.« (Ebd.)

Mit dieser Kritik, so entgegnet Lefebvre, werde sein Projekt einer Kritik des All-
tagslebens freilich nicht erfasst. Es gehe keineswegs darum zu »beschreiben,
[zu] vergleichen, heraus[zu]finden, was an Identischem oder sehr Ahnlichem in
Teheran, Paris und Timbuktu und Moskau festzustellen« ist (ebd., 272f.). Ziel
sei es vielmehr, »herauszuarbeiten, was sich im Leben der Leute dndern und
verwandeln kann und muBl« (ebd., 273). Politik oder Kunst stehen nicht »iiber
dem Alltagsleben und auBerhalb der Gesellschaft« (ebd.). Alltag ist Lefebvre zu-
folge nicht »buchstéblich«, sondern »sinngemif« (ebd.) zu verstehen, und inso-
fern ermogliche eine Kritik des Alltagslebens auch eine »Kritik der politischen
Sphéren durch die gesellschaftliche Alltagspraxis und umgekehrt« (ebd.).
Wihrend Lefebvre die Schwierigkeit, Alltag zu fassen, nicht zuletzt mit der
»Undurchsichtigkeit [des Alltags]« (Langbauer 1992, 49; Lefebvre 1972; vgl.
auch Kapitel IV.4.4) begriindet, mochte ich argumentieren, dass diese Schwie-
rigkeit vor allem dann virulent wird — und dies ist meine dritte Pramisse —, wenn
Alltag als Phdnomen, nicht aber als wissenschaftliches Konzept begriffen wird."

12 Mittels dieser Trennung kann auch eine wissenschaftshistorische Auseinandersetzung
mit Alltag spezifiziert werden. Denn wenngleich bereits Platon in Parmenides die An-
sicht stark macht, dass »Schmutz« und »Kot« (Platon 1991, 25) philosophisch nicht
gering geschitzt werden diirfen, und somit Lefebvres Einschitzung in Bezug auf die
wissenschaftliche Ausblendung des Alltag durchaus problematisiert werden kann,
wird doch deutlich, dass es sich hier um Alltagsphinomene handelt, die wissenschaft-

lich Erwidhnung finden, nicht jedoch um Alltag als wissenschaftliches Konzept.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 29

Was es bedeutet, Alltag gerade als Konzept, und mehr noch, als kritisches Kon-
zept zu fassen, will ich im Folgenden im Anschluss an Karl Marx und Dorothy
Smith erldutern. Wihrend ich mit Marx die Bedeutung der >wirklichen Men-
schen«< und ihrer Praxen fiir eine kritische politische Theorie des Alltags aufgrei-
fe, ist Smiths Perspektive auf die Alltagswelt als Problematik politiktheoretisch
hilfreich, um ein Verstidndnis von Alltag als Konzept in Abgrenzung zu einem
Verstiandnis von Alltag als Phdnomen herauszuarbeiten.

1.4.1 Die wirklich tatigen Menschen

Bereits Lefebvre konstatiert, dass Karl Marx’ materialistische Theorie »in [ihrer]
Ganzheit vor allem eine kritische Erkenntnis des Alltagslebens« ist (Lefebvre
1987a, 153). Im Unterschied zur philosophischen Ablehnung des Alltags seit
Platon habe Marx diesen Bias zumindest teilweise iiberwunden, indem er mit der
Arbeit gerade das wirkliche Leben ins Zentrum philosophischer Uberlegungen
geriickt habe. Vernachldssigt habe er allerdings, dass die Arbeiter_innen nicht
nur ein Leben am Arbeitsplatz, sondern auch ein soziales, familidres und politi-
sches Leben und mithin »experiences outside the domain of labor« haben (Le-
febvre 1988, 78).

In seiner Kritik an der deutschen Staats- und Rechtsphilosophie und insbe-
sondere an jener von Georg Wilhelm Friedrich Hegel moniert Marx 1843 die in
der Konzeptualisierung des modernen deutschen Staates vollzogene Abstraktion
»vom wirklichen Menschen«, das »abstrakte tiberschwengliche Denken des mo-
dernen Staats, dessen Wirklichkeit ein Jenseits bleibt« (Marx 1974, orig. 1844,
KHR, 384, Herv. i.0.). Die »gesellschaftliche Gliederung und der Staat« gehe
jedoch, wie er rund zwei Jahre spiter gemeinsam mit Friedrich Engels in der
Deutschen Ideologie schreiben wird, »bestindig aus dem Lebensprozel3 be-
stimmter Individuen hervor; aber dieser Individuen, nicht wie sie in der eignen
oder fremden Vorstellung erscheinen mogen, sondern wie sie wirklich sind, d.h.
wie sie wirken, materiell produzieren, also wie sie unter bestimmten materiellen
und von ihrer Willkiir unabhéngigen Schranken, Voraussetzungen und Bedin-
gungen titig sind« (Marx/Engels, 1959, orig. 1845/46, DI, 25). Marx und Engels
stellen dem Idealismus, der, wie Marx betont, »die wirkliche, sinnliche Tatigkeit
als solche nicht kennt« (Marx, 1959, orig. 1845, ThF, These 1, 5) und das Geis-
tige tiber das Materielle hebt, einen Materialismus entgegen, der das »wirkliche
Leben« (Marx/Engels, 1959, DI, 27), die »wirklich tidtigen Menschen« (ebd., 26)
zum Ausgangspunkt einer »wirkliche[n], positive[n] Wissenschaft« macht (ebd.,
27). Eine solche steige nicht »vom Himmel auf die Erde herab«, sondern viel-
mehr »von der Erde zum Himmel« hinauf (ebd., 26).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Im Gegensatz zum Materialismus Ludwig Feuerbachs, in dem »der Gegen-
stand, die Wirklichkeit, Sinnlichkeit nur unter der Form des Objekts oder der
Anschauung gefasst wird« (Marx, 1959, ThF, These 1, 5, Herv. i.0.), betont
Marx in seinen Thesen iiber Feuerbach die Praxis. So erkenne Feuerbach mit
seiner Kritik am abstrakten Denken des Idealismus den Menschen zwar als
»sinnliche[n] Gegenstand«, ignoriere darin jedoch den Aspekt der »sinnliche[n]
Tdtigkeit« (ebd., Herv. 1.0.). Damit allerdings fasse er die Menschen »nicht in
ihrem gegebenen gesellschaftlichen Zusammenhange, nicht unter ihren vorlie-
genden Lebensbedingungen, die sie zu Dem gemacht haben, was sie sind«
(Marx/Engels, 1959, DI, 44). Stattdessen bleibe dieser Materialismus »bei dem
Abstraktum >der Mensch«« (ebd.) und damit bei der objektiven Anschauung ste-
hen. Was bei Feuerbach fehle, sei eine »Kritik der jetzigen Lebensverhéltnisse«
(ebd.), wodurch ein statisches und kein produktives bzw. transformatives Sub-
jektverstindnis zugrunde gelegt werde. Wihrend das Problem am Deutschen
Idealismus in einer Hypostasierung des Abstrakten und Geistigen liege, biete er
gleichwohl eine Form des Denkens an, die — wenn auch »abstrakt« (Marx 1959,
ThF, These 1, 5) — gerade jene »tdtige Seite« entwickle (ebd., Herv. i.0.). Damit
konne auch der fiir den Materialismus Feuerbachs verbindliche Gegensatz von
Subjekt und Objekt tiberwunden werden.

In seiner gleichzeitigen Kritik und Aneignung von Hegels Idealismus und
Feuerbachs Materialismus zieht Marx den Schluss, dass es um die »Bedeutung
der >revolutionidrens, der >praktisch-kritischen< Titigkeit« gehen miisse (ebd.).
Mit den sowohl in den Thesen iiber Feuerbach als auch in der Deutschen Ideo-
logie eingeforderten Referenzen auf das wirkliche Leben, auf die materiellen
Grundlagen und Tétigkeiten der Menschen — und das heif3t jener Einsicht, »dass
die Menschen imstande sein miissen zu leben, um >Geschichte zu machen««
(Marx/Engels 1959, DI, 28), wozu vor allem »Essen und Trinken, Wohnung,
Kleidung und noch einiges andere« (ebd.) gehoren — verschiebt Marx den philo-
sophischen Blick, indem er die gesellschaftlichen Verhiltnisse als historisches
Produkt der Menschen begreift. Die »wirklichen Tétigkeiten« der Menschen,
»dieses fortwidhrende sinnliche Arbeiten und Schaffen« (ebd., 44), seien histo-
risch produktive Krifte, weshalb Gesellschaft auch nicht unabhéngig von diesen
Kriften begriffen werden konne. Marx hebt also die Menschen als Subjekte ihrer
Geschichte hervor, ohne ihnen jedoch zu unterstellen, die Verhiltnisse, in denen
sie leben, frei gestalten zu konnen. Vielmehr gelte es, die »gesamte lebendige
sinnliche Téatigkeit« (ebd., 45) in ihrem spezifischen historischen Kontext zu fas-
sen. Ziel ist es also, nicht nur den »skrofulose[n], iiberarbeitete[n] und schwind-
siichtige[n] Hungerleider« zu sehen (ebd.), sondern damit zusammenhingend
auch die »Notwendigkeit und zugleich die Bedingung einer Umgestaltung so-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 31

wohl der Industrie wie der gesellschaftlichen Gliederung« (ebd.). Marx betont
demnach die Relevanz der Titigkeiten des alltdglichen Lebens sowohl fiir die
Produktion als auch fiir die Reproduktion von Gesellschaft. Seine Uberlegungen
sind fiir eine Konzeptualisierung von Alltag wegweisend, da sie deutlich ma-
chen, dass alltdgliche Praxen als Modi des Hervorbringens von Gesellschaft wis-
senschaftlich mit einbezogen werden miissen, wenn eine umfassende Analyse
und Kritik von Gesellschaft angestrebt wird.

1.4.2 Die Alltagswelt als Problematik

Dorothy Smith kniipft in ihren feministisch-methodologischen Ausfiihrungen zur
Alltagswelt als Problematik an Marx an. Die wissenschaftliche Beriicksichtigung
von Alltag bedeutet fiir sie, das wirkliche Leben zum Ausgangspunkt wissen-
schaftlicher Erkenntnis zu machen, und zwar das alltigliche Leben, wie es erfah-
ren, gelebt und angeeignet wird." »Sie [die Frau] liest und schreibt an wirklichen
Orten zu wirklichen Zeiten und unter bestimmten materiellen Bedingungen.
Obwohl der Diskurs, die Biirokratie und der Tausch von Geld gegen Waren
Formen gesellschaftlicher Verhiltnisse schaffen, die das Lokale und Besondere
transzendieren, werden sie immer in lokalen und besonderen Zusammenhéngen
konstituiert, geschaffen und praktiziert.« (Smith 1998, 42)14 In ihrem 1975 ver-
fassten Aufsatz What It Might Mean to Do a Canadian Sociology betont Smith
im Sinne von Marx, dass das Alltagsleben wissenschaftlich mit einzubeziehen
nicht bedeutet, Alltag als Objekt zu fassen oder gar als Erkenntnisort zu verabso-

13 Fir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Dorothy Smiths Ansatz und daran an-
schlieBend mit dem Alltag als Ausgangspunkt fiir eine kritisch-feministische Sozial-
wissenschaft vgl. Mendel 2015.

14 Smiths Ausgangspunkt ist die Kritik an einer androzentrischen Soziologie (vgl. Smith
1975). Hiervon ausgehend entwickelt sie eine »Soziologie fiir Frauen«. Den »Frauen-
standpunkt« begreift sie dabei als Methode (und nicht als Perspektive oder Weltan-
schauung), »die zu Beginn der Untersuchung Raum schafft fiir ein abwesendes Sub-
jekt und eine abwesende Erfahrung, einen Raum, der mit der Prisenz und der ausge-
sprochenen Erfahrung wirklicher Frauen gefiillt werden muss, die von und in den Ge-
gebenheiten ihres Alltags sprechen« (Smith 1998, 40). »Dreh- und Angelpunkt einer
Soziologie fiir Frauen« sei daher »der Standpunkt des Subjekts« (ebd., 39). Damit
macht Smith deutlich, dass sie mit der >Soziologie fiir Frauen< nicht nur von Frauen
spricht. »Rather, it seeks a sociology, a method of inquiry, that extends and expands
what we can discover from the local settings of our everyday/everynight living.«
(Smith 2004, 74)

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

lutieren. Denn »[i]n becoming the object of the sociological examination, it is
cut off methodologically from the ways in which it is in fact embedded in a so-
cially organized context larger than may be directly known in that mode« (Smith
1975, 367). Die wissenschaftliche Untersuchung gesellschaftlicher Verhiltnisse
miisse vielmehr an konkrete Erfahrungen der Menschen riickgebunden werden
(vgl. Smith 1998, 67). Die Alltagswelt muss also wissenschaftlich so erfasst
werden, »wie sie sich fiir diejenigen darstellt, die sie leben« (ebd., 43), um zu ei-
nem nicht-objektivierenden Verstindnis von Gesellschaft zu gelangen. Aller-
dings betont Smith auch, dass die Alltagswelt »auf die Ebene des Diskurses«
(ebd.) gehoben werden muss. Ihre zentrale These ist somit, dass die Alltagswelt
nicht aus sich selbst heraus verstanden werden kann (vgl. Smith 1975, 368), dass
also die Einbindung der Alltagswelten in kapitalistische, vergeschlechtlichte
Verhiltnisse in diesen Verhiltnissen selbst nicht entdeckt werden kann (vgl.
Smith 1998, 44).

Erfahrungen miissen daher als vermittelte Erfahrungen in eine »systemati-
sche Untersuchung« (ebd.) eingebunden werden. Um dies konzeptuell fassen zu
konnen, macht Smith den entscheidenden Vorschlag, die Alltagswelt nicht als
»Phidnomen«, sondern als »Problematik« zu begreifen (Smith 1975, 367f.). Wih-
rend der Alltag als Phianomen in sozialwissenschaftlichen Studien vor allem als
isoliertes, kohidrentes und beschreibbares Untersuchungsobjekt begriffen werde
(vgl. ebd., 368), bezeichne die »Problematik der Alltagswelt« »eine explizit dis-
kursive Formulierung einer wirklichen Eigenschaft der Organisation der All-
tagswelt« (Smith 1998, 43). »The concept of a problematic is used in part to
bring the sociologist and the sociological inquiry into a different relation to the
society by constituting the everyday world as that in which questions originate.«
(Smith 1975, 368)

Mit ihrem Ansatz, die Alltagswelt als Problematik aufzufassen, entwirft
Smith eine spezifische Methodologie, die Alltag zum Ausgangspunkt nimmt und
damit die Aufmerksamkeit auf Fragen lenkt, »die moglicherweise noch zu stel-
len sind, oder auf Ritsel, die noch nicht als solche formuliert« sind (Smith 1998,
43). Wihrend Smith mit der Differenzierung zwischen dem Alltag als Phinomen
und dem Alltag als Problematik vor allem die soziologische Erkenntnisperspek-
tive kritisch zu verschieben sucht und neue soziologische Untersuchungspraxen
einfordert, erachte ich ihre Unterscheidung in einer anderen Wendung als in-
struktiv. Zwar verstehe ich ebenso wie Smith unter Alltag nicht nur reale Pha-
nomene. Im Unterschied zu ihrem Ansatz verfolge ich allerdings nicht das Ziel
einer alternativen Methodologie, sondern betone Alltag als wissenschaftliches
Konzept, das als Grundlage fiir eine kritische politische Theorie des Alltags das
Politische neu erschlieen kann.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 33

1.4.3 Alltag als kritischer Leitfaden fiir ein Verstandnis
von Gesellschaft

Mit dem Ziel, Alltag als Konzept >wissenschaftsfihig< zu machen, will ich unter-
schiedliche Aspekte von Alltag und mithin verschiedene Elemente einer kriti-
schen politischen Theorie des Alltags herausarbeiten. Unter Alltag verstehe ich
also nicht die Art und Weise, wie eine konkrete Person in einem bestimmten ge-
sellschaftlichen und geografischen Kontext und zu einer bestimmten Zeit ihren
Alltag gestaltet oder wie diese Person ihren eigenen Alltag begreift. Alltag ist
hier keine deskriptive Kategorie, sondern ein wissenschaftliches Konzept. Indem
ich unterschiedliche Elemente des Alltagslebens entschliissele, beschreibe ich
zwar auch gewisse, den >empirischen< Alltag kennzeichnende Merkmale — an-
dernfalls wiirde es wenig Sinn machen, iiberhaupt von Alltag zu sprechen. Meine
Zielsetzung besteht jedoch nicht in einer umfassenden Beschreibung und Analy-
se eines Alltagsphdnomens. Mit der hier vorgeschlagenen kritischen politischen
Theorie des Alltags geht es darum, die bereits von Lefebvre erwihnte Vielgestal-
tigkeit und Undurchsichtigkeit des Alltags zumindest teilweise einzufangen und
folglich das »Labyrinth des Alltags« (Waldenfels 1978) ein Stiick weit zu er-
schlieBen." Alltag ist dann keine »Universalformel, mit der alles gemeint, nichts
aber erklért und begriffen werden kann« (Prodoehl 1983, 57). Alltag betrachte
ich im Anschluss an Lefebvre als einen kritischen »Leitfaden«, mit dessen Hilfe
es moglich wird, »>die Gesellschaft« zu erkennen« (Lefebvre 1972, 46). Eine kri-
tische Konzeptualisierung von Alltag meint dann, Alltag als ambivalent und ver-
dnderbar und folglich nicht als unabhingig von Macht- und Herrschaftsverhilt-
nissen zu denken. Ein solches Verstindnis fiihrt nicht zuletzt zu der Auffassung,
dass Gesellschaftskritik auch vom Alltag ausgehen und sich gleichermaf3en auf
diesen richten muss. Alltag wird so zu einem Aspekt des Politischen und mithin
zum Ausgangspunkt fiir eine kritische Gesellschaftstheorie.

15 Ich gehe somit auch nicht davon aus, dass der Alltag aufgrund seiner zugleich um-
gangssprachlichen Bedeutung sowie fehlender wissenschaftlicher Verankerung im
Unterschied zu anderen Begriffen nicht umfassend theoretisiert werden sollte, wie
Bernd Dewe und Wilfried Ferchoff (1984) nahelegen, wenn sie schreiben, dass Alltag
»zu einem recht unalltdglichen Begriff geworden ist, beladen mit dem Gewicht
schwerer theoretischer Reflexionen, folglich denkbar ungeeignet als eine gemeinsame
Plattform einer neuartigen Beziehung zwischen Laien und Sozialwissenschaftlern«
(Dewe/Ferchhoff 1984, 21).

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

1.5 VON DER POLITIK ZUM ALLTAG ALS POLITISCHEM
KAMPFPLATZ: ZUM AUFBAU

Den Ambivalenzen des Alltags liegen also drei Pramissen zugrunde: Erstens ver-
stehe ich (politische) Begriffs- und Theoriebildung sowohl als Ausdruck, Refle-
xions- und Bearbeitungsform politischer Verhiltnisse als auch als Modus, diese
hervorzubringen oder zu verindern. So weist der kursorische Blick auf die west-
lich-moderne politische Ideengeschichte seit den 1950er-Jahren die Suche nach
einem angemessenen Politikbegriff als Ausdruck einer Krise bzw. als Effekt po-
litokonomischer Umbriiche aus. Diese Beobachtung aufgreifend, verorte ich
auch die aktuellen Suchbewegungen nach einem Begriff des Politischen im Kon-
text aktueller Transformations- und Krisenverhéltnisse. Mit der zweiten Pramis-
se geht es mir — gleichfalls historisch hergeleitet — um eine erste Annéherung an
das hier vorgestellte Verstindnis von Alltag. Es ist ein Verstidndnis, das ich in
jene wissenschaftsgeschichtliche Traditionslinie stelle, in der die Auseinander-
setzung mit dem Alltag immer auch mit einer wissenschafts- ebenso wie mit ei-
ner gesellschaftskritischen Intervention verkniipft ist. Mit der dritten Prdmisse
will ich diese Auffassung spezifizieren. So begreife ich Alltag als kritisches wis-
senschaftliches Konzept und gerade nicht als Phidnomen, das es zu beschreiben
gilt. Ziel ist es, mithilfe dieses kritischen Konzepts Grundziige einer kritischen
politischen Theorie des Alltags herauszuarbeiten, um damit neue Wege fiir ein
Denken des Politischen vorzeichnen und beschreiten zu konnen. Der Alltag steht
somit nicht auflerhalb des Politischen, sondern gilt vielmehr als politischer
Kampfplatz. In diesem Sinne besteht das Ziel dieser kritischen politischen Theo-
rie des Alltags auch darin, iiber die politische Theorie und Philosophie hinaus —
und damit gleichsam wissenschaftliche Disziplinaritdt und Disziplinierung tiber-
schreitend — einen instruktiven gemeinsamen Ausgangspunkt fiir die Sozial- und
Kulturwissenschaften/Cultural Studies bereitzustellen.

Fiir die hier projektierte Neuorientierung einer Theorie des Politischen tiber
das Konzept des Alltags werde ich zunidchst und anschlieend an diese Einlei-
tung (Kapitel I) eine Kartografie des Politischen (Kapitel II) entwerfen. Dafiir
rekonstruiere ich jiingere Theorien des Politischen — und zwar modernisierungs-
theoretische (Ulrich Beck), gesellschaftskritische (Michael Th. Greven), hand-
lungstheoretische (Hannah Arendt), radikaldemokratische (Chantal Mouffe, Jac-
ques Ranciere, Oliver Marchart) sowie feministische Ansitze (u.a. Birgit Sauer)
— in interdisziplindrer Absicht und erortere ihre spezifischen Potenziale fiir ein
Denken des Politischen. Grundlage fiir die Auswahl dieser Ansitze ist das geteil-
te Grundverstiandnis, Politik gerade iiber den Staat hinaus und insbesondere in
ihrer Handlungsdimension zu erfassen. Die aus dieser Zusammenschau gewon-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 35

nenen fiinf Koordinaten des Politischen — die rdumliche, prozessuale, subjekt-
theoretische, modale und kritische Dimension — dienen mir im Folgenden als
Einsatzpunkt fiir ein doppeltes Anliegen: Zum einen geht es darum, zu skizzie-
ren, wodurch sich aktuelle Debatten zum Politischen auszeichnen, welche Per-
spektiven eingenommen oder hervorgehoben, welche aber auch verworfen oder
verschoben werden. Zum anderen bildet dieses politikbegriffliche Update die
konzeptuellen Referenzpunkte fiir den Dialog zwischen den Theorien des Politi-
schen und den Theorien des Alltags. Orte und Raume des Politischen jenseits des
Staates, aber auch jenseits von Offentlichkeit, Subjekte, politische Praxen und
politisches Handeln, Konflikt und Konsens sowie Emotionen sind nur einige
wenige der auf diesem Wege ermittelten politiktheoretischen Ankerpunkte, die
zugleich den Ubergang zur Auseinandersetzung mit den ausgewihlten Theorien
des Alltags und ihre explizit politiktheoretische Interpretation ermdglichen.

Im Anschluss an diese Kartografierung wende ich mich dem Begriff des All-
tags zu (Kapitel III) und lese die Theorien von Henri Lefebvre, Agnes Heller und
Lawrence Grossberg vor der Folie der zuvor elaborierten Koordinaten des Politi-
schen. Allen drei Ansitzen ist gemein, dass sie Alltag nicht als spezifische Enti-
tdt bzw. Phdnomen fassen. Alltag meint nicht nur einen Ort oder eine Art und
Weise der Lebensfithrung. Vielmehr verweist Alltag auch auf einen Modus der
Machtausiibung. Dabei wird Alltag als widerspriichlich und umkédmpft konzep-
tualisiert. Alltag gilt nicht einseitig als politisch und 6konomisch determiniert
oder determinierbar, sondern auch — wenngleich nicht nur — als Potenzial eman-
zipativen Handelns und politischen Widerstands. SchlieBlich zeichnen sich alle
drei Ansétze durch die Auffassung aus, dass eine kritische Wissenschaft, die den
Alltag in den Blick nimmt, auch darauf abzielen sollte, diesen zu verindern.

Fiir Lefebvres zwischen den 1940er- und 1990er-Jahren entworfene Theorie
des Alltags, die ich als Theorie der Ambivalenz interpretiere, bedeutet dies vor
allem eine kritische Auseinandersetzung mit der zunehmenden Okonomisierung
und Biirokratisierung/Technokratisierung der Politik in Frankreich; Heller ent-
wickelt ihren alltagstheoretischen Ansatz, den ich als Theorie der Subjekte fasse,
in den 1960er-Jahren im Umfeld der Budapester Schule und mit Bezug auf die
ungarische Revolution; Grossberg referiert in seinem Anfang der 1990er-Jahre
entwickelten Ansatz, den ich als Theorie affektiv-raumlicher Macht deute, kri-
tisch auf den sich durchsetzenden US-amerikanischen Neokonservativismus und
Neoliberalismus und dessen politische und nicht zuletzt affektive Aneignung
bzw. Vereinnahmung des Alltagslebens.

Um die Vielfiltigkeit und Multiperspektivitit des Alltagsbegriffs zugleich
unterstreichen und systematisieren zu konnen, schlage ich vor, Alltag als Denk-
figur zu fassen. Dies erlaubt mir deutlich zu machen, dass unterschiedliche all-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

tagstheoretische Aspekte, je nachdem von welchem Punkt aus sie in den Blick
genommen werden, unterschiedliche Relationen und Bedeutungsdimensionen
erkennen lassen. Das Ziel der Entwicklung dieser mehrdimensionalen Denkfigur
Alltag schldgt sich auch in meiner Lesart der ausgewéhlten Ansitze nieder, geht
es doch insbesondere darum, die Theorien in Bezug auf ihre produktiven Aspek-
te hin zu beleuchten und sie so, um Stuart Hall abermals zu bemiihen, »in dialo-
gischer Weise« (Hall 2000, 50) miteinander diskutieren zu konnen.

Von dieser Denkfigur Alltag ausgehend, bestimme ich anschlieend Elemen-
te einer kritischen politischen Theorie des Alltags (Kapitel IV), die ich systema-
tisch unter drei Gesichtspunkten exponiere: erstens mit Blick auf die wissen-
schafts- und gesellschaftstheoretischen Grundannahmen; zweitens hinsichtlich
der ambivalenten Modi bzw. Funktionsweisen des Alltags, die ich anhand von
vier spezifischen Ambivalenzen — Repetition-Transformation, Reproduktion-Pro-
duktion, Subjekt-Struktur und Aneignung-Instrumentalisierung — verdeutliche; und
schlieBlich drittens in Bezug auf die unterschiedlichen politik- bzw. gesellschafts-
theoretischen Dimensionen, die die hier vorgeschlagene kritische Konzeptua-
lisierung von Alltag erschliefen kann: die materiell-affektive Dimension, die
raum-zeitliche Dimension, die Dimension der Unreprisentierbarkeit, die kritische
Dimension, die relationale Dimension und die nicht-dichotomisierende Dimension.

AbschlieBend soll eine doppelte Intervention (Kapitel V) deutlich machen,
welchen Beitrag diese kritische politische Theorie des Alltags fiir eine Neuaus-
richtung bzw. Neuorientierung des Politischen leistet. Die erste — konzeptuelle —
Intervention geht aus vom analytischen Potenzial feministischer Dichotomien-
kritik. Nicht nur ldsst sich der darin verborgene Aspekt der Relationalitét, der
durch die Konstruktionslogik der Dichotomie vielfach unterschlagen bzw. aus-
geblendet wird, durch das alltagstheoretische Konzept der Ambivalenz spezifi-
zieren. Die Situierung der Ambivalenz im Alltagsleben erlaubt es auch, das Poli-
tische gerade vom Alltagsleben aus zu denken und mithin Politik weder als
Zihmung des Kampfes aller gegen alle noch als ontologische Differenz zwi-
schen der Politik und dem Politischen zu begreifen. Schlielich ermoglichen die
Ambivalenzen des Alltags, Politik jenseits von Identititspolitik als alltdgliche,
widerspriichliche Praxen der Politisierung und Skandalisierung zu fassen. Durch
die kontinuierlichen Riickbeziige auf die Theorien des Politischen (Kapitel II)
soll dariiber hinaus deutlich werden, inwiefern diese Ansitze nicht nur aus all-
tagstheoretischer Perspektive aufgegriffen, sondern dadurch zugleich ergénzt
und erweitert werden konnen.

Die zweite — gegenwartsdiagnostische — Intervention stellt die vorgeschlage-
ne kritische politische Theorie des Alltags in den Kontext aktueller Debatten
iiber Dynamiken und Transformationen des Politischen. Das Private als ver-

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK UND ALLTAG: VON GESPENSTERN UND WIRKLICHEN MENSCHEN | 37

meintliches Gegenstiick zum Politischen steht dabei in vielerlei Hinsicht — als
Reproduktion(sarbeit) und Zuhause, aber auch als das Affektive, Emotionale —
ebenso zur Diskussion wie die Frage (neo-)liberaler Individualisierung. Wihrend
diese letztere Frage durch das alltagstheoretische Konzept der Partikularisierung
und damit in Bezug auf Verantwortung und Solidaritit neu ausgerichtet und zu-
gespitzt werden kann, liegt das Potenzial einer alltagstheoretischen Perspektive
auf das Private in der Politisierung und gleichzeitigen Grenziiberschreitung der
Trennung 6ffentlich-privat. Der alltagstheoretische Weg iiber den Alltag als poli-
tischen Kampfplatz miindet schliellich in die Frage nach einem Motor, der diese
Kiampfe inspirieren, antreiben und aufrechterhalten kann, und offeriert in der
Waut eine mogliche und aktuell virulente Antwort auf diese Frage.

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolorg/10:14361/9783839425308-002 - am 14.02.2026, 21:37:22.



https://doi.org/10.14361/9783839425398-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

