
IX. Das Leiden in der Welt

1. Allgemeine Vorbemerkung

Durch die intentionale Grundstruktur des Leidens, wie sie sich im tria-
dischen Kontext von leidendem Subjekt, Leidübel und konkretem Lei-
densvollzug ausgliedert, konstituiert sich schon im Kerngebiet des Lei-
dens eine »Welt«, ein Bedeutungs- und Beziehungsganzes. Diese Welt
ist ein Sinnhorizont, der mit der physiko-sozialen Welt nichts zu tun
haben muss, doch natürlich etwas zu tun haben kann und meistens
auch hat. Dennoch, wir können auch im Traum leiden, und also kon-
stituiert sich überall, wo gelitten wird, eine Welt im Sinne eines dyna-
mischen Sinngefüges. Wäre das rein innerseelische Leiden nicht mög-
lich, könnte sich das Leiden niemals bis in die physische und soziale
Welt fortsetzen. Denn wie gesehen, wird eine äußere, d.h. sinnlich ver-
mittelte Wahrnehmungswelt erst durch die Konfrontation mit einem
erlebenden und wertenden Subjekt zum möglichen Gegenstand eines
Leidens. Aber natürlich, wir leiden nicht nur im Traum, nicht nur in
einem virtuellen Leib und in einer virtuellen Welt, sondern auch in
einem realen Leib und einer realen Welt. Erst über diesen Leib wird
unser reales Dasein von den vitalen Bedürfnissen getragen und ge-
formt, von den Bedürfnissen nach Luft, Flüssigkeit, Nahrung, Aus-
scheidung, Wachen und Schlaf, sexueller Vereinigung, Bewegung und
Ruhe, Wärme und Kühle u.v. a.m. Diese Bedürfnisse bilden ein direk-
tes physisches Austauschsystem mit der Umwelt, weswegen der Orga-
nismus mitnichten, wie die moderne Systemtheorie in Anlehnung an
N. Luhmann (Bökmann 2000, S. 24) meint, ein geschlossenes System
ist. Mit all ihren physikalischen, chemischen und biologischen Schich-
ten ragt die Umwelt in den Organismus hinein, sie trägt ihn, nährt ihn,
gefährdet ihn. Und umgekehrt reguliert und benützt der Organismus
physiko-chemische Prozesse für seine vitalen Zwecke.

Anders verhält es sich mit der Welt des subjektiven Erlebens und

230

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bewusstseins, in das die Umwelt nie direkt eingreifen kann, sondern
vom Ich-Subjekt aktiv, indirekt und gemäß seiner seelisch-geistigen
Struktur in seine unmittelbare Erlebenswelt transformiert und trans-
poniert werden muss. Hier, an diesem Punkt, hat der erkenntnistheo-
retische Konstruktivismus sein unverlierbares Recht. Trotzdem, auch
wenn hier keine direkten materiellen Austauschprozesse vorkommen,
ist die Sphäre des Bewusstseins doch keine fensterlose Monade1, son-
dern über die leibliche Wirk-, Handlungs- und Ausdrucksfähigkeit ein
agierender Teil der physischen und sozialen Welt.

Noch tiefer reicht der folgende Gedanke: Wer leidet, kann kein
reines oder absolutes Subjekt, sondern muss primär ein Objekt sein.
Daraus folgt mit Notwendigkeit die Pluralität der Welt: Wer leidet,
kann nicht völlig allein sein, es muss Anderes geben. Mit dieser Plura-
lität eröffnen sich die Dimensionen von Wechselwirkung, Kommuni-
kation, Konflikt, Kampf und Schädigung. Solche Wechselwirkung ver-
schiedener dynamischer Kräfte impliziert allerdings ein Medium, das
die Wechselwirkungen vermittelt. Das ist gemäß unserer Erfahrung
die Materie, die über das hinaus, was wir phänomenal und empirisch
von ihr wissen, über ein Moment der Selbständigkeit, der Substanzia-
lität (des An-sich) verfügen muss, das sich in der Wahrnehmung nicht
und niemals darstellen, sondern nur erschlossen werden kann, das aber
notwendig.

Schon die rein phantasmagorische Traumwelt war, weil ihr Ur-
sprung verborgen und unverfügbar ist, eine unversiegliche Quelle vie-
ler Leiden, mehr noch aber werden dem Menschen seine vitalen Be-
dürfnisse und deren Entwicklung, die ihn zugleich in der Welt
orientieren und von der Welt abhängig machen, zu Quellen des Lei-
dens, nämlich immer dann, wenn sie nicht befriedigt werden oder sich
gegenseitig behindern. Hier steht der Mensch nun wirklich in einer
Welt, nicht mehr nur in der solipsistischen Scheinwelt des Traums,
sondern in einer real pluralistischen Welt antagonistischer Kräfte.
Und doch: Bis hierher haben wir es nur erst mit demMenschen als Tier
zu tun. Über seinen vitalen Bedürfnissen bauen sich nämlich des Wei-
teren typisch menschliche Bedürfnisse, technische, seelische, zwischen-

231

Allgemeine Vorbemerkung

1 Über die Möglichkeit dieser Transformationen, also der Wechselwirkung zwischen
Bewusstseinsleben und physischer Welt siehe Brandenstein (1966a, II. Die Wirkungen
der Weltkräfte, S. 173–240), ebenso über das Problem der »Geschlossenheit des persön-
lichen Geistes und die Realität der Außenwelt« (1966a, S. 166–173).

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


menschliche und geistige auf, die wieder zu unabsehbaren Quellen des
Leidens werden können. Rousseau ging soweit, diese kulturellen und
zivilisatorischen Errungenschaften als Hauptgrund unseres ganzen ir-
dischen Unglücks anzuschuldigen. Wir machen also unser Unglück
selbst? Schon diese wenigen Einsichten beweisen, dass das Leiden kein
reines Passivum sein kann, dass es also nicht nur immer schon situiert
ist, sondern selber auf allen Ebenen der menschlichen Existenz Situa-
tionen schafft. Wie aber genau?

2. Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und
Weltentwurf

»Das »Leiden« hat zwar … Bezug zu einem Gegenpol, nämlich
zum »Tun« (passiv-aktiv), und meint dann das bloße Geschehen,
das Widerfahrnis, aber es geht nicht in diesem Bezug auf. In der
sprachlichen Wendung »Leiden an sozialer Ungerechtigkeit« ist
Leiden nicht bloßes Widerfahrnis, sondern eine Fähigkeit und Be-
reitschaft, sich etwas zur Erfahrung werden zu lassen, hier: sich
von den Missständen betreffen zu lassen; Leiden impliziert dann
eine spezifische Form von Aktivität, im Gegensatz zur Haltung der
Gleichgültigkeit und Stumpfheit.« (Holzhey-Kunz 1988, S. 81)

Es ist eine lange Tradition, bestimmte Begriffe von ihrem Gegenteil her
zu bestimmen. Das Leiden eignet sich für diese Definitionsstrategie in
besonderer Weise: Leiden und Lust, Leiden und Glück, Leiden und Tun
– scheinen konträre oder sogar sich ausschließende Gegensätze zu sein.
So stellt Aristoteles (Kategorien 1974, S. 70) in seiner Kategorien-
schrift dem poiein bzw. tun das pathein oder leiden gegenüber. Hierbei
versteht er unter »leiden«, was wir mit »erleiden« umschreiben, näm-
lich ein Bestimmtwerden, so z.B. warm werden oder geschnitten wer-
den. In seiner »Metaphysik« (1981, 1022b) gliedert er seinen Leidens-
begriff – pathos oder pathema – weiter auf. Hier bedeutet »leiden«
erstens die Möglichkeit, eine Eigenschaft zu erhalten; zweitens das tat-
sächliche Bewirktwerden solch einer Eigenschaft; drittens unangeneh-
me Veränderungen oder Schäden; und viertens übergroße Schmerzen
und Unglücke. Allen diesen Bedeutungen von Leiden ist gemeinsam,
dass sie unfreiwillig und durch äußeren Zwang erlitten werden, womit
sie unter den Begriff des »Erleidens« subsummiert werden müssen.
Das Leiden in unserem Sinne findet sich bei Aristoteles dagegen in

232

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seiner Poetik abgehandelt, nämlich als tragisch-karthatisches Leiden.
Wie aber verhält sich nun das Leiden in unserem Sinne zum Tun?

Das kommt auf die Bedeutung von Tun an. Wenn wir darunter
nicht nur im engeren Sinne ein leiblich-weltbezogenes Handeln, son-
dern überhaupt jede Eigenaktivität verstehen, dann erweist sich gemäß
der ermittelten Leidensstruktur das Leiden als eminent eigenaktiv.
Denn es ist eine eigenständige aktive Reaktion auf ein bedrohliches
Widerfahrnis, nicht nur ein passives Erleiden. Aber selbst für das reine
Erleiden gilt im Falle des Menschen (und überhaupt aller Lebewesen),
dass eine aktive Komponente mit hinein spielt. Denn erleiden kann ein
Subjekt nur das, wofür es zugänglich und empfänglich ist, was es also
auf sich einwirken lässt. Eine Beleidigung kann mich nur treffen, wenn
ich sie wahrnehme, aufnehme und für gültig bejahe. Und sogar eine
physische Verletzung kann mich nur deshalb treffen, weil mein Leib
dafür »geeignet« ist. Darum ruft nicht jede Einwirkung bei allen Lebe-
wesen die gleichen Verletzungen hervor.

Entscheidender tritt der aktive Anteil im Leiden bei den seelischen
Leiden hervor. Alle Aktkomponenten des Leidens: die rezeptive Wahr-
nehmung, die emotional-kognitive Bewertung (das Missfallen), die
emotionale Gegenwehr, die spontane emotionale Ausdrucksgestaltung
im Leib und die eventuelle Aktivierung von echten Leidüberwindungs-
handlungen entspringen dem Betroffenen und sind seine »Erzeugun-
gen«, die wir nicht auf äußere Wirkungen zurückführen können. Vom
überwiegend rezeptiven Erleiden unterscheidet sich das Leiden durch
seinen rezeptiven und innerlich-reaktiven Aktivitätsmodus; und vom
Tun im üblichen Sinne, vom Handeln, unterscheidet sich das Leiden
dadurch, dass es weder poietisch-schaffend noch initiativ handelnd
wirkt. Wenn mich jemand zum Essen einlädt, ist das ein initiatives
Tun; wenn mir jemand einen Anzug anmisst, ist sein Tun schaffender
Art. Das leidende Tun ist nicht von dieser Art, es ist weder (nach au-
ßen) frei schaffend noch initiativ, aber tätig ist es dennoch, und zwar
zum einen in sich und zum anderen nach außen in der leiblichen, vor
allem mimischen, gestischen und sprachlich-modulativen Ausdrucks-
gestaltung. Außerdem strebt es, besonders durch den Wunschmodus
im Leiden, über sich hinaus und aktiviert eventuell – allerdings nicht
notwendig – echte Handlungen wie die Flucht, den Angriff, den Rück-
zug, die Auseinandersetzung usw. Damit sollte geklärt sein, dass auch
das Leiden eine »energeia« ist, ein Wirken.

Aber es ist eine bestimmte »energeia«, nämlich ein gehemmtes

233

Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und Weltentwurf

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tun! Damit wird das Leiden ethisch und politisch bedeutsam. Wenn
wir Aristoteles in seiner »aktionistischen Ontologie« (Seitter 2003,
S. 315–327) folgen, dann erreicht jedes Wesen in diesem Kosmos nur
dadurch seine Glückseligkeit und Vollendung, dass es die ihm eigen-
tümliche Tätigkeit vollzieht und diese ihrem inneren Endzweck zu-
führt. Ein Denker, der zu keinen Erkenntnissen durchdringt; ein Künst-
ler, der an seinem Werk scheitert; ein Politiker, der seine Pläne nicht
umsetzen kann – sie alle erleiden einen »Wesensmangel«, was heißt,
dass sie nicht volle Denker, Künstler und Politiker wurden. Natürlich
leiden sie auch, wenn und solange sie Denker, Künstler und Politiker
sein wollen und sich von ihrem Wesensziel nicht lossagen können.

Damit wird klar, dass das Leiden über das Erleiden hinaus von
einem selbstgesetzten Existenzziel, von einem vorgängigen (oft völlig
unbewussten) Entwurf abhängig ist, dessen NichtverwirklichungMan-
gel, Unglückseligkeit und Unvollendung bedeutet. Gerade weil das Lei-
den volle und vollendete Tat sein will, aber nicht kann oder nur im
Ansatz kann, deswegen ist es zugleich anhebende und scheiternde Tat.
Die »Energie«, die durch die Vergeblichkeit der Realisation im Leiden
frei wird, geht darum umso mehr in das emotionale Aufbegehren, das
emotionale Wunschbegehren und die leibliche Ausdrucksgestaltung
ein, also in eine andere Art von Aktivität, die psychisch wie leiblich
mehr nach innen geht. Der Leidende agiert, weil er in seinem realisie-
renden Handeln gehemmt wird, auf sich selbst zurück und »brennt« in
den Aktivitäten des Aufbegehrens, Begehrens und des zweifellos zei-
chenhaft auf den Anderen bezogenen Leidensausdruckes. Dass er, wenn
dieses Brennen anhält und nicht gelöscht oder anderweitig umgesetzt
wird, sozusagen verbrennt, das lehren uns alle neurotischen und psy-
chosomatischen Leiden.

Damit sind wir am Ziel: Das Leiden lässt sich mitnichten allein
von seinem angeblichen Gegensatz, dem Tun, aufklären und fassen,
eben weil es zutiefst selbst eine Aktivität ist, wenn auch eine überwie-
gend rezeptiv-reaktive und in seinem realisierenden Handeln ge-
hemmte, aber immerhin im Leibe sich mächtig kundgebende und plas-
tisch ausdrucksvoll formende Aktivität. Darum ist es nicht nur
Passivität, bloßes Erleiden, allein schon deshalb, weil auch das passivi-
sche Erleiden von Seiten des Betroffenen die Aktivität des Zulassens
dieses Erleidens verlangt.

234

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des
Leidens

In sich gesehen kommt dem Leiden als Akt keine sinnlich-geometri-
sche Ausdehnung zu – wir können unmöglich sagen, an einer Krän-
kung der Ehre zu leiden sei so und so hoch, breit oder tief, das ergibt
schlicht keinen Sinn und kann introspektiv auch in keiner Weise bestä-
tigt werden. Analoges gilt für eine Entscheidungsschwäche, eine Trau-
er, eine Desorientierung usw. Und doch wissen wir erlebend um diese
Unräumlichkeit und keineswegs nur abstrakt, sondern im direkten
fühlenden Anschauen der eigenen Befindlichkeit. Denn wir fühlen
und erkennen in seelisch-geistiger Anschauung ihre Gestalt – den
Schmerz einer Kränkung, den Unfrieden einer Verzweiflung, die Leere
einer Langeweile, die Last einer Schuld. Deswegen müssen wir Kant
(1881, Kritik der Reinen Vernunft, Von den Paralogismen) entschieden
widersprechen, wenn er lehrt, das Ich sei nur das abstrakt-logische
Subjektelement eines Urteils und sei deshalb nicht erfahrbar. Natür-
lich, als Raumding, als sinnliches Objekt oder als Vorstellung lässt es
sich nicht sehen und anschauen, aber eben darum, weil es weder sinn-
lich noch räumlich ist. Im Grunde folgte Kant hier D. Hume (1971,
S. 33), der das Ich nur als gegenständliches »Vorstellungsbündel« ver-
stand und seinen Aktstatus völlig verkannte. Wir dagegen sagen, das
Ich ist nichts anderes als die Quelle seiner konkreten (ungegenständli-
chen, nicht-objektalen) Vollzüge, Akte, Zustände und Befindlichkeiten
bzw. diese selbst, und diese alle sind sehr wohl – unräumlich und un-
sinnlich – in der Reflexion konkret erfahrbar, etwa als Entschlossen-
heit, Freude, Trauer, Konzentration usw.

Damit erledigt sich allerdings das Problem nicht, wie das unräum-
liche Icherleben und das räumliche Leiberleben vermittelt werden.
Zwei Wege stehen hier offen:
1. Unser Ich ist, wie die innere Raumanschauung beweist, in der

Lage, aus eigener unräumlicher Kraft einen inneren Vorstellungs-
raum aufzuspannen, in den räumliche Objekte, z.B. Phantasien,
gesetzt werden können. Aufgrund dieser raumschaffenden und
raumgestaltenden Potenz ist das Ich befähigt, die Raumaspekte
der Sinnes- und unserer Leiberfahrung aufzunehmen und nach-
zugestalten.2

235

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des Leidens

2 Hier mag der Ort sein, gegenüber Kants apriorischer Raumauffassung Stellung zu

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Eine unvoreingenommene Analyse der sinnlich vermitteltenWelt
beweist, dass ihre Gegenstände keineswegs auf nur-räumliche
Aspekte beschränkt ist, sondern sehr wohl in der Lage ist,
unräumliche Momente (in der Matrix der Räumlichkeit!) auf-
zunehmen. Räumliche Zeichen und räumliche Laute geben in der
Sprache einen unräumlichen Sinn weiter; Kunstwerke drücken
unräumliche Gefühls- und Geisteswerte aus; räumlich-technische
Instrumente messen unräumliche Verhältnisse. Kurz: Es gibt na-
türlicherweise Brücken zwischen dem primär unräumlichen
Icherleben und dem primär räumlichen Weltgeschehen, ein Des-
cartescher Dualismus verbietet sich schon aus empirisch-phäno-
menologischen Gründen.

In der inneren Raumanschauung wird uns nun ein Großteil der Lei-
densgegenstände, nämlich alle sinnlichen bzw. sinnlich-vermittelten
Leidensgegenstände (wie z.B. eine leibliche Wunde) vergegenwärtigt:
Wir stellen sie uns wahrnehmend vor, d.h. wir stellen sie als Bewusst-

236

Das Leiden in der Welt

beziehen, nach der es die anschauende Vernunft selbst ist, die den Phänomenen, beson-
ders den sinnlichen Wahrnehmungsempfindungen, ihre Räumlichkeit aufprägt. Ist das
haltbar? Zunächst gilt zweifellos, dass der menschliche Geist die Fähigkeit besitzt, sich
Räumliches zu vergegenwärtigen, sogar unabhängig von der Sinneswahrnehmung.
Folgt daraus aber, dass er auch den Sinnesdingen ihre Räumlichkeit verleiht, den Farben
ihre Zweidimensionalität, dem Tasten die widerständige Dreidimensionalität, den Düf-
ten ihre unbestimmte Dreidimensionalität, aber auch den Tönen ihre primär zeitsuk-
zessive Nichträumlichkeit? Können wir uns Farben ohne die ihnen immanente, wesens-
zugehörige Zweidimensionalität denken? Impliziert Kants Raumtheorie nicht, dass den
Farben usw. die Räumlichkeit nur kontingent zukomme? Warum aber schreibt unsere
Anschauung den Farben die Zweidimensionalität, den Druckempfindungen die Dreidi-
mensionalität, den Klängen die reine Zeitlichkeit (und sekundäre Räumlichkeit) zu;
woher nimmt sie diese Differenzen, wenn nicht aus den Sinnesempfindungen selbst?
Doch wohl nicht aus der Struktur der Vernunft! Wenn Kants Auffassung zutreffend
wäre, müsste dann nicht unsere anschauende, raumkonstituierende Vernunft die Bil-
dung z.B. von solch komplexen Raumstrukturen wie einer Blume, einer Galaxie usw.
aus sich selbst holen? Will man aber wirklich behaupten, all die unendlich vielen, empi-
risch aposteriori vermittelten Raumgestalten des Universums seien die apriorischen
Werke unserer Anschauungskraft? Und zudem in einerWeise tätig, die uns völlig unbe-
wusst ist? Kurzum: Wenn wir auch zugestehen, dass die freie Raumbildung prinzipiell
zum Repertoire der Vernunft gehört, was ja von der freien Phantasietätigkeit belegt
wird, so kann dies nicht heißen, dass die Weltdinge raumlos sind und ihre Räumlichkeit
einer raumaufzwingenden Vernunft verdanken. Wäre dem so, dann müssten auch die
Klänge primär räumlich oder die Farben primär dreidimensional sein können, was ja
offensichtlich nicht der Fall ist. Die Vernunft kann eben nicht beliebig den Sinnesdingen
die Räumlichkeit aufprägen, was für die »Eigenräumlichkeit« der Weltdinge spricht.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seinsobjekte unserem anschauenden Ich innerlich anschauend gegen-
über. Auf diese Vorstellungen in der inneren Raumanschauung reagie-
ren wir in der Regel affektiv, kognitiv, oft agierend, womit sie ihre
Neutralität verlieren und subjektiv relevant werden. Dieses Geschehen
kann auch rein bewusstseinsimmanent stattfinden, so z.B. in den Träu-
men oder in der Hypnose.

Über diese bloße innere Raumanschauung, wie sie zum Beispiel in
der reinen Phantasie- oder der Erinnerungstätigkeit oder eben in den
Träumen vorkommt, geht die in der Regel mit der inneren Raum-
anschauung eng verwobene räumliche Leiberfahrung hinaus. Wir den-
ken bzw. stellen uns da nicht nur einen Raum vor, sondern wir »sind«
Raum, gefüllter Raum – d.h. wir erleben uns gebunden an die und
wirkend in der sinnlich erfüllten Räumlichkeit des Leibes. Und zwar
erleben wir dies praktisch unmittelbar, etwa im Rhythmus des Atems,
im Erleiden einer Verwundung, in einer zwischenmenschlichen Berüh-
rung und in der physischen Widerständigkeit des Handelns. Zwischen
Ich und Leib tritt nicht nochmals ein Medium, im Gegenteil bilden sie
eine tiefste Einheit, wenn auch nicht Identität. Diese Einheit ist es, die
es ermöglicht, dass sich jene fünf aufgefundenen Leidensurmomente –
als Momente des ichhaften Leidensaktes – im Leib »abbilden«, unmit-
telbar sich ihm einprägend: Was etwa originär seelische Unruhe ist
bzw. ihre Quelle in einem verstörten Ich hat, wirkt sich über die Ich-
gefühle der Beunruhigung und Angst im sinnlich-empfindungsmäßig
erlebten Leib als empfindungsmäßig-körperliche, etwa als physiologi-
sche Spannung, vegetative Erregung und Unruhe aus. Da jene Ich-
Leib-Einheit empirisch durchgehend, also nicht bloß zufälliger oder
willkürlicher Art ist, müssen wir erwarten, dass sich jede seelische Re-
gung im Leib auswirkt bzw. auswirken kann. Wann dabei eine leibliche
Störung, ein echter leiblicher Schaden – also Entgleisung, Verletzung
und Krankheit – entsteht, hängt wesentlich von der Belastbarkeit und
den Kompensationsmöglichkeiten der gesamten Leiblichkeit ab; sie
sind gewiss individuell verschieden, besitzen aber auch nur bedingt
variable Grenzen (Stress-Diathese-Vulnerabilitätstheorem). Das be-
deutet, dass ein an sich schädliches psychisches Geschehen erst dann
den Leib beschädigt, wenn dessen integrative Grenzen überschritten
werden (ein deutlicher Hinweis auf die Einheit, aber Nicht-Identität
von Psyche und Leib). Und das kann manchmal sehr lange dauern.
Darin sehe ich den Hauptgrund, warum die leiblichen Missbefindlich-
keiten bzw. funktionellen oder gar strukturalen Störungen des Leibes

237

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht das Maß für eine seelische Störung oder auch nur eine seelische
Missbefindlichkeit abgeben können. Die Reserven des Leibes dürfen
nicht unterschätzt werden, was etwa die auffällige Tatsache erklärt,
dass Kinder, obwohl im Grunde seelisch schon schwer beschädigt, erst
viel später psychosomatisch dekompensieren und erkranken. Außer-
dem lehrt das Leben zur Genüge, dass leibliche Missbefindlichkeiten
wie Unwohlsein, Schwäche, Kopfdruck, Obstipation, Erschöpfung,
Schwindel, Schmerz usw. nicht – wie Plügge (1962, S. 73–106, 1970,
S. 93–102) zu meinen scheint – notwendig mit bestimmten seelischen
Irritationen oder Beeinträchtigungen gekoppelt sein müssen.

Wenn ein Leiden räumlich wird bzw. eine wesentlich räumliche
Komponente besitzt, dann ist diese Räumlichkeit des Leidens immer
die Räumlichkeit des sinnlich erlebten3 Leibes: Der Depressive geht
gebeugt; der Wütende ist verkrampft; der Manische beschwingt; der
Panische außer sich usw. Über diesen Leibraum erbaut sich dann die
Räumlichkeit zwischenmenschlicher und sozialer Leiden, die niemals
bar des Raumes sind, da sie ohne die Räumlichkeit der Welt nicht zu-
stande kommen können. Und in der Tat, gerade im sozialen Feld sehen
wir wesentlich räumliche Störungen – denken wir nur an die Nähe-
Distanz-Problematik vieler Partnerschaftskonflikte, die raumbezoge-
nen Phobien (Claustrophobie, Agoraphobie), die räumliche Rückzugs-
tendenz des Depressiven, die Verzerrung der Raumwahrnehmung bei
manchen Psychosen usw. Hier – im Leib und in der zwischenmensch-
lichen, welträumlich vermittelten Kommunikation – ließe sich durch-
aus eine spezifische Raumlehre des Leidens, z.B. der verschiedenen
Raumdynamiken der Trauer, der Verzweiflung, der Scham, der Angst,
der Wut usw. entwickeln.

Hierbei müsste auch die »Atmosphärik des Leidens« berücksich-
tigt werden, denn wie H. Schmitz (1969) und T. Fuchs (2000, Kap. 5) in
ihren Leibphilosophien überzeugend ausführen, gestalten alle Gefühle,
unabhängig davon, ob sie von einem einzelnen Menschen, von einer
Gruppe oder Masse oder von Dingen, Kunstwerken oder Natur-
geschehnissen ausgehen, einen atmosphärischen, nach Schmitz (1998,
S. 51) »ortlos ergossenen, leiblich ergreifenden, nicht flächig begrenz-

238

Das Leiden in der Welt

3 Was der Leib über das unmittelbare Erleben hinaus als Weltkörper, als Materieding
(und nicht nur als Phänomen) ist, lässt sich naturgemäß nicht mehr bloß phänomeno-
logisch klären; das wird eine Aufgabe in einem späteren Kapitel sein und in der »Meta-
physik des Leidens« vertieft begründet werden müssen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten Raum«, der, vermittelt über die Räumlichkeit des Leibes, in die
physische und soziale Umwelt hinausreicht, oder von den Dingen und
Geschehnissen der Welt, z.B. von einem »gewaltigen« Gewitter, über
die leibseelische Betroffenheit in das Menschenich hineinreicht. Wir
sagen dann etwa: »Im Sterbezimmer ist eine andächtig-ernste Stim-
mung.«, »Als sie sich überwarfen, lag eine gereizte Spannung in er
Luft.«, »Die aufgehende Sonne ergriff und erhob mein ganzes Wesen.«
usw. Diese Räumlichkeit kommt durch die Gestaltungskraft des Ge-
fühls, und also auch der Leidensgefühle zustande, die sich der Dinge
und Personen im Raum bemächtigen und sie in eine gewisse »Stim-
mung«, »Schwingung« versetzen und rhythmisch gliedern. Dabei sind
drei Gestaltungsbeziehungen festzustellen:
– Der natürlichste Fall liegt vor, wenn im Menschen selbst, ob im Ein-
zelnen oder in einem Kollektiv, ein Gefühl, z.B. eine Neugier, eine
Angst, eine Freude usw. rege wird, auftaucht und den Leib mit seiner
Mimik, Gestik, Lokomotion und Sprache so gestaltet, dass sich das
Gefühl in diesen Bewegungsgestalten raum- und zeitgliedernd aus-
drückt (vgl. Klages, S. 145–163), ja weiter dann die Umwelt, z.B.
eine entsprechend eingerichtete Wohnung und die in diese Atmo-
sphäre eintretenden Begegnungen gleichsam durchstrahlt und mit-
gestaltet.

– Der zweite und kompliziertere Fall liegt vor, wenn der Erzeuger und
Träger sein Gefühl nicht sich selbst zuschreibt, sondern auf eine an-
dere Wirklichkeit projiziert. Bekanntes Beispiel: Einer sagt: »Warum
bist du so gereizt?«. Antwort: »Du bist doch gereizt! Ich bin ganz
ruhig!« (und schreit dabei). Ein anderes, struktural durchaus abwei-
chendes und den Animismus kennzeichnendes Beispiel haben wir
vor uns, wenn ein Naturmensch die Blitze eines Gewitters nicht
nur als real gefährlich und »übermenschlich«, sondern als den Zorn
eines Gottes deutet. Hier wird nicht ein Zorn vom Bedrohten auf das
Bedrohende projiziert, was ja insofern unsinnig ist, als der Bedrohte
voller Angst ist, vielmehr wird dem real lebensbedrohlichen Gesche-
hen ein diesem analoges, d.h. destruktives, Gefühl unterlegt, eben
der Zorn, der natürlich das komplementäre Korrelat zur Angst ist.
Ein aufgeklärter Mensch dagegen wird in einem Gewitter keinen
Zorn, sondern eine überwältigende Naturmacht erleben, die ein hei-
liges Schaudern erzeugt.

– Drittens kommt der Fall vor, dass wir aus einerWirklichkeit die in ihr
wirklich vorhandene Gefühlskomponente herausspüren bzw. durch

239

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie von außen (Schmitz 1998, S. 91 ff.) ergriffen werden. Ein Mensch
beißt auf die Zähne und schaut grimmig drein; ich verspüre Wut in
seinem Ausdruck, spanne selbst meine Gesichtsmuskulatur an – und
wirklich, er ist wütend. Analoges begegnet uns bei Kunstwerken,
zwischenmenschlichen Atmosphären, aber auch bei Naturwesen
und Naturereignissen. So mag eine große Zeder eine Art »selbst-
bewussten Stolz« oder »Lichtsuche« ausdrücken, ein Gebirge »Erha-
benheit«, eine Robbe »Verspieltheit und Freude«, die Gravitation
»Konzentration, sammelnde Kraft, Selbstbezogenheit, Zusammen-
halt, Struktur«, die expansive Wärmestrahlung dagegen »Hingabe«
und »Sehnsucht«. Letzteres gilt allerdings nur, wenn wir vorausset-
zen, dass sich hier in der Natur wirklich echte, d.h. gefühlte, Gefühle
ausdrücken, was die Annahme seelisch-geistiger Wesen in oder
»hinter« diesen Naturwirklichkeiten – Pflanze, Tier, Gravitation,
Wärmeexpansion – impliziert. Andernfalls handelte es sich nur wie-
der um Projektionen seitens des Menschen.

In all diesen Phänomenen erfahren wir die den Descarteschen Dualis-
mus von res cogitans und res extensa zu überbrücken fähige Potenz der
in sich unräumlichen, aber raumgestaltenden Gefühle! Descartes ist
deshalb nicht dadurch zu überwinden, dass man – wie Schmitz und
Fuchs – dem gefühlsmäßigen Erleben alle Unräumlichkeit abspricht
und zu stets räumlichen, wenn auch ortlos und unscharf begrenzten
Raumgebilden erklärt, sondern dadurch, dass man – was Descartes,
Schmitz und Fuchs nicht sehen – einerseits erkennt, dass das unräum-
liche Erleben eine raumgestaltende, also die Raumwelt der Phantasie,
des Leibes und der Umwelt zu gestalten befähigte Potenz besitzt, und
andererseits sieht, dass die res extensa, also der Leib und die Welt,
durchaus fähig sind, rein geistig-unräumliche Momente wie z.B. die
Bedeutungsdimension von Sprache oder von unsprachlichen Gefühls-
qualitäten aufzunehmen, auszudrücken und dadurch zu vermitteln.
Dass wir z.B. im Rot eine leidenschaftliche, expansiv auf uns zukom-
mende Dynamik, im Grün eine tragende Ruhe und im Blau eine sich
entfernende grenzenlose Tiefe erleben, geht dann nicht auf eine subjek-
tivistische Projektion unsererseits zurück, sondern ist ein »objektives«
seelisch-geistiges, insofern unräumliches Moment, das wir aus den
selbst räumlichen Farben intuitiv herausspüren und heraussehen. Da-
raus kann man wiederum nicht wie Schmitz (1998, S. 63 ff.) folgern,
dass Gefühle immer (nur) Atmosphären sind, immer von außen über
uns kommen und nicht auch aus der Tiefe des eigenen Inneren aufstei-

240

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen können, sondern eher ist zu folgern, dass beides zugleich stattfindet:
Aus irgendeiner menschlichen oder nichtmenschlichen Innerlichkeit
steigen die Gefühle auf und werden da, wo sie die leibliche und physi-
sche Welt ergreifen, zu Gestalten und Atmosphären, vor allem für die
Anderen, aber auch für denjenigen, aus dem diese Gefühle steigen.4

Mit diesen Betrachtungen wird deutlich, dass die fünf Leidenscha-
rakteristika – Mangel, Zwiespalt, Spannung, Hemmung, Zwietracht –
hinsichtlich von Räumlichkeit und Unräumlichkeit indifferent oder
besser überspezifisch sind. Daher können sie in beiden Dimensionali-
täten auftreten und beide vermitteln. Mangel, Zwiespalt, Spannung,
Lähmung und Zwietracht/Konflikt sind überräumliche Kategorien,
die sowohl das unräumliche Icherleben als auch den räumlichen Leib
bzw. das räumliche Leiberleben mitgestalten und so zusammengestal-
ten können.

Diese Transspatialität zeichnet aber nicht nur die fünf Leidens-
charakteristika, sondern auch deren positiv-kategoriale Entsprechun-
gen aus: Das Vollsein oder die Fülle, die Kontinuität oder einfache Ein-
heit, die Entspannung oder Ausgeglichenheit, die Lebendigkeit oder
Flexibilität (und damit die Anpassungsfähigkeit) und schließlich den
Frieden, die Ruhe und die Harmonie. So kann ein geistiger Sieg, z.B.
im Rahmen einer wissenschaftlichen Problemlösung, volle, entspann-
te, lebendig-harmonische Zufriedenheit zeitigen, selbst wenn dieser
Mensch an einer schweren körperlichen Krankheit leidet. Ja, das Leben

241

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivit�t des Leidens

4 Schmitz (1969, S. 8, S. 361ff.) neigt insgesamt zu einem eigenartigen Gefühls- und
überhaupt »Seelennaturalismus«, der alle Innerlichkeit ablehnt und davon ausgeht, dass
eines Tages alles Psychische, z.B. Gedanken und Gefühle anderer Menschen, genauso
»objektiv« beobachtet werden kann »wie heute schon deren Blicke« (S. 87). »Alle ver-
meintlichen Inhalte des Bewusstseins … kommen … nicht prinzipiell anders vor als
Häuser und Bäume. Gefühle sind nicht subjektiver als Landstraßen, nur weniger fixier-
bar.« (S. 87) Aus der gewiss nicht leugbaren Tatsache, dass sich Gefühle in Dingen,
Werken, Räumen, Situationen ausdrücken und uns »von außen« ergreifen können, fol-
gert Schmitz allzu rasch, dass Gefühle primär räumlicher und äußerer Natur sind, also
nicht im Menschen entstehen. Das ist gewiss einseitig und in der Konsequenz absurd.
Denn Gefühle sind wesentlich personaler Natur – und deuten daher auf einen persona-
len Ursprung zurück. Wenn die Naturdinge tatsächlich, d.h. aus ihnen selbst her, Ge-
fühle ausdrücken würden (was tiefer betrachtet sehr wohl der Fall ist), dann müsste der
Schluss gezogen werden, dass die Natur selbst das Werk und der Ausdruck personaler
Wirkkräfte ist. Diesen Schluss aber zieht Schmitz gerade nicht, vielmehr degradiert er
die Gefühle zu naturalen Gegebenheiten, die im Wesen von solchen Geschehnissen wie
demWetter (S. 361ff.) nicht verschieden sind.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weiß von Fällen, wo solch ein geistiger Sieg eine körperliche Krankheit
zum Stillstand bringt oder ausheilt!

Mit der gesicherten Erkenntnis, dass die fünf Leidenscharakteris-
tika den Leib mitgestalten bzw. mitgestalten können, besitzen wir das
entscheidende Medium für die weitere Erkenntnis, dass auch die leib-
vermittelt-intersubjektive Welt von diesen Leidenscharakteristika
geformt wird. Wer hätte noch nicht die Erfahrung von leeren, zwie-
spältigen, gespannten, gelähmten und verworren-konfliktuösen zwi-
schenmenschlichen Beziehungen gemacht? Damit bekommen wir
einen begrifflich geklärten Momentenzusammenhang an die Hand,
der sich zwar nicht in identischer, aber in analoger Weise durch die
existenzialen Grunddimensionen des Menschen – seine Ichwelt, seine
Leibwelt und seine Beziehungswelt – gliedernd hindurchzieht.

4. Leiden und Lust

»Ohne Leiden bildet sich kein Charakter, ohne Vergnügen kein
Geist. Der Mensch soll also wohl an beidem reifen.« (Ernst v.
Feuchtersleben 1879, S. 96)

Der Gegensatz von Lust und Leiden ist seit altersher sprichwörtlich,
ging in viele Gedichte ein5 und bildet die Grundlage so mancher Phi-
losophie und Psychologie. Das ist auch verständlich, da das Leiden
primär als etwas Unangenehmes, Störendes, Unlustvolles, ja als ein
nichtseinsollender Mangel, die Lust als etwasWünschenswertes, Erfül-
lendes, Schönes, ja als erwünschte augenblickliche Fülle erlebt wird.
Darum verwundert es nicht, wenn manche Philosophien und Psycho-
logien, so die von Aristipp, Epikur und Freud, ihre Grundgedanken
explizit aus diesem Gegensatz entwickeln.

Auch wenn dies intuitiv plausibel erscheint, beweist eine genauere
Analyse, dass die Verhältnisse komplexer liegen. Dabei beginnt die
Schwierigkeit schon mit dem Begriff »Lust«, unter dem so Verschiede-
nes wie körperliche Lustempfindungen (»Triebbefriedigung«), Freude,
Vergnügen, Glück und Glückseligkeit verstanden wird. Noch ver-
wickelter stellen sich die Dinge dar, wenn es um die Entstehungsbedin-
gungen der Lust und ihr Wechselverhältnis mit Unlust, Schmerz und

242

Das Leiden in der Welt

5 Es sei an die GedichteMörikes erinnert: »Gebet« und »An Gretchen«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leiden geht. In den platonischen Dialogen »Phaidon« und »Philebos«
werden Lust und Unlust als untrennbare Zustände dargestellt: Zum
einen gehe, so lehrt Platon, Lust immer in Unlust über (ob das Umge-
kehrte gilt, bleibt unklar), zum anderen seien Lust und Unlust immer
gemischt. Dass es sich hierbei um eine Überspitzung handelt, beweist
schon die Alltagserfahrung: Ein gutes Essen kann völlig unvermischt
lustvoll sein und muss in keiner Weise Unlust nach sich ziehen, jeden-
falls nicht direkt.

Wenn wir exemplarisch auf Freud Bezug nehmen, dann werden
die Probleme durchsichtiger. Freud (Jenseits des Lustprinzips, 1999,
Kap. 1) betrachtet Lust und Unlust von der »Libido« her, die er ur-
sprünglich als Ausdruck einer sexuellen, später als Ausdruck einer
allgemein-vitalen Bedürfnisspannung versteht, deren Ziel es ist, un-
lustvolle Spannung abzuführen. Nach diesem Modell entsteht die
Lust sekundär durch Aufhebung von Unlust, welche Unlust wiederum
das Ergebnis einer leiblich-vitalen Unlustspannung ist, sodass besser
von einem Unlust- als von einem Lustprinzip zu reden wäre. Ist dieser
Ansatz haltbar? Nur in engen Grenzen. Denn erstens gibt es primäre
Lüste, die gar nicht im Zusammenhang mit Bedürfnisspannungen ste-
hen, wie schon Aristoteles (Nikomachische Ethik 1983, Buch VII, 12–
15, Buch X, 1–5, bes. 4) betont, etwa die Lust zu sehen, zu tasten, zu
riechen, zu schmecken usw. Zweitens gibt es nicht-vitale »Lüste« wie
die Lust zu denken, zu verstehen, zu reden, zu handeln usw., und
drittens ist es gar nicht wahr, dass die vitale Bedürfnisspannung
immer unlustvoll, die Bedürfnisbefriedigung, die Freud auch mit Ent-
spannung gleichsetzt (was ihn dann zum Nirwanaprinzip führt),
immer lustvoll sein muss. So kann eine beginnende Hungerempfin-
dung durchaus lustvoll erlebt werden, vor allem, wenn ein baldiger
Nahrungsgenuss antizipiert wird. Auch die Erregungszunahme wäh-
rend der sexuellen Wollust ist keineswegs nur unlustvoll, sondern im
höchsten Maße lustvoll, und sie schlägt erst dann in Unlust um, wenn
das Ziel der sexuellen Wollust, die orgasmische Vereinigung, uner-
reichbar erscheint (was eindrücklich die Abhängigkeit vitaler Empfin-
dungen und Triebe von emotional-geistigen Prozessen beweist!). Ja,
wir kennen schon im normalpsychologischen Bereich Formen der se-
xuellen Wollust, in die echte körperliche Schmerzen einfließen, die
die sexuelle Lust steigern. Umgekehrt ist nicht jede Entspannung lust-
voll, da viele entspannende Bedürfnisbefriedigungen entweder nur
neutrale Empfindungen erzeugen oder als bedrückend erlebt werden.

243

Leiden und Lust

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Letzteres ist der Fall, wenn eine Entspannung »chronisch« und damit
langweilig wird, wenn also keine vitalen und emotionalen Antriebe
und Anreize mehr aufkommen. Denn das Leben ist Antrieb, Anreiz,
Erregung und Spannung, sodass ein spannungs- und erregungsloses
Leben extrem unlustvoll und quälend werden kann. Es ist eigenartig,
dass Freud dies nicht gesehen hat bzw. sehen wollte, denn natürlich
hätte seine einseitige Libido- und Todestheorie dann eine ganz andere
Richtung genommen.

Lust und Entspannung, Leiden und Spannung sind also keineswegs
identisch. Ja das Leiden ist nicht einmal der schlechthinnige Gegensatz
zur Lust (wie neben Aristipp und Freud auch Spinoza6 1887, 4. Buch,
meint), da so mancher Schmerz lustvoll ist, und viele Lüste durch ein
gewisses Maß an Leid und Schmerz sogar intensiviert werden.

Darüber hinaus ist nun aber entscheidend zwischen vital-leibli-
chen Lustempfindungen und emotionaler Freudelust zu differenzieren.
Denn beide Phänomene unterscheiden sich in kategorialer Weise, was
besonders im Fall ihrer Kollision deutlich wird. So kann eine sexuelle
Lustempfindung, wenn Zeitpunkt und Umstände ungünstig sind oder
die Befriedigung durch den ersehnten Anderen verweigert wird, stö-
rend wirken und Unpässlichkeit, ja Ärger oder Depression auslösen.
Und umgekehrt gibt es viele Freuden, bei denen die vitalen Lüste
schweigen oder durch die Freude sogar zum Schweigen gebracht wer-
den. Wer z.B. eine Hungerempfindung verspürt, sich währenddessen
aber »lustvoll« in ein spannendes Buch vertieft oder sich über einen
sportlichen Erfolg freut, wird u.U. die völlige Auslöschung jener Emp-
findung erleben. Vitale Lust und emotionale Freude sind also verschie-
dene Realitäten, die nicht auseinander abgeleitet werden können oder
immer zusammen bestehen müssen. Die körperliche Lust hat ein ein-
deutiges, physiologisch festgelegtes Ziel, das vom Ich nicht eigenmäch-
tig umdefiniert werden kann; die Freude hingegen kann sich intentio-
nal auf Körperempfindungen genauso richten wie auf Weltdinge,
Erkenntnisse, Kunstwerke, Handlungen, Hoffnungen, andere Men-
schen, auf Gott, das Universum usw. Wir können auch sagen: Die leib-

244

Das Leiden in der Welt

6 Schon gar nicht ist, wie Spinoza (1887, 4. Buch) behauptet, jedes Leiden schädlich und
jede Lust förderlich. Schon Platon betont im »Phaidon« das mögliche Gegenteil: Wie es
schädigende Lüste gibt, so gibt es förderliche Leiden. Überhaupt setzt Spinoza Erleiden,
Leiden, Affekt, Leidenschaft, Schädigung (Krankheit) und Unlust zu voreilig gleich und
verwischt dadurch wesentliche Differenzen und Zusammenhänge (vgl. die nachstehen-
den Aphorismen Nietzsches).

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


liche Lust entspringt einer autochthon-fixierten leiblichen Intentiona-
lität, während die Freude dem Gelingen einer Ichleistung oder der Er-
füllung einer Icherwartung entspringt. Die leibliche Lust ist vorper-
sonal; die erlebte Freude ist apersonal nicht denkbar.7

Während nun der körperliche Schmerz zweifellos mit der vitalen
Lust in dieselbe Klasse der Leibempfindungen gehört, gehört das Leiden
in die Kategorie der Gefühle. Leiden ist also mehr der Gegensatz von
Freude (Vergnügen, Heiterkeit, Fröhlichkeit usw.) als der von vitaler
Lust und vitalem Genuss. Andererseits darf nicht übersehen werden,
dass vitale Lust normalerweise Freude bereitet, vitale Unlust und vita-
ler Schmerz dagegen eher mit »Unfreude«, sei es mit Traurigkeit, Är-
ger, Unzufriedenheit oder sogar mit Angst einhergehen. Doch einein-
deutig ist dieser Zusammenhang nicht. Und um die Paradoxalität noch
zu steigern, gibt es, wie Scheler (1923, S. 100–102, 1954, S. 341–365)
herausarbeitete, durchaus seelische Leiden, die mit einer tieferen oder
wertmäßig höheren Freude zusammen bestehen! So mischt sich die
Angst bei einer erfolgreichen, aber lebensgefährlichen Rettungsaktion
mit Freude; so eine große Trauer und Verzweiflung mit der Freude bei
einer Versöhnung. Ja, es kann die Tiefe der Trauer die Tiefe der Freude
bedingen.8 Leiden als seelischer Schmerz ist also auch nicht einfach der
kontradiktorische Gegensatz zu Freude und Glück. Wie viele Mystiker
berichten nicht von einer grauenerregenden Angst, während sie die be-
glückendsten Zustände der Unio mystica durchleben?! Der Grund da-
für ist leicht anzugeben: Es gibt einMaß des Glücks, das unsere seelisch-
geistige Fassungskraft zu sprengen und also mit Vernichtung unseres
Selbstes droht. Wie sollte das nicht Angst erzeugen?

Wenn wir erkennen, dass jedes Leiden einen Mangel impliziert,
vitale und seelische Lust im Genuss dagegen durch präsentische Fülle

245

Leiden und Lust

7 Da wir nicht leugnen, dass auch Tiere Freude ausdrücken können, folgt, dass ihr Leben
letztlich auf seelisch-geistige Subjekte zurückgehenmuss, die zwar nicht unmittelbar im
tierischen Leib anwesen (weswegen sie keine Personen sind), sich durch ihn hindurch
aber offenbaren, analog einemmenschlichen Kunstwerk, in dem sich ein Künstler-Ich ja
ebenfalls ausdrückt, ohne als solches anwesend zu sein.
8 Nietzsche: »So tief der Mensch in das Leben sieht, so tief sieht er auch in das Leiden.«
(Also sprach Zarathustra, S. 172); »Es bestimmt beinahe die Rangordnung, wie tief
Menschen leiden können.« (Jenseits von Gut und Böse, S. 218); »Das tiefe Leiden macht
vornehm und trennt.« (Jenseits von Gut und Böse, S. 219); »Der Leidende verlangt am
tiefsten nach Schönheit.« (Die Unschuld desWerdens, Nachlass I, S. 386): alle Zitate aus
»Nietzsche-Register, Taschenbuchausgabe, R. Oehler, A. Kröner-Verlag, Stuttgart,
1965«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


charakterisiert wird, dann verstehen wir besser, wie beide Phänomene
zugleich einen Gegensatz bilden und dennoch zusammen vorkommen
können. Denn der Mangel auf der einen Ebene, z.B. der vitalen, kann
mit der Fülle auf einer anderen Ebene, z.B. der emotionalen oder ko-
gnitiven, gleichzeitig bestehen. Dies erhellt, warum das Leiden so eng
mit unserem vielfältigen Bedürfnisleben zusammenhängt: Da jedes er-
wachende Bedürfnis einen zu überwindenden Mangel anzeigt, wird es
dann zum Leiden, wenn die Befriedigung nicht zu erreichen ist, das
Bedürfnis aber dennoch nicht losgelassen werden kann. Bedürfnisspan-
nungen sind also nicht per se Leiden, sondern erst, wenn ihre ersehnte
Erfüllung misslingt oder unerreichbar erscheint.

Analoges gilt für den »Wunsch«, den Freud bekanntlich in seinem
Begriff des »Triebwunsches« mit Bedürfnis und Libido gleichsetzt, bzw.
alle »höheren«, nicht-vitalen Wünsche als Sublimierungen vitaler Be-
dürfnisse ansieht. Schon eine erste phänomenologische Betrachtung
beweist, welch einem Gewaltakt sich diese Theorie verdankt. Dagegen
gilt grundsätzlich, dass kein vitaler Drang ein Wunsch ist, allerdings
letzterer sich mit jenem verbinden kann. Nur in einem übertragenen
Sinne lässt sich sagen, dass der hungernde Leib Nahrung »wünsche«.
In Wahrheit ist da nur eine drängende Hungerempfindung, die im Ich
den Wunsch auslöst, Nahrung aufzunehmen (oder auch nicht, wenn
solch ein Wunsch durch einen anderen Wunsch, z.B. nach Schlankheit,
aufgehoben wird!). Natürlich ist auch das Wesen des Wunsches – ana-
log dem des vitalen Bedürfnisses – durch einen Mangel konstituiert,
denn der Wünschende bezieht sich auf etwas, das noch nicht ist, aber
sein soll. Doch handelt es sich hierbei nur um eine Analogie und keine
Identität, und außerdem bedeutet nicht jeder Mangel Leiden. Wir
wünschen viel und leiden deswegen noch lange nicht. Nur solcheWün-
sche, die unaufschiebbar oder »existenziell«, d.h. für mein Da- und
Sosein und schließlich für meine selbstbestimmte Identität fundamen-
tal, sind, jedoch drohen, unerfüllt zu bleiben, erst solche Wünsche, die
nicht aufgegeben, aber auch nicht befriedigt werden können, erzeugen
Leiden. Der Inhalt dieser Wünsche kann individuell sehr variieren, so-
dass für den einen existenziell ist, was dem anderen als bedeutungslos
erscheint.

Damit wird auch deutlich, dass der gesunde Mensch und über-
haupt alle Lebewesen nicht primär nach Lust, Genuss und Freude (wie
ebenfalls Spinoza in seiner Affektenlehre 1887 meint), sondern nach
solchen Erfahrungen und Handlungen streben, die einen existenziellen

246

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wert realisieren und deswegen mit Lust, Genuss und Freude einher-
gehen. Niemand kann Lust, Genuss und Freude direkt machen oder
schaffen, wie Frankl (1989, S. 70–74) nicht müde wird zu betonen,
sondern kann nur gute Handlungen, richtige Erkenntnisse, nützliche
Arbeit, gesunden Sport, aufrichtige Gespräche usw. anstreben und rea-
lisieren. Gelingt dies, dann entspringen daraus »wie von selbst« Lust
und Freude. Diese wichtige Einsicht in die Dynamik von Lust und Freu-
de eröffnet uns schließlich das Wesen dieser Phänomene: Sie sind, et-
was poetisch ausgedrückt, »Geschenke des Seins«, die sich einstellen,
wenn die natürlichen (und im Falle des Menschen übernatürlichen!)
Bestrebungen eines Lebewesens ihre adäquate Erfüllung finden. Wohl
bin ich frei, eine hilfreiche Handlung auszuführen oder nicht – aber
dass mich eine hilfreiche Tat mit Freude, eine böse Tat mit Groll »be-
schenkt«, das liegt nicht mehr in meiner Macht.

Kurzum: Die leibliche Lust ist keine leibliche Sinnesempfindung
an sich, sondern eine Empfindungskomponente, also ein Aspekt etwa
der Sexual-, der Geschmacks-, der Wärme- oder der leiblichen Kraft-
empfindung, die sich einstellt, wenn ein leibliches Bedürfnis befriedigt
wird. Natürlich ist sie erst recht kein Affekt (Gefühl, Emotion), aller-
dings, wie jede leibliche Regung, die wir erleiden, eine Affektion. Auf-
grund der Aspekthaftigkeit der Lust, also ihrer ontologischen Abhän-
gigkeit von bestimmten Sinnesempfindungen, scheint es auch gar
nicht die Lust (bzw. Unlust) zu geben, sondern nur Lüste (bzw. Unlüs-
te): Die Lust einer Sättigung scheint keineswegs identisch mit der Lust,
die wir bei einer streichelnden Berührung empfinden; die Unlust eines
Schmerzes etwas anderes als die Unlust eines quälenden Durstes. Die-
ser Eindruck wird durch die Tatsache unterstützt, dass die leiblichen
Lüste den drei Groß- oder Hauptgruppen der leiblichen Sinnesempfin-
dungen – also den Lokalempfindungen (Farbe, Ton, Druck, Wärme
etc.), den allgemeinen Vitalempfindungen (Frische, Kraft, Müdigkeit
etc.) und den Drangempfindungen (Hunger, Durst, Wollust) – folgen.
Den Lokalempfindungen entsprechen »lokale« Lust- bzw. Unlustemp-
findungen, die wir z.B. bei einem warmen Fußbad genießen bzw. bei
einer Schnittverletzung erleiden. Den Vitalempfindungen entsprechen
die allgemeine Lust des Wohlbefindens bzw. die allgemeine Unlust des
Missbefindens, die uns das Gefühl von Gesundheit bzw. Krankheit ver-
mitteln. Und den Drangempfindungen eignen die dynamisch-drängen-
den Lüste bzw. Unlüste des Hungers, Durstes, des Schlafbedürfnisses,
der Wollust usw.

247

Leiden und Lust

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das entscheidend Charakteristische der leiblichen Lust ist jedoch
ihr Erfüllungswesen: Im Gegensatz zur Unlust, die einen zu beseiti-
genden Mangel, eine Störung anzeigt, erleben wir die leibliche Lust
als leibliche Fülle, leibliche Rundheit, Zufriedenheit. Darin liegt auch
der Grund, warum sie im Gegensatz zur Unlust nicht über sich hinaus-
treibt, sondern gleichsam in sich ruht und für sich genossen werden
kann. Letzteres macht ihren Selbstwertcharakter aus. Sie ist nicht nur
Mittel zum Zweck, sondern kann Selbstzweck sein. Analoges gilt für
die seelische Lust, also für Zufriedenheit, Freude und Glück: Sie sind
die nie direkt machbaren, sondern seinsnatürlichen seelisch-geistigen
Erfüllungskomponenten des persönlichen Gefühlslebens, die sich ein-
stellen, und zwar von selbst, unwillkürlich, wenn etwas »glückt«, ge-
lingt, d.h. wenn wir originelle Einfälle haben, gute Taten vollbringen,
richtige Erkenntnisse gewinnen, schöne Werke schaffen und authenti-
sche Beziehungen gestalten. Sie sind die »ontologischen Zeichen« da-
für, dass etwas an sein entelechiales Ziel, an sein Erfülltsein gelangt ist.
Dieses Am-Ziel-Sein erklärt auch, warum Glück, Freude und Zufrie-
denheit weitaus einfacher strukturiert sind als das Leiden. Sie ruhen in
voller Selbstbejahung lebendig kreisend in sich selbst, während das ru-
helose Leiden in sich zerrissen ist und über sich hinausstrebt, also von
einer Selbstnegation nicht zu trennen ist.

Gebe ich diesen Seinsgeschenken von Freude und Glück Raum in
mir und überlasse mich ihnen, quasi in sie eintauchend, dann entsteht
die Seelengestalt des Genusses. Im Genuss gebe ich mein Ich an ein
erfülltes und erfüllendes Sein hin und bin ganz getragene und über-
fließende Gegenwart: So kann sich der Mensch leiblichen Lüsten und
seelischem Glück genießend hingeben. Der Genuss ist weder eine leib-
liche Empfindung noch ein Gefühl oder Affekt, sondern er ist jene pas-
siv-aktive Hingabegestalt, in der eine geschenkte Erfüllung erlebt
wird. Zweifellos dominiert in ihm das Emotionale, wenn man so will,
in gesteigerter gefühlsreflexiver Form: Ich fühle und genieße Glück
und Freude, indem ich mich bewusst hingebe. Im Leiden dagegen ist
der Mensch gezwungen, sich in einem quälenden Unerfülltsein auf-
zuhalten, das ständig über sich hinaustreibt. Aristoteles (1983, Buch X,
1–5, 6–10), Levinas (1987, S. 168–216) und besonders klar Branden-
stein (1968, S. 83–84) haben das erkannt und überzeugend dargestellt.

Zum Schluss soll mit wenigen Strichen der innere Zusammen-
hang zwischen Lust-Unlust und Schmerz nachgezeichnet werden. Er
erweist sich schon deshalb als außerordentlich ergiebig, da Schmerz

248

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Unlust keineswegs identisch sind, ja in gewisser Hinsicht einen
Gegensatz darstellen. Insofern die leibliche Unlust die mangelhafte Be-
friedigung eines leiblichen Bedürfnisses anzeigt, ist sie selbst ein Man-
gelphänomen und konstituiert ein Zuwenig. Der leibliche Schmerz da-
gegen ist zunächst immer ein Zuviel und geht erst sekundär, wenn er
andere Leibphänomene hemmt, mit einem Mangel einher. Schmerz
und Unlust können sich daher sogar gegenseitig auslöschen, etwa wenn
ein Schmerzgeplagter keinen Hunger oder keine Müdigkeit mehr emp-
finden kann. Die Lust wiederum steht zwischen Unlust und Schmerz,
insofern sich mit ihr weder ein Zuviel noch ein Zuwenig, sondern das
Erleben von Stimmigkeit, Fülle, Abrundung verbindet. Hierin liegt
vielleicht auch der Grund, warum sich die Lust eher mit dem Zuviel
des Schmerzes als mit dem Zuwenig der Unlust direkt vermischt, etwa
beim Jucken-Kratzen oder bei der Wollust. Hinzu kommt, dass sich
Lust und Schmerz eher expansiv ausbreiten, während die Unlust sich
eher zusammenzieht und leiblich zehrt. Obwohl wir hier ein weites
Feld betreten haben, das noch viele Erörterungen erheischt, soll es mit
diesen Bemerkungen sein Bewenden haben. Im Rahmen dieser Arbeit
kann keine spezielle Theorie der Lust und Unlust geboten werden.

5. Notleiden und Krankheit

»Denn allein hab ich nicht mehr die Kraft,
die Waage zu halten der Last des Wehs.«
(Sophokles, Elektra)

Leiden ist nicht gleich Leiden. Und schon gar nicht ist Leiden gleich
Krankheit. Zur Krankhaft wird ein Leiden erst, wenn es mit einem
tatsächlichen oder möglichen Schaden verknüpft ist. Denn eine Krank-
heit oder Störung, die frei von Beeinträchtigung, Schaden, Verletzung,
Behinderung und Entstellung ist, ist keine Krankheit. Dabei ist wesent-
lich zwischen einem Leiden zu unterscheiden, das »nur« eine Reaktion
auf eine Krankheit ist wie im Falle, dass jemand über den Verlust einer
Gliedmaße trauert, und einem Leiden, das entweder selbst von einem
Schaden gezeichnet ist oder Schäden nach sich zieht. Letzteres ist z.B.
der Fall, wenn eine Trauer zur »pathologischen«, also etwa depressiv-
lähmenden Trauer mutiert und den Betroffenen in seinem Lebensvoll-
zug beeinträchtigt. Es ist klar, dass alle Formen der Therapeutik – Me-

249

Notleiden und Krankheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dizin, Psychotherapie, Soziotherapie, Familientherapie, praktisch-the-
rapeutische Philosophie, Seelsorge, therapeutische Politik und tech-
nischer Hilfsdienst – mit Leiden zu tun haben, in die ein tatsächlicher
oder potentieller Schaden eingeht.

Deswegen scheint es mir sinnvoll und nötig, hier zwischen ver-
schiedenen Intensitätsstufen des Leidens zu unterscheiden, die sich an
den Begriffen Not und Schaden orientieren:
1. An erster Stelle steht das »einfache Leiden«, das nicht an die

Grenzen des Erträglichen führt, keine Schäden setzt und meist
aus eigenen Kräften bewältigt werden kann, das Belastungsleiden.

2. Es folgt das »atraumatische Notleiden«, das bis an die Grenzen des
gerade noch Erträglichen treibt und mit Verletzung droht, das Be-
drängnisleiden. Zu Recht verlangt Beland (2003, S. 263–272),
dass die Unaushaltbarkeit oder Unerträglichkeit bestimmter Lei-
den zu einer eigenen pathischen und – wenn schädigend – patho-
logischen Kategorie erhoben wird.

3. Drittens ist das traumatische Notleiden zu nennen, das die Gren-
zen der Belastbarkeit überschreitet, die physische, psychische und
soziale Integrität des Betroffenen verletzt und mit Vernichtung
droht, das Beschädigungs- oder Beeinträchtigungsleiden.

4. Und schließlich ist das desintegrierende, destruktive Notleiden zu
nennen, das mit Zusammenbruch, Entgleisung und Tod einher-
geht.

5. Alle vier Gruppen des Notleidens können mit dem Gefühl der
Ausweglosigkeit verbunden sein und steigern sich dann zur uner-
träglichen Verzweiflung. Es muss aber betont werden, dass es sich
hierbei um keinen Automatismus handelt, nicht einmal im Falle
der tödlichen Not, da die Ausweglosigkeit wesentlich vom Subjekt
und seinen Bedürfnissen und Zielen, vor allem von seinem Selbst-
erhaltungswillen mitdefiniert wird. Ein Mensch, der seinen Tod
(wie z.B. Sokrates) frei hinnimmt, leidet nicht unter der (»objek-
tiven«) Ausweglosigkeit, eben weil er keinen Ausweg mehr sucht.

Besonders die drei letzten Formen des Notleidens erzeugen über die
Einschränkung oder den Verlust der Selbstkontrolle den Zustand der
Hilflosigkeit und damit der Hilfsbedürftigkeit, welcher seinerseits zu
einer typischen physiologischen Reaktion führt, der so genannten
Stresskaskade, deren Sinn zwar die Abwehr der Gefahr und die Wie-
derherstellung des früheren Gleichgewichtes ist, doch selbst entgleisen
kann und dann pathologische Folgen zeitigt, was typisch für psycho-

250

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


somatische Krankheiten ist (vgl. Cannon 1975, Selye 1971, Uexküll
1998, Rüegg 2003). Mit diesen drei genannten Notleiden ist eine fun-
damentale Voraussetzung der Therapiemotivation und des therapeuti-
schen Inanspruchnahmeverhaltens definiert, und es entsteht jene für
alle Therapeutik charakteristische Grundfigur, die V. v. Weizsäcker
prägnant mit Not und Hilfe umschrieb.

Auf diesem Hintergrund fällt es nicht mehr schwer, die Krankheit
zu plazieren. Sie ist zum ersten die diskrepante, prekäre und labile Ein-
heitsgestalt eines gesetzmäßig-sukzessiven (und nicht wie die Verlet-
zung nur singulär-statischen) Destruktionsgeschehens mit dem Ver-
such des Lebewesens, diese Destruktion aufzuhalten, auszugleichen
oder auszumerzen. Dabei steht in ihrem Zentrum der als aufzuheben-
der Mangel9 bewertete und als solcher drohende oder schon aktuelle
und imWeiteren fortwirkende Schaden, also die irgendwie konsequent
und nicht nur zufällig verknüpfte Schadensreihe, die immer und we-
sentlich in den Organismus und seine Gegenregulationen eingebettet
ist. Darum ist Krankheit nie nur Mangel, sondern »Mangel von- und
Mangel in-«, also die kompliziert-diskrepante Einheitsgestaltung von
schädigenden, resilienten und restituierenden Faktoren. Totaler Man-
gel bedeutete totale Widerstandslosigkeit des Organismus und wäre
identisch mit dem Tod. Und in der Tat, die Krankheit droht immer mit
Not und Tod, denn sie hat ja die Integrationsgrenzen des Lebewesens
nicht nur über Gebühr belastet, sondern schon zerrissen, also verletzt.
Krankheit, ob primär physisch, psychisch oder sozial, ist daher immer
ein »Übergriff«, immer ein (anhaltender oder sogar fortschreitender)
Verlust an Kohäsion, Integrität und Identität. Aufgrund dieses Über-
griffsmomentes kommt etwas Nötigendes, Verhängnisvolles in das
Wesen der Krankheit: Krankheit wird primär erlitten, nicht gemacht,
auch wenn sie dann zumeist vom Betroffenen eigens weitergestaltet
wird. Wäre sie nur das Produkt seiner Freiheit und klaren Bewusstheit,
dann wäre sie identisch mit Schuld. In aller Krankheit überwiegt aber
die Unschuld, das Getroffensein, das Pathische die Selbstbestimmung,
die allerdings eine immer größere Rolle spielt, so vor allem bei allen
psychischen Störungen, je länger die Krankheit andauert und in die
Verfügungsgewalt des Betroffenen gelangt. Im Falle der Neurosen

251

Notleiden und Krankheit

9 Denn es gibt auch »natürliche Mängel«, die zur Endlichkeit jeder Lebensgestalt hin-
zugehören und in der Regel von niemandem aufgehoben werden wollen und auch nicht
aufgehoben werden können.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und ihrer unbewussten Selbsterzeugung überwiegt ebenfalls das Ver-
hängnisvolle die Schuld, da zur Schuld die bewusste Selbstverfügbar-
keit gehört, die dem neurotisch Kranken (in Hinsicht seiner Störung)
abgeht. Kurzum: In der Krankheit überwiegt die Fremdbestimmung
die Selbstbestimmung; in der Schuld überwiegt die Selbst- die Fremd-
bestimmung. Darüber hinaus weckt die Schädigung im Lebewesen in
der Regel lebenserhaltende Abwehr- und Kompensationsantworten,
die zusätzliche körperliche, seelische, soziale und geistige Ressourcen
rekrutieren, sodass es sekundär zu einer Erweckung, Weiter- und Hö-
herentwicklung des Lebens kommen kann, gewiss aber nicht muss (vgl.
Fuchs 2003, S. 15–20; ähnlich schon Nietzsche). Hilfsbedürftig wird
ein krankesWesen dann, wenn seine Ressourcen zur Abwendung, Auf-
haltung und Restitution des Krankheitsprozesses versiegen; doch auch
dann ist es immer noch eine offene Frage, ob der Betroffene dies wahr-
nimmt und Hilfe in Anspruch nimmt oder nicht. Denn:

»Hilfe in seelisch-geistigen Notzuständen hat es nicht in erster Linie zu tun mit
den Notzuständen des Menschen in objektiver Hinsicht, sondern ebenso sehr
mit der Stellung des Menschen zu seiner jeweiligen Not. Not und Spiegelung
dieser Not im menschlichen Geist bilden zum Unterschied vom Tier erst den
ganzen wirklichen Notzustand des Menschen.« (Gebsattel 1947, S. 8)

Damit wird auch das Verhältnis zwischen Leiden und Krankheit klarer:
Das Leiden ist die Spiegelung oder der geistige Reflex eines organi-
schen, seelischen oder sozialen Schadensprozesses und ist deswegen
nicht notwendig selbst krankhafter Natur. Es kann ein Zeichen von
Gesundheit sein, wenn jemand an seiner Krankheit leidet und sie nicht
etwa verleugnet, verdrängt, beschönigt, ja bereit ist, sich mit seiner
Krankheit auseinander zu setzen. Allerdings besteht jederzeit die Ge-
fahr, dass auch der Leidensvollzug selbst schädlichen Charakter an-
nimmt und dann pathologisch, also zur Krankheit wird. Bei allen hypo-
chondrischen Störungen ist dies klassischerweise der Fall. Auf jeden
Fall kommt erst durch das »Leiden an« das Subjekt in den Krankheits-
prozess hinein, tritt sich gegenüber, bezieht wertend und affektiv Stel-
lung und bezeugt so seine noch erhaltene Freiheit, Autonomie und
Würde. Es ist das Leiden, das alle Krankheit zum Humanum macht.

252

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3):
die Leidensgradation in der Zeit

Im ersten Teil der Zeitanalyse des Leidens waren wir auf seinen über-
zeitlichen Kern gestoßen, einen Kern, der natürlich allen Akten und
Zuständen des Erlebens und des Bewusstseins eigen ist. Doch erkann-
ten wir auch dort schon, dass sich das Leiden nicht in diesem Kern
halten kann, sondern fast zwangsläufig in die volle Zeit des Wandels
und der Veränderung, also aus der »faktischen Synthese« (Kupke 2003,
S. 79–112) des Leidleidens in die »genetische Synthese« des Leidver-
wünschens übergeht. Diese Dynamik verdankt sich dem Wunsch im
Leiden, vom Leid befreit zu werden und das Heil wieder zu erlangen.
Denn mit jedem Wunsch wird in einer Gegenwart von einer bedürf-
tigen Vergangenheit her eine ersehnte Zukunft aufgespannt. Nichts-
destotrotz kann ein Leid so lähmend sein, dass es zur »reinen« Gegen-
wart wird, die nur noch lastet und lähmt und keinen Weg mehr für
Künftiges freigibt. In der schweren Depression wird diese schlimmste
Qual, die einem seelischen Tod gleichkommt, real, denn hier wird die
Wunschfähigkeit überhaupt gelähmt, ja gerade sie. Nichts aber erträgt
der Mensch so schlecht wie den aufgenötigten – und nicht wie in der
Meditation freiwillig gesuchten – seelisch-geistigen, dann bald auch
leiblichen Stillstand.

Leiden ist also, vor allem aufgrund des Momentes der Hemmung,
in seiner zeitlichen Dimension stockende, gehemmte, gebremste, da-
durch aber auch besonders hervorgehobene, ja »herausgebrochene«
Gegenwart.10 Gegenwart aber, die sich nicht gemäß ihrem inneren Im-
puls und inneren Gesetz vollziehen und erfüllen kann, wird zur Last
und bannt in die Vergangenheit. Ich bin mehr derjenige, der ich war, als
derjenige, der ich jetzt sein will und vielleicht sein soll. Damit kündigt
sich schon die Zukunft an, die dem Leidenden versperrt ist: »Ich kann
nicht mehr.«, »So geht es nicht weiter.« – sind Aussagen, die zeigen,
dass die Zukunft partiell verstellt ist und sich dennoch aufdrängt. Denn
mit der Hemmung zugleich wühlt im Leiden ein vorwärts-drängendes,
transzendierendes Moment: »Weg mit dem Elend!«, »So kann’s nicht
weiter gehen!«, »Mir reicht’s!«, »Ich will, dass es anders wird.«

253

Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3)

10 Dieses »Aus-sich-selbst-Gefallensein« oder auch »Hinter-sich-Zurückbleiben« (Kup-
ke 2003, S. 79–112) des Leidenden ist die Bedingung für die Möglichkeit der Desyn-
chronisation des Leidenden mit seiner Mit- und Umwelt (Fuchs 2003, S. 111–134).

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aus dieser Zeitlichkeitsstruktur des Leidens und den bisher eru-
ierten Elementen des Leidensprozesses, vor allem aus seiner überzeit-
lich-simultanen dynamisch-dialektischen Diskrepanz, lässt sich eine
zeitgestaltete Dynamik ableiten, die durch das Leidverwünschen, wie
gesehen, initiiert wird und sich weitläufig ausgliedert. Dieser Prozess
bildet idealerweise drei Phasen mit mehreren möglichen Graden, in die
oft, aber nicht notwendig, ein Höhe- bzw. kritischer Umschlagspunkt
fällt, die Peripetie der Krise.

Die drei Hauptphasen gliedern sich in die Anfangsphase des Erlei-
dens (Störung), die Mittephase des Durchleidens (Durcharbeitung)
und in die Endphase des Ausleidens (Rückfall oder Neubeginn).

Die ersten beiden Phasen umfassen das Erleiden, Leidleiden, Lei-
denswünschen, die Leidensaffekte und –stimmungen und schließlich
die kognitiven und volitionalen Reaktionen auf das erlebte Übel. Mit
Not und Krise setzt eineWendung bzw. Zuspitzung des Leidens ein, die
in einer dritten Phase entweder zu einer Restitution, zum Verfall oder
zu einem quälenden Stillstand des Leidens führt. Die konkrete Aus-
gestaltung aller Phasen kann sehr verschiedenartig sein. So kann am
Anfang z.B. eine Erschütterung, ein Schock oder ein heftiger Verlust-
schmerz stehen; es kann sich eine Störung, die sich in einer Inkubati-
ons- oder Prodromalphase langsam vorbereitet, aber auch unmerklich
anbahnen, bis sie die Wahrnehmungsschwelle überschreitet. Analoges
gilt für die beiden anderen Phasen. Wichtig ist schließlich die Erkennt-
nis, dass der Leidensprozess an jedem Punkt abbrechen, verharren, um-
kehren oder weiterschreiten kann.

I. Phase: das Erleiden oder die Störung

(Affektions-, Prodromal- und Inkubationsphase)

1. Infragestellung, Verletzung (Kränkung), Schmerz, Enttäuschung,
Schock, Erschütterung oder unterschwelliges Unbehagen, kaum
fassbare Verunsicherung, unklare Bedrückung

II. Phase: das Durchleiden oder die Qual

(Konflikt-/Widerstands-/Arbeits-/Kampfphase)

2. Verwünschung des Leids und Sehnsucht nach Leidfreiheit, Wohl-
befinden, Glück

3. Verleugnung, Abwehr, Nicht-Wahrhaben-Wollen des Leids
4. Intrusion des Verdrängten (unkonrollierbar sich aufdrängende

Gedanken und Sorgen), Beunruhigung, Qual

254

Das Leiden in der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Gefühlschaos: Angst, Empörung, Wut, Trauer, Scham, Schuld,
Selbstanklage, Verhandeln usw. (emotionales und kognitives
Durcharbeiten)

6. Not, Hilflosigkeit und Hilfsbedürftigkeit

III. Phase: der Entscheidungs – und Umschlagspunkt (»Rubikon«)

7. Krise
In der Krise droht der Verlust der Ponderanz (also der Verlust jenes
innerlich zentrierenden Schwerpunktes oder lebendigen Wertes, der
die Hauptlast des Daseins trägt) und damit der Verlust der Selbststeue-
rung. Das zieht in der Regel die Störung des Gleichgewichtes und der
Anpassungsfähigkeit an innere und äußere Herausforderungen nach
sich. Der Kontrollverlust aktiviert Angst, Angst führt zu Stress, der,
wenn er in einer Art Dauerresonanz entgleist, sich selbst erhält und
verstärkt, bis er seine Funktionsgrundlagen schädigt. Doch ist jede Kri-
se arbiträr, unentschieden, wesenhaft offen und drängt daher zur Ent-
scheidung, wie Weizsäcker (1973, S. 247–265) betont. Die dritte Phase
gliedert sich dementsprechend in zwei bzw. drei parallele Schenkel.

IV. Phase: das Ausleiden und die Lösung

8a. Selbst-Konfrontation, aktive Auseinandersetzung, Kompensati-
on, Integration (restitutio ad integrum, restitutio partialis, Resta-
bilisierung, Neuorientierung) oder

8b. Stagnation, Stillstand, quälend-anhaltendes Leiden oder
8c. Dekompensation und Entgleisung (Hilflosigkeit, Verzweiflung,

Exhaustion, Resignation), Krankheit und Tod.
Es versteht sich von selbst, dass sich dieser vollzeitliche, d.h. sukzessive
Leidensprozess, der manche Ähnlichkeit mit dem schon oft beschriebe-
nen Trauerprozess nach Kast (1961, S. 61) bzw. mit dem Bewältigungs-
prozess nach Horowitz (in: Uexküll, 1998, S. 283) aufweist, in zahllo-
sen Variationen entfalten kann. Wir gaben nur einen Idealtypus dieses
möglichen Prozesses, den wir schon bei den antiken Ärzten beschrieben
finden, unterteilt in die Phasen der Apepsia (Schärfe), der Zunahme,
der Kochung, evtl. der Stockung, der Krise, der Abnahme, der Krisis
(Trennung) und der Heilung. Für den Arzt und Therapeut ist es von
großem diagnostischen Nutzen herauszufinden, wo, in welchem Pha-
senabschnitt, ein Betroffener, der sich an ihn wendet, steht.

255

Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und Weltentwurf
	3.  Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivität des Leidens
	4.  Leiden und Lust
	5.  Notleiden und Krankheit
	6.  Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3): die Leidensgradation in der Zeit

