IX. Das Leiden in der Welt

1. Allgemeine Vorbemerkung

Durch die intentionale Grundstruktur des Leidens, wie sie sich im tria-
dischen Kontext von leidendem Subjekt, Leidiibel und konkretem Lei-
densvollzug ausgliedert, konstituiert sich schon im Kerngebiet des Lei-
dens eine »Welt«, ein Bedeutungs- und Beziehungsganzes. Diese Welt
ist ein Sinnhorizont, der mit der physiko-sozialen Welt nichts zu tun
haben muss, doch natiirlich etwas zu tun haben kann und meistens
auch hat. Dennoch, wir konnen auch im Traum leiden, und also kon-
stituiert sich tiberall, wo gelitten wird, eine Welt im Sinne eines dyna-
mischen Sinngefiiges. Wire das rein innerseelische Leiden nicht mog-
lich, konnte sich das Leiden niemals bis in die physische und soziale
Welt fortsetzen. Denn wie gesehen, wird eine duflere, d. h. sinnlich ver-
mittelte Wahrnehmungswelt erst durch die Konfrontation mit einem
erlebenden und wertenden Subjekt zum moglichen Gegenstand eines
Leidens. Aber natiirlich, wir leiden nicht nur im Traum, nicht nur in
einem virtuellen Leib und in einer virtuellen Welt, sondern auch in
einem realen Leib und einer realen Welt. Erst iiber diesen Leib wird
unser reales Dasein von den vitalen Bediirfnissen getragen und ge-
formt, von den Bediirfnissen nach Luft, Fliissigkeit, Nahrung, Aus-
scheidung, Wachen und Schlaf, sexueller Vereinigung, Bewegung und
Ruhe, Wirme und Kiihle u.v.a. m. Diese Bediirfnisse bilden ein direk-
tes physisches Austauschsystem mit der Umwelt, weswegen der Orga-
nismus mitnichten, wie die moderne Systemtheorie in Anlehnung an
N. Luhmann (Békmann 2000, S. 24) meint, ein geschlossenes System
ist. Mit all ihren physikalischen, chemischen und biologischen Schich-
ten ragt die Umwelt in den Organismus hinein, sie triagt ihn, nahrt ihn,
gefihrdet ihn. Und umgekehrt reguliert und beniitzt der Organismus
physiko-chemische Prozesse fiir seine vitalen Zwecke.

Anders verhilt es sich mit der Welt des subjektiven Erlebens und

230

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Allgemeine Vorbemerkung

Bewusstseins, in das die Umwelt nie direkt eingreifen kann, sondern
vom Ich-Subjekt aktiv, indirekt und gemif3 seiner seelisch-geistigen
Struktur in seine unmittelbare Erlebenswelt transformiert und trans-
poniert werden muss. Hier, an diesem Punkt, hat der erkenntnistheo-
retische Konstruktivismus sein unverlierbares Recht. Trotzdem, auch
wenn hier keine direkten materiellen Austauschprozesse vorkommen,
ist die Sphére des Bewusstseins doch keine fensterlose Monade!, son-
dern iiber die leibliche Wirk-, Handlungs- und Ausdrucksfihigkeit ein
agierender Teil der physischen und sozialen Welt.

Noch tiefer reicht der folgende Gedanke: Wer leidet, kann kein
reines oder absolutes Subjekt, sondern muss primir ein Objekt sein.
Daraus folgt mit Notwendigkeit die Pluralitit der Welt: Wer leidet,
kann nicht véllig allein sein, es muss Anderes geben. Mit dieser Plura-
litdt erdffnen sich die Dimensionen von Wechselwirkung, Kommuni-
kation, Konflikt, Kampf und Schidigung. Solche Wechselwirkung ver-
schiedener dynamischer Krifte impliziert allerdings ein Medium, das
die Wechselwirkungen vermittelt. Das ist gemdfS unserer Erfahrung
die Materie, die iiber das hinaus, was wir phinomenal und empirisch
von ihr wissen, iiber ein Moment der Selbstindigkeit, der Substanzia-
litét (des An-sich) verfiigen muss, das sich in der Wahrnehmung nicht
und niemals darstellen, sondern nur erschlossen werden kann, das aber
notwendig.

Schon die rein phantasmagorische Traumwelt war, weil ihr Ur-
sprung verborgen und unverfiigbar ist, eine unversiegliche Quelle vie-
ler Leiden, mehr noch aber werden dem Menschen seine vitalen Be-
diirfnisse und deren Entwicklung, die ihn zugleich in der Welt
orientieren und von der Welt abhingig machen, zu Quellen des Lei-
dens, namlich immer dann, wenn sie nicht befriedigt werden oder sich
gegenseitig behindern. Hier steht der Mensch nun wirklich in einer
Welt, nicht mehr nur in der solipsistischen Scheinwelt des Traums,
sondern in einer real pluralistischen Welt antagonistischer Krifte.
Und doch: Bis hierher haben wir es nur erst mit dem Menschen als Tier
zu tun. Uber seinen vitalen Bediirfnissen bauen sich namlich des Wei-
teren typisch menschliche Bediirfnisse, technische, seelische, zwischen-

1 Uber die Moglichkeit dieser Transformationen, also der Wechselwirkung zwischen
Bewusstseinsleben und physischer Welt siehe Brandenstein (1966a, II. Die Wirkungen
der Weltkrifte, S. 173-240), ebenso iiber das Problem der »Geschlossenheit des person-
lichen Geistes und die Realitit der Aulenwelt« (1966a, S. 166-173).

231

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

menschliche und geistige auf, die wieder zu unabsehbaren Quellen des
Leidens werden konnen. Rousseau ging soweit, diese kulturellen und
zivilisatorischen Errungenschaften als Hauptgrund unseres ganzen ir-
dischen Ungliicks anzuschuldigen. Wir machen also unser Ungliick
selbst? Schon diese wenigen Einsichten beweisen, dass das Leiden kein
reines Passivum sein kann, dass es also nicht nur immer schon situiert
ist, sondern selber auf allen Ebenen der menschlichen Existenz Situa-
tionen schafft. Wie aber genau?

2. Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und
Weltentwurf

»Das »Leiden« hat zwar ... Bezug zu einem Gegenpol, nimlich
zum »Tun« (passiv-aktiv), und meint dann das blofle Geschehen,
das Widerfahrnis, aber es geht nicht in diesem Bezug auf. In der
sprachlichen Wendung »Leiden an sozialer Ungerechtigkeit« ist
Leiden nicht blofles Widerfahrnis, sondern eine Fihigkeit und Be-
reitschaft, sich etwas zur Erfahrung werden zu lassen, hier: sich
von den Missstinden betreffen zu lassen; Leiden impliziert dann
eine spezifische Form von Aktivitit, im Gegensatz zur Haltung der
Gleichgiiltigkeit und Stumpfheit.« (Holzhey-Kunz 1988, S. 81)

Es ist eine lange Tradition, bestimmte Begriffe von ihrem Gegenteil her
zu bestimmen. Das Leiden eignet sich fiir diese Definitionsstrategie in
besonderer Weise: Leiden und Lust, Leiden und Gliick, Leiden und Tun
— scheinen kontrire oder sogar sich ausschlieflende Gegensitze zu sein.
So stellt Aristoteles (Kategorien 1974, S.70) in seiner Kategorien-
schrift dem poiein bzw. tun das pathein oder leiden gegentiber. Hierbei
versteht er unter »leiden«, was wir mit »erleiden« umschreiben, nim-
lich ein Bestimmtwerden, so z.B. warm werden oder geschnitten wer-
den. In seiner »Metaphysik« (1981, 1022b) gliedert er seinen Leidens-
begriff — pathos oder pathema — weiter auf. Hier bedeutet »leiden«
erstens die Moglichkeit, eine Eigenschaft zu erhalten; zweitens das tat-
sichliche Bewirktwerden solch einer Eigenschaft; drittens unangeneh-
me Verdnderungen oder Schiden; und viertens tibergrofle Schmerzen
und Ungliicke. Allen diesen Bedeutungen von Leiden ist gemeinsam,
dass sie unfreiwillig und durch dufleren Zwang erlitten werden, womit
sie unter den Begriff des »Erleidens« subsummiert werden miissen.
Das Leiden in unserem Sinne findet sich bei Aristoteles dagegen in

232

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und Weltentwurf

seiner Poetik abgehandelt, ndmlich als tragisch-karthatisches Leiden.
Wie aber verhilt sich nun das Leiden in unserem Sinne zum Tun?

Das kommt auf die Bedeutung von Tun an. Wenn wir darunter
nicht nur im engeren Sinne ein leiblich-weltbezogenes Handeln, son-
dern tiberhaupt jede Eigenaktivitit verstehen, dann erweist sich geméf3
der ermittelten Leidensstruktur das Leiden als eminent eigenaktiv.
Denn es ist eine eigenstdndige aktive Reaktion auf ein bedrohliches
Widerfahrnis, nicht nur ein passives Erleiden. Aber selbst fiir das reine
Erleiden gilt im Falle des Menschen (und iiberhaupt aller Lebewesen),
dass eine aktive Komponente mit hinein spielt. Denn erleiden kann ein
Subjekt nur das, wofiir es zuginglich und empfanglich ist, was es also
auf sich einwirken ldsst. Eine Beleidigung kann mich nur treffen, wenn
ich sie wahrnehme, aufnehme und fiir giiltig bejahe. Und sogar eine
physische Verletzung kann mich nur deshalb treffen, weil mein Leib
dafiir »geeignet« ist. Darum ruft nicht jede Einwirkung bei allen Lebe-
wesen die gleichen Verletzungen hervor.

Entscheidender tritt der aktive Anteil im Leiden bei den seelischen
Leiden hervor. Alle Aktkomponenten des Leidens: die rezeptive Wahr-
nehmung, die emotional-kognitive Bewertung (das Missfallen), die
emotionale Gegenwehr, die spontane emotionale Ausdrucksgestaltung
im Leib und die eventuelle Aktivierung von echten Leidiiberwindungs-
handlungen entspringen dem Betroffenen und sind seine »Erzeugun-
geng, die wir nicht auf duflere Wirkungen zuriickfithren kénnen. Vom
iiberwiegend rezeptiven Erleiden unterscheidet sich das Leiden durch
seinen rezeptiven und innerlich-reaktiven Aktivititsmodus; und vom
Tun im {iiblichen Sinne, vom Handeln, unterscheidet sich das Leiden
dadurch, dass es weder poietisch-schaffend noch initiativ handelnd
wirkt. Wenn mich jemand zum Essen einlddt, ist das ein initiatives
Tun; wenn mir jemand einen Anzug anmisst, ist sein Tun schaffender
Art. Das leidende Tun ist nicht von dieser Art, es ist weder (nach au-
Ben) frei schaffend noch initiativ, aber titig ist es dennoch, und zwar
zum einen in sich und zum anderen nach auf3en in der leiblichen, vor
allem mimischen, gestischen und sprachlich-modulativen Ausdrucks-
gestaltung. Aufierdem strebt es, besonders durch den Wunschmodus
im Leiden, tiber sich hinaus und aktiviert eventuell — allerdings nicht
notwendig — echte Handlungen wie die Flucht, den Angriff, den Riick-
zug, die Auseinandersetzung usw. Damit sollte geklirt sein, dass auch
das Leiden eine »energeia« ist, ein Wirken.

Aber es ist eine bestimmte »energeia«, namlich ein gehemmtes

233

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

Tun! Damit wird das Leiden ethisch und politisch bedeutsam. Wenn
wir Aristoteles in seiner »aktionistischen Ontologie« (Seitter 2003,
S. 315-327) folgen, dann erreicht jedes Wesen in diesem Kosmos nur
dadurch seine Gliickseligkeit und Vollendung, dass es die ihm eigen-
timliche Tatigkeit vollzieht und diese ihrem inneren Endzweck zu-
fihrt. Ein Denker, der zu keinen Erkenntnissen durchdringt; ein Kiinst-
ler, der an seinem Werk scheitert; ein Politiker, der seine Pline nicht
umsetzen kann - sie alle erleiden einen »Wesensmangel«, was heif3t,
dass sie nicht volle Denker, Kiinstler und Politiker wurden. Natiirlich
leiden sie auch, wenn und solange sie Denker, Kiinstler und Politiker
sein wollen und sich von ihrem Wesensziel nicht lossagen kénnen.

Damit wird klar, dass das Leiden iiber das Erleiden hinaus von
einem selbstgesetzten Existenzziel, von einem vorgingigen (oft vollig
unbewussten) Entwurf abhingig ist, dessen Nichtverwirklichung Man-
gel, Ungliickseligkeit und Unvollendung bedeutet. Gerade weil das Lei-
den volle und vollendete Tat sein will, aber nicht kann oder nur im
Ansatz kann, deswegen ist es zugleich anhebende und scheiternde Tat.
Die »Energie«, die durch die Vergeblichkeit der Realisation im Leiden
frei wird, geht darum umso mehr in das emotionale Aufbegehren, das
emotionale Wunschbegehren und die leibliche Ausdrucksgestaltung
ein, also in eine andere Art von Aktivitit, die psychisch wie leiblich
mehr nach innen geht. Der Leidende agiert, weil er in seinem realisie-
renden Handeln gehemmt wird, auf sich selbst zuriick und »brennt« in
den Aktivititen des Aufbegehrens, Begehrens und des zweifellos zei-
chenhaft auf den Anderen bezogenen Leidensausdruckes. Dass er, wenn
dieses Brennen anhalt und nicht gelgscht oder anderweitig umgesetzt
wird, sozusagen verbrennt, das lehren uns alle neurotischen und psy-
chosomatischen Leiden.

Damit sind wir am Ziel: Das Leiden ldsst sich mitnichten allein
von seinem angeblichen Gegensatz, dem Tun, aufkliren und fassen,
eben weil es zutiefst selbst eine Aktivitit ist, wenn auch eine iiberwie-
gend rezeptiv-reaktive und in seinem realisierenden Handeln ge-
hemmte, aber immerhin im Leibe sich méchtig kundgebende und plas-
tisch ausdrucksvoll formende Aktivitit. Darum ist es nicht nur
Passivitit, bloBSes Erleiden, allein schon deshalb, weil auch das passivi-
sche Erleiden von Seiten des Betroffenen die Aktivitit des Zulassens
dieses Erleidens verlangt.

234

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivitit des Leidens

3. Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivitit des
Leidens

In sich gesehen kommt dem Leiden als Akt keine sinnlich-geometri-
sche Ausdehnung zu — wir kénnen unméglich sagen, an einer Kran-
kung der Ehre zu leiden sei so und so hoch, breit oder tief, das ergibt
schlicht keinen Sinn und kann introspektiv auch in keiner Weise besti-
tigt werden. Analoges gilt fiir eine Entscheidungsschwiiche, eine Trau-
er, eine Desorientierung usw. Und doch wissen wir erlebend um diese

Unriumlichkeit und keineswegs nur abstrakt, sondern im direkten

fithlenden Anschauen der eigenen Befindlichkeit. Denn wir fiihlen

und erkennen in seelisch-geistiger Anschauung ihre Gestalt — den

Schmerz einer Krankung, den Unfrieden einer Verzweiflung, die Leere

einer Langeweile, die Last einer Schuld. Deswegen miissen wir Kant

(1881, Kritik der Reinen Vernunft, Von den Paralogismen) entschieden

widersprechen, wenn er lehrt, das Ich sei nur das abstrakt-logische

Subjektelement eines Urteils und sei deshalb nicht erfahrbar. Natiir-

lich, als Raumding, als sinnliches Objekt oder als Vorstellung ldsst es

sich nicht sehen und anschauen, aber eben darum, weil es weder sinn-

lich noch rdumlich ist. Im Grunde folgte Kant hier D. Hume (1971,

S. 33), der das Ich nur als gegenstindliches » Vorstellungsbiindel« ver-

stand und seinen Aktstatus vollig verkannte. Wir dagegen sagen, das

Ich ist nichts anderes als die Quelle seiner konkreten (ungegenstindli-

chen, nicht-objektalen) Vollziige, Akte, Zustinde und Befindlichkeiten

bzw. diese selbst, und diese alle sind sehr wohl — unrdumlich und un-
sinnlich — in der Reflexion konkret erfahrbar, etwa als Entschlossen-
heit, Freude, Trauer, Konzentration usw.

Damit erledigt sich allerdings das Problem nicht, wie das unraum-
liche Icherleben und das rdumliche Leiberleben vermittelt werden.
Zwei Wege stehen hier offen:

1. Unser Ich ist, wie die innere Raumanschauung beweist, in der
Lage, aus eigener unraumlicher Kraft einen inneren Vorstellungs-
raum aufzuspannen, in den raumliche Objekte, z. B. Phantasien,
gesetzt werden konnen. Aufgrund dieser raumschaffenden und
raumgestaltenden Potenz ist das Ich befihigt, die Raumaspekte
der Sinnes- und unserer Leiberfahrung aufzunehmen und nach-
zugestalten.2

2 Hier mag der Ort sein, gegeniiber Kants apriorischer Raumauffassung Stellung zu

235

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

2. Eine unvoreingenommene Analyse der sinnlich vermittelten Welt
beweist, dass ihre Gegenstinde keineswegs auf nur-raumliche
Aspekte beschrinkt ist, sondern sehr wohl in der Lage ist,
unriaumliche Momente (in der Matrix der Raumlichkeit!) auf-
zunehmen. Raumliche Zeichen und raumliche Laute geben in der
Sprache einen unrdumlichen Sinn weiter; Kunstwerke driicken
unrdumliche Gefiihls- und Geisteswerte aus; riumlich-technische
Instrumente messen unraumliche Verhiltnisse. Kurz: Es gibt na-
tiirlicherweise Briicken zwischen dem primiar unrdaumlichen
Icherleben und dem primir raumlichen Weltgeschehen, ein Des-
cartescher Dualismus verbietet sich schon aus empirisch-phino-
menologischen Griinden.

In der inneren Raumanschauung wird uns nun ein Grofiteil der Lei-

densgegenstinde, namlich alle sinnlichen bzw. sinnlich-vermittelten

Leidensgegenstinde (wie z. B. eine leibliche Wunde) vergegenwirtigt:

Wir stellen sie uns wahrnehmend vor, d. h. wir stellen sie als Bewusst-

beziehen, nach der es die anschauende Vernunft selbst ist, die den Phinomenen, beson-
ders den sinnlichen Wahrnehmungsempfindungen, ihre Raumlichkeit aufpragt. Ist das
haltbar? Zunichst gilt zweifellos, dass der menschliche Geist die Fahigkeit besitzt, sich
Raumliches zu vergegenwirtigen, sogar unabhingig von der Sinneswahrnehmung.
Folgt daraus aber, dass er auch den Sinnesdingen ihre Raumlichkeit verleiht, den Farben
ihre Zweidimensionalitit, dem Tasten die widerstindige Dreidimensionalitit, den Diif-
ten ihre unbestimmte Dreidimensionalitdt, aber auch den Ténen ihre primér zeitsuk-
zessive Nichtraumlichkeit? Kénnen wir uns Farben ohne die ihnen immanente, wesens-
zugehorige Zweidimensionalitit denken? Impliziert Kants Raumtheorie nicht, dass den
Farben usw. die Rdumlichkeit nur kontingent zukomme? Warum aber schreibt unsere
Anschauung den Farben die Zweidimensionalitdt, den Druckempfindungen die Dreidi-
mensionalitit, den Klingen die reine Zeitlichkeit (und sekundire Raumlichkeit) zu;
woher nimmt sie diese Differenzen, wenn nicht aus den Sinnesempfindungen selbst?
Doch wohl nicht aus der Struktur der Vernunft! Wenn Kants Auffassung zutreffend
wire, miisste dann nicht unsere anschauende, raumkonstituierende Vernunft die Bil-
dung z.B. von solch komplexen Raumstrukturen wie einer Blume, einer Galaxie usw.
aus sich selbst holen? Will man aber wirklich behaupten, all die unendlich vielen, empi-
risch aposteriori vermittelten Raumgestalten des Universums seien die apriorischen
Werke unserer Anschauungskraft? Und zudem in einer Weise titig, die uns véllig unbe-
wausst ist? Kurzum: Wenn wir auch zugestehen, dass die freie Raumbildung prinzipiell
zum Repertoire der Vernunft gehort, was ja von der freien Phantasietitigkeit belegt
wird, so kann dies nicht heifSen, dass die Weltdinge raumlos sind und ihre Rdumlichkeit
einer raumaufzwingenden Vernunft verdanken. Wire dem so, dann miissten auch die
Klinge primér rdumlich oder die Farben primir dreidimensional sein kénnen, was ja
offensichtlich nicht der Fall ist. Die Vernunft kann eben nicht beliebig den Sinnesdingen
die Raumlichkeit aufprigen, was fiir die »Eigenraumlichkeit« der Weltdinge spricht.

236

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivitit des Leidens

seinsobjekte unserem anschauenden Ich innerlich anschauend gegen-
iiber. Auf diese Vorstellungen in der inneren Raumanschauung reagie-
ren wir in der Regel affektiv, kognitiv, oft agierend, womit sie ihre
Neutralitit verlieren und subjektiv relevant werden. Dieses Geschehen
kann auch rein bewusstseinsimmanent stattfinden, so z. B. in den Trau-
men oder in der Hypnose.

Uber diese blofe innere Raumanschauung, wie sie zum Beispiel in
der reinen Phantasie- oder der Erinnerungstitigkeit oder eben in den
Traumen vorkommt, geht die in der Regel mit der inneren Raum-
anschauung eng verwobene raumliche Leiberfahrung hinaus. Wir den-
ken bzw. stellen uns da nicht nur einen Raum vor, sondern wir »sind«
Raum, gefiillter Raum — d.h. wir erleben uns gebunden an die und
wirkend in der sinnlich erfiillten Rdumlichkeit des Leibes. Und zwar
erleben wir dies praktisch unmittelbar, etwa im Rhythmus des Atems,
im Erleiden einer Verwundung, in einer zwischenmenschlichen Beriih-
rung und in der physischen Widerstandigkeit des Handelns. Zwischen
Ich und Leib tritt nicht nochmals ein Medium, im Gegenteil bilden sie
eine tiefste Einheit, wenn auch nicht Identitit. Diese Einheit ist es, die
es ermoglicht, dass sich jene fiinf aufgefundenen Leidensurmomente —
als Momente des ichhaften Leidensaktes —im Leib »abbilden«, unmit-
telbar sich ihm einprigend: Was etwa originir seelische Unruhe ist
bzw. ihre Quelle in einem verstorten Ich hat, wirkt sich iiber die Ich-
gefiihle der Beunruhigung und Angst im sinnlich-empfindungsmifig
erlebten Leib als empfindungsmafig-korperliche, etwa als physiologi-
sche Spannung, vegetative Erregung und Unruhe aus. Da jene Ich-
Leib-Einheit empirisch durchgehend, also nicht blof3 zufilliger oder
willkiirlicher Art ist, miissen wir erwarten, dass sich jede seelische Re-
gung im Leib auswirkt bzw. auswirken kann. Wann dabei eine leibliche
Storung, ein echter leiblicher Schaden — also Entgleisung, Verletzung
und Krankheit — entsteht, hingt wesentlich von der Belastbarkeit und
den Kompensationsmoglichkeiten der gesamten Leiblichkeit ab; sie
sind gewiss individuell verschieden, besitzen aber auch nur bedingt
variable Grenzen (Stress-Diathese-Vulnerabilititstheorem). Das be-
deutet, dass ein an sich schéadliches psychisches Geschehen erst dann
den Leib beschidigt, wenn dessen integrative Grenzen iiberschritten
werden (ein deutlicher Hinweis auf die Einheit, aber Nicht-Identitat
von Psyche und Leib). Und das kann manchmal sehr lange dauern.
Darin sehe ich den Hauptgrund, warum die leiblichen Missbefindlich-
keiten bzw. funktionellen oder gar strukturalen Stérungen des Leibes

237

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

nicht das Maf fiir eine seelische Stérung oder auch nur eine seelische
Missbefindlichkeit abgeben konnen. Die Reserven des Leibes diirfen
nicht unterschitzt werden, was etwa die auffillige Tatsache erklart,
dass Kinder, obwohl im Grunde seelisch schon schwer beschidigt, erst
viel spiter psychosomatisch dekompensieren und erkranken. Aufler-
dem lehrt das Leben zur Geniige, dass leibliche Missbefindlichkeiten
wie Unwohlsein, Schwiche, Kopfdruck, Obstipation, Erschépfung,
Schwindel, Schmerz usw. nicht — wie Pliigge (1962, S. 73-106, 1970,
S. 93-102) zu meinen scheint — notwendig mit bestimmten seelischen
Irritationen oder Beeintrichtigungen gekoppelt sein miissen.

Wenn ein Leiden rdaumlich wird bzw. eine wesentlich raumliche
Komponente besitzt, dann ist diese Raumlichkeit des Leidens immer
die Raumlichkeit des sinnlich erlebten’ Leibes: Der Depressive geht
gebeugt; der Wiitende ist verkrampft; der Manische beschwingt; der
Panische aufSer sich usw. Uber diesen Leibraum erbaut sich dann die
Raumlichkeit zwischenmenschlicher und sozialer Leiden, die niemals
bar des Raumes sind, da sie ohne die Riaumlichkeit der Welt nicht zu-
stande kommen konnen. Und in der Tat, gerade im sozialen Feld sehen
wir wesentlich rdumliche Storungen — denken wir nur an die Nihe-
Distanz-Problematik vieler Partnerschaftskonflikte, die raumbezoge-
nen Phobien (Claustrophobie, Agoraphobie), die raumliche Riickzugs-
tendenz des Depressiven, die Verzerrung der Raumwahrnehmung bei
manchen Psychosen usw. Hier — im Leib und in der zwischenmensch-
lichen, weltraumlich vermittelten Kommunikation — lief3e sich durch-
aus eine spezifische Raumlehre des Leidens, z.B. der verschiedenen
Raumdynamiken der Trauer, der Verzweiflung, der Scham, der Angst,
der Wut usw. entwickeln.

Hierbei miisste auch die » Atmosphirik des Leidens« beriicksich-
tigt werden, denn wie H. Schmitz (1969) und T. Fuchs (2000, Kap. 5) in
ihren Leibphilosophien iiberzeugend ausfiihren, gestalten alle Gefiihle,
unabhingig davon, ob sie von einem einzelnen Menschen, von einer
Gruppe oder Masse oder von Dingen, Kunstwerken oder Natur-
geschehnissen ausgehen, einen atmosphirischen, nach Schmitz (1998,
S. 51) »ortlos ergossenen, leiblich ergreifenden, nicht flachig begrenz-

> Was der Leib iiber das unmittelbare Erleben hinaus als Weltkérper, als Materieding
(und nicht nur als Phianomen) ist, lisst sich naturgeméf nicht mehr blof8 phinomeno-
logisch klaren; das wird eine Aufgabe in einem spiteren Kapitel sein und in der »Meta-
physik des Leidens« vertieft begriindet werden miissen.

238

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivitit des Leidens

ten Raumg, der, vermittelt iiber die Raumlichkeit des Leibes, in die
physische und soziale Umwelt hinausreicht, oder von den Dingen und
Geschehnissen der Welt, z.B. von einem »gewaltigen« Gewitter, iiber
die leibseelische Betroffenheit in das Menschenich hineinreicht. Wir
sagen dann etwa: »Im Sterbezimmer ist eine andachtig-ernste Stim-
mung.«, »Als sie sich tiberwarfen, lag eine gereizte Spannung in er
Luft.«, »Die aufgehende Sonne ergriff und erhob mein ganzes Wesen.«
usw. Diese Raumlichkeit kommt durch die Gestaltungskraft des Ge-
fiihls, und also auch der Leidensgefiihle zustande, die sich der Dinge
und Personen im Raum bemichtigen und sie in eine gewisse »Stim-
mung«, »Schwingung« versetzen und rhythmisch gliedern. Dabei sind
drei Gestaltungsbeziehungen festzustellen:

— Der natiirlichste Fall liegt vor, wenn im Menschen selbst, ob im Ein-
zelnen oder in einem Kollektiv, ein Gefiihl, z.B. eine Neugier, eine
Angst, eine Freude usw. rege wird, auftaucht und den Leib mit seiner
Mimik, Gestik, Lokomotion und Sprache so gestaltet, dass sich das
Gefiihl in diesen Bewegungsgestalten raum- und zeitgliedernd aus-
driickt (vgl. Klages, S.145-163), ja weiter dann die Umwelt, z.B.
eine entsprechend eingerichtete Wohnung und die in diese Atmo-
sphire eintretenden Begegnungen gleichsam durchstrahlt und mit-
gestaltet.

— Der zweite und kompliziertere Fall liegt vor, wenn der Erzeuger und
Triger sein Gefiihl nicht sich selbst zuschreibt, sondern auf eine an-
dere Wirklichkeit projiziert. Bekanntes Beispiel: Einer sagt: »Warum
bist du so gereizt?«. Antwort: »Du bist doch gereizt! Ich bin ganz
ruhig!« (und schreit dabei). Ein anderes, struktural durchaus abwei-
chendes und den Animismus kennzeichnendes Beispiel haben wir
vor uns, wenn ein Naturmensch die Blitze eines Gewitters nicht
nur als real gefdhrlich und »iibermenschlich«, sondern als den Zorn
eines Gottes deutet. Hier wird nicht ein Zorn vom Bedrohten auf das
Bedrohende projiziert, was ja insofern unsinnig ist, als der Bedrohte
voller Angst ist, vielmehr wird dem real lebensbedrohlichen Gesche-
hen ein diesem analoges, d.h. destruktives, Gefiihl unterlegt, eben
der Zorn, der natiirlich das komplementire Korrelat zur Angst ist.
Ein aufgekldarter Mensch dagegen wird in einem Gewitter keinen
Zorn, sondern eine tiberwiltigende Naturmacht erleben, die ein hei-
liges Schaudern erzeugt.

— Drittens kommt der Fall vor, dass wir aus einer Wirklichkeit die in ihr
wirklich vorhandene Gefiihlskomponente herausspiiren bzw. durch

239

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

sie von aufSen (Schmitz 1998, S. 91 ff.) ergriffen werden. Ein Mensch
beiflt auf die Zihne und schaut grimmig drein; ich verspiire Wut in
seinem Ausdruck, spanne selbst meine Gesichtsmuskulatur an — und
wirklich, er ist wiitend. Analoges begegnet uns bei Kunstwerken,
zwischenmenschlichen Atmosphiren, aber auch bei Naturwesen
und Naturereignissen. So mag eine grofle Zeder eine Art »selbst-
bewussten Stolz« oder »Lichtsuche« ausdriicken, ein Gebirge »Erha-
benheit«, eine Robbe »Verspieltheit und Freude«, die Gravitation
»Konzentration, sammelnde Kraft, Selbstbezogenheit, Zusammen-
halt, Struktur«, die expansive Wirmestrahlung dagegen »Hingabe«
und »Sehnsucht«. Letzteres gilt allerdings nur, wenn wir vorausset-
zen, dass sich hier in der Natur wirklich echte, d. h. gefiihlte, Gefiihle
ausdriicken, was die Annahme seelisch-geistiger Wesen in oder
shinter« diesen Naturwirklichkeiten — Pflanze, Tier, Gravitation,
Wirmeexpansion — impliziert. Andernfalls handelte es sich nur wie-
der um Projektionen seitens des Menschen.
In all diesen Phidnomenen erfahren wir die den Descarteschen Dualis-
mus von res cogitans und res extensa zu iiberbriicken fahige Potenz der
in sich unrdumlichen, aber raumgestaltenden Gefiihle! Descartes ist
deshalb nicht dadurch zu iiberwinden, dass man — wie Schmitz und
Fuchs — dem gefiihlsmifSigen Erleben alle Unraumlichkeit abspricht
und zu stets rdumlichen, wenn auch ortlos und unscharf begrenzten
Raumgebilden erklirt, sondern dadurch, dass man — was Descartes,
Schmitz und Fuchs nicht sehen — einerseits erkennt, dass das unraum-
liche Erleben eine raumgestaltende, also die Raumwelt der Phantasie,
des Leibes und der Umwelt zu gestalten befihigte Potenz besitzt, und
andererseits sicht, dass die res extensa, also der Leib und die Welt,
durchaus fihig sind, rein geistig-unrdaumliche Momente wie z.B. die
Bedeutungsdimension von Sprache oder von unsprachlichen Gefiihls-
qualititen aufzunehmen, auszudriicken und dadurch zu vermitteln.
Dass wir z.B. im Rot eine leidenschaftliche, expansiv auf uns zukom-
mende Dynamik, im Griin eine tragende Ruhe und im Blau eine sich
entfernende grenzenlose Tiefe erleben, geht dann nicht auf eine subjek-
tivistische Projektion unsererseits zuriick, sondern ist ein »objektives«
seelisch-geistiges, insofern unrdumliches Moment, das wir aus den
selbst raumlichen Farben intuitiv herausspiiren und heraussehen. Da-
raus kann man wiederum nicht wie Schmitz (1998, S. 63 ff.) folgern,
dass Gefiihle immer (nur) Atmosphiren sind, immer von aufen iiber
uns kommen und nicht auch aus der Tiefe des eigenen Inneren aufstei-

240

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivitit des Leidens

gen konnen, sondern eher ist zu folgern, dass beides zugleich stattfindet:
Aus irgendeiner menschlichen oder nichtmenschlichen Innerlichkeit
steigen die Gefiihle auf und werden da, wo sie die leibliche und physi-
sche Welt ergreifen, zu Gestalten und Atmosphiren, vor allem fiir die
Anderen, aber auch fiir denjenigen, aus dem diese Gefiihle steigen.*

Mit diesen Betrachtungen wird deutlich, dass die fiinf Leidenscha-
rakteristika — Mangel, Zwiespalt, Spannung, Hemmung, Zwietracht —
hinsichtlich von Raumlichkeit und Unrdumlichkeit indifferent oder
besser iiberspezifisch sind. Daher konnen sie in beiden Dimensionali-
titen auftreten und beide vermitteln. Mangel, Zwiespalt, Spannung,
Lahmung und Zwietracht/Konflikt sind iiberrdaumliche Kategorien,
die sowohl das unrdumliche Icherleben als auch den rdumlichen Leib
bzw. das raumliche Leiberleben mitgestalten und so zusammengestal-
ten konnen.

Diese Transspatialitit zeichnet aber nicht nur die finf Leidens-
charakteristika, sondern auch deren positiv-kategoriale Entsprechun-
gen aus: Das Vollsein oder die Fiille, die Kontinuitdt oder einfache Ein-
heit, die Entspannung oder Ausgeglichenheit, die Lebendigkeit oder
Flexibilitit (und damit die Anpassungsfihigkeit) und schlieflich den
Frieden, die Ruhe und die Harmonie. So kann ein geistiger Sieg, z.B.
im Rahmen einer wissenschaftlichen Problemlésung, volle, entspann-
te, lebendig-harmonische Zufriedenheit zeitigen, selbst wenn dieser
Mensch an einer schweren korperlichen Krankheit leidet. Ja, das Leben

+ Schmitz (1969, S. 8, S. 3611f.) neigt insgesamt zu einem eigenartigen Gefiihls- und
iiberhaupt »Seelennaturalismus«, der alle Innerlichkeit ablehnt und davon ausgeht, dass
eines Tages alles Psychische, z. B. Gedanken und Gefiihle anderer Menschen, genauso
»objektiv« beobachtet werden kann »wie heute schon deren Blicke« (S. 87). »Alle ver-
meintlichen Inhalte des Bewusstseins ... kommen ... nicht prinzipiell anders vor als
Hauser und Baume. Gefiihle sind nicht subjektiver als LandstrafSen, nur weniger fixier-
bar.« (S.87) Aus der gewiss nicht leugbaren Tatsache, dass sich Gefiihle in Dingen,
Werken, Riumen, Situationen ausdriicken und uns »von aufSen« ergreifen kénnen, fol-
gert Schmitz allzu rasch, dass Gefiihle primir raumlicher und duf8erer Natur sind, also
nicht im Menschen entstehen. Das ist gewiss einseitig und in der Konsequenz absurd.
Denn Gefiihle sind wesentlich personaler Natur — und deuten daher auf einen persona-
len Ursprung zuriick. Wenn die Naturdinge tatsichlich, d.h. aus ihnen selbst her, Ge-
fithle ausdriicken wiirden (was tiefer betrachtet sehr wohl der Fall ist), dann miisste der
Schluss gezogen werden, dass die Natur selbst das Werk und der Ausdruck personaler
Wirkkrifte ist. Diesen Schluss aber zieht Schmitz gerade nicht, vielmehr degradiert er
die Gefiihle zu naturalen Gegebenheiten, die im Wesen von solchen Geschehnissen wie
dem Wetter (S. 361 ff.) nicht verschieden sind.

241

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

weifs von Fillen, wo solch ein geistiger Sieg eine korperliche Krankheit
zum Stillstand bringt oder ausheilt!

Mit der gesicherten Erkenntnis, dass die fiinf Leidenscharakteris-
tika den Leib mitgestalten bzw. mitgestalten konnen, besitzen wir das
entscheidende Medium fiir die weitere Erkenntnis, dass auch die leib-
vermittelt-intersubjektive Welt von diesen Leidenscharakteristika
geformt wird. Wer hitte noch nicht die Erfahrung von leeren, zwie-
spiltigen, gespannten, gelihmten und verworren-konfliktusen zwi-
schenmenschlichen Beziehungen gemacht? Damit bekommen wir
einen begrifflich geklirten Momentenzusammenhang an die Hand,
der sich zwar nicht in identischer, aber in analoger Weise durch die
existenzialen Grunddimensionen des Menschen — seine Ichwelt, seine
Leibwelt und seine Beziehungswelt — gliedernd hindurchzieht.

4. Leiden und Lust

»Ohne Leiden bildet sich kein Charakter, ohne Vergniigen kein
Geist. Der Mensch soll also wohl an beidem reifen.« (Ernst v.
Feuchtersleben 1879, S. 96)

Der Gegensatz von Lust und Leiden ist seit altersher sprichwortlich,
ging in viele Gedichte ein5 und bildet die Grundlage so mancher Phi-
losophie und Psychologie. Das ist auch verstindlich, da das Leiden
primér als etwas Unangenehmes, Storendes, Unlustvolles, ja als ein
nichtseinsollender Mangel, die Lust als etwas Wiinschenswertes, Erfiil-
lendes, Schones, ja als erwiinschte augenblickliche Fiille erlebt wird.
Darum verwundert es nicht, wenn manche Philosophien und Psycho-
logien, so die von Aristipp, Epikur und Freud, ihre Grundgedanken
explizit aus diesem Gegensatz entwickeln.

Auch wenn dies intuitiv plausibel erscheint, beweist eine genauere
Analyse, dass die Verhiltnisse komplexer liegen. Dabei beginnt die
Schwierigkeit schon mit dem Begriff »Lust«, unter dem so Verschiede-
nes wie korperliche Lustempfindungen (» Triebbefriedigung«), Freude,
Vergniigen, Gliick und Gliickseligkeit verstanden wird. Noch ver-
wickelter stellen sich die Dinge dar, wenn es um die Entstehungsbedin-
gungen der Lust und ihr Wechselverhiltnis mit Unlust, Schmerz und

5 Es sei an die Gedichte Morikes erinnert: »Gebet« und » An Gretchen«.

242

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Lust

Leiden geht. In den platonischen Dialogen »Phaidon« und »Philebos«
werden Lust und Unlust als untrennbare Zustinde dargestellt: Zum
einen gehe, so lehrt Platon, Lust immer in Unlust iiber (ob das Umge-
kehrte gilt, bleibt unklar), zum anderen seien Lust und Unlust immer
gemischt. Dass es sich hierbei um eine Uberspitzung handelt, beweist
schon die Alltagserfahrung: Ein gutes Essen kann véllig unvermischt
lustvoll sein und muss in keiner Weise Unlust nach sich ziehen, jeden-
falls nicht direkt.

Wenn wir exemplarisch auf Freud Bezug nehmen, dann werden
die Probleme durchsichtiger. Freud (Jenseits des Lustprinzips, 1999,
Kap. 1) betrachtet Lust und Unlust von der »Libido« her, die er ur-
spriinglich als Ausdruck einer sexuellen, spiter als Ausdruck einer
allgemein-vitalen Bediirfnisspannung versteht, deren Ziel es ist, un-
lustvolle Spannung abzufiihren. Nach diesem Modell entsteht die
Lust sekundar durch Aufhebung von Unlust, welche Unlust wiederum
das Ergebnis einer leiblich-vitalen Unlustspannung ist, sodass besser
von einem Unlust- als von einem Lustprinzip zu reden wire. Ist dieser
Ansatz haltbar? Nur in engen Grenzen. Denn erstens gibt es primére
Liiste, die gar nicht im Zusammenhang mit Bediirfnisspannungen ste-
hen, wie schon Aristoteles (Nikomachische Ethik 1983, Buch VII, 12—
15, Buch X, 1-5, bes. 4) betont, etwa die Lust zu sehen, zu tasten, zu
riechen, zu schmecken usw. Zweitens gibt es nicht-vitale »Liiste« wie
die Lust zu denken, zu verstehen, zu reden, zu handeln usw., und
drittens ist es gar nicht wahr, dass die vitale Bediirfnisspannung
immer unlustvoll, die Bediirfnisbefriedigung, die Freud auch mit Ent-
spannung gleichsetzt (was ihn dann zum Nirwanaprinzip fiihrt),
immer lustvoll sein muss. So kann eine beginnende Hungerempfin-
dung durchaus lustvoll erlebt werden, vor allem, wenn ein baldiger
Nahrungsgenuss antizipiert wird. Auch die Erregungszunahme wih-
rend der sexuellen Wollust ist keineswegs nur unlustvoll, sondern im
hochsten MafSe lustvoll, und sie schldgt erst dann in Unlust um, wenn
das Ziel der sexuellen Wollust, die orgasmische Vereinigung, uner-
reichbar erscheint (was eindriicklich die Abhingigkeit vitaler Empfin-
dungen und Triebe von emotional-geistigen Prozessen beweist!). Ja,
wir kennen schon im normalpsychologischen Bereich Formen der se-
xuellen Wollust, in die echte korperliche Schmerzen einflielen, die
die sexuelle Lust steigern. Umgekehrt ist nicht jede Entspannung lust-
voll, da viele entspannende Bediirfnisbefriedigungen entweder nur
neutrale Empfindungen erzeugen oder als bedriickend erlebt werden.

243

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

Letzteres ist der Fall, wenn eine Entspannung »chronisch« und damit
langweilig wird, wenn also keine vitalen und emotionalen Antriebe
und Anreize mehr aufkommen. Denn das Leben ist Antrieb, Anreiz,
Erregung und Spannung, sodass ein spannungs- und erregungsloses
Leben extrem unlustvoll und quélend werden kann. Es ist eigenartig,
dass Freud dies nicht gesehen hat bzw. sehen wollte, denn natiirlich
hitte seine einseitige Libido- und Todestheorie dann eine ganz andere
Richtung genommen.

Lust und Entspannung, Leiden und Spannung sind also keineswegs
identisch. Ja das Leiden ist nicht einmal der schlechthinnige Gegensatz
zur Lust (wie neben Aristipp und Freud auch Spinoza® 1887, 4. Buch,
meint), da so mancher Schmerz lustvoll ist, und viele Liiste durch ein
gewisses Maf$ an Leid und Schmerz sogar intensiviert werden.

Dariiber hinaus ist nun aber entscheidend zwischen vital-leibli-
chen Lustempfindungen und emotionaler Freudelust zu differenzieren.
Denn beide Phinomene unterscheiden sich in kategorialer Weise, was
besonders im Fall ihrer Kollision deutlich wird. So kann eine sexuelle
Lustempfindung, wenn Zeitpunkt und Umstinde ungiinstig sind oder
die Befriedigung durch den ersehnten Anderen verweigert wird, st6-
rend wirken und Unpisslichkeit, ja Arger oder Depression auslosen.
Und umgekehrt gibt es viele Freuden, bei denen die vitalen Liiste
schweigen oder durch die Freude sogar zum Schweigen gebracht wer-
den. Wer z.B. eine Hungerempfindung verspiirt, sich wiahrenddessen
aber »lustvoll« in ein spannendes Buch vertieft oder sich iiber einen
sportlichen Erfolg freut, wird u. U. die vollige Auslgschung jener Emp-
findung erleben. Vitale Lust und emotionale Freude sind also verschie-
dene Realititen, die nicht auseinander abgeleitet werden konnen oder
immer zusammen bestehen miissen. Die korperliche Lust hat ein ein-
deutiges, physiologisch festgelegtes Ziel, das vom Ich nicht eigenméch-
tig umdefiniert werden kann; die Freude hingegen kann sich intentio-
nal auf Korperempfindungen genauso richten wie auf Weltdinge,
Erkenntnisse, Kunstwerke, Handlungen, Hoffnungen, andere Men-
schen, auf Gott, das Universum usw. Wir kénnen auch sagen: Die leib-

6 Schon gar nicht ist, wie Spinoza (1887, 4. Buch) behauptet, jedes Leiden schidlich und
jede Lust forderlich. Schon Platon betont im »Phaidon« das mégliche Gegenteil: Wie es
schidigende Liiste gibt, so gibt es forderliche Leiden. Uberhaupt setzt Spinoza Erleiden,
Leiden, Affekt, Leidenschaft, Schidigung (Krankheit) und Unlust zu voreilig gleich und
verwischt dadurch wesentliche Differenzen und Zusammenhinge (vgl. die nachstehen-
den Aphorismen Nietzsches).

244

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Lust

liche Lust entspringt einer autochthon-fixierten leiblichen Intentiona-
litdt, wihrend die Freude dem Gelingen einer Ichleistung oder der Er-
filllung einer Icherwartung entspringt. Die leibliche Lust ist vorper-
sonal; die erlebte Freude ist apersonal nicht denkbar.”

Wihrend nun der korperliche Schmerz zweifellos mit der vitalen
Lustin dieselbe Klasse der Leibempfindungen gehort, gehort das Leiden
in die Kategorie der Gefiihle. Leiden ist also mehr der Gegensatz von
Freude (Vergniigen, Heiterkeit, Frohlichkeit usw.) als der von vitaler
Lust und vitalem Genuss. Andererseits darf nicht iibersehen werden,
dass vitale Lust normalerweise Freude bereitet, vitale Unlust und vita-
ler Schmerz dagegen eher mit »Unfreude«, sei es mit Traurigkeit, Ar-
ger, Unzufriedenheit oder sogar mit Angst einhergehen. Doch einein-
deutig ist dieser Zusammenhang nicht. Und um die Paradoxalitit noch
zu steigern, gibt es, wie Scheler (1923, S. 100-102, 1954, S. 341-365)
herausarbeitete, durchaus seelische Leiden, die mit einer tieferen oder
wertmiflig hoheren Freude zusammen bestehen! So mischt sich die
Angst bei einer erfolgreichen, aber lebensgefdhrlichen Rettungsaktion
mit Freude; so eine grofle Trauer und Verzweiflung mit der Freude bei
einer Versohnung. Ja, es kann die Tiefe der Trauer die Tiefe der Freude
bedingen.® Leiden als seelischer Schmerz ist also auch nicht einfach der
kontradiktorische Gegensatz zu Freude und Gliick. Wie viele Mystiker
berichten nicht von einer grauenerregenden Angst, wihrend sie die be-
gliickendsten Zustdnde der Unio mystica durchleben?! Der Grund da-
fiir ist leicht anzugeben: Es gibt ein Mafs des Gliicks, das unsere seelisch-
geistige Fassungskraft zu sprengen und also mit Vernichtung unseres
Selbstes droht. Wie sollte das nicht Angst erzeugen?

Wenn wir erkennen, dass jedes Leiden einen Mangel impliziert,
vitale und seelische Lust im Genuss dagegen durch prisentische Fiille

7 Da wir nicht leugnen, dass auch Tiere Freude ausdriicken konnen, folgt, dass ihr Leben
letztlich auf seelisch-geistige Subjekte zuriickgehen muss, die zwar nicht unmittelbar im
tierischen Leib anwesen (weswegen sie keine Personen sind), sich durch ihn hindurch
aber offenbaren, analog einem menschlichen Kunstwerk, in dem sich ein Kiinstler-Ich ja
ebenfalls ausdriickt, ohne als solches anwesend zu sein.

8 Nietzsche: »So tief der Mensch in das Leben sieht, so tief sieht er auch in das Leiden.«
(Also sprach Zarathustra, S.172); »Es bestimmt beinahe die Rangordnung, wie tief
Menschen leiden kénnen.« (Jenseits von Gut und Bose, S. 218); »Das tiefe Leiden macht
vornehm und trennt.« (Jenseits von Gut und Bése, S. 219); »Der Leidende verlangt am
tiefsten nach Schénheit.« (Die Unschuld des Werdens, Nachlass I, S. 386): alle Zitate aus
»Nietzsche-Register, Taschenbuchausgabe, R.Oehler, A.Kroner-Verlag, Stuttgart,
1965«.

245

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

charakterisiert wird, dann verstehen wir besser, wie beide Phinomene
zugleich einen Gegensatz bilden und dennoch zusammen vorkommen
konnen. Denn der Mangel auf der einen Ebene, z.B. der vitalen, kann
mit der Fiille auf einer anderen Ebene, z.B. der emotionalen oder ko-
gnitiven, gleichzeitig bestehen. Dies erhellt, warum das Leiden so eng
mit unserem vielfaltigen Bediirfnisleben zusammenhingt: Da jedes er-
wachende Bediirfnis einen zu iiberwindenden Mangel anzeigt, wird es
dann zum Leiden, wenn die Befriedigung nicht zu erreichen ist, das
Bediirfnis aber dennoch nicht losgelassen werden kann. Bediirfnisspan-
nungen sind also nicht per se Leiden, sondern erst, wenn ihre ersehnte
Erfiillung misslingt oder unerreichbar erscheint.

Analoges gilt fiir den »Wunsche, den Freud bekanntlich in seinem
Begriff des » Triebwunsches« mit Bediirfnis und Libido gleichsetzt, bzw.
alle »hoheren«, nicht-vitalen Wiinsche als Sublimierungen vitaler Be-
diirfnisse ansieht. Schon eine erste phinomenologische Betrachtung
beweist, welch einem Gewaltakt sich diese Theorie verdankt. Dagegen
gilt grundsitzlich, dass kein vitaler Drang ein Wunsch ist, allerdings
letzterer sich mit jenem verbinden kann. Nur in einem iibertragenen
Sinne lasst sich sagen, dass der hungernde Leib Nahrung »wiinsche«.
In Wahrheit ist da nur eine dringende Hungerempfindung, die im Ich
den Wunsch auslost, Nahrung aufzunehmen (oder auch nicht, wenn
solch ein Wunsch durch einen anderen Wunsch, z. B. nach Schlankheit,
aufgehoben wird!). Natiirlich ist auch das Wesen des Wunsches — ana-
log dem des vitalen Bediirfnisses — durch einen Mangel konstituiert,
denn der Wiinschende bezieht sich auf etwas, das noch nicht ist, aber
sein soll. Doch handelt es sich hierbei nur um eine Analogie und keine
Identitit, und auflerdem bedeutet nicht jeder Mangel Leiden. Wir
wiinschen viel und leiden deswegen noch lange nicht. Nur solche Wiin-
sche, die unaufschiebbar oder »existenziell«, d.h. fiir mein Da- und
Sosein und schliefilich fiir meine selbstbestimmte Identitit fundamen-
tal, sind, jedoch drohen, unerfiillt zu bleiben, erst solche Wiinsche, die
nicht aufgegeben, aber auch nicht befriedigt werden kénnen, erzeugen
Leiden. Der Inhalt dieser Wiinsche kann individuell sehr variieren, so-
dass fiir den einen existenziell ist, was dem anderen als bedeutungslos
erscheint.

Damit wird auch deutlich, dass der gesunde Mensch und tiber-
haupt alle Lebewesen nicht primér nach Lust, Genuss und Freude (wie
ebenfalls Spinoza in seiner Affektenlehre 1887 meint), sondern nach
solchen Erfahrungen und Handlungen streben, die einen existenziellen

246

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Lust

Wert realisieren und deswegen mit Lust, Genuss und Freude einher-
gehen. Niemand kann Lust, Genuss und Freude direkt machen oder
schaffen, wie Frankl (1989, S.70-74) nicht miide wird zu betonen,
sondern kann nur gute Handlungen, richtige Erkenntnisse, niitzliche
Arbeit, gesunden Sport, aufrichtige Gespriche usw. anstreben und rea-
lisieren. Gelingt dies, dann entspringen daraus »wie von selbst« Lust
und Freude. Diese wichtige Einsicht in die Dynamik von Lust und Freu-
de eroffnet uns schliefSlich das Wesen dieser Phinomene: Sie sind, et-
was poetisch ausgedriickt, »Geschenke des Seins, die sich einstellen,
wenn die natiirlichen (und im Falle des Menschen iibernatiirlichen!)
Bestrebungen eines Lebewesens ihre adiquate Erfiillung finden. Wohl
bin ich frei, eine hilfreiche Handlung auszufiihren oder nicht — aber
dass mich eine hilfreiche Tat mit Freude, eine bose Tat mit Groll »be-
schenkt, das liegt nicht mehr in meiner Macht.

Kurzum: Die leibliche Lust ist keine leibliche Sinnesempfindung
an sich, sondern eine Empfindungskomponente, also ein Aspekt etwa
der Sexual-, der Geschmacks-, der Wirme- oder der leiblichen Kraft-
empfindung, die sich einstellt, wenn ein leibliches Bediirfnis befriedigt
wird. Natiirlich ist sie erst recht kein Affekt (Gefiihl, Emotion), aller-
dings, wie jede leibliche Regung, die wir erleiden, eine Affektion. Auf-
grund der Aspekthaftigkeit der Lust, also ihrer ontologischen Abhin-
gigkeit von bestimmten Sinnesempfindungen, scheint es auch gar
nicht die Lust (bzw. Unlust) zu geben, sondern nur Liiste (bzw. Unliis-
te): Die Lust einer Sittigung scheint keineswegs identisch mit der Lust,
die wir bei einer streichelnden Beriihrung empfinden; die Unlust eines
Schmerzes etwas anderes als die Unlust eines quilenden Durstes. Die-
ser Findruck wird durch die Tatsache unterstiitzt, dass die leiblichen
Liiste den drei Grof3- oder Hauptgruppen der leiblichen Sinnesempfin-
dungen — also den Lokalempfindungen (Farbe, Ton, Druck, Wirme
etc.), den allgemeinen Vitalempfindungen (Frische, Kraft, Miidigkeit
etc.) und den Drangempfindungen (Hunger, Durst, Wollust) — folgen.
Den Lokalempfindungen entsprechen »lokale« Lust- bzw. Unlustemp-
findungen, die wir z.B. bei einem warmen FufSbad genieflen bzw. bei
einer Schnittverletzung erleiden. Den Vitalempfindungen entsprechen
die allgemeine Lust des Wohlbefindens bzw. die allgemeine Unlust des
Missbefindens, die uns das Gefiihl von Gesundheit bzw. Krankheit ver-
mitteln. Und den Drangempfindungen eignen die dynamisch-driangen-
den Liiste bzw. Unliiste des Hungers, Durstes, des Schlafbediirfnisses,
der Wollust usw.

247

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

Das entscheidend Charakteristische der leiblichen Lust ist jedoch
ihr Erfiillungswesen: Im Gegensatz zur Unlust, die einen zu beseiti-
genden Mangel, eine Storung anzeigt, erleben wir die leibliche Lust
als leibliche Fiille, leibliche Rundheit, Zufriedenheit. Darin liegt auch
der Grund, warum sie im Gegensatz zur Unlust nicht iiber sich hinaus-
treibt, sondern gleichsam in sich ruht und fiir sich genossen werden
kann. Letzteres macht ihren Selbstwertcharakter aus. Sie ist nicht nur
Mittel zum Zweck, sondern kann Selbstzweck sein. Analoges gilt fiir
die seelische Lust, also fiir Zufriedenheit, Freude und Gliick: Sie sind
die nie direkt machbaren, sondern seinsnatiirlichen seelisch-geistigen
Erfiillungskomponenten des personlichen Gefiihlslebens, die sich ein-
stellen, und zwar von selbst, unwillkiirlich, wenn etwas »gliickt«, ge-
lingt, d. h. wenn wir originelle Einfille haben, gute Taten vollbringen,
richtige Erkenntnisse gewinnen, schone Werke schaffen und authenti-
sche Beziehungen gestalten. Sie sind die »ontologischen Zeichen« da-
fiir, dass etwas an sein entelechiales Ziel, an sein Erfiilltsein gelangt ist.
Dieses Am-Ziel-Sein erklirt auch, warum Gliick, Freude und Zufrie-
denheit weitaus einfacher strukturiert sind als das Leiden. Sie ruhen in
voller Selbstbejahung lebendig kreisend in sich selbst, wihrend das ru-
helose Leiden in sich zerrissen ist und iiber sich hinausstrebt, also von
einer Selbstnegation nicht zu trennen ist.

Gebe ich diesen Seinsgeschenken von Freude und Gliick Raum in
mir und iiberlasse mich ihnen, quasi in sie eintauchend, dann entsteht
die Seelengestalt des Genusses. Im Genuss gebe ich mein Ich an ein
erfiilltes und erfiillendes Sein hin und bin ganz getragene und iiber-
flieBende Gegenwart: So kann sich der Mensch leiblichen Liisten und
seelischem Gliick geniefSend hingeben. Der Genuss ist weder eine leib-
liche Empfindung noch ein Gefiihl oder Affekt, sondern er ist jene pas-
siv-aktive Hingabegestalt, in der eine geschenkte Erfiillung erlebt
wird. Zweifellos dominiert in ihm das Emotionale, wenn man so will,
in gesteigerter gefiihlsreflexiver Form: Ich fiihle und geniefle Gliick
und Freude, indem ich mich bewusst hingebe. Im Leiden dagegen ist
der Mensch gezwungen, sich in einem quilenden Unerfiilltsein auf-
zuhalten, das stindig tiber sich hinaustreibt. Aristoteles (1983, Buch X,
1-5, 6-10), Levinas (1987, S. 168-216) und besonders klar Branden-
stein (1968, S. 83—84) haben das erkannt und tiberzeugend dargestellt.

Zum Schluss soll mit wenigen Strichen der innere Zusammen-
hang zwischen Lust-Unlust und Schmerz nachgezeichnet werden. Er
erweist sich schon deshalb als aufSerordentlich ergiebig, da Schmerz

248

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Notleiden und Krankheit

und Unlust keineswegs identisch sind, ja in gewisser Hinsicht einen
Gegensatz darstellen. Insofern die leibliche Unlust die mangelhafte Be-
friedigung eines leiblichen Bediirfnisses anzeigt, ist sie selbst ein Man-
gelphinomen und konstituiert ein Zuwenig. Der leibliche Schmerz da-
gegen ist zundchst immer ein Zuviel und geht erst sekundér, wenn er
andere Leibphdnomene hemmt, mit einem Mangel einher. Schmerz
und Unlust konnen sich daher sogar gegenseitig ausloschen, etwa wenn
ein Schmerzgeplagter keinen Hunger oder keine Miidigkeit mehr emp-
finden kann. Die Lust wiederum steht zwischen Unlust und Schmerz,
insofern sich mit ihr weder ein Zuviel noch ein Zuwenig, sondern das
Erleben von Stimmigkeit, Fiille, Abrundung verbindet. Hierin liegt
vielleicht auch der Grund, warum sich die Lust eher mit dem Zuviel
des Schmerzes als mit dem Zuwenig der Unlust direkt vermischt, etwa
beim Jucken-Kratzen oder bei der Wollust. Hinzu kommt, dass sich
Lust und Schmerz eher expansiv ausbreiten, wihrend die Unlust sich
eher zusammenzieht und leiblich zehrt. Obwohl wir hier ein weites
Feld betreten haben, das noch viele Erorterungen erheischt, soll es mit
diesen Bemerkungen sein Bewenden haben. Im Rahmen dieser Arbeit
kann keine spezielle Theorie der Lust und Unlust geboten werden.

5. Notleiden und Krankheit

»Denn allein hab ich nicht mehr die Kraft,
die Waage zu halten der Last des Wehs.«
(Sophokles, Elektra)

Leiden ist nicht gleich Leiden. Und schon gar nicht ist Leiden gleich
Krankheit. Zur Krankhaft wird ein Leiden erst, wenn es mit einem
tatsichlichen oder méglichen Schaden verkniipft ist. Denn eine Krank-
heit oder Storung, die frei von Beeintriachtigung, Schaden, Verletzung,
Behinderung und Entstellung ist, ist keine Krankheit. Dabei ist wesent-
lich zwischen einem Leiden zu unterscheiden, das »nur« eine Reaktion
auf eine Krankheit ist wie im Falle, dass jemand tiber den Verlust einer
Gliedmafle trauert, und einem Leiden, das entweder selbst von einem
Schaden gezeichnet ist oder Schaden nach sich zieht. Letzteres ist z. B.
der Fall, wenn eine Trauer zur »pathologischen, also etwa depressiv-
lihmenden Trauer mutiert und den Betroffenen in seinem Lebensvoll-
zug beeintrichtigt. Es ist klar, dass alle Formen der Therapeutik — Me-

249

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

dizin, Psychotherapie, Soziotherapie, Familientherapie, praktisch-the-

rapeutische Philosophie, Seelsorge, therapeutische Politik und tech-

nischer Hilfsdienst — mit Leiden zu tun haben, in die ein tatsichlicher
oder potentieller Schaden eingeht.

Deswegen scheint es mir sinnvoll und nétig, hier zwischen ver-
schiedenen Intensititsstufen des Leidens zu unterscheiden, die sich an
den Begriffen Not und Schaden orientieren:

1. An erster Stelle steht das »einfache Leiden«, das nicht an die
Grenzen des Ertraglichen fiihrt, keine Schiden setzt und meist
aus eigenen Kriften bewiltigt werden kann, das Belastungsleiden.

2. Esfolgt das »atraumatische Notleiden«, das bis an die Grenzen des
gerade noch Ertréglichen treibt und mit Verletzung droht, das Be-
drangnisleiden. Zu Recht verlangt Beland (2003, S.263-272),
dass die Unaushaltbarkeit oder Unertriglichkeit bestimmter Lei-
den zu einer eigenen pathischen und — wenn schadigend — patho-
logischen Kategorie erhoben wird.

3. Drittens ist das traumatische Notleiden zu nennen, das die Gren-
zen der Belastbarkeit {iberschreitet, die physische, psychische und
soziale Integritit des Betroffenen verletzt und mit Vernichtung
droht, das Beschddigungs- oder Beeintrichtigungsleiden.

4. Und schlieflich ist das desintegrierende, destruktive Notleiden zu
nennen, das mit Zusammenbruch, Entgleisung und Tod einher-
geht.

5. Alle vier Gruppen des Notleidens konnen mit dem Gefiihl der
Ausweglosigkeit verbunden sein und steigern sich dann zur uner-
triglichen Verzweiflung. Es muss aber betont werden, dass es sich
hierbei um keinen Automatismus handelt, nicht einmal im Falle
der todlichen Not, da die Ausweglosigkeit wesentlich vom Subjekt
und seinen Bediirfnissen und Zielen, vor allem von seinem Selbst-
erhaltungswillen mitdefiniert wird. Ein Mensch, der seinen Tod
(wie z.B. Sokrates) frei hinnimmt, leidet nicht unter der (»objek-
tiven«) Ausweglosigkeit, eben weil er keinen Ausweg mehr sucht.

Besonders die drei letzten Formen des Notleidens erzeugen iiber die

Einschrdnkung oder den Verlust der Selbstkontrolle den Zustand der

Hilflosigkeit und damit der Hilfsbediirftigkeit, welcher seinerseits zu

einer typischen physiologischen Reaktion fiihrt, der so genannten

Stresskaskade, deren Sinn zwar die Abwehr der Gefahr und die Wie-

derherstellung des fritheren Gleichgewichtes ist, doch selbst entgleisen

kann und dann pathologische Folgen zeitigt, was typisch fiir psycho-

250

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Notleiden und Krankheit

somatische Krankheiten ist (vgl. Cannon 1975, Selye 1971, Uexkiill
1998, Riiegg 2003). Mit diesen drei genannten Notleiden ist eine fun-
damentale Voraussetzung der Therapiemotivation und des therapeuti-
schen Inanspruchnahmeverhaltens definiert, und es entsteht jene fiir
alle Therapeutik charakteristische Grundfigur, die V. v. Weizsdcker
priagnant mit Not und Hilfe umschrieb.

Auf diesem Hintergrund fallt es nicht mehr schwer, die Krankheit
zu plazieren. Sie ist zum ersten die diskrepante, prekire und labile Ein-
heitsgestalt eines gesetzmiflig-sukzessiven (und nicht wie die Verlet-
zung nur singular-statischen) Destruktionsgeschehens mit dem Ver-
such des Lebewesens, diese Destruktion aufzuhalten, auszugleichen
oder auszumerzen. Dabei steht in threm Zentrum der als aufzuheben-
der Mangel® bewertete und als solcher drohende oder schon aktuelle
und im Weiteren fortwirkende Schaden, also die irgendwie konsequent
und nicht nur zufdllig verkniipfte Schadensreihe, die immer und we-
sentlich in den Organismus und seine Gegenregulationen eingebettet
ist. Darum ist Krankheit nie nur Mangel, sondern »Mangel von- und
Mangel in-«, also die kompliziert-diskrepante Einheitsgestaltung von
schidigenden, resilienten und restituierenden Faktoren. Totaler Man-
gel bedeutete totale Widerstandslosigkeit des Organismus und wire
identisch mit dem Tod. Und in der Tat, die Krankheit droht immer mit
Not und Tod, denn sie hat ja die Integrationsgrenzen des Lebewesens
nicht nur iiber Gebiihr belastet, sondern schon zerrissen, also verletzt.
Krankheit, ob primar physisch, psychisch oder sozial, ist daher immer
ein »Ubergriff«, immer ein (anhaltender oder sogar fortschreitender)
Verlust an Kohision, Integritit und Identitit. Aufgrund dieses Uber-
griffsmomentes kommt etwas Notigendes, Verhingnisvolles in das
Wesen der Krankheit: Krankheit wird primir erlitten, nicht gemacht,
auch wenn sie dann zumeist vom Betroffenen eigens weitergestaltet
wird. Wire sie nur das Produkt seiner Freiheit und klaren Bewusstheit,
dann wire sie identisch mit Schuld. In aller Krankheit iiberwiegt aber
die Unschuld, das Getroffensein, das Pathische die Selbstbestimmung,
die allerdings eine immer groflere Rolle spielt, so vor allem bei allen
psychischen Storungen, je linger die Krankheit andauert und in die
Verfiigungsgewalt des Betroffenen gelangt. Im Falle der Neurosen

° Denn es gibt auch »natiirliche Mingel«, die zur Endlichkeit jeder Lebensgestalt hin-
zugehoren und in der Regel von niemandem aufgehoben werden wollen und auch nicht
aufgehoben werden konnen.

251

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

und ihrer unbewussten Selbsterzeugung iiberwiegt ebenfalls das Ver-
hingnisvolle die Schuld, da zur Schuld die bewusste Selbstverfiigbar-
keit gehort, die dem neurotisch Kranken (in Hinsicht seiner Stérung)
abgeht. Kurzum: In der Krankheit tiberwiegt die Fremdbestimmung
die Selbstbestimmung; in der Schuld tiberwiegt die Selbst- die Fremd-
bestimmung. Dartiber hinaus weckt die Schidigung im Lebewesen in
der Regel lebenserhaltende Abwehr- und Kompensationsantworten,
die zusitzliche korperliche, seelische, soziale und geistige Ressourcen
rekrutieren, sodass es sekundir zu einer Erweckung, Weiter- und Ho-
herentwicklung des Lebens kommen kann, gewiss aber nicht muss (vgl.
Fuchs 2003, S.15-20; dhnlich schon Nietzsche). Hilfsbediirftig wird
ein krankes Wesen dann, wenn seine Ressourcen zur Abwendung, Auf-
haltung und Restitution des Krankheitsprozesses versiegen; doch auch
dann ist es immer noch eine offene Frage, ob der Betroffene dies wahr-
nimmt und Hilfe in Anspruch nimmt oder nicht. Denn:

»Hilfe in seelisch-geistigen Notzustidnden hat es nicht in erster Linie zu tun mit
den Notzustinden des Menschen in objektiver Hinsicht, sondern ebenso sehr
mit der Stellung des Menschen zu seiner jeweiligen Not. Not und Spiegelung
dieser Not im menschlichen Geist bilden zum Unterschied vom Tier erst den
ganzen wirklichen Notzustand des Menschen.« (Gebsattel 1947, S. 8)

Damit wird auch das Verhaltnis zwischen Leiden und Krankheit klarer:
Das Leiden ist die Spiegelung oder der geistige Reflex eines organi-
schen, seelischen oder sozialen Schadensprozesses und ist deswegen
nicht notwendig selbst krankhafter Natur. Es kann ein Zeichen von
Gesundheit sein, wenn jemand an seiner Krankheit leidet und sie nicht
etwa verleugnet, verdringt, beschonigt, ja bereit ist, sich mit seiner
Krankheit auseinander zu setzen. Allerdings besteht jederzeit die Ge-
fahr, dass auch der Leidensvollzug selbst schidlichen Charakter an-
nimmt und dann pathologisch, also zur Krankheit wird. Bei allen hypo-
chondrischen Stoérungen ist dies klassischerweise der Fall. Auf jeden
Fall kommt erst durch das »Leiden an« das Subjekt in den Krankheits-
prozess hinein, tritt sich gegeniiber, bezieht wertend und affektiv Stel-
lung und bezeugt so seine noch erhaltene Freiheit, Autonomie und
Wiirde. Es ist das Leiden, das alle Krankheit zum Humanum macht.

252

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3)

6. Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3):
die Leidensgradation in der Zeit

Im ersten Teil der Zeitanalyse des Leidens waren wir auf seinen iiber-
zeitlichen Kern gestoflen, einen Kern, der natiirlich allen Akten und
Zustanden des Erlebens und des Bewusstseins eigen ist. Doch erkann-
ten wir auch dort schon, dass sich das Leiden nicht in diesem Kern
halten kann, sondern fast zwangsldufig in die volle Zeit des Wandels
und der Verinderung, also aus der »faktischen Synthese« (Kupke 2003,
S.79-112) des Leidleidens in die »genetische Synthese« des Leidver-
wiinschens iibergeht. Diese Dynamik verdankt sich dem Wunsch im
Leiden, vom Leid befreit zu werden und das Heil wieder zu erlangen.
Denn mit jedem Wunsch wird in einer Gegenwart von einer bediirf-
tigen Vergangenheit her eine ersehnte Zukunft aufgespannt. Nichts-
destotrotz kann ein Leid so lahmend sein, dass es zur »reinen« Gegen-
wart wird, die nur noch lastet und lzhmt und keinen Weg mehr fiir
Kiinftiges freigibt. In der schweren Depression wird diese schlimmste
Qual, die einem seelischen Tod gleichkommt, real, denn hier wird die
Wounschfihigkeit iiberhaupt gelihmt, ja gerade sie. Nichts aber ertragt
der Mensch so schlecht wie den aufgendtigten — und nicht wie in der
Meditation freiwillig gesuchten — seelisch-geistigen, dann bald auch
leiblichen Stillstand.

Leiden ist also, vor allem aufgrund des Momentes der Hemmung,
in seiner zeitlichen Dimension stockende, gehemmte, gebremste, da-
durch aber auch besonders hervorgehobene, ja »herausgebrochene«
Gegenwart.!” Gegenwart aber, die sich nicht gemiaf3 ihrem inneren Im-
puls und inneren Gesetz vollziehen und erfiillen kann, wird zur Last
und bannt in die Vergangenheit. Ich bin mehr derjenige, der ich war, als
derjenige, der ich jetzt sein will und vielleicht sein soll. Damit kiindigt
sich schon die Zukunft an, die dem Leidenden versperrt ist: »Ich kann
nicht mehr.«, »So geht es nicht weiter.« — sind Aussagen, die zeigen,
dass die Zukunft partiell verstellt ist und sich dennoch aufdringt. Denn
mit der Hemmung zugleich wiihlt im Leiden ein vorwirts-drangendes,
transzendierendes Moment: »Weg mit dem Elend!«, »So kann’s nicht
weiter gehen!«, »Mir reicht’s!«, »Ich will, dass es anders wird.«

10 Dieses » Aus-sich-selbst-Gefallensein« oder auch »Hinter-sich-Zurtickbleiben« (Kup-
ke 2003, S.79-112) des Leidenden ist die Bedingung fiir die Moglichkeit der Desyn-
chronisation des Leidenden mit seiner Mit- und Umwelt (Fuchs 2003, S. 111-134).

253

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Leiden in der Welt

Aus dieser Zeitlichkeitsstruktur des Leidens und den bisher eru-
ierten Elementen des Leidensprozesses, vor allem aus seiner iiberzeit-
lich-simultanen dynamisch-dialektischen Diskrepanz, ldsst sich eine
zeitgestaltete Dynamik ableiten, die durch das Leidverwiinschen, wie
gesehen, initiiert wird und sich weitldufig ausgliedert. Dieser Prozess
bildet idealerweise drei Phasen mit mehreren moglichen Graden, in die
oft, aber nicht notwendig, ein Hohe- bzw. kritischer Umschlagspunkt
fallt, die Peripetie der Krise.

Die drei Hauptphasen gliedern sich in die Anfangsphase des Erlei-
dens (Storung), die Mittephase des Durchleidens (Durcharbeitung)
und in die Endphase des Ausleidens (Riickfall oder Neubeginn).

Die ersten beiden Phasen umfassen das Erleiden, Leidleiden, Lei-
denswiinschen, die Leidensaffekte und —stimmungen und schlief3lich
die kognitiven und volitionalen Reaktionen auf das erlebte Ubel. Mit
Not und Krise setzt eine Wendung bzw. Zuspitzung des Leidens ein, die
in einer dritten Phase entweder zu einer Restitution, zum Verfall oder
zu einem quiélenden Stillstand des Leidens fiihrt. Die konkrete Aus-
gestaltung aller Phasen kann sehr verschiedenartig sein. So kann am
Anfang z.B. eine Erschiitterung, ein Schock oder ein heftiger Verlust-
schmerz stehen; es kann sich eine Storung, die sich in einer Inkubati-
ons- oder Prodromalphase langsam vorbereitet, aber auch unmerklich
anbahnen, bis sie die Wahrnehmungsschwelle tiberschreitet. Analoges
gilt fiir die beiden anderen Phasen. Wichtig ist schliefSlich die Erkennt-
nis, dass der Leidensprozess an jedem Punkt abbrechen, verharren, um-
kehren oder weiterschreiten kann.

I.  Phase: das Erleiden oder die Stérung

(Affektions-, Prodromal- und Inkubationsphase)
Infragestellung, Verletzung (Kriankung), Schmerz, Enttduschung,
Schock, Erschiitterung oder unterschwelliges Unbehagen, kaum
fassbare Verunsicherung, unklare Bedriickung

=

Il. Phase: das Durchleiden oder die Qual
(Konflikt-/Widerstands-/Arbeits-/Kampfphase)

2. Verwiinschung des Leids und Sehnsucht nach Leidfreiheit, Wohl-

befinden, Gliick

Verleugnung, Abwehr, Nicht-Wahrhaben-Wollen des Leids

4. Intrusion des Verdridngten (unkonrollierbar sich aufdringende

Gedanken und Sorgen), Beunruhigung, Qual

W

254

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3)

5.  Gefiihlschaos: Angst, Emporung, Wut, Trauer, Scham, Schuld,
Selbstanklage, Verhandeln usw. (emotionales und kognitives
Durcharbeiten)

6. Not, Hilflosigkeit und Hilfsbediirftigkeit

Ill. Phase: der Entscheidungs — und Umschlagspunkt (»Rubikon«)

7. Krise

In der Krise droht der Verlust der Ponderanz (also der Verlust jenes
innerlich zentrierenden Schwerpunktes oder lebendigen Wertes, der
die Hauptlast des Daseins trigt) und damit der Verlust der Selbststeue-
rung. Das zieht in der Regel die Storung des Gleichgewichtes und der
Anpassungsfihigkeit an innere und duflere Herausforderungen nach
sich. Der Kontrollverlust aktiviert Angst, Angst fithrt zu Stress, der,
wenn er in einer Art Dauerresonanz entgleist, sich selbst erhalt und
verstirkt, bis er seine Funktionsgrundlagen schidigt. Doch ist jede Kri-
se arbitrér, unentschieden, wesenhaft offen und driangt daher zur Ent-
scheidung, wie Weizsicker (1973, S. 247-265) betont. Die dritte Phase
gliedert sich dementsprechend in zwei bzw. drei parallele Schenkel.

IV. Phase: das Ausleiden und die Losung

8a. Selbst-Konfrontation, aktive Auseinandersetzung, Kompensati-
on, Integration (restitutio ad integrum, restitutio partialis, Resta-
bilisierung, Neuorientierung) oder

8b. Stagnation, Stillstand, quéilend-anhaltendes Leiden oder

8c. Dekompensation und Entgleisung (Hilflosigkeit, Verzweiflung,
Exhaustion, Resignation), Krankheit und Tod.

Es versteht sich von selbst, dass sich dieser vollzeitliche, d. h. sukzessive

Leidensprozess, der manche Ahnlichkeit mit dem schon oft beschriebe-

nen Trauerprozess nach Kast (1961, S. 61) bzw. mit dem Bewiltigungs-

prozess nach Horowitz (in: Uexkiill, 1998, S. 283) aufweist, in zahllo-

sen Variationen entfalten kann. Wir gaben nur einen Idealtypus dieses

moglichen Prozesses, den wir schon bei den antiken Arzten beschrieben

finden, unterteilt in die Phasen der Apepsia (Schirfe), der Zunahme,

der Kochung, evtl. der Stockung, der Krise, der Abnahme, der Krisis

(Trennung) und der Heilung. Fiir den Arzt und Therapeut ist es von

grofSem diagnostischen Nutzen herauszufinden, wo, in welchem Pha-

senabschnitt, ein Betroffener, der sich an ihn wendet, steht.

255

https://dol.org/10.5771/9783495098403-230 - am 16.01.2026, 08:43:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495998403-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Leiden und Tun, Leiden als Tun, Leiden als Selbst- und Weltentwurf
	3.  Raumstruktur, Leiblichkeit und Intersubjektivität des Leidens
	4.  Leiden und Lust
	5.  Notleiden und Krankheit
	6.  Die komplexe Zeitstruktur des Leidens (Teil 3): die Leidensgradation in der Zeit

