Vorbildlich unterrichten.
Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

Mirka Dickel

Die Form der unterrichtlichen Wissensvermittlung, die in diesem Text zur Darstel-
lung kommt, wird durch die gingigen wissenschaftlichen Perspektiven auf Un-
terricht nicht erfasst. Gleichwohl haben wir alle Erfahrungen damit. Es geht im
Folgenden darum, ein Verstindnis dafiir zu 6ffnen, was es heif’t, dass eine Leh-
rerin oder ein Lehrer Vorbild fiir Schiilerinnen und Schiiler ist und wie wir ver-
stehen kénnen, dass iiber dieses Vorbildsein Wissen vermittelt wird. Als Vorbild
vermittelt die Lehrperson ein praktisches Wissen. Dieses praktische Wissen ist ein
schweigendes Wissen, weil es unausgesprochen im Unterricht seinen Platz hat. Im
Unterricht wird es zwar anschaulich, bleibt aber stumm. Das schweigende Wissen
wird nicht sprachlich zum Ausdruck gebracht, sondern dariiber, dass das Kénnen
der Lehrperson praktisch wird, indem sie praktiziert. Das schweigende Wissen
darf aber nicht dahingehend missverstanden werden, dass die Lehrperson ihren
Schiilerinnen und Schiilern bewusst etwas verschweigt, vielleicht mit dem Ziel der
Manipulation oder Indoktrination. Vielmehr ist es so, dass das, was die Lehrperson
im praktischen Tun zeigt, sprachlich gar nicht einfach so darstellbar ist. Gleichwohl
ist es wichtig, sich dariiber zu verstindigen, woran sich die Lehrperson orientieren
kann, damit das Unterrichten bestméglich auf das Lernen der Schiilerinnen und
Schiiler hinwirken kann.

Im Folgenden beschreiten wir einen Denkweg, um uns diesem schweigenden
Wissen der Lehrperson in der Reflexion begrifflich zu nihern. Anliegen dieses Bei-
trags ist es, das reflexiv einzuholen, was sich im Tun der Lehrperson selber zeigt,
was sich im Lehren selbst, anschaulich vermittelt, was sich aber nicht direkt aus-
sprechen, nicht einfach explizieren lisst. Meine Gedanken entwickele ich von einer
padagogisch-anthropologischen bzw. pidagogisch-humanistischen Position aus.
In diesem Sinne meint Lehren ein Tun, in dem eine kiinstlerische Praxis (Lehr-
kunst) und eine kritisch-reflexive Praxis miteinander vermittelt sind. Auflerdem
gehen wir in dieser Position selbstverstindlich von der Anerkennung der padago-
gischen Differenz aus, d.h. der Anerkennung des Hiatus, des Bruchs zwischen dem
Lehren und dem Lernen. Dies bedeutet, dass es sich beim Lehren und Lernen um

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops



https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

250

Mirka Dickel

zwei Operationen handelt: Weder geht das Lernen linear-kausal aus dem Lehren
hervor, noch ist das Lehren linear-kausal auf das Lernen hingeordnet.

Ich war Mitte zwanzig, als ich erstmals auf ein anthropologisches Prinzip auf-
merksam wurde, dass uns etwas zum Vorbild wird, an dem wir uns dann ent-
wickeln. Dieses anthropologische Prinzip — so verstand ich erst viel spater — lisst
sich als »Mimesis« bezeichnen. Wie damals staune ich auch heute nach wie vor
dariiber, wie sehr die Art und Weise, wie ich heute bin, wie ich handele, fithle und
spreche, dadurch geprigt ist, wie fiir mich bedeutsame Menschen handeln, fithlen
und sprechen. Damit meine ich meine Eltern und GrofReltern. Damit meine ich
aber auch enge Freunde und Freundinnen sowie Menschen, die fiir mich im Laufe
meines Lebens bedeutsam wurden. Auch in den unterschiedlichen Phasen meiner
Ausbildung zur Gymnasiallehrerin fiir die Ficher Deutsch, Englisch und Geogra-
phie orientierte ich mich unwillkiirlich, d.h. ohne es willentlich zu beabsichtigen
oder bewusst zu entscheiden, an Lehrerinnen und Lehrern, die mich angingen, die
mir etwas zu sagen hatten.

Etwas in mir begehrte, diesen Menschen dhnlich zu werden, mir diese Men-
schen vertraut zu machen. Dabei ahmte ich sie nicht blof3 in einem oberflichli-
chen Sinne nach, z.B. die Art und Weise, wie sie sich kleideten oder wie sie den
Unterrichtsgang strukturierten. Nachahmung in dem hier angesprochenen imi-
tativ-reproduktiven Sinne wire Mimikry, nicht Mimesis. Vielmehr war es meiner
Erfahrung nach so, als wiirde etwas unterhalb meiner Bewusstseinsschwelle an-
gesprochen, als Werte, die ich an ihnen erlebte, in mir Gestalt annehmen. In der
Art und Weise, wie sie sich gaben, schien etwas von ihrem So-Sein als Menschen
auf, wurde von mir aufgenommen, figurierte sich auf wundersame Weise in mei-
nem Innern und schlug sich in meinem Handeln nieder. Auf diese Weise dhnelte
ich mich ihnen mimetisch an. Indem sich etwas von dem, was ich bei ihnen sah,
in mir formierte, arbeitete sich mein innerer Korper langsam um, so dass mein
Leib zunehmend empfindsamer, empfinglicher wurde. Das hatte zur Folge, dass
ich sensibler wurde und es mir mit der Zeit gelang, herausfordernde Unterrichts-
situationen mit immer mehr »Fingerspitzengefithl« zu beantworten.

Dass ich etwas, was ich im Auflen sah, nachahmte, heifst also nicht, dass ich
jemanden mit Vorsatz kopierte, in dem Sinne als spielte ich blof}, jemand anderer
zu sein. Vielmehr ahmte ich auf eine Weise nach, die mir zugleich meine innere
Freiheit lie}, ja die mich zunehmend freier werden lie3. Im Zuge der Nachahmung
weitete sich meine Lebenswelt, so dass mir nach und nach neue Handlungs- und
Erfahrungsweisen zuginglich wurden. Statt von Nachahmung zu sprechen, bietet
sich daher vielleicht eher der Begriff der schopferisch-kreativen Anverwandlung
an. Nach wie vor fithle ich mich heute in manchen Situationen berithrt und an-
gesprochen. Diese Offenheit in der Begegnung fiir etwas, das mich treffen und
affizieren kann, setzt mein Lernen auch heute immer wieder in Gang.

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

All dies wire nicht der Rede wert, wenn meine Erfahrungen blof3 persénlicher
Natur wiren. Tatsichlich ist der mimetische Prozess Teil der menschlichen Er-
fahrung und damit eine anthropologische Konstante. Walter Benjamin bezeichnet
Mimesis als »anthropologischen Kern« (Benjamin 1933). Thomas Metscher (2004:
9) spricht von Mimesis als dem Grundcharakteristikum menschlicher Lebenstitig-
keit, und damit ist Mimesis Existential, »conditio humana«. Nach Metscher ist das
mimetische Verhalten

»das Grundcharakteristikum seiner [d.h. des Menschen, Anm. MD] Lebenstitig-
keit, ontologicum par excellence, ist es die Form der Adaption an gegebene Seins-
verhiltnisse, die allererst das Uberleben sichert, ist [..] die elementare Bedin-
gung kultureller Bildung, nimlich der Kraftentfaltung des menschlichen Sub-
jekts.« (Metscher 2004: 9)

Uber Mimesis sichert der Mensch sein Uberleben. Schon Aristoteles ging davon
aus, dass der Mensch in besonderem Mafle zur Nachahmung befihigt ist, dass
sich eine Fihigkeit zu mimetischem Verhalten von Kindheit an zeigt und dass der
Mensch sich dadurch von den iibrigen Lebewesen unterscheidet (vgl. Wulf 2014:
247).

»Denn sowohl das Nachahmen (mimeisthai) selbst ist dem Menschen angebo-
ren—es zeigt sich von Kindheit an, und der Mensch unterscheidet sich dadurch
von den librigen Lebewesen, dass er in besonderem Mafie zur Nachahmung be-
fahigt ist und seine ersten Kenntnisse durch Nachahmung erwirbt- als auch die
Freude (chairein), die jederman an Nachahmungen hat.« (Aristoteles nach Wulf
2014, 247)

Wie die Erfahrungen eines jeden Menschen, so sind auch die Erfahrungen von
Lehrerinnen und Lehrern, von Schiilerinnen und Schiilern und sogar die Erfah-
rungen der weisen Lehrmeister durch mimetisches Vermdgen konstituiert. Schon
Nietzsche wies darauf hin, so veranschaulicht er den Gedanken in seinem Schwel-
lengedicht »Uber meiner Haustiire«:

»lch wohne in meinem eigenen Haus, hab niemandem nie nichts nachgemacht
Und —lachte noch jeden Meister aus, Der nicht sich selber ausgelacht.« (FW 7,
nach Balke 2018: 9)

Nietzsche verdeutlicht, dass ein »Meister, der sich auf seine Werkherrschaft etwas
einbildet, [ausgelacht] gehort [...]. Zur Meisterschaft gehort gerade die Fihigkeit,
die angemafite Originalitit der eigenen Hervorbringung zu durchschauen und da-
mit auch die Unvermeidbarkeit der Nachahmung anzuerkennen« (Balke 2018: 10).
Wenn Mimesis unser aller Lernerfahrungen konstituiert, stellt sich die Frage, was
von daher Lehren heifit. Ziel meines Beitrags ist es ausgehend von Uberlegungen
zur Mimesis das Lehren in seiner ethischen Dimension, das didaktische Ethos des

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

251


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

252

Mirka Dickel

Lehrens, zu umreiflen. Mir geht es also darum zu formulieren, woran sich das gute,
d.h. verantwortungsvolle didaktische Handeln legitimiert und orientiert. Um den
Zusammenhang zwischen Mimesis und didaktischem Ethos zu begreifen, konnen
wir aber nicht geradlinig auf das Ziel zugehen, sondern es bedarf zunichst einer
genauen Erkundung, was mit Mimesis gemeint ist.

Das liegt daran, dass der Vorgang, der als Mimesis bezeichnet wird, nicht schon
von sich aus als werthaltig verstanden werden kann. So zeichnet sich der Begriff
zum einen durch seine Historizitit aus, d.h. die Verwandlung des Mimesis-Kon-
zeptes im geschichtlichen Prozess. Zum anderen weist Mimesis einen Doppelcha-
rakter im dialektischen Verhiltnis von Freiheit und Herrschaft auf: Der Doppel-
charakter besteht darin, dass die mimetische Dynamik zum einen die Bedingung
fiir die Erlangung von Emanzipation und Miindigkeit und zugleich die Bedingung
fiir die Unterwerfung unter eine herrschende Macht ist. Ich entfalte meine Argu-
mentation in drei Schritten:

Im ersten Schritt »Mimesis als erfahrungskonstituierender Prozess« (Punkt 1)
stelle ich anhand von drei Erinnerungen exemplarisch vor, wie der mimetische Pro-
zess fiir mich personlich in meiner Schulzeit, im Referendariat und als Lehrerin im
Kontext meiner Professionalisierung erfahrbar wurde.

Danach stelle ich in Punkt 2 »Das Vergessen von Mimesis« vor, warum dem
mimetischen Prozess im Feld der Didaktiken aber auch dariiber hinaus in der Wis-
senschaft derzeit kaum Aufmerksamkeit geschenkt wird.

Um eine Antwort darauf geben zu kénnen, wie der Doppelcharakter von Mi-
mesis als Unterwerfung und Emanzipation zu verstehen ist, stelle ich in Punkt 3
»Mimesis geht aufs Weltganze« Mimesis als ontologisch-anthropologischen Begriff
Vvor.

Diese Uberlegungen sind das Fundament dafiir, dass ich in Punkt 4 »Mimesis
und didaktischer Ethos« vier Dimensionen der didaktischen Grundoperation des
Zeigens (Klaus Prange) in phinomenologischer Hinsicht ausdifferenzieren kann.
Hier lisst sich eine Sprache gewinnen, iiber die uns die Bedeutung des mimeti-
schen Anteils fir das Lehren und Lernen wieder bewusst wird. Der Beitrag miindet
in eine Schlussbetrachtung in Punkt 5.

Mimesis als erfahrungskonstituierender Prozess
Erinnerung 1

1985 war ich Schiilerin der Jahrgangsstufe 11. Mein Deutschlehrer war neu an un-
serer Schule. Er kam gern in unseren Deutschkurs, die Arbeit mit uns bereitete
ihm offensichtlich Freude. Besonders mochte er die Poesie. Er schlug einen unge-
wohnten Ton an. Er ermutigte uns zu geschichtsphilosophischen Interpretationen,

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

zu epocheniibergreifenden Form- und Inhaltsvergleichen, er gab nicht eher Ruhe,
bis wir das Zusammenspiel von Inhalt und Form einer schliissigen Deutung zuge-
fithrt hatten. Er rezitierte Gedichte, wiederholte einzelne Zeilen so lange, bis wir
uns eingehort hatten, bis wir uns nicht mehr scheuten, eigene kluge Gedanken,
Sitze, Texte zu formulieren. Wir waren zu manch Tiefgreifendem in der Lage, weil
er uns auf seine ganz und gar eigene Art und Weise einlud, uns auf den Text ein-
zulassen, in uns hineinzulauschen und etwas von uns darzustellen. Er ermutigte
uns zum Denken, lehrte uns das Denken und trug uns in den weiten Raum der
Literatur.

Erinnerung 2

Meine Ausbildungslehrerin im Referendariat ermutigte ihre Schillerinnen und
Schiiler im Fach Geographie, Sachverhalte und Systeme zu hinterfragen, machte
auf die argumentativen Leerstellen im Material aufmerksam, hief} sie nach krea-
tiven Losungen suchen, interessierte sich fir ihre Vorstellungen. Zugleich war sie
fachlich beschlagen und bestand immer darauf, dass ihr Unterricht auch fachliche
Erkenntnisse zu Tage férderte. Ihr gelang es, an den fachlichen Anspriichen des
Gegenstandes festzuhalten und sich zugleich auf die Anspriiche des Lernens,
z.B. das Tempo, das Vorwissen, die Individualitit der Schiilerinnen und Schiiler,
achtzugeben und beides zu vermitteln. Sie machte fiir mich erfahrbar, wie sich ein
Raum fiirs Nachdenken tiber eine in Frage stehende Sache durchs Unterrichten
6ffnen lieR. Thre Gelassenheit und ihren Mut wiinschte ich mir, die ich damals
noch mit einer Mischung aus Ubermotivation und Verstocktheit, mal zu locker,
mal zu streng, vor der Klasse stand. Etwas von ihrer Art firbte mit der Zeit auf
mich ab. Nach und nach gewann ich ein Gespiir fiir den »Takt der Vermittlungs,
begann ich zu ahnen, ob sich ein Impuls im Unterrichtsgesprich erschépfte oder
ob sich Weiteres zutage fordern lie?, bekam ich ein Gespiir fir Atmosphéiren und
Stimmungen. Ich lernte Beziehungen, Rhythmen und Rituale ernstzunehmen, vor
allem lernte ich das Zuhoren. So formierte sich ein innerer Kompass fiir meinen
Unterricht.

Erinnerung 3

Als Ausbildungskoordinatorin fiir die Referendare und Referendarinnen absolvier-
te ich eine Beratungsausbildung. Mein Lehrer beantwortete schwierige zwischen-
menschliche Situationen auf eine Weise taktvoll, wie ich es zuvor nicht erlebt hatte.
Er hatte die Gabe, sich auf sein Gegeniiber einzulassen und die Begegnung unmit-
telbar von innen heraus zu beantworten und diese zugleich von aufien, aus der
Distanz, zu betrachten. Fithlen und Denken schlossen sich bei ihm nicht aus, son-
dern erginzten und befliigelten einander. Diese Doppelbewegung aus sinnlicher

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

253


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

254

Mirka Dickel

Wahrnehmung und analytischer Reflexion miindete in ein hilfreiches Handeln. In
schwierigen Situationen im Schulalltag kam er mir unweigerlich in den Sinn. In-
tuitiv ahnte ich, was er wohl tun und sagen wiirde. Ich fithlte mich wie an die Hand
genommen, mit wohlwollendem Blick begleitet. So wuchs mein Selbstvertrauen.

An diesen drei Erinnerungen werden zwei Momente von Mimesis deutlich.
Zum einen: Bei Mimesis handelt es sich immer um den konstitutiven Zusammen-
hang von Nachahmung und schépferischem eigenen Tun. In den Momenten, in
denen uns Ideen kommen, wir Vorstellungen entwickeln und neu anfangen, ist im-
mer schon eine Konstellation von Nachahmung eines Vorbildes und kreativ-schép-
ferischem Neuentwurf am Werke. Nach Wulf (2014: 152) werden soziale Handlun-
gen dann als mimetisch bezeichnet,

»wenn sie als Bewegungen Bezug auf andere Bewegungen nehmen, wenn sie sich
als korperliche Auffiihrungen oder Inszenierungen begreifen lassen, und wenn
sie eigenstandige Handlungen sind, die aus sich heraus verstanden werden kén-
nen und die auf andere Handlungen oder Welten Bezug nehmen. [...] Dabei sind
mimetische Handlungen keine bloRen Reproduktionen, die exakt einem Vorbild
folgen; in mimetisch vollzogenen sozialen Praxen kommt es zur Erzeugung von
etwas Eigenem. [...] Im Unterschied zu Prozessen der Mimikry, in denen eine reine
Anpassung an vorgegebene Bedingungen vollzogen wird, erzeugen mimetische
Prozesse gleichzeitig Ahnlichkeit und Differenz [..]« (Wulf 2014: 152).

Zum anderen: Das mimetische Vermégen als grundlegende anthropologische Fi-
higkeit ist nicht auf die Realitit beschrinkt. Mimetische Prozesse spielen sich auch
im Hinblick auf Imaginationen ab. Die mimetische Aktivitit kann sich auf Per-
sonen und Dinge, auf Erinnerungen und Reprisentationen beziehen, die in der
Dichtung, in der Wissenschaft oder in Bildern medial geschaffen bzw. anschau-
lich wurden (vgl. Gebauer/Wulf 2003: 112). Mimetische Vorginge, so lisst sich ver-
allgemeinern, laufen eigentlich immer ab, sofern die menschliche Wahrnehmung
nicht zu einem Sehen ohne Blick auf eine Oberfliche ohne Tiefe (Gebauer/Wulf
2003: 64) abgestumpft ist. Sie bleiben jedoch in den allermeisten Momenten unbe-
wusst »und entfalten gerade dadurch eine besonders starke Wirkung« (Gebauer/
Wulf 2003: 111). Walter Benjamin zufolge sind die bewusst wahrgenommenen Ahn-
lichkeiten »[...] verglichen mit den unzihlig vielen unbewusst oder auch gar nicht
wahrgenommenen Ahnlichkeiten wie der gewaltige unterseeische Block des Eis-
bergs im Vergleich zur kleinen Spitze, welche man aus dem Wasser ragen sieht«
(Benjamin 1933a).

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops



https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

Das Vergessen von Mimesis

Diese mimetische Dynamik ist uns heute hiufig gar nicht mehr bewusst. Das be-
deutet nun nicht, dass sie nicht mehr wirksam ist, sondern dass wir uns einfach
nicht mehr in reflexiver Weise zu dieser Dynamik verhalten kénnen. Um zu ver-
stehen, warum der Bedeutung der Mimesis, des kreativen Nachbildens, im pid-
agogischen Feld, aber nicht nur dort, derzeit so wenig Aufmerksamkeit geschenkt
wird, seien vier miteinander verschrinkte Griinde angefiihrt:

1) Nach wie vor ist der gesellschaftliche Imperativ einer falsch verstandenen
Individualisierung vorherrschend. Dieser wurde im Zuge einer falsch verstande-
nen Genie-Asthetik ab 1800, die hiufig die eigene Originalitit des schopferischen
Selbstbewusstseins tiberbetonte, machtvoll. »Die Aufklirungsphilosophie verzich-
tet offenbar auf die Reflexion des Vorbildgedankens, da die Idee der Herausbildung
des autonomen Subjekts wider die Nachfolge fordernde Vorstellung eines Vorbildes
steht.« (Helmer/Herchert 2004: 1111) So bildete sich eine Selbstoptimierungskultur
allmihlich heraus, in der es geboten scheint, das eigene Leben optimiert, selbstge-
steuert, selbstwirksam, unverbunden, losgelst von der Umwelt, den Mitmenschen
als Projekt zu entwerfen. Dieses »gesellschaftliche Ideal« fihrte dazu, dass wir un-
sere Angewiesenheit auf unsere Umwelt und unsere Mitmenschen gar nicht mehr
wahrhaben mochten. So ging unser kollektives Bewusstsein fiir die Bedeutsamkeit
des mimetischen Prozesses fir die Menschwerdung mit der Zeit verloren.

2) Und zweitens miissen wir sehen, dass das Vorbilddenken zwar eine lange
philosophische Tradition hat und in seiner Bedeutung immer wieder neue his-
torische Ausprigungen gefunden hat (vgl. Helmer/Herchert 2004: 1113f.), dass es
dann von der nationalsozialistischen Lehre, konkret der ideologischen Typisierung
von Fithrer und Gefolgschaft, missbraucht wurde und in Misskredit geraten ist.
Die Auseinandersetzung mit dem geisteswissenschaftlichen Konzept der Mime-
sis, dem Grundwort der Philosophie seit Platon — im Unterschied zum nationalso-
zialistischen Missbrauch - fand auch nach 1945 kaum statt, da weder geisteswis-
senschaftliche noch philosophische Arbeiten rezipiert wurden. So kam es auch zu
einem Bruch mit der geisteswissenschaftlichen bzw. philosophischen Tradition der
Pidagogik, die zur Aufklirung mafigeblich hitte beitragen konnen (vgl. Hufnagel
1993).

3) Ein weiterer Grund liegt in unserem landliufigen Verstindnis des sogenann-
ten »Theorie-Praxis-Problems«. Gemeinhin wird das Verhiltnis von Theorie und
Praxis so verstanden, dass Theorie der Praxis vorschreibt, wie sie idealerweise zu
sein hat. So werden immer neue Theoriegebiude der Unterrichtspraxis als Uber-
bau auferlegt. Praxis erweist sich in diesem Prozess hiufig als widerstindig, be-
ratungsresistent und innovationsfeindlich. Doch Praxis veridndert sich aus gutem
Grund nur dann, wenn in der Praxis selbst Hindernisse auftauchen, die durch ein
blof3es »weiter so« nicht iiberwunden werden kénnen. Das in der pidagogischen

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

255


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

256

Mirka Dickel

Psychologie kultivierte Theoriemodell zum Unterricht hat mit den alltiglichen Her-
ausforderungen des Unterrichts nichts zu tun; zugleich ist es aber sehr machtvoll.
Doch es ist die Logik, die hier das Problem macht. Denn neben dieser auch der
pidagogischen Psychologie eingeschriebenen naturwissenschaftlichen Logik des
Theorie-Praxis-Verhiltnisses lisst sich das Theorie-Praxis-Verhiltnis auch geistes-
wissenschaftlich bestimmen. In geisteswissenschaftlicher Hinsicht geht es darum,
Praxis theoretisch zu beschreiben. Es wird begrifflich und damit auch theoretisch
gefasst, was in der Praxis sowieso und immer schon abliuft. Dieses geisteswis-
senschaftliche Verstindnis setzt an konkreten Situationen in der Praxis an und
versucht besser zu verstehen, was der Fall ist. Eine derart verstandene Theoriear-
beit wirkt auf die Praxis zuriick. Erst in dieser Logik wird die hohe Relevanz des
mimetischen Prozesses fiir Unterrichtsgang und Lehrerbildung wieder beschreib-
bar.

4) Und schliefllich ist zu konstatieren, dass poststrukturalistische Theorien im
Zuge der antihumanistischen Wende der Kulturtheorie den Zusammenhang von
Mimesis und Macht in den Mittelpunkt gestellt haben (vgl. Metscher 2004: 16).
»Mimesis erscheint hier ausschliefilich als Ausdruck oder Medium im Konstituti-
onsprozess von Herrschaft und Autoritit oder auch als Form und Agens von Gewalt
im Kampf der Individuen und Geschlechter.« (Metscher 2004: 16) Doch neben der
Unterwerfung unter die herrschende Macht ist sie zugleich die Bedingung der Re-
produktion und des Uberlebens des Menschen. Dazu formuliert Metscher:

»Die Dialektik der Mimesis besteht nun prazise darin, dass in dem Gleichen,
was Bedingung des Uberlebens, der Bildung und Selbstwerdung, Bedingung
der Befreiung ist, auch das Potential der Unterwerfung und Selbstentfremdung
steckt—Mimesis ist Bedingung der Freiheit wie der Unfreiheit.« (Metscher
2004:16)

Wir miissen uns dieses Doppelcharakters der Mimesis bewusst sein, auch in ihrer
historischen Komplexitit und Funktion (Metscher 2004: 16) und von dort aus fol-
gern, wie Mimesis als Bedingung fiir Befreiung und Emanzipation im Unterricht
zur Geltung gebracht werden muss statt als Unterwerfung und Selbstentfremdung.
Es geht darum, wie sich ein Lehren begreifen lisst, das zur Freiheit fithrt, statt die
Schiilerinnen und Schiiler in Unfreiheit zu unterwerfen. Anders formuliert: Wer-
te der Lehrerinnen und Lehrer, die Art wie individuelle Lehrer empfinden, denken
und urteilen — werden von Schiilerinnen und Schiilern so oder so verinnerlicht und
mimetisch verarbeitet (Gebauer/Wulf 2003: 135). Es kommt darauf an, dass Leh-
rende sich darauf verstehen, auf eine Weise Vorbild zu sein, dass der mimetische
Prozess in der Lage ist, die Schiilerinnen und Schiilern méglichst zur Vernunft zu
bringen, in dem Sinne, dass ihr Wille gestirkt wird, sich autonom, also aus frei-
en Stiicken, zu einem sittlich-moralischen verniinftigen Handeln zu entscheiden.

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

Dazu ist es notwendig, die Bedeutung von Mimesis fiir die didaktische Reflexion
zu kliren und sich sodann der Frage zuzuwenden, was das mit Ethik zu tun hat.

Mimesis geht aufs Ganze

Der Begrift »Mimesis« unterliegt einem historischen Wandel. Insbesondere zur
Moderne hin hat sich der Begriff in entscheidender Weise verindert. Der Begriff
hat aber auch einen Kern, der bestimmt werden kann und der sich in den verschie-
denen historischen Formen als durchgehendes Wesen zeigt: Auf diesen Kern und
seine historischen Abwandlungen weist Mayer in folgender Begriffsdefinition hin:

»Im Unterschied zur lateinischensimitatio¢, welche die direkte abbildhafte Nach-
ahmung meint, ist Mimesis Nachahmung von Natur und Welt in einem zunéchst
vorbewussten, ontologischen Verhalten. Mimesis basiert hier auf der Relation zu
einem »Anderenc, das mit dem Werk in Erscheinung tritt.« (Mayer 2017: 10)

Um diesen Begriffskern, dass in Bezug auf Anderes, Eigenes mimetisch hervorge-
bracht wird, lassen sich die unterschiedlichen historischen Formen und Abwand-
lungen des Mimesis-Konzeptes verstehen. Entlang von Briichen und Diskontinui-
titen des Begriffs lisst sich zeigen, welche Bedeutungen dem Begriff Mimesis im
Laufe der Zeit zugekommen sind (vgl. hier und im weiteren historischen Uber-
blick Hiittinger 1994). So wird auch deutlich, welche Bedeutung der Begrift heute
in seiner spezifisch modernen Form und seiner ontologisch-anthropologischen Di-
mension hat.

In Platons Ideenlehre ist die Welt der Erscheinungen das Abbild dieser Ideen.
Die Kiinste sind mimetisch nur an den sinnlichen Erscheinungen als den unvoll-
kommenen Abbildern der Ideen orientiert. Allerdings besteht die Gefahr, dass der
mimetische Schein der sinnlichen Welt verfiithrerischer ist, als die Idee selbst. In-
sofern unterscheidet Platon eine wiinschenswerte Form der Mimesis, die — an den
Ideen orientiert — sich zur Erziehung der Jugend eignet von einer bedenklichen
Form, die — blofy an den sinnlichen Erscheinungen orientiert — von der Jugend
ferngehalten werden muss.

Im Unterschied zu Platon ist fiir Aristoteles die Idee im Ding selbst. Das kiinst-
lerische Werk ahmt diese Idee in der Wirklichkeit nach. Mimesis wird hier als Ver-
hiltnis von Wirklichkeit und Werk als Prinzip des kiinstlerischen Schaffens kon-
stituiert. In der mimetischen Dichtkunst wird Wirklichkeit nicht nur dargestellt,
als das, was ist, sondern im Hinblick auf das Allgemeine und das Mégliche und
Wahrscheinliche bezogen. Hier wird Mimesis also nicht nur im Sinne der Nach-
Ahmung, sondern auch im Sinne der Vor-Ahmung verstanden. Mimesis ist hier
also nicht mehr die Nachahmung von Abbildern, sondern die Herstellung einer
neuartigen Welt, die dadurch entsteht, dass der Kiinstler oder die Kinstlerin das

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

257


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

258

Mirka Dickel

in der Welt Vorgefundene durch sein oder ihr kiinstlerisches Schaffen im Sinne der
Idee vervollkommnet.

In der christlichen Kunst vermittelt das mimetische Bild die Geschichten der
Bibel. So wurden in der christlichen Ikonographie biblische Szenen abgebildet.
Durch die Malerei wurden Inhalte, Bedeutung und Werte des Christentums ver-
mittelt. Diese hatten fiir den Rezipienten oder die Rezipientin Aufforderungscha-
rakter ein dem Christentum gemifles Leben zu fithren. Mimesis ist nicht nur
Darstellung, sondern auch Verheiflung, an die der Rezipient oder die Rezipientin
glaubt, da er die dargestellte Wahrheit mimetisch nachvollzieht. Im Alten und im
Neuen Testament wird nicht nur eine Wirklichkeit dargestellt oder eine maogliche
Welt hergestellt, vielmehr wird eine durch neue Wertkategorien durchsetzte neue
Welt, die judisch-christliche Welt, postuliert. Im Zuge der mimetischen Rezeption
wird ihr Wahrheitsanspruch erkannt. Um zu verhindern, dass die Verherrlichung
Gottes einem bildhaften Abbild statt dem Urbild zuteil wird, wird das Bilderverbot
festgeschrieben.

Im Mittelalter werden die christliche Lehre und ihre Werte durch die Kunst dar-
gestellt. So kommt es zur Theatralisierung des liturgischen Schauspiels, zum Ge-
sang, zur erklirenden Geste und zur anschaulichen Pantomime sowie zum Wech-
selgesang zwischen Geistlichen und Chor, zu Dialogen und Szenen, die in deut-
scher Sprache gespielt und mit volkstiimlichen Spiflen untersetzt wurden. Nach-
dem das derbe Schauspiel 1227 durch das Trierer Konzil von der Kirche verboten
wurde, wechselt das Schauspiel vom Sakralraum auf den Marktplatz. Hier fithren
weltliche Schauspieler und Schauspielerinnen Moralititen, also lehrhafte Schau-
spiele, und Mysterienspiele auf.

Die Entstehung des Schauspiels aus der christlichen Imitatio, die Entfesselung
des Spiels aus der Liturgie ist fiir die Wandlung des Mimesis Begriffts von der Antike
zur Neuzeit zentral. Zunichst ahmt der Mensch Gott nach (»Imitatio Christi«) indem
er die von ihm geschaffene Natur im Prinzip der Natur kiinstlerisch nachahmt (»ars
imitatur naturam«). So wird der Kiinstler gottgleich, allerdings ist er nie absoluter
Schopfer, da er von der Natur als Schépfung Gottes begrenzt wird, auch wenn er
diese in der Nachahmung verbessern bzw. vollenden kann. Der Konig ahmt dann
Gott nach, beansprucht, gottgleich, Gottes Stellvertreter auf Erden zu sein. Die
mimetische Rezeption fithrt zur Angleichung des Menschen an Gott, man glaubte
an die direkte Wirkung des Ahnlichwerdens durch die mimetische Rezeption. Im
Ikonoklasmusstreit des 8. und 9. Jahrhunderts ging es um die Ambivalenz dieser
mimetischen Praktiken: Zum einen wurde die damit verbundene Gefahr gesehen,
dass der Rezipient oder die Rezipientin die Darstellung ggf. mehr verehren kénnte
als das Dargestellte bzw. dass Mimesis denselben Wahrheitsanspruch erhebt wie
die abstrakte Gottesidee. Zum anderen wollte man aber nicht darauf verzichten,
die mimetische Rezeption zur Verbreitung der christlichen Lehre zu nutzen. Auf-
grund der grofien Begeisterung des Volkes fiir die sinnlichen Darstellungen konnte

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

die Kirche das Schauspiel in der Offentlichkeit nicht mehr verbieten, so dass die
mimetischen Bilder weltlich wurden. Der Beginn der Neuzeit wird dadurch mar-
kiert, dass sich die Mimesis von religiésen und weltlichen Autorititen zu 16sen be-
ginnt und der Kiinstler oder die Kiinstlerin selbst zur Grundlage seines bzw. ihres
Kunstschaffens wird.

In der Renaissance wurde die Nachahmung der Antike gefordert. Indem man
sich die Antike mimetisch aneignet, indem man die mimetischen Produkte der
Antike rezipiert, die Sprache lernt, die Literatur liest oder die griechischen Tex-
te iibersetzt, ist man zu einem produktiv-kreativen Neuentwurf in der Lage. Auf
Basis der Nachahmung kann etwas Eigenes und Neues entstehen. Auch das Re-
naissancedrama ahmte nach. Die absolutistische Weltordnung wurde, wenn auch
mehr als utopische Gesellschaft und ideale absolutistische Weltordnung denn als
reale auf der Bithne nachgeahmt, so wurde sie affirmiert und zugleich wurde der
hofische Absolutismus propagiert und als beste Herrschaftsform dargestellt. Das
Ganze der Wirklichkeit wurde als fraglos gegebene sinnhafte Ordnung vorgestellt.

In der Aufklirung wurde die mimetische Rezeption als pidagogisches Ziel ge-
setzt. Dem Schauspiel auf dem Theater wurde ein Bildungsauftrag zugewiesen, mit
dem Ziel, Tugenden nachzuahmen und Laster abzulegen, also einen kathartischen
Effekt hervorzurufen. Denn das Theater ruft stirker als die reale Welt eine mime-
tische Reaktion hervor. Durch die affektive Betroffenheit wird die mimetische Re-
aktion im Zuschauer aufgerufen. Der moralische Lernprozess resultiert aus der
rationalen Reflexion der schmerzlichen bzw. angenehmen Gefiihle. Denn Schmerz
und Lust werden in der Ratio als Lohn oder Strafe einer Handlung erkennbar. Die
Hoffnung auf Verinderung wird nicht mehr durch den Glauben garantiert, son-
dern durch die Darstellung eines Modells des realen Lebens, dass der Zuschauer
nachvollziehen soll. Um die Chancen der Identifikation zu erhohen, werden auch
reale biirgerliche Zustinde und menschliche Situationen auf die Bithne gebracht.
Das Theater wird hier zur Sittenschule im Kontext eines biirgerlich tugendhaf-
ten Gesellschaftsmodells, Schiller spricht vom Theater als moralischer Anstalt. Der
Kinstler gewinnt ein neues Selbstverstindnis. In der Genieasthetik ist es nach Kant
die angeborene Gemiitslage, die Einbildungskraft des Kiinstlers, durch die die Na-
tur der Kunst die Regeln gibt.

In der Romantik ist der Kiinstler frei von jedem religiosen oder ideologischen
Zusammenhang und frei davon, das Absolute nachzuahmen. Mimesis ist nun ei-
ne autonome Schépfung. In der Poesie wird nicht mehr das Gottliche nachgeahm,
sondern sie ist dsthetische Erkenntnis an sich, schlief8lich wird das Leben zur Kunst
und jeder Mensch zu einem Kiinstler. Denn jeder Mensch wird als ein freies selbst-
bewusstes Wesen angesehen, das die Welt aus sich selbst heraus erschafft. So wird
die Vorstellung der Nachahmung obsolet. Der Mimesis-Begriff gerit in eine Kri-
se, da kein Vorbild mehr existiert, nach dem sich Mimesis bilden kann. Mimesis
bezeichnet daher nicht linger die Hervorbringung von Sinn gemif} eines Vorbil-

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

259


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

260

Mirka Dickel

des. Der Mensch der Moderne schépft Sinn in Auseinandersetzung mit der Welt.
Mimesis verlagert sich in der Moderne auf die mimetische Rezeption.

Die Subjektivierung hat in der Moderne dazu gefihrt, dass der Bezug zum
Weltganzen verloren gegangen ist. Wie wir diesen zuriickgewinnen kénnen und
auf welche Weise das unsere Wirklichkeit, auch unsere Unterrichtswirklichkeit,
mafigeblich bestimmt, darum geht es im Folgenden. In der Moderne haben sich
verschiedene Theoretiker mit Mimesis befasst, so z.B. Nietzsche, Brecht, Adorno,
Bloch, Foucault, Ricceur, Derrida und Benjamin. Letzterer hat fiir unseren Zusam-
menhang mafgebliche Gedanken formuliert.

Bevor ich auf Benjamin eingehe, ist es hilfreich, noch einmal an das zuvor Ge-
sagte anzukniipfen und drei Dimension von Mimesis zu differenzieren: »ontische
Mimesis«, »ontologische Mimesis« und »Mimesis als darstellende Ausdrucksfunk-
tion« (Mayer 2017: 26). »Ontische Mimesis« orientiert sich an der Erscheinungswei-
se der Dinge. Der Begriff meint die abbildhafte Nachahmung von Naturformen
oder Artefakten. Ontische Mimesis kommt als Nachahmung der natura natura-
ta oder als Nachahmung von Artefakten bei Platon vor. Die ontologische Mimesis
schopft aus dem Urspriinglichen als letzter Instanz der Welt. In der Mimesis geht
es um die Beziehung zu diesem unverfiigbaren Grund, zum Sein. Aristoteles ging
es nicht um die Nachahmung der Natur, sondern um die Nachahmung der Prin-
zipien der Natur, die Nachahmung des Schopferischen, durch welches die Natur
ihre Gestalten hervorbringt. Ein einzelner Gegenstand wurde in der ontologischen
Mimesis gemif der Erfilllung seiner Funktion vervollkommnet, so dass sich die
natura naturans durch die Entsprechung in die kosmische Harmonik integrieren
soll.

In der Romantik war diese »ontologische Mimesis« dann von ganz anderer Art.
Denn Nachahmung fand ihre Regeln nun nicht mehr in der duleren Natur, son-
dern in der inneren Natur des Subjekts. So formuliert Kant in seiner »Kritik der
Urteilkraft«, dass schone Kunst die Kunst des Genies ist. Dieses besitzt eine »an-
geborene Gemiitslage (ingenium), durch welches die Natur der Kunst die Regeln
gibt.« (Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Bd. 181, §46). Ein Vorbild, das in
der Mimesis zur Abbildung kommt, ging im Zuge der Ausgestaltung der subjekti-
vistischen Moderne verloren. Die Gestalt, d.h. das Verhiltnis von Form und Grund
war allein auf das Subjekt bezogen und wurde zur Sache des Geschmacks und des
Gefithlsausdrucks. Mayer (2017: 31) spricht angesichts der fehlenden verpflichten-
den Wirklichkeit von einer schwachen bzw. perspektivischen Ontologie.

Allerdings ist das Verstindnis von Ausdruck als bloR subjektiver und damit be-
liebiger (Gefithls-)ausdruck ohne Bindung an das Weltganze nur typisch fur die
psychologisierende Deutung des Begriffs in der Moderne ab dem 19. Jahrhundert.
Diese psychologisierende Deutung wird »Ausdruck« in seiner urspriinglichen Be-
deutung aber nicht gerecht. Ausdruck meint bis Mitte des 18. Jahrhunderts noch
Darstellung eines nicht-subjektiven metaphysischen Grundes. In der urspriingli-

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

chen Bedeutung ist mimetischer Ausdruck als etwas Innerpsychisches, als eine af-
fektive Modulierung nicht von der mimetischen Darstellung in einer Form loszuls-
sen. Und dieser sich darstellende stimmige Ausdruck muss erst gefunden werden.
Und diese Darstellung zielt auf das Weltganze, so Metscher (2004: 19). Ausdruck
und Darstellung figurieren sich in einem prozessualen Vollzug (Mayer 2017: 32).
Dieser darstellende Vollzug ist als ontologische Mimesis zu verstehen.

Da Mimesis in der Moderne nicht mehr Ausdruck des umfassenden Sinns sein
kann, da der Sinn aus der inneren Natur des Subjekts, nicht aus der dufieren Na-
tur geschopft wird, wird es zur Aufgabe des Rezipienten, den Gegenstinden und
Werken Sinn zu geben. Im Unterschied zu dem absoluten Sinn der Welt, der frii-
her nachgeahmt wurde, geht es nun um einen Sinn, der sich notwendigerweise
fragmentarisch zeigt (vgl. Hiittinger 1994: 86). Es ist nun Aufgabe des Rezipienten,
die Gegenstinde und Werke zu untersuchen, kritisch zu befragen und als sinn-
voll zu begreifen. In dieser Auseinandersetzung des Rezipienten mit seiner Welt
spielt Mimesis eine wesentliche Rolle. Kunst ist der Prototyp eines Werkes, an dem
mimetisch-schépferisch neuer Sinn gebildet werden kann. Mit Hiittinger lisst sich
der Zusammenhang folgendermafien verstehen:

»Die Mimesis geht auf den Rezipienten iiber, der mimetisch-kritisch nachvoll-
ziehend Kunst zu untersuchen und zu hinterfragen hat. Seine Reflexionen, Ge-
danken, Ideen und Schlisse, die er aus dem Ratsel Kunstwerk zieht, werden zu
Sinnpartikeln, die sein weiteres Handeln bestimmen werden. Auf sehr distan-
zierte indirekte Weise handelt der Rezipient mimetisch aus den Konsequenzen,
die er aus seiner Kunstbetrachtung gezogen hat.« (Hiittinger 1994: 86)

»Die Transzendenz ist in Tausende von Fragmenten zerbrochen, die wie Bruch-
stiicke eines Spiegels sind, in denen wir fliichtig noch unser Spiegelbild grei-
fen kénnen, bevor es endgiiltig verschwindet.« [...] Wie in den Fragmenten eines
Hologramms ist in jeder einzelnen Scherbe das gesamte Universum enthalten.
Ein fraktales Objekt zeichnet sich dadurch aus, dass simtliche Informationen,
die dieses Objekt bezeichnen, im kleinsten Einzeldetail einbeschlossen sind.«
(Baudrillard zitiert nach Hiittinger 1994, 88)

»Da das Kunstwerk aber nicht mehr direkte Nachahmung von Sinn ist, sondern in
der Konstellation der Zitate zum Ratsel wird, vollzieht sich der radikale Umbruch
in der Moderne, dass der Rezipient zum eigentlichen Schopfer des Kunstwerkes
wird, der das Ratsel 16sen muss und dabei vielleicht Sinnpartikel finden kann.«
(Hiittinger 1994: 90)

Die Verlagerung der Mimesis vom Kunstwerk auf den Rezipienten ist der Tatsache
geschuldet, dass die Wahrheit nicht mehr im Kunstwerk liegt, sondern im Zuge
der Auseinandersetzung mit dem Kunstwerk erst erschlossen werden muss. Das

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

261


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

262

Mirka Dickel

wird als Ritselcharakter moderner Kunst bezeichnet. Die Frage, wie Kunst ge-
macht werden soll, verschiebt sich hin zu der Frage, was es heif3t, Kunst zu erfahren
(Hiittinger 1994: 87).

Wie im Vollzug der Doppelbewegung von mimetischem Ausdruck und mimeti-
scher Darstellung Mimesis ontologisch genannt werden kann, in dem Sinne, dass
etwas zur Darstellung kommt, das nicht blof3 subjektiv ist, sondern das Weltganze
im Sinn hat, lisst sich mit Walter Benjamin verstehen. Fiir das Verstindnis der
Mimesis als modernem Phinomen kommt Walter Benjamins programmatischer
Mimesisaufsatz »Lehre vom Ahnlichen« (Benjamin 1933) sowie der revidierten Fas-
sung »Uber das mimetische Vermégen« (Benjamin 1933a) maflgebliche Bedeutung
zu. Nach Benjamin ist Mimesis entscheidend fiir den Menschen tiberhaupt:

»Die allerhdchste Fahigkeit im Produzieren von Ahnlichkeiten hat der Mensch. Ja
vielleicht gibt es keine seiner hoheren Funktionen, die nicht entscheidend durch
mimetisches Vermdgen mitbestimmt ist.« (Benjamin 1933: 204)

Nun geht Benjamin davon aus, dass das mimetische Vermogen im Laufe der Zeit
nicht abgestorben ist, sondern, dass es sich gewandelt hat. In der fernen Vergan-
genheit bezog sich das mimetische Vermogen auf den Mikro- und den Makrokos-
mos, d.h. auf das Universum und die Umwelt des Menschen als verkleinertes Ab-
bild des Universums. Es zeigte sich in den magischen Praktiken, den Tinzen und
kultischen Veranstaltungen der alten Volker, die damit die Rhythmen der Natur
aufnahmen und auf diese Weise einer vorhandenen sinnlichen Ahnlichkeit durch
Nachahmung der Rhythmen der Natur eine Gestalt gaben. Die Ahnlichkeit, die der
Mensch mit dem Mikro- und Makrokosmos hat, konnte der mimetisch begabte
Urmensch noch sehen. Er brachte diese Ahnlichkeit auch zur Darstellung, da diese
Anihnlichung ihm das Uberleben erméglichte.

Mimetisches Vermdgen zeigt sich z.B. auch beim Regentanz, der in dieser Hin-
sicht nicht als Nachahmung, sondern als Vorahmung verstanden werden kann. Auf
diesem Wege sollte die Natur dazu gebracht werden, sich dem Wunsch der Men-
schen anzuihneln. Zwar hatte das mimetische Vermdogen seit jeher einen Einfluss
auf die Sprache, so hatte die Sprache zur Zeit ihrer Entstehung onomatopoetische,
lautmalerische Qualitit. Und das Mimetische ist auch in der Schrift enthalten, so
wiesen die urspriinglichen Zeichen, Runen und Buchstaben Ahnlichkeiten zu der
Bedeutung auf. Und schliefilich gibt es auch Korrespondenzen zwischen Geschrie-
benem und Gesprochenem.

Heutzutage ist die Ahnlichkeit zwischen Makro- und Mikrokosmos und dem
Menschen nicht mehr offensichtlich. Diese Ahnlichkeit ist aber nicht verschwun-
den, sondern sie ist uns nur »unsinnlich«, d.h. unbewusst geworden. Sie tritt heu-
te auf andere Weise in Erscheinung, transformiert, nimlich in der Sprache: »Die
Schrift ist so, neben der Sprache, ein Archiv unsinnlicher Ahnlichkeiten, unsinn-
licher Korrespondenzen geworden« (Benjamin 1933: 208). Das mimetische Vermo-

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

gen ist im Laufe der Jahrtausende in Sprache und Schrift ibergegangen. Wir lesen
nun nicht mehr aus Sternen und Eingeweiden, wir lesen Sprache und Schrift. Die
magische Dimension der Welt hat sich in Sprache und Schrift niedergeschlagen.
Im sinnstiftenden Lesen ist uns diese magische Dimension der Welt nach wie vor
zugidnglich. Wir haben immer noch eine mimetische Gabe, allerdings hat sich un-
sere Gabe, Ahnlichkeiten zu sehen, transformiert. Durch ein angemessenes Tempo
konnen wir uns darum bemiihen, unser Lesen von Gegenstinden dem Zeitmafd
anzupassen, in dem Ahnlichkeiten fiir fliichtige Momente erkennbar werden.

»Dergestalt wire die Sprache die hochste Verwendung des mimetischen Vermo-
gens: ein Medium, in das ohne Rest die fritheren Merkfahigkeiten fiir das Ahnli-
che so eingegangen sind, dass nun sie das Medium darstellt, in dem sich die Din-
ge nicht mehr direkt wie frither in dem Geist des Sehers oder Priesters, sondern
in ihren Essenzen, fliichtigsten und feinsten Substanzen, ja Aromen begegnen
und zueinander in Beziehung treten. Mit anderen Worten: Schrift und Sprache
sind es, an die die Hellsicht ihre alten Krafte im Laufe der Geschichte abgetreten
hat.« (Benjamin 1933: 209)

Auch andere Formen der Kommunikation, Gestik, Mimik, Symbole oder auch Arte-
fakte basieren in ihren Bezeichnungen auf Mimesis und besitzen eine »unsinnliche
Ahnlichkeit«. Das dem Menschen eigene nachahmende Verhalten findet sich in al-
len kulturellen Werken auch der Kunst wieder. Etwas wird dargestellt und in den
Nachahmungen vergegenwirtigt. (vgl. Mayer 2017: 23)

Daher kann man auch davon sprechen, dass unsere Gesten, unsere Mimik,
die kulturellen Gegenstinde und Werke der Kunst durch Potentialitit, einen sinn-
erzeugenden Uberschuss auszeichnen. Nur wenn wir profan mit ihnen umgehen,
konnen wir sie einordnen und klassifizieren. Sobald wir auf ihre »magische« Di-
mension aufmerksam sind, werden wir mit ihnen nie fertig, sondern kénnen im-
mer wieder tieferliegende Schichten der Bedeutung freilegen.

Die Sprache hat eine erkennende Kraft. In Sprache geben wir nicht nur Infor-
mationen weiter, sondern durch Sprache stellen wir etwas dar. Sprache ist daher
nicht als Transportmittel von Inhalten zu sehen, sondern als »Medium« bzw. als
»Archiv« der unsinnlichen Ahnlichkeiten. »Sie teilt das ihr entsprechende geisti-
ge Wesen mit. Es ist fundamental zu wissen, dass dieses geistige Wesen sich in
der Sprache mitteilt und nicht durch die Sprache.« (Benjamin 1933a: 142). Diesen
medialen Charakter der Sprache gilt es ernst zu nehmen.

Die Erkenntnisse werden zwar durch das einzelne Subjekt hervorgebracht, aber
sie entspringt nicht einfach in ihm durch Kreativitit, sondern sie entspringen sei-
nem mimetischen Vermogen.

Der Mimesisbegriff ist bei Benjamin eng mit seiner Erfahrungs- und Wahr-
nehmungstheorie, seiner Sprach- und Geschichtsphilosophie sowie mit dem Meta-
physisch-Theologischen verschrinkt. Um die volle Tragweite zu ermessen, bedarf

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

263


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

264

Mirka Dickel

es eines Einblicks in das gesamte Theoriegebiude Benjamins (vgl. Choi 1997: 31).
Durch die Aktualisierung des Mimesis-Begriffs wird die Tradition, in der instru-
mentellen Vernunft, dem zweckrationalen Denken, die hervorragende Qualitit der
Erkenntnis zu sehen, die sich seit der Aufklirung mit Macht durchgesetzt hat und
auch fiir die Moderne bestimmend ist, kritisierbar.

Mimesis und didaktisches Ethos

Was heifdt das nun fiir das Lehren? Unterrichtliches Handeln trigt nicht schon ei-
nen Ethos, einen Wertmaf3stab fir das geforderte rechte Lehren in sich. Wir miis-
sen also itberlegen, was dem didaktischen Handeln an ethisch gebotener Orien-
tierung und Legitimation vorgelagert ist. Die hier anvisierten der Didaktik vor-
gelagerten Orientierungen und Legitimationen fiir das gute Lehrhandeln sind die
Dynamiken der Mimesis. Mimesis lisst sich nicht in dem naiven Verstindnis von
»Nachahmung« didaktisch in Anschlag bringen. Wenn wir aber Mimesis mit Benja-
min hinsichtlich ihrer sprachphilosophischen Ausprigung in der Moderne verste-
hen, so finden wir angesichts des erfahrungskonstituierenden mimetischen Pro-
zesses eine Orientierung fiir didaktisches Handeln. Diese Orientierung wird aber
nicht ein fir allemal als starres Korsett gefunden, sondern sie figuriert sich im Leh-
ren immer wieder neu, indem wir »das, was notwendig ist«, tun, um dem mime-
tischen Ausdruck zur Darstellung zu verhelfen.

Im Folgenden stelle ich dar, welche Implikationen das Mimesis-Konzept fiir
die Ausbildung eines geographiedidaktischen Ethos hat, eines sittlichen Mastabs,
an dem sich das rechte didaktische Handeln orientieren kann. Ich kniipfe an der
Grundiiberlegung der Operativen Didaktik von Klaus Prange (1986, 2010, 2012) an.
Nach Prange ist das Zeigen die Grundoperation des Unterrichtens. Mit der Grund-
operation des Zeigens sind drei Forderungen, Verstindlichkeit, Zumutbarkeit, An-
gemessenbheit, als normative Maf3stibe verbunden:

1) Verstandlichkeit: Es gilt etwas so zu zeigen, dass es »klar und deutlich aufge-
fasst, nachvollzogen und wiederholt werden kann« (Prange 2013:132), 2) Zumutbar-
keit: Was gezeigt wird, muss zumutbar sein. »Mit dem Maf3stab der Zumutbarkeit
beriicksichtigen wir die Lage, das Alter, die Fassungskraft, die Voraussetzungen
der Schiiler« (Prange 2013: 133), 3) Angemessenheit »Was immer wir zeigen, sollte
etwas sein, womit die Lernenden etwas anfangen kénnen, und zwar nicht nur im
Moment, sondern vor allem fiir die nichsten Lernschritte und tiberhaupt fir die
Zukunft.« (Prange 2013: 135)

Im Folgenden geht es mir darum, darauf hinzuweisen, dass die didaktische
Grundoperation des Zeigens durch den mimetischen Prozess wirksam wird. Das
lehrende Zeigen wird idealerweise so ausgeiibt, dass das Lernen der Schiiler und
Schiilerinnen bestmoglich unterstiitzt wird. In diesem Sinne wird Unterricht als

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

ein sich figurierender »Gestalt«prozess begriffen, als eine Verschrinkung zweier
zeitlich aufeinander abgestimmter, verzeitigter Vollziige, des formgebenden Leh-
rens und des form(er-)findenden Lernens. Die Virtualitit des Ineinandergreifens
der beiden Vollziige wird mimetisch wirksam durch eine Doppelbewegung von
passiver Ahnlichkeitswahrnehmung und aktiver Mimesisgabe. Zwar kann ich der-
zeit noch keine empirische Untersuchung vorlegen. Da die Prozesse der mimeti-
schen Subjektivierung nicht direkt beobachtet werden konnen, greifen rein logo-
zentrische empirische Analysemethoden zu kurz. Allerdings mochte ich mich der
mimetischen Dynamik des Unterrichts nihern, indem ich verdeutliche, dass das
lehrseitige Zeigen in den Modi »etwas zeigen, »sich zeigenc, »sich als Zeigender
zeigen« ein lernseitiges Sichtbarwerden bzw. Erkennen erméglicht. So wird das
lehrseitige Zeigen in seiner mimetischen phinomenologischen Qualitit erkenn-
bar.

Etwas zeigen

Im Unterricht zeigen wir den Schillerinnen und Schiilern einen unterrichtlichen
Gegenstand. Im Prozess der mimetischen Aneignung wird der unterrichtliche Ge-
genstand nun nicht in bekannte Muster und Routinen eingeordnet, sondern er
wird erkennbar als ein Gegenstand, der noch nicht vollstindig erfasst wurde, der
uns zum Fragen und Verstehen dringt. Das im Hinblick auf den unterrichtlichen
Gegenstand zu Erforschende ldsst sich in konkreten Fragen im Zuge der Begeg-
nung zwischen Schiilerinnen und Schiilern und unterrichtlichem Gegenstand grei-
fen. In dieser forschenden Auseinandersetzung mit dem Gegenstand zeigt sich,
dass ein Gegenstand keine feststehende Bedeutung hat, sondern dass fiir uns im-
mer neue Facetten aufscheinen konnen, sofern es gelingt, uns fiir seine Potentiali-
tit offen zu halten. Gleichwohl ist der Gegenstand nicht beliebig zu interpretieren.
Denn dadurch, dass wir den Gegenstand als Beispiel fiir eine geographische Er-
kenntnis in Szene setzen, lisst sich nach mehrfachem Drehen und Wenden des
Gegenstandes objektive Erkenntnis, ein fachlicher Kern bzw. eine fachliche Ein-
sicht gewinnen. Damit ist keine Objektivitit im essentialistischen Sinne gemeint.
Gemeint ist eine phinomenologische Objektivitit, die sich im Prozess der Aus-
einandersetzung und im Hinblick auf die Gewordenheit der Fachlichkeit als das
Bestindige, Unwandelbare des Gegenstandes herausgebildet hat.

Die Arbeit am exemplarischen Gegenstand verhindert, dass wir uns in Abstrak-
tionen und Diskursen verlieren. Es ist das ganz konkrete Beispiel, das uns bewegt,
auf das hin wir lehren, indem wir es unsere mimetische Kraft in der Doppelbe-
wegung von Wahrnehmung und Darstellung zur Darstellung bringen. Dabei muss
das Beispiel nicht als materieller Gegenstand vorliegen. Das Beispiel kann auch in
einer sprachlichen oder visuellen Form gegeben sein.

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

265


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

266

Mirka Dickel

Wie kénnen wir die Bedingungen dafiir schaffen, dass das mimetische Ver-
mogen Erkenntnisse gewinnen lisst? Das mimetische Vermogen ldsst sich durch
Kontemplation freisetzen, durch wiederholte Versenkung in den Gegenstand, nicht
durch bloRe Einfiithlung oder durch intellektuelle Anschauung. In der Einfithlung
projiziert der Mensch sein eigenes subjektives Gefithl auf den Gegenstand, statt
auf sein mimetisches Vermogen aufmerksam zu sein, darauf, dass etwas iiber den
Gegenstand sichtbar wird. Und in der intellektuellen Anschauung, bei der das Wort
das Wesen der Sache ist, projiziert der Mensch kollektiv geteilte sprachliche Kon-
ventionen auf den Gegenstand mit dem Ergebnis, dass das, was der Gegenstand
von sich aus ist, nicht sichtbar wird. Beides, »Abstraktion« und »Geschwitz«, kon-
nen das Bewusstwerden der mimetischen Kraft der Sprache verhindern.

In der Kontemplation geht es darum, sich dem Gegenstand immer wieder zu
nihern und sich von ihm ansprechen zu lassen. Kontemplation hat einen passi-
ven und einen aktiven Pol. Waldenfels (2001) hat das als paradoxe Struktur der
Erfahrung bezeichnet: Der eine Pol ist das Pathos, wir werden durch etwas affek-
tiv berithrt und angesprochen. Der zweite Pol ist die Antwort, wir antworten auf
das, wovon wir getroffen wurden. Allerdings ist die Antwort nicht die Widerspie-
gelung, das Abbild dessen, wovon wir getroffen wurden. Vielmehr klafft zwischen
Pathos und Response eine Liicke. In dieser Diastase wird das, worauf wir antwor-
ten iiberhaupt erst hervorgebracht. In dieser Diastase findet Bildung als Selbstbil-
dung statt, Zeit und Raum bilden sich neu. Das sich immer wieder kontemplative
Beziehen auf den Gegenstand hat seinen eigenen Rhythmus und seine ihm eige-
ne Zeitlichkeit. In diesem durch Kontemplation méglich werdenden mimetischen
Prozess wird der Sinn des Beispiels in sprachlichen Sinn iibersetzt. Die Versprach-
lichung ist abhingig von der Art- und (Erfahrungs-)weise, in der der Gegenstand
sich uns zeigt, also davon, welche Erfahrungen wir zuvor schon gemacht haben
und wie sich diese in unserem sprachlichen Bewusstsein niedergeschlagen haben.

Sich zeigen

Nun geht es auch darum, dass wir Lehrerinnen und Lehrer uns zeigen, in der Art
und Weise, wie wir uns fir den Verstehensprozess offen halten und wie wir uns
darauf verstehen, das Gesprich der Schiilerinnen und Schiiler iiber den Gegen-
stand am Laufen zu halten, auf dass sich Erkenntnis generiert. Wir zeigen uns,
indem wir uns den Schiilerinnen und Schiilern mit der mimetischen Kraft des In-
neren Ohres zuwenden. Mit »Innerem Ohr« ist gemeint, dass wir nicht nur horen,
was jemand auf der Sach- oder Informationsebene sagt, sondern dass wir auf eine
Weise hinhoren, dass wir verstehen kénnen, was ein Schiiler oder eine Schiilerin
meint, indem er oder sie etwas sagt (Dickel 2020; 2020a). Wir zeigen uns auch in
unserem grofien Bemithen, der Schiilerschaft dazu zu verhelfen, die echten Fra-
gen, die sie an das Beispiel haben, sprachlich zu greifen. Denn wenn das Beispiel

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

im Begriff ist, auf neue Weise sichtbar zu werden, ist die Sprache fiir die neuen
Bedeutungen des unterrichtlichen Gegenstandes noch nicht vorhanden. Andern-
falls wire das Beispiel schon kategorisiert und eingeordnet und stiinde gar nicht
mehr in Frage. So kdnnen wir zeigen, dass ein reicher und fachlich differenzierter
Sprachschatz die Voraussetzung dafiir ist, dem Beispiel auf eine Weise beizukom-
men, auf die Fragwiirdigkeiten und Erkenntnisse formuliert werden kénnen. Um
mit der mimetischen Kraft des Inneren Ohr verstehen zu konnen und auf rechte
Weise die sprachliche Darstellung der Schiilerinnen und Schiiler zu unterstiitzen,
ist es notwendig, dass wir uns in unserem Fach sehr gut auskennen und selbst in
der forschenden Hervorbringung von neuen Bedeutungen fachlicher Gegenstinde
geiibt sind. Diese bestenfalls im Studium eingeiibte forschende Praxis legen wir als
Haltung im Unterricht an den Tag. So kann es gelingen, auch fir das Unplanba-
re und Unvorhersehbare, fiir Uberraschungen im Gesprich mit den Schiilerinnen
und Schiilern empfinglich zu bleiben.

Lehrpersonen zeigen also, wie sie auf ganz eigensinnige Art und Weise ge-
meinsam mit der Lerngruppe auf einen fachlichen Gegenstand bezogen sind. Sie
zeigen, wie sie die Beziehung mit der Lerngruppe gestalten und wie es gelingt, im
Gesprich mit den Schiilerinnen und Schiilern den gemeinsamen Blick immer wie-
der auf den unterrichtlichen Gegenstand zu richten und sich und die Gruppe fiir
das Neue, das vom unterrichtlichen Beispiel ausgeht, zu 6ffnen. Indem eine Lehr-
person dies zeigt, wird paradigmatisch erfahrbar, wie sie als Mensch in dieser Welt
ist, bzw. wie sie als Mensch in der doppelten Bezogenheit auf die (Gegenstinde der)
Welt und auf die Mitmenschen diese Offenheit fiir das Unkalkulierbare, Unvorher-
sehbare, Unplanbare kultiviert und wie sie diese Offenheit immer wieder mit einer
begrifflichen Reflexion iiber den in Frage stehenden Gegenstand verschrinkt und
diesen Prozess zu ganz konkreten Ergebnissen fithrt.

Sich als Zeigender zeigen

Die Art und Weise, wie uns der mimetische Prozess den Gegenstand im wiederhol-
ten Zugehen auf ihn, in immer neuen Facetten erkennbar wird, hat seinen eigenen
Rhythmus, einen Anfang, einen Hauptteil und ein (vorliufiges) Ende. Dieser spie-
gelt sich im Takt der Vermittlung, fiir den die Lehrperson mit zunehmender Erfah-
rung ein immer besseres Gespiir ausbildet. An der inneren Zeitlichkeit der erfah-
rungskonstituierenden Mimesis der Lernenden ist das Zeigehandeln des Lehren-
den, das in unterschiedlichen Phasen des Unterrichts ganz unterschiedliche For-
men annimmt (vgl. Prange 1986), auszurichten. Unterbrechungen im Unterrichts-
ablauf erméglichen Abstandnahme und Reflexion. Gemeint ist hier die Reflexion
iiber den Lernprozess als Erfahrungsprozess, in dessen Vollzug das Beispiel selbst
Form gewinnt. Hier gilt es auch zu zeigen, was unser Zeigen motiviert hat, welche
Momente uns geleitet haben, den Lernprozess auf gute Weise zu lenken. Indem wir

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

267


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

268

Mirka Dickel

so reflektieren, zeigen wir uns als Zeigende. Es geht in dieser Reflexion nicht blof3
darum, zu reflektieren, dass Erkenntnisse immer von Methoden, Medien und Vor-
wissen abhingen — das wird vielfach im Unterricht schon metareflexiv eingeholt.
Vielmehr meine ich eine Reflexion des Zusammenhangs von Lernen, Erfahrung
und Erkenntnis: Wie sind wir zu neuem Wissen in der Begegnung mit dem Bei-
spiel gekommen, welche Bedeutung kommen dem exemplarischen Arbeiten, der
Beachtung von Rhythmus und Zeitlichkeit, der Empfinglichkeit und Offenheit, der
Sprachlichkeit zu? Wie wurde der Lernprozess von der Lehrperson sinnvollerweise
gelenkt, so dass etwas Neues sichtbar werden konnte?

Schlieflich geht es darum, dass wir uns als Zeigende reflektieren und dass wir
diese Selbstreflexion den Schiilerinnen und Schiilern in geeigneter Form zeigen.
Das mimetische Horen mit dem Inneren Ohr ist nicht nur auf den Prozess zwi-
schen Schiilerschaft und Gegenstand gerichtet, sondern auch auf den Prozess, wie
ich als Lehrperson diesen Prozess initiiere und am Laufen halte. Auch im Hinhéren
auf mich selbst stellen sich Unstimmigkeiten, Irritationen, Fragen ein. Diese gilt
es ernst zu nehmen und das eigene Tun daraufhin zu reflektieren. Diese Fragen
lassen sich als Gesprich im eigenen Inneren, in der Selbstreflexion bewegen. Alter-
nativ lassen sich diese Fragen auch im Gesprich mit einer Kollegin, einem Kollegen
bewegen, mit jemandem, der bereit ist, mir so zuzuhéren, dass ich in diesem Ge-
sprich eine Antwort auf meine Fragen bekomme, in der Weise, dass ich eine neue
Idee fiir die Gestaltung der Unterrichtssituation bekomme.

Schlusshemerkung

Zwischen der Art und Weise, wie von Seiten der Kompetenzorientierung und empi-
rischen Psychologie iiber das gesprochen wird, was Lehren sein soll und dem, was
Lehrerinnen und Lehrer tatsichlich und sinnvollerweise immer schon tun, wenn
sie wirksam sind und Lernen erméglichen, klafft eine grofRe Liicke. Zwar bleibt
immer eine Liicke zwischen Theorie und Praxis, in dem Sinne, dass wir Praxis nie
deckungsgleich in (Theorie-)Sprache abbilden konnen. Allerdings kénnen wir uns
darum bemiihen, eine Sprache zu finden, die der Praxis moglichst gerecht wird.
Und es gibt eine Form der Theorie, die dem, was Lehren ist, was von Lehrerinnen
und Lehrern als ihre Aufgabe verstanden wird, besser gerecht wird. Es ist Anliegen
dieses Beitrags, so eine Theoriesprache aus den Gefilden der anthropologischen
Philosophie, konkret der Mimesistheorie, fiir das Verstindnis des Lehrens stark
zu machen. Mit dieser Theoriesprache ldsst sich ein Bewusstsein dafiir zuriickge-
winnen, dass sich der Maf3stab fiir das Lehren nicht losgelost vom konkreten Tun,
nicht auflerhalb der je spezifischen Lehrsituation finden lassen. Wir miissen uns
auf die Praxis selbst einlassen, um ihren eigensinnigen Maf3stab zu begreifen. Da-
mit binde ich das, was Lehren im eigentlichen Sinne ist, an die Subjekte zuriick,

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

an ihr eigensinniges Gespiir fir das je sinnvolle Handeln. Allerdings lassen sich
MafRstibe fiir das richtige Lehrhandeln auch nicht in den Subjekten selbst finden,
in dem Sinne, dass das richtige Handeln blof} subjektiv und damit beliebig ist.
Das Gespiir fiir das richtige Handeln muss zwar von jedem Lehrer, jeder Lehrerin
selbst entwickelt werden, es orientiert sich aber nicht an inneren Befindlichkeiten,
sondern an dem erfahrungskonstituierenden mimetischen Prozess im Kontext des
Zeigens als normative didaktische Grundoperation.

Literatur

Balke, Friedrich (2018): Mimesis. Zur Einfithrung. Hamburg.

Benjamin, Walter (1933): Lehre vom Ahnlichen, GS 1, 1, Suhrkamp: Frankfurt a.M.,
1985.

Benjamin, Walter (1933a): Uber das mimetische Vermégen, GS 11, 1, Suhrkamp:
Frankfurt a.M., 1985.

Choi, Seong Man (1996): Mimesis und historische Erfahrung. Untersuchung zur
Mimesistheorie Walter Benjamins. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Dickel, Mirka (2020): »Héren mit dem inneren Ohr. Lehrerbildung als lebendiges
Gesprichg, in: Michael Hemmer/Ann-Kathrin Lindau/Carina Peter/Gabriele
Schriifer (Hg.) Auf den/die Geographie/lehrer/in kommt es an!? Lehrer/innen-
professionalitit und Lehrer/innenbildung im Fokus von Theorie, Empirie und
Praxis. Minster, S. 223-236.

Dickel, Mirka (2020): »Transformative Lehrerbildung. »Héren konnen, heif3t ver-
stehen konnen« « in: Daniel Loffelmann/Mario Ziegler (Hg.) Unterricht im Zei-
chen von Wahrnehmung und Darstellung. Philosophische Anstiftungen zu ei-
ner unzeitgemiflen Didaktik. Freiburg. S. 190—206.

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (2003): Mimetische Weltzuginge. Soziales Han-
deln - Rituale und Spiele - dsthetische Produktionen. Stuttgart: Kohlhammer.

Helmer, Karl/Herchert, Gaby (2004): »Vorbild und Beispiel«, in: Dietrich Benner/
Jiirgen Olkers (Hg.) Historisches Worterbuch der Pidagogik. Studienausgabe.
Weinheim und Basel, S. 1108-1114.

Hufnagel, Erwin (1993): Pidagogische Vorbildtheorien. Prolegomina zu einer pid-
agogischen Imagologie. Wiirzburg.

Hiittinger, Stefanie (1994): Der Tod der Mimesis als Ontologie und ihre Verlagerung
zur mimetischen Rezeption. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Metscher, Thomas (2004): Mimesis. Bielefeld. (1. Auflage 2001)

Mayer, Hartmut (2017): Mimesis und moderne Architektur. Eine architekturtheo-
retische Neubewertung. Bielefeld.

Prange, Klaus (1986): Bauformen des Unterrichts. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops

269


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

270

Mirka Dickel

Prange, Klaus (2010): Die Ethik der Pidagogik. Zur Normativitit erzieherischen
Handelns. Paderborn: Schoningh.

Prange, Klaus (2012): Die Zeigestruktur der Erziehung. Grundriss der Operativen
Pidagogik. Paderborn: Schéningh (erstmals erschienen: 2005).

Prange, Klaus (2013): »Pidagogisches Ethos«, in: Micha Brumlik/Stephan Ellinger/
Oliver Hechler/Klaus Prange (Hg.) Theorie der praktischen Pidagogik. Grund-
lagen erzieherischen Sehens, Denkens und Handelns. Stuttgart: Kohlhammer,
S. 117-170.

Prange, Klaus (2017): Zeigen — Lernen - Erziehen. Herausgegeben von Karsten
Klenkes. Gera: edition Paideia.

Waldenfels, Bernhard (2002): Bruchlinien der Erfahrung. Phinomenologie, Psy-
choanalyse, Phinomenotechnik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wulf, Christoph (2014): »Mimesis«, in: Wulf Christoph/Jorg Zirfas (Hg.) Handbuch
Pidagogische Anthropologie. Wiesbaden, S. 247-258.

- am 13.02.2026, 10:55:56. Ops


https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

