
Vorbildlich unterrichten.

Mimesis und geographiedidaktisches Ethos

Mirka Dickel

Die Form der unterrichtlichenWissensvermittlung, die in diesem Text zur Darstel-

lung kommt, wird durch die gängigen wissenschaftlichen Perspektiven auf Un-

terricht nicht erfasst. Gleichwohl haben wir alle Erfahrungen damit. Es geht im

Folgenden darum, ein Verständnis dafür zu öffnen, was es heißt, dass eine Leh-

rerin oder ein Lehrer Vorbild für Schülerinnen und Schüler ist und wie wir ver-

stehen können, dass über dieses Vorbildsein Wissen vermittelt wird. Als Vorbild

vermittelt die Lehrperson ein praktisches Wissen. Dieses praktische Wissen ist ein

schweigendesWissen, weil es unausgesprochen im Unterricht seinen Platz hat. Im

Unterricht wird es zwar anschaulich, bleibt aber stumm. Das schweigende Wissen

wird nicht sprachlich zum Ausdruck gebracht, sondern darüber, dass das Können

der Lehrperson praktisch wird, indem sie praktiziert. Das schweigende Wissen

darf aber nicht dahingehend missverstanden werden, dass die Lehrperson ihren

Schülerinnen und Schülern bewusst etwas verschweigt, vielleicht mit dem Ziel der

Manipulation oder Indoktrination. Vielmehr ist es so, dass das, was die Lehrperson

im praktischen Tun zeigt, sprachlich gar nicht einfach so darstellbar ist. Gleichwohl

ist es wichtig, sich darüber zu verständigen, woran sich die Lehrperson orientieren

kann, damit das Unterrichten bestmöglich auf das Lernen der Schülerinnen und

Schüler hinwirken kann.

Im Folgenden beschreiten wir einen Denkweg, um uns diesem schweigenden

Wissen der Lehrperson in der Reflexion begrifflich zu nähern. Anliegen dieses Bei-

trags ist es, das reflexiv einzuholen, was sich im Tun der Lehrperson selber zeigt,

was sich im Lehren selbst, anschaulich vermittelt, was sich aber nicht direkt aus-

sprechen, nicht einfach explizieren lässt.Meine Gedanken entwickele ich von einer

pädagogisch-anthropologischen bzw. pädagogisch-humanistischen Position aus.

In diesem Sinne meint Lehren ein Tun, in dem eine künstlerische Praxis (Lehr-

kunst) und eine kritisch-reflexive Praxis miteinander vermittelt sind. Außerdem

gehen wir in dieser Position selbstverständlich von der Anerkennung der pädago-

gischen Differenz aus, d.h. der Anerkennung des Hiatus, des Bruchs zwischen dem

Lehren und dem Lernen. Dies bedeutet, dass es sich beim Lehren und Lernen um

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


250 Mirka Dickel

zwei Operationen handelt: Weder geht das Lernen linear-kausal aus dem Lehren

hervor, noch ist das Lehren linear-kausal auf das Lernen hingeordnet.

Ich war Mitte zwanzig, als ich erstmals auf ein anthropologisches Prinzip auf-

merksam wurde, dass uns etwas zum Vorbild wird, an dem wir uns dann ent-

wickeln. Dieses anthropologische Prinzip – so verstand ich erst viel später – lässt

sich als »Mimesis« bezeichnen. Wie damals staune ich auch heute nach wie vor

darüber, wie sehr die Art und Weise, wie ich heute bin, wie ich handele, fühle und

spreche, dadurch geprägt ist, wie für mich bedeutsame Menschen handeln, fühlen

und sprechen. Damit meine ich meine Eltern und Großeltern. Damit meine ich

aber auch enge Freunde und Freundinnen sowie Menschen, die für mich im Laufe

meines Lebens bedeutsam wurden. Auch in den unterschiedlichen Phasen meiner

Ausbildung zur Gymnasiallehrerin für die Fächer Deutsch, Englisch und Geogra-

phie orientierte ich mich unwillkürlich, d.h. ohne es willentlich zu beabsichtigen

oder bewusst zu entscheiden, an Lehrerinnen und Lehrern, die mich angingen, die

mir etwas zu sagen hatten.

Etwas in mir begehrte, diesen Menschen ähnlich zu werden, mir diese Men-

schen vertraut zu machen. Dabei ahmte ich sie nicht bloß in einem oberflächli-

chen Sinne nach, z.B. die Art und Weise, wie sie sich kleideten oder wie sie den

Unterrichtsgang strukturierten. Nachahmung in dem hier angesprochenen imi-

tativ-reproduktiven Sinne wäre Mimikry, nicht Mimesis. Vielmehr war es meiner

Erfahrung nach so, als würde etwas unterhalb meiner Bewusstseinsschwelle an-

gesprochen, als Werte, die ich an ihnen erlebte, in mir Gestalt annehmen. In der

Art und Weise, wie sie sich gaben, schien etwas von ihrem So-Sein als Menschen

auf, wurde von mir aufgenommen, figurierte sich auf wundersame Weise in mei-

nem Innern und schlug sich in meinem Handeln nieder. Auf diese Weise ähnelte

ich mich ihnen mimetisch an. Indem sich etwas von dem, was ich bei ihnen sah,

in mir formierte, arbeitete sich mein innerer Körper langsam um, so dass mein

Leib zunehmend empfindsamer, empfänglicher wurde. Das hatte zur Folge, dass

ich sensibler wurde und es mir mit der Zeit gelang, herausfordernde Unterrichts-

situationen mit immer mehr »Fingerspitzengefühl« zu beantworten.

Dass ich etwas, was ich im Außen sah, nachahmte, heißt also nicht, dass ich

jemanden mit Vorsatz kopierte, in dem Sinne als spielte ich bloß, jemand anderer

zu sein. Vielmehr ahmte ich auf eine Weise nach, die mir zugleich meine innere

Freiheit ließ, ja die mich zunehmend freier werden ließ. Im Zuge der Nachahmung

weitete sich meine Lebenswelt, so dass mir nach und nach neue Handlungs- und

Erfahrungsweisen zugänglich wurden. Statt von Nachahmung zu sprechen, bietet

sich daher vielleicht eher der Begriff der schöpferisch-kreativen Anverwandlung

an. Nach wie vor fühle ich mich heute in manchen Situationen berührt und an-

gesprochen. Diese Offenheit in der Begegnung für etwas, das mich treffen und

affizieren kann, setzt mein Lernen auch heute immer wieder in Gang.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 251

All dies wäre nicht der Rede wert, wenn meine Erfahrungen bloß persönlicher

Natur wären. Tatsächlich ist der mimetische Prozess Teil der menschlichen Er-

fahrung und damit eine anthropologische Konstante. Walter Benjamin bezeichnet

Mimesis als »anthropologischen Kern« (Benjamin 1933). Thomas Metscher (2004:

9) spricht von Mimesis als dem Grundcharakteristikummenschlicher Lebenstätig-

keit, und damit ist Mimesis Existential, »conditio humana«. Nach Metscher ist das

mimetische Verhalten

»das Grundcharakteristikum seiner [d.h. des Menschen, Anm. MD] Lebenstätig-

keit, ontologicum par excellence, ist es die Form der Adaption an gegebene Seins-

verhältnisse, die allererst das Überleben sichert, ist […] die elementare Bedin-

gung kultureller Bildung, nämlich der Kraftentfaltung des menschlichen Sub-

jekts.« (Metscher 2004: 9)

Über Mimesis sichert der Mensch sein Überleben. Schon Aristoteles ging davon

aus, dass der Mensch in besonderem Maße zur Nachahmung befähigt ist, dass

sich eine Fähigkeit zu mimetischem Verhalten von Kindheit an zeigt und dass der

Mensch sich dadurch von den übrigen Lebewesen unterscheidet (vgl. Wulf 2014:

247).

»Denn sowohl das Nachahmen (mimeisthai) selbst ist dem Menschen angebo-

ren – es zeigt sich von Kindheit an, und der Mensch unterscheidet sich dadurch

von den übrigen Lebewesen, dass er in besonderem Maße zur Nachahmung be-

fähigt ist und seine ersten Kenntnisse durch Nachahmung erwirbt- als auch die

Freude (chairein), die jederman an Nachahmungen hat.« (Aristoteles nach Wulf

2014, 247)

Wie die Erfahrungen eines jeden Menschen, so sind auch die Erfahrungen von

Lehrerinnen und Lehrern, von Schülerinnen und Schülern und sogar die Erfah-

rungen der weisen Lehrmeister durch mimetisches Vermögen konstituiert. Schon

Nietzsche wies darauf hin, so veranschaulicht er den Gedanken in seinem Schwel-

lengedicht »Über meiner Haustüre«:

»Ich wohne in meinem eigenen Haus, hab niemandem nie nichts nachgemacht

Und – lachte noch jeden Meister aus, Der nicht sich selber ausgelacht.« (FW 7,

nach Balke 2018: 9)

Nietzsche verdeutlicht, dass ein »Meister, der sich auf seine Werkherrschaft etwas

einbildet, [ausgelacht] gehört […]. Zur Meisterschaft gehört gerade die Fähigkeit,

die angemaßte Originalität der eigenen Hervorbringung zu durchschauen und da-

mit auch die Unvermeidbarkeit der Nachahmung anzuerkennen« (Balke 2018: 10).

Wenn Mimesis unser aller Lernerfahrungen konstituiert, stellt sich die Frage, was

von daher Lehren heißt. Ziel meines Beitrags ist es ausgehend von Überlegungen

zur Mimesis das Lehren in seiner ethischen Dimension, das didaktische Ethos des

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


252 Mirka Dickel

Lehrens, zu umreißen.Mir geht es also darum zu formulieren,woran sich das gute,

d.h. verantwortungsvolle didaktische Handeln legitimiert und orientiert. Um den

Zusammenhang zwischen Mimesis und didaktischem Ethos zu begreifen, können

wir aber nicht geradlinig auf das Ziel zugehen, sondern es bedarf zunächst einer

genauen Erkundung, was mit Mimesis gemeint ist.

Das liegt daran, dass der Vorgang, der alsMimesis bezeichnet wird, nicht schon

von sich aus als werthaltig verstanden werden kann. So zeichnet sich der Begriff

zum einen durch seine Historizität aus, d.h. die Verwandlung des Mimesis-Kon-

zeptes im geschichtlichen Prozess. Zum anderen weist Mimesis einen Doppelcha-

rakter im dialektischen Verhältnis von Freiheit und Herrschaft auf: Der Doppel-

charakter besteht darin, dass die mimetische Dynamik zum einen die Bedingung

für die Erlangung von Emanzipation und Mündigkeit und zugleich die Bedingung

für die Unterwerfung unter eine herrschende Macht ist. Ich entfalte meine Argu-

mentation in drei Schritten:

Im ersten Schritt »Mimesis als erfahrungskonstituierender Prozess« (Punkt 1)

stelle ich anhand von drei Erinnerungen exemplarisch vor,wie dermimetische Pro-

zess für mich persönlich in meiner Schulzeit, im Referendariat und als Lehrerin im

Kontext meiner Professionalisierung erfahrbar wurde.

Danach stelle ich in Punkt 2 »Das Vergessen von Mimesis« vor, warum dem

mimetischen Prozess im Feld der Didaktiken aber auch darüber hinaus in derWis-

senschaft derzeit kaum Aufmerksamkeit geschenkt wird.

Um eine Antwort darauf geben zu können, wie der Doppelcharakter von Mi-

mesis als Unterwerfung und Emanzipation zu verstehen ist, stelle ich in Punkt 3

»Mimesis geht aufsWeltganze«Mimesis als ontologisch-anthropologischen Begriff

vor.

Diese Überlegungen sind das Fundament dafür, dass ich in Punkt 4 »Mimesis

und didaktischer Ethos« vier Dimensionen der didaktischen Grundoperation des

Zeigens (Klaus Prange) in phänomenologischer Hinsicht ausdifferenzieren kann.

Hier lässt sich eine Sprache gewinnen, über die uns die Bedeutung des mimeti-

schen Anteils für das Lehren und Lernen wieder bewusst wird. Der Beitragmündet

in eine Schlussbetrachtung in Punkt 5.

Mimesis als erfahrungskonstituierender Prozess

Erinnerung 1

1985 war ich Schülerin der Jahrgangsstufe 11. Mein Deutschlehrer war neu an un-

serer Schule. Er kam gern in unseren Deutschkurs, die Arbeit mit uns bereitete

ihm offensichtlich Freude. Besonders mochte er die Poesie. Er schlug einen unge-

wohnten Ton an. Er ermutigte uns zu geschichtsphilosophischen Interpretationen,

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 253

zu epochenübergreifenden Form- und Inhaltsvergleichen, er gab nicht eher Ruhe,

bis wir das Zusammenspiel von Inhalt und Form einer schlüssigen Deutung zuge-

führt hatten. Er rezitierte Gedichte, wiederholte einzelne Zeilen so lange, bis wir

uns eingehört hatten, bis wir uns nicht mehr scheuten, eigene kluge Gedanken,

Sätze, Texte zu formulieren.Wir waren zu manch Tiefgreifendem in der Lage, weil

er uns auf seine ganz und gar eigene Art und Weise einlud, uns auf den Text ein-

zulassen, in uns hineinzulauschen und etwas von uns darzustellen. Er ermutigte

uns zum Denken, lehrte uns das Denken und trug uns in den weiten Raum der

Literatur.

Erinnerung 2

Meine Ausbildungslehrerin im Referendariat ermutigte ihre Schülerinnen und

Schüler im Fach Geographie, Sachverhalte und Systeme zu hinterfragen, machte

auf die argumentativen Leerstellen im Material aufmerksam, hieß sie nach krea-

tiven Lösungen suchen, interessierte sich für ihre Vorstellungen. Zugleich war sie

fachlich beschlagen und bestand immer darauf, dass ihr Unterricht auch fachliche

Erkenntnisse zu Tage förderte. Ihr gelang es, an den fachlichen Ansprüchen des

Gegenstandes festzuhalten und sich zugleich auf die Ansprüche des Lernens,

z.B. das Tempo, das Vorwissen, die Individualität der Schülerinnen und Schüler,

achtzugeben und beides zu vermitteln. Sie machte für mich erfahrbar, wie sich ein

Raum fürs Nachdenken über eine in Frage stehende Sache durchs Unterrichten

öffnen ließ. Ihre Gelassenheit und ihren Mut wünschte ich mir, die ich damals

noch mit einer Mischung aus Übermotivation und Verstocktheit, mal zu locker,

mal zu streng, vor der Klasse stand. Etwas von ihrer Art färbte mit der Zeit auf

mich ab. Nach und nach gewann ich ein Gespür für den »Takt der Vermittlung«,

begann ich zu ahnen, ob sich ein Impuls im Unterrichtsgespräch erschöpfte oder

ob sich Weiteres zutage fördern ließ, bekam ich ein Gespür für Atmosphären und

Stimmungen. Ich lernte Beziehungen, Rhythmen und Rituale ernstzunehmen, vor

allem lernte ich das Zuhören. So formierte sich ein innerer Kompass für meinen

Unterricht.

Erinnerung 3

Als Ausbildungskoordinatorin für die Referendare und Referendarinnen absolvier-

te ich eine Beratungsausbildung. Mein Lehrer beantwortete schwierige zwischen-

menschliche Situationen auf eineWeise taktvoll, wie ich es zuvor nicht erlebt hatte.

Er hatte die Gabe, sich auf sein Gegenüber einzulassen und die Begegnung unmit-

telbar von innen heraus zu beantworten und diese zugleich von außen, aus der

Distanz, zu betrachten. Fühlen und Denken schlossen sich bei ihm nicht aus, son-

dern ergänzten und beflügelten einander. Diese Doppelbewegung aus sinnlicher

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


254 Mirka Dickel

Wahrnehmung und analytischer Reflexion mündete in ein hilfreiches Handeln. In

schwierigen Situationen im Schulalltag kam er mir unweigerlich in den Sinn. In-

tuitiv ahnte ich, was er wohl tun und sagen würde. Ich fühlte mich wie an die Hand

genommen, mit wohlwollendem Blick begleitet. So wuchs mein Selbstvertrauen.

An diesen drei Erinnerungen werden zwei Momente von Mimesis deutlich.

Zum einen: Bei Mimesis handelt es sich immer um den konstitutiven Zusammen-

hang von Nachahmung und schöpferischem eigenen Tun. In den Momenten, in

denen uns Ideen kommen,wir Vorstellungen entwickeln und neu anfangen, ist im-

mer schon eine Konstellation von Nachahmung eines Vorbildes und kreativ-schöp-

ferischem Neuentwurf am Werke. Nach Wulf (2014: 152) werden soziale Handlun-

gen dann als mimetisch bezeichnet,

»wenn sie als Bewegungen Bezug auf andere Bewegungen nehmen, wenn sie sich

als körperliche Aufführungen oder Inszenierungen begreifen lassen, und wenn

sie eigenständige Handlungen sind, die aus sich heraus verstanden werden kön-

nen und die auf andere Handlungen oder Welten Bezug nehmen. […] Dabei sind

mimetische Handlungen keine bloßen Reproduktionen, die exakt einem Vorbild

folgen; in mimetisch vollzogenen sozialen Praxen kommt es zur Erzeugung von

etwas Eigenem. […] ImUnterschied zu Prozessen derMimikry, in denen eine reine

Anpassung an vorgegebene Bedingungen vollzogen wird, erzeugen mimetische

Prozesse gleichzeitig Ähnlichkeit und Differenz […]« (Wulf 2014: 152).

Zum anderen: Das mimetische Vermögen als grundlegende anthropologische Fä-

higkeit ist nicht auf die Realität beschränkt.Mimetische Prozesse spielen sich auch

im Hinblick auf Imaginationen ab. Die mimetische Aktivität kann sich auf Per-

sonen und Dinge, auf Erinnerungen und Repräsentationen beziehen, die in der

Dichtung, in der Wissenschaft oder in Bildern medial geschaffen bzw. anschau-

lich wurden (vgl. Gebauer/Wulf 2003: 112). Mimetische Vorgänge, so lässt sich ver-

allgemeinern, laufen eigentlich immer ab, sofern die menschliche Wahrnehmung

nicht zu einem Sehen ohne Blick auf eine Oberfläche ohne Tiefe (Gebauer/Wulf

2003: 64) abgestumpft ist. Sie bleiben jedoch in den allermeisten Momenten unbe-

wusst »und entfalten gerade dadurch eine besonders starke Wirkung« (Gebauer/

Wulf 2003: 111).Walter Benjamin zufolge sind die bewusst wahrgenommenen Ähn-

lichkeiten »[…] verglichen mit den unzählig vielen unbewusst oder auch gar nicht

wahrgenommenen Ähnlichkeiten wie der gewaltige unterseeische Block des Eis-

bergs im Vergleich zur kleinen Spitze, welche man aus dem Wasser ragen sieht«

(Benjamin 1933a).

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 255

Das Vergessen von Mimesis

Diese mimetische Dynamik ist uns heute häufig gar nicht mehr bewusst. Das be-

deutet nun nicht, dass sie nicht mehr wirksam ist, sondern dass wir uns einfach

nicht mehr in reflexiver Weise zu dieser Dynamik verhalten können. Um zu ver-

stehen, warum der Bedeutung der Mimesis, des kreativen Nachbildens, im päd-

agogischen Feld, aber nicht nur dort, derzeit so wenig Aufmerksamkeit geschenkt

wird, seien vier miteinander verschränkte Gründe angeführt:

1) Nach wie vor ist der gesellschaftliche Imperativ einer falsch verstandenen

Individualisierung vorherrschend. Dieser wurde im Zuge einer falsch verstande-

nen Genie-Ästhetik ab 1800, die häufig die eigene Originalität des schöpferischen

Selbstbewusstseins überbetonte, machtvoll. »Die Aufklärungsphilosophie verzich-

tet offenbar auf die Reflexion des Vorbildgedankens, da die Idee der Herausbildung

des autonomen Subjekts wider dieNachfolge fordernde Vorstellung eines Vorbildes

steht.« (Helmer/Herchert 2004: 1111) So bildete sich eine Selbstoptimierungskultur

allmählich heraus, in der es geboten scheint, das eigene Leben optimiert, selbstge-

steuert, selbstwirksam, unverbunden, losgelöst von der Umwelt, denMitmenschen

als Projekt zu entwerfen. Dieses »gesellschaftliche Ideal« führte dazu, dass wir un-

sere Angewiesenheit auf unsere Umwelt und unsere Mitmenschen gar nicht mehr

wahrhaben möchten. So ging unser kollektives Bewusstsein für die Bedeutsamkeit

des mimetischen Prozesses für die Menschwerdung mit der Zeit verloren.

2) Und zweitens müssen wir sehen, dass das Vorbilddenken zwar eine lange

philosophische Tradition hat und in seiner Bedeutung immer wieder neue his-

torische Ausprägungen gefunden hat (vgl. Helmer/Herchert 2004: 1113f.), dass es

dann von der nationalsozialistischen Lehre, konkret der ideologischen Typisierung

von Führer und Gefolgschaft, missbraucht wurde und in Misskredit geraten ist.

Die Auseinandersetzung mit dem geisteswissenschaftlichen Konzept der Mime-

sis, dem Grundwort der Philosophie seit Platon – im Unterschied zum nationalso-

zialistischen Missbrauch – fand auch nach 1945 kaum statt, da weder geisteswis-

senschaftliche noch philosophische Arbeiten rezipiert wurden. So kam es auch zu

einemBruchmit der geisteswissenschaftlichen bzw. philosophischen Tradition der

Pädagogik, die zur Aufklärung maßgeblich hätte beitragen können (vgl. Hufnagel

1993).

3) Ein weiterer Grund liegt in unserem landläufigen Verständnis des sogenann-

ten »Theorie-Praxis-Problems«. Gemeinhin wird das Verhältnis von Theorie und

Praxis so verstanden, dass Theorie der Praxis vorschreibt, wie sie idealerweise zu

sein hat. So werden immer neue Theoriegebäude der Unterrichtspraxis als Über-

bau auferlegt. Praxis erweist sich in diesem Prozess häufig als widerständig, be-

ratungsresistent und innovationsfeindlich. Doch Praxis verändert sich aus gutem

Grund nur dann, wenn in der Praxis selbst Hindernisse auftauchen, die durch ein

bloßes »weiter so« nicht überwunden werden können. Das in der pädagogischen

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


256 Mirka Dickel

Psychologie kultivierteTheoriemodell zumUnterricht hatmit den alltäglichenHer-

ausforderungen des Unterrichts nichts zu tun; zugleich ist es aber sehr machtvoll.

Doch es ist die Logik, die hier das Problem macht. Denn neben dieser auch der

pädagogischen Psychologie eingeschriebenen naturwissenschaftlichen Logik des

Theorie-Praxis-Verhältnisses lässt sich dasTheorie-Praxis-Verhältnis auch geistes-

wissenschaftlich bestimmen. In geisteswissenschaftlicher Hinsicht geht es darum,

Praxis theoretisch zu beschreiben. Es wird begrifflich und damit auch theoretisch

gefasst, was in der Praxis sowieso und immer schon abläuft. Dieses geisteswis-

senschaftliche Verständnis setzt an konkreten Situationen in der Praxis an und

versucht besser zu verstehen, was der Fall ist. Eine derart verstandene Theoriear-

beit wirkt auf die Praxis zurück. Erst in dieser Logik wird die hohe Relevanz des

mimetischen Prozesses für Unterrichtsgang und Lehrerbildung wieder beschreib-

bar.

4) Und schließlich ist zu konstatieren, dass poststrukturalistische Theorien im

Zuge der antihumanistischen Wende der Kulturtheorie den Zusammenhang von

Mimesis und Macht in den Mittelpunkt gestellt haben (vgl. Metscher 2004: 16).

»Mimesis erscheint hier ausschließlich als Ausdruck oder Medium im Konstituti-

onsprozess vonHerrschaft und Autorität oder auch als Form und Agens von Gewalt

im Kampf der Individuen und Geschlechter.« (Metscher 2004: 16) Doch neben der

Unterwerfung unter die herrschende Macht ist sie zugleich die Bedingung der Re-

produktion und des Überlebens des Menschen. Dazu formuliert Metscher:

»Die Dialektik der Mimesis besteht nun präzise darin, dass in dem Gleichen,

was Bedingung des Überlebens, der Bildung und Selbstwerdung, Bedingung

der Befreiung ist, auch das Potential der Unterwerfung und Selbstentfremdung

steckt – Mimesis ist Bedingung der Freiheit wie der Unfreiheit.« (Metscher

2004: 16)

Wir müssen uns dieses Doppelcharakters der Mimesis bewusst sein, auch in ihrer

historischen Komplexität und Funktion (Metscher 2004: 16) und von dort aus fol-

gern, wie Mimesis als Bedingung für Befreiung und Emanzipation im Unterricht

zur Geltung gebracht werdenmuss statt als Unterwerfung und Selbstentfremdung.

Es geht darum, wie sich ein Lehren begreifen lässt, das zur Freiheit führt, statt die

Schülerinnen und Schüler in Unfreiheit zu unterwerfen. Anders formuliert: Wer-

te der Lehrerinnen und Lehrer, die Art wie individuelle Lehrer empfinden, denken

und urteilen – werden von Schülerinnen und Schülern so oder so verinnerlicht und

mimetisch verarbeitet (Gebauer/Wulf 2003: 135). Es kommt darauf an, dass Leh-

rende sich darauf verstehen, auf eine Weise Vorbild zu sein, dass der mimetische

Prozess in der Lage ist, die Schülerinnen und Schülern möglichst zur Vernunft zu

bringen, in dem Sinne, dass ihr Wille gestärkt wird, sich autonom, also aus frei-

en Stücken, zu einem sittlich-moralischen vernünftigen Handeln zu entscheiden.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 257

Dazu ist es notwendig, die Bedeutung von Mimesis für die didaktische Reflexion

zu klären und sich sodann der Frage zuzuwenden, was das mit Ethik zu tun hat.

Mimesis geht aufs Ganze

Der Begriff »Mimesis« unterliegt einem historischen Wandel. Insbesondere zur

Moderne hin hat sich der Begriff in entscheidender Weise verändert. Der Begriff

hat aber auch einen Kern, der bestimmt werden kann und der sich in den verschie-

denen historischen Formen als durchgehendes Wesen zeigt: Auf diesen Kern und

seine historischen Abwandlungen weist Mayer in folgender Begriffsdefinition hin:

»Im Unterschied zur lateinischen ›imitatio‹, welche die direkte abbildhafte Nach-

ahmung meint, ist Mimesis Nachahmung von Natur und Welt in einem zunächst

vorbewussten, ontologischen Verhalten. Mimesis basiert hier auf der Relation zu

einem »Anderen«, das mit dem Werk in Erscheinung tritt.« (Mayer 2017: 10)

Um diesen Begriffskern, dass in Bezug auf Anderes, Eigenes mimetisch hervorge-

bracht wird, lassen sich die unterschiedlichen historischen Formen und Abwand-

lungen des Mimesis-Konzeptes verstehen. Entlang von Brüchen und Diskontinui-

täten des Begriffs lässt sich zeigen, welche Bedeutungen dem Begriff Mimesis im

Laufe der Zeit zugekommen sind (vgl. hier und im weiteren historischen Über-

blick Hüttinger 1994). So wird auch deutlich, welche Bedeutung der Begriff heute

in seiner spezifischmodernen Form und seiner ontologisch-anthropologischen Di-

mension hat.

In Platons Ideenlehre ist die Welt der Erscheinungen das Abbild dieser Ideen.

Die Künste sind mimetisch nur an den sinnlichen Erscheinungen als den unvoll-

kommenen Abbildern der Ideen orientiert. Allerdings besteht die Gefahr, dass der

mimetische Schein der sinnlichen Welt verführerischer ist, als die Idee selbst. In-

sofern unterscheidet Platon eine wünschenswerte Form der Mimesis, die – an den

Ideen orientiert – sich zur Erziehung der Jugend eignet von einer bedenklichen

Form, die – bloß an den sinnlichen Erscheinungen orientiert – von der Jugend

ferngehalten werden muss.

Im Unterschied zu Platon ist für Aristoteles die Idee im Ding selbst. Das künst-

lerische Werk ahmt diese Idee in der Wirklichkeit nach. Mimesis wird hier als Ver-

hältnis von Wirklichkeit und Werk als Prinzip des künstlerischen Schaffens kon-

stituiert. In der mimetischen Dichtkunst wird Wirklichkeit nicht nur dargestellt,

als das, was ist, sondern im Hinblick auf das Allgemeine und das Mögliche und

Wahrscheinliche bezogen. Hier wird Mimesis also nicht nur im Sinne der Nach-

Ahmung, sondern auch im Sinne der Vor-Ahmung verstanden. Mimesis ist hier

also nicht mehr die Nachahmung von Abbildern, sondern die Herstellung einer

neuartigen Welt, die dadurch entsteht, dass der Künstler oder die Künstlerin das

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


258 Mirka Dickel

in derWelt Vorgefundene durch sein oder ihr künstlerisches Schaffen im Sinne der

Idee vervollkommnet.

In der christlichen Kunst vermittelt das mimetische Bild die Geschichten der

Bibel. So wurden in der christlichen Ikonographie biblische Szenen abgebildet.

Durch die Malerei wurden Inhalte, Bedeutung und Werte des Christentums ver-

mittelt. Diese hatten für den Rezipienten oder die Rezipientin Aufforderungscha-

rakter ein dem Christentum gemäßes Leben zu führen. Mimesis ist nicht nur

Darstellung, sondern auch Verheißung, an die der Rezipient oder die Rezipientin

glaubt, da er die dargestellte Wahrheit mimetisch nachvollzieht. Im Alten und im

Neuen Testament wird nicht nur eine Wirklichkeit dargestellt oder eine mögliche

Welt hergestellt, vielmehr wird eine durch neue Wertkategorien durchsetzte neue

Welt, die jüdisch-christliche Welt, postuliert. Im Zuge der mimetischen Rezeption

wird ihr Wahrheitsanspruch erkannt. Um zu verhindern, dass die Verherrlichung

Gottes einem bildhaften Abbild statt dem Urbild zuteil wird, wird das Bilderverbot

festgeschrieben.

ImMittelalter werden die christliche Lehre und ihreWerte durch die Kunst dar-

gestellt. So kommt es zur Theatralisierung des liturgischen Schauspiels, zum Ge-

sang, zur erklärenden Geste und zur anschaulichen Pantomime sowie zumWech-

selgesang zwischen Geistlichen und Chor, zu Dialogen und Szenen, die in deut-

scher Sprache gespielt und mit volkstümlichen Späßen untersetzt wurden. Nach-

dem das derbe Schauspiel 1227 durch das Trierer Konzil von der Kirche verboten

wurde, wechselt das Schauspiel vom Sakralraum auf den Marktplatz. Hier führen

weltliche Schauspieler und Schauspielerinnen Moralitäten, also lehrhafte Schau-

spiele, und Mysterienspiele auf.

Die Entstehung des Schauspiels aus der christlichen Imitatio, die Entfesselung

des Spiels aus der Liturgie ist für dieWandlung desMimesis Begriffs von der Antike

zurNeuzeit zentral. Zunächst ahmt derMenschGott nach (»Imitatio Christi«) indem

er die von ihm geschaffene Natur im Prinzip der Natur künstlerisch nachahmt (»ars

imitatur naturam«). So wird der Künstler gottgleich, allerdings ist er nie absoluter

Schöpfer, da er von der Natur als Schöpfung Gottes begrenzt wird, auch wenn er

diese in der Nachahmung verbessern bzw. vollenden kann. Der König ahmt dann

Gott nach, beansprucht, gottgleich, Gottes Stellvertreter auf Erden zu sein. Die

mimetische Rezeption führt zur Angleichung des Menschen an Gott, man glaubte

an die direkte Wirkung des Ähnlichwerdens durch die mimetische Rezeption. Im

Ikonoklasmusstreit des 8. und 9. Jahrhunderts ging es um die Ambivalenz dieser

mimetischen Praktiken: Zum einen wurde die damit verbundene Gefahr gesehen,

dass der Rezipient oder die Rezipientin die Darstellung ggf. mehr verehren könnte

als das Dargestellte bzw. dass Mimesis denselben Wahrheitsanspruch erhebt wie

die abstrakte Gottesidee. Zum anderen wollte man aber nicht darauf verzichten,

die mimetische Rezeption zur Verbreitung der christlichen Lehre zu nutzen. Auf-

grund der großen Begeisterung des Volkes für die sinnlichen Darstellungen konnte

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 259

die Kirche das Schauspiel in der Öffentlichkeit nicht mehr verbieten, so dass die

mimetischen Bilder weltlich wurden. Der Beginn der Neuzeit wird dadurch mar-

kiert, dass sich die Mimesis von religiösen und weltlichen Autoritäten zu lösen be-

ginnt und der Künstler oder die Künstlerin selbst zur Grundlage seines bzw. ihres

Kunstschaffens wird.

In der Renaissance wurde die Nachahmung der Antike gefordert. Indem man

sich die Antike mimetisch aneignet, indem man die mimetischen Produkte der

Antike rezipiert, die Sprache lernt, die Literatur liest oder die griechischen Tex-

te übersetzt, ist man zu einem produktiv-kreativen Neuentwurf in der Lage. Auf

Basis der Nachahmung kann etwas Eigenes und Neues entstehen. Auch das Re-

naissancedrama ahmte nach. Die absolutistische Weltordnung wurde, wenn auch

mehr als utopische Gesellschaft und ideale absolutistische Weltordnung denn als

reale auf der Bühne nachgeahmt, so wurde sie affirmiert und zugleich wurde der

höfische Absolutismus propagiert und als beste Herrschaftsform dargestellt. Das

Ganze der Wirklichkeit wurde als fraglos gegebene sinnhafte Ordnung vorgestellt.

In der Aufklärung wurde die mimetische Rezeption als pädagogisches Ziel ge-

setzt.DemSchauspiel auf demTheater wurde ein Bildungsauftrag zugewiesen,mit

dem Ziel, Tugenden nachzuahmen und Laster abzulegen, also einen kathartischen

Effekt hervorzurufen. Denn das Theater ruft stärker als die reale Welt eine mime-

tische Reaktion hervor. Durch die affektive Betroffenheit wird die mimetische Re-

aktion im Zuschauer aufgerufen. Der moralische Lernprozess resultiert aus der

rationalen Reflexion der schmerzlichen bzw. angenehmen Gefühle. Denn Schmerz

und Lust werden in der Ratio als Lohn oder Strafe einer Handlung erkennbar. Die

Hoffnung auf Veränderung wird nicht mehr durch den Glauben garantiert, son-

dern durch die Darstellung eines Modells des realen Lebens, dass der Zuschauer

nachvollziehen soll. Um die Chancen der Identifikation zu erhöhen, werden auch

reale bürgerliche Zustände und menschliche Situationen auf die Bühne gebracht.

Das Theater wird hier zur Sittenschule im Kontext eines bürgerlich tugendhaf-

ten Gesellschaftsmodells, Schiller spricht vomTheater als moralischer Anstalt. Der

Künstler gewinnt ein neues Selbstverständnis. In der Genieästhetik ist es nach Kant

die angeborene Gemütslage, die Einbildungskraft des Künstlers, durch die die Na-

tur der Kunst die Regeln gibt.

In der Romantik ist der Künstler frei von jedem religiösen oder ideologischen

Zusammenhang und frei davon, das Absolute nachzuahmen. Mimesis ist nun ei-

ne autonome Schöpfung. In der Poesie wird nicht mehr das Göttliche nachgeahmt,

sondern sie ist ästhetische Erkenntnis an sich, schließlichwird das Leben zur Kunst

und jeder Mensch zu einem Künstler. Denn jeder Mensch wird als ein freies selbst-

bewusstes Wesen angesehen, das die Welt aus sich selbst heraus erschafft. So wird

die Vorstellung der Nachahmung obsolet. Der Mimesis-Begriff gerät in eine Kri-

se, da kein Vorbild mehr existiert, nach dem sich Mimesis bilden kann. Mimesis

bezeichnet daher nicht länger die Hervorbringung von Sinn gemäß eines Vorbil-

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


260 Mirka Dickel

des. Der Mensch der Moderne schöpft Sinn in Auseinandersetzung mit der Welt.

Mimesis verlagert sich in der Moderne auf die mimetische Rezeption.

Die Subjektivierung hat in der Moderne dazu geführt, dass der Bezug zum

Weltganzen verloren gegangen ist. Wie wir diesen zurückgewinnen können und

auf welche Weise das unsere Wirklichkeit, auch unsere Unterrichtswirklichkeit,

maßgeblich bestimmt, darum geht es im Folgenden. In der Moderne haben sich

verschiedene Theoretiker mit Mimesis befasst, so z.B. Nietzsche, Brecht, Adorno,

Bloch, Foucault, Ricœur, Derrida und Benjamin. Letzterer hat für unseren Zusam-

menhang maßgebliche Gedanken formuliert.

Bevor ich auf Benjamin eingehe, ist es hilfreich, noch einmal an das zuvor Ge-

sagte anzuknüpfen und drei Dimension von Mimesis zu differenzieren: »ontische

Mimesis«, »ontologische Mimesis« und »Mimesis als darstellende Ausdrucksfunk-

tion« (Mayer 2017: 26). »OntischeMimesis« orientiert sich an der Erscheinungswei-

se der Dinge. Der Begriff meint die abbildhafte Nachahmung von Naturformen

oder Artefakten. Ontische Mimesis kommt als Nachahmung der natura natura-

ta oder als Nachahmung von Artefakten bei Platon vor. Die ontologische Mimesis

schöpft aus dem Ursprünglichen als letzter Instanz der Welt. In der Mimesis geht

es um die Beziehung zu diesem unverfügbaren Grund, zum Sein. Aristoteles ging

es nicht um die Nachahmung der Natur, sondern um die Nachahmung der Prin-

zipien der Natur, die Nachahmung des Schöpferischen, durch welches die Natur

ihre Gestalten hervorbringt. Ein einzelner Gegenstand wurde in der ontologischen

Mimesis gemäß der Erfüllung seiner Funktion vervollkommnet, so dass sich die

natura naturans durch die Entsprechung in die kosmische Harmonik integrieren

soll.

In der Romantik war diese »ontologische Mimesis« dann von ganz anderer Art.

Denn Nachahmung fand ihre Regeln nun nicht mehr in der äußeren Natur, son-

dern in der inneren Natur des Subjekts. So formuliert Kant in seiner »Kritik der

Urteilkraft«, dass schöne Kunst die Kunst des Genies ist. Dieses besitzt eine »an-

geborene Gemütslage (ingenium), durch welches die Natur der Kunst die Regeln

gibt.« (Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Bd. 181, §46). Ein Vorbild, das in

der Mimesis zur Abbildung kommt, ging im Zuge der Ausgestaltung der subjekti-

vistischen Moderne verloren. Die Gestalt, d.h. das Verhältnis von Form und Grund

war allein auf das Subjekt bezogen und wurde zur Sache des Geschmacks und des

Gefühlsausdrucks. Mayer (2017: 31) spricht angesichts der fehlenden verpflichten-

den Wirklichkeit von einer schwachen bzw. perspektivischen Ontologie.

Allerdings ist das Verständnis von Ausdruck als bloß subjektiver und damit be-

liebiger (Gefühls-)ausdruck ohne Bindung an das Weltganze nur typisch für die

psychologisierende Deutung des Begriffs in der Moderne ab dem 19. Jahrhundert.

Diese psychologisierende Deutung wird »Ausdruck« in seiner ursprünglichen Be-

deutung aber nicht gerecht. Ausdruck meint bis Mitte des 18. Jahrhunderts noch

Darstellung eines nicht-subjektiven metaphysischen Grundes. In der ursprüngli-

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 261

chen Bedeutung ist mimetischer Ausdruck als etwas Innerpsychisches, als eine af-

fektive Modulierung nicht von der mimetischen Darstellung in einer Form loszulö-

sen. Und dieser sich darstellende stimmige Ausdruck muss erst gefunden werden.

Und diese Darstellung zielt auf das Weltganze, so Metscher (2004: 19). Ausdruck

und Darstellung figurieren sich in einem prozessualen Vollzug (Mayer 2017: 32).

Dieser darstellende Vollzug ist als ontologische Mimesis zu verstehen.

Da Mimesis in der Moderne nicht mehr Ausdruck des umfassenden Sinns sein

kann, da der Sinn aus der inneren Natur des Subjekts, nicht aus der äußeren Na-

tur geschöpft wird, wird es zur Aufgabe des Rezipienten, den Gegenständen und

Werken Sinn zu geben. Im Unterschied zu dem absoluten Sinn der Welt, der frü-

her nachgeahmt wurde, geht es nun um einen Sinn, der sich notwendigerweise

fragmentarisch zeigt (vgl. Hüttinger 1994: 86). Es ist nun Aufgabe des Rezipienten,

die Gegenstände und Werke zu untersuchen, kritisch zu befragen und als sinn-

voll zu begreifen. In dieser Auseinandersetzung des Rezipienten mit seiner Welt

spielt Mimesis eine wesentliche Rolle. Kunst ist der Prototyp eines Werkes, an dem

mimetisch-schöpferisch neuer Sinn gebildet werden kann.Mit Hüttinger lässt sich

der Zusammenhang folgendermaßen verstehen:

»Die Mimesis geht auf den Rezipienten über, der mimetisch-kritisch nachvoll-

ziehend Kunst zu untersuchen und zu hinterfragen hat. Seine Reflexionen, Ge-

danken, Ideen und Schlüsse, die er aus dem Rätsel Kunstwerk zieht, werden zu

Sinnpartikeln, die sein weiteres Handeln bestimmen werden. Auf sehr distan-

zierte indirekte Weise handelt der Rezipient mimetisch aus den Konsequenzen,

die er aus seiner Kunstbetrachtung gezogen hat.« (Hüttinger 1994: 86)

 

»Die Transzendenz ist in Tausende von Fragmenten zerbrochen, die wie Bruch-

stücke eines Spiegels sind, in denen wir flüchtig noch unser Spiegelbild grei-

fen können, bevor es endgültig verschwindet.« […] Wie in den Fragmenten eines

Hologramms ist in jeder einzelnen Scherbe das gesamte Universum enthalten.

Ein fraktales Objekt zeichnet sich dadurch aus, dass sämtliche Informationen,

die dieses Objekt bezeichnen, im kleinsten Einzeldetail einbeschlossen sind.«

(Baudrillard zitiert nach Hüttinger 1994, 88)

 

»Da das Kunstwerk aber nicht mehr direkte Nachahmung von Sinn ist, sondern in

der Konstellation der Zitate zum Rätsel wird, vollzieht sich der radikale Umbruch

in der Moderne, dass der Rezipient zum eigentlichen Schöpfer des Kunstwerkes

wird, der das Rätsel lösen muss und dabei vielleicht Sinnpartikel finden kann.«

(Hüttinger 1994: 90)

Die Verlagerung der Mimesis vom Kunstwerk auf den Rezipienten ist der Tatsache

geschuldet, dass die Wahrheit nicht mehr im Kunstwerk liegt, sondern im Zuge

der Auseinandersetzung mit dem Kunstwerk erst erschlossen werden muss. Das

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


262 Mirka Dickel

wird als Rätselcharakter moderner Kunst bezeichnet. Die Frage, wie Kunst ge-

macht werden soll, verschiebt sich hin zu der Frage,was es heißt, Kunst zu erfahren

(Hüttinger 1994: 87).

Wie im Vollzug der Doppelbewegung vonmimetischem Ausdruck undmimeti-

scher Darstellung Mimesis ontologisch genannt werden kann, in dem Sinne, dass

etwas zur Darstellung kommt, das nicht bloß subjektiv ist, sondern das Weltganze

im Sinn hat, lässt sich mit Walter Benjamin verstehen. Für das Verständnis der

Mimesis als modernem Phänomen kommt Walter Benjamins programmatischer

Mimesisaufsatz »Lehre vom Ähnlichen« (Benjamin 1933) sowie der revidierten Fas-

sung »Über das mimetische Vermögen« (Benjamin 1933a) maßgebliche Bedeutung

zu. Nach Benjamin ist Mimesis entscheidend für den Menschen überhaupt:

»Die allerhöchste Fähigkeit im Produzieren von Ähnlichkeiten hat der Mensch. Ja

vielleicht gibt es keine seiner höheren Funktionen, die nicht entscheidend durch

mimetisches Vermögen mitbestimmt ist.« (Benjamin 1933: 204)

Nun geht Benjamin davon aus, dass das mimetische Vermögen im Laufe der Zeit

nicht abgestorben ist, sondern, dass es sich gewandelt hat. In der fernen Vergan-

genheit bezog sich das mimetische Vermögen auf den Mikro- und den Makrokos-

mos, d.h. auf das Universum und die Umwelt des Menschen als verkleinertes Ab-

bild des Universums. Es zeigte sich in den magischen Praktiken, den Tänzen und

kultischen Veranstaltungen der alten Völker, die damit die Rhythmen der Natur

aufnahmen und auf diese Weise einer vorhandenen sinnlichen Ähnlichkeit durch

Nachahmung der Rhythmen der Natur eine Gestalt gaben. Die Ähnlichkeit, die der

Mensch mit dem Mikro- und Makrokosmos hat, konnte der mimetisch begabte

Urmensch noch sehen. Er brachte diese Ähnlichkeit auch zur Darstellung, da diese

Anähnlichung ihm das Überleben ermöglichte.

Mimetisches Vermögen zeigt sich z.B. auch beim Regentanz, der in dieser Hin-

sicht nicht als Nachahmung, sondern als Vorahmung verstanden werden kann. Auf

diesem Wege sollte die Natur dazu gebracht werden, sich dem Wunsch der Men-

schen anzuähneln. Zwar hatte das mimetische Vermögen seit jeher einen Einfluss

auf die Sprache, so hatte die Sprache zur Zeit ihrer Entstehung onomatopoetische,

lautmalerische Qualität. Und das Mimetische ist auch in der Schrift enthalten, so

wiesen die ursprünglichen Zeichen, Runen und Buchstaben Ähnlichkeiten zu der

Bedeutung auf. Und schließlich gibt es auch Korrespondenzen zwischen Geschrie-

benem und Gesprochenem.

Heutzutage ist die Ähnlichkeit zwischen Makro- und Mikrokosmos und dem

Menschen nicht mehr offensichtlich. Diese Ähnlichkeit ist aber nicht verschwun-

den, sondern sie ist uns nur »unsinnlich«, d.h. unbewusst geworden. Sie tritt heu-

te auf andere Weise in Erscheinung, transformiert, nämlich in der Sprache: »Die

Schrift ist so, neben der Sprache, ein Archiv unsinnlicher Ähnlichkeiten, unsinn-

licher Korrespondenzen geworden« (Benjamin 1933: 208). Das mimetische Vermö-

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 263

gen ist im Laufe der Jahrtausende in Sprache und Schrift übergegangen.Wir lesen

nun nicht mehr aus Sternen und Eingeweiden, wir lesen Sprache und Schrift. Die

magische Dimension der Welt hat sich in Sprache und Schrift niedergeschlagen.

Im sinnstiftenden Lesen ist uns diese magische Dimension der Welt nach wie vor

zugänglich. Wir haben immer noch eine mimetische Gabe, allerdings hat sich un-

sere Gabe, Ähnlichkeiten zu sehen, transformiert. Durch ein angemessenes Tempo

können wir uns darum bemühen, unser Lesen von Gegenständen dem Zeitmaß

anzupassen, in dem Ähnlichkeiten für flüchtige Momente erkennbar werden.

»Dergestalt wäre die Sprache die höchste Verwendung des mimetischen Vermö-

gens: ein Medium, in das ohne Rest die früheren Merkfähigkeiten für das Ähnli-

che so eingegangen sind, dass nun sie das Medium darstellt, in dem sich die Din-

ge nicht mehr direkt wie früher in dem Geist des Sehers oder Priesters, sondern

in ihren Essenzen, flüchtigsten und feinsten Substanzen, ja Aromen begegnen

und zueinander in Beziehung treten. Mit anderen Worten: Schrift und Sprache

sind es, an die die Hellsicht ihre alten Kräfte im Laufe der Geschichte abgetreten

hat.« (Benjamin 1933: 209)

Auch andere Formen der Kommunikation, Gestik,Mimik, Symbole oder auch Arte-

fakte basieren in ihren Bezeichnungen aufMimesis und besitzen eine »unsinnliche

Ähnlichkeit«. Das demMenschen eigene nachahmende Verhalten findet sich in al-

len kulturellen Werken auch der Kunst wieder. Etwas wird dargestellt und in den

Nachahmungen vergegenwärtigt. (vgl. Mayer 2017: 23)

Daher kann man auch davon sprechen, dass unsere Gesten, unsere Mimik,

die kulturellen Gegenstände und Werke der Kunst durch Potentialität, einen sinn-

erzeugenden Überschuss auszeichnen. Nur wenn wir profan mit ihnen umgehen,

können wir sie einordnen und klassifizieren. Sobald wir auf ihre »magische« Di-

mension aufmerksam sind, werden wir mit ihnen nie fertig, sondern können im-

mer wieder tieferliegende Schichten der Bedeutung freilegen.

Die Sprache hat eine erkennende Kraft. In Sprache geben wir nicht nur Infor-

mationen weiter, sondern durch Sprache stellen wir etwas dar. Sprache ist daher

nicht als Transportmittel von Inhalten zu sehen, sondern als »Medium« bzw. als

»Archiv« der unsinnlichen Ähnlichkeiten. »Sie teilt das ihr entsprechende geisti-

ge Wesen mit. Es ist fundamental zu wissen, dass dieses geistige Wesen sich in

der Sprache mitteilt und nicht durch die Sprache.« (Benjamin 1933a: 142). Diesen

medialen Charakter der Sprache gilt es ernst zu nehmen.

Die Erkenntnissewerden zwar durch das einzelne Subjekt hervorgebracht, aber

sie entspringt nicht einfach in ihm durch Kreativität, sondern sie entspringen sei-

nem mimetischen Vermögen.

Der Mimesisbegriff ist bei Benjamin eng mit seiner Erfahrungs- und Wahr-

nehmungstheorie, seiner Sprach- und Geschichtsphilosophie sowiemit demMeta-

physisch-Theologischen verschränkt. Um die volle Tragweite zu ermessen, bedarf

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


264 Mirka Dickel

es eines Einblicks in das gesamte Theoriegebäude Benjamins (vgl. Choi 1997: 31).

Durch die Aktualisierung des Mimesis-Begriffs wird die Tradition, in der instru-

mentellen Vernunft, dem zweckrationalen Denken, die hervorragende Qualität der

Erkenntnis zu sehen, die sich seit der Aufklärung mit Macht durchgesetzt hat und

auch für die Moderne bestimmend ist, kritisierbar.

Mimesis und didaktisches Ethos

Was heißt das nun für das Lehren? Unterrichtliches Handeln trägt nicht schon ei-

nen Ethos, einen Wertmaßstab für das geforderte rechte Lehren in sich. Wir müs-

sen also überlegen, was dem didaktischen Handeln an ethisch gebotener Orien-

tierung und Legitimation vorgelagert ist. Die hier anvisierten der Didaktik vor-

gelagerten Orientierungen und Legitimationen für das gute Lehrhandeln sind die

Dynamiken der Mimesis. Mimesis lässt sich nicht in dem naiven Verständnis von

»Nachahmung« didaktisch in Anschlag bringen.Wennwir aberMimesismit Benja-

min hinsichtlich ihrer sprachphilosophischen Ausprägung in der Moderne verste-

hen, so finden wir angesichts des erfahrungskonstituierenden mimetischen Pro-

zesses eine Orientierung für didaktisches Handeln. Diese Orientierung wird aber

nicht ein für allemal als starres Korsett gefunden, sondern sie figuriert sich im Leh-

ren immer wieder neu, indem wir »das, was notwendig ist«, tun, um dem mime-

tischen Ausdruck zur Darstellung zu verhelfen.

Im Folgenden stelle ich dar, welche Implikationen das Mimesis-Konzept für

die Ausbildung eines geographiedidaktischen Ethos hat, eines sittlichenMaßstabs,

an dem sich das rechte didaktische Handeln orientieren kann. Ich knüpfe an der

Grundüberlegung der Operativen Didaktik von Klaus Prange (1986, 2010, 2012) an.

Nach Prange ist das Zeigen die Grundoperation des Unterrichtens. Mit der Grund-

operation des Zeigens sind drei Forderungen, Verständlichkeit, Zumutbarkeit, An-

gemessenheit, als normative Maßstäbe verbunden:

1) Verständlichkeit: Es gilt etwas so zu zeigen, dass es »klar und deutlich aufge-

fasst, nachvollzogen undwiederholt werden kann« (Prange 2013: 132), 2) Zumutbar-

keit: Was gezeigt wird, muss zumutbar sein. »Mit demMaßstab der Zumutbarkeit

berücksichtigen wir die Lage, das Alter, die Fassungskraft, die Voraussetzungen

der Schüler« (Prange 2013: 133), 3) Angemessenheit »Was immer wir zeigen, sollte

etwas sein, womit die Lernenden etwas anfangen können, und zwar nicht nur im

Moment, sondern vor allem für die nächsten Lernschritte und überhaupt für die

Zukunft.« (Prange 2013: 135)

Im Folgenden geht es mir darum, darauf hinzuweisen, dass die didaktische

Grundoperation des Zeigens durch den mimetischen Prozess wirksam wird. Das

lehrende Zeigen wird idealerweise so ausgeübt, dass das Lernen der Schüler und

Schülerinnen bestmöglich unterstützt wird. In diesem Sinne wird Unterricht als

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 265

ein sich figurierender »Gestalt«prozess begriffen, als eine Verschränkung zweier

zeitlich aufeinander abgestimmter, verzeitigter Vollzüge, des formgebenden Leh-

rens und des form(er-)findenden Lernens. Die Virtualität des Ineinandergreifens

der beiden Vollzüge wird mimetisch wirksam durch eine Doppelbewegung von

passiver Ähnlichkeitswahrnehmung und aktiver Mimesisgabe. Zwar kann ich der-

zeit noch keine empirische Untersuchung vorlegen. Da die Prozesse der mimeti-

schen Subjektivierung nicht direkt beobachtet werden können, greifen rein logo-

zentrische empirische Analysemethoden zu kurz. Allerdings möchte ich mich der

mimetischen Dynamik des Unterrichts nähern, indem ich verdeutliche, dass das

lehrseitige Zeigen in den Modi »etwas zeigen«, »sich zeigen«, »sich als Zeigender

zeigen« ein lernseitiges Sichtbarwerden bzw. Erkennen ermöglicht. So wird das

lehrseitige Zeigen in seiner mimetischen phänomenologischen Qualität erkenn-

bar.

Etwas zeigen

Im Unterricht zeigen wir den Schülerinnen und Schülern einen unterrichtlichen

Gegenstand. Im Prozess der mimetischen Aneignung wird der unterrichtliche Ge-

genstand nun nicht in bekannte Muster und Routinen eingeordnet, sondern er

wird erkennbar als ein Gegenstand, der noch nicht vollständig erfasst wurde, der

uns zum Fragen und Verstehen drängt. Das im Hinblick auf den unterrichtlichen

Gegenstand zu Erforschende lässt sich in konkreten Fragen im Zuge der Begeg-

nung zwischen Schülerinnen und Schülern und unterrichtlichemGegenstand grei-

fen. In dieser forschenden Auseinandersetzung mit dem Gegenstand zeigt sich,

dass ein Gegenstand keine feststehende Bedeutung hat, sondern dass für uns im-

mer neue Facetten aufscheinen können, sofern es gelingt, uns für seine Potentiali-

tät offen zu halten. Gleichwohl ist der Gegenstand nicht beliebig zu interpretieren.

Denn dadurch, dass wir den Gegenstand als Beispiel für eine geographische Er-

kenntnis in Szene setzen, lässt sich nach mehrfachem Drehen und Wenden des

Gegenstandes objektive Erkenntnis, ein fachlicher Kern bzw. eine fachliche Ein-

sicht gewinnen. Damit ist keine Objektivität im essentialistischen Sinne gemeint.

Gemeint ist eine phänomenologische Objektivität, die sich im Prozess der Aus-

einandersetzung und im Hinblick auf die Gewordenheit der Fachlichkeit als das

Beständige, Unwandelbare des Gegenstandes herausgebildet hat.

Die Arbeit am exemplarischen Gegenstand verhindert, dass wir uns in Abstrak-

tionen und Diskursen verlieren. Es ist das ganz konkrete Beispiel, das uns bewegt,

auf das hin wir lehren, indem wir es unsere mimetische Kraft in der Doppelbe-

wegung von Wahrnehmung und Darstellung zur Darstellung bringen. Dabei muss

das Beispiel nicht als materieller Gegenstand vorliegen. Das Beispiel kann auch in

einer sprachlichen oder visuellen Form gegeben sein.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


266 Mirka Dickel

Wie können wir die Bedingungen dafür schaffen, dass das mimetische Ver-

mögen Erkenntnisse gewinnen lässt? Das mimetische Vermögen lässt sich durch

Kontemplation freisetzen, durchwiederholte Versenkung in denGegenstand, nicht

durch bloße Einfühlung oder durch intellektuelle Anschauung. In der Einfühlung

projiziert der Mensch sein eigenes subjektives Gefühl auf den Gegenstand, statt

auf sein mimetisches Vermögen aufmerksam zu sein, darauf, dass etwas über den

Gegenstand sichtbar wird. Und in der intellektuellen Anschauung, bei der dasWort

das Wesen der Sache ist, projiziert der Mensch kollektiv geteilte sprachliche Kon-

ventionen auf den Gegenstand mit dem Ergebnis, dass das, was der Gegenstand

von sich aus ist, nicht sichtbar wird. Beides, »Abstraktion« und »Geschwätz«, kön-

nen das Bewusstwerden der mimetischen Kraft der Sprache verhindern.

In der Kontemplation geht es darum, sich dem Gegenstand immer wieder zu

nähern und sich von ihm ansprechen zu lassen. Kontemplation hat einen passi-

ven und einen aktiven Pol. Waldenfels (2001) hat das als paradoxe Struktur der

Erfahrung bezeichnet: Der eine Pol ist das Pathos, wir werden durch etwas affek-

tiv berührt und angesprochen. Der zweite Pol ist die Antwort, wir antworten auf

das, wovon wir getroffen wurden. Allerdings ist die Antwort nicht die Widerspie-

gelung, das Abbild dessen, wovon wir getroffen wurden. Vielmehr klafft zwischen

Pathos und Response eine Lücke. In dieser Diastase wird das, worauf wir antwor-

ten überhaupt erst hervorgebracht. In dieser Diastase findet Bildung als Selbstbil-

dung statt, Zeit und Raum bilden sich neu. Das sich immer wieder kontemplative

Beziehen auf den Gegenstand hat seinen eigenen Rhythmus und seine ihm eige-

ne Zeitlichkeit. In diesem durch Kontemplation möglich werdenden mimetischen

Prozess wird der Sinn des Beispiels in sprachlichen Sinn übersetzt. Die Versprach-

lichung ist abhängig von der Art- und (Erfahrungs-)weise, in der der Gegenstand

sich uns zeigt, also davon, welche Erfahrungen wir zuvor schon gemacht haben

und wie sich diese in unserem sprachlichen Bewusstsein niedergeschlagen haben.

Sich zeigen

Nun geht es auch darum, dass wir Lehrerinnen und Lehrer uns zeigen, in der Art

und Weise, wie wir uns für den Verstehensprozess offen halten und wie wir uns

darauf verstehen, das Gespräch der Schülerinnen und Schüler über den Gegen-

stand am Laufen zu halten, auf dass sich Erkenntnis generiert. Wir zeigen uns,

indem wir uns den Schülerinnen und Schülern mit der mimetischen Kraft des In-

neren Ohres zuwenden. Mit »Innerem Ohr« ist gemeint, dass wir nicht nur hören,

was jemand auf der Sach- oder Informationsebene sagt, sondern dass wir auf eine

Weise hinhören, dass wir verstehen können, was ein Schüler oder eine Schülerin

meint, indem er oder sie etwas sagt (Dickel 2020; 2020a). Wir zeigen uns auch in

unserem großen Bemühen, der Schülerschaft dazu zu verhelfen, die echten Fra-

gen, die sie an das Beispiel haben, sprachlich zu greifen. Denn wenn das Beispiel

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 267

im Begriff ist, auf neue Weise sichtbar zu werden, ist die Sprache für die neuen

Bedeutungen des unterrichtlichen Gegenstandes noch nicht vorhanden. Andern-

falls wäre das Beispiel schon kategorisiert und eingeordnet und stünde gar nicht

mehr in Frage. So können wir zeigen, dass ein reicher und fachlich differenzierter

Sprachschatz die Voraussetzung dafür ist, dem Beispiel auf eine Weise beizukom-

men, auf die Fragwürdigkeiten und Erkenntnisse formuliert werden können. Um

mit der mimetischen Kraft des Inneren Ohr verstehen zu können und auf rechte

Weise die sprachliche Darstellung der Schülerinnen und Schüler zu unterstützen,

ist es notwendig, dass wir uns in unserem Fach sehr gut auskennen und selbst in

der forschenden Hervorbringung von neuen Bedeutungen fachlicher Gegenstände

geübt sind. Diese bestenfalls im Studium eingeübte forschende Praxis legen wir als

Haltung im Unterricht an den Tag. So kann es gelingen, auch für das Unplanba-

re und Unvorhersehbare, für Überraschungen im Gespräch mit den Schülerinnen

und Schülern empfänglich zu bleiben.

Lehrpersonen zeigen also, wie sie auf ganz eigensinnige Art und Weise ge-

meinsam mit der Lerngruppe auf einen fachlichen Gegenstand bezogen sind. Sie

zeigen, wie sie die Beziehung mit der Lerngruppe gestalten und wie es gelingt, im

Gespräch mit den Schülerinnen und Schülern den gemeinsamen Blick immer wie-

der auf den unterrichtlichen Gegenstand zu richten und sich und die Gruppe für

das Neue, das vom unterrichtlichen Beispiel ausgeht, zu öffnen. Indem eine Lehr-

person dies zeigt, wird paradigmatisch erfahrbar, wie sie als Mensch in dieserWelt

ist, bzw.wie sie alsMensch in der doppelten Bezogenheit auf die (Gegenstände der)

Welt und auf die Mitmenschen diese Offenheit für das Unkalkulierbare, Unvorher-

sehbare, Unplanbare kultiviert und wie sie diese Offenheit immer wieder mit einer

begrifflichen Reflexion über den in Frage stehenden Gegenstand verschränkt und

diesen Prozess zu ganz konkreten Ergebnissen führt.

Sich als Zeigender zeigen

Die Art undWeise, wie uns der mimetische Prozess den Gegenstand imwiederhol-

ten Zugehen auf ihn, in immer neuen Facetten erkennbar wird, hat seinen eigenen

Rhythmus, einen Anfang, einen Hauptteil und ein (vorläufiges) Ende. Dieser spie-

gelt sich im Takt der Vermittlung, für den die Lehrpersonmit zunehmender Erfah-

rung ein immer besseres Gespür ausbildet. An der inneren Zeitlichkeit der erfah-

rungskonstituierenden Mimesis der Lernenden ist das Zeigehandeln des Lehren-

den, das in unterschiedlichen Phasen des Unterrichts ganz unterschiedliche For-

men annimmt (vgl. Prange 1986), auszurichten. Unterbrechungen im Unterrichts-

ablauf ermöglichen Abstandnahme und Reflexion. Gemeint ist hier die Reflexion

über den Lernprozess als Erfahrungsprozess, in dessen Vollzug das Beispiel selbst

Form gewinnt. Hier gilt es auch zu zeigen, was unser Zeigen motiviert hat, welche

Momente uns geleitet haben, den Lernprozess auf guteWeise zu lenken. Indemwir

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


268 Mirka Dickel

so reflektieren, zeigen wir uns als Zeigende. Es geht in dieser Reflexion nicht bloß

darum, zu reflektieren, dass Erkenntnisse immer von Methoden, Medien und Vor-

wissen abhängen – das wird vielfach im Unterricht schon metareflexiv eingeholt.

Vielmehr meine ich eine Reflexion des Zusammenhangs von Lernen, Erfahrung

und Erkenntnis: Wie sind wir zu neuem Wissen in der Begegnung mit dem Bei-

spiel gekommen, welche Bedeutung kommen dem exemplarischen Arbeiten, der

Beachtung von Rhythmus und Zeitlichkeit, der Empfänglichkeit und Offenheit, der

Sprachlichkeit zu? Wie wurde der Lernprozess von der Lehrperson sinnvollerweise

gelenkt, so dass etwas Neues sichtbar werden konnte?

Schließlich geht es darum, dass wir uns als Zeigende reflektieren und dass wir

diese Selbstreflexion den Schülerinnen und Schülern in geeigneter Form zeigen.

Das mimetische Hören mit dem Inneren Ohr ist nicht nur auf den Prozess zwi-

schen Schülerschaft und Gegenstand gerichtet, sondern auch auf den Prozess, wie

ich als Lehrperson diesen Prozess initiiere und am Laufen halte. Auch imHinhören

auf mich selbst stellen sich Unstimmigkeiten, Irritationen, Fragen ein. Diese gilt

es ernst zu nehmen und das eigene Tun daraufhin zu reflektieren. Diese Fragen

lassen sich als Gespräch im eigenen Inneren, in der Selbstreflexion bewegen. Alter-

nativ lassen sich diese Fragen auch imGesprächmit einer Kollegin, einemKollegen

bewegen, mit jemandem, der bereit ist, mir so zuzuhören, dass ich in diesem Ge-

spräch eine Antwort auf meine Fragen bekomme, in der Weise, dass ich eine neue

Idee für die Gestaltung der Unterrichtssituation bekomme.

Schlussbemerkung

Zwischen der Art undWeise,wie von Seiten der Kompetenzorientierung und empi-

rischen Psychologie über das gesprochen wird, was Lehren sein soll und dem, was

Lehrerinnen und Lehrer tatsächlich und sinnvollerweise immer schon tun, wenn

sie wirksam sind und Lernen ermöglichen, klafft eine große Lücke. Zwar bleibt

immer eine Lücke zwischen Theorie und Praxis, in dem Sinne, dass wir Praxis nie

deckungsgleich in (Theorie-)Sprache abbilden können. Allerdings können wir uns

darum bemühen, eine Sprache zu finden, die der Praxis möglichst gerecht wird.

Und es gibt eine Form der Theorie, die dem, was Lehren ist, was von Lehrerinnen

und Lehrern als ihre Aufgabe verstanden wird, besser gerecht wird. Es ist Anliegen

dieses Beitrags, so eine Theoriesprache aus den Gefilden der anthropologischen

Philosophie, konkret der Mimesistheorie, für das Verständnis des Lehrens stark

zu machen. Mit dieser Theoriesprache lässt sich ein Bewusstsein dafür zurückge-

winnen, dass sich der Maßstab für das Lehren nicht losgelöst vom konkreten Tun,

nicht außerhalb der je spezifischen Lehrsituation finden lassen. Wir müssen uns

auf die Praxis selbst einlassen, um ihren eigensinnigen Maßstab zu begreifen. Da-

mit binde ich das, was Lehren im eigentlichen Sinne ist, an die Subjekte zurück,

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorbildlich unterrichten. Mimesis und geographiedidaktisches Ethos 269

an ihr eigensinniges Gespür für das je sinnvolle Handeln. Allerdings lassen sich

Maßstäbe für das richtige Lehrhandeln auch nicht in den Subjekten selbst finden,

in dem Sinne, dass das richtige Handeln bloß subjektiv und damit beliebig ist.

Das Gespür für das richtige Handeln muss zwar von jedem Lehrer, jeder Lehrerin

selbst entwickelt werden, es orientiert sich aber nicht an inneren Befindlichkeiten,

sondern an dem erfahrungskonstituierenden mimetischen Prozess im Kontext des

Zeigens als normative didaktische Grundoperation.

Literatur

Balke, Friedrich (2018): Mimesis. Zur Einführung. Hamburg.

Benjamin,Walter (1933): Lehre vom Ähnlichen, GS II, 1, Suhrkamp: Frankfurt a.M.,

1985.

Benjamin, Walter (1933a): Über das mimetische Vermögen, GS II, 1, Suhrkamp:

Frankfurt a.M., 1985.

Choi, Seong Man (1996): Mimesis und historische Erfahrung. Untersuchung zur

Mimesistheorie Walter Benjamins. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Dickel, Mirka (2020): »Hören mit dem inneren Ohr. Lehrerbildung als lebendiges

Gespräch«, in: Michael Hemmer/Ann-Kathrin Lindau/Carina Peter/Gabriele

Schrüfer (Hg.) Auf den/die Geographie/lehrer/in kommt es an!? Lehrer/innen-

professionalität und Lehrer/innenbildung im Fokus von Theorie, Empirie und

Praxis. Münster, S. 223–236.

Dickel, Mirka (2020): »Transformative Lehrerbildung. »Hören können, heißt ver-

stehen können« « in: Daniel Löffelmann/Mario Ziegler (Hg.) Unterricht im Zei-

chen von Wahrnehmung und Darstellung. Philosophische Anstiftungen zu ei-

ner unzeitgemäßen Didaktik. Freiburg. S. 190–206.

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph (2003): Mimetische Weltzugänge. Soziales Han-

deln – Rituale und Spiele – ästhetische Produktionen. Stuttgart: Kohlhammer.

Helmer, Karl/Herchert, Gaby (2004): »Vorbild und Beispiel«, in: Dietrich Benner/

Jürgen Ölkers (Hg.) Historisches Wörterbuch der Pädagogik. Studienausgabe.

Weinheim und Basel, S. 1108–1114.

Hufnagel, Erwin (1993): Pädagogische Vorbildtheorien. Prolegomina zu einer päd-

agogischen Imagologie. Würzburg.

Hüttinger, Stefanie (1994): Der Tod derMimesis als Ontologie und ihre Verlagerung

zur mimetischen Rezeption. Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Metscher, Thomas (2004): Mimesis. Bielefeld. (1. Auflage 2001)

Mayer, Hartmut (2017): Mimesis und moderne Architektur. Eine architekturtheo-

retische Neubewertung. Bielefeld.

Prange, Klaus (1986): Bauformen des Unterrichts. Bad Heilbrunn: Klinkhardt.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


270 Mirka Dickel

Prange, Klaus (2010): Die Ethik der Pädagogik. Zur Normativität erzieherischen

Handelns. Paderborn: Schöningh.

Prange, Klaus (2012): Die Zeigestruktur der Erziehung. Grundriss der Operativen

Pädagogik. Paderborn: Schöningh (erstmals erschienen: 2005).

Prange, Klaus (2013): »Pädagogisches Ethos«, in: Micha Brumlik/Stephan Ellinger/

Oliver Hechler/Klaus Prange (Hg.) Theorie der praktischen Pädagogik. Grund-

lagen erzieherischen Sehens, Denkens und Handelns. Stuttgart: Kohlhammer,

S. 117–170.

Prange, Klaus (2017): Zeigen – Lernen – Erziehen. Herausgegeben von Karsten

Klenkes. Gera: edition Paideia.

Waldenfels, Bernhard (2002): Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie, Psy-

choanalyse, Phänomenotechnik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wulf, Christoph (2014): »Mimesis«, in: Wulf Christoph/Jörg Zirfas (Hg.) Handbuch

Pädagogische Anthropologie. Wiesbaden, S. 247–258.

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013 - am 13.02.2026, 10:55:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462294-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

