I. Lebendige Formen

16.01.2026, 22:46:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16.01.2026, 22:46:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEORG TOEPFER

Zur Trennungsgeschichte des Lebenswissens
sLeben< bei Georg Buchner und in der friihen Biologie

»Denn was ist Lebenswissen!«! - Herders Frage in Form eines Ausrufs aus
dem Jahr 1769 markiert noch immer und gegenwirtig verstarkt den epis-
temisch unsicheren Status des »Lebenswissens«. Es steht einerseits fiir ein
lebenspraktisches Orientierungswissen, das in unterschiedlichsten Formen
und Medien verstreut vorliegt, etwa in Texten der Literatur, Weisheitsleh-
ren, Ratgebern zur Lebensfithrung oder der Spruchdichtung. Andererseits
hat das Wissen vom Leben seit dem 18. Jahrhundert die Gestalt einer auf
kohirente Beschreibungen und Erklarungen zielenden, den Naturwissen-
schaften nahestehenden experimentellen Wissenschaft angenommen. In ih-
rer autonomen Ausdifferenzierung hat diese Wissenschaft, die sich seit etwa
1800 >Biologie« nennt, Praktiken und Begrifflichkeiten entwickelt, die sie in
weiten Teilen von Beziigen zur Alltagswelt entfernt haben. Die Geschich-
te der Entwicklung des Lebensbegriffs vom 18. bis ins 20. Jahrhundert ist
also eine »Trennungsgeschichte« wissenschaftlicher Diskurse.” In der ge-
genwirtigen Transformation der Biologie zu den »Lebenswissenschaften«
wird allerdings die Verortung des Wissens in nur einer Disziplin unméglich.
Vor dem Hintergrund einer rasant fortschreitenden Einbindung des Wis-
sens in Anwendungskontexte — von der Biomedizin tiber die Synthetische
Biologie bis hin zum Naturschutz - ist eine verstirkte Verschrankung von
biologischen Begriffen und Techniken mit normativen Fragen festzustellen.
Diese bedingt eine umfassende Neukonfiguration des naturwissenschaftli-
chen Wissens: die Verkniipfung der faktischen mit ethischen, rechtlichen,
asthetischen, 6konomischen und politischen Dimensionen. Unklar ist aber,
wie diese Verkntipfung angesichts einer disziplinér gegliederten Forschungs-
landschaft gelingen kann. Hilfreich kénnte in dieser Situation ein Blick in
die historische Phase sein, in der die Differenzierung der wissenschaftlichen

1 Johann Gottfried Herder: Der Genius der Zukunft (1769), in: Ders.: Sémmtliche Werke,
Bd. 29, hg. von Bernhard Suphan, Berlin 1889, S. 322-323, hier S. 322.

2 Zum Begriff der Trennungsgeschichte vgl. Sigrid Weigel: Thesen zur Forschungsperspek-
tive einer Philologie wissenschaftlicher Konzepte, in: Geschichte der Germanistik 23/24,
hg. von Christoph Ko6nig, Gottingen 2003, S. 14-17, hier S. 15, sowie Karlheinz Barck:
Leonardo-Effekte. Perspektiven aus der Differenzierung von Natur und Geisteswissen-
schaften, in: Weimarer Beitrage 59 (2013), S. 167-189.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 Georg Toepfer

Diskurse ithren Anfang nahm. Besonders aufschlussreich kénnte dabei die
Untersuchung interdiskursiver Medien wie der Literatur® sein, in denen
die verschiedenen Diskurse des Lebenswissens zusammengefiihrt werden.

I. >Leben<undLebenswissenc

'Lebens, dieses haufige und attraktive Wort der deutschen Sprache, ist kein
naturwissenschaftlicher Begriff. Es ist tiberhaupt kein wissenschaftlicher Be-
griff. Ja, ich mochte so weit gehen, zu sagen: Dieses Wort ist nicht einmal
ein Begriff. In seiner ganzen Komplexitit, Selbstbeziiglichkeit und auch Wi-
derspriichlichkeit ist >Leben« ein »Zauberwort«.* Es unterwandert viele der
fiir die neuzeitliche Wissenschaft leitenden Differenzen, wie die zwischen
Korper und Seele, Individuum und Kollektiv, Erhaltung und Verdnderung, Natur
und Technik, Generell-Organischem und Spezell-Menschlichem. Die Bedeutung des
Wortes lasst sich nicht auf nur eine der Seiten dieser Oppositionspaare fest-
legen. Jede Seite benennt fiir bestimmte Kontexte wesentliche Aspekte des
Ausdrucks. Weil es alle diese grundlegenden Gegensitze in sich vereint,
hat >Leben« keinen eigentlich begrifflichen Charakter. Das Wort ist damit
im Grunde auch kein wissenschaftlicher Terminus. Es tragt aber wiederum
zur Komplexitit des Ausdrucks bei, dass er in manchen Kontexten doch
wie ein Terminus gebraucht wird, sogar als der zentrale Grundbegriff einer
Wissenschaft, die sich meist als Naturwissenschaft versteht: Seit Beginn des
19. Jahrhunderts reklamieren Biologen fiir ihre Wissenschaft, die Lebens-
wissenschaft zu sein, und fiir das Phanomen >des Lebens« eine endgiiltige na-
turwissenschaftliche Bestimmung und Erklarung (irgendwann einmal) lie-
fern zu kénnen. Es gibt aber daneben auch eine lange Tradition, die >Lebens
fir einen grundsitzlich nicht rationalisierbaren Begriff hilt: »Was Leben sei,
ist ein nicht aufzulosendes Ritsel«, es sel »ein Irrationales«, das »durch keine
Formeln logischer Leistungen reprisentiert werden« kénne, heifit es etwa

Vgl. Jiirgen Link: Literaturanalyse als Interdiskursanalyse. Am Beispiel des Ursprungs
literarischer Symbolik in der Kollektivsymbolik, in: Diskurstheorien und Literaturwissen-
schaft, hg. von Jirgen Fohrmann und Harro Miiller, Frankfurt a.M. 1988, S. 284-307.
4 Vgl. Georg Toepfer: Die Unbegrifflichkeit von >Leben< in der Begrifflichkeit der Ethik.
Welche Rolle die Rede von >Leben« in der Ethik spielt und warum sie nicht zentral ist, in:
Jahrbuch fiir Wissenschaft und Ethik 2013 18 (2014), S. 199-234. Fiir weitere Nachweise
von Autoren, die >Lebenc« als »Zauberwort« bezeichnen, siehe die Online-Datenbank Bio-
concepts: www.biological-concepts.com, s.v. »Lebenc.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 33

bei Wilhelm Dilthey.® >Leben« bewegt sich also nicht zuletzt zwischen den
Polen des wissenschaftlich Bestimmbaren und des Aufserwissenschaftlichen.

Die Vieldimensionalitdt und Vieldeutigkeit sowie die Reflexivitit des Le-
bensbegriffs, seine Selbstreferenzialitat auf den Sprecher, fithren also dazu,
dass von Leben nie in blofi terminologischer Bedeutung gesprochen und das
Wort nicht vollstindig diskursiv eingeholt werden kann. Es ist ein immer
iiber das unmittelbar Gemeinte hinausweisender Ausdruck. Hans Blumen-
berg hat fiir ein solches Wort die Bezeichnung absolute Metapher gefunden.’®
Gemeint ist dies bei ithm nicht in der Weise, dass dem Ausdruck »nichts
Wirkliches unmittelbar entspricht« (wofiir der Romanist Hellmuth Petrico-
ni den Terminus >absolute Metapher« 1928 einfiihrte’) — denn >Lebenc hat
selbstverstandlich konkrete Referenten in der Welt, z.B. die Daseinsweise
einzelner Lebewesen -, sondern cher in der Bedeutung eines Ausdrucks,
der nicht eine »blofle Metapher<® ist, der also nicht in eine einzige eigent-
liche Ausdrucksweise aufzulésen ist. »Lebenc ist eine absolute Metapher im
Sinne Blumenbergs, weil das Wort gleichzeitig zu viele Referenten in der
Welt hat, um rein terminologisch verwendet werden zu konnen. Es bezeich-
net die komplexe Verschrankung von deskriptiven und normativen Fragen
in einem (un-)begrifflichen Konstrukt. In vielen einzelnen Disziplinen — von
der Biologie tiber die Gesundheitsékonomie und Rechtswissenschaft bis zur
Literaturwissenschaft, Theologie und Philosophie — kénnen die verschiede-
nen Aspekte untersucht werden, aber erst zusammen machen die einzelnen,
jeweils disziplindr reduzierten Lebensbegriffe dieser Facher das Ganze des
interdisziplindren Begriffs des Lebens aus. Und es sind offensichtlich gerade
seine Unbegrifflichkeit und Unschirfe, die das Wort so attraktiv fiir ver-
schiedenste Bereiche machen.

Was fiir >Leben« gilt, gilt in dhnlicher Weise auch fiir >Lebenswissen<. Ent-
gegen manchen Behauptungen (so seit 2013 1m entsprechenden Wikipe-

5 Wilhelm Dilthey: Plan der Fortsetzung zum Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften (ca. 1910), in: Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 7, Stuttgart 1926,
S. 189-291, hier S. 218.

Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, in: Archiv fiir Begriffsgeschich-
te 6 (1960), S. 7-142, hier S. 11. Nachfolger Blumenbergs, darunter Philipp Stoellger,
Rudiger Zill und Ferdinand Fellmann, haben ausdriicklich >Lebenc als eine solche absolu-
te Metapher angesehen (fiir Nachweise vgl. wiederum die oben, Anm. 4, zitierte Online-
Datenbank).

Hellmuth Petriconi: Die spanische Literatur von heute, in: Germanisch-Romanische Mo-
natsschrift 16 (1928), S. 150-163, hier S. 156.

Josef Kénig: Bemerkungen zur Metapher [1937], in: Ders.: Kleine Schriften, Freiburg 1.Br.
1994, S, 156-176, hier S. 172.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 Georg Toepfer

dia-Eintrag) kann schon das Wort >Lebenswissen« auf eine reiche Begriffs-
geschichte zurtickblicken. Sie beginnt offenbar mit der eingangs zitierten,
cher abschitzigen Verwendung des Ausdrucks in Herders Ode Der Genius
der Zukunft. Seit Mitte des 19. Jahrhunderts wird das Wort in vier Grund-
bedeutungen verwendet:® Es erscheint erstens im Sinne eines nicht immer
begrifflich strukturierten Wissens von hoher lebensweltlicher Relevanz, ei-
ner primdr durch Praxis gewonnenen Weisheit, die das individuelle Leben
trigt, sinnhafte Orientierung gibt und darin vielfach religiose Dimensionen
aufweist. >Lebenswissen« kann zweitens das auch auf triviale Dinge des
Alltags bezogene, intuitive Wissen meinen, das eng mit einem spezifischen
Koénnen verkniipft ist. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurde der Ausdruck
'Lebenswissen« drittens als Terminus fiir ein psychologisches Konstrukt zur
Messung eines bestimmten Aspekts von Intelligenz eingefiihrt. Es wird in
diesem Sinne neben das Schulwissen und Leistungen der Konzentration
und des Gedéchtnisses gestellt. In einem »Intelligenzpritfungsbogen« aus
dem Jahr 1933 ist das Lebenswissen als lebenspraktisches Wissen von all-
taglichen Dingen und von grundlegenden wissenschaftlichen Sachverhalten
definiert, wie etwa dem Wissen davon, wo die Sonne aufgeht und warum
es Tag und Nacht wird.'® Die heute vorherrschende vierte Bedeutung von
»Lebenswissenc als biologisches Wissen ist jiingeren Datums. Im Deutschen
hat sie sich erst in den letzten Jahren durchgesetzt, wiahrend sie im Eng-
lischen vereinzelt schon im 19. Jahrhundert Verwendung fand, so 1843
durch Horace Mann in dem Vorschlag fiir ein »Curriculum« der Biologie:
Life-Knowledge.M

Der Beitrag der Literatur zum >Lebenswissen¢, und das korrespondierende
Verstandnis der Literaturwissenschaft als »Lebenswissenschaft«, wird deut-
lich bet dem Romanisten Ottmar Ette, der diese Auffassung seit 2004 pro-
grammatisch verfolgt. »Lebenswissen« erkléart Ette geradezu zur »Aufgabe
der Philologie« (so der Untertitel seiner Monographie). Er erldutert:

Lebenswissen ist [...] an spezifische Lebenserfahrungen, nie aber an eine einzige
Logik zuriickgebunden; vielmehr ist in diesem Begriff gerade die (Uberlebens-)
Fihigkeit enthalten, gemaf} verschiedener Logiken zugleich denken und handeln

Vgl. die Nachweise in der Datenbank Bioconcepts (wie Anm. 4), s.v. >Lebenswissen.
Deutsches Reich: Verordnung der Reichsminister des Innern und der Justiz zur Ausfiih-
rung des Gesetzes zur Verhiitung erbkranken Nachwuchses vom 5. Dezember 1933, in:
5. Beiheft zum Reichs-Gesundheitsblatt, Jahrgang 1933, Beilage zur Nr. 51, in Reichs-
Gesundheitsblatt 8 (1933), S. 90-92, hier S. 91.

Horace Mann: Outline for physiology curriculum, in: Sixth Annual Report of the Board
of Education 1843, S. 98-134, hier S. 98f.

10

11

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 35

zu kénnen. [...] [Es] kommt der Literatur das Vermégen zu, normative Formen
von Lebenspraxis und Lebensvollzug nicht nur in Szene zu setzen, sondern auch
performativ im ernsthaften Spiel zur Disposition zu stellen. Das Literarische enthalt
stets ein Wissen um die Grenzen der Giiltigkeit von Wissensbestinden einer ge-
gebenen Gesellschaft oder Kultur. Vor diesem Hintergrund darf Literatur in ihren
unterschiedlichen Schreibformen als ein sich wandelndes und zugleich interaktives
Speichermedium von Lebenswissen verstanden werden. Anders als in der Philo-
sophie geht es freilich im Bereich des Literarischen nicht um die Konstruktion in
sich kohérenter Sinnsysteme, sondern um die kiinstlerische Fahigkeit, Kohdrenzen
durch Dekohirenzen [...] zu bereichern.'?

Fur Ette ist das >Lebenswissen« also ein flexibles Wissen, das sich Situati-
onen anpassen kann. Es fiigt sich nicht einer einzigen Logik, sondern ist
variabel in seinen Formen und Inhalten; und es enthalt ein reflexives, in sich
gebrochenes Moment, insofern seine eigene Begrenztheit und Kontingenz,
also das Auch-Andersseinkénnen, im >Lebenswissens, besonders im literari-
schen Lebenswissen, immer mitgedacht werden.

Es stellt sich aber die Frage: Wie kann ein solches vielfaltiges, perspekti-
venreiches, heterogenes, sich selbst unterbrechendes und widersprechen-
des Wissen die Form einer Wissenschaft annehmen? Ist es nicht nur ein
ungeordneter, geradezu chaotischer Erfahrungsschatz, der in der Literatur
gespeichert wird, von dem lieber nicht behauptet werden sollte, dass es von
thm eine Wissenschaft geben oder dass er gar selbst in die Form einer Wis-
senschaft gebracht werden konnte? Festzuhalten gilt es zumindest, dass die
Literatur Momente von >Leben« formuliert, die nicht in den methodisch auf
Kohirenz bedachten, funktionalistischen Theorierahmen der Biologie pas-
sen. Zu fragen ist, wie diese Momente mit den biologischen zusammenpass-
ten, bevor >Leben< in umfassender Weise biologisch beansprucht wurde,
bevor sich also die Biologie als Wissenschaft konstituierte.

Il.  Bestimmungen des Lebensbegriffs um 1800

Einflussreiche Autoren der Naturgeschichte des 18. und frithen 19. Jahr-
hunderts stellten Prozesse der auflermenschlichen organischen Natur in Be-
griffen und Narrativen aus der menschlichen Welt dar. Anthropomorph
oder soziomorph beschrieb beispielsweise Carl von Linné die Geschlecht-
lichkeit der Pflanzen. Auch die enzyklopédisch orientierte Naturgeschichte

12 Ottmar Eitte: UberLebenswissen. Die Aufgabe der Philologie, Berlin 2004, S. 12f.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 Georg Toepfer

des 18. Jahrhunderts vermochte es, avanciertestes wissenschaftliches Wis-
sen als Eruihlung, die an ein breites Publikum adressiert war, zu présentie-
ren. Dafiir steht insbesondere Georges Buffons vielbandige Histoire naturelle
(1749-1788). Sie erreichte tiber Fachkreise hinaus ein breites Publikum. IThr
Erfolg deutet auf eine Art »Aufkldrungsunion von Naturwissenschaft und
Literatur<,'®

Dieses harmonische Modell, das Miteinander von Naturwissenschaft und
Literatur, thr Ausdruck in parallelen Begriffen, Bildern und Formaten,
findet eine Entsprechung auch in einem Lebensbegriff, der offensichtlich
von der These der Verbundenheit des Menschen mit der Natur getragen
ist. Ein Beispiel dafiir sind die Definitionen des Lebensbegriffs, die Im-
manuel Kant, der »einflussreichste Wissenschaftstheoretiker der Zeit«,'*
gibt. In einer metaphysischen Schrift aus dem Jahr 1766 heifit es bei Kant:
»[Allles Leben beruht auf dem inneren Vermdgen, sich selbst nach Willkiir
zu bestimmenc; in seinen Vorlesungen zur Moralphilosophie von 1774 sagt
er: »[D]as Leben ist das Vermégen der Selbstthatigkeit«; in einer nachkriti-
schen Schrift zur Grundlegung der Naturwissenschaft von 1786 bemerkt er:
'Leben< heifle u.a. »das Vermogen einer Substanz, sich aus einem inneren
Princip zum Handeln [...] zu bestimmen«; und die Formulierung in der K7
tik der praktischen Vernunfi (1788) lautet: »Leben ist das Vermogen eines We-
sens, nach Gesetzen des Begehrungsvermégens zu handeln«.'® Auffallend
ist, dass Kant den Lebensbegriff explizit nur in seinen moralphilosophischen
Schriften definiert. In seinem biotheoretischen Grundlagenwerk, der Kritik
der Urteilskrafi (1790), kommt der Ausdruck dagegen kaum vor. Kant spricht
hier stets von »organisierten Wesen der Natur«. Mit >Leben< verbindet er
offensichtlich mehr als ein organisiertes System, namlich eine Autonomie
und Willensbestimmung des eigenen Handelns, also eine ethische Dimensi-
on. Ein Begehrungsvermogen schreibt Kant auch den Tieren zu, und insofern
konnte in Kants Lebensbegriffs ein Verbindungsglied zwischen der Natur
der Tiere und dem Menschen gesehen werden. Weil Kant dies aber nicht
weiter ausfithrt und den Lebensbegriff in seinen biotheoretischen Schriften
explizit zu vermeiden scheint, kénnte bei thm auch ein Ansatzpunkt fiir eine
Trennungsgeschichte des Lebenswissens liegen: >»Lebenc ist fiir Kant primér
ein Autonomieprinzip, das er in die Ndhe der Moralphilosophie riickt und

3 Peter Ludwig: »Es gibt eine Revolution in der Wissenschaft«. Naturwissenschaft und
Dichtung bei Georg Biichner, St. Ingbert 1998, S. 99.

4 Fbd., S. 89.

15 Die genauen Nachweise auf www.biological-concepts.com (wie Anm. 4), s.v. Leben.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 37

damit aus der Biologie, die er um die Organisationsbegrifflichkeit zentriert,
herausfiihrt.

Ganz anders sicht es dagegen bei den frithen Biologen um 1800 aus. Sie ge-
ben ausdriicklich und mit dem Selbstvertrauen in erfolgreicher empirischer
Forschung verwurzelter Naturwissenschaftler naturalistische Bestimmungen
des Begriffs. In seiner frithen Phase als Neurophysiologe liefert Alexander
von Humboldt in den Versuchen iiber die gereizte Muskel- und Nervenfaser 1797
eine fur seine physiologische Forschung gut operationalisierbare Definition:
»Belebt nenne ich denjenigen Stoff, dessen willkiithrlich getrennte Theile,
nach der Trennung, unter den vorigen dufleren Verhiltnissen ihren Mi-
schungszustand 4ndern«.!® Unterschieden sind sie darin von einem Metall
oder einem Stein, wie er fortfahrt, weil diese zertrennt werden kénnten und
dabei ihren Mischungszustand behalten. Das ist ein der physiologischen
Forschung angepasster, simpler Lebensbegriff. Das Leben wird in den Han-
den der frithen Biologen tiberhaupt zu einem reinen Naturphdnomen: »[L]a
vie est un phénomene tres naturel, un fait physique, schreibt Lamarck 1802
in seinen Untersuchungen zur Organisation lebendiger Korper."” Fiir die Naturfor-
scher und Physiologen der Zeit ist >Leben« eindeutig ein im Materiellen ver-
ankertes Naturphdnomen. Sie identifizieren dann auch einfach die Worte
lebendig« und »organischs, so wie Christoph Girtanner bereits 1790 (»Les
mots organisé & vivant sont, selon moi, des synonimes«'®), und sie kénnen
damit auch schlicht die Physiologie zur Lebenswissenschaft erklaren, wie Anth-
elme Richerand 1817 (»La physiologie est la science de la vie«!)
Erst seit dieser Zeit, seit den ersten Jahren des 19. Jahrhunderts, riickt der
Titel Lebenswissenschaff iberhaupt in diesen Zusammenhang. Vorher, seit der
Antike, steht er, so wie bei Kant der Lebensbegriff, im Kontext der Mo-
ralphilosophie oder Sittenlehre: In der Antike erscheint der Ausdruck am
Ende des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts bei Sextus Empiricus;*” ein
Autor des frithen 18. Jahrhunderts erklart die Kunst, mit sich selbst und mit

16" Alexander von Humboldt: Versuche iiber die gereizte Muskel- und Nervenfaser, Bd. 2,
Posen 1797, S. 433f.

17 Jean-Baptiste Lamarck: Recherches sur I'organisation des corps vivans, Paris 1802, S. 70.

18 Christoph Girtanner: Mémoires sur I'irritabilité, considérée comme principe de vie dans
la nature organisée, in: Observations sur la physique, sur I'histoire naturelle et sur les arts
37 (1790), S. 139-154, hier S. 150.

19" Balthasar-Anthelme Richerand: Nouveaux élémens de physiologie, Bd. 1, 7. Aufl., Paris
1817,S. 1.

20 Vgl. Sextus Empiricus: Adversus mathematicos X1, 110.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 Georg Toepfer

den anderen auskommen zu konnen, fiir die grofle Lebenswissenschaft;?!
und Christoph Meiners, Professor der Weltweisheit in Géttingen und Ver-
treter der Popularphilosophie, setzt den Ausdruck dann im Jahr 1800 in den
Titel einer Monographie zur Sittenlehre.?*

Um 1800 war >Leben« also ziemlich viel: immer noch zentraler Begriff von
Sittenlehren und Moralphilosophie, zugleich aber auch Terminus der Expe-
rimentalwissenschaften, die auf breiter Front — von der Mikroskopie, tiber
die Neurophysiologie und komparative Anatomie, bis zur Medizin — rasant
voranmarschierten. Es erscheint vor diesem Hintergrund geradezu konse-
quent, wenn die Autoren, die in das Umfeld der romantischen Naturphilo-
sophie gertickt werden, den Begriff totalisieren und universalisieren: »Alles,
das Universum selber, besitzt Leben«;?® »Das Seyn, durchaus und schlecht-
hin als Seyn, ist lebendig und in sich titig, und es giebt kein anderes Seyn,
als das Leben«;?* »Es gibt nichts Todtes in der Welt; nur das ist todt, was
nicht ist, nur das Nichts. [...] In der Welt ist alles lebendig«.> Aber das ist
nur grofie Rhetorik. Im Grunde erfolgt um 1800 das genaue Gegenteil: die
Fragmentierung des Lebenswissens, das Ende des grofien Einheitsnarrativs
vom Leben.

Ill. Die Spaltung des Lebenswissens um 1800

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts beginnt die Wissenschaft des Lebens mit
ithrer Etablierung als Experimental- und Gesetzeswissenschaft ihre Popula-
ritdt zu verlieren. Das Lebenswissen ldsst sich formal und inhaltlich nicht
mehr in die schénen, lustigen, mahnenden oder lehrreichen Narrative der
Naturgeschichte integrieren. Es vollzieht sich in apparativen Praktiken und
bedient sich einer sich rasant differenzierenden Terminologie, die an die
Lebenswelten nicht mehr anschlussfihig ist. Die Forschung bewegt sich in

21 Vgl. Frangois-Séraphin Régnier-Desmarais: Traité de la grammaire francoise, Paris 1706,
S. 380.

22 Vgl. Christoph Meiners: Allgemeine kritische Geschichte der iltern und neuern Ethik
oder Lebenswissenschaft, Erster Theil, Géttingen 1800.

2 Gottfried Reinhold Treviranus: Biologie, Bd. 8, Gottingen 1805, S. 40.

24 Johann Gottlieb Fichte: Ueber das Wesen des Gelehrten (1806), in: Ders.: Gesamtausga-
be der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 1.8, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991,
S. 37-139, hier S. 71.

%5 Lorenz Oken: Lehrbuch der Naturphilosophie, Bd. 1, Jena 1809, S. 24f. (§ 71).

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 39

spezialisierten und sich immer weiter isolierenden Fachzirkeln; es entstehen
weitgehend autonomisierte Diskurse.

Die Segmentierung wird von der empirischen Forschung nicht nur faktisch
vollzogen, sondern auch rhetorisch stabilisiert, etwa in Form der ausgeprag-
ten Polemik gegen die sich nicht spezialisierenden Diskurse wie die roman-
tische Naturphilosophie in threm Einheitsdenken, analogischen Schlieflen
und spekulativen, deduktiv argumentierenden Entwiirfen. All das sei, nach
den berithmten Worten Justus von Liebigs, »die Pestilenz, der schwarze
Tod des Jahrhunderts«;?® zu vergleichen ist die deutsche Naturphilosophie
nach Liebig mit einem »abgestorbenen Baum, der das schénste Laub, die
prichtigsten Bliithen, aber keine Friichte trug«.”” Fruchtbare Forschung ent-
stehe allein aus der spezialisierten und konsequent empirisch-experimentel-
len Arbeit - so die Auffassung der neuen Lebenswissenschaftler. Um das
zu erreichen, vollziehen sie eine Abgrenzung, eine Entkopplung ihrer natur-
wissenschaftlichen Gegenstinde gegeniiber metaphysischen, asthetischen,
ethischen, weltanschaulichen oder anderen Diskursen und Inanspruchnah-
men ihrer Ergebnisse. Es erfolgt also das, was mit Niklas Luhmann als die
Ausdifferenzierung eines gesellschaftlichen Teilsystems beschrieben werden
kann.

In der Frithphase dieser Entwicklung um 1800 gibt es selbstverstindlich
Versuche, ihr entgegenzuwirken. Einer von ihnen stammt von Friedrich
Schiller, formuliert in dessen 1794 verfasster Ankiindigung zu den Horen. Die-
se Ankiindigung kann als ein Versuch verstanden werden, die vorrevoluti-
ondre Verbindung zwischen Kunst und Wissenschaft wiederzubeleben. Als
Programm fir die Zeitschrift formuliert Schiller dort:

Man wird streben, die Schonheit zur Vermittlerin der Wahrheit zu machen und
durch die Wahrheit der Schonheit ein daurendes Fundament und eine hohere Wiir-
de zu geben. So weit es tunlich ist, wird man die Resultate der Wissenschaft von
ihrer scholastischen Form zu befreien und in einer reizenden, wenigstens einfachen,
Hille dem Gemeinsinn verstidndlich zu machen suchen. [...] Auf diese Art glaubt
man zur Aufhebung der Scheidewand beizutragen, welche die schéne Welt von der
gelehrten zum Nachteile beider trennt, griundliche Kenntnisse in das gesellschaftli-
che Leben, und Geschmack in die Wissenschaft einzufithren.?®

26 Justus von Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften und iiber dem Zustand
der Chemie in Preufien, Braunschweig 1840, S. 24.

27 Justus von Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, Minchen 1852, S. 12;
vgl. in der Fassung von 1840, S. 28.

28 Friedrich Schiller: Ankiindigung. Die Horen, eine Monatsschrift, von einer Gesellschaft
verfafit und herausgegeben von Schiller (1794), in: Schillers Werke (Nationalausgabe),
Bd. 22, hg. von Herbert Meyer, Weimar 1958, S. 106-109, hier S. 106.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 Georg Toepfer

Das hat nicht funktioniert, ldsst sich wohl konstatieren. Von den »Vermitt-
lungsleistungen der Dichtung«®’ wollten die Empiriker nichts wissen. Die
Vertreter der avancierten Einzelwissenschaften veroffentlichten keine Bei-
trage in Schillers Journal. Die Ganzheitsrhetorik der Naturphilosophie er-
schien ihnen ebenso unangemessen zur Darstellung ihrer experimentellen
Verfahren der Naturforschung wie die dlteren sinnstiftenden Narrative der
klassischen Naturgeschichte. Denn es ging ihnen gar nicht mehr um die
leib-seelische Einheit des Menschen und seine Einbindung in das Ganze
der Natur, sondern lediglich um die physiologischen Mechanismen seines
Kérpers. Allein darin bestand fiir sie das Lebenswissen: Das Leben war ih-
nen ja nichts als »ein sehr natiirliches Phinomen, eine physische Tatsache«
(Lamarck).

Die Ganzheitsrhetorik, die die »schéne Welt [mit] der gelehrten« des Le-
benswissens zusammenhalten sollte, war gescheitert; die Finheit konnte
nur noch beschworen, aber nicht mehr begriindet werden, allenfalls noch
in Randbereichen wie der Humboldt’schen Landschaftslehre und Biogeo-
graphie. Auf den Feldern, die fiir das naturwissenschaftliche Wissen vom
Leben zentral waren, wie etwa dem der Physiologie, war die Segmentie-
rung der Bereiche aber vollzogen. Es mussten also andere Formen der Inbe-
zugsetzung des Schonen mit dem Gelehrten gefunden werden. Eine dieser
Formen findet sich im Werk Georg Biichners.

IV. Georg Buchners Darstellung des Lebenswissens

Biichner war bekanntlich Naturforscher und betrieb akribische Unter-
suchungen des Nervensystems von Wirbeltieren. Er war tief verwurzelt
in der empirischen Forschung der Physiologie und Anatomie seiner Zeit.
Schon seine Zeitgenossen sehen den Einfluss dieser wissenschaftlichen Be-
schaftigung auf sein literarisches Schreiben: Karl Gutzkow schreibt thm im
Juni 1836, seine »hauptsachliche Force« verdanke sich seiner »Unbefangen-
heit«, seiner »Autopsie«.’’ Naturwissenschafliche Verfahren werden bei
Biichner einerseits selbst zum Gegenstand der Literatur, andererseits ist
Biichners Sprache von ihnen betroffen; sie ist »bis in die Nuancen hinein

2 Ludwig: »Es gibt eine Revolution in der Wissenschaft« (wie Anm. 13), S. 89.

30 Karl Gutzkow: [Brief an Georg Biichner vom 10. Juni 1836], in: Georg Biichner: Samt-
liche Werke und Schriften (Marburger Ausgabe), Bd. 10.1, hg. von Burghard Dedner,
Tilman Fischer und Gerald Funk, Mainz 2012, S. 278-281, hier S. 278.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 41

vom Air eines Anatomiesaals erfiillt«.*! Im Werk Biichners ldsst sich ein
Verhiltnis der wechselseitigen Verweisung und Stirkung von Poetik und
Naturwissenschalft feststellen: Die Poetik ist so sehr vom Realismus der sich
konsolidierenden Naturwissenschaften gepragt, wie umgekehrt der Geist
der Naturwissenschaften durch die niichterne, auf alle Romantisierung
verzichtende Darstellungsform der Dichtung gestarkt wird. Das »poetische
Verfahren der Desillusionierung« wird bei Biichner zu einem »naturwissen-
schaftlichen Verfahren innerhalb seiner Poesie«.?

Als Naturforscher sicht sich Biichner an das empirisch Beobachtbare gebun-
den und halt sich gegeniiber metaphysischen Fragen zuriick, insbesondere
wendet er sich dagegen, die Zweckmaifiigkeit in der Natur auf einen Schép-
fergott zuriickzufithren. Sehr deutlich heifit es in seiner Probevorlesung
Uber Schiidelnerven, die er 1836 in Zirich hilt: »Die Natur handelt nicht nach
Zwecken, sie reibt sich nicht in einer unendlichen Reihe von Zwecken auf,
von denen der eine den anderen bedingt; sondern sie ist in allen ihren Au-
ferungen sich unmittelbar genug. Alles, was ist, ist um seiner selbst willen
da.*® Ahnlich formulierte Biichner bereits in einem Schulaufsatz Uber den
Selbstmord von 1831: »[I]ch glaube [...], daf} das Leben selbst Sweck sei [und
nicht blof3 Mittel], denn: Entwicklung ist der Zweck des Lebens, das Leben
selbst ist Entwicklung, also ist das Leben selbst Zuweck.«3

In Biichners Teleologiekritik verbinden sich zwei dominante Motive: ein auf
das Individuum gerichteter Blick und die Autonomisierung eines Diskurses.
Individuenzentriert ist Bichners Teleologiekritik, weil er offensichtlich von
einer inneren Zweckmafligkeit ausgeht, die auf jedes einzelne Individuum
bezogen ist, das fiir sich Zweck ist.3? Er kann damit an die biotheoretischen
Lebenstheorien des spéten 18. Jahrhunderts anschlieflen, die von spezifisch
organischen Kriften ausgehen, also im weiteren Sinne an vitalistische Theorten,
in deren Rahmen Lebewesen Krifte zugeschrieben werden, mittels derer sie

31 Walter Jens: Poesie und Medizin. Gedenkrede fiir Georg Biichner, in: Neue Rundschau

75 (1964), S. 266-277, hier S. 267.

Walter Miiller-Seidel: Natur und Naturwissenschaft im Werk Georg Buichners, in: Fest-

schrift fiir Klaus Ziegler, hg. von Eckehard Catholy und Winfried Hellmann, Tiibingen

1968, S. 205-232, hier S. 215.

33 Georg Biichner: Probevorlesung. Uber Schiidelnerven (1836), in: Ders.: Werke und Brie-
fe (Miunchner Ausgabe), hg. von Karl Pérnbacher u.a., Miinchen 1988, S. 259-269, hier
S. 260.

34 Georg Biichner: Uber den Selbstmord. Eine Rezension (1831), in: Ders.: Werke (wie

Anm. 33), S. 34-38, hier S. 36.

Vgl. Maike Arz: Literatur und Lebenskraft. Vitalistische Naturforschung und biirgerliche

Literatur um 1800, Stuttgart 1996, S. 81.

32

35

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

49 Georg Toepfer

sich selbst zu autonomen, selbstbeziiglichen und sich entwickelnden Ein-
heiten aufbauen. Diverse Autoren postulieren bekanntlich derartige vita-
listische Krifte, z.B. einen innerorganismischen Bildungstrieb (Blumenbach),
bildende Krijffe (Herder, Kant) oder eine organisierende Kraft (Johannes Miller).
Indem Biichner sich diesen Autoren anschliefit, distanziert er sich nicht nur
von einer die ganze Natur umfassenden metaphysischen Teleologie, son-
dern auch von einer rein kausalanalytischen Forschung, die nur kausale
Wirkungsketten kennt und damit nicht zur Anerkennung ganzheitlicher
Einheiten mit einem »Selbstsein« gelangt.>®

Mit Maike Arz kann auch eine Verbindung zwischen diesen vitalistischen
Lebenstheorien und der Konstitution des btirgerlichen autonomen Indivi-
duums hergestellt werden: Analog zum sich selbst bildenden Organismus
wird das biirgerliche Individuum als freies, von Bevormundung emanzi-
piertes, autonomes Subjekt entworfen.?” Verbunden damit ist eine Kritik an
Instrumentalisierungen des Individuums fiir ihm duflere Zwecke. Es lasst
sich auch eine Parallelitit in der Konstitution von autonomen Organismen
in Biichners biotheoretischen Schriften und in seinen literarischen Figuren
feststellen.®® In beiden Fillen fordert er eine Darstellung aus der Perspek-
tive des Individuums, seiner Selbstbeziiglichkeit, in der sich seine Einheit
iiberhaupt erst konstituiert. Ubertragen auf menschliche Verhiltnisse wiir-
de die Teleologiekritik sich also dagegen richten, das Individuum durch
seine Einbettung in einen universalen Mittel-Zweck-Zusammenhang als ein
»unfreies Glied in einer unendlichen teleologischen Kette« zu verstehen, wie
Burghard Dedner es formuliert:** Biichner lehnt mit der teleologischen Be-
trachtung eine Dezentrierung des Lebensprinzips ab. Gegen die Vorstellung einer
potenziell unendlichen Kette von Zweckbeziigen hélt er an der Idee eines
autonomen Individuums als selbstbeziiglicher Einheit fest.

36 Vgl. Robert Spaemann/Reinhard Low: Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentde-
ckung des teleologischen Denkens, Miinchen 1981, S. 290; Arz: Literatur und Lebens-
kraft (wie Anm. 35), S. 88. Tieffend auch Helmut Miiller-Sievers: »Nicht linger sollte er
[d.i. der tierische Korper] als Maschine bewundert werden, in der Gott sich als untiber-
trefflicher opifex offenbarte, sondern als ein kraftbegabter suisuffizienter Organismus, der
im Austausch mit anderen natiirlichen Kreisldufen sich am Leben erhilt und fortzeugt.«
Helmut Miller-Sievers: Desorientierung. Anatomie und Dichtung bei Georg Biichner,
Gottingen 2003, S. 59.

37 Vgl. Arz: Literatur und Lebenskraft (wie Anm. 35), S. 208.

38 Vgl. ebd., S. 188fT.

39 Burghard Dedner: Bildsysteme und Gattungsunterschiede in Leonce und Lena, Dantons
Tod und Lenz, in: Georg Biichner: Leonce und Lena. Kritische Studienausgabe. Beitrige

zu Text und Quellen, hg. von dems., Frankfurt a.M. 1987, S. 156-218, hier S. 209.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 43

Das ist das eine Motiv von Biichners Teleologiekritik aus einer individua-
listischen Perspektive. Nahe liegt diese Interpretation insbesondere vor dem
Hintergrund von Biichners Dramen und dem Erzihlfragment Lenz, in de-
nen einzelne geschundene und missbrauchte Figuren eine wichtige Rolle
spielen und der Verlust ihrer Autonomie und Integritit durch dufiere Ein-
griffe Thema ist — darunter auch sich wissenschaftlich gebender Eingriffe,
wie etwa die Behandlung Woyzecks durch den Doktor im gleichnamigen
Dramenfragment.

Daneben scheint sich Biichners Teleologickritik auch aus einer Finsicht in
die Autonomisierung des biotheoretischen Diskurses zu ergeben.*” Mit die-
ser Einsicht ist eine Absage an die Inanspruchnahme der Naturwissenschaft
fur ein umfassendes Orientierungswissen verbunden. Zu einer solchen Ori-
entierung trug die Teleologie, etwa im Rahmen der Physikotheologie des
17. und 18. Jahrhunderts, lange Zeit bei: als Sinnschema, das einen globalen
Ordnungszusammenhang zwischen heterogenen Bereichen herstellte, wie
in der Kette >die Pflanzen sind um der Tiere willen da und die Tiere um
des Menschen willen«. Wenn dieser Sinnzusammenhang aufgeldst wird, ste-
hen unverbundene Diskurse nebeneinander. Genau diesen Schritt vollzieht
Biichner. Er demonstriert die Konsequenzen der Autonomisierung der na-
turwissenschaftlichen Erforschung des Lebens gegeniiber dem Humanen,
dem Sittlichen, also dem klassischen Lebenswissen. Biichners Ablehnung
der Teleologie enthdlt mithin auch eine Einsicht in die Differenzierung der
Diskurse des Lebens, in den Abschluss des naturwissenschaftlichen Wissens
vom Leben gegeniiber lebensweltlichen, ethisch-rechtlichen Beziigen.

Ein paradigmatisches Beispiel dafiir ist die Woyzeck-Szene im Hof des Profes-
sors, wo der Patient Woyzeck den Studenten als Anschauungsobjekt vor-
gefiihrt wird:

Wovzeck. Herr Doktor ich hab’s Zittern.

DOKTOR. (ganz erfreut). Ei, Ei, schon Woyzeck. (reibt sich die Héinde. Er nimmt die Katze.)
Was seh ich meine Herrn, die neue Spezies Hasenlaus, eine schéne Spezies [...] (die
Katze lift fort,) [...] Meine Herren, sie kénnen dafiir was andres sehen, sehn sie der
Mensch, seit einem Vierteljahr it er nichts als Erbsen, beackte sie die Wirkung,
firhle sie einmal was ein ungleicher Puls, da, und die Augen.

Wovzeck. Herr Doktor es wird mir dunkel. (Er setzt sich.)

Doxkror. Courage Woyzeck noch ein paar Tage, und dann ist’s fertig, fithlen sie
meine Herren fithlen sie. (Sie betasten thm Schiife, Puls und Busen.) a propos, Woyzeck,

40 Vgl. Ludwig: »Es gibt cine Revolution in der Wissenschaft« (wie Anm. 13), S. 39 u. 81.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Georg Toepfer

beweg den Herren doch einmal die Ohre [...] So meine Herrn, das sind so Uber-
gange zum Esel, hdufig auch in Folge weiblicher Erziechung, [...].41

In diesem Dialog, wenn man diesen Wortwechsel denn so nennen will, du-
lert Woyzeck ein unmittelbares Empfinden seines Leidens. Das Interesse
des Doktors ist aber gar nicht auf dieses subjektive Empfinden gerichtet,
sondern allein auf physiologische Reaktionen. Er thematisiert auch ohne
Uberginge die verschiedenen Formen von Lebewesen: Von der Katze
kommt er zur Laus, dann zu Woyzeck und von ihm wieder ganz schnell
zum Esel, der mit den Ohren wackelt.*? Das Leben eines Menschen wird
hier also als blof} kreatiirliche Existenz, als nacktes Leben untersucht.
Protagonist des naturwissenschaftlichen Lebenswissens ist in dieser Szene
ein von Ehrgeiz getriebener Wissenschaftler, dem es, ausgehend von seinen
»unsterblichsten Experimente[n]«, um die eigene Unsterblichkeit geht (»ich
werde unsterblich«).*® Der Gegenstand auf der Biihne ist also die Wissen-
schaft vom Leben in ithren Pramissen (der Fixierung auf Experiment und
Theorie), Protagonisten (denen es gelingt, thren wissenschaftlichen Zielen
alles andere unterzuordnen) und Probanden (die zu dehumanisierten Ob-
jekten werden).

Dargestellt wird auf diese Weise eine menschenverachtende biomedizi-
nische Praxis im Dienste der Wissenschaft. Demonstriert wird damit die
Eigengesetzlichkeit der Wissenschaftskultur, ithre Ablosung von humanisti-
schen Vorstellungen, ein »Auseinanderdriften der naturwissenschaftlichen
und der schénen Welt«.** Dargestellt ist aber nicht nur das Auseinander-
driften dieser zwei Welten, sondern auch ihr Zusammentreffen. Es werden
Perspektiven des Lebenswissens zusammengefiihrt — nicht nach dem Mo-
dell der romantischen Naturphilosophie, geleitet von dem Gedanken einer
harmonischen Einheit, sondern als krasses Aufeinanderprallen von unver-
bunden, nebeneinanderstehenden Perspektiven.

4 Georg Biichner: Woyzeck (1836) (Lesefassung von Werner R. Lehmann), in: Ders.: Wer-
ke (wie Anm. 33) , S. 233-255, hier S. 251.

2 Vgl. Hubert Thiiring: Leben, in: Biichner-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, hg. von
Roland Borgards und Harald Neumeyer, Stuttgart 2009, S. 209-217, hier S. 216.

3 Georg Biichner: Woyzeck (1836) (Zweite Entwurfsstufe, H 2), in: Ders.: Werke (wie

Anm. 33), S. 209-217, hier S. 214; vgl. zu diesem Aspekt Harald Neumeyer: »Hat er

schon seine Erbsen gegessen?« Georg Buichners Woyzeck und die Erndhrungsexperimente

im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwis-

senschaft und Geistesgeschichte 83 (2009), S. 218-245, hier S. 241.

Ludwig: »Es gibt eine Revolution in der Wissenschaft« (wie Anm. 13), S. 87; vgl. dazu

auch S. 15.

44

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 45

Der Zynismus der an Woyzeck durchgefithrten Experimente des »Doktors«
- Woyzeck wird iiber Wochen einseitig mit Erbsen erndhrt — wird noch da-
durch unterstrichen, dass sie eigentlich gar nicht dessen Hauptforschungs-
gebiet betreffen. Das eigentliche Interesse des Doktors gilt den Fortpflan-
zungsweisen einzelliger Lebewesen und anderer »Infusorien«.*” In keinem
direkten Zusammenhang damit stehen die erndhrungswissenschaftlichen
Experimente an Woyzeck. Diese haben dagegen erhebliche biopolitische
Bedeutung, namlich im Hinblick auf die Rationalisierung der Verpflegung
von Soldaten, indem statt Fleisch billigere und besser zu lagernde Nahrungs-
mittel wie Hiilsenfriichte verabreicht werden.*® Ziel der Untersuchungen ist
also ein klares biopolitisches Dispositiv, bei dem der fiir alles Leben grundle-
gende Prozess der Erndhrung einer zentral gesteuerten Verwaltung und Re-
gulation unterworfen wird. Biichners Woyzeck gilt damit als das literarische
Werk, in dem die biopolitische Dimension »erstmals in der Literatur [...]
konkrete Konturen annimmte«.*

Auch wenn sie also nicht sein Hauptforschungsgebiet sind, hat sich der
Doktor mit Enthusiasmus diesen Forschungen am Menschen verschrieben
und erfreut sich an dem durch seine Experimente mitbedingten psychischen
Ausnahmezustand des Patienten. Er betreibt die Medizin dementsprechend
als ein auf Experimente gestiitztes Wissenssystem, nicht als Heilkunst.
Woyzeck ist gegeniiber dieser Wissenschaft nicht Patient, sondern ein in
Dienst genommenes, artikulationsschwaches Versuchskaninchen - sich
selbst unbegreiflich, erniedrigt auf seine kreatiirliche Existenz. Er wird zu
einem der Wissenschaft unterworfenen Fall, als der er der Bestitigung einer
wissenschaftlichen Hypothese dient (»Er ist ein interessanter Kasus, Subjekt
Woyzeck«*®). Die Wissenschaft wird auf diese Weise in ihrer Eigenlogik
und Selbstbeziiglichkeit vorgefiithrt. Bezogen ist sie nicht auf das Wohl des
Menschen, sondern auf eine »Theorie«, von der demonstrativ offenbleibt,

5 Vgl. Udo Roth: Das Forschungsprogramm des Doktors in Georg Biichner >Woyzeck« un-

ter besonderer Berticksichtigung von H2,6, in: Georg Biichner Jahrbuch 8 (1990-1994),
S. 254-278, hier S. 276f.

46 Vgl. Alfons Gliick: Der Menschenversuch. Die Rolle der Wissenschaft in Georg Biichners
»Woyzecks, in: Georg Buchner Jahrbuch 5 (1985), S. 139-182; Neumeyer: »Hat er schon
seine Erbsen gegessen?« (wie Anm. 43).

47 Thiiring: Leben (wie Anm. 42), S. 214; vgl. auch Sarah Miriam Pritz: Biopolitik im Werk
Georg Buichners. Moglichkeiten und Grenzen einer modernen Form der Macht, Saar-
briicken 2012, S. 8 u. 110.

8 Biichner: Woyzeck (wie Anm. 41), S. 243.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 Georg Toepfer

worin sie Giberhaupt besteht und mit welcher »Revolution« ihre Bestdtigung
verbunden wire.*

Im Woyzeck wird also ein ganz anderes Modell der Begegnung von Wis-
senschaft und Lebenswelt vorgefiihrt als in den romantisch-idealisierenden
Entwiirfen der Jahrhundertwende. An die Stelle des Ideals der Einheit und
Einheitlichkeit eines Seienden tritt die Erfahrung der Entfremdung, der
Vereinzelung von unverbundenen Perspektiven. Das Ausbleiben einer Er-
fahrung der Resonanz mit der Natur duflert sich im Woyzeck auch in der
Lebenswelt selbst, besonders drastisch im Marchen der Grofimutter, in dem
der Mond als ein »Stiick faul Holz« erscheint.’’ Von einer Korrespondenz
des Individuums mit kosmischen Ereignissen und einer daraus folgenden
sinnstiftenden Orientierung ist dies weit entfernt. Dargestellt ist vielmehr
das Auseinanderfallen der Welt in unvermittelt nebeneinanderstehende
Perspektiven, die Fragmentierung des Daseins oder — wie im Falle von Lenx
- eine psychische Dynamik, die sich gegen das Subjekt selbst richtet.
Biichners dissoziierendes Darstellungsverfahren im Woyzeck und anderen
literarischen Werken steht allerdings in einem gewissen Widerspruch zu
seinen naturwissenschaftlichen Abhandlungen, in denen er immer wieder
affirmativ an die organologische Tradition anschliefit, an Herder und Goe-
the, zum Teil auch an die romantischen Naturphilosophen, insofern sie
nach einer Kontinuitét der Formen suchen und diese in ihrer harmonischen
Einheit beschreiben. In der »philosophischen« Ansicht, die Biichner gegen-
iiber der »teleologischen Methode« in seiner Probevorlesung ausdriicklich
verteidigt, geht es darum, das Dasein eines Individuums als »Manifestation
eines Urgesetzes, eines Gesetzes der Schonheit, das nach den einfachsten
Rissen und Linien die hochsten und reinsten Formen hervorbringt<’! zu
betrachten.

Bei Biichner lasst sich also ein Nebeneinander und ein Aufeinanderprallen
von klassischen, auf Harmonie und Ganzheitlichkeit gerichteten Motiven
und modernen, die Fragmentierung betonenden Vorstellungen beobach-
ten.”? Beschrieben wird dies als bedauerliche Diskrepanz und Dissonanz

4 Vgl. Burghard Dedner: Georg Biichner: Woyzeck. Erlauterungen und Dokumente, Stutt-
gart 2005, S. 183-188, hier S. 183; Neumeyer: »Hat er schon seine Erbsen gegessen?«
(wie Anm. 43), S. 240.

50 Biichner: Woyzeck (wie Anm. 41), S. 252.

51 Biichner: Probevorlesung (wie Anm. 33), S. 260.

52 Dies wurde vielfach festgestellt, so schon 1946 von Hans Mayer: »In der Gesellschaft sicht
Biichner nur den Einzelmenschen und seinen Schmerz, nur Chaos und Unordnung; vor
ihr verspirt er die Revolte des Hasses und des Mitleids. In der Natur aber spiirt er Ord-
nung und Plan und Harmonie. Hier siecht und sucht er die Bindung, die er im Bereich der

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 47

zwischen einem radikalen Blick auf die Gesellschaft und einem konserva-
tiven Blick auf die Natur.%® Die literarischen Texte arbeiten an der Auf-
16sung des organologischen Paradigmas, das Vorstellungen von Ganzheit
und Geschlossenheit der Formen verpflichtet ist, an dem Biichner in seinen
naturwissenschaftlichen Schriften gerade festhalt.

V. Von der Trennung des Lebenswissens zur Konfrontation seiner Teile

Ungeachtet dieser Diskrepanz in den literarischen und naturwissenschaft-
lichen Schriften finden sich bei Biichner aber auch Begriffe, die fiir beide
Bereiche gleichermafien leitend sind. Dazu gehort auch der Begriff des Le-
bens, den Buchner fiur die Natur ebenso wie fiir die Kunst reklamiert. In
Lenz formuliert er explizit die Forderung nach Lebendigkeit in Kunstsachen:

Ich verlange in allem [d.h. in allen Werken der Kunst] Leben, Méglichkeit des Da-
seins, und dann ist’s gut; wir haben dann nicht zu fragen, ob es schon, ob es hafilich
ist, das Gefiihl, dall Was geschaffen sei, Leben habe, stehe tiber diesen Beiden, und
sei das einzige Kriterium in Kunstsachen.5*

Dieser Forderung nach »Leben« gegeniiber gibt Biichner die klassische Ori-
entierung an der Schonheit als sekundir aus. Das Geschaffene kann auch
hisslich sein, wenn es nur lebendig ist.

Eine Form der Lebendigkeit des Geschaffenen bei Biichner besteht dar-
in, dass dasjenige zusammengefithrt wird, was sich in der Differenzierung
und Autonomisierung der Disziplinen getrennt hat.”> Vorgefiithrt wird ein
konkreter Kontext, in dem sich die disziplindr und lebensweltlich ausdiffe-
renzierten biologischen, ethischen, juristischen und 6konomischen Fragen
wieder begegnen, ein »clash of discourses«.’® Das Zusammentreffen der
differenzierten Logiken erfolgt in einer konkreten Situation, in der sie alle

Gesellschaft nicht kennt und (verichtlich oder resigniert) verlacht.« Hans Mayer: Georg
Biichner und seine Zeit, Wiesbaden 1946, S. 371.

5 Vgl. John Reddick: The shattered whole: Georg Buichner and >Naturphilosophie, in:
Romanticism and the Sciences, hg. von Andrew Cunningham und Nicholas Jardine,
Cambridge 1990, S. 322-340, hier S. 328.

ot Georg Biichner: Lenz (1835), in: Ders.: Werke (wie Anm. 33), S. 137-158, hier S. 144.

5 Vgl. Thiiring: Leben (wie Anm. 42), S. 216; Pritz: Biopolitik (wie Anm. 47), S. 1111f.

% Nicolas Pethes: »Vichdummes Individuume, »unsterbliche Experimente«. Elements of
a cultural history of human experimentation in Georg Buichner’s dramatic case study
Woyzeck, in: Monatshefte fiir deutschsprachige Literatur und Kultur 98 (2006), S. 68-82,
hier S. 72.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Georg Toepfer

tatsdchlich miteinander verschrinkt vorliegen. Aus dieser Verschrinkung
mm Konkreten erwichst ein Problemdruck, der aus der Sicht der einen (etwa
der naturwissenschaftlichen) Perspektive noch nicht vorhanden ist. Im Kon-
kreten offenbart sich damit die immanente Interdisziplinaritit der Phdnome-
ne des Lebenswissens.

Biichners Lebenswissen enthilt also neben der Demonstration einer Tren-
nungsgeschichte zugleich die Konfrontation der heterogenen Logiken des
Lebenswissens in einem konkreten Fall. In diesem konkreten Kontext ge-
langen die Felder wieder in Kontakt miteinander, die sich auf wissenschaft-
licher, theoretisch-abstrakter Ebene gegeneinander differenziert haben. In
den Konstellationen der Praxisfragen verschrankt sich das disziplinar diffe-
renzierte und autonomisierte Wissen wieder im Konkreten zu einer Einheit
- 50 dass tiberhaupt erst hier von Lebenswissen im eigentlichen holistischen
Sinne gesprochen werden kann.

Die Literatur ist offenbar ein sehr geeignetes Medium zur Darstellung dieses
in sich heterogenen, jeweils konkreten Lebenswissens. Thre Aufgabe kann
es dabei nicht sein, einen Eindruck vom »frischen griinen Leben« als einem
»Naturleben, das wir unmittelbar wahrnehmens, zu geben, wie es Biichner
in seiner naturwissenschaftlichen Probevorlesung formuliert.”’” Das Ver-
fahren der Literatur ist es vielmehr, die Heterogenitit und zugleich exis-
tenzielle Verbundenheit des in unterschiedlichste Diskurse eingebundenen,
partikuldren Wissens vom Leben vorzufiihren. Dies erfolgt bei Biichner
im Modus einer Beobachtung zweiter Ordnung: Auf der Biihne wird eine
wissenschaftliche Beobachtungssituation ausgestellt, mit dem Zuschauer als
Beobachter des beobachtenden Wissenschaftlers.”® Die Auffithrung auf
der Bithne macht sichtbar, »was im wissenschaftlichen Verzeichnis neutra-
ler Datenrethen zum Verschwinden gebracht ist — de[n] fortschreitende[n]
Deformationsprozess des Probanden«.’® Durch die unverséhnliche Kon-
frontation auf der Bithne wird es dem Zuschauer iiberlassen, den gesamten
Komplex von miteinander verschriankten Diskursen zu tiberblicken und zu
beurteilen.

Die Literatur fungiert hier also nicht nur als Rezeptionsmedium von Wis-
senschaft, die Wissenschaft wird durch sie nicht nur ausgestellt, sondern
zugleich kontextualisiert, in ihren brutalen sozialen Konsequenzen vorge-
fiihrt. Uber diese Kontextualisierung iibt die Literatur potenziell eine Riick-

57 Biichner: Probevorlesung (wie Anm. 33), S. 260.

58 Vgl. Pethes: »Viehdummes Individuum« (wie Anm. 56), S. 80; Neumeyer: »Hat er schon
seine Erbsen gegessen?« (wie Anm. 43), S. 242f.

%9 Neumeyer: »Hat er schon seine Erbsen gegessen?« (wie Anm. 43), S. 245.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 49

wirkung auf die Wissenschaft aus.®’ Indem sie im konkreten Fall »iiber
die theoretische Grenzenlosigkeit des Erforschbaren und tiber das ethische
Skandalon eines Wissenwollens um jeden Preis« informiert, artikuliert sie
»poetische Wissenschaftsskepsis«.5! Die Poesie stiftet den Raum des Zusam-
menhangs der Diskurse, in dem die sozialen und menschlichen Kosten der
Autonomisierung von Wissenschaft, also der Entfaltung der Eigenlogik ein-
zelner kultureller Bereiche, in aller Deutlichkeit sichtbar werden. Die Kon-
frontation der differenzierten Teile des Lebenswissens bei Buichner liefert
somit ein Beispiel fiir die eigentliche Leistung der modernen Literatur, wie
sie Michel Foucault sieht, namlich das zur Darstellung zu bringen, »was
am schwierigsten zu erkennen ist« und »sich am schlechtesten sagen und
zeigen lisst«® — in diesem Fall deshalb, weil es von den wissenschaftlichen
Diskursen separiert wurde. Offensichtlich ist im Lebenswissen seine intrinsi-
sche Heterogenitit, die Herkunft seiner Teile aus disziplinar differenzierten
Diskursen; schwierig zu erkennen und darzustellen ist die Einheit dieses
fragmentierten Wissens vom Leben.

%0 Vgl. Nicolas Pethes: Poetik/Wissen. Konzeptionen eines problematischen Transfers, in:
Romantische Wissenspoetik. Die Kiinste und die Wissenschaften um 1800, hg. von
Gabriele Brandstetter und Gerhard Neumann, Wiirzburg 2004, S. 341-372, hier S. 353
u. 356f.

81 Werner Frick: »Und sche, daf§ wir nichts wissen kénnen ...«. Poetische Wissenschaftsskep-
sis bei Goethe, Kleist und Buichner, in: Scientia Poetica. Literatur und Naturwissenschaft,

_ hg. von Norbert Elsner und Werner Frick, Géttingen 2004, S. 243-272, hier S. 269.

62 Zit. nach: Hubert Thiiring: Das neue Leben. Studien zu Literatur und Biopolitik 1750
1938, Paderborn 2012, S. 33.

16.01.2026, 22:46:1! [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16.01.2026, 22:46:1!


https://doi.org/10.5771/9783968216638-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

