SHIVA UND DER TEUFEL

Museale Vermittlung von Religionen als
religionswissenschaftliche Herausforderungl

PETER J. BRAUNLEIN

Die Religionskundliche Sammlung der Philipps-Universitidt Marburg ist
einer der (auch weltweit) seltenen Orte, an denen Religionen Gegenstand
musealer Prisentation darstellen. Mit der Betonung des Plural wird die
Besonderheit der Sammlung akzentuiert. Religionen stehen hier in ihrer
Vielzahl und Vielfiltigkeit neben einander. Alt-amerikanische und alt-
dgyptische Religionen sind ebenso prisent wie die ,,geschwisterlichen®
Monotheismen Judentum, Christentum, Islam; siid- und ostasiatische Re-
ligionen (Hinduismus, Buddhismus, Daoismus, Shintoismus) sind unter
dem gleichen Dach zu finden wie Religionen Afrikas und Ozeaniens.
Pluralitédt von Religionen ist hier programmatisch verankert, ebenso wie
das Bemiihen die Besonderheit genannter Religionen hervorzuheben.

Rudolf Otto, der Griinder, setzte sein Vorhaben, Religionen zu sam-
meln und auszustellen, dezidiert von anderen Museumstypen und Sam-
melmotiven ab:

»Der Zweck der Sammlung ist nicht der unserer ,ethnologischen Museen’.
Denn nicht um die Darstellung der verschiedenen Volkskulturen handelt es
sich bei ihr, sondern um das besondere, in sich zusammenhéngende Gebiet der
religiosen Kultur, die einheitlich nach ihre eigenen und besonderen Zusam-
menhingen und Gesichtspunkten vor Augen gestellt werden soll. Ebenso we-
nig steht die Sammlung unter dem Gesichtspunkten des Kiinstlerischen. Auch
will sie nicht in erster Linie historische Denkwiirdigkeiten oder ,Altertiimer*
sammeln. Sondern sie sammelt das Anschauungsmaterial der Religion, so wie
es in vielen Fillen heute noch hergestellt und zu Gebrauch und Verkauf ange-

1 Dieser Beitrag ist in leicht verdnderter Form abgedruckt in Kraus/Miinzel
2003, 57-76.

55

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

boten wird. Die Lehrhaftigkeit des Objektes, nicht sein kiinstlerischer oder
historischer Wert ist bei seiner Auswahl der leitende Gesichtspunkt.*

Otto betont den Bildungs- und Informationsaspekt und er verwahrt sich
gegen die Umwandlung von ,Religion‘ in Kunst, Geschichte oder ethno-
graphisches Artefakt. Dies war und ist andernorts durchaus iiblich, so
etwa in Museen fiir islamische, indische oder ostasiatische Kunst, und in
ethnographischen Museen 16st sich Religion in ,Kultur® auf und ist kaum
mehr gesondert zu identifizieren.

,Religion‘ ist jedoch kein x-beliebiger Gegenstand, vermutet der Re-
ligionswissenschaftler und kann dies seit ldngerer Zeit schon problemlos
mit dem Hinweis auf Tagesnachrichten verdeutlichen. ,Religion‘, wer
mochte es bezweifeln, geridt zunehmend zum provokativen Gegenpol des
Ideals der ,,kommunikativen Vernunft“ (Habermas).

Die folgenden Uberlegungen sind angeregt durch meine Titigkeiten
als Leiter der Religionskundlichen Sammlung in Marburg und als Hoch-
schullehrer im Fachgebiet Religionswissenschaft der hiesigen Universi-
tit. Die regelmiBigen Fiihrungen durch die Sammlung, die Begegnungen
mit Lehrern, Schiilern und interessierten Besuchern unterschiedlichen
Alters und Bildungsgrades sind nicht nur eine Herausforderung fiir die
piadagogische Umsetzung religionswissenschaftlicher Erkenntnisse, son-
dern auch hochst aufschlussreich, da hier immer populédre Vorannahmen
iiber Religion/en ins Spiel gebracht werden. ,Religion® ist nicht nur in
Vitrinen vorfindbar, sondern stets auch in den Kopfen der Besucher.
Nicht selten fiihrt diese Spannung zu Irritationen.

,Gegenstiande der Fremdheit*

Museen sind nicht nur Deponien von (Kultur-)Geschichte, sondern, unter
einer bestimmten Blickwinkel betrachtet, auch Sonderfille pddagogi-
scher Instanzen. In den 1970er Jahren, das man als das sozialpiddagogi-
sche Jahrzehnt des vergangenen Jahrhunderts bezeichnen konnte, defi-
nierte man ,,das Museum als gesellschaftlichen Lernort” (Hense 1990)
und viele Museumspéddagogen verstanden sich selbst als Kultursozialar-

2 Briefe Rudolf Ottos an das Ministerium fiir Wissenschaft, Kunst und
Volksbildung in Berlin vom 29.April und 6. November 1926; Flugblatt
Rudolf Ottos, Die Marburger Sammlung [1926], religionskundliche
Sammlung der Universitidt Marburg [B1 in Ch 7], Griindungsakten der Re-
ligionskundlichen Sammlung.

56

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

beiter. Neben den klassischen Aufgabenfeldern des Museums — Sam-
meln, Bewahren und Forschen — wurde der Aspekt des ,Bildens‘ unter
emanzipatorischen Gesichtspunkten neu akzentuiert. Das Museum er-
hielt einen bis dahin unbekannten gesellschaftlichen Auftrag, es sollte
,ein lebendiger kultureller Bezugspunkt fiir eine breite Offentlichkeit*
sein, ein ,,aktiver Teilnehmer bei der Diskussion sozialer Fragen* (Hense
1990, 198).

In den 1980er Jahren hatte ein neues Thema Konjunktur. Die Er-
kenntnis, dass sich die Struktur unserer Gesellschaft grundlegend geén-
dert hatte, die Rede von der ,multikulturellen Gesellschaft* machte
,.Fremdheit“ zum Thema der oOffentlichen Debatte. Eine Debatte, die
auch die Diskussion um Wesen und Auftrag der Museen beeinflusste.
Man betrachtete das Museum nun als einen Ort, an dem ,,Gegenstinde
der Fremdheit* (Groppe/Jiirgensen 1989) zu entdecken sind.’

Weithin beachtete Mammutausstellungen wie ,Europa und die Kaiser
von China‘ (Berlin 1985), ,Exotische Welten — Europidische Phantasien*
(Stuttgart 1987), ,Europa und der Orient, 800-1900° (Berlin 1989), ,Ja-
pan und Europa, 1543-1929° (Berlin 1993) konfrontierten das Eigene,
,»die Europder” mit ,,den Anderen“.* Der Hohepunkt war mit dem ,Co-
lumbus-Jahr 1992 erreicht. Die 500-Jahr-Feier der ,,Entdeckung® Ame-
rikas wurde an vielen Orten der Alten und Neuen Welt zelebriert, und
damit war schlieBlich auch ein gewisser ,,Sattigungsgrad® hinsichtlich
des Themas ,Wir und die ,Anderen’ erreicht.’

3 Gegenstinde der Fremdheit® ist der Titel der Publikation zu einer museo-
logischen Fachtagung, die in Hamburg 1988 stattgefunden hatte. Im Ger-
manischen Nationalmuseum fand 1990 die interdisziplindre Tagung ,Zur
Relevanz des Fremden® statt. Mitveranstalter waren die museumspédago-
gische Einrichtung des Nationalmuseums, das Kunstpddagogisch Zentrum
(KPZ) und der Autor dieses Beitrages. Die Vortrige dieser Tagung finden
sich in Bd. 1 von KEA — Zeitschrift fiir Kulturwissenschaft, 1990.

4 Die Institution der Berliner Festspiele hatte hier die Rolle des Trendset-
ters. Der Trend setzte ein mit der Ausstellung ,Mythen der Neuen Welt.
Zur Entdeckungsgeschichte Lateinamerikas‘, 1982 (vgl. hierzu die ent-
sprechende Katalogpublikation, hrsg. von Karl-Heinz Kohl).

5 Die Weltausstellung in Sevilla stand unter dem Motto ,,Kunst und Kultur
um 1492. Damit war nicht nur die ,,Entdeckung® Amerikas Thema, son-
dern man wollte in einer Mammut-Schau einen globalen Querschnitt der
Weltkulturen um 1492 darstellen. Gezeigt wurden Exponate aus Europa,
Alt-Amerika, der islamischen Welt und des Fernen Ostens (Indien, Chi-
na). Eine fast identische Idee verfolgten die Ausstellungsmachern der Na-
tional Gallery of Art in Washington. Das dort gezeigte Projekt trug den

57

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Themenwahl und Zielsetzung der viel besuchten GroBausstellungen
sind bemerkenswert. Das Eigene wurde nicht ldnger nationalstaatlich
markiert (,,wir Deutsche®), sondern iiber den — auch politisch gewiinsch-
ten — identitétsstiftenden Horizont ,Europa‘. Die ,,Anderen* sind Vertre-
ter ferner Hoch-Kulturen (des Orients, Japans, Chinas). Die durchweg
historiographisch konzipierten Ausstellungen sparten die Gegenwart aus.
Im Vordergrund stand die Kategorie ,Exotismus® (Pochat 1970), deren
wechselnden Moden abgehandelt wurden. Damit wurde der vereinnah-
mende Blick der Européer auf die Anderen hauptsédchlich dsthetisierend
abgehandelt. Der/die/das Fremde war fiir ,,den” Européer reizvoll auf-
grund seiner Exotik. Machtverhiltnisse wurden kaum veranschaulicht.®
Auf die gesellschaftliche Gegenwart der Bundesrepublik iibertragen,
konnte man daraus die Botschaft entnehmen, Multi-Kulturalismus ist be-
reichernd, weil bunt.

Unter der Kategorie ,Fremdheit’ blickten Museumsfachleute nun
nicht nur auf Volkerkundemuseen, sondern ebenso auf historische Mu-
seen, auf Heimat- und Kunst-Museen, ja sogar auf Naturkundliche Mu-
seen und auf KZ-Gedenkstitten. Damit verbunden war eine Akzentver-
schiebung im Selbstverstindnis von Ausstellungsmachern und Muse-
umspiddagogen, aber auch von Sozialpddagogen: der/die/das Fremde
sollte in seiner/ihrer Differenz wertgeschitzt werden.

Die Entdeckung des Gegenstandes ,Fremdheit‘ in den 1980er Jahren
und die Einsicht in die Notwendigkeit, ,,Verstehen* zu lernen, war aus-
gelost worden durch das Phianomen Migration. Dass die Bundesrepublik
Einwanderungsland geworden war, konnte nicht ldnger ignoriert werden.
Museen, vor allem auch Volkerkundemuseen wurden in dieser Zeit von
so manchen Kommunal- und Bildungspolitikern entdeckt als Orte, an

Titel CIRCA 1492 — Art in the Age of Exploration und befasste sich, vor-
wiegend kunsthistorisch, mit drei Regionen: Europa, Amerika und China.
Vergleichweise bescheiden prisentierte sich die Ausstellung Amerika
1492-1992. Neue Welten — Neue Wirklichkeiten im Martin Gropius Bau
in Berlin. Immerhin schlug diese Ausstellung eine Briicke zur Gegenwart.
Vgl. hierzu die Begleitpublikationen Kunst und Kultur um 1492 (Weltaus-
stellung Sevilla 1992), Circa 1492 (Levinson 1991 ) und Amerika 1492-
1992 (Ibero-Amerikanischen Institut & Museum fiir Volkerkunde (Hrsg.)
1992).

6 Man konnte genannte Ausstellungen als verzogertes ,feedback® auf Ed-
ward Saids vieldiskutierte Orientalismus-These verstehen, wire die The-
matisierung von Macht-Verhiltnissen nicht so offenkundig ausgeblendet.
Vegl. Said 1978.

58

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

denen multi-kulturelle Aufkliarung betrieben werden sollte. Museen gal-
ten als Rdume der kulturellen Toleranz und Verstiandigung.

Konjunktur erlebt seither bekanntlich die Rede von ,fremder und ei-
gener Kultur‘, von ,kulturellen Gegensitzen‘ vom ,Dialog‘ oder vom
,Krieg der Kulturen‘. War es in den 70ern die ,,Gesellschaft”, die es zu
reformieren galt, wurde in den 1980 Jahren entdeckt, dass ,kulturelle
Identitdt* ein ,,heifles Eisen‘ ist, manchmal sogar ,,Ziindstoff* sein kann.

Uber das Thema Religion war in den 1980er Jahren zunichst noch
nicht gesondert vom ,Kultur-Diskurs‘ gesprochen worden. Dies @nderte
sich in den 1990er Jahren durch eine Reihe von Kontroversen, vor allem
aber durch spektakuldre Ereignisse, die mit Selbstmord, Mord, Terror
und Krieg verbunden waren.

Kopftuch, Scientology-Debatte und ein Streit um Schul-Kruzifixe in
Bayern sind vergleichsweise harmlose Beispiele. Gruppenselbstmorde
(z.B. der Gruppe Heavens Gate), Morddrohungen (z.B. die Rushdie-
Affére), Terroranschldge (z.B. Giftgasattentate der AUM-Gruppe in To-
kyo, Ermordung von Touristen in Agypten), bewaffnete Auseinanderset-
zungen (z.B. die Vernichtung der Davidianer durch den FBI), vor allem
aber Biirgerkriege und Kriege (in Nordirland, Algerien, Ex-Jugoslawien,
Afghanistan, Israel, Sri Lanka) machen uniibersehbar deutlich: Religion
ist eine bewegende Kraft am Ende des 20. Jahrhunderts.

Dass ,Religion’ eben keineswegs der Moderne zum Opfer gefallen
ist, sondern weltweit Konjunktur hat und damit quicklebendiger Be-
standteil der (Spit-)Moderne ist, trat damit ins dffentliche Bewusstsein
und wurde gleichzeitig emotional angereichert. Wird ein Konflikt als
»religios® gekennzeichnet, dann ist im gleichen Moment das Ende des
argumentativen Diskurses erreicht. Fiirchteten Eltern dereinst die Gefahr
der unkontrollierten politischen Indoktrination, so grassiert heute die
Angst, Kinder konnten religiés (falsch) beeinflusst werden. ,Religion*
ist Vielen zur irrationalen, bedrohlichen Macht geworden. Dies gilt umso
mehr als Modernisierungstheoretiker iiber Jahrzehnte verkiindet hatten,
dass Religion mit fortschreitender Rationalisierung der Lebenswelten
verschwinden werde.

Genannte Skepsis gegeniiber der Macht von Religion verbreitete sich
nicht erst mit dem 11. September 2001. Mit Hans Kippenberg erinnere
ich daran, dass Religion in Europa, zumal unter Gebildeten, einen denk-
bar miserablen Ruf genieBt. Seit den Religionskriegen des 17. Jahrhun-
derts, seit den Tagen eines Thomas Hobbes und David Hume, hat sich in
den entstehenden euro-amerikanischen Zivilgesellschaften die Auffas-
sung verfestigt, dass der Staat strikte Neutralitit und Kontrolle in Sachen

59

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Religion zu wahren habe, denn die gottliche Wahrheit ist aus sich heraus
nicht friedensfihig. Religion, als ein offenbar unvermeidliches Bediirf-
nis, hat seither seinen Platz in den Privatraumen der Biirger (Kippenberg
1997).

Das Entsetzen iiber die Irrationalitit und das Gewaltpotential der Re-
ligion der Anderen ist damit auch eine Aktualisierung der iiber
300jdhrigen europdischen Tradition von Religionskritik. Dies bedeutet
nicht gleichzeitig, dass der westliche Biirger anti-religios eingestellt wi-
re. Ganz im Gegenteil, auch im Westen hat Religion Konjunktur, wenn-
gleich unter anderen Vorzeichen als im Rest der Welt.®

Die Offentlichkeit, und d.h. vor allem auch Medien bestimmen mit,
was Religion ist. Mit den Besuchern eines (Religions-)Museums sind
popularisierte Vorannahmen, gleichzeitig aber auch Angste und andere
Emotionen, den Gegenstand Religion betreffend, im Raum.

7 ,Von der Warte einer miindigen Gesellschaft aus betrachtet®, so schreibt

Hans Kippenberg, ,,war und ist das Bild von Religionen verheerend. Um
es kurz und knapp aus dem Blickwinkel der Gebildeten zu formulieren: im
Lande des Erkennens hatte Religion ihre Aufenthaltsberechtigung verlo-
ren, im Lande der Moral durfte sie nur unter Auflagen bleiben. Wenn es
tiberhaupt noch einen Ort gab, wo Religion unbehelligt wohnen durfte,
polizeilich gemeldet sozusagen, dann in den privaten Rdumen der Biirger.
Dort mochte sie fiir individuelle Empfindungen zustindig sein. Offentlich
musste sie entmiindigt werden.* Kippenberg 1997, 28.
Hans Kippenbergs Einschiitzung diirfte in den westlichen Gesellschaften
weitestgehend auf Zustimmung stoflen — unter Intellektuellen. Allerdings
wurde das Verhiltnis von Staat zu Religion in den einzelnen Staatsgebil-
den Europas und Amerikas unterschiedlich gewichtet. Bereits der ober-
flachliche Vergleich von Polen, Irland und den Niederlanden legt dies of-
fen. Diskutiert wird der religionsgeschichtliche und soziologische Zu-
sammenhang von Moderne, Staat und Kirche/n in Europa und Amerika
u.a. von Otto Kallscheuer (1996) und José Casanova (1994).

8 Bekanntlich prigte Thomas Luckmann bereits 1967 den Begriff ,unsicht-
bare Religion‘. Es geht dabei um neue Sozialformen von Religion aufer-
halb der Kirche. Hubert Knoblauch erweiterte diesen Begriff und akzentu-
ierte ihn neu. Er spricht von populérer Spiritualitidt. Beobachtbar wird in
westlichen Industriegesellschaften eine Subjektivierung des Religiosen,
die durchaus auch eine sichtbare 6ffentliche Seite hat. Populdre Spirituali-
tat ist Gegenstand von Kommunikation. Sie ist Teil populédrer Kultur, die
wesentlich durch Medien und Mirkte gesteuert wird. Vgl. Luckmann
1996, Knoblauch 1997, 2000.

60

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Die Erklarungsbediirftigkeit von Religion steht auBer Frage, doch
findet ihre Gegenstandbestimmung keineswegs ausschlieBlich im aka-
demischen Elfenbeinturm statt. Religionswissenschaftlerinnen mogen es
bedauern oder nicht, es gibt kein akademisches Definitionsmonopol von
Religion. Religion ist Diskursbestandteil populdrer Kultur.

,»Religion gibt es nicht*

,Religion* hat sich in der Offentlichkeit weitgehend als Gegenstand ver-
festigt, der fast die Hirte von Stahlbeton aufweist. ,,Religion® gibt es
nicht, behauptet demgegeniiber der Religionswissenschaftler Jonathan Z.
Smith. ,,There is no data for religion®, schreibt Smith und macht klar,
dass diese Kategorie eine gelehrte Schopfung des Westens ist.” Kein
Mensch auf diesem Globus glaubt oder praktiziert ,,Religion”. Keine an-
dere Kultur — auBler der abendlindisch christlichen — hat ein vergleichba-
res Wort (und einen entsprechenden Begriff) zur Verfiigung. Keine an-
dere Kultur, so fiihren wir den Gedanken von Jonathan Z. Smith fort,
verwechselt so bereitwillig eine gelehrte Konstruktion mit einem ,,Ding*
— Religion eben.

Ahnlich wie in der Ethnologie die sog. ,,Krise der Reprisentation® zu
einer vertieften Selbstreflexion iiber Erkenntnismoglichkeiten und Dar-
stellungsformen fiihrte, so ist seit einigen Jahren auch in der Religions-
wissenschaft eine selbstkritische Betrachtung der eigenen Fachgeschich-
te feststellbar.!® Zunehmender Konsens herrscht iiber die Einsicht, dass
Religionswissenschaft ein abendlidndisches Projekt darstellt, das weder
von der kulturpriagenden Kraft Christentum noch von der Dynamik des
europdischen Imperialismus abzukoppeln ist (vgl. Taylor 1998, King
1999, Fitzgerald 2000). Der Religionsbegriff, so gibt die akademische

9 ,,Religion‘ is not a native term; it is a term created by scholars for their
intellectual purposes and therefore is theirs to define. It is a second-order,
generic concept that plays the same role in establishing a disciplinary ho-
rizon that a concept such as ,language‘ plays in linguistics or ,culture® in
anthropology.” Smith betont dabei unmissverstindlich, und das wird in al-
ler Regel nicht zitiert, dass Wissenschaft auf ein solches Konzept nicht
verzichten kann: ,,There can be no disciplined study of religion without
such a horizon.” Smith 1998, 281f.

10 Die jiingst veroffentlichte Einfiithrung in die Religionswissenschaft, die
Hans G. Kippenberg zusammen mit Kocku von Stuckrad verfasste, ist fiir
diesen Reflexionsprozess beispielhaft. Vgl. Kippenberg/von Stuckrad
2003.

61

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Wissenschaft immer unbefangener zu, steht im Schatten einer mehrtau-
sendjdhrigen monotheistischen Tradition. Es ist eine Einzigartigkeit der
europdischen Geschichte, Wort und Begriff ,Religion‘ hervorgebracht
zu haben (Tenbruck 1993).

Diese Einsichten in kulturhistorische, methodische und epistemologi-
sche Grundlagen des eigenen Tuns, begiinstigen, dhnlich wie in der Eth-
nologie, Selbstkritik und Vorsicht. Nach fast hundert Jahre Ringen um
eine Wesensbestimmung von Religion, jener“dubious analytical catego-
ry“ (Saler 2000, 26), ist die Weigerung, den Gegenstand zu definieren
selbstverstindlich geworden.''

Clifford Geertz hat in seinem berithmten Aufsatz Religion als kultu-
relles System bereits 1966 einsichtig gemacht, dass es gute Griinde dafiir
gibt, in der Religionsforschung von handelnden Menschen auszugehen.
Er schlédgt vor Religion als symbolisches System zu betrachten, das sich
im Sozialen und Psychologischen verortet. Damit, so erklart er, ,,ver-
schwinden globale Fragestellungen — ob Religion ,gut® oder ,schlecht’,
,funktional® oder ,disfunktional®, ,personlichkeitsstirkend‘ oder ,angst-
erzeugend® sei — wie Phantome, und iibrig bleiben nur die einzelnen Be-
wertungen, Einschitzungen und Diagnosen einzelner Fille* (Geertz
1983, 91).

Genannte Auffassungen und Problemstellungen lassen sich im Semi-
narraum trefflich diskutieren. Schwieriger wird es, selbstreflexive Zu-
riickhaltung und begriindete Abstinenz in Sachen Religions-Definition
im offentlichen Raum des Museums zu vermitteln. Der Besucher méchte
wissen, was Religion ist, zumindest will er wissen, was Hinduismus,
Buddhismus, Judentum oder Stammesreligionen sind. Viele Besucher,
die im Museum vor den materiellen Zeugnissen fremder oder eigener
Religion stehen, denken tatsdchlich dariiber nach, ob Religion ,gut‘ oder
,schlecht?, ,personlichstirkend‘ oder ,angsterzeugend‘ ist. Die Erwar-
tungshaltung des Besuchers steht in einem sperrigen Verhéltnis zur aka-
demischen Religionsforschung.

Auf der Suche nach dem Numinosen — das Museum als Kultstitte
Die Religionskundliche Sammlung in Marburg wurde durch den Theo-

logen Rudolf Otto (1869-1937) begriindet. Ungewohnlich fiir seine Zeit,
und fiir einen Religions-Gelehrten allemal, war Ottos Reisebegeisterung.

11 Religionsdefinitionen kommen an Transzendenzbestimmungen nicht vor-
bei, die jedoch in den Zustindigkeitsbereich der Theologie/en fallen.

62

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Seine Begegnung mit fremden Kulturen und den gelebten, expressiv-
korperlichen Seiten von Religion (in Ritual, Gesang, Gebet, Tanz) berei-
tetelll2 das Konzept des ,Numinosen‘ wie auch die Sammlungsgriindung
VOr.

Mit seinem Buch ,.Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des
Gottlichen und sein Verhiltnis zum Rationalen®, das 1917 erschien, ge-
hort Otto zu den groflen Popularisierern von ,Religion‘. Es handelt sich
bei diesem Werk um den seltenen Fall, wonach eine durchaus an das a-
kademische Publikum gerichtete Studie eine immense Breitenwirkung
erzielte. Bis heute wird das Buch weithin gelesen und erlebt eine Aufla-
ge und Ubersetzung nach der anderen. Religion beginnt, so Otto, beim
Erleben des Numinosen, ein Empfinden, das Angst/Schauder und Faszi-
nation gleichermafen beinhaltet, und er betont gleich zu Beginn seines
Buches, dass nicht jeder Mensch mit dieser Empfindung begabt sei. Die
Reduktion von Religion auf ein letztlich nicht kommunikables Gefiihl,
die a-historische Perspektive sowie die kulturell und sozial véllig ent-
kontextualisierte Bestimmung von Religion ist heute wissenschaftlich
passé. Ganz anders stellt sich der common sense in Sachen Religion dar.
Das Bemiihen um Verstindnis von (fremder) Religion ist eine Sache, die
Suche nach religioser Erfahrung eine andere. Seit Friedrich Schleierma-
cher (1768-1834) die ,hochste Bliite der Religion® im FErlebnis der
Einswerdung mit dem Universum erkannte (Gladigow 1997, 24), gehort

12 So begann Otto aufgrund seiner Orientreise, er war gerade 26 Jahre alt,
tiber einen Entwurf zu einer ,,Methodik des religiosen Gefiihls“ nachzu-
denken (Boozer 1977, 363). Seine Reisen fiihrten Otto bis nach Indien,
China und Japan. Bereits seine erste Orient-Reise (1895) hinterlie3 pri-
gende Eindriicke. Er besuchte Agypten, Palistina, Griechenland und den
Monchsberg Athos. Tanzende Derwische, Zeremonien und Gottesdienste
der koptischen Christen, Gebete der Athos-Monche und der Muslime
fiihrten Otto die Bedeutung von Gefiihlen, ja die korperliche Dimension
von Religion vor Augen. In der Begegnung mit fremden Kulturen wurde
ihm klar, dass Religion nicht auf Glaubenssitze und theologische Exegese
zu reduzieren ist, sondern expressiven Ausdruck von Gefiihl im Ritus dar-
stellt. Die Orientreise von 1895 legte, so ist zu vermuten, auch die Fun-
damente fiir den Plan eines Religionsmuseums. Gegriindet wurde die
Sammlung zum Universitits-Jubildum im Jahr 1927, der Plan indes ist dl-
ter. Otto hatte 1912 eine Edition der bedeutendsten religiosen Texte ange-
regt. In Gottingen wurden auf seine Anregung die ,,Quellen der Religions-
geschichte publiziert. Neben diese textlichen Quellen von Religion woll-
te Otto bereits schon damals eine Sammlung ,.ihrer kultlichen und rituel-
len Ausdrucksmittel stellen.

63

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

die Rede von , mystischer Erfahrung®, vom ,,Gefiihl des Uberweltlichen*
oder eines ,,Ergriffen-Werdens vom Numinosen* ganz wesentlich zum
westlichen Religions-Verstindnis.

Es war die Zeit eines Friedrich Schleiermacher, die zudem die Kunst,
jedenfalls gewisse Stilrichtungen und Kiinstler, sakralisierte und die Be-
gegnung mit Kunstwerken zur heiligen Handlung erklérte. Die in der eu-
ropdischen Romantik geborene Engfiihrung von Kunst und Religion hat
Folgen bis in unsere Tage. So sind gleichzeitig Stimmen zu vernehmen,
die mit Hans Sedlmayr (1948) den ,,Verlust der Mitte*, d.h. die Gottfer-
ne der Modernen Kunst, beklagen oder gerade in der Kunst (der Moder-
ne) das letzte Refugium von Religion zu entdecken glauben (Schmied
1990). Damit sei gesagt: In einem Religions-Museum ist mit Besuchern
zu rechnen, die auf der Suche nach dem ,,Heiligen Schauer* vor Objek-
ten verharren oder in Erwartung ,,0zeanischer Gefiihle“ Ausstellungs-
R&iume durchschreiten.

,,He wants to know if he may make a small sacrifice in front of it.
[Charles Addams, The New York Collection 1941. Hier aus Paine 2000]

64

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Der in Paine (2000) neuerdings wieder abgedruckte Cartoon von Charles
Addams spielt mit der Verwechslung von Museum und Kultstétte. Der
Witz geht dabei auf Kosten des indigenen Besuchers (eines Volkerkun-
demuseums), der offenbar nicht weil3, dass ein Museum kein Ort ,,primi-
tiver”, sondern ausschliellich ,,zivilisierender* Rituale (Duncan 1995)
1st.

Als neuerdings der renommierte Ausstellungsmacher Jean Hubert
Martin im Museum Kunst-Palast Diisseldorf Altdre unterschiedlicher
Religionen ausstellte, diese durch eingeflogene Ritualexperten einwei-
hen lie und damit beim Publikum é&sthetisch-religiose Erfahrungen zu
evozieren beabsichtigte, war dies alles andere als komisch gemeint (vgl.
Martin 2001).

Sind museale Objekte eindeutig der Sphire ,Religion® zugeordnet
und entsprechend prisentiert, werden, anders als bei materiellen Doku-
menten von Wirtschaft, Brauchtum, Nationalgeschichte oder Heimat-
kunde, Wahrnehmungsmuster und Erwartungshaltungen aktiviert, die
Asthetik und religioses Erleben in Eins setzen. Ersehnt wird mitunter,
ganz im Sinne Wackenroders, die Aufhebung der Distanz zwischen dem
als ,heilig” markiertem Objekt und Betrachter. Das Museum ist in die-
sem Moment Kultstitte geworden und dem Religionswissenschaftler
wird (womdglich) unterstellt, er wisse um das Geheimnis von Religion.
Er wird zum Ersatzpriester fiir die Gemeinde der Erwihlten, zum Hiiter
des Heiligen. Im Besucherbuch der Religionskundlichen Sammlung ist
folgender Eintrag zu lesen:

»Ich denke, diese Sammlung sollte im Verborgenen gehalten werden, damit
ihr gottlicher Schein (Heiligkeit) nicht verloren geht.

P.S.: Sie sollte ein wichtiger Wegweiser fiir spirituell Suchende sein!
Danke! Th.V.*

Vermittlungsdilemmata.
Der Wissenschaftler als Dorf-Prediger oder Dorf-Atheist?

Die Geburt der europidischen Museumsidee erfolgte in den Kunst- und
Wunderkammern der Renaissance. Das Arrangement von Gegenstinden
aus Natur, Kultur und Technik folgte einem ausgekliigelten Ordnungs-
ideal. Die ganze Welt der Erscheinungen war stellvertretend iiber Objek-
te in einem ,Theatrum Mundi‘ verfiigbar. Naturform, Antike, Kunst und
Maschine hatten hier ihren Platz ebenso wie Spiel und Wissenschaft. Der

65

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

flirstliche und/oder gelehrte Sammler stellte sich in den Mittelpunkt und
herrschte iiber diesen Kosmos. Dieser ,,orbus visueller Sinnstiftung®
(Bredekamp 1993) war getragen nicht nur durch einen Ordnungs- und
Herrschaftsgestus, sondern auch durch das Bediirfnis mit der Vergan-
genheit zu kommunizieren (vgl. Briaunlein 1992, Pomian 1988).

Die Kunstkammern der Renaissance waren der Geburtsort der neu-
zeitlichen Vision der Einheit von Wissen und Macht. An jenen Orten
war im iibrigen auch das Geheimnis oder besser das Geheime prisent,
handelte es sich doch bei dem hier entwickelten Wissen um eine eigenar-
tige ,,Zwischenform von Okkultismus und Aufklirung* (Bredekamp
1993, 50). Das, was die Welt im Innersten zusammenhilt, schien hier im
besten Sinne des Wortes be-greifbar zu werden.

Moderne Museen sind fraglos keine Kunstkammern mit Universali-
tatsanspruch, sondern spezialisierte Sammlungen, die zudem immer auch
das Prinzip der biirgerlichen Offentlichkeit inszenieren (Wyss 1994).
Doch Ideen des Ordnens und Abbildens von Welt, Wissenserwerb durch
Anschauung des Objektes, und damit unterschwellig auch symbolisches
Welt-Beherrschen, haben sich in der Museumsidee erhalten. Hinzu
kommt die prigende Kraft des Historismus, der den chronologisch ge-
ordneten biirgerlichen Museen Vermittlungsfunktion zuwies. Vermittelt
wurden kulturelle Werte und Identititsangebote.

Wann immer der Museumsraum nicht nur Ort isthetischen Erlebens,
sondern auch der Bildung ist, werden die Konsequenzen genannter geis-
tesgeschichtlicher Traditionen deutlich. So sind bei Fiihrungen durch
Volkerkundemuseen Sitze zu horen wie: ,,und jetzt gehen wir nach Neu-
guinea” und ,hier sind wir in Afrika“; in Museen fiir bildende Kunst
wird mitunter davon gesprochen, dass man sich ,,jetzt, in diesem Raum,
in der Epoche des Barock (des Klassizismus, der Romantik u.i.m.)* be-
finde, und in der Religionskundlichen Sammlung ertappe ich mich selbst
bei Worten wie: ,,In diesem Raum finden sie den Hinduismus, Konfuzi-
anismus, Daoismus, Shintoismus und eine japanische Neue Religion
namens Tenrikyo.”“ Man konnte solche Sitze schlichtweg als ungelenke
Rhetorik abtun, wiirden sie sich nicht fugenlos in den Erwartungshori-
zont der bildungsbereiten Besucher einfiigen. 80-90% der Fiihrungen
durch die Religionskundliche Sammlung sind Fiihrungen von Schul-
klassen. Hier ist ,,Religion” Thema des Faches Ethik, Philosophie oder
eben des Religionsunterrichts. Gewiinscht wird in aller Regel ,,Budd-
hismus* und ,,Hinduismus®, da diese Religionen im Lehrplan vorkom-
men. Neuerdings werden verstirkt Fiihrungen iiber ,,den* Islam nachge-
fragt, aber auch ,,Stammesreligionen* und die damit verbundenen The-

66

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

menbereiche Magie und Schamanismus, Voodoo, Trance und exotische
Heilzeremonien erfreuen sich eines zunehmenden Interesses.

Der Religionswissenschaftler ist genotigt etwas zu tun, was er im
Seminarraum nicht wagen wiirde. In 60 Minuten ein moglichst wider-
spruchsfreies, geschlossenes Bild einer oder mehrerer Religionen zu bie-
ten. Man kann sich dem widersetzen und erldutern, warum z.B. die Rede
von ,,dem® Hinduismus falsch sei und wie kiinstlich religionswissen-
schaftliche Begriffsbildungen sind, dass es keinen allgemeingiiltigen
Glaubens- und Textkanon gibe, keinen Hindu-Papst, der iiber rechten
oder unrechten Glauben entscheiden wiirde, dass die Zahl der verehrten
Gotter und Gottergeschichten unendlich sei usw. Doch auch hier ent-
kommt man einem grundsétzlichen Dilemma nicht, das Bildungsauftrag
und Bildungsideal mit sich bringen. Erwartet werden im Lern-Raum
Museum nicht ein Panorama beliebiger Gotter- und Heldengeschichten,
sondern fiir moglich gehalten und gefordert werden zusammenfassende
Einsichten iiber den Gegenstand ,Hinduismus‘. In dem Bemiihen, dieser
Forderung zu entsprechen und diese Religion ,,von Innen heraus* zu er-
kldren, werden sichtbare Gegenstinde zur Illustration unsichtbarer Be-
grifflichkeiten wie etwa dharma, karma, bhakti, lila, moksha herangezo-
gen. Zentrale Begriffe ,,des* Hinduismus werden auf diesem Weg einge-
fiihrt und moglichst stimmig miteinander verbunden. Uber dieses Ver-
fahren wird Sinn konstruiert. Untergriindig gesteuert wird es von der
Vorannahme, dass man ,Religion‘ dann versteht, wenn man um die
zugrundeliegenden zentralen Ideen wei. Die Wahrheit der fremden Re-
ligion wird in der systematischen Entfaltung seiner Begrifflichkeit er-
kannt. Der hier in den Lern-Raum Museum iibertragene Hegel’sche I-
dealismus ignoriert nicht nur die Handlungsebene von Religionen, in de-
nen hiufig das Ritual wichtiger ist als Doktrin und Innerlichkeit. Zudem
wird die kulturelle Einbettung von Religion, mithin Fragen nach Macht,
Okonomie und Geschlecht, als zweitrangig oder gar iiberfliissig erachtet.
Geliefert wird eine quasi-theologische Deutung einer z.B. als ,Hinduis-
mus‘ bezeichneten Religion, zugegebenermalien begleitet von der zwei-
felnden Frage, was z.B. ein Hindu dazu sagen wiirde. Der bereits zitierte
Clifford Geertz (1997) weist auf eines der hauptséichlichen methodologi-
schen Probleme bei der wissenschaftlichen Beschreibung von Religion
hin. Es ist die Gefahr, dass der Wissenschaftler entweder in die Rolle des
Dorfpredigers verfillt oder in die des Dorfatheisten.

Das Publikum bei einer Fiihrung durch die Religionskundliche Samm-
lung erwartet in aller Regel den Prediger. Der Seminarraum ldsst den

67

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Dorfatheisten zu. Beides ist selbstredend fragwiirdig, doch haben Rol-
lenzwinge, neben Vorstellungen, was eigentlich wissenswert sei, bei
dem geschilderten Kommunikationsvorgang im Lern-Raum Museum ih-
ren nicht zu leugnenden Anteil.

Shiva als Teufel?
Angewandter Relativismus im Museum

Angefragt war eine Fiihrung zu ,Hinduismus®“ und ,,Buddhismus®. Die
meistenteils 13-jdhrigen Schiilerinnen und Schiiler einer Realschule aus
der niheren Umgebung Marburgs waren gut vorbereitet. Die Lehrerin
hatte verschiedene hinduistische Gotter durchgenommen. In der Religi-
onskundlichen Sammlung sollten die Schiiler diese Gotter wiederfinden
und in wenigen Sétzen erkliren.

Shiva Nataraja. Religionskundliche Sammlung, Marburg.

Das Konzept ging auf und einige Gotter wurden identifiziert. Ein Junge
deutete auf eine Figur und erklirte den anderen Schiilerinnen und Schii-

68

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

lern: ,,Hier — das wissen doch alle, da ist doch der Shiva“ Die Lehrerin
freute sich und fragte nach, ob er sonst noch etwas wiisste: ,,Na klar —
das ist der Teufel!* Der junge Mann war, wie er selbst schnell hinzufiig-
te, Tiirke und Muslim.

Die AuBerung des Schiilers war unerwartet irritierend und verlangte
augenblicklich nach einer Richtigstellung. Ich erklérte, dass es sich
selbstverstiandlich nicht um den Teufel handeln wiirde. Allerdings hitten
Christen, die vor vielen hundert Jahren solche Figuren in Indien sahen,
dhnlich reagiert und behauptet die Inder wiren Teufelsanbeter. Ein Irr-
tum selbstverstindlich, der aus eurozentrischer Voreingenommenheit re-
sultiere. Hier handle es sich um Shiva Nataraja — den Tanzenden Shiva,
genauer um die Kopie einer siidindischen Figur des 12./13. Jahrhunderts,
die, wie die Locher im Sockel der Figur zeigen, auf Prozessionen um-
hergetragen wurde, und ich erlduterte, dass sich fiir den gldubigen Shi-
vaiten im Tanz seines Gottes der ewige Wandel der Schopfung offenba-
re. Tanz kann sowohl schopferische wie auch zerstorerische Krifte er-
zeugen und die Symbolik von Feuer und Trommel bringe die Polaritét
von Vergehen und Entstehen zum Ausdruck. Der Zwerg der Unwissen-
heit, Apasmara, der von Shiva besiegt wird, verkdrpere menschliches,
d.h. unser aller Unwissen, das sich jedoch in der glaubigen Hinwendung
zu Shiva in Weisheit wandle usw.

Im Verlauf der Richtigstellung zeigte der junge Muslim wenig Inte-
resse an den Sachinformationen, sondern vermittelte vielmehr den Ein-
druck, als sei er sich seiner Sache sicher. Seine Religion sagte ihm, dies
sei der Teufel.

Alle Religionen sind gleichwertig, so bekennt der Religionswissen-
schaftler und ebenso geht der Ethnologe von Gleichwertigkeit der unter-
schiedlichen Kulturen aus. Wenn ein Muslim in Shiva den Teufel sieht,
ist das aus dieser Perspektive betrachtet zunéchst eine interessante reli-
gionswissenschaftliche Beobachtung. Manche Hindus betrachten Jesus
als Avatar, als eine Erscheinungsform des Gottes Vishnu. Aus religi-
onswissenschaftlicher Sicht ist eine Aussage iiber die Richtigkeit oder
Fehlerhaftigkeit solcher Auffassungen unsinnig. Im geschiitzten Raum
der Universitit ldsst sich dementsprechend trefflich tiber Innen- und Au-
Bensicht, iiber Relativismus, Anti-Relativismus und Anti-Anti-Rela-
tivismus (Geertz 1984) in Ethnologie und Religionswissenschaft debat-
tieren.

Verldsst man diese Rdume und tritt hinaus in die Welt der Realpoli-
tik, deren kalter Wind manchmal sogar direkt im geschiitzten Museums-
raum spiirbar ist, sind plotzlich Positionierungen gefragt. Dies verlangt

69

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

nicht nur die political correctness, sondern auch das Ethos der Aufkli-
rung. Im offentlichen Raum, in dem Kommunikation iiber Religion statt-
findet, wirkt das Beharren auf akademische Immunitét seinerseits provo-
zierend. Auf politisch brisantem Terrain féllt es schwer, das Ideal von
wissenschaftlicher Neutralitdt glaubhaft zu verfechten. Gefragt ist hier
die Qualitdt des wissenschaftlichen Moderators, der zunédchst vor allem
eines vermitteln sollte: kulturelle Selbstaufkldrung. Erst wenn sowohl
die begrifflichen wie auch die kultur- und religionsgeschichtlichen Vor-
aussetzungen des eigenen Standpunktes offen gelegt sind, kann die
schwierige Ubung des Fremd-Verstehens beginnen.

Die Konsequenzen, die sich aus erwihnten, zunichst bizarr anmuten-
den ,,Gewissheiten* ergeben, wonach der Gott der Anderen in Wirklich-
keit der Teufel sei, konnen verheerend sein. Was im Museum noch fol-
genloses Geplidnkel zwischen dem péddagogisch provozierten Wissen-
schaftler und dem glaubensfesten Schiiler bleibt, fiihrt unter anderen
Umsténden und in anderen Weltgegenden an den Rand eines atomaren
Konfliktes.

Schule des Befremdens?

Wie zu zeigen war, besteht eine Kluft zwischen der akademischen De-
batte des Seminarraumes und der 6ffentlichen Erwartung, aber auch dem
offentlichen Auftrag der Informationsvermittlung und Belehrung. Der
Zwang zu autoritdren Rede — ich erkldre den Hinduismus und informiere
iiber das wirkliche Wesen von Shiva — widerspricht einer mit guten
Griinden an den Tag gelegten selbstreflexiven und erkenntniskritischen
Haltung der akademischen Wissenschaft.'

13 Hans Kippenberg und Kocku von Stuckrad schlagen eine pragmatische
Losung fiir geschildertes religionswissenschaftliches und in Folge muse-
ums-padagogische Dilemma vor. Dieses wird hervorgerufen durch die
methodisch absolut sinnvolle Enthaltsamkeit von Aussagesitzen wie z.B.,
dass ,,Magie funktioniert, dass es eine Gottheit wirklich gibt oder dass die
Ahnen noch immer unter leben“. Denn, wenn Religionswissenschaft sol-
che Sitze bejahte, ,,betriebe sie Theologie, wiirde sie sie verneinen, fiele
sie einem Materialismus und Positivismus anheim oder zumindest einer
Psychologisierung von religiosen Entitdten. Beide Moglichkeiten — die ih-
rerseits Ontologien voraussetzen! — lassen sich wissenschaftlich nicht be-
legen.”“ Dennoch konne der Religionswissenschaftler durchaus kritisch
Position beziehen: ,,Wenn beispielsweise Menschen wegen Hexerei ver-
folgt werden oder wenn Verschworungstheorien im politischen Kampf

70

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Gottfried Korff hat jiingst ins Gedichtnis gerufen, dass Museen, ins-
besondere ethnographische Museen, sowohl Orte des Wissens als auch
Orte des Befremdens sind (Korff 2001). Ein Museumskonzept, das seit
langerer Zeit Konjunktur hat, spricht nicht linger von Aufkliren und In-
formieren, sondern von der ,,Poetik* des Museums. Eine Ausstellung sei
ein ,selbstindiges dsthetisches Medium* (so Walter Benjamin). Das
Museum wird zum Experimentierraum. ,,Verfremdung™ wird zum Zau-
berwort. Bewusst wird gerade nicht versucht Welt zu verdoppeln, ein
seit jeher aussichtsloses Unterfangen im Museum, sondern man ist be-
miiht, Gewohntes zu dekonstruieren.

Angesichts eines in Europa beobachtbaren Museumsbooms vergan-
gener Jahrzehnte lie sich Peter Sloterdijk zu einer Theorie des Befrem-
dens anregen (vgl. Sloterdijk 1989). Er rit, das Museum solle eine
,.Schule des Befremdens* werden, und er erwarte vom Museum, dass es
,»die Gesellschaft, die sich an Identifizierungen klammere, in einen intel-
ligenten Grenzverkehr mit dem Fremden verwickle*. Das Museum miis-
se sich vom Identititszwang des 19. Jahrhunderts 16sen, es miisse mehr
sein als eine ,,Geddchtnishalle des Eigenen oder des Angeeigneten, es
miisse mehr leisten als eine Verbiederung des Nichtassimilierbaren,
mehr als die Herstellung einer falschen Vertrautheit mit abgelegenen
Dingen. Museen seien, so schreibt er, weder ,Deponien zur exemplari-
schen Aufbewahrung von zivilisatorischem Sondermiill‘, noch ,Endla-
gerstitten fiir schwach strahlende Substanzen‘,, (Korff 2001, 140).

Das Museum solle zu einer Agentur der ,,inneren Ethnologie* wer-
den, zu einer ,xenologischen Institution® (Sloterdjik 1989, hier nach
Korff 2001, 139).

Das Museum bleibt damit also nicht langer der Ort der Selbstverge-
wisserung im Eigenen, sondern wird zum Ort der Irritation des Eigenen,
der inszenierten Infragestellung des Gewohnten. Das ethnologische Mu-
seum wird zum eigentlichen Museumstyp des ausgehenden 20. (und
beginnenden 21.) Jahrhunderts.

Der Weg, auf den Sloterdjik und Korff hinweisen, scheint mir, wenn
auch in der fachwissenschaftlichen und museologischen Debatte nicht
mehr brandneu, durchaus weiterhin verlockend.'* Die Idee, in einer

eingesetzt werden, muss der Wissenschaftler zu ihnen auch ablehnend
Stellung nehmen, allerdings nicht unter Verweis auf eine iiberlegene On-
tologie.“ Kippenberg/von Stuckrad 2003, 14f.

14 Bekanntlich wurde die sog. Reprisentationsdebatte spitestens durch den
von Ivan Karp und Stephen Lavine editerten Band Exhibiting Cultures.
The Poetics and Politics of Museum Display in das Volkerkunde-Museum

71

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Schule des Befremdens wirken zu konnen finde ich als Religionswissen-
schaftler und Ethnologe herausfordernd. Die in meinem Text angespro-
chenen Vorannahmen, Gewissheiten und Aneignungsstrategien im Um-
gang mit ,Religion‘ gilt es nicht nur theoretisch-epistemologisch zu eror-
tern, sondern auch museologisch zu hinterfragen und — im Idealfall —
auch museal und in selbstaufklirerischer Absicht offen zu legen."

gebracht. Das Volkerkunde-Museum ist damit zu einem besonders mar-
kanten Sonderfall geworden, an und in dem trefflich Fragen kultureller
Reprisentation diskutiert werden. Vgl. Karp/Lavine 1991.

15 Nachzudenken wire dariiber, wenn auch zunichst nur in dieser letzten
FuBnote, wie eine Ausstellung aussehen konnte, in der unser Verstdndnis
von Religion/en museal thematisiert werden konnte.

72

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Literatur

Ibero-Amerikanischen Institut & Museum fiir Volkerkunde (Hg.) (1992):
Amerika 1492 — 1992. Neue Welten — Neue Wirklichkeiten. 2 Bde.
[Ausstellungskatalog]. Braunschweig: Westermann

Bergmann, Joerg/Hahn, A./Luckmann, Th. (Hg.) (1993): Religion und
Kultur [Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie,
Sonderheft 33]. Opladen: Westdeutscher Verlag

Boozer, Jack S. (1977): Rudolf Otto (1869-1937): Theologe und Religi-
onswissenschaftler. In: Schnack (Hg.): 362-389

Bréaunlein, Peter J. (1992): Theatrum Mundi. Zur Geschichte des Sam-
melns im Zeitalter der Entdeckungen. In: Focus Behaim Globus:
355-376

Bredekamp, Horst (1993): Antikensehnsucht und Maschinenglauben.
Die Geschichte der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstge-
schichte. Berlin: Wagenbach

Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago:
Chicago University Press

Deutsche Vereinigung fiir Religionsgeschichte (Hg.) (2001): Religions-
wissenschaft: Forschung und Lehre an den Hochschulen in Deutsch-
land. Marburg: diagonal-Verlag

Duncan, Carol (1995): Civilizing Rituals. Inside Public Art Museums.
London: Routledge

Fitzgerald, Timothy (2000): The Ideology of Religious Studies. Oxford:
Oxford Univer. Press

Focus Behaim Globus (1992): 2 Bde. [Ausstellungskatalog]. Niirnberg:
Verlag des Germanischen Nationalmuseums

Geertz, Clifford (1984): Anti-Anti-Relativismus. In: American Anthro-
pologist, 86: 263-278

Geertz, Clifford (1997): Religion als kulturelles System. In: Geertz: 44-
95

Geertz, Clifford (1997): Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen
kultureller Systeme. Frankfurt/M.: Suhrkamp

Gladigow, Burkhard (1997): Friedrich Schleiermacher (1768-1834). In:
Michaels (Hg.): 17-28

Groppe, Hans-Hermann/Jiirgensen, Frank (Hg.) (1989): Gegenstinde der
Fremdheit. Museale Grenzgénge. Marburg: Jonas Verlag

Hense, Heidi (1990): Das Museum als gesellschaftlicher Lernort. Aspek-
te einer pidagogischen Neubestimmung. Frankfurt: Brandes & Apsel

73

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Hettlage, Robert/Vogt, L. (Hg.) (2000): Identititen in der modernen
Welt. Opladen: Westdeutscher Verlag

Kallscheuer, Otto (Hg.) (1996): Das Europa der Religionen. Ein Konti-
nent zwischen Sikularisierung und Fundamentalismus. Frankfurt: S.
Fischer

Karp, Ivan/Lavine, Stephen D. (Hg.) (1991): Exhibiting Cultures. The
Poetics and Politics of Museum Display. Washington: Smithsonian
Inst. Press

Kippenberg, Hans G. (1997): Kritik an Religionen — Antikritiken im
Namen von Religionen. In: Klinkhammer [u.a.] (Hg.): 27-46

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (Hg.) (2003): Einfiihrung in
die Religionswissenschaft. Miinchen: C.H.Beck

King, Richard (1999): Orientalism and Religion. Postcolonial Theory,
India and ,The Mystic East‘. London: Routledge

Klinkhammer, Gritt M./Rink, Steffen/Frick, Tobias (Hg.) (1997) Kritik
an Religionen. Marburg: diagonal-Verlag

Knoblauch Hubert (1997) Die Sichtbarkeit der unsichtbaren Religion.
Subjektivierung, Mérkte und de religiose Kommunikation. In: Zeit-
schrift fiir Religionswissenschaft, 5:179-202

Knoblauch, Hubert (2000): ,,Jeder sich selbst sein Gott in der Welt*“ —
Subjektivierung, Spritualitit und der Markt der Religion. In: Hettlage
[u.a.] (Hg.) 2000: 201-216

Kohl, Karl-Heinz (Hg.) (1982): Mythen der Neuen Welt. Zur Entde-
ckungsgeschichte Lateinamerikas [Ausstellungskatalog]. Berlin: Fro-
lich & Kaufmann

Korff, Gottfried (2001): Das ethnographische Museum: Schule des Be-
fremdens? In Times, Places, Passages:133-149

Kraus, Michael/Mark Miinzel (2003): Museum und Universitit in der
Ethnologie. Marburg: Curupira

Levenson, Jay A. (Hg.) (1991): Circa 1492. Art in the Age of Explora-
tion. Washington: National Gallery of Art

Luckmann, Thomas 1996. Die unsichtbare Religion. Frankfurt: Suhr-
kamp

Martin, Jean Hubert (Hg.) (2001): Altiare — Kunst zum Niederknien. Ka-
talog zur Ausstellung im Museum Kunst-Palast Diisseldorf vom 2.
September 2001 bis 6. Januar 2002. Ostfildern-Ruit: Hatje Cant

Michaels, Axel (Hg.) (1997): Klassiker der Religionswissenschaft. Miin-
chen: C.H. Beck

Paine, Crispin (Hg.) (2000): Godly Things. Museums, Objects and Re-
ligion. London: Leicester University Press

74

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SHIVA UND DER TEUFEL

Pochat, Gotz (1970): Der Exotismus wihrend des Mittelalters und der
Renaissance: Voraussetzungen, Entwicklung und Wandel des bild-
nerischen Vokabulars. Stockholm: Almqvist & Wiksell

Pomian, Krzysztof (1988): Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln.
Berlin: Wagenbach

Saler, Benson (2000): Conceptualizing Religion. Immanent Anthropolo-
gists, Transcendent Natives, and Unbound Categories. New York/
Oxford: Berghahn Books.

Schnack, Ingeborg (Hg.) (1977): Marburger Gelehrte in der ersten Hilfte
des 20. Jahrhunderts. Marburg: Veroffentlichungen der Historischen
Kommission fiir Hessen

Said, Edward (1978): Orientalism. New York: Vintage Books

Schmied, Wieland (1990): GegenwartEwigkeit. Gedanken zu Konzept,
Sinn und Problematik dieser Ausstellung. In: Schmied (Hg.): 11-26

Schmied, Wieland (Hg.) (1990): GegenwartEwigkeit. Spuren des Trans-
zendenten in der Kunst unserer Zeit. Katalog zur Ausstellung im
Martin Gropius Bau, Berlin, 7. April 1990 — 24. Juni 1990. Stuttgart
Edition Canz

Sedlmayr, Hans (1948): Verlust der Mitte: die bildende Kunst des 19.
und 20. Jahrhunderts als Symptom und Symbol der Zeit. Salzburg:
Miiller

Sloterdjik, Peter (1989): Museum: Schule des Befremdens. In: Frankfur-
ter Allgemeine, Magazin, 17. Mirz 1989

Smith, Jonathan Z. (1998): Religion, Religions, Religious. In: Taylor
(Hg.): 269-284

Taylor, Mark C. (Hg.) (1998): Critical Terms for Religious Studies. Chi-
cago: University of Chicago Press

Tenbruck, Friedrich (1993): Die Religion im Maelstrom der Reflexion.
In: Bergmann [u.a.] (Hg.): 31-67

Times, Places, Passages (2001): Ethnological Approaches in the New
Millenium, 7™ SIEF-Conference, Budapest, april 23-28, plenary pa-
pers. Budapest: Institute of Ethnology.

Weltausstellung Sevilla (1992): Kunst und Kultur um 1492 [Katalog-
band]. Sevilla: Electa.

Wyss, Beat (1994): Wider den Kunsthistorismus [Rezension zu Brede-
kamp 1993]. In: Kunstchronik, 47 (3): 162-168

75

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14:361/9783839402252-002 - am 14.02.2028, 22:11:18. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - I Tmem=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

