
13. Das Museum als Lernraum und Ort

der Wissensaneignung

Das folgende Kapitel stellt das Besucher*inneninteresse am Tribal Museum als ei-

nem Ort des Lernens und der Wissensaneignung vor. Im Vordergrund steht dabei

das Nutzungsinteresse selbst und nicht die Frage des Lernerfolges. Der Museums-

besuch mit dem Fokus auf Wissenserwerb kann als Ergänzung und Teil des Schul-

curriculums stattfinden (für Schüler*innen von öffentlichen oder privaten Schu-

len) oder ohne eine vorgegebene curriculare Struktur im Sinne des »lebenslangen

Lernens« (für erwachsene Besucher*innen). Der Besuch der erstgenannten Gruppe

ist institutionell organisiert; die Kinder kommen, begleitet von Lehrer*innen und

Betreuer*innen, kollektiv ins Museum. Die Angehörigen der zweiten Gruppe, die

erwachsenen Besucher*innen, kommen unabhängig und individuell. Das Kapitel

wird zeigen, dass imMuseumder Erwerb einer anderen Art vonWissen als imKlas-

senraum oder in anderen Bildungsinstitutionen (wie Bibliothek oder Hochschule)

erwartet wird.

Wenn man unter der Woche zum Museum kommt, fallen schon vor dem

Eingang die Schulklassen auf. Alle Kinder tragen Uniformen. Bei den älteren Jahr-

gängen heißt das für die Jungen Krawatte und Hemd, für die Mädchen Kleid oder

Kurta in den Schulfarben.DieMädchen haben ihreHaare ordentlich in Zöpfen oder

Schwänzen zusammengebunden, alle Jungen (mit Ausnahme der Sikhs) tragen

Kurzhaarschnitte. Noch bevor dasMuseum betreten wird, schon auf demVorplatz,

bringendie Lehrer die oft großenGruppen inFormation.Die Schüler*innenwerden

einzeln hintereinander in Schlangen aufgereiht. Erst in dieser Formation betreten

die Kinder das Museum. Die Anordnung wird, vor allem bei jüngeren Kindern,

während des gesamten Besuchs beibehalten. Die Schlangen schieben sich, Galerie

fürGalerie, durch dasHaus.Damitwird ein kollektives Tempo vorgegeben,das dem

einzelnen Kind nicht erlaubt, bei Gegenständen eines besonderen, persönlichen

Interesses länger zu verweilen. Die koordinierte Bewegung und das geordnete

Verhalten scheinen bei diesen Exkursionen wichtiger zu sein als die Betrachtung

der Objekte. Die Lehrer*innen überwachen jeden Schritt ihrer Schüler*innen in

den Galerien. Die Kinder erleben den Museumsraum wie ein verlängertes Klas-

senzimmer mit hoher Regeldichte und restriktiven Verhaltensvorgaben. Erst beim

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


218 Teil III: Empirische Untersuchung

Erreichen der Kantine tritt eine kollektive Entlastung ein, die Formationen lösen

sich auf, die Kinder fangen an umherzulaufen.

13.1. Bildung im und durchs Museum

Die Rolle des Museums als Wissensvermittler in einem informellen oder »free-

choice« (Falk et al. 2006) Lernprozess (in Abgrenzung zum formellen, vom Cur-

riculum bestimmten Lernen im Klassenraum) ist ein gut bearbeitetes Feld in der

westlichen Museumsforschung (u.a. Hooper-Greenhill 1994a, 1994b; Falk, Dier-

king 2000, 2013; Leinhardt et al. 2002; Leinhardt, Knutson 2004; Falk 2006, 2013;

Macdonald 2006; Braendholt Lundgaard, Jensen Styrelsen 2013; speziell für den

deutschen Kontext u.a. Horn 2005; Treptow 2005; Kunz-Ott et al. 2009; Staube,

Steinhäuser 2012). ImGegensatz zum schlichten »Da-bin-ich-auch-gewesen« eines

touristischen Pflichtprogramms erweist sich ein »Qualitätsbesuch« im Museum

aus dieser Perspektive darin, dass der Besucher*innen sich ernsthaft auf das Ge-

sehene einlässt, es zu durchdringen versucht und somit seinen Horizont erweitert

(Schwan 2009: 33–34).

Wie stark das Bildungsmotiv die Idee der Institution Museum in Indien

seit langem bestimmt hat, wurde bereits im Kapitel 4 dargelegt. Der indische

Gründungspremier Jawaharlal Nehru wollte die Museumsnutzung fest im Erzie-

hungswesen verankern. Er beschreibt bei der Einweihung des National Museum

in Delhi am 18. Dezember 1960 die Funktion von Museen so: »The museums are not

just places to see things or ajayabghars [Wunderhäuser], as they used to be called. They all

should be essential part of the educational system and cultural activities of the country.What

is more, they are places for public education« (zitiert bei Banerjee 1990: 120–121). Auch

der für die Entwicklung der Museumswissenschaft in Indien wichtige Museologe

N.R. Banerjee fordert wie Nehru eine Integration des Museums in alle Stufen des

formalen Bildungssystems, die Anerkennung von Museen als Bildungs- und For-

schungsinstitutionen und »the provision of a mechanism for its proper utilization for the

entire purpose of education and research. In a sense themuseums are functionally comparable

to hospitals« (Banerjee 1990: 123). Banerjee sieht dasMuseum als eine Ergänzung des

formalen Lernens und (analog zurKlinik,die nicht zuletzt Aufgaben imRahmender

medizinischen Wissenschaft wahrnimmt) des organisierten Forschens. Teilweise

wird in dieser Debatte die Funktion des Museums genauer bestimmt, nämlich

als Mittel zum Ausgleich von Defiziten des Schulsystems (Bedekar 1980; Gandhi

1980), in dem, die wie Bedekar anmerkt, die visuelle Bildung vernachlässigt und

wo der Schwerpunkt ausschließlich auf das Verbale und Intellektuelle gelegt werde

(Bedekar 1980: 45).

Dagegen sehen Appadurai und Breckenridge die Bedeutung von Museen in In-

dien vor allem im Kontext informeller Lernsituationen. Die Bedeutung des infor-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung 219

mellen Lernens ist nach Einschätzung beider Autor*innen inGesellschaftenwie der

indischenbesonders groß; es könne »well relieve themanyartificial pressures placedupon

the formal education« (Appadurai, Breckenridge 2015: 173). Appadurai und Brecken-

ridge weisen in diesem Zusammenhang auf die schwerwiegenden, wohlbekannten

Defizite der offiziellen Bildungsinstitutionen hin, »where learning does not thrive and

where credentialismhasbecomeamechanicalmode for selection inan extremlydifficult econo-

mic context« (ebd.).DiesenunbefriedigendenBefundkontrastieren siemit denKom-

pensationsmechanismen,die komplexe traditionaleGesellschaftenwie die indische

immer schon ausgezeichnet hätten und die dafür sorgten, dass die Schule keines-

wegs der einzige Ort des Lernens sei. Sie beschreiben eine einheimische Bildungs-

realität, zu der auch praktische Meister*in-Lehrlings-Verhältnisse und ein infor-

melles Sich-Einüben in überlieferte Kulturtechniken gehören, die in der sozialen

Umgebung vorkommen (ebd.). Die problematischen Auswirkungen eines defizitä-

ren formalen Systems könnten so in einem gewissen Umfang abgefedert werden;

in diesen Zusammenhang stellen Appadurai und Breckenridge auch das Museum,

in dem idealerweise das Lernen, über Interesse und Neugier gesteuert, in persönli-

chem Tempo undMaß erfolgen kann.

Das TribalMuseumkommtdemBedürfnis nach alternativen Lernformen in un-

gewöhnlichemMaße entgegen. Da es keine Vorgaben seitens der Museumsleitung

(durch eine Kennzeichnung besonders wichtiger Exponate oder mit unterschied-

lichen Beschriftungen je nach hierarchisierter Bedeutung der Ausstellungsstücke)

gibt, stellt das Haus einen hochgradig offenen Lernraum dar, in dem die Besu-

cher*innen selbst Entscheidungen über die Ausrichtung ihrer Aufmerksamkeit

treffen können. Da jedenfalls bis zum Zeitpunkt der Interviews auch keine Schil-

der mit der sonst in Museen allgegenwärtigen Vorschrift »Berühren verboten«

angebracht waren, erwies sich hier in der Tat jene Erfahrung mit allen Sinnen als

möglich, die vondenKritiker*innender konventionellen indischen Schulpädagogik

eingeklagt wird. Das Tribal Museum vermag so eine Lernumgebung, Lehrmittel

und Elemente einer offene und einladende Lernkultur zu bieten.

13.2. Die interviewten Gruppen im Museum

Der folgende Abschnitt stellt die Interviewten vor und unterteilt sie (anhand ihrer

Rolle im Lernprozess) in die Gruppen: Lehrer*innen, Eltern, Studierende und indi-

viduelle lebenslange Lerner*innen. Eine wesentliche Unterscheidung ist dabei die

zwischen fremdmotiviertem kollektivem und eigenmotiviertem individuellem Be-

such.

Bei der Identifizierung des Nutzungsinteresses »Lernen und Wissensaneig-

nung« war die Publikumsbeobachtung besonders wichtig. Anders als bei den zuvor

diskutierten Gruppen gab es keinen besonderen Platz imMuseum, der diese Grup-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 Teil III: Empirische Untersuchung

pe speziell anzog, oder ein bestimmtes Schlüsselexponat1, das als Inbegriff der

emotionalen Disposition der Besucher*innen dienen konnte. Die »Lernenden«

wiesen sich jedoch in der Regel in ihrem Aussehen und Verhalten aus. Schulkinder

waren leicht an ihren Uniformen2 und an ihrem geordneten, meist genau von

Erwachsenen überwachten Auftreten zu erkennen. Im Zentrum dieser Gruppen

befanden sich in der Regel die Lehrer*innen. Es muss festgestellt werden, dass

keine der Schulgruppen aus staatlichen Schulen kamen, sondern ausschließlich

von privaten Instituten. Die Gruppe der Hochschul-Besucher*innen, die meist

in Zweier- oder Dreiergruppen das Museum durchstreiften, fiel mir durch ihre

abgestimmte Kleidung oder durch ihr intensives sachbezogenes Interesse auf. Eine

Gruppe von Studierende (Architekturstudierende, individuell gekleidet) bekam

von ihrem Dozenten im Gang Erklärungen und war dadurch für mich identifi-

zierbar. Die eigenmotivierten individuellen Lerner*innen konnte man nicht am

Äußeren oder durch bestimmtes Verhalten im Museum vorab erkennen; ihr Nut-

zungsinteresse und ihre Nutzungsmotivation stellten sich jeweils erst im Laufe des

Interviews heraus. Die Interviewaussagen wurden durch Beobachtungsprotokolle

und Fotoauswertungen ergänzt.

13.2.1. Lehrer*innen

Jyoti (45)3 ist die Direktorin des Lehrer*innenseminars von Jaya und Charu und hat

den Ausflug ins Museum mitorganisiert. Sie unterrichtet Hindi. Sie hat ihre Studie-

rende ins Museum gebracht, weil das Seminar einen neuen Lehrplan hat, der indi-

scheKultur und indisches Erbeals Pflichtfach vorsieht. ZuvorwardasCurriculumaus-

schließlich theoretisch gewesen, nun ist auch praktischer Unterricht in z.B. Rangoli-

undMadna-Kunst4 vorgesehen. Das Angebot im Tribal Museum passt zu den neuen

Anforderungen imLehrplan. Jyoti hat vorher schoneinmal ihreStudierendezueinem

Workshop imMuseumbegleitet. Es ist somit ihr zweiter Besuch.Das Interviewfindet

in der Kantine statt.

Die Lehrerin Babita (40) und ihr Kollege Anil (43)5 sind mit 105 Schüler*innen vom

54 Kilometer entfernten Vidisha mit dem Schulbus gekommen. Babita unterrichtet

Mathematik, Anil Sport. Ihre Schule wird von einem privaten Träger betrieben, die

Kinder zahlen zwischen 15.000 und 20.0006 Rupien pro Jahr Schulgeld. Die beiden

1 Wie z.B. bei der Gruppe der Nostalgiker*innen der Ochsenkarren.

2 In Indien ist das Tragen von Schuluniform Pflicht.

3 Interview am 05.11.2016 auf Englisch.

4 Madna ist wie Rangoli eine südasiatische Kunsthandwerksform. Siehe Anm.123.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung 221

Lehrer bezeichnen ihre Schüler*innen als Kinder von Mittelklassefamilien. Aktivitä-

ten außerhalb des Klassenraums, wie ein Museumsbesuch, gehören in Babitas und

AnilsSchulezumCurriculum.DieKinder sindzwischenachtundzehnJahrenalt. Es ist

das ersteMal, dass diese beiden Lehrermit ihren Schüler*innenüberhaupt einMuse-

umbesuchen.Der Besuchfindet ohne vorangegangeneAbsprachemit demMuseum

statt. Das Interview wird mit beiden Lehrer*innen gleichzeitig in der Galerie-Etage

geführt.

Madhukant (42)7 ist Lehrer an einer Privatschule inGadarwara, das ca. 230Kilometer

vonBhopalentfernt liegt. Erhat zumInterviewseinenSchülerKaran (17)mitgebracht.

Madhukant istmit 68 Schüler*innen (22Mädchenund45 Jungen) und 11 Kollegen so-

wie zwei Service-Angestellten im Schulbus ins Museum gekommen. Die Schüler*in-

nen sind in der 12. Klasse und jeweils 16 oder 17 Jahre alt. Der Besuch findet an einem

Sonntag, d.h. außerhalb ihres regulären Wochenunterrichts, statt. Trotzdem tragen

die Schüler*innen (auch Karan) ihre Schuluniformen als Zeichen, dass es sich um ei-

ne schulische Aktivität handelt. Die Schulgebühr liegt bei dieser Einrichtung bei 24.

000 Rupien8 pro Jahr.Madhukant bezeichnet seine Schule als Einrichtung für Kinder

der höheren Mittelklasse. Exkursionen sind Teil des Curriculums und finden einmal

in jeder Klassenstufe statt. ImTribalMuseumsinddie Schüler*innen zumerstenMal.

13.2.2. Eltern

Swati (33)9 undDevashish (34) sindmit ihremdreijährigenSohnund ihrenNachbarn

Rene (26) undAmit (29) und deren Baby insMuseum gekommen. Swati hat dasMu-

seum schon vierMal besucht; ihre Nachbarn sind, auf ihre Anregung hin, zum ersten

Mal mitgekommen. Swati hat neben dem Tribal Museum auch bereits zweimal das

StateMuseumund öfters dasMuseumofMan besucht. Rene und Amit sind zum ers-

ten Mal überhaupt in einemMuseum. Swati ist Hausfrau, ihr Mann hat einen B.E. in

Computer Science. Alle vier haben einenHochschulabschluss.

5 Interview am 05.11.2016 auf Hindi.

6 Das entspricht ca. 200–260 Euro.

7 Interview am 06.11.2016 auf Englisch.

8 Ca. 310 Euro.

9 Interview am 22.11.2015 auf Englisch.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


222 Teil III: Empirische Untersuchung

Harshada (39) undMandar (41)10 sind mit ihrem Sohn (7) und ihrer Tochter (3) von

Pune11 zu Besuch in Bhopal. Mandar ist M.Sc. (in Computer Science), Hardasha hat

einDiplom in ayurvedischerMedizin und betreibt eine eigene Klinik. Sie ordnen sich

beide der oberenMittelklasse zu. Sie sind zumerstenMal im TribalMuseumund ha-

ben vorher dasMuseum ofMan besucht. Sie bezeichnen sich als regelmäßigeMuse-

umsgänger*innen. InsMuseumgehen sie vor allem,wenn sie reisen. Als ich unter ei-

nem»regelmäßigenMuseumsgänger« jemandenverstehe, der zumindest einmal im

Vierteljahr einMuseumbesucht, istMandar erstaunt und antwortet: »Nein,nein, nein,

einmal im Jahr.«

13.2.3. Studierende

Kushal (18), Aalok (18), Pratamesh (18), und Bhairavi (18) sind Studierende einer

Hochschule in Pune und in einer Fünfer-Gruppemit ihremDozenten gekommen. Sie

sind zum ersten Mal im Tribal Museum. Sie sind keine regelmäßigen Museumsgän-

ger. Nur Kushalwar zuvor (ebenfalls organisiert von ihremCollege) imGandhi-Muse-

um in Pune. Sie tragen individuelle Kleidung, die Männer Jackett und Hemd und die

Frauen westliche Businesskleidung ebenfalls mit Jackett. Der Besuch scheint für sie

etwas Offizielles zu sein.

Angela (19),Aadesh (20),Ansha (19)undSheela (20) sindArchitekturstudierende ei-

ner Hochschule in Mumbai. Der Besuch ist Teil des Curriculums und wurde von der

Hochschule organisiert. Sie sind zum erstenMal in diesemMuseum, zuvor haben sie

das Museum of Man besucht. Sie sind alle keine regelmäßigenMuseumsgänger, ge-

hen aber, wenn der Besuch organisiert wird.

13.2.4. Individuelle lebenslange Lerner*innen

R.N. (65)12 stammt aus Bhopal, besitzt einen PhD in Erziehungswissenschaften und

hat an einer Universität unterrichtet. Nach seiner Pensionierung gründete er eine

NGO, die die Regierung in Bildungsfragen berät. Dabei arbeitet er auch in Adivasi-

Dörfern in abgelegenen Gebieten von MP. R.N. besitzt detailliertes Wissen über die

Adivasi; so bezieht er sich auf die einzelnen Gemeinschaftenmeistensmit ihren spe-

zifischenNamen.Er istmitFrau,TochterundSchwiegersohn insMuseumgekommen.

Es ist sein sechster Besuch. Er geht nebendenAusstellungenauch indie Theater- und

10 Interview am 23.11.2015 auf Englisch.

11 Bundesstaat Maharashtra.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung 223

TanzaufführungenaufderBühne. In seiner Freizeit organisiert erDiskussionsclubs zu

Bürger*innenrechten und zur Verfassung.

Sheetal (40)13wirdbegleitet von ihremSohn Indrajeet (24)und ihrerSchwesterHem-

lata (50). Sie arbeitet als Beraterin ineinemBewässerungsprojekt. Ihr Sohnmachtge-

rade einen Buchhaltungskurs. Alle haben einen Hochschulabschluss. Die Familie ist

aus Bhopal. Sie hat das Tribal Museum schon oft besucht. Sie bezeichnet sich als An-

gehörige der Mittelklasse. Sie und ihre Familie sind keine regelmäßigen Museums-

gänger.NebendemTribalMuseumhabensiebisherdasMuseumofManundeinwei-

teres TribalMuseum imBezirk Chhindwara (MP) besucht.

Anjali (39)14 ist Hausfrau und zusammen mit einer 20-köpfigen Damengruppe ih-

rer Jain-Gemeinde aus Vidisha15 ins Museum gekommen. Sie ist die Organisatorin

eines Tagesausflugs, der die Gruppe zunächst zumTempel-Campus eines Jain-Hei-

ligen (Acharya Vidyasagarji Maharaj) führte, danach zum Kriegsdenkmal Shaurya

Smarak in Bhopal, das Gefallenen des indischen Heeres, der See- und Luftstreit-

kräften gewidmet ist und auf seinem Gelände auch ein Museum beherbergt. Das

TribalMuseum schließt die Besuchstour ab. Anjalis Gruppe hat sich diesesMuseum

ausgesucht, wie sie betont, ummehr über die eigene, indische Kultur zu lernen.16

13.3. Praktisches Wissen vs. Bücherwissen

Lernen imMuseum,wie in diesem Abschnitt diskutiert, ist komplementäre Ergän-

zung zum theoretischen Lernen im Klassenraum. Das Angebot im Museum bietet

dabei andere Wissenssorten und eine andere Lernerfahrung. Im Folgenden kom-

men vor allem Lehrer*innen und Studierende sowie ein pensionierter Pädagoge zu

Wort.

Der Pädagoge R.N. (65) verortet das Museum in der Bildungslandschaft folgen-

dermaßen:

»Ein Museum ist ein Lernraum. Wir haben Schulen, Hochschulen, Universitäten,

die bezeichnen wir als formale Lernräume. Diese haben Curricula über Adivasi-

12 Interview am 26.03.2016 auf Englisch.

13 Interview am 23.11.2015 auf Hindi.

14 Interview am 06.11.2016 auf Englisch.

15 Bundesstaat MP.

16 Es werden Aussagen dieses Interviews auch im Kap. 12 verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 Teil III: Empirische Untersuchung

Entwicklung oder einen Lehrplan über Kultur, Theater. Das andere ist unsere Le-

benserfahrung, auch das hat mit Lernen zu tun. Dieses Museum hier ist dazwi-

schen. Es stellt das reale Lebendar und gibt vieleMöglichkeiten,mit denObjekten

zu interagieren.«

FürR.N. ist dasMuseumdemnach eineBrücke zwischendem formal strukturierten

Lernen im Klassenraum und der informell im Alltag erworbenen Lebenserfahrung.

Die Themen, die im Klassenraum wie im Museum zum Gegenstand werden, sind

nach seiner Einschätzung zwar verwandt, jedoch unterscheidet sich derModus der

Wissensvermittlung. Im Museum beschäftigen sich die Besucher*innen kognitiv,

aber auch emotional und sinnlich mit dem Gezeigten. Dieses Lernen auf mehreren

Ebenen ähnelt der Art, wie auch im Alltag Kenntnisse erworben werden.

R.N. macht keine explizite Unterscheidung (wie andere Interviewte) zwischen

den Wissenssorten, die im Klassenraum bzw. im Museum angeboten werden. Das

Museum soll sich aus seiner Sicht nicht etwa auf die Vermittlung von praktischen

Fähigkeiten oder Erfahrungen beschränken, er billigt ihm durchaus auch eine Rolle

beim intellektuellen, theoretischenWissenserwerb zu. Gerade die Chance des Mu-

seums, auf verschiedenen Ebenen im Lernprozess zu operieren, macht es effektiv

und in der pädagogischen Landschaft einzigartig.

Der Lehrer Anil (43), der mit acht- bis zehnjährigen Schüler*innen ins Museum

gekommen ist, vergleicht seine Erfahrungen imMuseummit der Unterrichtssitua-

tion in der Schule: »In heutiger Zeit könnenwir denKindern über unsere alte Kultur nurmit

Hilfe vonBüchern erzählen.Hier aber können sie praktischesWissen sammeln, indem sie sich

die Dinge selbstständig anschauen.« Anil klagt über den Primat des Bücherwissens in

der normalen Lehrkonstellation im Klassenraum. Dagegen stellt er das »praktische

Wissen«, das vom Museum zur Verfügung gestellt wird und durch das eine Verbin-

dung zur Lebensrealität der Schüler*innen hergestellt werden kann. Seine Formu-

lierung von der »heutigen Zeit« lässt annehmen, dass die einheimische Kultur früher

auch anders vermittelt wurde. Anil bedauert, dass dies nicht mehr der Fall ist und

die »heutige Zeit« insofern eher eine pädagogische Verschlechterung bedeutet. Für

ihn besteht die Qualität desMuseums darin, dass es dieser bedauerlichen Entwick-

lung entgegenwirkt und eine Verbindung zu den Alltagserfahrungen seiner Schü-

ler*innen herstellt.

Anils zweiter Punkt bezieht sich auf die Selbstständigkeit der Schüler*innen im

Lernprozess. Beim Beobachtungs- und Betrachtungsvorgang im Museum würden

die Objekte und Informationen, die sie interessant fänden und mit denen sie sich

beschäftigen wollten, von den Schüler*innen individuell ausgewählt.

Der Lehrer Madhukant (42), dessen Schüler*innen zwischen 16 und 17 Jahre alt

sind, beschreibt die Aufnahme von Informationen imMuseum und ihre interaktive

Weiterverarbeitung:

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung 225

»Sie [die Schüler*innen] haben hier viele Dinge gelernt. Es ist ein exzellentes Mu-

seum. Alles, was sie in ihren Lehrbüchern beigebracht bekommen haben, ist hier

zu besichtigen. Wir können all die Karren sehen und die Handwerkssachen. […]

Durch ihre persönliche Anschauung konnten sie Fragen stellen, an das Museums-

personal und auch an ihre Lehrer.«

FürMadhukant liegt die Leistung des Museums zunächst in der Visualisierung von

Buchwissenunddamit inderUnterstützungdieserArtderWissensvermittlung.Ak-

tivitäten außerhalb des Klassenraums sind in seinen Augen dazu da, das »Kernge-

schäft« zu unterstützen; es geht nicht um die Erschließung anderer Qualitäten,wie

z.B. ästhetische Bildung oder Horizonterweiterung.

Er vergleicht die erlebte Lernsituation mit seinen Schüler*innen im Tribal Mu-

seum mit der Erfahrung im Klassenzimmer. Indem durch die museale Visualisie-

rung dasWissen für die Schüler*innen konkret und lebendigwird, setzt ein Prozess

ein, der zu der Stellung von Fragen führt. Das Fragenstellen ist für Madhukant ein

Indikator fürWissensverarbeitung und Lernen. Dabei haben die Schüler*innen im

Museum nicht wie im Klassenraum nur die Lehrer*innen als Adressat*innen ihrer

Erkundigungen, sondern auch das Museumspersonal. Madhukant beschreibt, wie

sich seine Schüler*innen imMuseum fühlen:

»Die Schüler*innen sind sehr aufgeregt, das hier zu sehen. […] Es ist sehr inter-

essant. Wenn man ein Buch liest, so kann eine emotionale Intensität nur durch

Worte hergestellt werden. Aber wenn man das Gelesene sieht, dann ist diese Er-

fahrung viel spannender. Es ist emotionaler, wenn man davorsteht. Der visuelle

Effekt ist stärker als nur die Gedanken.17

Die Art undWeise der Präsentation imMuseum führt bei Madhukants Schüler*in-

nen zu einer emotionalen Reaktion, die durch das theoretische Lernen so nicht zu

erreichen ist. Aufregung, Spannung, Intensität werden erzeugt, die zur Aneignung

des Stoffs anregen. Emotionalität gehört für Madhukant zum Lernen dazu. Sie ist

visuell leichter und eindrücklicher herzustellen als durch die Schrift. Hierin ist das

Museum gegenüber dem Klassenraum im Vorteil.

17 Madhukant erwähnt einen weiteren positiven Aspekt: »Neben all dem [dem Lernen im Mu-

seum], kamen sie [die Schüler*innen] mit dem Bus. Es war eine weitere Erfahrung, die sie machen

konnten, die einer Reise. Sie haben zusammen gegessen, sie haben zusammen gespochen, damitmeine

ich sie haben interagiert. Das alles bereichert die Schüler*innen.« Neben dem Lernerlebnis selbst

hebt er die soziale Eingebundenheit des gemeinsamen Bildungsausflugs hervor.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 Teil III: Empirische Untersuchung

13.4. Lernlandschaft Museum: Erforschen und Erfahren

Die Besucher*innen, die im folgenden Abschnitt zuWort kommen, nutzen dasMu-

seum als Lernlandschaft, als Gebiet, das man selbst erforscht und dessen spezifi-

sche Eigenschaften man körperlich und sinnlich erfährt. Da die Museumsleitung

keine Hervorhebungen von besonders wichtigen Exponaten vornimmt (auch nicht

z.B. durch die Wahl von Motiven für Postkarten im Museumsshop), sind die Besu-

cher*innen in ihrer Prioritätensetzung selbstbestimmt und sich selbst überlassen.

Die Interviewten sind Studierende und Eltern.

Ein wichtiger Aspekt in diesem Kontext ist das Bedürfnis, die Objekte anzufas-

sen. Der berührende Besucher*innen wird im allgemeinen Museumsprotokoll als

Beispiel des »defizitären Besuchers«, der »defizitären Besucherin« gesehen18 und

die Museumsautoritäten versuchen normalerweise, solches Verhalten durch Ver-

botsschilderoderdurchdasAufsichtspersonal zuunterbinden.DieanfassendenBe-

sucher*innen dagegen wertzuschätzen, sie als neugierig, wissbegierig und beson-

ders interessiert einzustufen, im Berühren der Exponate das Bedürfnis nach inten-

sivem Erfassen und Lernen zu erkennen – diese Perspektive ist kaum vertreten. Es

gibt imMuseumskontext keine positive Lesart des Anfassens, obwohl die einheimi-

sche Alltagspraxis stark von haptischen Praktiken geprägt ist, wie z.B. dem Essen

mit den bloßenHänden oder der Berührung von Götterfiguren im Tempel. Und ob-

wohl Eltern ihre Kinder imMuseum »often encourage […] to touch the objects as a means

to know them«,wie Jeychandran feststellt (Jeychandran 2015: 239).

Die Architekturstudentin Angela (19) beschreibt ihre Erfahrung so:

»In diesemMuseum läufst du quasi durch die Exponate. Sie sind nicht nur ausge-

stellt, sie sind das gesamte Ding, das gesamteMuseum.Wenn du durch die Dinge

läufst, dann erlebst und erfährst du es und dasmacht es einprägsamer und besser

fundiert. Das macht es interessanter, denn normalerweise finden Leute unseres

Alters Museen sehr langweilig.«

Ihre Kommilitonin Aksha (19) ergänzt: »Yeah, genau. Ich habe so etwas noch nie gesehen.

Es ist nicht nur ausgestellt und angeleuchtet. Du konzentrierst dich darauf, weil du es ein-

fach fühlen kannst.«Die Ausstellung wird nicht als eine Ansammlung von einzelnen

Objekten wahrgenommen, denen Informationen zu entnehmen sind, sondern als

Ganzheit, oder, wie Angela es ausdrückt, als »gesamtes Ding«. Die junge Frau stellt

dabei eine direkte Verbindung zwischen Fühlen und Lernen her. Eine körperliche

Erfahrung zu machen verbindet sie mit den Vorstellungen von »interessant« und

»nicht gelangweilt werden«. Erinnert und gelernt wird das Gesehene, wenn es sich

mit Emotionen und physischen Erlebnissen verbindet und damit intensive Reak-

tionen hervorruft, die sich einprägen. Interessant ist, dass Angela diese besondere

18 Siehe dazu Kap. 3, S. 46ff.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung 227

Lernerfahrung als »besser fundiert« bezeichnet. Damit wird eine kognitive Qualität

in den Blick genommen und nicht allein auf die Intensität des Erlebten abgehoben.

EinenzusätzlichenVorzugderPräsentation imTribalMuseumsieht sie inderÜber-

windung von generationellen Schranken.Museen sind nach ihremUrteil normaler-

weise Orte, die ihrer Altersklasse nichts zu bieten haben. Im Tribal Museum ist das

zu ihrer und Akshas Überraschung anders.

Harshada (39), die mit ihrem siebenjährigen Sohn und ihrer dreijährigen Toch-

ter das Museum besucht, beschreibt ihr Erlebnis so: »Drinnen, wo immer Bäume dar-

gestellt sind, sagen sie [ihre Kinder]: ›Das ist doch kein richtigerBaum, das ist aus irgendwas

gemacht‹. Sie können es anfassen und sie können die Berührung fühlen.« Auf die Nachfra-

ge, ob dieses Herausfinden der genauen Beschaffenheit des Ausgestellten wichtig

für ihre Kinder sei, antwortet sie: »Ja natürlich, eigentlich genießen sie nur das.Wenn sie

zumBeispiel die Schnitzereien sehen, dann fassen sie es anund erkennen, ob daswirklichHolz

ist oder ob es aus Gips, Stein oder Zement gemacht ist. Das heißt, sie wollen wirklich wissen,

was genau das nun ist.«Harshada beschreibt das Bedürfnis ihrer Kinder, demGezeig-

ten auf demGrund zu gehen.Die Illusion, die dasMuseum präsentiert, wie hier im

Falle eines künstlichen Baums, wird durch die Berührung mit eigenen Realitätser-

fahrungen verglichen; so stellt sich der korrekte Wirklichkeitsstatus des Exponats

heraus.Da die Kinder Info-Tafeln noch nicht studieren können, stellt für sie die Be-

rührung das einzige Mittel dar, um die Ausstellung im wörtlichen Sinne zu begrei-

fen. Für die Mutter ist dieses Verhalten ein willkommenes Zeichen, dass ihre Kin-

der interessiert sind und dass ihre eigenen Bemühungen um die Aufmerksamkeit

der Kinder erfolgreich waren. Sie würde das taktile Engagement gewiss nur unter

starkemDruck der Museumsautorität unterbinden.

Die positive Haltung zur Berührung teilt auch Swati (33)19, die mit ihremMann

und ihrem dreijährigen Sohn das Museum besucht: »Er war sehr begierig, alles anzu-

fassen undmit nach Hause zu nehmen. […]Und ehrlich: Ich möchte auch die Objekte fühlen.

Sich einfach nur ein Objekt anzuschauen, lässt mich nicht fühlen, was es ist und aus was es

gemacht wurde.« Swati übernimmt hier die Perspektive ihres Kindes: Sie distanziert

sich nicht etwa vomVerhalten ihres Sohnes, sondern stellt imGegenteil fest, dass er

sich so verhält, wie sie als Erwachsene sich eigentlich auch verhalten möchte. Wie

Harshada geht Swati davon aus, dass das Anfassen größere Vertrautheit mit dem

Objekt und daher tieferes Verständnis schafft. Diese Haltung wird getragen von ei-

ner in Indiens traditioneller und populärer Kultur verbreiteten und positiv besetz-

ten Kulturpraxis, die aber imMuseumskontext üblicherweise als normabweichend

verworfen wird. Dagegen werden im Tribal Museum Alltagsverhalten, Alltagswis-

sen, kulturelle oder religiöse Praxis für den Prozess der Aneignung des Gesehenen

mobilisiert.

19 Interview am 22.11.2015 auf Englisch.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 Teil III: Empirische Untersuchung

Sheetal ist sich der Problematik der taktilen »Befassung« mit den Exponaten

bewusst: »Nach den Regeln sollte man das nicht machen. Anfassen ist nicht erlaubt. Aber

die Neugierde lässt es uns trotzdem berühren. [Die Familie lacht.] Aber es ist nicht so, dass

wir damit die Dinge zerstören.Wir berühren sie nur ein bisschen, und das ist es.« Zum Zeit-

punkt des Interviews gab es imMuseum keine Schilder, die das Anfassen von Expo-

naten verboten hätten. Sheetal verweist hier also auf eine verinnerlichte Regel für

das sonst vorgeschriebene Verhalten im Museum, die sie ohne expliziten Hinweis

als gegeben und geltend annimmt. Die sie aber zugleich auch bewusst bricht. Sie

nimmt für ihre Neugierde und das Berührungsbedürfnis eine höhere Legitimität in

Anspruch als sie der konventionellen Regel zubilligt. Trotzdem versteht und akzep-

tiert sie denGrunddieser von ihr »einbisschen« suspendiertenRegel: die Sicherstel-

lung der Unversehrtheit der Exponate, ihre Bewahrung. Sie verbindet prinzipiellen

Respekt vor der Normmit der Freiheit, sie in begrenztem, unschädlichemMaße zu

übertreten. Sie verleiht sich damit »agency« im Sinne einer Entscheidungskompe-

tenz über die Angemessenheit ihres eigenen Umgangs mit den Ausstellungsobjek-

ten.

13.5. »Infotainment« – ja oder nein?

Im folgendenAbschnittwird ein imMuseumskontext in Indien kontroversesThema

diskutiert: dasVerhältnis vonBildungundUnterhaltung (Entertainment).Schonbei

derEinführungder InstitutionMuseum indieWelt des kolonialen Indien inKalkut-

ta bestand, wie Guha-Thakurta feststellt, ein Konflikt dieser Nutzungsinteressen:

»Its functioning [d.h. des Konzeptes Museum] remained wrecked by a set of construed bi-

naries […]where the project education saw itself subverted by the demands ofmere amusement

and recreation« (Guha-Thakurta 2004: 79). Guha-Thakurta konstatiert hier einen Ge-

gensatz zwischen der intendierten Funktion der Institution und den Bedürfnissen

ihrer Nutzer*innen. Die Interviewten im Tribal Museums sind bei diesem Thema

(mit einer Ausnahme) inklusiver und versöhnlicher gestimmt. In diesem Abschnitt

kommen Lehrer*innen, Eltern und individuelle lebenslange Lerner*innen zuWort.

Die Hochschul-Direktorin Jyoti (45) antwortet auf die Frage, was ein Museum

ist: »EinMuseum ist nur zumLernen da.Man soll hierherkommen, um zu lernen, wie kreativ

und innovativman sein kann.WennDumit diesemBedürfnis hierherkommst, dann ist es ok.

Komm aber ja nicht hierher, um nur Kaffee oder Tee zu trinken.« Jyoti unterscheidet nicht

einfach die Museumsbesuche, wie in der am Anfang des Kapitels vorgestellten Li-

teratur, in »Qualitätsbesuche« (weil etwas gelernt) versus touristische Besuche (nur

dagewesen) (Schwan 2009: 33–34), sondern sie möchte abweichende, nicht kognitiv

und bildungsmäßig orientierte Nutzungen überhaupt nicht zulassen. Eine beson-

ders der eigentlichen Museumsnutzung entgegenstehende Aktivität ist hierbei in

ihren Augen das bloße gemeinsame Zeitverbringen im Museum. Ein Nebeneinan-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung 229

der der verschiedenen Nutzungsformen ist für Jyoti nicht akzeptabel. Diese schar-

fe Zuspitzung zur Alternative ist ungewöhnlich. Lege ich indischen Interviewpart-

ner*innen verschiedene Nutzungsmöglichketen vor und frage sie danach, welche

davon in einemMuseum angemessen sei(en), so wird normalerweise geantwortet,

alles habe seine Berechtigung.Man könne das Museum als Ort des Entertainments

nutzen, aber auch zum Lernen, als Gelegenheit zum Einkaufen usw.

Fundamental anders als Jyoti argumentiert Devashish: »Ein Museum ist ein Ort

nicht allein für Entertainment, es ist für Wissen mit Unterhaltung.« Devashish geht also

zunächst von der Erwartung aus, dass die Basisfunktion der Institution Museum

»allein« Entertainment sei, und dass diemeistenBesucher*innen deswegen insMu-

seumkämen.Diesemvon ihr angenommenenVorverständnis stimmtsiepersönlich

nicht zu. Sie erklärt, hierin in Übereinstimmung mit Jyoti, dass das Kerngeschäft

des Museums mit dem Wissen zu tun habe. Im Gegensatz zu Jyoti findet sie frei-

lich, dassWissen und Unterhaltung vereinbar seien. Auch wenn ihre Aussage keine

Rückschlüsse darauf zulässt, ob sie beim Stichwort »Wissen« an Wissensvermitt-

lung und Lernen oder nur an die Aufbewahrung und das Zugänglichmachen von

Wissensgütern imMuseumdenkt, scheint doch ihre Bestimmung desMuseums als

Kombination von Wissens- und Unterhaltungsfunktionen die aktive Seite und da-

mit den Lern- und Vermittlungscharakter zu betonen.

Auch Amit hält die beiden Nutzungsformen (Information und Entertainment)

für miteinander vereinbar:

»Es gibt zwei Arten, ein Museum zu sehen. Zunächst für ein Kind. Für ein Kind

ist es mehr ein pädagogisches Konzept. Es ist wie ein physisches Buch. Du kannst

ihm sagen, was ein Elefant ist, aber imMuseumkannst du es ihm zeigen. Das Kind

kann sich dadurch mehr mit der realen Welt verbinden. Für Erwachsene dagegen

ist es eine reine Freizeitaktivität, wie wenn man in den Urlaub fährt.«

Auf die Nachfrage, ob das Museum damit in seinen Augen auch ein Ort der Unter-

haltung ist, sagt: »Ja, das ist es.Es istwie ein anfassbarer, fühlbarerRaummitKunstwerken,

kombiniert aus beiden, Information und Entertainment zusammen.« Amit ordnet die un-

terschiedlichen Nutzungen verschiedenen Altersgruppen zu. Als Vergleiche für das

Museumwählt er für Kinder das Buch und für Erwachsene den Urlaubsort. Er geht

nicht von der Vorstellung eines »lebenslangen Lernens« aus, sondern weist das Ler-

nen einem bestimmten, frühen Lebensabschnitt zu. Das Museum, das Amit dabei

vorAugenhat, ist vermutlichweniger einHaus,das derKunst,demKunsthandwerk

oder kulturgeschichtlichen Zeugnissen gewidmet ist, vielmehr eher ein enzyklopä-

disches,universalesMuseum,dasauchüber einenaturgeschichtlicheAbteilung (be-

sondersmit ausgestopften Tieren) verfügt – ein in Indien durchaus noch verbreite-

tes Modell. Das kindliche Lernen passiert im Museum nach seiner Auffassung vor

allem, indem der vom Lehrer*innen oder Erzieher*innen vermittelte Wissensstoff

durch eigene Anschauung verifiziert und in seinem Realitätsgehalt durch die ding-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


230 Teil III: Empirische Untersuchung

lichen Ausstellungsstücke bestätigt wird. Aus der Perspektive des Erwachsenenle-

bensdagegen ist derMuseumsbesuch fürAmit eine Freizeitaktivitätwie derUrlaub;

er dient der Erholung und Unterhaltung.20 Und wie im Falle des Urlaubs liest man

nicht bloß über den Ort, der einem die gewünschte Entspannung verschaffen soll,

sondern erlebt, fühlt und erfasst ihn sinnlich.

Anjali antwortet auf die Frage,ob einMuseumvor allemein Lernraumsei: »Nein,

es sind eigentlich zwei Sachen. Es ist Infotainment, Information plus Entertainment.« An ei-

ner anderen Stelle des Interviews konkretisiert sie ihre Vorstellung:

»Niemand würde sich normalerweise für Adivasi interessieren, aber die Art, wie

dieses Museum gestaltet ist – dann interessieren sich die Leute. […] Wir haben so

viele Museen gesehen. Das sind nur ausgestellte Dinge, keinen interessiert das.

Museen sindwirklich langweilig. Leute sagen immer,wir sollenMuseenbesuchen.

Ich mag sie nicht – aber hier, das gibt dir nicht das Gefühl, in einem Museum zu

sein. Es ist wie eine Live-Ausstellung von Kultur.«

ZumAbschluss unseresGesprächs gibt siemir noch ein positives Beispiel, indemsie

fragt: »Hast du schonmal in Delhi den Akshardham-Tempel besucht?«

Anjali macht deutlich, dass allein die unterhaltsame Aufbereitung desWissens-

stoffs dafür sorgt, dass Leute das Tribal Museum aufsuchen und sich für die prä-

sentierten Inhalte, also die Adivasi-Kultur, interessieren.Museen,die nur informie-

renwollenundkeineSonderanstrengungen inRichtungAttraktivitätunternehmen,

gelten ihr als langweilig – so sehr, dass sie den Begriff »Museum« im Grunde als

rufschädigend für das Haus in Bhopal ansieht und es lieber umbenennen würde in

eine »Live-Ausstellung von Kultur«. Ihre zugespitzt klingende Aussage zur geradezu

abschreckenden Wirkung des Museums-Etiketts wird durch die Museumsdebat-

te in Indien durchaus bestätigt. Auch das Interview mit Programmdirektor Ashok

Mishra zeigt,wie bewusst und entschieden das TribalMuseumdiesen unvorteilhaf-

ten Zuschreibungen entgegenarbeitet, weil die institutionelle Bezeichnung »Muse-

um« eher als Problem empfunden wird.21 Anjali spricht hier im Übrigen als infor-

mierte Museumsbesucherin, die vergleichen kann, da sie oft Museen besucht. Sie

gehört damit zu einer kleinenGruppe unter den Interviewten.Auch ihrHinweis auf

den Akshardham-Tempel ist in diesem Zusammenhang aussagekräftig:22 dass sie

ihn als positives Beispiel anführt, illustriert nicht nur ihre kulturtouristische Erfah-

rung und Kompetenz, sondern gibt auch Auskunft darüber, was sie von einer Mu-

20 Das korrespondiert mit den Aussagen der Interviewten im Kap.11, S. 166ff., für die die Rege-

neration vom Stress einer anstrengenden, chaotisch urbanisierten Gegenwart im Museum

das Hauptnutzungsinteresse darstellt und die den Besuch auch so begründen.

21 Siehe Interview mit Ashok Mishra im Kap.7, S. 96.

22 Zum Akshardam-Tempel siehe Kap.4, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung 231

seumpräsentation erwartet: nämlich starke visuelle Eindrücke, Spektakel und auf-

wendige Inszenierung.23

Sheetal beschreibt das Museum so:

»Ja, es ist definitiv ein Ort für Unterhaltung, und es ist gut für die Bildung. Wir

wollen über die Kultur der Adivasi mehr wissen, aber wenn einige Adivasi Tänze

aufführen wollen oder was immer für Aktivitäten sonst – die Leute werden damit

unterhalten. Wennman das aus einer multidimensionalen Perspektive anschaut,

ist das ein gutes Museum.«

Mit derUnterscheidung zwischen »uns« und »denAdivasi« positioniert sich Sheetal

als Mitglied eines kulturellen Kollektivs in Abgrenzung zu einem anderen. Gleich-

zeitig beschreibt sie eine kulturelle und soziale Asymmetrie der beiden Kollektive:

»Wir« wollen Bildung imMuseum, aber wenn die Adivasi tanzenmöchten, dann ist

das auch in Ordnung. Das Moment und Bedürfnis der Unterhaltung wird hier ei-

ner zivilisatorisch vermeintlich weniger entwickelten und verfeinerten Gruppe und

ihrer Kultur zugeordnet. Die eigene Gruppe dagegen sucht das Museum auf, um

Wissen über die Adivasi zu erlangen – und nicht, um unterhalten zu werden. Mit

der Selbsteinordnung in diese entwickeltere kulturelle Gemeinschaft mag Sheetal

auch auf die Begegnungssituation mit ihrer europäischen Interviewerin reagieren,

von der sie annimmt, dass sie aus einer ähnlichen Bildungsschicht kommt und da-

mit die Erwartung an das Museum als Bildungsinstitution teilt. Damit wird auch

eine soziale Situierung und Hierarchisierung der Nutzungsformen vorgenommen

und erkennbar.DasMuseumalsOrt derUnterhaltung gehört in SheetalsWertungs-

system auf eine vergleichsweise niedrige Stufe der gesellschaftlichen und kulturel-

len Rangordnung–während das Bedürfnis, dasMuseumals Bildungsinstitution zu

nutzen, von gehobenem sozialem Status zeugt und ihn verbürgt.

13.6. Schlussbemerkung

Lernen im Museum, im Unterschied zum Lernen in traditionellen Settings wie

Schule oder Universität, verschafft, so die Einschätzung der Interviewten, ein

anderes Bildungserlebnis, bei dem ein erweiterter Bildungsbegriff Anwendung

findet. Bildung im Museum wird dabei von ihnen vor dem Hintergrund eines

als defizitär empfundenen formalen Bildungssystems diskutiert, das durch seine

koloniale Prägung und seine ungenügende Leistungsfähigkeit in der Kritik steht.

DasMuseumkann dabei zugleich als Fortsetzung einer historischen einheimischen

23 Dazu tritt inhaltlich die Tendenz zu nationaler Selbstbestätigung. Dass dieser Aspekt für An-

jalis Besucher*innengruppe ebenfalls bedeutsam ist, zeigt das Programm ihres Tagesaus-

flugs, das auch den Besuch eines nationalen Denkmals beinhaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


232 Teil III: Empirische Untersuchung

Bildungsrealität erscheinen, die (imUnterschied zur kolonialen Praxis) Ausbildung

nicht allein den formalen Institutionen überlässt, sondern,wie Appadurai und Bre-

ckenridge feststellen, sich aus verschiedenen Quellen, wie praktischer Ausbildung,

informeller Sozialisation und Adaption des kulturellen Erbes, speist.

Der erweiterte Bildungsbegriff, den das Tribal Museum realisiert, hat verschie-

dene Dimensionen. Auf methodischer Ebene wird mit eigener Motivation, Selbst-

bestimmtheit undSelbstständigkeit und,konkret,mit derVisualisierung von Inhal-

ten gearbeitet. Dabei werden die sinnlich-körperliche Erfassung und das explorati-

ve Moment im Lernprozess gestärkt. Das Anfassen der Objekte ist dabei einerseits

Teil des Lernerlebnisses, andererseits wird darüber die Verbindung zur Alltagspra-

xis und zum Alltagsverhalten hergestellt. Die besondere Hervorhebung der sinn-

lich-körperlichen Erlebnisse im Tribal Museum durch die Besucher*innen findet

vor dem Hintergrund der Kritik an anderen Museen in Indien statt, die ihre Besu-

cher*innen disziplinieren und reglementieren und das Bedürfnis nach einem um-

fassend verstandenen,breit angelegten Lernen ignorieren.Dagegenwirddas Publi-

kumdes TribalMuseum imMuseum in seinemAlltagsverhalten bestätigt und nicht

etwa abgewertet oder als defizitär (im Sinne des Zurückbleibend hinter einem Pro-

tokoll) betrachtet. Mit seiner Offenheit gegenüber dem Alltagsverhalten motiviert

das Museum seine Besucher*innen in ungewöhnliche Weise, sich einen Raum der

Hochkultur (dem im indischen Kontext dazu auch noch Konnotationen von Fremd-

heit anhaften) zu eigen zumachen.

Auf der inhaltlichen Ebenewird vor allem praktischesWissen vermittelt, das ei-

ne hohe Anwendungsbezogenheit (sei es für den Alltag oder die berufliche Praxis)

bietet und das besonders gut anschlussfähig an das Vorwissen der Besucher*innen

ist. Bereits vorhandene Kenntnisse und Fähigkeiten werden in diesem Prozess mo-

bilisiert. Die Besucher*innen werden damit nicht nur belehrt, sondern sie machen

eigene Kompetenzerfahrungen. Das ist nicht selbstverständlich in indischen Mu-

seen, bei denen die Wirkung auf den durchschnittlichen Besucher*innen, wie Be-

dekar feststellt, oft höchst unbefriedigend ausfällt: »[H]e develops unconsciously some

inferiority complex« (Bedekar 1969: 90).

Schließlich wird der Bildungsbegriff im Tribal Museum durch eine »Entertai-

nisierung« der Information erweitert. Die Ausstellung wird von den Besucher*in-

nen als Live-Präsentation empfunden, die sowohl informativ als auch unterhaltend

ist. »Infotainment« als Nutzungserwartung verortet dasMuseum in einemDreieck

zwischen informeller alternativer Bildung, spektakularisiertem Freizeitvergnügen

und der Erholung vom Alltag.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014 - am 13.02.2026, 21:54:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

