13. Das Museum als Lernraum und Ort
der Wissensaneignung

Das folgende Kapitel stellt das Besucher*inneninteresse am Tribal Museum als ei-
nem Ort des Lernens und der Wissensaneignung vor. Im Vordergrund steht dabei
das Nutzungsinteresse selbst und nicht die Frage des Lernerfolges. Der Museums-
besuch mit dem Fokus auf Wissenserwerb kann als Erganzung und Teil des Schul-
curriculums stattfinden (fir Schiiler*innen von 6ffentlichen oder privaten Schu-
len) oder ohne eine vorgegebene curriculare Struktur im Sinne des »lebenslangen
Lernens« (fir erwachsene Besucher*innen). Der Besuch der erstgenannten Gruppe
ist institutionell organisiert; die Kinder kommen, begleitet von Lehrer*innen und
Betreuer*innen, kollektiv ins Museum. Die Angehorigen der zweiten Gruppe, die
erwachsenen Besucher*innen, kommen unabhingig und individuell. Das Kapitel
wird zeigen, dass im Museum der Erwerb einer anderen Art von Wissen als im Klas-
senraum oder in anderen Bildungsinstitutionen (wie Bibliothek oder Hochschule)
erwartet wird.

Wenn man unter der Woche zum Museum kommt, fallen schon vor dem
Eingang die Schulklassen auf. Alle Kinder tragen Uniformen. Bei den ilteren Jahr-
gingen heifdt das fiir die Jungen Krawatte und Hemd, fiir die Mddchen Kleid oder
Kurta in den Schulfarben. Die Midchen haben ihre Haare ordentlich in Zépfen oder
Schwinzen zusammengebunden, alle Jungen (mit Ausnahme der Sikhs) tragen
Kurzhaarschnitte. Noch bevor das Museum betreten wird, schon auf dem Vorplatz,
bringen die Lehrer die oft grofen Gruppen in Formation. Die Schiiler*innen werden
einzeln hintereinander in Schlangen aufgereiht. Erst in dieser Formation betreten
die Kinder das Museum. Die Anordnung wird, vor allem bei jingeren Kindern,
wihrend des gesamten Besuchs beibehalten. Die Schlangen schieben sich, Galerie
fiir Galerie, durch das Haus. Damit wird ein kollektives Tempo vorgegeben, das dem
einzelnen Kind nicht erlaubt, bei Gegenstinden eines besonderen, personlichen
Interesses linger zu verweilen. Die koordinierte Bewegung und das geordnete
Verhalten scheinen bei diesen Exkursionen wichtiger zu sein als die Betrachtung
der Objekte. Die Lehrer*innen tiberwachen jeden Schritt ihrer Schiiller*innen in
den Galerien. Die Kinder erleben den Museumsraum wie ein verlingertes Klas-
senzimmer mit hoher Regeldichte und restriktiven Verhaltensvorgaben. Erst beim

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Erreichen der Kantine tritt eine kollektive Entlastung ein, die Formationen lésen
sich auf, die Kinder fangen an umherzulaufen.

13.1.  Bildung im und durchs Museum

Die Rolle des Museums als Wissensvermittler in einem informellen oder »free-
choice« (Falk et al. 2006) Lernprozess (in Abgrenzung zum formellen, vom Cur-
riculum bestimmten Lernen im Klassenraum) ist ein gut bearbeitetes Feld in der
westlichen Museumsforschung (u.a. Hooper-Greenhill 1994a, 1994b; Falk, Dier-
king 2000, 2013; Leinhardt et al. 2002; Leinhardt, Knutson 2004; Falk 2006, 2013;
Macdonald 2006; Braendholt Lundgaard, Jensen Styrelsen 2013; speziell fiir den
deutschen Kontext u.a. Horn 2005; Treptow 2005; Kunz-Ott et al. 2009; Staube,
Steinhduser 2012). Im Gegensatz zum schlichten »Da-bin-ich-auch-gewesen« eines
touristischen Pflichtprogramms erweist sich ein »Qualititsbesuch« im Museum
aus dieser Perspektive darin, dass der Besucher*innen sich ernsthaft auf das Ge-
sehene einlisst, es zu durchdringen versucht und somit seinen Horizont erweitert
(Schwan 2009: 33-34).

Wie stark das Bildungsmotiv die Idee der Institution Museum in Indien
seit langem bestimmt hat, wurde bereits im Kapitel 4 dargelegt. Der indische
Griindungspremier Jawaharlal Nehru wollte die Museumsnutzung fest im Erzie-
hungswesen verankern. Er beschreibt bei der Einweihung des National Museum
in Delhi am 18. Dezember 1960 die Funktion von Museen so: »The museums are not
just places to see things or ajayabghars [Wunderhiuser], as they used to be called. They all
should be essential part of the educational system and cultural activities of the country. What
is more, they are places for public education« (zitiert bei Banerjee 1990: 120-121). Auch
der fir die Entwicklung der Museumswissenschaft in Indien wichtige Museologe
N.R. Banerjee fordert wie Nehru eine Integration des Museums in alle Stufen des
formalen Bildungssystems, die Anerkennung von Museen als Bildungs- und For-
schungsinstitutionen und »the provision of a mechanism for its proper utilization for the
entire purpose of education and research. In a sense the museums are functionally comparable
to hospitals« (Banerjee 1990: 123). Banerjee sieht das Museum als eine Erginzung des
formalen Lernens und (analog zur Klinik, die nicht zuletzt Aufgaben im Rahmen der
medizinischen Wissenschaft wahrnimmt) des organisierten Forschens. Teilweise
wird in dieser Debatte die Funktion des Museums genauer bestimmt, nimlich
als Mittel zum Ausgleich von Defiziten des Schulsystems (Bedekar 1980; Gandhi
1980), in dem, die wie Bedekar anmerkt, die visuelle Bildung vernachlissigt und
wo der Schwerpunkt ausschliefilich auf das Verbale und Intellektuelle gelegt werde
(Bedekar 1980: 45).

Dagegen sehen Appadurai und Breckenridge die Bedeutung von Museen in In-
dien vor allem im Kontext informeller Lernsituationen. Die Bedeutung des infor-

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung

mellen Lernens ist nach Einschitzung beider Autor*innen in Gesellschaften wie der
indischen besonders grof3; es konne »well relieve the many artificial pressures placed upon
the formal education« (Appadurai, Breckenridge 2015: 173). Appadurai und Brecken-
ridge weisen in diesem Zusammenhang auf die schwerwiegenden, wohlbekannten
Defizite der offiziellen Bildungsinstitutionen hin, »where learning does not thrive and
where credentialism has become a mechanical mode for selection in an extremly difficult econo-
mic context« (ebd.). Diesen unbefriedigenden Befund kontrastieren sie mit den Kom-
pensationsmechanismen, die komplexe traditionale Gesellschaften wie die indische
immer schon ausgezeichnet hitten und die dafiir sorgten, dass die Schule keines-
wegs der einzige Ort des Lernens sei. Sie beschreiben eine einheimische Bildungs-
realitit, zu der auch praktische Meister*in-Lehrlings-Verhiltnisse und ein infor-
melles Sich-Einiiben in tiberlieferte Kulturtechniken gehéren, die in der sozialen
Umgebung vorkommen (ebd.). Die problematischen Auswirkungen eines defiziti-
ren formalen Systems kdonnten so in einem gewissen Umfang abgefedert werden;
in diesen Zusammenhang stellen Appadurai und Breckenridge auch das Museum,
in dem idealerweise das Lernen, iiber Interesse und Neugier gesteuert, in personli-
chem Tempo und Maf} erfolgen kann.

Das Tribal Museum kommt dem Bediirfnis nach alternativen Lernformen in un-
gewdhnlichem Mafe entgegen. Da es keine Vorgaben seitens der Museumsleitung
(durch eine Kennzeichnung besonders wichtiger Exponate oder mit unterschied-
lichen Beschriftungen je nach hierarchisierter Bedeutung der Ausstellungsstiicke)
gibt, stellt das Haus einen hochgradig offenen Lernraum dar, in dem die Besu-
cher*innen selbst Entscheidungen tiber die Ausrichtung ihrer Aufmerksambkeit
treffen konnen. Da jedenfalls bis zum Zeitpunkt der Interviews auch keine Schil-
der mit der sonst in Museen allgegenwirtigen Vorschrift »Berithren verboten«
angebracht waren, erwies sich hier in der Tat jene Erfahrung mit allen Sinnen als
moglich, die von den Kritiker*innen der konventionellen indischen Schulpidagogik
eingeklagt wird. Das Tribal Museum vermag so eine Lernumgebung, Lehrmittel
und Elemente einer offene und einladende Lernkultur zu bieten.

13.2. Die interviewten Gruppen im Museum

Der folgende Abschnitt stellt die Interviewten vor und unterteilt sie (anhand ihrer
Rolle im Lernprozess) in die Gruppen: Lehrer*innen, Eltern, Studierende und indi-
viduelle lebenslange Lerner*innen. Eine wesentliche Unterscheidung ist dabei die
zwischen fremdmotiviertem kollektivem und eigenmotiviertem individuellem Be-
such.

Bei der Identifizierung des Nutzungsinteresses »Lernen und Wissensaneig-
nung« war die Publikumsbeobachtung besonders wichtig. Anders als bei den zuvor
diskutierten Gruppen gab es keinen besonderen Platz im Museum, der diese Grup-

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

219


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

220

Teil Ill: Empirische Untersuchung

pe speziell anzog, oder ein bestimmtes Schliisselexponat', das als Inbegriff der
emotionalen Disposition der Besucher*innen dienen konnte. Die »Lernenden«
wiesen sich jedoch in der Regel in ihrem Aussehen und Verhalten aus. Schulkinder
waren leicht an ihren Uniformen®* und an ihrem geordneten, meist genau von
Erwachsenen iiberwachten Auftreten zu erkennen. Im Zentrum dieser Gruppen
befanden sich in der Regel die Lehrer*innen. Es muss festgestellt werden, dass
keine der Schulgruppen aus staatlichen Schulen kamen, sondern ausschlieflich
von privaten Instituten. Die Gruppe der Hochschul-Besucher*innen, die meist
in Zweier- oder Dreiergruppen das Museum durchstreiften, fiel mir durch ihre
abgestimmte Kleidung oder durch ihr intensives sachbezogenes Interesse auf. Eine
Gruppe von Studierende (Architekturstudierende, individuell gekleidet) bekam
von ihrem Dozenten im Gang Erklirungen und war dadurch fiir mich identifi-
zierbar. Die eigenmotivierten individuellen Lerner*innen konnte man nicht am
Aufleren oder durch bestimmtes Verhalten im Museum vorab erkennen; ihr Nut-
zungsinteresse und ihre Nutzungsmotivation stellten sich jeweils erst im Laufe des
Interviews heraus. Die Interviewaussagen wurden durch Beobachtungsprotokolle
und Fotoauswertungen erginzt.

13.2.1. Lehrer*innen

Jyoti (45)° ist die Direktorin des Lehrerfinnenseminars von Jaya und Charu und hat
den Ausflug ins Museum mitorganisiert. Sie unterrichtet Hindi. Sie hat ihre Studie-
rende ins Museum gebracht, weil das Seminar einen neuen Lehrplan hat, der indi-
sche Kultur und indisches Erbe als Pflichtfach vorsieht. Zuvor war das Curriculum aus-
schlieflich theoretisch gewesen, nun ist auch praktischer Unterricht in z.B. Rangoli-
und Madna-Kunst* vorgesehen. Das Angebot im Tribal Museum passt zu den neuen
Anforderungenim Lehrplan.Jyoti hatvorherschon einmal ihre Studierende zu einem
Workshop im Museum begleitet. Es ist somit ihr zweiter Besuch. Das Interview findet
in der Kantine statt.

Die Lehrerin Babita (40) und ihr Kollege Anil (43)° sind mit 105 Schiiler*innen vom
54 Kilometer entfernten Vidisha mit dem Schulbus gekommen. Babita unterrichtet
Mathematik, Anil Sport. lhre Schule wird von einem privaten Trager betrieben, die
Kinder zahlen zwischen 15.000 und 20.000° Rupien pro Jahr Schulgeld. Die beiden

1 Wie z.B. bei der Gruppe der Nostalgiker*innen der Ochsenkarren.

2 In Indien ist das Tragen von Schuluniform Pflicht.

3 Interview am 05.11.2016 auf Englisch.

4 Madna ist wie Rangoli eine siidasiatische Kunsthandwerksform. Siehe Anm.123.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung

Lehrer bezeichnen ihre Schiiler*innen als Kinder von Mittelklassefamilien. Aktivita-
ten aufderhalb des Klassenraums, wie ein Museumsbesuch, gehéren in Babitas und
Anils Schule zum Curriculum. Die Kinder sind zwischen acht und zehnJahren alt. Es ist
das erste Mal, dass diese beiden Lehrer mitihren Schiilerfinnen tiberhaupt ein Muse-
um besuchen. Der Besuch findet ohne vorangegangene Absprache mit dem Museum
statt. Das Interview wird mit beiden Lehrer*innen gleichzeitig in der Galerie-Etage
gefiihrt.

Madhukant (42)’ ist Lehrer an einer Privatschule in Gadarwara, das ca. 230 Kilometer
von Bhopal entferntliegt. Er hatzum Interview seinen Schiiler Karan (17) mitgebracht.
Madhukant ist mit 68 Schiiler*innen (22 Madchen und 45 Jungen) und 11 Kollegen so-
wie zwei Service-Angestellten im Schulbus ins Museum gekommen. Die Schiiler*in-
nen sind in der12. Klasse und jeweils 16 oder 17 Jahre alt. Der Besuch findet an einem
Sonntag, d.h. auRerhalb ihres regularen Wochenunterrichts, statt. Trotzdem tragen
die Schiilerfinnen (auch Karan) ihre Schuluniformen als Zeichen, dass es sich um ei-
ne schulische Aktivitit handelt. Die Schulgebihr liegt bei dieser Einrichtung bei 24.
000 Rupien® pro Jahr. Madhukant bezeichnet seine Schule als Einrichtung fiir Kinder
der héheren Mittelklasse. Exkursionen sind Teil des Curriculums und finden einmal
injeder Klassenstufe statt. Im Tribal Museum sind die Schiiler“innen zum ersten Mal.

13.2.2. Eltern

Swati (33)° und Devashish (34) sind mitihrem dreijahrigen Sohn und ihren Nachbarn
Rene (26) und Amit (29) und deren Baby ins Museum gekommen. Swati hat das Mu-
seum schon vier Mal besucht; ihre Nachbarn sind, auf ihre Anregung hin, zum ersten
Mal mitgekommen. Swati hat neben dem Tribal Museum auch bereits zweimal das
State Museum und 6fters das Museum of Man besucht. Rene und Amit sind zum ers-
ten Mal (berhaupt in einem Museum. Swati ist Hausfrau, ihr Mann hat einen B.E. in
Computer Science. Alle vier haben einen Hochschulabschluss.

O 00 N o wn

Interview am 05.11.2016 auf Hindi.
Das entspricht ca. 200-260 Euro.
Interview am 06.11.2016 auf Englisch.
Ca. 310 Euro.

Interview am 22.11.2015 auf Englisch.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

22


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

222

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Harshada (39) und Mandar (41)'° sind mit ihrem Sohn (7) und ihrer Tochter (3) von
Pune" zu Besuch in Bhopal. Mandar ist M.Sc. (in Computer Science), Hardasha hat
ein Diplom in ayurvedischer Medizin und betreibt eine eigene Klinik. Sie ordnen sich
beide der oberen Mittelklasse zu. Sie sind zum ersten Mal im Tribal Museum und ha-
ben vorher das Museum of Man besucht. Sie bezeichnen sich als regelmafige Muse-
umsginger*innen. Ins Museum gehen sie vor allem, wenn sie reisen. Als ich unter ei-
nem»regelmafiigen Museumsganger«jemanden verstehe, der zumindest einmal im
Vierteljahr ein Museum besucht, ist Mandar erstaunt und antwortet: »Nein, nein, nein,
einmal im Jahr.«

13.2.3. Studierende

Kushal (18), Aalok (18), Pratamesh (18), und Bhairavi (18) sind Studierende einer
Hochschule in Pune und in einer Fiinfer-Gruppe mit ihrem Dozenten gekommen. Sie
sind zum ersten Mal im Tribal Museum. Sie sind keine regelmafiigen Museumsgan-
ger. Nur Kushal war zuvor (ebenfalls organisiert von ihrem College) im Gandhi-Muse-
um in Pune. Sie tragen individuelle Kleidung, die Manner Jackett und Hemd und die
Frauen westliche Businesskleidung ebenfalls mit Jackett. Der Besuch scheint fiir sie
etwas Offizielles zu sein.

Angela (19), Aadesh (20), Ansha (19) und Sheela (20) sind Architekturstudierende ei-
ner Hochschule in Mumbai. Der Besuch ist Teil des Curriculums und wurde von der
Hochschule organisiert. Sie sind zum ersten Mal in diesem Museum, zuvor haben sie
das Museum of Man besucht. Sie sind alle keine regelmafiigen Museumsgénger, ge-
hen aber, wenn der Besuch organisiert wird.

13.2.4. Individuelle lebenslange Lerner*innen

R.N. (65)"* stammt aus Bhopal, besitzt einen PhD in Erziehungswissenschaften und
hat an einer Universitdt unterrichtet. Nach seiner Pensionierung griindete er eine
NGO, die die Regierung in Bildungsfragen berit. Dabei arbeitet er auch in Adivasi-
Dérfern in abgelegenen Gebieten von MP. R.N. besitzt detailliertes Wissen tber die
Adivasi; so bezieht er sich auf die einzelnen Gemeinschaften meistens mitihren spe-
zifischen Namen. Erist mit Frau, Tochter und Schwiegersohn ins Museum gekommen.
Esistsein sechster Besuch. Er geht neben den Ausstellungen auch in die Theater- und

10 Interview am 23.11.2015 auf Englisch.
b8 Bundesstaat Maharashtra.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung

Tanzauffithrungen auf der Bithne. In seiner Freizeit organisiert er Diskussionsclubs zu
Biirger*innenrechten und zur Verfassung.

Sheetal (40)" wird begleitet von ihrem Sohn Indrajeet (24) und ihrer Schwester Hem-
lata (50). Sie arbeitetals Beraterin in einem Bewdsserungsprojekt. lhr Sohn macht ge-
rade einen Buchhaltungskurs. Alle haben einen Hochschulabschluss. Die Familie ist
aus Bhopal. Sie hat das Tribal Museum schon oft besucht. Sie bezeichnet sich als An-
gehorige der Mittelklasse. Sie und ihre Familie sind keine regelmafdigen Museums-
ganger. Neben dem Tribal Museum haben sie bisher das Museum of Man und ein wei-
teres Tribal Museum im Bezirk Chhindwara (MP) besucht.

Anjali (39)* ist Hausfrau und zusammen mit einer 20-képfigen Damengruppe ih-
rer Jain-Gemeinde aus Vidisha™ ins Museum gekommen. Sie ist die Organisatorin
eines Tagesausflugs, der die Gruppe zunichst zum Tempel-Campus eines Jain-Hei-
ligen (Acharya Vidyasagarji Maharaj) fithrte, danach zum Kriegsdenkmal Shaurya
Smarak in Bhopal, das Gefallenen des indischen Heeres, der See- und Luftstreit-
kriften gewidmet ist und auf seinem Geldnde auch ein Museum beherbergt. Das
Tribal Museum schlief3t die Besuchstour ab. Anjalis Gruppe hat sich dieses Museum
ausgesucht, wie sie betont, um mehr iiber die eigene, indische Kultur zu lernen.’

13.3. Praktisches Wissen vs. Biicherwissen

Lernen im Museum, wie in diesem Abschnitt diskutiert, ist komplementire Ergin-
zung zum theoretischen Lernen im Klassenraum. Das Angebot im Museum bietet
dabei andere Wissenssorten und eine andere Lernerfahrung. Im Folgenden kom-
men vor allem Lehrer*innen und Studierende sowie ein pensionierter Pidagoge zu
Wort.

Der Pidagoge R.N. (65) verortet das Museum in der Bildungslandschaft folgen-
dermafien:

»Ein Museum ist ein Lernraum. Wir haben Schulen, Hochschulen, Universitaten,
die bezeichnen wir als formale Lernrdume. Diese haben Curricula tiber Adivasi-

12 Interview am 26.03.2016 auf Englisch.

13 Interview am 23.11.2015 auf Hindi.

14 Interview am 06.11.2016 auf Englisch.

15 Bundesstaat MP.

16  Eswerden Aussagen dieses Interviews auch im Kap. 12 verwendet.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

223


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Entwicklung oder einen Lehrplan (iber Kultur, Theater. Das andere ist unsere Le-
benserfahrung, auch das hat mit Lernen zu tun. Dieses Museum hier ist dazwi-
schen. Esstelltdasreale Leben darund gibtviele Moglichkeiten, mit den Objekten
zu interagieren.«

Fiir R.N. ist das Museum demnach eine Briicke zwischen dem formal strukturierten
Lernen im Klassenraum und der informell im Alltag erworbenen Lebenserfahrung.
Die Themen, die im Klassenraum wie im Museum zum Gegenstand werden, sind
nach seiner Einschitzung zwar verwandt, jedoch unterscheidet sich der Modus der
Wissensvermittlung. Im Museum beschiftigen sich die Besucher*innen kognitiv,
aber auch emotional und sinnlich mit dem Gezeigten. Dieses Lernen auf mehreren
Ebenen ihnelt der Art, wie auch im Alltag Kenntnisse erworben werden.

R.N. macht keine explizite Unterscheidung (wie andere Interviewte) zwischen
den Wissenssorten, die im Klassenraum bzw. im Museum angeboten werden. Das
Museum soll sich aus seiner Sicht nicht etwa auf die Vermittlung von praktischen
Fihigkeiten oder Erfahrungen beschrinken, er billigt ihm durchaus auch eine Rolle
beim intellektuellen, theoretischen Wissenserwerb zu. Gerade die Chance des Mu-
seums, auf verschiedenen Ebenen im Lernprozess zu operieren, macht es effektiv
und in der pidagogischen Landschaft einzigartig.

Der Lehrer Anil (43), der mit acht- bis zehnjihrigen Schiiler*innen ins Museum
gekommen ist, vergleicht seine Erfahrungen im Museum mit der Unterrichtssitua-
tion in der Schule: »In heutiger Zeit kinnen wir den Kindern iiber unsere alte Kultur nur mit
Hilfevon Biichern erzihlen. Hier aber kinnen sie praktisches Wissen sammeln, indem sie sich
die Dinge selbststandig anschauen.« Anil klagt tiber den Primat des Biicherwissens in
der normalen Lehrkonstellation im Klassenraum. Dagegen stellt er das »praktische
Wissen«, das vom Museum zur Verfiigung gestellt wird und durch das eine Verbin-
dung zur Lebensrealitit der Schiiler*innen hergestellt werden kann. Seine Formu-
lierung von der »heutigen Zeit«lisst annehmen, dass die einheimische Kultur frither
auch anders vermittelt wurde. Anil bedauert, dass dies nicht mehr der Fall ist und
die »heutige Zeit« insofern eher eine pidagogische Verschlechterung bedeutet. Fiir
ihn besteht die Qualitit des Museums darin, dass es dieser bedauerlichen Entwick-
lung entgegenwirkt und eine Verbindung zu den Alltagserfahrungen seiner Schii-
ler*innen herstellt.

Anils zweiter Punkt bezieht sich auf die Selbststindigkeit der Schiiler*innen im
Lernprozess. Beim Beobachtungs- und Betrachtungsvorgang im Museum wiirden
die Objekte und Informationen, die sie interessant finden und mit denen sie sich
beschiftigen wollten, von den Schiiler*innen individuell ausgewaihlt.

Der Lehrer Madhukant (42), dessen Schiiler*innen zwischen 16 und 17 Jahre alt
sind, beschreibt die Aufnahme von Informationen im Museum und ihre interaktive
Weiterverarbeitung:

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung

»Sie [die Schiilerinnen] haben hier viele Dinge gelernt. Es ist ein exzellentes Mu-
seum. Alles, was sie in ihren Lehrbiichern beigebracht bekommen haben, ist hier
zu besichtigen. Wir kénnen all die Karren sehen und die Handwerkssachen. [...]
Durch ihre personliche Anschauung konnten sie Fragen stellen, an das Museums-
personal und auch an ihre Lehrer.«

Fiir Madhukant liegt die Leistung des Museums zunichst in der Visualisierung von
Buchwissen und damitin der Unterstiitzung dieser Art der Wissensvermittlung. Ak-
tivititen auflerhalb des Klassenraums sind in seinen Augen dazu da, das »Kernge-
schift« zu unterstiitzen; es geht nicht um die Erschlief3ung anderer Qualititen, wie
z.B. dsthetische Bildung oder Horizonterweiterung.

Er vergleicht die erlebte Lernsituation mit seinen Schiiler*innen im Tribal Mu-
seum mit der Erfahrung im Klassenzimmer. Indem durch die museale Visualisie-
rung das Wissen fiir die Schiiler*innen konkret und lebendig wird, setzt ein Prozess
ein, der zu der Stellung von Fragen fithrt. Das Fragenstellen ist fiir Madhukant ein
Indikator fiir Wissensverarbeitung und Lernen. Dabei haben die Schiiler*innen im
Museum nicht wie im Klassenraum nur die Lehrer*innen als Adressat*innen ihrer
Erkundigungen, sondern auch das Museumspersonal. Madhukant beschreibt, wie
sich seine Schiiler*innen im Museum fithlen:

»Die Schiler*innen sind sehr aufgeregt, das hier zu sehen. [..] Es ist sehr inter-
essant. Wenn man ein Buch liest, so kann eine emotionale Intensitdt nur durch
Worte hergestellt werden. Aber wenn man das Celesene sieht, dann ist diese Er-
fahrung viel spannender. Es ist emotionaler, wenn man davorsteht. Der visuelle
Effekt ist starker als nur die Gedanken.”

Die Art und Weise der Prisentation im Museum fithrt bei Madhukants Schiiler*in-
nen zu einer emotionalen Reaktion, die durch das theoretische Lernen so nicht zu
erreichen ist. Aufregung, Spannung, Intensitit werden erzeugt, die zur Aneignung
des Stoffs anregen. Emotionalitit gehort fir Madhukant zum Lernen dazu. Sie ist
visuell leichter und eindriicklicher herzustellen als durch die Schrift. Hierin ist das
Museum gegeniiber dem Klassenraum im Vorteil.

17 Madhukant erwidhnt einen weiteren positiven Aspekt: »Neben all dem [dem Lernen im Mu-
seum], kamen sie [die Schiler*innen] mit dem Bus. Es war eine weitere Erfahrung, die sie machen
konnten, die einer Reise. Sie haben zusammen gegessen, sie haben zusammen gespochen, damit meine
ich sie haben interagiert. Das alles bereichert die Schiiler*innen.« Neben dem Lernerlebnis selbst
hebt er die soziale Eingebundenheit des gemeinsamen Bildungsausflugs hervor.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

225


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

226

Teil Ill: Empirische Untersuchung

13.4. Lernlandschaft Museum: Erforschen und Erfahren

Die Besucher*innen, die im folgenden Abschnitt zu Wort kommen, nutzen das Mu-
seum als Lernlandschaft, als Gebiet, das man selbst erforscht und dessen spezifi-
sche Eigenschaften man korperlich und sinnlich erfihrt. Da die Museumsleitung
keine Hervorhebungen von besonders wichtigen Exponaten vornimmt (auch nicht
z.B. durch die Wahl von Motiven fir Postkarten im Museumsshop), sind die Besu-
cher*innen in ihrer Priorititensetzung selbstbestimmt und sich selbst iiberlassen.
Die Interviewten sind Studierende und Eltern.

Ein wichtiger Aspekt in diesem Kontext ist das Bediirfnis, die Objekte anzufas-
sen. Der berithrende Besucher*innen wird im allgemeinen Museumsprotokoll als
Beispiel des »defizitiren Besuchers«, der »defizitiren Besucherin« gesehen®® und
die Museumsautorititen versuchen normalerweise, solches Verhalten durch Ver-
botsschilder oder durch das Aufsichtspersonal zu unterbinden. Die anfassenden Be-
sucher*innen dagegen wertzuschitzen, sie als neugierig, wissbegierig und beson-
ders interessiert einzustufen, im Berithren der Exponate das Bediirfnis nach inten-
sivem Erfassen und Lernen zu erkennen — diese Perspektive ist kaum vertreten. Es
gibt im Museumskontext keine positive Lesart des Anfassens, obwohl die einheimi-
sche Alltagspraxis stark von haptischen Praktiken geprigt ist, wie z.B. dem Essen
mit den blofRen Hinden oder der Berithrung von Gétterfiguren im Tempel. Und ob-
wohl Eltern ihre Kinder im Museum »often encourage [...] to touch the objects as a means
to know them«, wie Jeychandran feststellt (Jeychandran 2015: 239).

Die Architekturstudentin Angela (19) beschreibt ihre Erfahrung so:

»In diesem Museum laufst du quasi durch die Exponate. Sie sind nicht nur ausge-
stellt, sie sind das gesamte Ding, das gesamte Museum. Wenn du durch die Dinge
laufst, dann erlebst und erfihrst du es und das macht es einpragsamer und besser
fundiert. Das macht es interessanter, denn normalerweise finden Leute unseres
Alters Museen sehr langweilig.«

Thre Kommilitonin Aksha (19) erginzt: »Yeah, genau. Ich habe so etwas noch nie gesehen.
Es ist nicht nur ausgestellt und angeleuchtet. Du konzentrierst dich darauf, weil du es ein-
fach fiihlen kannst.« Die Ausstellung wird nicht als eine Ansammlung von einzelnen
Objekten wahrgenommen, denen Informationen zu entnehmen sind, sondern als
Ganzheit, oder, wie Angela es ausdriickt, als »gesamtes Ding«. Die junge Frau stellt
dabei eine direkte Verbindung zwischen Fithlen und Lernen her. Eine korperliche
Erfahrung zu machen verbindet sie mit den Vorstellungen von »interessant« und
»nicht gelangweilt werden«. Erinnert und gelernt wird das Gesehene, wenn es sich
mit Emotionen und physischen Erlebnissen verbindet und damit intensive Reak-
tionen hervorruft, die sich einprigen. Interessant ist, dass Angela diese besondere

18  Siehe dazu Kap. 3, S. 46ff.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung

Lernerfahrung als »besser fundiert« bezeichnet. Damit wird eine kognitive Qualitit
in den Blick genommen und nicht allein auf die Intensitit des Erlebten abgehoben.
Einen zusitzlichen Vorzug der Prisentation im Tribal Museum sieht sie in der Uber-
windung von generationellen Schranken. Museen sind nach ihrem Urteil normaler-
weise Orte, die ihrer Altersklasse nichts zu bieten haben. Im Tribal Museum ist das
zu ihrer und Akshas Uberraschung anders.

Harshada (39), die mit ihrem siebenjihrigen Sohn und ihrer dreijihrigen Toch-
ter das Museum besucht, beschreibt ihr Erlebnis so: »Drinnen, wo immer Biume dar-
gestellt sind, sagen sie [ihre Kinder]:>Das ist doch kein richtiger Baum, das ist aus irgendwas
gemacht«. Sie kinnen es anfassen und sie kinnen die Beriihrung fiihlen.« Auf die Nachfra-
ge, ob dieses Herausfinden der genauen Beschaffenheit des Ausgestellten wichtig
fiir ihre Kinder sei, antwortet sie: »Ja natiirlich, eigentlich geniefSen sie nur das. Wenn sie
zum Beispiel die Schnitzereien sehen, dann fassen sie es an und erkennen, ob das wirklich Holz
ist oder ob es aus Gips, Stein oder Zement gemacht ist. Das heifst, sie wollen wirklich wissen,
was genau das nun ist.« Harshada beschreibt das Bediirfnis ihrer Kinder, dem Gezeig-
ten auf dem Grund zu gehen. Die Illusion, die das Museum présentiert, wie hier im
Falle eines kiinstlichen Baums, wird durch die Berithrung mit eigenen Realititser-
fahrungen verglichen; so stellt sich der korrekte Wirklichkeitsstatus des Exponats
heraus. Da die Kinder Info-Tafeln noch nicht studieren kdnnen, stellt fiir sie die Be-
rithrung das einzige Mittel dar, um die Ausstellung im wortlichen Sinne zu begrei-
fen. Fiir die Mutter ist dieses Verhalten ein willkommenes Zeichen, dass ihre Kin-
der interessiert sind und dass ihre eigenen Bemithungen um die Aufmerksambkeit
der Kinder erfolgreich waren. Sie wiirde das taktile Engagement gewiss nur unter
starkem Druck der Museumsautoritit unterbinden.

Die positive Haltung zur Berithrung teilt auch Swati (33), die mit ihrem Mann
und ihrem dreijahrigen Sohn das Museum besucht: »Er war sehr begierig, alles anzu-
fassen und mit nach Hause zu nehmen. [...] Und ehrlich: Ich méchte auch die Objekte fiihlen.
Sich einfach nur ein Objekt anzuschauen, lisst mich nicht fiihlen, was es ist und aus was es
gemacht wurde.« Swati iibernimmt hier die Perspektive ihres Kindes: Sie distanziert
sich nicht etwa vom Verhalten ihres Sohnes, sondern stellt im Gegenteil fest, dass er
sich so verhilt, wie sie als Erwachsene sich eigentlich auch verhalten méchte. Wie
Harshada geht Swati davon aus, dass das Anfassen grofiere Vertrautheit mit dem
Objekt und daher tieferes Verstindnis schafft. Diese Haltung wird getragen von ei-
ner in Indiens traditioneller und populirer Kultur verbreiteten und positiv besetz-
ten Kulturpraxis, die aber im Museumskontext iiblicherweise als normabweichend
verworfen wird. Dagegen werden im Tribal Museum Alltagsverhalten, Alltagswis-
sen, kulturelle oder religiése Praxis fiir den Prozess der Aneignung des Gesehenen
mobilisiert.

19  Interview am 22.11.2015 auf Englisch.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

227


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

228

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Sheetal ist sich der Problematik der taktilen »Befassung« mit den Exponaten
bewusst: »Nach den Regeln sollte man das nicht machen. Anfassen ist nicht erlaubt. Aber
die Neugierde ldsst es uns trotzdem beriihren. [Die Familie lacht.] Aber es ist nicht so, dass
wir damit die Dinge zerstoren. Wir beriihren sie nur ein bisschen, und das ist es.« Zum Zeit-
punkt des Interviews gab es im Museum keine Schilder, die das Anfassen von Expo-
naten verboten hitten. Sheetal verweist hier also auf eine verinnerlichte Regel fiir
das sonst vorgeschriebene Verhalten im Museum, die sie ohne expliziten Hinweis
als gegeben und geltend annimmt. Die sie aber zugleich auch bewusst bricht. Sie
nimmt fiir ihre Neugierde und das Berithrungsbediirfnis eine hohere Legitimitat in
Anspruch als sie der konventionellen Regel zubilligt. Trotzdem versteht und akzep-
tiert sie den Grund dieser von ihr »ein bisschen« suspendierten Regel: die Sicherstel-
lung der Unversehrtheit der Exponate, ihre Bewahrung. Sie verbindet prinzipiellen
Respekt vor der Norm mit der Freiheit, sie in begrenztem, unschiadlichem Mafie zu
ibertreten. Sie verleiht sich damit »agency« im Sinne einer Entscheidungskompe-
tenz iiber die Angemessenheit ihres eigenen Umgangs mit den Ausstellungsobjek-
ten.

13.5. »Infotainment« - ja oder nein?

Im folgenden Abschnitt wird ein im Museumskontext in Indien kontroverses Thema
diskutiert: das Verhiltnis von Bildung und Unterhaltung (Entertainment). Schon bei
der Einfithrung der Institution Museum in die Welt des kolonialen Indien in Kalkut-
ta bestand, wie Guha-Thakurta feststellt, ein Konflikt dieser Nutzungsinteressen:
»Its functioning [d.h. des Konzeptes Museum] remained wrecked by a set of construed bi-
naries [ ...] where the project education saw itself subverted by the demands of mere amusement
and recreation« (Guha-Thakurta 2004: 79). Guha-Thakurta konstatiert hier einen Ge-
gensatz zwischen der intendierten Funktion der Institution und den Bediirfnissen
ihrer Nutzer*innen. Die Interviewten im Tribal Museums sind bei diesem Thema
(mit einer Ausnahme) inklusiver und verséhnlicher gestimmt. In diesem Abschnitt
kommen Lehrer*innen, Eltern und individuelle lebenslange Lerner*innen zu Wort.

Die Hochschul-Direktorin Jyoti (45) antwortet auf die Frage, was ein Museum
ist: »Ein Museum ist nur zum Lernen da. Man soll hievherkommen, um zu lernen, wie kreativ
und innovativ man sein kann. Wenn Du mit diesem Bediirfnis hierherkommst, dann ist es ok.
Komm aber ja nicht hierher, um nur Kaffee oder Tee zu trinken.« Jyoti unterscheidet nicht
einfach die Museumsbesuche, wie in der am Anfang des Kapitels vorgestellten Li-
teratur, in »Qualititsbesuche« (weil etwas gelernt) versus touristische Besuche (nur
dagewesen) (Schwan 2009: 33-34), sondern sie mochte abweichende, nicht kognitiv
und bildungsmafiig orientierte Nutzungen itberhaupt nicht zulassen. Eine beson-
ders der eigentlichen Museumsnutzung entgegenstehende Aktivitit ist hierbei in
ihren Augen das bloRe gemeinsame Zeitverbringen im Museum. Ein Nebeneinan-

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung

der der verschiedenen Nutzungsformen ist fiir Jyoti nicht akzeptabel. Diese schar-
fe Zuspitzung zur Alternative ist ungewo6hnlich. Lege ich indischen Interviewpart-
ner*innen verschiedene Nutzungsmdglichketen vor und frage sie danach, welche
davon in einem Museum angemessen sei(en), so wird normalerweise geantwortet,
alles habe seine Berechtigung. Man kénne das Museum als Ort des Entertainments
nutzen, aber auch zum Lernen, als Gelegenheit zum Einkaufen usw.

Fundamental anders als Jyoti argumentiert Devashish: »Ein Museum ist ein Ort
nicht allein fiir Entertainment, es ist fiir Wissen mit Unterhaltung.« Devashish geht also
zunichst von der Erwartung aus, dass die Basisfunktion der Institution Museum
»allein« Entertainment sei, und dass die meisten Besucher*innen deswegen ins Mu-
seum kimen. Diesem von ihr angenommenen Vorverstindnis stimmt sie persénlich
nicht zu. Sie erklirt, hierin in Ubereinstimmung mit Jyoti, dass das Kerngeschift
des Museums mit dem Wissen zu tun habe. Im Gegensatz zu Jyoti findet sie frei-
lich, dass Wissen und Unterhaltung vereinbar seien. Auch wenn ihre Aussage keine
Riickschliisse darauf zulisst, ob sie beim Stichwort »Wissen« an Wissensvermitt-
lung und Lernen oder nur an die Aufbewahrung und das Zuginglichmachen von
Wissensgiitern im Museum denkt, scheint doch ihre Bestimmung des Museums als
Kombination von Wissens- und Unterhaltungsfunktionen die aktive Seite und da-
mit den Lern- und Vermittlungscharakter zu betonen.

Auch Amit hilt die beiden Nutzungsformen (Information und Entertainment)
fiir miteinander vereinbar:

»Es gibt zwei Arten, ein Museum zu sehen. Zunichst fiir ein Kind. Fur ein Kind
ist es mehr ein padagogisches Konzept. Es ist wie ein physisches Buch. Du kannst
ihm sagen, was ein Elefantist, aber im Museum kannst du es ihm zeigen. Das Kind
kann sich dadurch mehr mit der realen Welt verbinden. Fiir Erwachsene dagegen
ist es eine reine Freizeitaktivitat, wie wenn man in den Urlaub fahrt.«

Auf die Nachfrage, ob das Museum damit in seinen Augen auch ein Ort der Unter-
haltung ist, sagt: »Ja, dasistes. Es ist wie ein anfassbarer, fiihlbarer Raum mit Kunstwerken,
kombiniert aus beiden, Information und Entertainment zusammen.« Amit ordnet die un-
terschiedlichen Nutzungen verschiedenen Altersgruppen zu. Als Vergleiche fiir das
Museum wihlt er fiir Kinder das Buch und fiir Erwachsene den Urlaubsort. Er geht
nicht von der Vorstellung eines »lebenslangen Lernens« aus, sondern weist das Ler-
nen einem bestimmten, frithen Lebensabschnitt zu. Das Museum, das Amit dabei
vor Augen hat, ist vermutlich weniger ein Haus, das der Kunst, dem Kunsthandwerk
oder kulturgeschichtlichen Zeugnissen gewidmet ist, vielmehr eher ein enzyklopi-
disches, universales Museum, das auch iiber eine naturgeschichtliche Abteilung (be-
sonders mit ausgestopften Tieren) verfiigt — ein in Indien durchaus noch verbreite-
tes Modell. Das kindliche Lernen passiert im Museum nach seiner Auffassung vor
allem, indem der vom Lehrer*innen oder Erzieher*innen vermittelte Wissensstoff
durch eigene Anschauung verifiziert und in seinem Realitidtsgehalt durch die ding-

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

229


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

230

Teil Ill: Empirische Untersuchung

lichen Ausstellungsstiicke bestitigt wird. Aus der Perspektive des Erwachsenenle-
bens dagegen ist der Museumsbesuch fiir Amit eine Freizeitaktivitit wie der Urlaub;
er dient der Erholung und Unterhaltung.”® Und wie im Falle des Urlaubs liest man
nicht blof3 iiber den Ort, der einem die gewiinschte Entspannung verschaffen soll,
sondern erlebt, fithlt und erfasst ihn sinnlich.

Anjali antwortet auf die Frage, ob ein Museum vor allem ein Lernraum sei: »Nein,
es sind eigentlich zwei Sachen. Es ist Infotainment, Information plus Entertainment.« An ei-
ner anderen Stelle des Interviews konkretisiert sie ihre Vorstellung:

»Niemand wiirde sich normalerweise fiir Adivasi interessieren, aber die Art, wie
dieses Museum gestaltet ist —dann interessieren sich die Leute. [...] Wir haben so
viele Museen gesehen. Das sind nur ausgestellte Dinge, keinen interessiert das.
Museen sind wirklich langweilig. Leute sagen immer, wir sollen Museen besuchen.
Ich mag sie nicht — aber hier, das gibt dir nicht das Gefiihl, in einem Museum zu
sein. Es ist wie eine Live-Ausstellung von Kultur.«

Zum Abschluss unseres Gesprichs gibt sie mir noch ein positives Beispiel, indem sie
fragt: »Hast du schon mal in Delhi den Akshardham-Tempel besucht?«

Anjali macht deutlich, dass allein die unterhaltsame Aufbereitung des Wissens-
stoffs dafiir sorgt, dass Leute das Tribal Museum aufsuchen und sich fir die pri-
sentierten Inhalte, also die Adivasi-Kultur, interessieren. Museen, die nur informie-
renwollen und keine Sonderanstrengungen in Richtung Attraktivitit unternehmen,
gelten ihr als langweilig — so sehr, dass sie den Begriff »Museum« im Grunde als
rufschidigend fiir das Haus in Bhopal ansieht und es lieber umbenennen wiirde in
eine »Live-Ausstellung von Kultur«. Thre zugespitzt klingende Aussage zur geradezu
abschreckenden Wirkung des Museums-Etiketts wird durch die Museumsdebat-
te in Indien durchaus bestitigt. Auch das Interview mit Programmdirektor Ashok
Mishra zeigt, wie bewusst und entschieden das Tribal Museum diesen unvorteilhaf-
ten Zuschreibungen entgegenarbeitet, weil die institutionelle Bezeichnung »Muse-
umc eher als Problem empfunden wird.* Anjali spricht hier im Ubrigen als infor-
mierte Museumsbesucherin, die vergleichen kann, da sie oft Museen besucht. Sie
gehort damit zu einer kleinen Gruppe unter den Interviewten. Auch ihr Hinweis auf
den Akshardham-Tempel ist in diesem Zusammenhang aussagekriftig:** dass sie
ihn als positives Beispiel anfiihrt, illustriert nicht nur ihre kulturtouristische Erfah-
rung und Kompetenz, sondern gibt auch Auskunft dariiber, was sie von einer Mu-

20 Das korrespondiert mit den Aussagen der Interviewten im Kap.11, S. 166ff., fiir die die Rege-
neration vom Stress einer anstrengenden, chaotisch urbanisierten Gegenwart im Museum
das Hauptnutzungsinteresse darstellt und die den Besuch auch so begriinden.

21 Siehe Interview mit Ashok Mishra im Kap.7, S. 96.

22 Zum Akshardam-Tempel siehe Kap.4, S. 60.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

13. Das Museum als Lernraum und Ort der Wissensaneignung

seumprisentation erwartet: nimlich starke visuelle Eindriicke, Spektakel und auf-
wendige Inszenierung.”
Sheetal beschreibt das Museum so:

»]a, es ist definitiv ein Ort fiir Unterhaltung, und es ist gut fiir die Bildung. Wir
wollen tiber die Kultur der Adivasi mehr wissen, aber wenn einige Adivasi Tanze
auffithren wollen oder was immer fir Aktivitaten sonst — die Leute werden damit
unterhalten. Wenn man das aus einer multidimensionalen Perspektive anschaut,
ist das ein gutes Museum.«

Mit der Unterscheidung zwischen »uns« und »den Adivasi« positioniert sich Sheetal
als Mitglied eines kulturellen Kollektivs in Abgrenzung zu einem anderen. Gleich-
zeitig beschreibt sie eine kulturelle und soziale Asymmetrie der beiden Kollektive:
»Wir« wollen Bildung im Museum, aber wenn die Adivasi tanzen méchten, dann ist
das auch in Ordnung. Das Moment und Bediirfnis der Unterhaltung wird hier ei-
ner zivilisatorisch vermeintlich weniger entwickelten und verfeinerten Gruppe und
ihrer Kultur zugeordnet. Die eigene Gruppe dagegen sucht das Museum auf, um
Wissen tiber die Adivasi zu erlangen — und nicht, um unterhalten zu werden. Mit
der Selbsteinordnung in diese entwickeltere kulturelle Gemeinschaft mag Sheetal
auch auf die Begegnungssituation mit ihrer europiischen Interviewerin reagieren,
von der sie annimmt, dass sie aus einer dhnlichen Bildungsschicht kommt und da-
mit die Erwartung an das Museum als Bildungsinstitution teilt. Damit wird auch
eine soziale Situierung und Hierarchisierung der Nutzungsformen vorgenommen
und erkennbar. Das Museum als Ort der Unterhaltung geh6rt in Sheetals Wertungs-
system auf eine vergleichsweise niedrige Stufe der gesellschaftlichen und kulturel-
len Rangordnung — wihrend das Bediirfnis, das Museum als Bildungsinstitution zu
nutzen, von gehobenem sozialem Status zeugt und ihn verbiirgt.

13.6. Schlussbemerkung

Lernen im Museum, im Unterschied zum Lernen in traditionellen Settings wie
Schule oder Universitit, verschafft, so die Einschitzung der Interviewten, ein
anderes Bildungserlebnis, bei dem ein erweiterter Bildungsbegriff Anwendung
findet. Bildung im Museum wird dabei von ihnen vor dem Hintergrund eines
als defizitir empfundenen formalen Bildungssystems diskutiert, das durch seine
koloniale Prigung und seine ungeniigende Leistungsfihigkeit in der Kritik steht.
Das Museum kann dabei zugleich als Fortsetzung einer historischen einheimischen

23 Dazutrittinhaltlich die Tendenz zu nationaler Selbstbestatigung. Dass dieser Aspekt fiir An-
jalis Besucher*innengruppe ebenfalls bedeutsam ist, zeigt das Programm ihres Tagesaus-
flugs, das auch den Besuch eines nationalen Denkmals beinhaltet.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

231


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

232

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Bildungsrealitit erscheinen, die (im Unterschied zur kolonialen Praxis) Ausbildung
nicht allein den formalen Institutionen tiberlisst, sondern, wie Appadurai und Bre-
ckenridge feststellen, sich aus verschiedenen Quellen, wie praktischer Ausbildung,
informeller Sozialisation und Adaption des kulturellen Erbes, speist.

Der erweiterte Bildungsbegriff, den das Tribal Museum realisiert, hat verschie-
dene Dimensionen. Auf methodischer Ebene wird mit eigener Motivation, Selbst-
bestimmtheit und Selbststindigkeit und, konkret, mit der Visualisierung von Inhal-
ten gearbeitet. Dabei werden die sinnlich-kérperliche Erfassung und das explorati-
ve Moment im Lernprozess gestirkt. Das Anfassen der Objekte ist dabei einerseits
Teil des Lernerlebnisses, andererseits wird dariiber die Verbindung zur Alltagspra-
xis und zum Alltagsverhalten hergestellt. Die besondere Hervorhebung der sinn-
lich-kérperlichen Erlebnisse im Tribal Museum durch die Besucher*innen findet
vor dem Hintergrund der Kritik an anderen Museen in Indien statt, die ihre Besu-
cher*innen disziplinieren und reglementieren und das Bediirfnis nach einem um-
fassend verstandenen, breit angelegten Lernen ignorieren. Dagegen wird das Publi-
kum des Tribal Museum im Museum in seinem Alltagsverhalten bestitigt und nicht
etwa abgewertet oder als defizitir (im Sinne des Zuriickbleibend hinter einem Pro-
tokoll) betrachtet. Mit seiner Offenheit gegeniiber dem Alltagsverhalten motiviert
das Museum seine Besucher*innen in ungewohnliche Weise, sich einen Raum der
Hochkultur (dem im indischen Kontext dazu auch noch Konnotationen von Fremd-
heit anhaften) zu eigen zu machen.

Aufder inhaltlichen Ebene wird vor allem praktisches Wissen vermittelt, das ei-
ne hohe Anwendungsbezogenheit (sei es fiir den Alltag oder die berufliche Praxis)
bietet und das besonders gut anschlussfihig an das Vorwissen der Besucher*innen
ist. Bereits vorhandene Kenntnisse und Fihigkeiten werden in diesem Prozess mo-
bilisiert. Die Besucher*innen werden damit nicht nur belehrt, sondern sie machen
eigene Kompetenzerfahrungen. Das ist nicht selbstverstindlich in indischen Mu-
seen, bei denen die Wirkung auf den durchschnittlichen Besucher*innen, wie Be-
dekar feststellt, oft hochst unbefriedigend ausfillt: »[H]e develops unconsciously some
inferiority complex« (Bedekar 1969: 90).

Schlieflich wird der Bildungsbegriff im Tribal Museum durch eine »Entertai-
nisierung« der Information erweitert. Die Ausstellung wird von den Besucher*in-
nen als Live-Prisentation empfunden, die sowohl informativ als auch unterhaltend
ist. »Infotainment« als Nutzungserwartung verortet das Museum in einem Dreieck
zwischen informeller alternativer Bildung, spektakularisiertem Freizeitvergniigen
und der Erholung vom Alltag.

https://dolorg/10:14361/9783830464496-014 - am 13.02.20286, 21:54:24. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464496-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

