1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

die moderne politische Philosophie zu schnell iiber ein nicht definiertes Ziel
(die Freiheit) hinausgeschossen — die noch folgenden Kapitel werden einen
Versuch darstellen, dieser Frage nachzugehen und eine Alternative zur rein
negativen Freiheit zu entwickeln.

1.3 Hobbes’ Metatheorie der negativen Freiheit
1.3.1 Materialismus und Sensualismus

Uber die Abhandlungen zu den zwei Paradigmen der Freiheit ist deutlich ge-
worden, dass die Linie der modernen politischen Philosophie durch sieben
wesentliche Merkmale, die ich als Zwischenfazit®? festgehalten habe, geprigt
ist. Des Weiteren wurde dargestellt, dass der Entwicklungsverlauf der Frei-
heit auch in einen umfassenderen Rahmen soziopolitischer und kultureller
Wandlungen eingebettet ist; Umwilzungen, welche die Problematik der Un-
terbestimmung der Freiheit noch stirker haben hervortreten lassen. Ange-
sprochen wurden hierbei schon die mit dem Prinzip der Negativitit verbun-
denen nihilistischen Tendenzen des Denkens und Handelns. Hier ist neben
dem Orientierungsverlust des Willens auch der generelle Bedeutungsverlust
der Freiheit fir den Lebensvollzug des Einzelnen von philosophischer Rele-
vanz. Denn ist die Freiheit nur negativ bestimmt, so wird der Begriff zu ei-
nem leeren Platzhalter, der mit allen méglichen semantischen Inhalten gefillt
werden kann. Dies macht ihn in der Folge zu einem austauschbaren Symbo-
likum. Schliefilich lisst die Unterbestimmtheit der Ausrichtung der eigenen
Freiheit letztere gar als Last erscheinen, zumal es so ist, dass der Wille, um
sich zu orientieren, einen Zweck, und méchte er moralisch sein, auch einen
hochsten Zweck, zumindest jedoch einen objektiven Zweck braucht.

Die bis dato angestellten Uberlegungen zur negativen Freiheit werden mir
als Gegenfolie zu meiner eigenen Herangehensweise dienen. Diese findet ih-
ren Ursprung in der These, dass wieder ein reicherer Begrift der Moral in die
politische Philosophie Eingang finden muss. Uber die Analyse der Freiheit
kann ich die eben postulierte Notwendigkeit der Wiederzusammenfithrung
sehr deutlich illustrieren, denn wird sie substantiell verstanden, ist es in der
Tat so, dass in ihr Moralphilosophie, Anthropologie und politische Philosophie
zusammenlaufen miissen. Das Aufwerfen metatheoretischer Fragestellungen

93  Siehe1.1.3.

- am 14.02.2026, 07:43:23.

51


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

dient hierbei dem tieferen philosophischen Verstindnis. Denn ohne die me-
tatheoretischen Voraussetzungen zu betrachten, erscheinen die anthropolo-
gischen Grundlagen als abstrakte Setzung. Daher werde ich im Folgenden ei-
nen weiteren Schritt der Abstraktion tun und anhand der Epistemologie und
der Anthropologie des Thomas Hobbes fragen, welche theoretischen Primis-
sen als Fundament seiner Theorie zur Entwicklung des Staates dienen und
welche Konsequenzen sich aus eben jenen fiir die moderne Konzeption der
Freiheit ergeben. Es geht mir hierbei darum zu verstehen, inwieweit die nega-
tive und unterbestimmte Konzeption des modernen Paradigmas der Freiheit
bereits in den theoretischen Grundannahmen angelegt war.

Wie bereits erwihnt, wird der Hobbessche Staat aus der Konzeption der
Anthropologie gerechtfertigt. Nicht aber, wie bei Aristoteles, iiber eine Te-
leologie, sondern, iiber das durch Hobbes postulierte umfassende Recht auf
Freiheit des Einzelnen. Wenn dieses Recht allerdings politisch werden soll,
so muss es Abstriche der Freiheit geben; dieser Logik entsprechend wird der
Staat zum kleinsten Ubel - schlielich kénnen sich die Menschen in einem
solchen ihrer relativ umfassenden Freiheit sicher sein. Er ist eben die Bedin-
gung der Moglichkeit fiir die zwar relative, aber politisch groftmogliche Frei-
heitsausiibung eines jeden Einzelnen. Aufgrund dieser individualistischen,
zweckrationalen und naturwissenschaftlich orientierten Staatsbegriindung
habe ich Hobbes auch als Begriinder der politischen Moderne betrachtet. Nun
gilt es nach der durch Hobbes selbst vorgeschlagenen Methode weiter vorzu-
gehen und tiefer zu blicken. (Und an dieser Stelle spiele ich primir auf die
naturwissenschaftlich-materialistische Methodik an):

Was meine Methode anlangt, so habe ich mich nicht mit blofder Deutlichkeit
im Vortrage begnligt, sondern geglaubt, mit der Materie des Staates begin-
nen, dann zur dessen Entstehung und Gestaltung und dem ersten Ursprung
der Gerechtigkeit iibergehen zu miissen. Denn aus den Elementen, aus de-

nen eine Sache sich bildet, wird sie auch am besten erkannt.?*

Ebendiese an die Naturwissenschaft angelehnte Methodik, welche philoso-
phische Probleme als materiale Komposita betrachtet, kommt in der Hob-
besschen Staatstheorie in anschaulichster Deutlichkeit zum Tragen; aussage-
kriftig ist alleine ein Blick auf das Umschlagsmotiv der Erstveroffentlichung
des Leviathans im Jahre 1651; denn auf der Kupferstichabbildung ist bekannt-

94  Hobbes (1966): 67.

- am 14.02.2026, 07:43:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

lich zu sehen, dass sich der Leviathan aus vielen einzelnen Menschen, aus den
namlichen Elementen des Staates zusammensetzt.

Folgt man somit der naturwissenschaftlichen Methodik, so fithrt die In-
tention der Auflésung philosophischer Probleme iiber die Zergliederung des
Ganzen in seine Einzelteile. In der Konsequenz miindet die Frage nach der
Theorie des Staates automatisch zur Frage nach dem Menschen; schliefilich
ist letzterer der Grundbaustein der staatlichen Macht. Es ist aber nicht nur
die Frage, was der Mensch denn nun sei, die an dieser Stelle mafgeblich ist,
sondern die Frage danach, wie der Mensch sich auf die Welt bezieht, wie er zu
Wissen, wie zum Handeln kommt und welche Handlungen ihn auszeichnen;
ja zu welchen Handlungen der Mensch iitberhaupt in der Lage ist? Wie bereits
im ersten Teil dieses Kapitels dargelegt, stellte fiir Hobbes einzig die Natur-
wissenschaft die Grundlage der modernen Philosophie dar. Daraus ableitend
ist es nur folgerichtig, dass Hobbes allein das exakte Tatsachenwissen als die
einzig wahre Grundlage der Philosophie anerkennt. Dies bedeutet fir Hob-
bes konsequenterweise, dass die Frage nach dem Menschen nicht per se iiber
idealistische, geistige Prinzipien, sondern iiber die Empirie des Menschen
anzugehen ist. Demnach ist es zugleich in der Natur der Sache liegend, dass
Hobbes den ersten Teil seiner »Elemente der Philosophie« der Abhandlung
iber den Kérper widmet. Doch auch die Einleitung zum Leviathan spricht
eine sehr deutliche, materialistische Sprache:

Denn da Leben doch nichts anderes ist als eine Bewegung der Glieder, die
sich innerlich auf irgendeinen vorziiglichen Teil im Kérper griindet —warum
sollte man nicht sagen kénnen, dass alle Automaten oder Maschinen, wel-
che wie z.B. die Uhren durch Federn oder durch ein im Innern angebrachtes
Raderwerk in Bewegung gesetzt werden, gleichfalls ein kiinstliches Leben
haben?®>

Sich von der Metaphysik abwendend, charakterisiert Hobbes den Menschen
als ein durch Bewegungsgesetze bestimmtes Wesen.® Wir erinnern uns dar-

95 Hobbes (2005): 5.

96  [..] »denn es ist unverstandlich, was es heiflen soll, die Essenz, oder das Wesen ei-
nes Dinges sei dessen Ursache; der Satz etwa »vernunftbegabt sein ist die Ursache des
Menschen« ist jenen dasselbe wie »Mensch sein ist die Ursache des Menschen«, was
nicht gerade viel besagt. [..] Die Zweckursache kommt nur fiir diejenigen Wesen in
Betracht, die Empfindung und Willen besitzen; aber auch bei lhnen ist die Zweckursa-
che, wie spater zu zeigen ist, nichts anderes als eine wirkende Ursache.« Hobbes (1967)
109f.

- am 14.02.2026, 07:43:23.

53


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

an, dass Hobbes die Empusa der Metaphysik itber die ordentlich aufgestellten
Grundlagen der Physik austreiben wollte. Die physikalische Bestimmtheit des
Korpers ist es demnach auch, welche Hobbes in Bezug auf die Bestimmung
des Menschen als Grundlage begreift. An dieser Stelle nimmt er auch kriti-
schen Bezug auf den Cartesianismus:

Alle Philosophen unterscheiden aber das Subjekt von seinen Fihigkeiten
und Akten, d.h. von seinen Eigenschaften und seiner Essenz. Ein anderes ist
das Seiende selbst, ein anderes seine Essenz. Es kdnnte also sein, dass das
denkende Ding zwar das Subjekt fiir Geist, Vernunft, Verstand, aber gleich-
wohl etwas Korperliches ware. [..] Da also die Kenntnis des Satzes »ich exis-
tiere« von der Kenntnis des anderen »ich denke«abhangt und wir in diesem
das Denken von einer denkenden Materie nicht trennen kénnen, scheint die
Annahme, dass die denkende Substanz materiell sei, berechtigter zu sein,
als die andere, dass sie immateriell sei.®”

Beide Zitate veranschaulichen den Hobbesschen Materialismus. Fiir Hobbes
sind die Grundprinzipien der Wissenschaft, und damit auch der Philosophie,
Bewegungsgesetze, die sich iiber das Prinzip der Kausalitit erkliren lassen.®®
Die Wissenschaft hat demzufolge immer mit der Materie zu tun; und nach
Hobbes wiirde sich die jeweilige Zusammensetzung der Materie nach Gré-
Re und Bewegung unterscheiden. Auch der Philosoph hat sich zunichst um
ebenjene materialen Phinomene und Erscheinungen zu kitmmern, daher wi-
re auch die Prima Philosophia eine materialistische: »Folglich muss der Philo-
soph zuerst fragen: Was ist Bewegung und was ist Gréf3e? Und diesen Teil der
Philosophie nennt man gewéhnlich erste Philosophie.«

Doch Hobbes Materialismus bleibt nicht bei dufieren Erscheinungen ste-
hen, sondern dient ihm auch zur Begriindung seiner Erkenntnistheorie. Hier
ist zunachst noch ein anderes Prinzip seiner Philosophie zu erkldren: Der sen-
sualistische Zug seines Denkens. Nach Hobbes wissen wir allein durch die
Erscheinungen von den Prinzipien der Dinge: »So ist schlieflich die Emp-
findung das Prinzip auch der Erkenntnis dieser Prinzipien und alles Wissen
stammt aus ihr. Aber die Erforschung ihrer Ursachen kann wiederum von
keinem anderen Phinomen als von ihr selbst, der Sinnesempfindung, aus-
gehen. Aber, so mochte man vielleicht fragen, mit welchem Sinne nehmen

97  Hobbes (1967): 164f.
98  Hobbes (1967): 107ff.
99  Hobbes (2005): 78.

- am 14.02.2026, 07:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

wir nun den Sinn selbst wahr? Ich antworte: Durch die Sinnesempfindung
selbst.«’%°Dieser Sensualismus bietet keine theoretische Neuerung, sondern
vielmehr eine Erweiterung und Vertiefung des materialistischen Denkens;
denn schlief¥lich fithrt er alle Empfindungen auf kleinste Teilchen im Kérper
zuriick, welche in Bewegung gerieten und somit die Gefithlserregung auslos-
ten. Bewegungen (innen wie auflen) werden somit nur von einem bewegten
und anstofRenden Kérper hervorgerufen.

Daraus folgt, dass die unmittelbare Ursache der Empfindung oder Wahrneh-
mung darin besteht, dass das erste Organ der Empfindung oder Wahrneh-
mung darin besteht, dass das erste Organ der Empfindung beriihrt und ge-
drickt wird. Wird namlich der duflerste Teil des Organs gedriickt, so gibt
er nur nach, indem er den Teil driickt, der ihm zunachst liegt, und so wird
der Druck oder die Bewegung durch alle Teile des Organs bis zu den inners-
ten fortgepflanzt. [..] Die Empfindung ist also irgendeine innere Bewegung
im Empfindenden, erzeugt von einer Bewegung der inneren Teile des Ob-
jekts und fortgeleitet durch alle Medien bis zu den innersten Teilen des Or-
gans. Mit diesen Worten ungefahr haben wir das Wesen der Empfindung
definiert.!”

So konnte Hobbes’ Denken, je nachdem, welcher Teil der Philosophie gera-
de im Vordergrund steht, entweder als ein materialistischer Sensualismus
oder als ein sensualistischer Materialismus bezeichnet werden. Wenn wir al-
so durch die Sinnesempfindungen unser Wissen bilden, so haben diese fiir
Hobbes auch einen hohen Wahrheitswert; jedenfalls einen natiirlich hoheren
als die Vernunft! Umso mehr als fiir Hobbes klar ist, dass uns die Vernunft
nicht so angeboren ist, wie Empfindung und Gedichtnis und dass sie nicht
durch blofRe Erfahrung wie die Klugheit, sondern durch anhaltenden Fleif? er-
worben werden muss.'?? Fiir Hobbes ist die Vernunft ein Vermogen des Geis-
tes. In diesem Sinne genommen ist Vernunft eine Art von Rechnen; man mag
dabei allgemeine Begriffe zusammensetzen oder abziehen und diese mogen
nun dazu dienen, dass wir unsere eigenen Gedanken ordnen oder anderen

vorlegen: ich sage: ordnen, das geschieht, wenn wir nur fiir uns denken.«%?

100 Hobbes (1967): 136.
101  Hobbes (1967): 137.
102 Hobbes (2005): 44.
103 Hobbes (2005): 39f.

- am 14.02.2026, 07:43:23.

55


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Zu den Vorziigen des Menschen vor den Tieren rechnete ich vorhin die Fa-
higkeit, dass er nach angestellter, reiflicher Uberlegung sowohl die Folgen
als den fiirihn moglichen Nutzen einer Sache ausfindig machen kénne. Die-
ser Vorzug wird noch dadurch erhéht, dass er imstande ist, sich allgemeine
Regeln zu entwerfen, welche Lehrsitze und Einsichten heifRen; oder mit an-
deren Worten: er kann seine Vernunft nicht allein bei Zahlen, sondern auch
bei allen Gbrigen Dingen, die vermehrt, oder vermindert werden kénnen,

gebrauchen.'®

Ergo ist der Mensch fiir Hobbes ein natiirliches Sinneswesen; ein Wesen, das
seine Wahrnehmung und sein Empfindungsvermégen dazu gebraucht sich
die Welt zu erschliefien und diese zu ordnen.

Doch nicht nur epistemologisch ist diese sensualistische Ausrichtung von
Belang; denn wenn der Mensch primir ein Sinneswesen ist, so ist auch seine
Triebfeder des Handelns sensualistischen Ursprungs. Tatsichlich ist es Hob-
bes zufolge ja so, dass die natiirlichen Triebe der Menschen so stark und das
Verlangen der Menschen nach Ruhm oder Machtgefiihl so grof sind, dass
es ohne eine politische Ordnung auf der Erde nur Krieg geben kénnte.'
Wenn auch sekundir, so ist der Mensch aber dennoch zu vernunftgemifien
Handlungen in der Lage. Doch ist es richtig, dass diese nicht mehr sind als
vernunftgemdfs; sie sind eben nicht primir, sondern nur sekundir durch die
Vernunft geleitet. Das heif3t, dass die Vernunft fiir Hobbes eine instrumen-
telle Funktion hat, nimlich jene, die richtigen Mittel zu finden, um ein durch
unsere Bediirfnisse gegebenes Ziel zu erreichen. Auch der politische Zusam-
menschluss beruht auf dieser Grundlage der instrumentellen Vernunft. Denn
schlieRlich ist sie die logische Schlussfolgerung aus den zwei lexikalisch ge-
ordneten anthropologischen Primissen:

1) Der Mensch hat ein vollumfingliches Recht auf alle Freiheiten.
2) Er besitzt die Fihigkeit zu rationaler Einsicht und nutzenorientierter Ab-
wagung.

Aus der Hobbesschen Metatheorie kénnen wir demnach ableiten, dass der
Mensch kein animal rationale, sondern vielmehr ein animal passione ist; ein
Sinneswesen, das die Welt iiber Empfindungen erlebt und ordnet. Unsere

104 Hobbes (2005): 42.
105 Hobbes (2005): 114ff.

- am 14.02.2026, 07:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

Neigungen, Triebe und Leidenschaften sind es, die als Triebfedern fiir unser
Handeln dienen und uns somit primar orientieren. Folglich ist es die Kombi-
nation aus sensualistischen und materialistischen Grundannahmen, welche
die Grundlage des modernen Paradigmas der Freiheit darstellt.

1.3.2  Freiheit und Notwendigkeit

Die eben formulierten Ergebnisse gilt es nun genauer zu untersuchen und
herauszuarbeiten, welche Vernunftkonzeptionen hinter dem postulierten an-
thropologischen Bild des animal passione stehen und welche philosophischen
Diskurse eruiert werden miissen, um die negative Freiheitskonzeption meta-
theoretisch hinreichend zu verorten.

Hobbes versteht unter der Freiheit nichts weiter als ein bestimmtes Han-
deln; ein Handeln nimlich, das genau dem entspricht, was durch den Trieb
vorgegeben ist und das so weit als moglich ohne duflere Hindernisse ausge-
fithrt werden kann. Ruft man sich zugleich ins Bewusstsein, dass die Freiheit
aus mehr Teilen als nur der Handlungsausiibung besteht, so wird ersicht-
lich, dass es entsprechend Hobbes’ Logik nicht um den Willen geht. Zumal
wir eben primir Sinneswesen (animales passiones) sind, die zwar ein Vermo-
gen des Wollens besitzen, die iiber dieses Wollen aber nicht frei, im Sinne
einer freien, vernunftgeleiteten Willkiir (wie sie etwa Kant festlegt) verfiigen
kénnen. Verniinftig konnen wir uns des Willens nur im begrenzten, duflerst
begrenzen Rahmen bedienen, denn die Hobbessche Willkiir ist immer schon
von Notwendigkeit, d.i. einer sinnlichen Ausrichtung durchzogen:

Auch die Freiheit zu wollen oder nicht zu wollen ist im Menschen nicht gré-
Rer als in allen anderen Lebewesen. [..] Eine Freiheit, die Freiheit von Not-
wendigkeit wire, kommt weder dem Willen der Menschen noch dem der
Tiere zu. Verstehen wir aber unter Freiheit die Fihigkeit nicht des Wollens,
sondern des Ausfiihrens, dann besitzen eine solche Freiheit sicherlich beide,

Mensch und Tier in gleicher Weise, soweit sie iiberhaupt méglich ist.'*®

Eine von Notwendigkeit freie Freiheit wire Hobbes zufolge eigentlich eine
irdische Unmoglichkeit. Vielmehr ist es ja sogar so, dass der Mensch, iiber
die Hobbessche Anthropologie interpretiert, an sich freier wire, wenn er sich
nicht an die Vernunft halten miisste und tun und lassen kénnte, was er woll-
te. Im vollen Umfang ist sie das Sich-Lossagen von dufleren Hemmnissen.

106 Hobbes (1967): 151.

- am 14.02.2026, 07:43:23.

57


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

So wird bei Hobbes die Notwendigkeit zur eigentlichen Freiheit; eine Um-
deutung, die nicht radikaler hitte sein konnen und die, wie gezeigt, zu den
gefihrlichen Nietzscheanischen Deutungen auswachsen kann. Am Ende des-
sen steht die Autonomie auf der Grundlage der Notwendigkeit und nicht auf
der Grundlage der Vernunft. Freiheit wiirde ad absurdum gefithrt und wird
absolut amoralisch.'®’

Wie bereits aufgezeigt, spielt die Vernunft in der politischen Philosophie
des Thomas Hobbes dennoch eine wichtige Rolle; doch auch in dieser wichti-
gen Rolle ist sie nunmehr Mittlerin. Die menschliche Freiheit belduft sich dar-
auf, iiber die zweckrationale Vernunft die richtigen Mittel fir die Bediirfnis-
befriedigung zu wihlen und nach diesen gewihlten Mitteln dann verbindlich
zu handeln. Die Vernunft ist zweckrational, eben darum, weil Hobbes nicht
von einer freien Zwecksetzung des Willens ausgeht (wie etwa Kant), sondern
den Willen als Instrument sieht, das durch die Sinne begehrte zu erreichen.
Die einzige Begrenzung ist der wiederum zweckrational begriindete Gesell-
schaftsvertrag.

Die Zweckrationalitit ist ein wichtiger Teil des menschlichen Vernunft-
vermogens, denn die tiberlegte Wahl der Mittel ist in vielen Lebenslagen un-
verzichtbar; wird das menschliche Vernunftvermégen an sich jedoch zweck-
rational begriindet, so ist es als eine Engfithrung des Vernunftvermdgens zu
klassifizieren. Wir deliberieren ja nicht nur zweckrational, sondern auch an-
hand von bestimmten Werten. Das heif3t, dass es um die Fragen geht, welche
Werte den anvisierten Zwecken eigentlich zugrunde liegen, bzw. zugrunde
liegen sollen. Dieser wertrationale Teil der Vernunft bezieht sich auf norma-
tive Fragen: Nicht wie tun wir etwas, sondern warum tun wir etwas und wie
sollen wir etwas tun? Wird die Vernunft auf Zweckrationalitit enggefiihrt, so

107 John Bramhall, der sich intensiv mit Hobbes Freiheitsverstindnis auseinanderge-
setzt hat, beschreibt Hobbes Freiheitsverstindnis in einer kritischen Replik folgender-
mafen: »Judge then what a pretty kind of liberty it is which is maintained by Thomas
Hobbes: such a liberty asis in little children before they have use of reason, before they
can consult or deliberate of anything. Is not this childish liberty? And such a liberty as
is in brute beasts, as bees and spiders, which do not learn their faculties as we do our
trades, by experience and consideration. Thisis a brutish liberty: such a liberty as a bird
has to fly when her wings are clipped; or, to use his own comparison, such a liberty as
a river has to descend down the channel. What? Will he ascribe liberty to inanimate
creatures also, which have neither reason, nor spontaneity, nor so much as sensitive
appetite?« Bramhall (1999): 44.

- am 14.02.2026, 07:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

stellen sich konsequenterweise keine normativen Fragen mehr. Das verniinf-
tig Gewollte ist nunmehr nur klug, weil es zwar intelligent angestrebt, aber
nicht mehr normativ begriindet ist.

Das bestimmte verniinftig Gewollte, das stets nur Mittel zur Sicherung des
eigenen Lebens ist, ist in seinem Mittel-Charakter fiir die Mittel erwdgende
Vernunft solange unbestimmt als der Zweck, das Leben selber, unbestimmt
bleibt. Und es bleibt fiir eine Vernunft, die grundsatzlich nur auf die Mittel
geht, nicht auf das ganz unabhangig von ihr bestehende Ziel grundsatzlich

unbestimmt.’°8

Nun, wenn die Vernunft nicht so imaginiert wird, als dass sie sich selbst
Zwecke setzen kann, dann ist die logische Konsequenz, dass das Freiheits-
verstindnis negativ bleiben muss.

Doch ist es eben so, dass substantielle Freiheit erst da anfingt, wo norma-
tive Fragen auch eine wichtige Rolle spielen und wir verstehen lernen, auch
normativ mit unserer Konstitution umzugehen, nimlich ein vernunftbegab-
tes Wesen zu sein. Die Gesetze der Vernunft sind eben nicht allein und pri-
mir durch das sinnliche Begehrungsvermogen vorgegeben, sondern kénnen
eben auch durch die normative Vernunft selbst erzeugt werden. Oder um es
mit Honderichs passenden Worten zu beschreiben: »Was geschieht ist nicht
durch Gefingnisketten oder dergleichen herbeigefiihrt, sondern durch das,
was man will.«"®® Und dieser Wille wiirde nicht erschépfend verstanden wer-
den, wenn wir nicht auch anerkennen, dass es Handlungen gibt, die vielleicht
kurzfristig unangenehm sind, aber langfristig viel Gutes erreichen konnen.
Manchmal miissen wir eben auch unangenehme Erfahrungen machen, um
zu einem grofieren (da moralisch wertvolleren) Ziel zu kommen. Freiheit ist
daher unweigerlich mit guten Griinden (d.h. mit Griinden, die auch wertra-
tional iiberzeugen) verbunden.

Nicht zuletzt gilt Hobbes, neben David Hume, als exemplarischer Ver-
treter des Kompatibilismus; denn im klassischen Kompatibilismus wird die
Willensfreiheit zur Handlungsfreiheit, d.h. nach der kompatibilistischen The-
se sind Determinismus und Freiheit logisch vereinbar."®

Die klassischen Kompatibilisten behaupten, dass das Einzige, was eine
freie Handlung qualifiziert, das Ausleben der eigenen Wiinsche ist. D.h. eine

108 Bartuschat (1981): 26, in: Hoffe (1981).
109 Honderich (1995): 142.
110 Vgl. Honderich (1995): 138.

- am 14.02.2026, 07:43:23.

59


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Handlung ist dann frei, wenn sie den Wiinschen des Individuums entspricht.
Die Inkompatibilisten nehmen eine Gegenposition ein und wiirden dies ver-
neinen und darauf verweisen, dass eine freie Handlung auf die Sonderstel-
lung des Willens zuriickgeht, oder eben auf die Vernunft.

Es sei an dieser Stelle auf eine Argumentation verwiesen, die die mensch-
liche Verantwortlichkeit in den Mittelpunkt des Nachdenkens iiber Freiheit
und Notwendigkeit stellt. Uber diese Argumentationsfigur lisst sich meines
Erachtens innerhalb des Kontinuums zwischen Kompatibilismus und Inkom-
patibilismus eine duflerst plausible Position beziehen, die zumindest den ra-
dikalen Pol des Kompatibilismus ausschlieft.

Hierfiir ist es vielleicht sinnvoll, aus dem Metadiskurs zwischen Kompati-
bilisten und Inkompatibilisten herauszutreten und den Boden eines Alltags-
beispiels zu betreten. Nehmen wir einmal an, ein Mann fihrt betrunken Auto
und verursacht einen Unfall, bei dem ein anderer Mensch zu Schaden kommt.
In der konkreten Situation des Unfalls kann aufgrund der Trunkenheit davon
ausgegangen werden, dass die betreffende Person ihre Selbststindigkeit ver-
loren hat, also auch die Moglichkeit, dass sie als Selbstursichlichkeit gelten
koénnte, auszuschlieflen wire. Dennoch wire der Fahrer fiir seine Tat verant-
wortlich, warum?

Weil in der Abstraktion vom Konkreten eine Situation denkbar ist, in wel-
cher der Fahrer sowohl als Erstursache als auch als selbststindig handelnd
vorgestellt werden kann. Zum Beispiel eben in dem Moment, in dem er zur
Flasche greift. (Selbst, wenn er Alkoholiker sein sollte, so gibe es auch in die-
sem Fall immer eine erste ursichliche Handlung, denn auch ein Alkoholiker
hat irgendwann einmal zum ersten Mal zur Flasche gegriffen.)

Daher konnte man auch damit rechnen, dass es ein eindeutiges Urteil
geben wiirde, stiinde die Person vor Gericht: Er wiirde schuldig gesprochen
werden und miisste Schadensersatz zahlen. Verantwortlichkeit ist somit ein
moralisches Prinzip, dass die Grenzen der Notwendigkeit, also Prinzipien
der Selbststindigkeit und der Autonomie, transzendiert werden. Dies ist eine
zentrale Erkenntnis, die nimlich Folgendes anschaulich macht: Dass die ra-
dikale Position des Kompatibilismus weder mit unserer intuitiven Moral noch
mit unserer Rechtsprechung in Einklang gebracht werden kénnte. Denn wenn
wir uns zumindest vorstellen kénnen, dass Personen auch erste Urheberin-
nen einer kausalen Handlungskette sein kénnen und wenn wir eben auf die-
ser Grundlage, nimlich der Annahme der Méglichkeit einer Erstauslosung,
auch Menschen fiir Handlungen in einer Weise verantwortlich machen, dann

- am 14.02.2026, 07:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Entwicklungsgeschichte der Freiheit

kann der strenge Determinismus, der die Notwendigkeit absolut setzt, nicht
verniinftig angenommen werden.

1.3.3 Problematische Weichenstellungen der politischen Moderne

Nun ist klar herausgestellt worden, dass die (meta)theoretischen Grundla-
gen des negativen Freiheitsbegriffes nicht ausreichen, um die Freiheit sub-
stantiell zu verstehen, denn Freiheit impliziert eben mehr als nur die mi-
nimalsten Begriindungsebenen von Moralphilosophie, Ethik und Anthropo-
logie. Die Schwichen und Probleme eben jenes spezifisch modernen Frei-
heitsbegriffes liegen auf der Hand, denn welche Bedeutung hat ein Verstind-
nis der Freiheit fir den Menschen, das den Fufisteig der Freiheit um ei-
ner vermeintlichen sensualistischen Freiheit willen selbst wegverniinftelt und
somit eine vernunftbasierte Willensfreiheit selbst verneint? Welche Freiheit
bleibt uns, wenn wir uns nicht mehr als zwecksetzende Wesen verstehen kon-
nen? Die sensualistische, materialistische Anthropologie eines Thomas Hob-
bes ist meines Erachtens kein wiinschenswertes, ja nicht einmal ein plausi-
bles Menschenbild, um daraus im ersten Schritt eine Konzeption der Frei-
heit abzuleiten und im zweiten Schritt eine politische Ordnung zu rechtferti-
gen. Denn die Freiheit ist nicht nur substanzlos geworden, sondern sie birgt
auch tiefgreifende philosophische Probleme einer Engfithrung der Vernunft
auf die Fihigkeit der Zweckrationalitit sowie die damit verbundene Gefahr
eines Werteverlustes. Aus jener metatheoretischen Grundlegung kann nim-
lich in der Tat nicht mehr folgen als jener Impetus: Jeder soll die Mittel zur
eigenen Bediirfnisbefriedigung so frei wie moglich wihlen dirfen.

Nun ist es wichtig festzuhalten, dass ich Hobbes als eine exemplarische
Figur der Anfinge liberalen Denkens analysiert habe; schliefllich hat mit ihm
die wichtigste liberale Traditionslinie ihren Anfang genommen. Wie die Ent-
wicklung dieser Freiheitsidee sich in den Liberalismus, den wir heute als das
moderne politische Ordnungssystem begreifen, verstetigt hat, das wird im
nichsten Kapitel zu illustrieren sein. Es war von Bedeutung die metatheore-
tischen Grundlagen der Anfinge jenes modernen Paradigmas der Freiheit of-
fenzulegen, um ein tieferes philosophisches Verstindnis zu erméglichen und
um auch jene problematischen Weichenstellungen zu verstehen, die Vittorio
Hosle in seinem Zitat angesprochen hat. Denn es sind in der Tat Weichenstel-
lungen, die zunichst einmal das negative Freiheitsverstindnis in Frage stel-
len; aber dariiber eben auch jenes Projekt, dass sich diesen Weichenstellungen

- am 14.02.2026, 07:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62  Liberalismus als politisches Ordnungssystem

verdankt: einem Liberalismus, der nichts anderes, als eben jene Grundlage der
negativen Freiheit anerkennt.

- am 14.02.2026, 07:43:23.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

