2 Religiose Organisationen
Herausforderungen fir die Definition

Die Schwierigkeit, die religiose Mesoebene als Forschungsgegenstand zu fas-
sen, liegt darin, zu definieren, wann Organisationen religiése Organisationen
sind und wie sie innerhalb von Organisationstheorien eingebettet werden kon-
nen (vgl. Schlamelcher 2018, Beckford, 2015; vgl. Petzke & Tyrell, 2012). Sowohl
bei den Anfingen der organisationssoziologischen Forschungen nach Weber,
Troeltsch oder Luhmann als auch beim Rational-Choice-Ansatz nach Iannac-
cone, Stark und Finke sind es drei Aspekte, welche die Definition religidser Or-
ganisationen und ihre Einbettung in die anderen Organisationsforschungen
erschweren. Kurz zusammengefasst sind dies die Aspekte Mitglieder, Ziel und
Funktionen von religiésen Organisationen in der Gesellschaft und die stindige
Frage nach der Transzendenz beziehungsweise Profanitit.

Bevor ich mich also dem theoretischen Zugang dieser Arbeit wie auch dem
Untersuchungsgegenstand selbst zuwende, werde ich diese drei Aspekte aus-
differenziert beleuchten.

2.1 Die Mitglieder

Den Mitgliedern kommt insofern eine Schliisselrolle zu, als sie nicht nur im
klassischen Organisationsverstindnis Konsumenten oder Angestellte, son-
dern oftmals gleichzeitig auch Produzenten oder Zulieferer innerhalb der
religiésen Organisationen sind (vgl. dazu auch Miller, 2002; Zaleski & Zech,
1995; vgl. Zimmer, 2013).

Diese Ambivalenz und die duale Struktur der Mitglieder sind nicht nur
Merkmale von religiosen Organisationen. Auch freiwillige sowie Non-Profit-
Organisationen haben sowohl aktive Mitglieder, die Ehrendmter tibernehmen,

https://dol.org/1014361/9783839472309-003 - am 13.02.2026, 17:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839472309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Rebekka Rieser: Kroatisch, katholisch, konservativ

als auch inaktive Mitglieder, die Spenden oder Mitgliederbeitrige zahlen'*
(vgl. Oliveira & Wiesenberg, 2016, 109).

Selbst in Unternehmen, in denen es Vertrige zu Rollen und Funktionen
gibt, lassen sich anhand unterschiedlicher Vertrige Einteilungen, Kern sowie
Peripherie von Organisationen festmachen. Beispielsweise ist davon auszu-
gehen, dass aufgrund von Kiindigungsfristen und Auflagen Praktikant:innen
eine andere Verbundenheit zur Organisation aufweisen als Verwaltungs-
rit:innen mit Anteilscheinen. In den meisten Fillen gilt auch in klassischen
Unternehmen und Firmen das Individuum grundsitzlich als Ressourcenbrin-
ger, dessen Ressource (finanziell oder personell) die Organisation anschlies-
send im Verbund nutzt und umverteilt. Somit gleichen sich religiése und
nichtreligiése Organisationen an (vgl. Preisendorfer, 2011, 28).

Das Untypische an religiésen Organisationen ist daher nicht die Einteilung
und Segmentierung von Mitgliedern beziiglich Aktivititsgrad oder dahinge-
hend, inwiefern sie Leitstrukturen oder Vorgaben internalisieren (dies ist ja
auch bei Unternehmen oder sonstigen Organisationen stets infrage gestellt),
wie es Luhmann beispielsweise kritisiert, sondern vielmehr, dass in religiésen
ahnlich wie in Non-Profit-Organisationen bis auf wenige einzelne Funktionen
ein grosser Teil auf freiwilliger Basis abliuft. Hingegen kommen bei anderen
Organisationsformen wie Firmen oder Unternehmen Vertrige zustande, die
ein Entgelt in Aussicht stellen.

Dabei stellt eine religiose Organisation ihren Mitgliedern oftmals eine
theologisch-ekklesiologische respektive intrinsische Antwort in Aussicht.
Durch ihr Mitwirken versprechen die Organisationen den Mitgliedern oder
Anhinger:innen Seelenheil, besseres Karma, Gliick im Leben, Vertrauen oder
sonstige Formen der Belohnung (vgl. dazu auch Iannaccone, 1992; Lavri¢ &
Flere, 2011; Schieder, 2008; Schulz, 2008; Stark & Bainbridge, 1980)°. Des
Weiteren folgen fiir das Individuum auch extrinsische Anreize wie soziales

1 Diese Problematik scheint ein Produkt der vielen religionssoziologischen Forschungen
sein, in denen Mitglieder als einziges empirisches Merkmal gelten, um die Bedeutung
von religiésen Organisationen zu messen, und zeugt von einem sehr okzidental-christ-
lichen Blick auf religiose Organisationen.

2 Nach Luhmann sind dies rein »rechnerische Mitglieder«, also zahlende Mitglieder, die
sich von »aktiven« oder »professionellen Mitgliedern« unterscheiden (vgl. Luhmann,
1972, 258).

3 Dieser Ansatz folgt meistens einer Rational-Choice- oder emischen Perspektive zum
Thema Funktion von Religion.

https://dol.org/1014361/9783839472309-003 - am 13.02.2026, 17:50:33.



https://doi.org/10.14361/9783839472309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Religidse Organisationen

Kapital, Macht und Prestige innerhalb einer Gemeinschaft, die fir das Indivi-
duum unter anderem in sozialpsychologischer Hinsicht (Self-Empowerment)
relevant sind (vgl. dazu auch Nagel, 2019, 7ff.; Putnam, 2000; Wuthnow, 2002).

Der zweite Punkt, weshalb Mitglieder oder Anhinger:innen als eine kriti-
sche Stelle fiir die Einbettung von religiésen Organisationen in organisations-
soziologischen Theorien anzusehen sind, ist das hochst individuelle Verstind-
nis der Mitglieder von »Mitgliedschaft« und davon, wie sich dieses auf die reli-
giose Praxis und das Verhalten zur Organisation auswirkt. Obwohl gerade die
katholische Kirche klar reguliert, wer als Mitglied ihrer Organisation zu verste-
hen ist und wer nicht, lassen sich Mitglieder oder sonstige Formen der Gefolg-
schaft dennoch schwer klassifizieren und sind somit immer auf soziokulturel-
le Einbettung angewiesen. Im Gegensatz dazu scheinen Angestellte, die eine
Berufsbezeichnung haben, durch Ausbildungen und festgesetzte Tatigkeiten
einer Berufslogik unterworfen zu sein und lassen sich dadurch klassifizieren
(vgl. Hinings & Raynard, 2014, 174ff.; Koch & Schemmann, 2009).

Mitglieder und Anhinger:innen von religiésen Organisationen sind zu-
dem Produkte ihrer Umwelt und tragen organisationale Strukturen oder
Erwartungen, geprigt von nichtreligiésen Organisationen, in die religio-
sen Organisationen hinein. Je nach Struktur der Organisation und nach
Mitsprache- und Mitgestaltungsrecht der Mitglieder kann es dadurch zu
nichtreligiésen organisationalen Anpassungen innerhalb der religiésen Or-
ganisation kommen (vgl. Hinings & Raynard, 2014, 174ff.), wobei sich auch
bei nichtreligiésen Organisationen die Frage des kulturellen Settings stellt.
Berufslogiken und Berufssozialisierungen, insbesondere Berufsethiken,
Ausbildungsorganisationen u.A. sind nimlich ebenfalls in soziokulturelle
Strukturen eingebunden. Des Weiteren tragen Angestellte einer Organisa-
tion stets ihre personlichen und individuellen Sozialisierungen sowie ihr
Berufsverstindnis ins Unternehmen hinein (vgl. Koch, 2009).

Unter diesem Gesichtspunkt sind die Mitglieder nicht als ein problemati-
sches Spezifikum von religiésen Organisationen anzusehen, sondern eher als
eine Schwachstelle vieler organisationssoziologischer Auseinandersetzungen,
sofern der Einfluss und die Wechselwirkung, geprigt von den Mitgliedern, An-
gestellten — kurz der Individuen — innerhalb und ausserhalb einer Organisa-
tion in der Forschung oft vernachlissigt wird (vgl. Koch, 2009, vgl. dazu auch
Schlamelcher, 2018, 493f.).

Freiwillige Organisationen wie auch religiése Organisationen konnen
hierbei der organisationssoziologischen Forschung eine Chance bieten, diese

https://dol.org/1014361/9783839472309-003 - am 13.02.2026, 17:50:33.

23


https://doi.org/10.14361/9783839472309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

