Dritter Teil

Michel Foucaults Biomacht als Macht der Norm
und des Normalen

»Sens et non-sens«, nous dit Merleau-Ponty,
»sens et non-sens«, nous disait Pascal, et aprés
lui tous les penseurs dialectiques, mais »sens et
non-sens« d’un monde et d’une condition hu-
maine qu’il faut non pas accepter mais dépasser
pour étre homme.

(Lucien Goldmann, Le dieu caché)*

Cette réduction a I'intramondanité est ’origine

et le sens méme de ce qu’on appelle la violence

et rend ensuite possibles toutes les camisoles de
force.

(Jacques Derrida, » Cogito et

histoire de la folie«)?

Geh’ in dich selbst! Entbehrst du drin
Unendlichkeit in Geist und Sinn,

So ist dir nicht zu helfen!
(W. Goethe, Die Weisen und die Leute)

»Sinn und Nicht-Sinns, sagt uns Merleau-Ponty, >Sinn und Nicht-Sinn«, sag-
te uns Pascal, und nach ihm all die dialektischen Denker, aber >Sinn und
Nicht-Sinn« einer Welt und einer conditio humana, die man nicht anneh-
men, sondern iiberwinden muss, um Mensch zu sein.«

»Die Reduzierung auf die Innerweltlichkeit gerade ist der Ursprung und der
Sinn dessen, was man als Gewalt bezeichnet und was dann alle Zwangsja-
cken moglich macht. «

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19.



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ist der Satz seinem Wesen nach normal, tragt er die Normalitit und damit
einhergehend den Sinn in sich, so kann sich laut Derrida auch Foucaults
Archiologie zwangsliufig nicht demselben naturalistischen und anthro-
pologischen Reduktionismus entziehen, den sie an der modernen Patho-
logisierung und Internierung des Wahnsinns durch dessen psychopatho-
logische Zuriickfuhrung auf Geisteskrankheit verurteilt. Nicht anders als
die Sprache der Psychiatrie und ihr Monolog iiber den Wahnsinn fithrt
Foucaults archiologische histoire de la folie das, was jede endliche Be-
stimmtheit, jede historische Struktur iibersteigt, auf Innerweltlichkeit zu-
riick, sowohl Descartes’ Cogito und dessen hyperbolischen Anspruch,
jede menschliche und natiirliche Faktizitat hinter sich zu lassen, als auch
die Unvernunft als absolute Indifferenz vor der Trennung zwischen Sinn
und Nicht-Sinn. Diese Reduktion auf Innerweltliches, das compelle in-
trare der evangelischen Abendmahlparabel (Lk 14,23), das im Zentrum
der christlichen Diskussion iiber die Legitimation der Gewaltanwendung
gegen die Unglaubigen steht und das Foucault als Motto des Kapitels
uber die Internierung im klassischen Zeitalter von Wahnsinn und Ge-
sellschaft verwendet, bildet aus der Sicht Derridas den Ursprung selbst
der Gewalt und mache folglich alle Zwangsjacken tiberhaupt moglich.3

Es geschieht nicht aus Beliebigkeit, wenn die klassischen Rationalis-
men auf der Suche nach einem moglichen Schutz gegen den Wahnsinn
an die unendliche Einheit einer absoluten Vernunft appelliert haben, was
in der Sprache der Tradition nichts anderes als Gozz heifSt. Denn erst die
positive Unendlichkeit der gottlichen Vernunft oder der Vernunft tiber-
haupt kann die Anomalie und die Negativitit gewaltlos reduzieren, in-
dem allein sie vermag, Wahrheit und historische Bestimmtheit, Unendli-
ches und Endliches zu versohnen. Erst in ihr ist es moglich, die Positivitit
des Wahren, des Sinnes und der Norm zu etablieren, ohne mit einem Ge-
waltakt deren Negatives, das Unwahre, den Nicht-Sinn, das Abnorme
durch den sie bestimmenden Ausschluss de facto einzusperren. Wollte
man hingegen dasselbe innerhalb eines endlichen Horizonts gewahrleis-
ten, dann wiederholte man lediglich jene normalisierende Sprache, ge-
gen die man sich zu wenden glaubte.

Auch fiir Derrida scheint es eine Alternative zur naturalisierenden
Sprache der Pathologie zu geben, auch wenn das Projekt einer restlosen
Reduktion des homo natura in uns und der historischen Determiniert-
heit der Sprache zum Scheitern verurteilt ist. In der Bestimmung der da-
monischen Hyperbel, durch die das kartesische Cogito versucht, seine

3 DERRIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.O., 92/fz. 88.
4 Vgl.a.a.0., 94, Anm. 30/fz. 89, Anm. 1.

285

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

endliche Bestimmtheit zu tibersteigen, unterscheidet Derrida zwischen ei-
ner lediglich pathologischen und einer eigentlich exzessiven Hybris. Ist
erstere eine konstituierte, so letztere schlicht eine konstituierende. Wah-
rend erstere als blofe pathologische Veranderung des Menschen sich in-
nerbalb der Welt aufhilt, erschliefSt und fundiert letztere als Uberschuss
tiber jegliche endliche Bestimmtheit die Welt: »ouvre et fonde le monde
comme tel en I’excédant.«5 Bleibt die restlose Reduktion der anthropo-
logischen Faktizitdt Descartes’ nicht weniger als Augustinus’ oder etwa
Husserls Cogito seiner Natur nach versperrt, so heifst dies nicht, dass
innerhalb der notwendigen Naturverfallenheit der Endlichkeit es nicht
moglich wire, zwischen verschiedenen Arten der Gewalt zu unterschei-
den, namentlich zwischen einer urspriinglichen und einer noch schlim-
meren Gewalt.b

Ist das Wort von seinem ersten Erklingen her psychopathologisch, in-
dem es sich nur dadurch tiberhaupt zu artikulieren vermag, dass es den
Wahnsinn einsperrt, so kann und muss man immerhin eine Sprache fur
moglich halten, die doch imstande wire, einen Dialog zwischen der Hy-
perbel als Ubersteigerung jeglicher faktischen Struktur und dieser his-
torischen, endlichen Struktur selbst herzustellen: zwischen Uberschuss
gegeniiber der Totalitat und geschlossener Totalitat, exces sur la totalité
und totalité close.” Dieser Dialog wurde sich von der noch schlimmeren
Gewalt eines Denkens der blofSen Immanenz insofern absetzen konnen,
als er gleichermafSen die gewalttitige Befreiung des Wortes, die ihn stif-
tet, mitreflektieren — etwa als Spur oder implizites Bewusstsein von ihr
—und davon Zeugnis ablegen wiirde.

Derrida verortet diese sich selbst denunzierende Austibung der Gewalt
des Diskurses als Dialog zwischen Unbedingtem und Bedingtem in der
urspriinglichen Bewegung der Verzeitlichung als Logosbewegung, nam-
lich in der Historizitdt tiberhaupt als Differenz- und Aufschubstruktur.
Dieser anfangliche Wille zum Sagen spricht sich demnach nicht aus, son-
dern schreibt sich, er ist eine unaufloslich zwischen Materialitit und Ide-
alitiat schwankende Okonomie, das heiflt ein Verhiltnis zwischen end-
lichen Bestimmtheiten: »Die Okonomie dieser Schrift ist eine geregelte
Beziehung zwischen dem Uberschuss und der iiberschrittenen Totalitt:
die différance des absoluten Exzesses. «®

Mit seiner physis en différance als grundlegender Aquivozitit zwischen
Natur und Kultur verschreibt sich Derrida dem dgyptischen Theuth als
Gott nicht nur der Schrift und der Technik, sondern auch des Todes
und der Medizin. Dadurch bestimmt er den Ort der normalisierenden

A.a.O.

Vgl. A.a.O., 98/fz. 94.
Vgl. a.a.0.

A.a.0., to0/fz. 94.

NN O\Nw«

286

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Sprache der Psychopathologie ganz anders als Foucault. Derrida, der
jede Meta-Physik, jede Transzendenz, jede Supraessenzialitit jenseits der
endlichen Kategorien des Wesens und der Existenz verwirft, denkt das
Verhiltnis zwischen Natur und Freiheit im Sinne einer dquivoken Ver-
mittlung, durch die ein Dialog zwischen exces sur la totalité und tota-
lité close, Unbedingtem und Bedingtem, Unendlichem und Endlichem
etabliert wird. Der Sprache, die die différance entfaltet, das heifst dem
konstitutiv schriftlichen Logos qua Grammatologie, dem dieser Dialog
entspricht, bleibt die Schuldhaftigkeit nicht erspart, die einer jeden his-
torischen Sprache anhaftet, insofern sie der von ihr selbst produzierten
Negativitit nicht gerecht werden kann. Die Okonomie der Gewalt der
différance sei allerdings besser als die noch schlimmere Gewalt einer
Sinnartikulation, die auf der Ebene der Faktizitit einer besonderen histo-
rischen Konstellation Halt macht und somit nur die Alternative zwischen
Normalem und Pathologischem, zwischen einem bestimmten Wahnsinn
und einer bestimmten Vernunft zu kennen scheint.?

Wie zum einen auf der phanomenologischen Seite die Dynamik der
raum-zeitlichen Bewegung der différance zu beschreiben und wie zum
anderen auf der axiologischen Seite ihr Vorrecht zu legitimieren sei,
bleibt allerdings vollig unerlautert, wenn man sich — wie es Derrida er-
klartermafsen tut — bei gleichzeitigem Denunzieren der Reduktion auf
Innerweltlichkeit und Aufrufen zu einem Dialog mit dem, was als Uber-
schuss tiber jede historisch bestimmte Totalitat Historizitdt iiberhaupt
begriindet, jedem Rekurs auf eine Transzendenz, auf ein Jenseits der
Ousia verweigert. Wenn Foucault hingegen auf der radikalen Alteritit
des Wahnsinns besteht, ohne allerdings weder einen unmittelbaren Zu-
gang zu ihm noch seine Identifizierung mit einer bestimmten historischen
Struktur zu unterstellen, zeichnet er gemafs der internen Logik seiner Po-
sition die Gegentuiberstellung zwischen einem Leben im eminenten Sin-
ne und einem depotenzierten Begriff des Lebens nach: zwischen einer
unendlichen Totalitit, die nur als in sich selbst reflektiert, das heif3t als
Logos, mit sich selbst konsistent sein kann, und einer endlichen Totali-
tat. Dadurch ist der Horizont seiner Kritik an der psychopathologischen
Sprache ein anderer. Stellt bei Derrida die grundlegende Aquivozitit der
physis en différance ein — wie immer grundloses — Fundament dar, so be-
trachtet Foucault die gewalttitigen Vermittlungen zwischen Natur und
Kultur der Biopolitik nie affirmativ, sondern immer kritisch.*

Die Projekte beider Autoren bleiben dennoch grundsitzlich mitei-
nander verwandt. Fur den Stellenwert, den Derrida seinem Projekt gibt,

9 A.a.O, 89/fz. 85 f.

10 In diesem Sinn kann die Figur des Hybrids (bzw. des Parasits) als Mischwe-
sen aus Natur und Kultur, das sich unter mehr oder minder direkter An-
lehnung an den Neuspinozismus in letzter Zeit verbreitet hat, pragnant als

287

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

kann man kurz nochmals auf seine elf Jahre nach Cogito et histoire de
la folie erschienene Schrift Glas hinweisen. Dort fragt Derrida in enger
Anlehnung an Hegel und insbesondere an der Auffassung von Familie
in dessen Realphilosophie, die dieser nach dem trinitarischen Muster der
Heiligen Familie als emblematisch fur die Dialektik des Eigenen, die Oi-
kos-nomie des absoluten Wissens und somit jeder Sinnartikulation tiber-
haupt, die entweder totalitdr ist oder gar nicht, versteht, wie iiberhaupt
das Verdriangte »des Phallozentrismus, des Idealismus, der Metaphysik«,
oder gar der »unendlichen Wiederaneignung, die beruhigendste meta-
physische Normalitit des Idealismus, der verinnerlichten Idealisierung«
und also der Bedeutung und des Sinnes tiberhaupt zu denken sei.™* Ver-
geblich meinen die Doktoren der Kastration eine andere Sprache als He-
gel zu sprechen: Widerstand gegen den onto-theologischen Sinn konne
man nicht durch eine psycho-anthropologische Figur tiben; es ist von ei-
nem anscheinend regionalen Problemkreis, der Soziologie, Psychologie,
Politischen Okonomie, Sprachwissenschaft, ausgehend nicht moglich,
den ontologischen Problemkreis der Totalitat der Spekulation, das heifSt
der Bedeutung tiberhaupt, infrage zu stellen, und zwar nicht so sehr, weil
man dadurch ein besonderes Wissen zum Maf$stab fir ein ubergreifen-
des erheben will, sondern eher, weil das vermeintliche Regionale je schon
vom Ontologischen dialektisch einholbar ist. Man solle hingegen die
nicht selbst aufhebbaren Widerstandkrifte gegen die Aufhebung, gegen
den Prozess der Wahrheit und die spekulative Negativitidt zum Vorschein

Gegenpart zu den Positionen sowohl Derridas als auch Foucaults dienen.
Die Hybridisierung, die eine Verwischung der Grenzen zwischen Menschen,
Tieren, Gottern, Maschinen, Artefakten oder gar Gesteinen anstrebt und da-
mit die Moderne hinter sich lassen mochte, wird von so disparaten Auto-
ren wie Giorgio Agamben, Donna Haraway, Michel Serres, Bruno Latour
vertreten. Vgl. insb. G. AGAMBEN, Das Offene. Der Mensch und das Tier,
tbers. v. D. Giuriato, Frankfurt/M. 2003, wo im Gegensatz zu einer her-
kommlichen dialektischen Synthese zwischen Menschlichem und Tierischem
mit einem dritten, tibergreifenden Terminus an eine Disjunktion zwischen
zwei Termini gedacht wird, die doch in einem Verhiltnis der Nicht-Koinzi-
denz stehen. Dieses >Zwischenc« soll auf eine posthistorische, messianische
Zeit hinweisen, in der eine neue Nicht-Menschheit (»in-umanita «) ein nack-
tes Leben — nicht mehr menschlich nicht mehr tierisch — fithren wiirde; vgl.
91, 27, T00/it. 85, 25, 94. Vgl. auflerdem: H.-J. RHEINBERGER, »Na-
tur, NATUR«, in: DERS., Iterationen, Berlin 2005, 30-50; H. SCHMID-
GEN, Bruno Latour zur Einfithrung, Hamburg 2011, insb. 138 ff.; F. BAL-
KE, »Parasitire Positionalitit. Samuel Butlers >Buch der Maschinen< und
sein Aussagewert fiir die philosophische Anthropologie«, in: Th. EBKE, M.
SCHLOSSBERGER (Hg.), Dezentrierungen. Zur Konfrontation von Philo-
sophischer Anthropologie, Strukturalismus und Poststrukturalismus, Ber-
lin 2012, 49-64.
11 DERRIDA, Glas, a.a.0., 209a/fz. 211a.

288

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

bringen.’* Dadurch sei es notig, die Entgegensetzung oder gar die Dia-
lektik des Wahren und Nicht-Wahren, gar all die Entgegensetzungspaare
der metaphysischen Tradition zugunsten eines Gebiets der grundsitzli-
chen indécidabilité, Unentscheidbarkeit und Aquivozitit zu iiberschrei-
ten. Moglich soll dies erst in der Bewegung der Bedeutung sein, die das
absolute Wissen der Totalitit des Sinnes auf dessen existenzielle, mate-
rielle Bedingung, auf das Dasein von dessen notwendiger Verzeitlichung
und Verrdaumlichung wie auf das von ihm Verdringte zuriickfithre. Dem
Leben des Begriffes sei dadurch die Materialitat des Todes als das Aufen
(»dehors«) oder Unten (»dessous«), das ihn gleichzeitig exzediere und
trage und das Derrida in Antigone als Apostelin der familidren Werte des
Gedenkens und des Begrabens, ja der Krypta exemplarisch verkorpert
sieht, eingeschrieben.'s Es wurde bereits erwihnt, dass gegen die Fahig-
keit der Krypta der Schrift und ihre Berechtigung dazu, tatsichlich das
Leben des Begriffes zu tragen, mehrere Vorbehalte gelten gemacht wer-
den konnen. Hier wird auf jeden Fall die These vertreten, dass erst im
Horizont jenes Lebens des Begriffes, das im Tod des gramma zugleich
uberschritten und fundiert werden soll, Foucault seine jener Derridas im
Zielpunkt, jedoch nicht in der Losung, dhnliche Kritik an der Normalitdt
sowohl des Rationalismus als auch seiner angeblichen psycho-anthro-
pologischen Reduktionen unternimmt und auch unternehmen sollte.

Versteht man diese Kritik an der Normalisierung als eine Kritik an
der Biopolitik im weiten Sinne und sozusagen ante litteram, so erweist
es sich als notig, zumindest einleitend auf Foucaults frithe Studien tiber
Psychologie und Geisteskrankheit hinzuweisen. Denn die Entwicklung,
die sich dort abzeichnet, stellt die unmittelbare Pramisse dar, anhand
derer nicht nur Foucaults Histoire de la folie, sondern auch sein Ein-
spruch gegen den biopolitischen Anthropologismus der Moderne sich
erst in ein angemessenes Licht stellen ldasst. Anhand der Umwandlung,
die Foucaults Ansatz von der frithen Einleitung zu Ludwig Binswangers
»Traum und Existenz« und von der ersten Fassung von Maladie men-
tale et personnalité bis zur zweiten Fassung derselben — nunmehr mit
verdnderter Uberschrift: Maladie mentale et psychologie — und zu sei-
ner Einfiihrung in Kants Anthropologie erfihrt, lasst sich nimlich genau
verfolgen, wie Foucault vom durchaus philosophisch-anthropologischen
Projekt einer Fundierung der Psychologie in den historischen Lebensbe-
dingungen des konkreten Menschen zur schlichten Denunzierung der
falschen Vermittlungen ubergeht, auf die sich der moderne anthropolo-
gische Reduktionismus stutzt.

Soll der Begriff der Biopolitik in seiner schirferen, erweiterten Auf-
fassung als eine unlosbare Verschrinkung des Biologischen mit dem

12 Vgl.a.a.0,, s1a/fz. 53a.
13 A.a.O., 185a/fz. 187a.

289

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Politischen und des Politischen mit dem Biologischen, ja der Natur mit
dem Geist und des Geistes mit der Natur verstanden werden, so allemal
nicht in dem Sinne eines Determinismus irgendeiner Art. Weder soll die
These prinzipiell besagen — etwa im Sinne eines >Historismus« —, dass die
natiirlichen Tatsachen von den kulturellen, noch dass die kulturellen —
im Sinne diesmal eines einfachen >Naturalismus< — von den natiirlichen
Tatsachen von vorneherein bestimmt sind. Die unentwirrbare Verflech-
tung der beiden Ebenen soll nicht materiell, sondern eher formell ver-
standen werden. Dass die moderne Verobjektivierung des Wahnsinns
durch die Psychopathologie unter dem starken Einfluss der Moralisie-
rung stand, die der Umgang mit den Irrsinnigen bei Samuel Tukes Retrait
in England und bei Philippe Pinels Asyl in Frankreich nach dem Modell
der biirgerlichen Familie erfuhr, heifst zum Beispiel nicht, oder zumin-
dest nicht prinzipiell, dass das Feld der wissenschaftlichen Forschung
von den geistigen Werten, die dabei zum Ausdruck kamen, inhaltlich
vorbestimmt wurde. Ahnlich bedeutet die These, die Foucault zum ers-
ten Mal am Ende seiner Nuaissance de la clinique ausformuliert und die
dann in der Archiologie der Humanwissenschaften von Les mots et les
choses ausfuhrlich entfaltet wird, nach der fir die Entstehung der mo-
dernen Humanwissenschaften der Medizin und allgemeiner den Lebens-
wissenschaften eine paradigmatische Rolle zuzusprechen sei, nicht etwa,
dass die Okonomie, die Soziologie, die Sprach- oder die Literaturwissen-
schaften sich unmittelbar die materiellen Ergebnissen der biologischen
Forschung, deren Begrifflichkeit, Gegenstinde und empirisches Wissen
zunutze machen.

Anvisiert ist im Gegenteil die konstitutive Unfdhigkeit der Natur- so-
wie der Geisteswissenschaften, dem sie tragenden Anspruch gerecht zu
werden, sich lediglich auf die unmittelbare Gegebenheit von analytisch
erfassbaren, voneinander selbstindig bestehenden Elementen, bezie-
hungsweise auf eine sinnhafte Aneignung, die synthetisch jedes AufSer-
liche, Unvermittelte verinnerlicht, zu stiitzen. So sind die Naturwissen-
schaften nicht von besonderen, historisch gewachsenen synthetischen
Werten vorbestimmt, aber sie sind immer auf solche angewiesen, die,
selbst synthetisch, im Prozess ihrer Fortbestimmung durchaus mutieren
konnen. Ahnlich lassen sich die Geisteswissenschaften von natiirlichen,
unmittelbar gegebenen Auflerlichkeiten nicht — das heift nicht im Prin-
zip — im Voraus bestimmen, denn ihrer synthetischen Natur nach zeich-
nen sie sich immer durch Kreativitit und Emergenz aus; dennoch kann
ihnen eine vollige Verinnerlichung, ja Idealisierung des Gegebenen un-
méglich gelingen. Sie bleiben stets auf Auflerlichkeit angewiesen, ohne
sich von ihr bestimmen zu lassen.

Glaubt somit Foucault nachweisen zu konnen, dass in der vermeint-
lich positiven Bestimmung der abstrakten Grenze zwischen dem psy-
chisch Pathologischen und dem psychisch Normalen eine partikulare

290

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Form von Moralisierung entscheidend gewesen ist, so ist fur die Auffas-
sung der Biopolitik nicht das historische Datum relevant, dass das Mo-
dell der biirgerlichen Familie fir die Entstehung der modernen Psycho-
pathologie mafsgeblich gewesen ist, sondern vielmehr das prinzipielle,
dass diese ihrem Anspruch auf Positivitat kaum gerecht werden konnte.
Die paradigmatische Rolle, die den Lebenswissenschaften laut Foucault
bei der Entstehung der modernen Humanwissenschaften zuzusprechen
ist, muss dhnlich nicht in der Ubernahme einer besonderen Begrifflich-
keit, zum Beispiel des struggle for life als Selektionsprinzip oder der Ho-
mdostase, gesucht werden; vielmehr kann sie auf der Ebene der episte-
mischen Artikulation aufgewiesen werden, etwa durch den Begriff der
Organisation, der sowohl in den Wissenschaften des Lebens wie in jenen
des Menschen fur die Auffassung im dialektischen Sinne des Verhiltnis-
ses zwischen Identitit und Differenz bestimmend wird, oder durch den
Dezisionismus und die unmittelbare, unausgesprochene Normativitit,
die daraus folgt. Naturalistisch gepragt bleiben die Humanwissenschaf-
ten demnach nicht, weil sie der Medizin oder der Biologie bestimmte In-
halte entlehnen, sondern weil sie dieselbe Struktur wiederholen, die die
Naturlichkeit der Biologie — mit Hegel gesprochen, die grundsatzliche
AufSerlichkeit des Geistes mit sich selbst in ihr — bestimmt.

Der dritte Teil der Arbeit wird der die Biopolitik auszeichnenden
Verschrankung zwischen Biologie und Politik zuerst im Anschluss an
Foucaults frithem Interesse fiir die Psychologie nachgehen. Foucaults
philosophisch-anthropologische Anfinge gewinnen ihre ganze Relevanz
in einer philosophischen ebenso wie in einer historischen und politischen
Hinsicht erst dann, wenn sie mit konkurrierenden Ansitzen wie jenen
von Georges Politzer, Maurice Merleau-Ponty oder Daniel Lagache in
Zusammenhang gebracht werden. Strebt noch der frithere Foucault da-
nach, eine psycho-physische Einheit zu begreifen, die jenseits der spie-
gelbildlichen Abstraktionen von Materialismus und Rationalismus zu
erlangen ist, so markiert Foucaults Entdeckung des Wahnsinns insofern
einen Bruch, als nun die unter endlichen Bedingungen technisch-wis-
senschaftlich vollzogene Vermittlung zwischen Korper und Seele zum
Kernstiick seiner Kritik des modernen anthropologischen Reduktionis-
mus wird. Dies zeigt am deutlichsten ein Vergleich zwischen der ersten
Ausgabe von Foucaults frither Abhandlung tber die Geisteskrankheit,
Maladie mentale et personnalité (1954), und der zweiten, die 1962 vom
Autor stark iiberarbeitet und mit einem neuen Titel, Maladie mentale et
psychologie, versehen wurde.

Die Analyse von Foucaults Archiologie der modernen Medizin (Nais-
sance de la clinique, 1963) und von seiner Archiologie der Humanwis-
senschaften (Einleitung zu Kants >Anthropologie«, 19615 Les mots et
les choses, 1966) wird weiter gestatten, die vermeintliche Einheit zwi-
schen Korper und Seele im Horizont der die Moderne auszeichnenden

291

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Verschriankung zwischen Bio- und Humanwissenschaften zu untersu-
chen. Somit wird das Terrain erschlossen sein, auf dem es moglich wird,
auf der Basis vor allem von Foucaults Genealogie der modernen See-
le als Gefangnis des Korpers, Surveiller et punir (1975), und seiner Ge-
schichte der Sexualitit, La volonté de savoir (1976), auf seine eigentli-
che Biopolitik und Biomacht einzugehen. Uberpriift wird dabei, ob in
Foucaults Auffassung der Biopolitik nicht immer schon ein Begriff des
Lebens im eminenten Sinne am Werk ist, der ihre vollige und pragnan-
teste theoretische Entfaltung erst ermoglicht. Ewiges und ausgezeich-
netes Leben als Liebe und Gerechtigkeit wire das Modell einer unend-
lichen Vermittlung, das erst erlaubt, die aufgrund eines depotenzierten
Lebensbegriffs erlangten Vermittlungen des modernen Naturalismus an-
gemessen zu beurteilen. Erst vor dem Hintergrund eines unendlichen Le-
bens lasst sich die intrinsische Gewalt der modernen Biopolitik wirk-
lich begreifen.

I. Foucaults Philosophische Anthropologie: Einheit des
Menschen und psychosomatische Totalitat

Un étudiant me disait un jour: »Je veux qu’on
m’apporte ’lhomme dans un bocal.« Or, ce bocal ima-
ginaire comme le laboratoire sont des milieux concrets
et des situations vitales.

(Daniel Lagache, Cunité de la psychologie)™

Die ersten Keime seines Projekts einer Diskursanalyse als der Versuch,
die Formen der Erfahrung in ihrer Geschichte zu untersuchen, sind laut
Foucault in seiner fritheren Beschiftigung mit der Daseinsanalyse des
Schweizer Psychiaters Ludwig Binswangers und mit dem Problem der
Grundlagen der Psychologie zu suchen. Damals habe er sich innerhalb
des in jenen Jahren dominanten Dilemmas zwischen einer philosophi-
schen Anthropologie und einer sozialen Geschichte bewegt. Eine Auflo-
sung dieses Dilemmas habe er in einer Verbindung zwischen einer all-
gemeinen Theorie des Menschen und dem Hinweis auf die konkreten,
okonomischen und sozialen Lebensbedingungen der einzelnen Individu-
en gesucht. Habe er damals noch eine allgemeine Bestimmung menschli-
cher Erfahrung samt ihrer Verankerung in der Geschichte angestrebt, so
unterscheide sich hiervon die spatere Archidologie darin, dass sie gleich-
sam hinter dieser Erfahrung des Menschseins zuriickgeht, um die Frage

14 »Ein Student sagte zu mir eines Tages: >Ich will, dass man mir den Menschen
in einem Reagenzglas bringt.« Nun, dieses imaginire Reagenzglas und die-

ses Labor sind konkrete Milieus und vitale Verhiltnisse. «

292

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

nach deren geschichtlichen Bedingungen zu stellen und damit die Ge-
schichtlichkeit der Formen der Erfahrung zu untersuchen.’s

Foucaults friihes Interesse fiir die Psychologie galt ihrem wesentlichen
Verhiltnis zur Anthropologie und zu einer moglichen Fundierung der
Humanwissenschaften. Die Psychologie stellt fur ihn genuin eine philo-
sophische Anthropologie dar, denn sie verspricht eine neue Verbindung
zwischen empirischem und philosophischem Wissen anbieten zu kénnen
und damit die grundlegende Frage nach der Erkenntnis des Menschen
auf neuer Basis zu beantworten.*¢

Fundamental ist die Psychologie laut Wilhelm Diltheys Ideen iiber
eine beschreibende und zergliedernde Psychologie'” zumindest in zwei-
erlei Hinsicht: weil ihr als Wissenschaft der Psyche bei der Grundlegung
jeder »Erfahrungswissenschaft des Geistes« ein »methodischer Vorzug«
zukommt, indem ihr der lebendige Zusammenhang der menschlichen Er-
fahrung, auf die alle Geisteswissenschaften aufbauen, unmittelbar gege-
ben ist, und weil in ihr die grundlegende Frage nach der Einheit des Men-
schen als Zusammenhang zwischen Korper und Geist sich nicht nur mit
besonderer Brisanz stellt, sondern auch vorziglich gelost werden kann.™®

Die Psychologie kann - so Dilthey — hiermit einer radikalen Reflexion
iiber den Menschen als Grundlage dienen, die gegeniiber der Spekulation

15 Vgl. ERIBON, Michel Foucault, a.a.O., 69 ff./fz. 54 ff.

16 Foucault scheint keine Kenntnis der deutschen Debatte tiber eine Philoso-
phische Anthropologie um Max Scheler und Helmuth Plessner gehabt zu
haben, weist allerdings im Zusammenhang seiner Beschiftigung mit Ludwig
Binswanger auf die Arbeit des Baseler Philosophen Paul HABERLIN, Der
Mensch. Eine philosophische Anthropologie, Ziirich 1941, hin (vgl. IBins,
94, Anm. 1/dt., 8, Anm. 1). Zu Foucault und der Philosophischen Anthro-
pologie vgl. auch: U. BALZARETTI, »Spekulation und phinomenologische
Ontologie. Scheler, Cassirer, Plessner und Foucaults Uberwindung der Geis-
teskrankheit durch den Wahnsinn«, in: Th. Ebke, M. Schloflberger (Hg.),
Dezentrierungen. Zur Konfrontation von Philosophischer Anthropologie,
Strukturalismus und Poststrukturalismus, Internationales Jahrbuch fiir Phi-
losophische Anthropologie, Sonderdruck 3 (2011/2012), Berlin 2012, 127-
49.

17 Fur Diltheys psychologische Grundlegung der Geisteswissenschaften vgl. N.
D. SCHMIDT, Philosophie und Psychologie. Trennungsgeschichte, Dogmen
und Perspektiven, Hamburg 1995, insb. 37-59.

18 W.DILTHEY, Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie
(1894), in: DERS., Gesammelte Schriften, Bd. V, Die geistige Welt. Einlei-
tung in die Philosophie des Lebens. Erste Halfte. Abhandlungen zur Grund-
legung der Geisteswissenschaften, Leipzig *1990 (1924), 139-240, 147 und
151 fiir die Zitate. Fiir einen unmittelbaren Bezug Foucaults auf Diltheys
Ideen vgl. M. FOUCAULT, »La psychologie de 1850 & 1950«, in: DE I,
148-65, insb. 154 f./dt. 183. Fur Diltheys psychologische Grundlegung der

293

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

der metaphysischen Tradition und dem Naturalismus der empirischen
Wissenschaften jenen dritten Weg darstellt, den man im Allgemeinen als
grundlegendes Anliegen der nach-hegelischen Versuche bezeichnen kann,
ein Denken der Endlichkeit zu entfalten. Eine » Grundlegung der Geis-
teswissenschaften « kann die Psychologie darstellen, indem sie »von dem
in der inneren Erfahrung gegebenen seelischen Zusammenhang« aus-
geht, den sie in der gesellschaftlichen und geschichtlichen Wirklichkeit
entsprechend dem besonderen Zwecksystem, auf das sie sich jeweils be-
zieht, »wie Wirtschaftsleben, Recht, Kunst und Religion«, jeweils anders
zur Artikulation bringt.” Dieser Zusammenhang ist in der Psychologie
als Wissenschaft des Subjekts, des Seelenlebens »primir gegeben«; darin
besteht sowohl der »Grundunterschied« der psychologischen Erkennt-
nis vom Naturerkennen, das nicht organisch-synthetisch im Ganzen der
menschlichen Wirklichkeit, im »Leben selbst«, sondern mechanisch-ana-
lytisch in Kausalzusammenhangen von eindeutig bestimmten Elementen
seinen Ausgangspunkt hat, als auch ihre Fahigkeit, als »Werkzeug des
Historikers, des Nationalokonomen, des Politikers und Theologen«, des
»Juristen« und des »Literaturhistorikers« zu dienen.

Die Psychologie betrachtet den » Strukturzusammenhang des Seelenle-
bens«, in dem die Erfahrungswissenschaften des Geistes ihre Grundlage
finden sollen, rein beschreibend, das heifSt »ohne jede metaphysische Sub-
stantialisierung«. Dieser phanomenologische statt metaphysische Ansatz
gestattet ihr, von der »Unlosbarkeit des metaphysischen Problems vom
Verhiltnis der geistigen Welt zur korperlichen « sich verschont zu sehen.>
Demnach vermag die geisteswissenschaftliche Psychologie, das heifdt die
beschreibende und zergliedernde, die unmittelbar Zugang zum Ganzen
des Seelenlebens hat, in sich die naturwissenschaftliche, erklirende, die
stattdessen von als selbststindig betrachteten Elementen ausgeht, um
sie durch Hypothesen wirkkausal zusammenzufiigen, problemlos als ein
Moment ihrer selbst aufzunehmen: »Diese erhielte in der beschreibenden
ein festes deskriptives Geriist, eine bestimmte Terminologie, genaue Ana-
lysen und ein wichtiges Hilfsmittel der Kontrolle fiir ihre hypothetischen
Erklarungen.«** Der Geist kann sich die Natur reibungslos einverleiben.
Und in praktischer Hinsicht sind die Geisteswissenschaften dank ihrer
Grundlegung in der Psychologie gegen die entgegensetzten, aber spiegel-
bildlichen Gefahren des naturalistischen Reduktionismus und der speku-
lativen Schwirmerei gleichermaflen gefeit und zur Wahrnehmung ihrer

Geisteswissenschaften vgl. SCHMIDT, Philosophie und Psychologie, a.a.O.,
insb. 37-59.

19 DILTHEY, Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie,
a.a.0., 237 und 156.

20 A.a.0., 238 und 142.

21 A.a.O, 153.

294

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

eigentlichen Aufgabe bereit, nicht weniger als »die Leitung des Lebens«
selbst zu tibernehmen.>

Eine dhnliche grundlegende Stellung wird der Psychologie auch von
den Autoren zugewiesen, die firr Foucaults Ausbildung und Werdegang
in verschiedenem AusmafS entscheidend gewesen sind. Unter ihnen sei-
en zumindest Georges Politzer, Maurice Merleau-Ponty und Daniel La-
gache genannt.*

i. Georges Politzers konkrete Psychologie des menschlichen Dramas
als wissenschaftliche Psychotechnik

Will die Psychologie die Phase ihrer Mythologie hinter sich lassen und
sich endlich als positive Wissenschaft konstituieren, so muss sie laut
Georges Politzer den Mythos der Spaltung des Menschen in Seele und
Korper verabschieden, der in der spekulativen nicht weniger als in der
experimentellen Psychologie wirksam ist. Dementsprechend sind die
Stromungen, die innerhalb der zeitgendssischen Entwicklungen der Psy-
chologie zu den fruchtbaren zidhlen, als eine Auflosung des Mythos der
Doppelnatur des Menschen zu verstehen.* Nur so ist es iberhaupt mog-
lich, dass sich eine wissenschaftliche Psychologie etabliert.

Genauer geht es darum, sich zugleich vom alten, metaphysischen Bal-
last des Glaubens an eine Seele und an ein inneres Leben, sowohl in sei-
ner herkdmmlichen, realistischen Auffassung als Substanz als auch in
seiner zeitgenossischen, burgerlichen als Phanomen, und vom Natura-
lismus einer Psychologie zu befreien, die die Ebene der Physiologie und
der Biologie nicht verldsst und den Menschen als einen Naturgegenstand
behandelt. Dafiir ist eine Synthese erforderlich, die Politzer im Leben qua
menschlicher Praxis findet; im menschlichen Drama, das heifSt in der
Handlung eines besonderen Individuums in der Totalitat seines Lebens
aus einer Perspektive der ersten Person betrachtet, ist die eigentlich psy-
chologische Tatsache zu suchen, die die Psychologie in ihrer Positivitdt

22 Vgl.a.a.0,, 152.

23 Zu Foucaults fritherer Beschiftigung mit der Psychologie vgl. auch E. BAS-
SO, Michel Foucault e la Daseinsanalyse. Un’indagine metodologica, Mai-
land 2007; S. CHEBILI, Une histoire des critiques philosophiques de la
psychologie, Paris 2008, 198—245; Ph. SABOT, »Entre psychologie et phi-
losophie. Foucault a Lille, 1952-1955«, in: J-E. BERT, E. BASSO, Foucault
& Miinsterlingen. A Porigine de I>Histoire de la foliec, Paris 2015, 103-20.

24 G. POLITZER, Kritik der Grundlagen der Psychologie. Psychologie und
Psychoanalyse, tibers. v. H. Fiichtner, Frankfurt/M. 1978, 36/fz. 19. Zu Po-
litzer und der Psychologie vgl. CHEBILL, Une histoire des critiques philo-
sophiques de la psychologie, a.a.O. (insb. Kap. II.2 : »Georges Politzer et
I’échec de la psychologie concrete«, 113—51).

295

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

als konkrete Psychologie und somit auch eine wahrlich wissenschaftli-
che Erkenntnis des Menschen erst zu begriinden vermag.>s

Die Synthese zwischen subjektiver und objektiver Psychologie ist laut
Politzer insbesondere durch die Verbindung zwischen dem Behavioris-
mus John B. Watsons und der Psychoanalyse Sigmund Freuds zu vollzie-
hen. Durch die Fokussierung auf beobachtbares Verhalten hat Watson
der Psychologie dazu verholfen, sich von ihrer Vorgeschichte zu 16sen,
und zur Verabschiedung des Mythos des inneren Lebens radikal beige-
tragen. Dadurch ist Watson allerdings die Originalitdt der Psychologie
als eigenstandige Wissenschaft abhandengekommen: Die urspriingliche
psychologische Tatsache kann nicht in einem objektivistisch in der drit-
ten Person beschriebenen Verhalten liegen; sie besteht vielmehr in der
Bedeutung einer in der ersten Person erziahlten menschlichen Handlung,
un drame humain, deren Autor ein konkretes Individuum mit seiner be-
sonderen Biografie und nicht ein abstraktes Aggregat von Funktionen
ist: Wahrnehmung, Vorstellung, Wille, Gedachtnis, Einbildungskraft. Die
Methode der Psychologie besteht demnach nicht in der Beobachiung,
sondern in der Interpretation.>® In diese Richtung geht auch Freuds Psy-
choanalyse, die den Traum nicht als einen physiologisch-biologischen
Vorgang, sondern nach seinem Sinn interpretiert, so wie er durch die Er-
zdhlung des besonderen Individuums, das ihn getraumt hat, zu rekon-
struieren ist, und zwar immer in Bezug auf dessen konkrete Personlich-
keit. Hierdurch erfasst die Psychoanalyse das Subjekt des individuellen
Lebens, nicht das abstrakte Selbst der herkommlichen Psychologie; den
Aktor des dramatischen Lebens, nicht das Subjekt der Introspektion.>”

Die Verbindung zwischen Behaviorismus und Psychoanalyse erlaubt
demnach die Existenzbedingungen einer positiven Psychologie zu erful-
len. Diese basiert Politzer zufolge auf ein eigentlich menschliches und
nicht naturalistisch auf ein blof$ physiologisches oder biologisches Ver-
halten.*® Zugleich sei die psychologie concréte von jedem metaphysi-
schen Rest befreit. Das Drama als ursprungliche, verifizierbare, psycho-
logische Tatsache verdriangt die Seele und das innere Leben und mit
ihnen auch den Gegensatz zwischen Geist und Materie.

Die Realitit der psychologischen Tatsache, wie sie die konkrete Psycho-
logie definiert, ist frei von jedem metaphysischen Glanz. Sie zu behaup-
ten, impliziert nicht die Existenz einer neuen Essenz im realistischen Sin-
ne des Wortes, aber einfach die Existenz einer Tatsachengruppe, die uns

25 Vgl. POLITZER, Kritik der Grundlagen der Psychologie, 193 f./fz. 254.
26 Vgl.a.a.0., 69/fz. 62.

27 Vgl.a.a.0,, 69/fz. 63.

28 Vgl.a.a.0., 197/fz. 260.

296

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

keineswegs auf die klassische Antithese zwischen Geist und Materie zu-
riickfithrt: Die Psychologie kennt weder diese noch jenen; sie kennt nur
das Drama.>

Die Uberwindung des Dualismus zwischen Geist und Materie macht den
Wunsch, den Menschen zu erkennen, der seit je im Inneren der Psycho-
logie liegt, endlich erftllbar. Der unerfillbare Wille der introspektiven
Psychologie, eine Wissenschaft der Natur zu werden, wird verabschiedet;
zugleich wird die Erkenntnis des konkreten Menschen, die bisher der Li-
teratur, der Kunst und im Allgemeinen der Weisheit anvertraut war, zur
Wissenschaft erhoben.3°

Georges Politzer hat sein Vorhaben einer Kritik der Grundlagen der
Psychologie, die aus mehreren Bianden bestehen sollte, nicht weiterver-
folgt.>* Das zeugt allerdings nur von einer immanenten Logik der Selbst-
uberwindung, die in der Psychologie selbst angelegt ist, nicht aber von
einer Aufgabe des Projekts in seinem eigentlichen Sinne. So rechnet Po-
litzer 1929 die >Bedeutung« nicht mehr zum Feld der konkreten, sondern
der abstrakten Psychologie. Ziel einer kritischen Psychologie bleibt aller-
dings die Erkenntnis des Menschen oder gar die Erkenntnis der menschli-
chen Tatsachen, so wie sie sind.3* Es wird eine neue Grundlegung der An-
thropologie angestrebt, deren radikale Neuheit in der Fahigkeit bestehen
soll, einen eigenen Weg zwischen naturalistischem Reduktionismus und
metaphysischer Entfremdung einzuschlagen. Dabei steht die Psychologie
nicht mehr am Anfang, sondern in der Mitte, nach einer Bewegung, die
bereits in ihrer Bestimmung als Wissenschaft der konkreten Individuen
eingeschrieben war; sie ist nicht mehr primir, sondern strukturell auf ein
anderes Wissen angewiesen, namlich auf jenes, das sich mit den Menschen
und den reellen Bedingungen, in denen sie leben, beschaftigt.’s Ein solches
Wissen ist im dialektischen Materialismus zu suchen und insbesondere
in einer marxistisch verstandenen Okonomie. Die Psychologie bleibt fiir
die menschlichen Ereignisse zustindig, insofern diese sich auf das Indivi-
duum beziehen, nicht aber fiir die menschlichen Tatsachen an sich selbst.

Wenn eine Wissenschaft des Menschen moglich ist, dann heifst das
grundsitzlich, dass die menschlichen Ereignisse einem Determinismus
unterzogen sind, von dem die Psychologie Kenntnis nehmen muss.3* Be-
schaftigt sich letztere mit dem Determinismus der besonderen Inhalte des

29 A.a.0., 196/fz. 259 (Ubersetzung gedndert).

30 Vgl.a.a.0., 268.

31 Vgl. E. ROUDINESCO, La bataille de cent ans. Histoire de la psychanalyse
en France. II. 1925-1942, Paris *1994 (1986), 77.

32 Vgl. G. POLITZER, »Ou va la psychologie concréte ?« (1929), in: DERS.,
Ecrits 2. Les fondements de la psychologie, Paris 1969, 136-88, 171.

33 Vgl.a.a.0, 153.

34 Vgl.a.a.0., 164.

297

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Lebens der Individuen’s und sind die Individuen von den 6konomischen
Bedingungen als die eigentliche Wahrheit der menschlichen Verhiltnis-
se bestimmt, so versteht es sich von selbst, dass die Psychologie in dem
okonomischen Determinismus der menschlichen Tatsachen eingebettet
ist und dass die Determination der psychologischen Tatsachen 6kono-
mischen Charakter hat.3¢

Fiir die Psychologie wird demnach die Okonomie statt der Medizin
grundlegend sein. Denn der dialektische Materialismus beansprucht
nicht weniger als Politzers konkrete Psychologie, bei der das Problem
der Verbindung zwischen Seele und Korper sich in aller Aufdringlich-
keit gezeigt hat, die Antithese zwischen Geist und Materie hinter sich
gelassen zu haben. Es wire sonst schlicht unmoglich, an einen Deter-
minismus in der Anthropologie zu denken. Der Materialismus, auf den
sich die Psychologie richten soll, vermag demnach, die natiirliche Ebene
zu verlassen, um direkt die menschliche zu erfassen, denn anders als der
nicht-dialektische Materialismus der naturalistischen Psychologie, der
auf physiologische und biologische Prozesse ausgerichtet ist, bezieht sich
der dialektische Materialismus von Politzers Psychologie auf das drama-
tische Niveau der konkreten menschlichen Ereignisse.’”

Die Psychologie von der Materie zur menschlichen Realitdt zurtick-
zufiithren hiefle aber zugleich, den Mythos des inneren Lebens zu de-
struieren, der der objektiven nicht weniger als der subjektiven Psycho-
logie noch zugrunde liegt.>® Damit soll der Idealismus in der Psychologie
endgiiltig verabschiedet worden sein und mit ihm auch die Ideologie, die
sie tragt: die Entfremdung, die darin besteht, die menschliche Realitit
mit einer ideellen Natur sui generis zu ersetzen, und der Nihilismus, den
das Nichis, in das der entfremdete Mensch umgewandelt wird, mit sich
bringt.>* Die Psychologie, die geistige Wissenschaft schlechthin, kann
nur materialistisch die Bedingungen ihrer Positivitat erfillen. Entspre-
chend stellt der dialektische Materialismus die normale Entwicklungsli-
nie aller Wissenschaften dar: Die Stunde hat nunmehr geschlagen, in der
er die Menschen aus deren idealistischer Entfremdung befreien wird.+

35 Politzer spricht gar von einem »ununterbrochenen Determinismus des be-
sonderen Inhalts des Lebens des Individuums« (vgl. G. POLITZER, »Psy-
chologie mythologique et psychologie scientifique« (1929), in: DERS.,
Ecrits 2, a.a.0., Paris 1969, 57-132, 117).

36 POLITZER, »Ou va la psychologie concreéte ?«, a.a.0., 169.

37 Vgl.a.a.0., 152.

38 Vgl.a.a.0., 157 und 184.

39 Louis Althusser nennt Politzer nicht von ungefihr den Feuerbach der moder-
nen Zeiten. Vgl. ALTHUSSER, BALIBAR u. a., Lire le Capital, a.a.O., 1968,
176, Anm. 26 und CHEBILI, Une histoire des critiques philosophiques de
la psychologie, a.a.O., 130.

40 Vgl. POLITZER, »Ou va la psychologie concrete ?«, a.a.O., 161.

298

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Zwar entwickelt Politzer keine genau umgrenzte Psychopathologie,
seine Hinweise auf eine zukiinftige Psychotechnik lassen allerdings klar
erkennen, in welche Richtung er denkt.#* Es soll niamlich nicht ledig-
lich darum gehen, die Psychotechnik oder gar die industrielle Psycholo-
gie nicht mehr als eine blofSe Anwendung der Allgemeinen Psychologie
zu betrachten. Vielmehr sollen sie als die erfahrungsnahe Quelle selbst
zur Geltung gebracht werden, aus der eine konkrete Allgemeine Psycho-
logie zu entfalten ist, sodass aus dem Menschen in der Situation seiner
instrumentellen Verwertung eine allgemeine Anthropologie zu eruieren
wire.** Eine solche Allgemeine Psychologie technischen Ursprunges und
die Uberwindung des metaphysischen Dualismus zwischen Geist und
Materie, die sie ermoglichen soll, stellt namlich das durch und durch de-
terminierte, homogene Feld dar, auf dem eine wissenschaftliche Bestim-
mung der Abweichung im Allgemeinen zu gewinnen ist, sowohl was die
Ebene der Entwicklung als auch was jene der Pathologie oder gar der
Teratologie angeht. Dieser psychologische Determinismus geht so weit,
sich anzumaflen, gegen den tausendjahrigen Vorbehalt Aristoteles’ ge-
genuber einer Erkenntnis des Besonderen im Menschen, so weit in das
Wissen uiber die konkreten Individuen vorzudringen, dass er etwa glaubrt,
feststellen zu konnen, warum ein bestimmtes Individuum ein anderes be-
stimmtes Individuum heiratet.+> Aus einem soziotechnischen Zusammen-
hang entstanden soll er wiederum der Psychotechnik die theoretischen
Mittel zur Verfiigung stellen, um die besonderen Individuen aus der Ent-
fremdung zu befreien, der sie verfallen sind, und dies auf so verschiede-
nen Feldern wie jenen der Erziehungswissenschaft, der Arbeitspsycholo-
gie oder der Psychopathologie.

ii. Maurice Merleau-Pontys eidetische Psychologie als Uberwindung
der Krisis der Humanwissenschaften

Bereits von der Uberschrift her ldsst sich erraten, welchen Einfluss
die Vorlesung an der Sorbonne von 195152 tiber die Les sciences de
Ihomme et la phénoménologie auf Foucault austuben konnte.* Dort

41 Dazu auch G. POLITZER, »La psychologie générale et la psychotechnique«
(1929), in: DERS., Ecrits 2, a.a.0., 248—51.

42 Vgl.a.a.0., 249 und POLITZER, »Ou va la psychologie concréte? «, a.a.O.,
176.

43 Vgl.a.a.0., 169.

44 Vgl. M. MERLEAU-PONTY, Die Humanwissenschaften und die Phino-
menologie, in: DERS., Vorlesungen I, tibers. v. A. Métraux, Berlin / New
York 1973, 131-226. Fiir eine Zusammenfassung des gesamten Kurses:
DERS., »Les sciences de ’lhomme et la phénoménologie«, in: Merleau-Pon-
ty a la Sorbonne. Résumé des cours 1949-1952, Grenoble 1988, 408—64.

299

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

untersuchte Merleau-Ponty ausfithrlich Edmund Husserls Verstindnis
des Verhiltnisses der Humanwissenschaften und insbesondere der Psy-
chologie zur Philosophie. Am Beispiel vor allem von Kurt Koffkas Ge-
staltpsychologie und Kurt Goldsteins holistischer Neuropsychologie
erkannte er insbesondere eine wesentliche Konvergenz zwischen zeitge-
nossischer Psychologie und Phinomenologie. In der einflussreichen Vor-
lesung L'union de I’ame et du corps chez Malebranche, Biran et Bergs-
on (1947—48), die ebenso auf Foucault einen groflen Einfluss tibte, hatte
Merleau-Ponty bereits versucht, Descartes auf eine Weise auszugleichen,
die unser Haften an dem naturlichen, gar naturierten Subjekt, das wir
sind, und die urspringliche Verkorperung unseres vermeintlich reinen
Bewusstseins in der Situiertheit einer Wahrnehmung hervorhebt.#s In sei-
ner Vorlesung tiber die Humanwissenschaften und die Phanomenologie
kann er dementsprechend auf das Problem des Verhaltnisses der Psycho-
logie und im Allgemeinen der Humanwissenschaften zur Philosophie ab-
heben, denn er glaubt in Ankniipfung an Husserls Phanomenologie, auf
eine dritte Ordnung der Indifferenz gegentuber der Unterscheidung zwi-
schen Natur und Geist aufbauen zu konnen.

Mit der Phianomenologie schliagt Merleau-Ponty eine eidetische Psy-
chologie vor, die die Essenzen an den Sachen selbst als deren immanente
Struktur der Intelligibilitdt ablesen wiirde. Damit soll die phanomeno-
logische Psychologie den alten Konflikt zwischen Introspektion und Be-
obachtung, geistig und naturalistisch ausgerichteter Psychologie hinter
sich lassen, um sich in einer neutralen Zone der Indifferenz gegentber
der Unterscheidung zwischen Innerem und Auflerem anzusiedeln.*¢ Mer-
leau-Ponty erweckt den Anschein, als ob die Aussetzung des Urteils tiber
die Existenz der auflerbewussten Welt, die Epoche, und die Verlagerung
der Diskussion von der Ebene der Substanzen zu jener der Relationen
an sich reiche, das Leib-Seele-Problem als eine blofSe, einem Ansatzfeh-
ler der metaphysischen Tradition anzurechnende Illusion definitorisch
loszuwerden.+” Mit Hegel wurde zur Geniige gezeigt, dass das Problem
des Verhiltnisses des Geistes zur Natur keineswegs ausschliefSlich und
primir ein Problem der Beziehungen zwischen Substanzen, sondern

Fiir Foucaults Interesse vgl. ERIBON, Michel Foucault, a.a.O., 62 ff./fz. 49
ff. und » Chronologie«, in: DE I, 16 ff.

45 Vgl. M. MERLEAU-PONTY, L'union de I’dme et du corps chez Malebran-
che, Biran et Bergson. Notes prises au cours de M. M.-P. a PENS (1947-48),
J. Deprun (Hg.), Paris *2002 (1978), 16, 30.

46 Vgl. MERLEAU-PONTY, Die Humanwissenschaften und die Phinomeno-
logie, a.a.0., 155/fz. 24: »Die Reflexion iiber den Sinn oder das Wesen des
Erlebten ist neutral gegeniiber der Unterscheidung zwischen dufserer und in-
nerer Erfahrung«, und DERS., »Les sciences de I’lhomme et la phénoméno-
logie«, a.a.0., 408.

47 Vgl etwa a.a.0., 438 ff.

300

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

grundsatzlich ein Problem der Relationsarten ist. Das musste Hegel wohl
wissen, der nicht auf die modernen Aufrufe zur Verabschiedung der Sub-
stanzmetaphysik zugunsten eines verallgemeinerten Denkens der Rela-
tionen gewartet hat, um die Substanz relational aufzufassen, das heifst
als Selbstrelation oder Subjektivitit. Zugleich hat er allerdings auch die
Notwendigkeit gezeigt, die Relation substanziell zu denken und im All-
gemeinen das notwendige Angewiesensein auf die Relation der Substanz
und auf die Substanz der Relation aufgewiesen. Das besagt allerdings
auch, dass es keineswegs reichen kann, das Problem der Einheit zwi-
schen Leib und Seele phdnomenologisch als ein Problem von rapports
und nicht von substances zu definieren, um eine Vermittlung herbeizu-
fithren, deren immanente Bedingung Hegel nicht anders etwa als Kant
oder Leibniz in die unendliche Einheit einer absoluten Substanz erkennt.
Allein eine vollstindige Integration der Mannigfaltigkeit zur Einheit, die
erst auf der Ebene des Spekulativen zu erreichen ist und sich jeder anth-
ropologischen Abkiirzung verweigert, konnte dem Geist jene Idealisie-
rung seiner Naturverfallenheit gestatten, die ihm den Weg zur Freiheit,
zur Gerechtigkeit und ja zur realisierten Liebe eroffnet.

Welche Relevanz der Frage nach der Einheit der Psychologie zu-
kommt, zeigt sich dartber hinaus an dem, wozu die Neutralisierung
des Problems der Einheit zwischen Leib und Seele in einer vermeintli-
chen Indifferenzzone bei Merleau-Ponty fithrt: Er glaubt nunmehr, das
Verhiltnis zwischen Philosophie und Wissenschaft neu denken zu kon-
nen. Dabei handelt es sich um nichts weniger als die Frage, die Edmund
Husserl ins Zentrum seiner Diagnose der Krisis der europdischen Wis-
senschaften stellt. Dartiber ist sich Merleau-Ponty wohl bewusst, der in
seiner Analyse gerade von Husserls Krisis ausgeht.*® Von einer Krise der
Philosophie, der Humanwissenschaften (der Psychologie, der Soziolo-
gie, der Geschichts- oder der Sprachwissenschaft) und der Wissenschaft
schlechthin konne man insofern reden, als das System des abendlandi-
schen Wissens einen Bruch zwischen der Erkenntnis der Essenzen und
der Erkenntnis der Existenz erlebe. Man sei zwischen den spiegelbildlich
entgegengesetzten Gefahren des Psychologismus (des Soziologismus, des
Historizismus oder im Allgemeinen des Szientismus) einerseits und des
Logizismus andererseits gespalten, demgegeniiber die Phinomenologie
einen dritten Weg einzuschlagen versuche. Der Fall der Entwicklung der
Psychologie zeigt exemplarisch laut Merleau-Ponty, wie die Wissenschaft
dazu neigt, unter Verzicht auf jegliche Reflexion tiber das Prinzipielle der
empirischen Forschung eine fundamentale Stellung zukommen zu lassen:
Sie meint als Philosophie gelten zu konnen, und darin besteht ihr Szien-
tismus, wie der Psychologismus der Psychologie oder der Soziologismus

48 Vgl. MERLEAU-PONTY, Die Humanwissenschaften und die Phinomeno-
logie, a.a.0., v. a. die Einfithrung: 1—4.

30T

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

der Soziologie. Ahnlich tendiere die Psychologie dazu — aber mit der So-
ziologie oder der Geschichtswissenschaft ist es kaum anders bestellt —,
jede Vorstellung und jede Meinung und insbesondere jede Philosophie
als das Resultat von dufSerlichen Bedingungen aufweisen zu wollen, die
die Psychologie der naturalistischen Einstellung entsprechend, mit der
sie alle Erfahrung auf wirkkausale Relationen, jede Mannigfaltigkeit auf
Beziehungen zwischen einem Folgenden (conséquent) und einem Vorher-
gehenden (antécédent) reduziert, nur deterministisch auffassen kann.+
Dadurch untergraben allerdings die Humanwissenschaften letztendlich
ihre eigenen Fundamente, denn sie erweisen sich selbst als das Produkt
fremder Krafte. Angesichts ihrer szientistischen Postulate konnen sie sich
aufSerdem uber ihren eigenen Naturalismus nicht erheben. So bleibe die
Psychologie der naiven, naturlichen Einstellung insofern verhaftet, als sie
das Bewusstsein und den Menschen nicht im Hinblick auf ihre transzen-
dentale ErschlieSungskraft, sondern lediglich als eine Sache ansieht. Die
Gestaltpsychologie etwa iiberwindet mit ihrem Begriff der Form den na-
iven Atomismus der empirischen, naturwissenschaftlichen Psychologie,
sie naturalisiert allerdings weiterhin das Bewusstsein, indem sie es nicht
als das Subjekt eines jeden moglichen Objekts, sondern als ein Ding der
Natur unter anderen Dingen der Natur betrachtet.s°

Dem Naturalismus der Psychologie stellt Merleau-Ponty im Anschluss
an die Phanomenologie Husserls, die er im anthropologischen Sinne um-
deutet — es geht nicht mehr um die immanente Intelligibilitatstruktur des
transzendentalen Bewusstseins, sondern des konkreten Menschen, eines
in einem Leib inkarnierten Bewusstseins —, eine neue Vermittlung zwi-
schen Wesen und Tatsachen, Ewigkeit und Zeit, Philosophie und Ge-
schichte entgegen, die grundsitzlich durch eine Umkehrung des Verhalt-
nisses zwischen Kosmos und Menschen herbeizufiihren sei. Der Mensch
sei nicht mehr als ein Teil der Welt zu betrachten, sondern als der Tra-
ger der Reflexion, durch die erst die ErschliefSung einer Welt ermoglicht
wird.s* Dadurch sei zwischen den Gefahren des szientistischen Natura-
lismus und des Logizismus qua abstrakte, rein formelle Philosophie der
Weg fiir ein neues, fundamentales Wissen bereitet, eine zugleich konkre-
te und philosophische Erkenntnis, empirisch und universell, einen phd-
nomenologischen Positivismus oder gar eine Art experimenteller Meta-
physik im Sinne jener, die Bergson im Blick hatte, die die Intuition der

49 Vgl. insb. MERLEAU-PONTY, »Les sciences de ’homme et la phénoméno-
logie«, a.a.0., 425.

so Vgl. MERLEAU-PONTY, Die Humanwissenschaften und die Phanomeno-
logie, a.a.0., 147/fz. 16: »Die Gestaltpsychologie naturalisiert das Bewusst-
sein, sie begreift nicht, dass das Bewusstsein das Subjekt eines jeden mog-
lichen Objekts ist, sie definiert es auf dieselbe Art und Weise, wie andere
Gegenstande definiert werden konnen. «

st Vgl.a.a.0, 33.

302

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

intelligiblen Formen, die Wesensschau und die anthropologische Erfah-
rung zusammenbringen kann.s* Eine eidetische Psychologie soll demnach
einer empirischen zur Seite stehen und die phanomenologische Methode
der imagindren Variation, mit der das Wesen der Phinomene qua inva-
riable Struktur festgestellt wird, mit einer effektiven Variation erganzt
werden, damit der Mensch iiberhaupt als ein mit einem Leib verbunde-
nes Bewusstsein gedacht sei.s

Es versteht sich, dass Merleau-Ponty immer wieder eine enge Ver-
wandtschaft zwischen Husserls Phinomenologie und jener Hegels her-
vorhebt. So sei die Wortwahl seitens Husserls alles andere als eine zufil-
lige zu betrachten. In Anspielung auf die anthropologische Weiterfithrung
der Philosophie Hegels spricht Merleau-Ponty dartiber hinaus immer wie-
der von Phianomenologie im Sinne einer Dialektik.5+ Und es versteht sich
umso besser, dass Foucault die Phinomenologie spater in gleicher Wei-
se wie das nach-hegelische anthropologische Denken behandeln wird.
Foucaults Einfuhrung zu Ludwig Binswanger Traum und Existenz und
seine Schriften tiber die Psychologie zeigen deutlich, wie er von der Kri-
tik der phanomenologischen Tradition am Psychologismus und am szien-
tistischen Naturalismus profitieren konnte. Foucaults Kritik am Reduk-
tionismus der Psychologie wird allerdings bald zu einer Kritik an einer
Philosophie, die meint, die Humanwissenschaften auf einer neuen Basis
stellen zu konnen, die aber mit ihrem Anspruch, unter endlichen Bedin-
gungen zwischen Wesen und Tatsachen zu vermitteln, lediglich dieselbe
Wissenskonstellation, denselben naturalistischen Rest der Psychologie re-
produziert, insofern diese gegen die Dualismen der metaphysischen Tra-
dition die Einheit zwischen Seele und Leib und damit einhergehend auch
die eigene Einheit als Disziplin anthropologisch neu begriinden will. Als
Foucault in Les mots et les choses — darauf wird spater genauer einzuge-
hen sein — an die jiingste Anndherung zwischen franzosischem Marxis-
mus und Phianomenologie erinnert, hebt er hervor, dass es sich um keine
spate Versohnung handelt, sondern um eine tiefe Affinitat auf der archio-
logischen Ebene. Beide seien das Resultat derselben anthropologischen

52 A.a.0., 26, 9 und MERLEAU-PONTY, »Les sciences de ’homme et la
phénoménologie«, a.a.0., 425. Es ist interessant festzustellen, dass Mer-
leau-Ponty auf Georges Politzers Kritik an Bergson im Namen eines Den-
kens des Konkreten Bezug nimmt (a.a.O., 426).

53 Vgl. MERLEAU-PONTY, Die Humanwissenschaften und die Phanomeno-
logie, a.a.0., 161 f./fz. 30 f. und 175/fz. 43: »Als ich den Menschen denke,
d. h. das an den Leib gebundene Bewusstsein. «

54 Vgl.insb.a.a.0., 142, 181 und 185/fz. 11, 48 und 52: »Die Phinomenologie
im Husserl’schen Sinne begegnet hier beinahe der Phinomenologie im Sin-
ne Hegels. Diese letztere wollte den erfahrenden Menschen nachzeichnen,
ohne sich ihm unterstellen zu miissen. Sie tat es, indem sie in die Erfahrun-
gen hineinschlich; damit konnte sie deren Sinn hervortreten lassen. «

303

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Konfiguration, die sich ergeben habe, als man im Menschen das Empiri-
sche fur das Transzendentale hat gelten lassen wollen. Nicht einen schlich-
ten Naturalismus, der den Menschen nach naturalistischen Methoden
verobjektivieren zu konnen glaubt, sondern ein Diskurs de nature mix-
te, der eine kritische Funktion ibernimmt und zugleich der empirischen
Kontingenz seiner Inhalte verhaftet bleibt, bildet die Schwelle zu unse-
rer Moderne und zu ihrem problematischen, biopolitischen Charakter.ss

iii. Daniel Lagaches Einbeit der Psychologie

iii.i Daniel Lagaches Klinische Psychologie als Vermittlung zwischen
Technik und Wissenschaft

Der Frage nach der Einheit der Psychologie widmete der Neuropsychi-
ater und Psychoanalytiker Daniel Lagache (1903-1972) seine Antritts-
vorlesung auf dem Lehrstuhl fur Psychologie an der Sorbonne. Der am
28. November 1947 gehaltene Vortrag erschien zwei Jahre spater in ei-
ner erweiterten Fassung als Buch unter dem Titel: L'unité de la psycho-
logie. Psychologie expérimentale et psychologie clinique. Lagache spielte
eine wesentliche Rolle in der institutionellen Etablierung der Psychologie
und der Psychoanalyse in Frankreich. Er beteiligte sich entscheidend an
der Einrichtung eines nationalen licence-Abschlusses in der Psychologie,
die im selben Jahr seiner Antrittsvorlesung an der Sorbonne stattfand,
und setzte sich sowohl fur die Selbststandigkeit der Psychologie gegen-
uber der Philosophie innerhalb der geisteswissenschaftlichen Fakultiten
wie auch gegentiber der Physiologie am Centre National de la Recherche
Scientifique ein. Lagache forderte aufSerdem die Lehre der Psychoanaly-
se an der Universitdt und wurde als Mitbegriinder und erster Prisident
zuerst der Société francaise de psychanalyse (1953) und dann der Asso-
ciation psychanalytique de France (1964) zu einer der Hauptfiguren der
verschlungenen Geschichte der Institutionalisierung der Psychoanalyse
in Frankreich.s¢

55 Vgl. MC 329 f./dt. 385.

56 Zu Lagache vgl. D. ANZIEU, »Préface«, in: D. LAGACHE, (Euvres, Bd. 1,
hg. v. E. Rosenblum, Paris 1977, VII-XVIII; DERS., »Daniel Lagache«, Ar-
tikel in: Encyclopédie Philosophique Universelle, Bd. I11, Paris 1983, 3442~
44; J. CARROY, A. OHAYON, »L’unité de la psychologie dans I’ceuvre de
Daniel Lagache. Idéal scientifique et compromis politique«, in: Bulletin de
psychologie, 52 (1999), 191—202; H. SCHMIDGEN, »Daniel Lagache und
die Einheit der Psychologie«, in: Psychologie und Geschichte, 8 (2000),
342—59 und ROUDINESCO, La bataille de cent ans, a.a.O., insb. 228 ff.

304

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Der Versuch der Psychologie, einen autonomen wissenschaftlichen
Status zu erlangen, der sie von der Vormundschaft der Philosophie wie
auch der Naturwissenschaften emanzipieren soll, stellt Lagaches Unter-
fangen sozusagen de iure in den Mittelpunkt der Bestrebungen der Hu-
manwissenschaften, sich selbst zu fundamentalisieren. Daniel Lagache
unterrichtete Foucault in der Psychologie und war zusammen mit Ray-
mond Aron und Jean-Paul Sartre Mitschiiler von Georges Canguilhem
an der Ecole normale supérieure gewesen (agrégation in Philosophie
1928). Spater wurde Lagache ein Kollege Canguilhems an der Universi-
tat StrafSburg und rezensierte umfassend dessen medizinische these, das
Essai sur quelques problemes concernant le normal et le pathologique
(1943).57 Die Vehemenz, mit der Canguilhem in einem 1956 am Jean
Wahls College philosophique gehaltenen Vortrag, in dem er die grund-
satzliche Frage nach der Natur der Psychologie, »Qu’est-ce que la psy-
chologie? «, stellte, vom Projekt Lagaches Abstand nahm, lasst sich be-
stimmt auch mit der grofSen Nihe zu den eigenen Positionen, die er
verspuren konnte, und zugleich mit den schwerwiegenden Missverstand-
nissen erkliren, mit denen Lagaches explizite und wiederholte Anleh-
nung an Canguilhems Auffassung der Medizin verhaftet blieb.s*

Daniel Lagaches psychologie concrete ist die Klinische Psychologie.
Bildet die Psychologie die Wissenschaft des Verhaltens und ist dieses

57 Vgl. D. LAGACHE, »Le normal et le pathologique d’aprés Georges Can-
guilhem«, zuerst in: Bulletin de la Faculté de Letires de I'Université de Stras-
bourg, 24/5 (1946), 117—-30 und Revue de Métaphysique et de Morale, 51
(1946), jetzt in der ungekiirzten Fassung des Manuskripts des Autors in:
DERS., (Euvres, a.a.O., Bd. 1, 439-56.

58 Vgl. G. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie?«, zuerst in: Revue
de Métaphysique et de Morale, 63 (1958), 12—25, dann in: Cabiers pour
Panalyse, 2 (1966), jetzt in: DERS., Etudes d’bistoire et de philosophie des
sciences concernant les vivants et la vie, Paris 71994 (1968), 365-81. Die von
Georges Canguilhem am Ende seines Vortrages gedufSerte Befiirchtung, die
Psychologie konnte im Ausgang von der Sorbonne, wo sie um ihre genaue
Stellung innerhalb der universitiren Institution rang, statt den Weg zum Pan-
theon jenen zur Polizeiprifektur einschlagen, wurde gleich von Jacques La-
can aufgenommen, der sie in eine Feststellung des schlichten polizeilichen
Charakters der Psychologie und zur Kampfformel gegen die akademische Be-
vormundung der Psychoanalyse umwandelte. J. LACAN, »Die Wissenschaft
und die Wahrheit«, in: DERS., Schriften II, hg. v. N. Haas, Olten/Freiburg
1975, 23157, 237. Vgl. auflerdem: E. ROUDINESCO, »Situation d’un tex-
te: >Qu’est-ce que la psychologie?«, in: DIES. (Hg.), Georges Canguilhem.
Philosophe, historien des sciences, Paris 1993, 135—44; J.-F. BRAUNSTEIN,
»La critique canguilhemienne de la psychologie«, in: Bulletin de psychologie,
52 (1999), 181-90; DERS., »Psychologie et milieu. Ethique et histoire des
sciences chez Georges Canguilhem«, in: DERS. (Hg.), Canguilbem. Histoire

305

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

grundsitzlich als die Gesamtheit der bedeutenden Antworten zu verste-
hen, durch die das situationsbezogene Lebewesen die Spannungen ver-
mittelt, die seine Einheit und sein Gleichgewicht bedrohen, dann stellt
die klinische Methode die adiaquateste Zugangsweise zu den konkreten,
menschlichen Verhaltensweisen oder gar zum konkreten und vollstin-
digen Menschen in seiner Auseinandersetzung mit einer Situation dar.s®
Als vertiefte Untersuchung von individuellen Fallen bildet die Klinische
Psychologie die wissenschaftliche Psychologie des konkreten menschli-
chen Verhaltens: Sie stellt die addquate Methode fiir den wissenschaftli-
chen Zugang zur menschlichen Verhaltensweise dar.®

Das Verhalten dynamisch als der Konflikt eines Lebewesens mit sei-
ner Umgebung, die im Fall des Menschen keine natiirliche, sondern eine
kulturelle, kein milieu, sondern ein entourage sein wird, aufzufassen,
heifSt im Grunde, die Psychologie als einen Teil der Biologie zu verste-
hen und sie damit zugleich vom Physikalismus abzusetzen, zu dem eine
objektivistische Auffassung des Verhaltens wie jener des Behaviorismus
notwendig fithren muss.**

Mit der Zuruckfithrung der Psychologie auf die Biologie steht Lagache
allgemein gesprochen in der franzosischen Tradition von Auguste Comtes
histoire des sciences und der romantischen Psychologie Maine de Birans.
Sein unmittelbarer Bezug sind aber Edouard Claparédes Funktionelle Psy-
chologie und Georges Canguilhem vitalistische Auffassung der Medizin. Ein
Zitat des Genfer Psychologen und Padagogen Claparéde eroffnete Lagaches
Antrittsvorlesung von 1947. Claparéde beklagt die Riickstandigkeit der
psychologischen Wissenschaft angesichts der Vielheit der »Psychologien«
und fragt, wie deren Einheit eigentlich zu denken sei.®> Das Zitat stammt aus
einem Beitrag fiir den to. Internationalen Kongress fiir Psychologie in Ko-
penhagen von 1932, dessen Titel »La psychologie fonctionelle« bereits be-
sagt, welches der Ansatz ist, von dem sich Claparede, der in William James’
Pragmatismus die Begriindung der funktionalistischen Psychologie sieht,
eine Fundierung der psychologischen Forschung verspricht. Die Psycho-
logie sei demnach als ein Teil der Biologie zu verstehen: Stellt die Adapta-
tion das zentrale Problem der Biologie dar, so die Verhaltensweise das der
Psychologie, insofern sie selbst eine bestimmte Art der Adaptation bildet.

des sciences et politique du vivant, a.a.O., 63-89; SCHMIDGEN, »Daniel
Lagache und die Einheit der Psychologie«, a.a.0., 352 f.

59 Vgl. D. LAGACHE, L'unité de la psychologie. Psychologie expérimentale et
psychologie clinique, Paris 72004 (1949), 70 f., 52.

60 Vgl.a.a.0., 49; aufSerdem 13 und 31.

61 Vgl.a.a.0, 53.

62 In der Buchfassung von 1949 steht das Zitat am Anfang des zweiten Kapi-
tels. Vgl. LAGACHE, L'unité de la psychologie, a.a.O., 19.

63 Vgl. E. CLAPAREDE, »La psychologie fonctionnelle«, in: Acta Psychologica,
1/1 (1935), 6576, insb. 66; aufferdem SCHMIDGEN, »Daniel Lagache und

306

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

An Georges Canguilhems vitalistischer Auffassung der Medizin hebt
Lagache insbesondere deren grofle Affinitat zur Psychologie hervor. So
sei es kein Zufall, dass Canguilhem in seiner Untersuchung tuber das
Normale und das Pathologische sich ausdriicklich auf den Psychologen
Charles Blondel beziehe, der als Erster in der Psychopathologie das Prin-
zip der irreduziblen Originalitit der Krankheit ausgesprochen habe. Ahn-
lich kommt in Canguilhems Essai Kurt Goldstein und seiner Unterschei-
dung zwischen privilegiertem, adaptiertem und katastrophalem Verhalten
eine entscheidende Rolle zu. Canguilhems Auffassung der medizinischen
Kunst sei mit der Psychologie eng verwandt, weil er das Organische genu-
in von der Biologie her denke: Die Reaktionen des Organismus sind nicht
mechanisch als blofSe Wirkungen der Umgebung zu verstehen, sondern
als vitales Verhalten eines ganzheitlichen, konkreten lebendigen Wesens in
seiner Auseinandersetzung mit der polarisierten Welt des Lebens, die im-
mer eine Welt der Werte ist: Gesundheit und Krankheit, Leben und Tod.54

Aus dem Vorrang der Biologie folgt ein originelles, anti-positivisti-
sches Verstiandnis des Verhiltnisses der Praxis zur Theorie, der Technik
zur Wissenschaft und der Werte zu den Tatsachen, fiir das sich Lagache
ausdriicklich auf Canguilhem bezieht. Diese originelle Auffassung nimmt
eine Schlisselstellung in Lagaches Auffassung der Klinik und damit ein-
hergehend in seinem Versuch ein, den Naturalismus der experimentel-
len und den Humanismus der klinischen Psychologie zu einer Synthe-
se zu fiithren und hiermit die Einheit der psychologischen Wissenschaft
zu gewihrleisten.

Laut Lagache gibt es eine tiefliegende Affinitit zwischen seiner Auffas-
sung der Klinischen Psychologie und Canguilhems Auffassung der Me-
dizin. Im Mittelpunkt beider steht eine Umkehrung des positivistischen
Verstiandnisses der Beziehungen zwischen Wissenschaft und Technik und
Tatsachen und Werten.% Versteht man namlich sowohl die Medizin wie
auch die Psychologie als interne Differenzierungen der Wissenschaft des
Lebens, die sich mit dem konkreten Leben des Menschen in seiner Ausei-
nandersetzung mit der Wirklichkeit befasst, dann wird auch der Vorrang
der Wissenschaft gegeniiber der Technik nicht nur in einer historischen,
sondern auch in einer logischen Hinsicht infrage gestellt.*

die Einheit der Psychologie«, a.a.0., 349 und LAGACHE, L'unité de la psy-
chologie, a.a.0., 34: »Das Hauptproblem der Psychologie — und der Biolo-
gie — ist die Adaptation, d. h. der Konflikt und die Auflosung des Konfliktes. «

64 Vgl. DERS., »Le normal et le pathologique d’aprés Georges Canguilhem«,
a.a.0,, 452 f.

65 Vgl. DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 418-
21, DERS., »Le normal et le pathologique d’aprés Georges Canguilhemc,
a.2.0., 454-55 und DERS., L'unité de la psychologie, a.a.0., 45—48.

66 Siehe DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 420.

307

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Gegen die positivistische Auffassung, nach der man zuerst die Ele-
mentargesetze festzulegen hat, aus deren Zusammensetzung dann die
Erkenntnis des Konkreten und die praktische Anwendung des theore-
tischen Wissens und damit auch der Ubergang der Wissenschaft zur
Technik hervorgehen soll, zeigen die Klinische Psychologie wie auch die
Medizin, insofern sie ihren Ausgang vom Leben nehmen, dass die Wis-
senschaft immer eine technische, angewandte Natur hat. Sie kann nicht
von der Welt der Werte, in der das konkrete Individuum immer schon
lebt, und somit von der vitalen Bedeutung absehen, die jede Lebenssitu-
ation notwendig mit sich bringt, sei es psychologisch nach dem Gegen-
satz zwischen Anpassung und Nicht-Anpassung, sei es medizinisch nach
dem Gegensatz zwischen Gesundheit und Krankheit.®” So habe Canguil-
hem in seinem Essai gezeigt, dass der Physiologie als Wissenschaft der
Funktionen des normalen Organismus eine klinische und therapeutische
Medizin als grundsitzlich subjektive Pathologie vorangeht, denn ohne
einen Bezug auf die Lebenswelt des Patienten zu nehmen, wird die phy-
siologische Wissenschaft nie die Wertgrenze zwischen Gesundem und
Krankem rein analytisch feststellen konnen.

Ein ahnliches Verhaltnis wie jenes, das Canguilhem zwischen Physio-
logie und Medizin denkt, besteht Lagache zufolge zwischen abstrakter
und konkreter, theoretischer und angewandter Psychologie.®® Wie dem-
nach die Physiologie eine Sammlung der Losungen der Probleme dar-
stellt, die sich den Kranken mit ihren Krankheiten gestellt haben, so bil-
det die Psychologie die theoretische Ausarbeitung der Techniken und der
Losungen, durch die den Menschen bei der Uberwindung ihrer vitalen
Schwierigkeiten geholfen wird.®

Die psychologische Wissenschaft wurzelt aber nicht nur in der Tech-
nik, sondern ist auf ihre technische Anwendung hin konstitutiv ausge-
richtet. Auch in dieser Hinsicht ist die Psychologie laut Lagache mit der
Medizin, wie sie ein Philosoph mit medizinischer Ausbildung wie Can-
guilhem versteht, eng verwandt. Besteht die Medizin in einer die Gesund-
heit herstellenden und wiederherstellenden Technik, so stellt die Psycho-
logie sowohl eine die Adaptation wiederherstellende, als sie Konflikte zu
losen versucht, als auch eine die Adaptation herstellende Technik dar, als
sie bestrebt ist, Konflikten vorzubeugen, wie etwa in der Berufsauswahl
und -beratung.”

Daniel Lagache gibt gerne zu, dass die Klinische Psychologie keine
reine Wissenschaft darstellt. Ahnlich wie im Fall der Medizin kann die

67 DERS., L'unité de la psychologie, a.a.O.

68 Vgl. a.a.0., 44, DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«,
a.a.0., 420 f. und DERS., »Le normal et le pathologique d’aprés Georges
Canguilhem«, a.a.0., 454.

69 DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 420.

70 Vgl.a.a.O.

308

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Physiologie rein bleiben allein dann, wenn sie sich untersagt, zwischen
Gesundheit und Krankheit zu wihlen, so wie die Psychologie auf die
Unterscheidung zwischen Anpassung und Nicht-Anpassung verzichten
miisste.” Dadurch wire aber kein synthetisches, qualitatives Wissen, kei-
ne Erkenntnis des Konkreten mehr moglich; der Psychologie wiirde ihr
Gegenstand selbst, das konkrete, ganzheitliche menschliche Wesen in sei-
ner Auseinandersetzung mit einer Situation abhandenkommen.”*

Als angewandte Wissenschaft ist die Psychologie immer auf Werte an-
gewiesen. Laut Lagache bleibt ihr deswegen allerdings nicht die Schwelle
zur Wissenschaftlichkeit versperrt. An dieser Stelle trennen sich die Wege
zwischen Lagache und Canguilhem. Denn so sehr Lagache Canguilhems
Auffassung der Medizin fiir sein eigenes Programm einer zugleich wis-
senschaftlichen wie angewandten Psychologie gewinnen mochte, so du-
Bert sich Canguilhem deutlich genug tber die Folgen seiner These eines
Primates der Klinik Gber der Physiologie, was die Wissenschaftlichkeit
der Pathologie angeht. Der zweite Teil von Canguilhems Essai lasst dies-
beziiglich keinen Raum fur Zweifel: Es kann keine Wissenschaft des
Wertes geben. Eine objektive Pathologie ist schlicht unmoglich; objektiv
kann man nur Gemeinsamkeiten oder Unterschiede ohne positiven oder
negativen Wert feststellen. Die Qualitidt des Pathologischen lasst sich
demnach keineswegs wissenschaftlich feststellen; sie bildet vielmehr eine
Ubernahme technischer und somit subjektiver Natur.”>

Philosophie des Wertes und der Technik

Es wird spater Gelegenheit geben, genauer auf Canguilhems Philosophie
des Wertes und der Technik einzugehen. An dieser Stelle reicht es, auf
einige entscheidende Unterschiede zu Lagache hinzuweisen. Angesichts
der Unmoglichkeit oder besser der kategorialen Verkehrtheit der wis-
senschaftlichen Begriindung der klinischen Kunst denkt Canguilhem das
notwendige Angewiesensein jeder Klinik zunachst auf das Urteil der be-
handelten Subjekte und sodann auf eine Philosophie und auf eine Ethik,
die er als die angemesseneren Wissensformen iiberhaupt auffasst, um die
subjektive Wertsetzung des Patienten zu deren volliger Entfaltung und

71 Vgl. DERS., L'unité de la psychologie, a.a.0., 46.

72 Vgl. DERS., »Le normal et le pathologique d’aprés Georges Canguilhem«,
a.a.0., 454 und DERS., L'unité de la psychologie, a.a.O., 32.

73 Vgl. G. CANGUILHEM, Essai sur quelques problémes concernant le nor-
mal et le pathologique, zuerst Strasbourg 1943, jetzt: DERS., Le normal et
le pathologique, Paris *1999 (1966), 6-167, 153 (fortan als NP* angegeben);
aullerdem LAGACHE, »Le normal et le pathologique d’aprés Georges Can-
guilhem«, a.a.0., 452.

309

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

hochster Artikulation und Konsistenz zu bringen. Nie begreift er die Kli-
nik im Sinne einer wissenschaftlichen, methodisch geregelten Beobach-
tung von konkreten Lebewesen in der Auseinandersetzung mit ihrer Um-
gebung, wie es Lagache — etwa unter Berufung auf Jean Piagets Arbeiten
tber die Entwicklung des Kindes - tut.7

Lagache mag sich wohl affirmativ auf Canguilhems biologische Auf-
fassung der Technik und der Wissenschaft berufen. Er gibt treffend
Canguilhems Bild eines Menschen wieder, der vom Leben, das heifdt
von einer dynamischen, polarisierten und wertschopferischen Tatig-
keit, durchdrungen wird.”s Leben als notwendig orientierte Tatigkeit,
als Organisation einer Mannigfaltigkeit zu deren immanenter Einheit,
ist immer sinnhaft und als solches immer wertpolarisiert in seinen
Manifestationen und Vergegenstiandlichungen, die entweder sinnkon-
form oder sinnwidrig sein konnen. Die konstitutive Sinnhaftigkeit des
Lebens und die Polarisierung, die aus ihr folgt, lassen sich allerdings
keineswegs nach dem biologistischen Begriff einer funktionalistisch
aufgefassten Adaptation verstehen. Leben als Prinzip der absoluten
Spontaneitit, als unendliche Kraft der Idealisierung der Materie, der
zweckmafigen Vereinheitlichung des Mannigfaltigen, ist wesentlich
»formation de formes«, Bildung von Formen, nach einer Definition,
die Canguilhem zum ersten Mal in La connaissance de la vie verwen-
det und von der zu zeigen sein wird, dass sie sich durch seine ganze vi-
talistische Philosophie hindurchzieht.”¢ Ein solches Leben durchdringt
sowohl die Technik als auch die Wissenschaft, es bildet die Wurzel ei-
ner jeden technischen Tatigkeit sowie einer jeden Anstrengung, das Le-
ben fiir die Suche nach der Wahrheit selbst als Objekt aufzufassen, wie
Lagache in direkter Anlehnung an Canguilhem meint;”7 es ldsst sich
allerdings weder technisch noch wissenschaftlich erfassen und wider-
setzt sich jedem Versuch, es naturalistisch auf elementare Grundkraf-
te zuriickzufithren.

Die Ubereinstimmung zwischen experimenteller, naturalistischer und
klinisch-humanistischer Methode in der Psychologie lasst sich laut Laga-
che empirisch begrinden, nimlich durch die vermeintlichen Fortschrit-
te der psychologischen Wissenschaft. In diesem Sinne verweist er auf die
grundsitzliche Konvergenz zwischen den experimentellen Studien tiber
das learning bei Tieren und der Psychoanalyse als klinischer Psychologie

74 Vgl. LAGACHE, »Le normal et le pathologique d’aprés Georges Canguil-
hem«, a.a.0., 455.

75 Vgl.a.a.0, 456.

76 Fir das Zitat vgl. G. CANGUILHEM, La connaissance de la vie, Paris *2009
(1965), 14/dt. 19.

77 Vgl. LAGACHE, »Le normal et le pathologique d’aprés Georges Canguil-
hem«, a.a.0., 445 und 456.

310

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

des menschlichen Verhaltens, die die zeitgenossischen Arbeiten der ame-
rikanischen empirischen Psychologie nachgewiesen haben sollen.”

Beide, die amerikanische experimentelle Psychologie und die
Freud’sche Psychoanalyse, wirden das Verhalten nach denselben Prin-
zipien beschreiben. Dessen Sinn, funktionalistisch verstanden, lasse sich
auf eine physiologische Grundlage zurtickfithren. Das vom Physiolo-
gen Walter Cannon ausformulierte Prinzip der Homoostase, auf die sich
die amerikanischen Psychologen gern beziehen, und das von Freud ent-
lehnte Konstanzprinzip des Begriinders der sogenannten Psychophysik
Gustav Fechner besagen im Grunde dasselbe: Der Organismus neige im-
mer dazu, Spannungen auf ein optimales Niveau zu reduzieren und so-
mit der starkeren Motivation zu gehorchen.” Auf dieses physiologische
Prinzip seien sowohl die Grundkrifte der Suche nach Belohnung und
der Furcht vor Bestrafung in der theory of learning wie auch deren Ge-
genstiicke in der Psychoanalyse, ihr Lust- und Realitatsprinzip, zuriick-
zufithren.®

Die Uberzeugung Lagaches, es lasse sich zwischen Technik und
Wissenschaft grundsatzlich vermitteln und damit auch der Wert wis-
senschaftlich behandeln, ist aber nicht nur empirisch begriindet. Eine
Vereinheitlichung ist laut Lagache auch prinzipiell durch das erneute me-
thodische Bewusstsein der Psychologie garantiert. Die wesentlich ange-
wandte Natur der Psychologie und deren notwendiges Angewiesensein
auf Technik und Werte verurteile sie keineswegs, in einem vorwissen-
schaftlichen Stadium zu verharren. Auf ein intuitives Wissen, das kaum
vermag, sich tiber den gesunden Menschenverstand zu erheben, ange-
wiesen zu sein, konne zwar sogar als ein Vorteil und Vorrecht betrach-
tet werden, insofern man sich hiermit gegen die Exzesse einer rein theo-
retischen und technischen Psychologie wehren konne.®' Die Psychologie
bleibe allerdings nicht dabei stehen, denn sie habe das spezifische Instru-
ment parat, das ihr gestatte, der Besonderheit der psychologischen Tat-
sachen als sinnhafte Verhaltensweisen zu entsprechen und somit auch
die Schwelle zur Wissenschaftlichkeit hin zu iibertreten. Dieses epistemi-
sche Mittel sei in der verstehenden Interpretation zu sehen. Damit wer-
de der vorwissenschaftlichen Psychologie ein methodisches Bewusstsein
verliehen. Eine der wertvollsten Errungenschaften der zeitgenossischen

78 Vgl. DERS., L'unité de la psychologie, a.a.O., 58 und 68 und DERS., »La
méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 425, Anm. 1.

79 Vgl. DERS., L'unité de la psychologie, a.a.O., 58. Fir das Konstanzprinzip
S. FREUD, Jenseits des Lustprinzips, in: DERS., Gesammelte Werke, Lon-
don 1940, insb. 5 ff. und 6o ff.

8o Vgl. LAGACHE, L'unité de la psychologie, a.a.O., 59 und DERS., »La mé-
thode clinique en psychologie humaine«, a.a.0., 422-23.

81 Vgl. DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 419.

311

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Psychologie bestehe gerade in der Ausarbeitung der logischen Kriterien
der verstehenden Interpretation.®

Lagache bezieht sich auf die deutsche Kontroverse tiber den Gegen-
satz zwischen Natur- und Geisteswissenschaft, Erkliren und Verstehen,
die er zum grofSen Teil anhand von Raymond Arons thése tiber die deut-
sche Geschichtsphilosophie kennt.®s Lagache interessiert insbesondere
die Rolle, die die Unterscheidung zwischen Erkldren und Verstehen in
Karl Jaspers Psychopathologie spielt.® Stelle das Erkldren die Metho-
de der Psychologie naturalistischer Ausrichtung dar, die analytisch und
abstrakt auf der Suche nach der Verbindung raumzeitlich auseinander-
fallender Elemente auf der Basis von wirkkausalen allgemeinen Geset-
zen ist, so eigne sich hingegen das Verstehen fur eine humanistisch ori-
entierte Psychologie, die synthetisch und konkret vorgeht und die in der
Untersuchung von Einzelfillen funktionell und insofern final den An-
passungssinn und -wert bestimmter Verhaltensweisen und individueller
Normen befragt.®s

Mit Jaspers sei insbesondere die Ebene des Verstehens (»la com-
préhension«) im engeren Sinne und jene des Deutens (»I’interpréta-
tion«) zu unterscheiden. Die empirische Psychologie als Untersuchung
des reellen psychischen Lebens entsteht laut Lagache aus der Verbin-
dung beider. Deshalb spricht er im Fall der spezifischen Methode seiner
Klinischen Psychologie nicht einfach vom Verstehen, sondern von einer
verstehenden Interpretation (»interprétation compréhensive«). Wahrend
das Verstehen als subjektives, evidentes Erfassen der seelischen Zustin-
de und Zusammenhinge aus der Innenperspektive laut Lagache eine Ei-
detik, das heifSst eine Wissenschaft der Essenzen darstellt, die sich auf
die Erkenntnis von Idealtypen und -relationen beschrinkt, sichert erst
die Interpretation als Beobachtung von Realfillen und der objektiven

82 Vgl.a.a.0.

83 Vgl. R. ARON, Essai sur la théorie de I’bistoire dans I’Allemagne contem-
poraine. La philosophie critique de I’bistoire, Paris 1938. Vgl. aufSerdem G.
CANGUILHEM, »Sur I’Histoire de la folie en tant qu’événement«, in: Le
Débat, 41 (1986), 37—40, insb. 39; DERS., »La problématique de la philo-
sophie de I’histoire au début des années 30«, in: J.-C. CHAMBOREDON
(Hg.), Raymond Aron, la philosophie de I'histoire et les sciences sociales.
Collogque organisé i I’Ecole normale supérieure en 1988, Paris 1999, 9—23.

84 Vgl. D. LAGACHE, »Jaspers et I’intelligibilité du psychique« (1941), in:
DERS., (Euvres,1,a.a.0.,323-337, insb. 324—25; DERS., »La méthode cli-
nique en psychologie humaine«, a.a.O., 423—25 und DERS., L'unité de la
psychologie, a.a.0., 54 f.

85 Vgl DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 419;
DERS., L'unité de la psychologie, a.a.O., 20~23; aufSerdem K. JASPERS, All-
gemeine Psychopathologie. Ein Leitfaden fiir Studierende, Arzte und Psy-
chologen, Berlin 1913, v. a. 13 f. und 145—49.

312

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Auflerungen des seelischen Lebens, auf die sie die abstrakten Kategori-
en des Verstehens anwendet, der Psychologie ihre empirische Veranke-
rung.®

Jaspers begrenzt allerdings das Verstehen keineswegs auf die blofse
Sphire des Ideellen; er begreift es durchaus auch im Sinne des eviden-
ten, intuitiven Erfassens von wirklichen Einzelfillen. Zwischen Verste-
hen und Deuten besteht laut Jaspers kein fundamentaler Unterschied,
sondern ein blof§ gradueller: Wir deuten anstatt zu verstehen, wenn im
einzelnen Fall die objektiven Daten, in die das Seelische zum Ausdruck
kommt, Bewegungen, Handlungen, sprachliche Aulerungen, Selbstschil-
derungen usw. zu sparlich sind, um die Stringenz der verstehenden Syn-
these hinreichend zu garantieren.®” Die Lesart Lagaches ist insofern als
eine programmatische Korrektur zu begreifen.*® Denn das Deuten nicht
als ein schwaches, blof§ wahrscheinliches Versteben, sondern als ein
durchaus objektives, empirisches Verfahren der Konstruktion von Zu-
sammenhingen auf der Basis von Elementardaten aufzufassen, heifst, die
spezifische Methode der Psychologie zu logifizieren und in sie das Tro-
janische Pferd der Analyse und der Verifikation einzufithren.® Damit ist
die Wissenschaftlichkeit der Psychologie und die Moglichkeit einer wis-
senschaftlichen Betrachtung des menschlichen Verhaltens nicht nur de
facto, sondern auch de iure gewihrleistet. Die Psychologie hat ihr erneu-
ertes methodisches Bewusstsein und kann selbst in ihrer humanistischen
Ausrichtung ein geregeltes Verfahren nach den striktesten logischen und
empirischen Kriterien ausweisen.”®

Solcher Art auf das Chrisma der Wissenschaftlichkeit vereidigt ist
die verstehende Interpretation der Aufgabe einer Vereinheitlichung der
Psychologie nunmehr gewachsen. Sie stellt das epistemische Hauptin-
strument dar, durch das zwischen humanistischer und naturalistischer
Ausrichtung der Psychologie, deren technischer Anwendung und deren
theoretisch-experimenteller Ausarbeitung vermittelt werden kann. Die

86 Vgl. LAGACHE, »]Jaspers et 'intelligibilité du psychique«, a.a.O., 335 f.

87 Vgl. JASPERS, Allgemeine Psychopathologie, a.a.0., 149: »Von Verstehen
sprechen wir in dem Mafe, als das Verstandene durch Ausdrucksbewegun-
gen, sprachliche AufSerungen, Handlungen eine volle Darstellung findet. Von
Deuten sprechen wir, wenn nur sparliche Anhaltspunkte dazu dienen, schon
friher sonst verstandene Zusammenhinge auf den vorliegenden Fall mit ei-
ner gewissen Wahrscheinlichkeit zu tibertragen. «

88 Lagache selbst macht im Ubrigen darauf aufmerksam, dass er von Jaspers
abweicht, vermeintlich um einen Konsistenzmangel aufzuheben: LAGA-
CHE, »Jaspers et I'intelligibilité du psychique«, a.a.O., v. a. 332.

89 Vgl.a.a.0, 335.

9o Vgl. DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 419
und DERS., »Le normal et le pathologique d’apres Georges Canguilhem«,
a.a.0., 456.

313

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Psychologie, die als eine klinische ihre Einheit wiedergefunden haben
soll, kann somit laut Lagache ihre Autonomie gegeniiber der Spekula-
tion der Philosophie und der Vormundschaft der Naturwissenschaften
behaupten und zugleich gegeniiber dem Moralismus des gesunden Men-
schenverstandes den Wissenschaftlichkeitstitel zur Geltung bringen, der
ihr gestatten soll, Werte zu verobjektivieren.

Die verstehende Interpretation soll insbesondere imstande sein, alle
vier Schichten, in die Jaspers das Seelenleben einteilt, zu vermitteln: sub-
jektive und objektive Erscheinungen auf einer statischen und verstehen-
de und kausale Zusammenhinge auf einer genetischen Ebene. Die dem
Psychischen und den Humanwissenschaften eigene Intelligibilitatsord-
nung liefe sich somit in den Determinismus der Naturgesetze restlos
einfiigen.®* Demnach wiirde das Projekt einer allgemeinen Theorie des
Verhaltens eine Synthese der experimentellen und der klinischen Psycho-
logie wie auch der Psychoanalyse, der Sozialpsychologie und der Eth-
nologie mit sich bringen.?* Das reicht aber noch nicht, denn das positive
Feld durchgiangiger Bestimmtheit, das mit der psychologischen Synthe-
se eroffnet wird, gestattet wie von selbst eine vollige Einschreibung der
Nicht-Anpassung und der Abweichung innerhalb der Wissenschaft des
normalen, adaptierten Verhaltens. Trotz der vielfiltigen Beteuerungen,
die Auffassung einer vollstindigen Kontinuitit und Homogenitit zwi-
schen Gesundheit und Krankheit sei endgiltig tiberholt worden, nach-
dem sie lange innerhalb der Biowissenschaften die entscheidende Rolle
einer Art natiirlichen Experimentierens iibernommen hatte,? bedeutet
Lagaches Einheit der Psychologie durchaus auch eine Synthese zwischen
Allgemeiner Psychologie und Psychopathologie: Die wissenschaftliche
Untersuchung des konkreten Verhaltens des normalen Menschen bein-
haltet auch jene der primitiven Kulturen, der Kinder, der Unadaptierten
jeglicher Art wie auch der Tiere.>

91 Vgl. LAGACHE, »Jaspers et l'intelligibilité du psychique«, a.a.0., 337 und
DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 423. Wenn
Jaspers durchaus eine Komplementaritdit zwischen naturalistischen und hu-
manistischen Ansitzen in der Psychopathologie annimmt, denkt er selbst-
redend nie an eine Konvergenz oder gar an eine grundsdtzliche Einheit der
Lebre, wie es Lagache tut (vgl. etwa LAGACHE, L'unité de la psycholo-
gie, a.a.0., 60). Stattdessen betont er ihre prinzipielle Unvereinbarkeit. Vgl.
z. B. JASPERS, Allgemeine Psychopathologie, a.a.O., 146.

92 Vgl. LAGACHE, L'unité de la psychologie, a.a.O., 67.

93 Vgl. a.a.0., 34; D. LAGACHE, »La méthode pathologique« (1938), in:
DERS., (Euvres, 1, a.a.0O., 259-67, und DERS., »Le normal et le patholo-
gique d’aprés Georges Canguilhem«, a.a.O., insb. 440—44.

94 Vgl. DERS., L'unité de la psychologie, a.a.O., 51: »L’avenir de la psycholo-
gie comporte Pextension nécessaire de ’approche clinique a I’ensemble des
conduites humaines individuelles et collectives«, und 65 f.: »On ne voit pas

314

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Daniel Lagache sah in Georges Canguilhems Interesse fir die medizi-
nische Technik grundsitzlich eine phinomenologische und existenzielle
Anthropologie verkorpert.?s Die Beharrlichkeit, mit der Canguilhem sich
unermidlich der Epistemologisierung der Technik und des Wertes wider-
setzt, zeigen zur Genlige, wie ihm das Programm phianomenologischer
Inspiration, die Krisis der europdischen Wissenschaften durch die Ent-
wicklung eines empirischen Transzendentalismus, ja einer empirischen
Wissenschaft der Wesenheiten qua Eidetik loszuwerden, vollig fremd ge-
blieben ist. Leben als Prinzip der absoluten Spontaneitat aufgefasst lasst
sich weder auf Wesenheiten noch auf Tatsachen zurtickfithren. Es kann
weder durch Technik noch durch Wissenschaft, von denen ein Mensch,
der von der dynamischen Polaritit des Lebens durchdrungen wird, als
von seinen Werkzeugen Gebrauch macht, erfasst werden, geschweige
denn durch eine Wissenschaft, die von der Technik ausgehend in techni-
sche Anwendung miindet und in ihrer technischen Wirksambkeit faktisch
ihre Legitimation sucht. Im Kontrast zu dem Projekt, die Psychologie
von der Philosophie zu emanzipieren, mit dem Lagache die intrinsische
Berufung der Humanwissenschaften zum Szientismus dekliniert,?® hebt
Canguilhem die Notwendigkeit fur die Psychologie hervor — um deren
internem Bezug zum Wert anders als durch einen in die Gewinder ei-
ner rein wissenschaftlich festgestellten menschlichen Natur verkleideten
Moralismus gerecht zu werden —, sich auf eine Philosophie oder gar auf
eine Ethik zu stiitzen, die klar machen soll, mit welcher Idee des Men-
schen sie operiert.”” Anhand dieser Differenz, das Verhaltnis zwischen
Psychologie und Philosophie, damit auch jenes zwischen Wissenschaft,
Technik und Wert zu verstehen, lasst sich auch die Distanz zwischen ei-
ner Philosophie der Technik wie jene, die Canguilhems Auffassung der
Medizin inspiriert, und einer technokratischen Theorie der Wissenschaf-
ten wie jene bemessen, die in Lagaches Plidoyer fiir die Einheit der Psy-
chologie letztendlich steckt.

Stellt das gemeinsame implizite Postulat der biologischen Psychologie
des Verhaltens und der unterschiedlichen Untersuchungen tiber die Ge-
setze der Adaptation und des Lernens — wie Canguilhem meint — wirklich

comment une théorie générale de la conduite pourrait se passer des infor-
mations cliniques relatives aux conduites inadaptées. Une >psychologie nor-
male« a I’état pur est une fiction.«

95 DERS., »Le normal et le pathologique d’aprés Georges Canguilhem«,
a.a.0., 455.

96 Vgl. etwa DERS., L'unité de la psychologie, a.a.O., 15: »Dans les sciences
certes, mais aussi dans la grande littérature et dans la philosophie, la psy-
chologie a connu, jusque dans ces années proches de nous, de longues dif-
ficultés a s’affranchir de la philosophie. Cette autonomie acquise, qu’arri-
ve-t-il 2«

97 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.0., 380.

315

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

die Annahme dar, der Mensch sei von seiner Natur aus ein Werkzeug und
seine Berufung bestehe dementsprechend darin, an seinen Platz und seine
Aufgabe gestellt zu sein,®® dann wird eine Psychologie, die sich weigert,
sich tiber ihre eigenen Grundlagen zu vergewissern, mit der verallgemei-
nerten Praxis der Begutachtung selbst zum blinden Mittel einer funkti-
onalistischen Verwaltung der modernen, liberalen Massendemokratien
nach teils wissenschaftlich, teils moralistisch verkleideten Leistungs- und
Produktivitdtsprinzipien.

iv. Foucaults Losung des Problems der Einbeit des Menschen und
dessen Verabschiedung

Foucault geht mit seinen frihen Interessen fiir die Psychologie von einer
dhnlichen Konstellation wie Politzer, Lagache oder auch Merleau-Ponty
aus. Auch ihm ist an einer moglichen Einbeit der Psychologie gelegen.
Eine endliche Vermittlung zwischen Geist und Korper soll eine positive
Erkenntnis des Menschen ermoglichen und dadurch die nachmetaphy-
sische Zeit einer philosophischen Wissenschaft und einer wissenschaft-
lichen Philosophie zum Zwecke der Bewertung und Berichtigung von
Individuen und Gesellschaften eroffnen. Eine Vereinheitlichung der Psy-
chologie hatte er zuerst in einer eigentiimlichen Kombination von Philo-
sophischer Anthropologie und marxistisch orientierter Sozialgeschichte
gesucht. Erst durch die Verankerung einer allgemeinen Theorie des Men-
schen in der Konkretheit der Geschichte, im 6konomischen und sozialen
Kontext solle sich »das Problem der menschlichen Einheit und der psy-
chosomatischen Totalitdt« 16sen lassen.*

Die Psychologie zu tiberwinden heifSt fiir Foucault zumindest dreierlei:
die Mystifikation einer endlichen, nachmetaphysischen Vermittlung zwi-
schen Geist und Korper zu denunzieren, mit der doppelten Tradition der
Phianomenologie und des Marxismus zu brechen und den Anspruch auf
die Fundamentalitat der Humanwissenschaften aufzugeben. Nunmehr
ist die Geisteskrankheit vom Wahnsinn her zu verstehen und nicht um-
gekehrt. Die abstrakte Grenze zwischen Normalem und Pathologischem
ist nicht mehr primar: Sie stellt vielmehr das Ergebnis einer Verobjekti-
vierung dar, durch die der Wahnsinn in seiner konstitutiven Unteilbar-
keit auf die Bestimmtheit einer endlichen, dualen Teilung zurtickgefiihrt
wird. Der Wahnsinn wird dadurch verfehlt, verschmilert und unterschla-
gen. Das Modell der Geisteskrankheit als abkiinftig zu verabschieden,
heifSt allerdings zugleich die Moglichkeit zu bestreiten, einen positiven,

98 Vgl.a.a.0., 378.
99 Vgl. MmPer 8: »le probléme de I'unité humaine et de la totalité psychoso-
matique«.

316

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

analytisch bestimmbaren kontinuierlichen Ubergang vom Gesunden
zum Kranken und somit auch eine Wissenschaft des Wertes tiberhaupt
konstruieren zu konnen.

Foucault behauptet in seinem Gesprach mit Duccio Trombadori 1978,
dass die Lektiire des Werkes Nietzsches am Anfang der finfziger Jahre
entscheidend gewesen ist fiir seinen Bruch mit der doppelten Tradition
der Phinomenologie und des Marxismus und fiir die Uberwindung der
Versuche, zwischen Philosophischer Anthropologie und Sozialgeschich-
te zu vermitteln, um die Historizitit der Erfabrungsformen zu denken.**°
Fiir eine Bestimmung des geschichtlichen Charakters der Diskurse der
Wahrheit hat mit Sicherheit aber auch die Ausarbeitung der kritischen
Potenziale von Hegels Auffassung der Miangel des Formalismus der Sub-
jektphilosophie und damit der Anspriiche, ein Denken der Endlichkeit
durch eine Verstandesmetaphysik zu begriinden, eine konstitutive Rolle
gespielt. Foucault verwendete nicht von ungefahr eine dialektische Figur,
um die Psychologie als eine auf die Annahme einer analytisch bestimm-
baren Kontinuitit zwischen Normalem und Pathologischem aufbauen-
de Wissenschaft des Wertes zu charakterisieren. In der zweiten, 1962
nach dem Erscheinen von Histoire de la folie fertiggestellten Fassung
von Foucaults Buch uber die Geisteskrankheit, Maladie mentale et psy-
chologie, besteht so die Alternative zum zeitgenossischen Bestreben, die
Wurzel der Psychopathologie in irgendeiner Metapathologie zu suchen,
nicht mehr in einer Reflexion iiber den Menschen selbst, sondern in der
Feststellung der besonderen anthropologisch-dialektischen Struktur, von
der die Psychologie getragen wird. Demnach wiirde die Psychopatholo-
gie in einem identifizierenden Verhiltnis des Menschen zur eigenen Ne-
gativitit, des wahren zum wahnsinnigen Menschen wurzeln.

Nous voudrions montrer que la racine de la pathologie mentale ne doit
pas étre cherchée dans une quelconque >métapathologie<, mais dans un
certain rapport, historiquement situé, de ’homme a ’homme fou et a
’lhomme vrai.™*

100 M. FOUCAULT, »Entretien avec Michel Foucault«, Interview mit D. Trom-
badori, in: DE II, 860-914, 878/dt. 73 f.; aufferdem: ERIBON, Michel
Foucault, a.a.0., 85/fz. 67.

101 M. FOUCAULT, Maladie mentale et psychologie, Paris 1962, 2, fortan als
MmPs angegeben (»Wir mochten zeigen, dass die Wurzel der Psychopatho-
logie nicht in irgendeiner Metapathologie zu suchen ist, sondern in einer
spezifischen, historisch bestimmten Beziehung des Menschen zum wahnsin-
nigen und zum wahren Menschen«, dt. 10, Ubersetzung leicht verdndert).
Die urspriingliche Fassung vom Buch tiber die Geisteskrankheit ist noch
nicht auf Deutsch herausgegeben worden, deshalb stammen alle Uberset-
zungen der neuen und der abweichenden Teile von mir, U. B., und werden
ohne bibliografische Hinweis angegeben. Wo im Gegenteil der Text sich

317

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Hiermit erinnert Foucault zugleich an die tiefe Homologie zwischen Di-
alektik, Anthropologie und Psychologie als eines gewissen Verhiltnisses
des Menschen zu sich selbst, auf die im Zusammenhang mit der Unter-
suchung der Préface zur Histoire de la folie mehrmals verwiesen wur-
de. In der ersten Fassung seiner Studie hatte Foucault 1954 noch auf die
Notwendigkeit verwiesen, die Krankheit nicht abstrakt auf eine einfa-
che Beschreibung ihrer psychologischen Manifestationen zu reduzieren,
sondern sie angesichts ihrer konkreten, historischen Erscheinungsbedin-
gungen zu untersuchen. Von ihrem Psychologismus muss die Psycholo-
gie loskommen, mochte sie der Aufgabe gerecht werden, die ihr wie ei-
ner jeden Wissenschaft des Menschen zukommt, namlich sich in eine
Praxis zu verwandeln, die die Menschen aus ihrer Entfremdung befreit.

La vraie psychologie doit se délivrer de ces abstractions qui obscurcissent
la vérité de la maladie et aliénent la réalité du malade ; car, quand il s’agit
de Phomme, Pabstraction n’est pas simplement une erreur intellectuelle ; la
vraie psychologie doit se débarrasser de ce psychologisme, s’il est vrai que,
comme toute science de 'homme, elle doit avoir pour but de le désaliéner.™*

Hatte 1954 Foucault noch auf eine Uberwindung der Psychologie in der
Geschichte als eine Vermittlung zwischen Philosophischer Anthropolo-
gie und den sozialen und 6konomischen Bedingungen, Phinomenolo-
gie und Marxismus gesetzt, so ist es das Projekt einer Wissenschaft des
Menschen als solches und der szientistisch-technokratischen politischen
Praxis, die damit einhergeht, das 1962 mit der Kritik am Psychologis-
mus der Psychologie infrage gestellt wird.

iv.i Die Einleitung zu Ludwig Binswangers » Traum und Existenz«

Die Einleitung zu Ludwig Binswangers » Traum und Existenz« stellt ein
ausgezeichnetes Beispiel des Bestrebens des frithen Foucaults dar, Philo-
sophische Anthropologie und Sozialgeschichte zu verbinden. Foucault
weigert sich, eine erlauternde Einleitung zum 1930 zum ersten Mal

nicht verindert hat, werden die entsprechenden Stellen der deutschen Aus-
gabe der zweiten Fassung, M. FOUCAULT, Psychologie und Geisteskrank-
heit, Frankfurt/M. 1968, tibernommen.

102 MmPer 110 (»Die wahre Psychologie muss von diesen die Wahrheit der
Krankheit verdunkelnden und die Wirklichkeit des kranken Menschen ent-
fremdenden Abstraktionen loskommen; denn wenn es um den Menschen
geht, stellt die Abstraktion nicht nur einen intellektuellen Fehler dar; die
wahre Psychologie muss sich von diesem Psychologismus befreien, wenn
es zutrifft, dass sie wie eine jede Wissenschaft des Menschen als Ziel haben
muss, ihn aus seiner Entfremdung zu befreien«).

318

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

erschienen Aufsatz zu verfassen, der einen der ersten Versuche des
Schweizer Psychiaters reprisentiert, die Ertrage von Martin Heideggers
Daseinsanalytik fiir die Psychiatrie und die Psychotherapie fruchtbar zu
machen. Viel mehr als der explizite Inhalt des Aufsatzes interessieren ihn
die methodischen Implikationen von Binswangers Vorgehen. Die Einlei-
tung verfolgt demnach laut Foucault den alleinigen Vorsatz, eine Form
von Analyse vorzustellen, die weder eine Philosophie noch eine Psycho-
logie sein mochte und die dennoch aufgrund des absoluten Vorzuges
ihres Gegenstandes, des Menschseins, eine fundamentale Stellung ge-
geniiber jeglicher rein spekulativen oder wissenschaftlichen Erkenntnis
vindiziert.”* Es soll insbesondere darum gehen, eine Anthropologie zu
entwerfen, die fern zugleich von einem psychologischen Positivismus, der
den Sinngehalt des Menschen auf das Konzept eines homo natura redu-
zieren zu konnen meint, und von einer rein philosophischen Spekulati-
on sei, die von einer ontologischen Reflexion tiber die transzendentale
Struktur des Daseins als Wesensbestimmung der eigentiimlichen Seins-
art des Menschen ausgeht. Eine Analyse des Menschenfaktums soll so-
mit nicht einen partikuldren Ausschnitt eines naturlichen Universums in
Betracht ziehen, sondern den wirklichen Gehalt einer Existenz, die sich
in einer Welt sinnhaft entwirft und versteht. Eine solche Anthropologie
wird ihre Berechtigung zur Geltung bringen konnen, wenn sie aufzuwei-
sen vermag, wie psychologischer Positivismus und philosophische Spe-
kulation genau verbunden werden konnen, das heifst letztendlich, wie
sich eine Analyse des Menschseins an eine Analytik der Existenz an-
schliessen ladsst. Erst dadurch wird sich die Anthropologie als eine Tatsa-
chen-Wissenschaft nicht naturalistischer Art apostrophieren konnen. 4

Fiir eine solche positive Wissenschaft des Menschen stellt das Vorge-
hen Binswangers laut Foucault innerhalb der zeitgendssischen Anthro-
pologie einen regelrechten Konigsweg dar. Hauptthema von Binswangers
1930 in der Neuen Schweizer Rundschau zum ersten Mal erschienen

103 Vgl. M. FOUCAULT, »Introduction«, zuerst in: L. BINSWANGER, Le Réve
et PExistence, Paris 1954, 9-128, jetzt in DE I, (Nr. 1) 93-147, insb. 93 f./
dt. 7 f. (fortan als IBins angegeben). Foucault gibt im Kern das Projekt ei-
ner nicht-positivistischen Uberwindung der Metaphysik wieder, das spites-
tens seit Dilthey im Mittelpunkt der Bestrebungen stand, der Psychologie
und mit ihr den Humanwissenschaften eine neue Grundlage zu geben. In
seiner Einleitung verweist er insbesondere — wie bereits erwahnt — auf die
Arbeit des Baslers, mit Binswanger befreundeten Philosophen Paul Hiber-
lin und hiermit auf die auf die Phinomenologie ausgerichtete Ausformulie-
rung jenes Projekts, das die deutsche Tradition der Philosophischen Anth-
ropologie vorgelegt hat. Zur Foucaults Ubersetzung von Binswanger vgl. E.
BASSO, »Le réve et I'existence, histoire d’une traduction«, in: BERT, BAS-
SO, Foucault a Miinsterlingen, a.a.O., 141-66.

104 Vgl. IBins 94-96/dt. 8-12.

319

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Aufsatz » Traum und Existenz« ist das Dasein wie es sich im Seinsmodus
des Traumens manifestiert. Ist es allerdings nicht verkehrt, den positi-
ven Gehalt der Existenz ausgerechnet in jener Modalitit des In-der-Welt-
Seins umschreiben zu wollen, in der sich die eigentiimlichen Bedeutun-
gen des Menschseins ausserordentlich verwischen und verwirren? Aus
der Sicht Foucaults besteht das Hauptinteresse von Binswangers Traum
und Existenz gerade in diesem Paradox. Denn das Vorrecht, das Bins-
wanger der Bedeutsamkeit des Traumens zuspricht, ist in einer doppel-
ten Hinsicht entscheidend. Zum einen zeigt Binswanger durch seine ei-
gentumliche Traumdeutung, die von der manifesten Bildhaftigkeit des
Traumes und nicht von dessen latentem diskursiven Sinn ausgeht, wie
eine Analyse der Grundstrukturen des Daseins konkret vorgehen kann,
will sie nicht blof§ in einer Philosophie aufgehen. Zum anderen implizie-
re das Vorrecht des Traumens eine in Binswangers Text nicht ganz zum
Ausdruck gebrachte Anthropologie der Imagination, die nach einer Neu-
bestimmung der Beziehungen zwischen Sinn und Symbol, Bild und Aus-
druck und nach einem neuen Verstindnis der Art und Weise, in der sich
die Bedeutungen manifestieren, verlangt.**s

Diesen zwei Aspekten widmet Foucault den Kern seiner Untersu-
chung. Anhand der zwei im Jahr 1900 erschienen grofsen Werke, Sig-
mund Freuds Traumdeutung und Edmund Husserls Logische Untersu-
chungen, geht Foucault zuerst auf das Problem der Bedeutung ein. Die
Psychoanalyse hat insbesondere die eigentliche Bildhaftigkeit des bedeut-
samen Ausdruckes vollig vernachlissigt, sodass sie nie vermag, die Bil-
der zu Wort kommen zu lassen.**¢ Anders ist es mit der Phanomenologie
Husserls bestellt. So versucht Foucault anhand der I. und der VI. logi-
schen Untersuchung und der Umarbeitung letzterer in Husserls Manu-
skripten nachzuweisen, dass im Gegensatz zur herkémmlichen Deutung
die Theorie der Bedeutung nicht das letzte Wort in Husserls Eidetik des
Bewusstseins hat. Husserls Eidetik lduft vielmehr auf eine Theorie des
Ausdrucks hinaus, die zwar unentfaltet bleibt, deren Notwendigkeit aber
von Husserls Analysen stets mitimpliziert wird.*” So reduziert Husserl
den Bedeutungsakt nicht auf die blofse Intentionalitat, auf die ideale Ein-
heit, die durch die Bezeichnung anvisiert wird. Vielmehr tragt er auch
dem Ausdrucksakt Rechnung, durch den der ideale Inhalt der Intentio-
nalitdt zu der Bedeutungsfiille kommt, in der er sich verkorpert. Nicht

105 Vgl. auch L. BINSWANGER, Traum und Existenz, Bern 1992, 108: »Gera-
de die Vertiefung in den manifesten Trauminhalt, der seit Freuds epochema-
chendem Postulat der Rekonstruktion der latenten Traumgedanken in neu-
erer Zeit allzusehr in den Hintergrund des Interesses geriickt ist, lehrt uns,
die urspriingliche enge Zusammengehorigkeit von Gefithl und Bild, von Ge-
stimmtsein und bildhaftem Erfiilltsein richtig zu wiirdigen. «

106 Vgl. IBins 1o1/dt. 20.

107 Vgl. IBins 106/dt. 27 f.

320

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

nur die Widerstandigkeit des bildlichen, sprachlichen oder symbolischen
Materials, sondern auch die vielfiltigen Implikationen, die der Ubergang
der intentionalen Moglichkeit zur Wirklichkeit des Zeichens und dessen
Situierung in einem raum-zeitlichen Kontext mit sich bringen, lassen et-
was Neues, Nicht-Intendiertes aufler uns zutage treten. Zugleich wird
das objektive Thema, das Wort als Kulturgegenstand oder das Bild als
Quasi-Wahrnehmung, unter die erste Person dekliniert: Seine Objektivi-
tat stellt nunmehr den Ausdruck eines Subjekts dar, als bedeutsam kon-
stituierte Sache ist es das Produkt und die AufSerung eines »Ich sage«
oder eines »Ich stelle mir vor«.**

Laut Foucault kann man dartiiber kaum erstaunt sein, dass sich die
Phanomenologie nie in Richtung einer Theorie des Ausdrucks entwickelt
hat. Dafiir hatte sie sich selbst namlich tiberschreiten miissen.**® Die Fol-
gen dieser Weigerung zeigen sich am scharfsten in der konstitutiven Un-
fahigkeit einer reinen Phinomenologie, eine objektive Theorie des Ver-
stehens zu entwickeln, ein Problem, das im Zentrum jeder Psychologie
und jeder Psychopathologie liegt. So kann zum Beispiel Karl Jaspers das
Verhaltnis zwischen Arzt und Patient erst im Rahmen einer Mystik der
Kommunikation legitimieren.'*° Denn die Phinomenologie vermag die
compréhension nur im Sinne einer erneuten Verinnerlichung zu begrei-
fen. Durch das innerliche Aneignen geht allerdings der Anzeige-Charak-
ter des Ausdrucksaktes verloren: Dieser ist von seinem dufSeren Kontext,
von seiner Raumlichkeit und Zeitlichkeit abgeschnitten, und dem Ande-
ren, der in ihm nur ideell intendiert ist, ist er nie wirklich, objektiv be-
gegnet. Die Phinomenologie, die durch die Fundierung der Bedeutung
im Ausdrucksakt anders als Freuds Hermeneutik der Symbole die Im-
manenz des Sinnes im Bild dachte, vermochte somit nicht, diesen nach
verobjektivierbaren Strukturen mitteilbar zu machen.'

Diese von der doppelten Tradition der Psychoanalyse und der Pha-
nomenologie ausgehende Problemlage bildet Foucault zufolge den

108 Vgl. IBins tos5/dt. 26.

109 Vgl. IBins 106/dt. 28. Fiir diese Frage, die wohl fiir die franzésische Philo-
sophie der Nachkriegszeit entscheidend gewesen ist, ist sicherlich HYPPO-
LITE, Logique et existence, a.a.O., wegweisend gewesen. Vgl. insbesonde-
re den ersten Teil, in dem Hyppolite die entscheidende Rolle der Sprache
und insbesondere der expression qua Dasein des Geistes in Hegels Versuch
hervorhebt, den Dualismus der Alt-Metaphysik zu verabschieden. Fiir eine
genauere Rekonstruktion von Foucaults Anlehnung an Freud und Husserl
in der Einleitung vgl. auch BASSO, Michel Foucault e la Daseinsanalyse,
a.a.0., und BALZARETTI, »Spekulation und phanomenologische Ontolo-
gie«, a.a.0., 137-39.

110 Vgl. IBins 107/dt. 29.

111 IBins 107: »La phénoménologie est parvenue a faire parler les images; mais
elle n’a donné a personne la possibilité d’en comprendre le langage.« (»Der

321

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Ausgangspunkt von Binswangers Daseinsanalyse. Bei Freud und Hus-
serl ging es darum, das gemeinsame Fundament fiir die objektiven Struk-
turen des Anzeigens, fir die Sinnganzheiten und fur die subjektive An-
eignung durch den Ausdrucksakt zu finden. Binswanger hat in Traum
und Existenz dieses fundamentale Moment, an das sich die Bedeutungen
kniipfen, die Subjektivitat sich in objektiven Strukturen verkorpert und
zugleich die idealen Inhalte der Intentionalitat verwirklichen, durch sei-
ne besondere Auffassung des Traumens ans Licht zu bringen versucht.**>

Binswanger untersucht insbesondere, wie das Motiv des Fallens und
Steigens sich im Traum niederschlagt. Dabei weist er sowohl eine bio-
logistische Auffassung der Fall- und Aufstiegsgefiihle, die diese auf eine
korperliche Grundlage zurtickzuftihren versucht, wie etwa in Wundts
Rede von einem »asthenischen Affekt«, als auch eine intellektualisti-
sche Auffassung zurtck, die er »bei aller Betonung der Einheit von Seele
und Leib« in Ludwig Klages’ Lebensphilosophie noch verkorpert sieht,
insofern in dessen Ausdruckslehre der Leib als blofle Erscheinung der
Seele betrachtet wird.**> Binswanger schliefSt hingegen an Husserls und
Heideggers Bedeutungslehre an, die im Fallen und Steigen einen spezi-
ellen Wesenszug des Daseins, der »ontologischen Struktur des Mensch-
seins« erkennt: »das Gerichtetseinkénnen von oben nach unten« und
umgekehrt.”™ Gegenuber dieser allgemeinen Bedeutungsrichtung und
»aprioristischen Struktur« bilden besondere Bedeutungen (raumliche,
akustische, korperliche, geistige, seelische usw.) sekundare, abgeleite-
te Auspragungen in regionalen Sphiren. Sekundir ist auch die eigent-
lich psychologische Arbeit, die sich darum bemtht, den Traum lebensge-
schichtlich zu analysieren, namlich beziiglich der Biografie des Traumers.

Als wesentlicher Grundzug unseres Daseins stellt die Bedeutungsrich-
tung des Fallens und Aufsteigens kein intentionales, sondern ein kon-
stitutiv unreflektiertes Moment dar, das diesseits der Entgegensetzung
zwischen Subjektivitit und Objektivitit steht. Mit der Psychoanalyse
konnte man von einem unbewussten Moment sprechen, wollte man na-
turalistisch auf der Ebene einer Triebmythologie ansetzen. Darin soll
auch der Vorzug der von Binswanger vorgeschlagenen Betrachtungswei-
se liegen: Sie biete zwar keine Losung fuir »das fragwiirdigste von all
den vielen fragwiirdig gewordenen Problemen unserer Zeit, das Ver-
haltnis von Leib und Seele«, allerdings werfe sie es »aus seinem ural-
ten metaphysischen und religiosen Geleise« und vertriebe es »aus seinen
einzelnen Problemstellungen, wie Wechselwirkung, Parallelismus und

Phinomenologie ist es gelungen, die Bilder zum Sprechen zu bringen; aber
sie hat niemandem die Moglichkeit gegeben, ihre Sprache zu verstehen«,
dt. 29).

112 Vgl. [Bins 1o7/dt. 30.

113 Vgl. BINSWANGER, Traum und Existenz, a.a.O., 98 und 97.

114 A.a.0., 98.

322

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Identitit«, indem sie es »als falsch gestelltes Problem tiberhaupt ent-
larvt« und damit »erst freie Bahn fiir die Forderung anthropologischer
Einzelprobleme« schafft.”'s Denn daseinsanalytisch anzusetzen heifSt
vor allem, sich mit der Tradition der Phanomenologie auf der Ebene ei-
ner psycho-physischen Indifferenz zu stellen, »in den tiefsten Griinden
unserer Existenz, da wo lebend-geistige Form und lebend-geistiger In-
halt noch ungeschieden des Blitzes harren, der sie ziindend spaltet. «*¢
Dementsprechend sucht Binswanger in der Antike eine Alternativauffas-
sung zu dem »wichtigsten Stiick der neuzeitlichen Traumlehre«, naim-
lich zur Reduktion des Traums auf eine psychologische Manifestation,
das heifdt auf einen Ausdruck nicht mehr von kosmischen Kriften, son-
dern vom psychischen Leben eines besonderen Individuums.''7 Bei den
Griechen habe ein Verstandnis des Traumes vorgeherrscht, auf das be-
zogen die Unterscheidung zwischen Innen und AufSen, »dieser neupla-
tonische, christliche, romantische Gegensatz«, radikal unentscheidbar
gewesen sei. Sowohl in der religiosen Weltauffassung als auch in der phi-
losophisch-metaphysischen Deutung der Welt als sympathetischer Zu-
sammenhang, als ein All-Eines, »ein #v kai av des Seins und seiner Ord-
nungen, seien die Grenzen zwischen innerem Erlebnis und duflerem
Geschehen, Traum und Orakelspruch, Allgemeinem und Einzelnen du-
Berst verwischt gewesen. '

Foucault kntpft an Binswangers Auffassung des Traums als Indiffe-
renz vor der Teilung zwischen Objektivitat und Subjektivitit an. Gemafs
einer alten Tradition, die bis zu Heraklit zuriickreicht, versteht Binswan-
ger das Traumen grundsatzlich erkenntnistheoretisch-kosmologisch. Der
Traum bildet demnach eine urspriingliche Erfahrungsform, die mit den
Mitteln der Psychologie erst in zweiter Linie und abgeleitet zu deuten
ist. Kosmogonisch erfasst, stellt der Traum jenes welterschliefSende Mo-
ment dar, in dem Welt und Freiheit sich unzertrennlich vereinigen und
das menschliche Subjekt zu seiner liberté radicale zuruckkehrt.'* Im
Traum zeigt sich das Dasein an sich, als die urspriingliche Indifferenz
zwischen Welt und Freiheit, wo der Mensch noch nicht dem Determinis-
mus der Natur und den eigenen Phantasmen verfallen ist. Das Traumen

115 A.a.0., 99.

116 A.a.0., 95 f.

117 Als exemplarische Scheidelinie benennt Binswanger die Auffassung des
Traumes des Petronius, der als untriigliches Zeichen des Zusammenbru-
ches der alten Welt der Griechen und Romer »honisch erklirte, nicht Got-
ter-Heiligtiimer und gottliches Machtgebot schickten die Traume vom Him-
mel herab, sondern ein jeder mache sie sich selber: »Somnia, quae mentes
ludunt volitantibus umbris, non delubra deum, nec ab aethere numina mit-
tunt, sed sibi quisque facit« (a.a.0., 122).

118 Vgl. a.a.0.,, 117 f., 120 f.

119 IBins 118 f./dt. 47.

323

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

stellt demnach nicht blof§ eine Modalitat der Einbildungskraft dar, son-
dern die primire Bedingung ihrer Moglichkeit, ihre eigenste Form. Als
solches kommt ihm in Binswangers Anthropologie der Imagination ein
absolutes Privileg zu.™>°

Binswanger hat insbesondere das Traumen vom Aufstieg und Sturz in-
sofern untersucht, als es mit der Zeitlichkeit in ihrem urspriinglichen Sin-
ne verbunden ist. Erst einer Existenz, die im Modus der Eigentlichkeit ge-
lebt wird und der die Zeitsynthese gelingt, 6ffne sich die Dimension der
Geschichtlichkeit als eines freien, sinnhaften Gestaltens der Welt. Bei der
vertikalen Sinndimension der Existenz und den Strukturen der Zeitlich-
keit anzusetzen, die sie aufzudecken gestattet, hiefSe hiermit, eine Sphare
zu gewinnen, wo sowohl die Subjektivitat wie auch die Welt nicht mehr
konstituiert, sondern konstituierend sind. Gerade das hat Binswanger in
»Traum und Existenz« geleistet. Er hat namlich die transzendentale Re-
duktion des Imagindren vollzogen. Die monde constitué der Traumbil-
der hat er auf die monde se constituant des Traumens als urspriingliche
Form des Imaginierens zuriickgefiihrt.*!

Mit seiner transzendentalen Reduktion des Imaginiren verldsst Bins-
wanger das anthropologische Niveau der Reflexion, die den Menschen
als Menschen innerhalb seiner menschlichen Welt analysiert, um die
Ebene einer ontologischen Reflexion zu erreichen, die die Seinsweise
der Existenz als In-der-Welt-Sein betrifft.*>* Binswangers phinomeno-
logische Anthropologie der Imagination bedeutet jedoch nicht nur die
Uberwindung einer naturalistischen Anthropologie, die innerweltlich,
auf der Ebene einer konstituierten Welt und einer verobjektivierten Sub-
jektivitat ansetzt. Sie stellt aus der Sicht Foucaults auch eine Redukti-
on der Psychologie und der fiir diese konstitutiven Unterscheidung zwi-
schen Normalem und Pathologischem dar. Existenz ist fundamentaler
als jede Geisteskrankheit. Die Geisteskrankheit stellt den Moment dar,
in dem das Dasein seine urspriingliche Freiheit preisgibt und dem ob-
jektiven Determinismus der Natur verfillt. So ist nicht die Teilung zwi-
schen Krankem und Gesundem primir, tiber die auf der abkiinftigen
Ebene der >Positivitat« — wie der spatere Foucault gesagt hatte — einer
konstituierten Welt entschieden wird, sondern jene zwischen authen-
tisch und nicht-authentisch, zwischen Geschichte und Natur, die vor je-
der psychologischen Reduktion bei der urspriinglichen Konstitution der
Welt ansetzt, in der eine subjectivité radicale ihre Freiheit ausiibt.>* Die

120 Vgl. IBins 128 f./dt. 63; dazu auch BALZARETTI, »Spekulation und phi-
nomenologische Ontologie«, a.a.0., 139—43.

121 Vgl. IBins 145/dt. 90.

122 Vgl. [Bins 137/dt. 77.

123 Vgl. IBins 126/dt. 59. Fiir die Abkiinftigkeit der Unterscheidung zwischen
Normalem und Pathologischem aufSer der bereits erwdhnten Positionen Jas-
pers’ und Blanchots vgl. auch den im Zusammenhang mit den wiederholten

324

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

positive Psychopathologie liasst hingegen die Differenz zwischen kons-
tituierter und sich konstituierender Welt aufSer Acht und gibt sich einer
Form von Naturalismus hin, indem sie in der Objektivitit der Krank-
heit nicht die Verobjektivierung der Existenz, sondern die Gesetze ihrer
Natur zu entdecken glaubt.

Le psychiatre oublie que c’est Pexistence elle-méme qui constitue cette his-
toire naturelle de la maladie comme forme inauthentique de son histori-
cité, et ce qu’il décrit comme la réalité en soi de la maladie n’est qu’un in-
stantané pris sur ce mouvement de ’existence qui fonde son historicité au
moment méme ou elle se temporalise.'*

Foucault mochte allerdings zuerst noch nicht das Paradigma der Geis-
teskrankbeit verabschieden. Dies wird erst 1961 mit Histoire de la folie
und sozusagen mit der Entdeckung des Wahnsinns der Fall sein. In der
Einleitung zu Binswangers » Traum und Existenz« geht es Foucault eher
um eine weitere transzendentale Reduktion, die der Psychopathologie,
und der Unterscheidung zwischen Normalem und Pathologischem, mit
der sie operiert, endlich ihre Positivitit, ihre wissenschaftliche Grund-
legung verschaffen soll. Um der Psychopathologie eine wissenschaftli-
che Grundlage zu geben, ist allerdings erforderlich, die psycho-physi-
sche Indifferenz, jene Vermittlung zwischen Seele und Leib, Geist und
Natur, die erst eine Wissenschaft des Wertes, eine positiv bestimmbare
Kontinuitdt zwischen Normalem und Pathologischem fundieren kann,
auch auf der Ebene der Geschichte und nicht nur auf jener des Traumes
zu erreichen. Dem Ubergang von der Anthropologie zur Ontologie, den
Binswanger durch seine konkreten Traumanalysen vollzieht, und der
transzendentalen Reduktion des Imaginaren, die dieser mit sich bringt,
muss eine weitere Reduktion folgen, die, der Wendung der Phanome-
nologie zur Anthropologie nachgehend, deren Vertiefung Foucault fur
ein weiteres Werk vorankundigt, die ontologische Struktur des Mensch-
seins wiederum mit einer konkreten Reflexion tiber den Menschen kon-
frontiert.**s

Nachdem die konstituierende Imagination des Traumes, die ihrem We-
sen nach ikonoklastisch ist, in Richtung ihres Riickgangs zum Ursprung

Diskussionen mit Foucault entstandenen Vortrag von Jean HYPPOLI-
TE, »Pathologie mentale et organisation« (1955), in: DERS., Figures de la
pensée philosophique, Bd. 11, Paris 1971, 885-90.

124 IBins 137 (»Der Psychiater vergisst, dass die Existenz selber jene Naturge-
schichte der Krankheit als uneigentliche Form ihrer Geschichtlichkeit kon-
stituiert und daf$ das, was er als objektive Wirklichkeit der Krankheit be-
schreibt, nur eine Momentaufnahme von der sich geschichtlich zeitigenden
Existenz ist«, dt. 76 f.).

125 Vgl. IBins 93/dt. 7.

325

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

der konstituierten Welt verfolgt wurde, soll jetzt ihre Bewegung vollen-
det werden, indem ihrem Weg von der Phantasie hin zur Praxis durch
den Ausdruck nachgegangen wird. Die Freiheit, die sich im Traum nur
imaginar mit der Welt verbunden und insofern erst eine subjektive All-
gemeinheit erreicht hat, muss nunmehr endlich das Moment ihrer Uni-
versalitdt in einem objektiven Ausdruck erreichen. Eine anthropologie de
Pexpression soll demnach fir fundamentaler als eine anthropologie de
Iimagination gehalten werden. Dementsprechend bekennt sich Foucault
zur Geschichte, auch wenn es um die Existenz geht.*>

Die phianomenologische Reduktion der Psychologie wird somit inso-
fern radikalisiert, als sie entsprechend der Selbstiiberwindung, die der
Logik der Phanomenologie selbst eingeschrieben ist, um einen neuen As-
pekt bereichert wird: die Geschichte als die Dimension der konkreten,
praktischen Lebenserfahrung des Menschen.'*” Die hiermit umrissene
Anthropologie des Ausdrucks setzt sich zwar von einer Anthropologie
des kranken Menschen, des Menschen im pathologischen Zustand des
Verlustes seiner Freiheit in der Natur ab, im Grunde reproduziert sie je-
doch den anthropologischen Reduktionismus und den naturalistischen
Rest, die der Anspruch, eine Vermittlung zwischen Geist und Natur, eine
psycho-physische Indifferenz unter endlichen Bedingungen erlangen zu
konnen, notwendig mit sich bringt.

Von diesem Paradox oder gar Widerspruch bildet die Geschichte der
Uberarbeitung des von Foucault fiir die Reihe Initiation philosophique
der Presses Universitaires de France praktisch parallel zur Niederschrift
der Einleitung zu Binswangers Traum und Existenz verfassten Buches
uber die Geisteskrankheit eine iiberaus aufschlussreiche Ausfiithrung.
Denn stellt die 1954 erschienene erste Fassung von Foucaults Werk, Ma-
ladie mentale et personnalité, mit Sicherheit ein Beispiel jenes bereits in
der Binswangerschrift angekiindigten Programmes der Fundierung einer
konkreten Reflexion iiber den Menschen anhand des Versuchs dar, das
Problem der menschlichen Einheit in der Geschichte zu losen, so zeigt
die Analyse der tiefgreifenden Umarbeitung, der das Buch in der neuen
Fassung von 1962, Maladie mentale et psychologie, unterzogen wurde,
nicht nur eine Modifikation, sondern eine regelrechte Umkehrung der
Perspektive. Gegeniiber der fundamentalen Ebene des Wahnsinnes stellt
nunmehr die psychosomatische Totalitdt, die tiber die Geschichte zu er-
langen ist, nicht die Grundlage der positiven Wissenschaft des konkre-
ten Menschen, die die spiegelbildlich entgegengesetzten Gefahren der

126 Vgl. IBins 147/dt. 93 und 108: »[...] nous avons la faiblesse de croire a I’his-
toire méme quand il s’agit de I’existence« (»[...] denn wir haben die Schwi-
che, an die Geschichte zu glauben - selbst wenn es sich um die Existenz han-

delt«, dt. 30).
127 Dazu auch FOUCAULT, »La psychologie de 1850 a 1950« a.a.0., 165/dt.
195.

326

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Spekulation einerseits und des Naturalismus andererseits hinter sich las-
sen und damit eine politische Praxis der désaliénation fundieren soll,
sondern selbst das Resultat eines Reduktionismus dar, der die konsti-
tutive Verstrickung von Natur und Geist, Tatsachen und Werten seiner
endlichen Vermittlungen nie wird abwenden konnen.

iv.ii Foucaults Entdeckung des Wahnsinns und seine Uberwindung
des Paradigmas der Geisteskrankheit

Michel Foucaults Maladie mentale et personnalité (1954) wird von der
Grundintuition geleitet, dass zwischen Pathologie und menschlicher Ein-
heit eine interne Korrelation besteht: Das Problem einer wissenschaftli-
chen Pathologie, die erlauben soll, die krankhafte Abweichung positiv zu
erfassen, und die Frage nach der psychosomatischen Totalitit des Men-
schen konnen nur zusammen gelost werden. So wird das Buch Foucaults
direkt mit zwei Fragen eroffnet:

Deux questions se posent a toute psychologie mentale : sous quelles con-
ditions peut-on parler de maladie dans le domaine psychologique? Quels
rapports peut-on définir entre les faits de la pathologie mentale et ceux de
la pathologie organique?**®

Die Schwierigkeiten der zeitgenossischen Psychologie, Gesundheit und
Krankheit zu definieren, sind laut Foucault insbesondere den aporeti-
schen Bestrebungen zuzurechnen, Psychopathologie und organische Pa-
thologie auf eine allgemeine abstrakte Pathologie zurtickzufiihren, die
beiden dieselben Begriffe und dieselbe Methode auferlegt. Foucault
mochte hingegen zeigen, dass die Wurzeln der Psychopathologie nicht
in irgendeiner Metapathologie liegen, sondern einzig in einer Reflexion
uiber den Menschen selbst. Nur wenn sie von den Postulaten loskommt,
die die allgemeine Pathologie stets unterstellt, wird die Geistesmedizin
strikt wissenschaftlich werden konnen. >

Geistes- und organische Medizin teilen insbesondere dieselbe Auffas-
sung von der Natur der Krankheit. Zum einen wird postuliert, dass
Krankheit eine Essenz ist, und zum anderen, dass sie als solche zu-
gleich eine natiirliche Art darstellt: Hinter der Vielgestalt der Symptome
stellt die Krankheit die Einheit einer durch ihre konstanten Merkmale

128 MmPer 1 (»Zwei Fragen stellen sich einer jeden mentalen Psychologie: Un-
ter welchen Voraussetzungen kann man auf dem Gebiet der Psychologie von
Krankheit sprechen? Und: Welche Beziehungen lassen sich zwischen den Be-
funden der Psychopathologie und denen der organischen Pathologie feststel-
len?«).

129 Vgl. MmPer 2.

327

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

definierten und in Untergruppen aufgeteilte Spezies dar. Geistes- und or-
ganische Krankheit sind demnach nach denselben begrifflichen Metho-
den erfasst, psychologische und physiologische Symptome werden auf
dieselbe Art und Weise isoliert und zusammengesetzt, ohne dass auf ihre
jeweilige Spezifitit achtgegeben wiirde. Die beiden Postulate — dass die
Krankheit eine Essenz und als Essenz eine natiirliche Art bildet — konnen
laut Foucault keine reelle Einheit, sondern blof§ einen abstrakten Paral-
lelismus zwischen Geistes- und organischer Pathologie etablieren. Das
fur die Stiftung einer positiven Wissenschaft des Menschen unabding-
bare Problem der menschlichen Einbeit und der psychosomatischen To-
talitdt bleibt somit weiter ungelost.'s°

Foucault entgeht nicht, dass das Problem der psycho-physischen Ein-
heit in der zeitgenossischen Pathologie zur Entwicklung neuer Metho-
den und neuer Konzepte gefiihrt hat. So wird er wohl gewahr, dass der
Begriff einer organischen und psychologischen Totalitit mit den Postu-
laten aufgerdumt hat, die die Krankheit zu einer spezifischen Entitdt er-
heben. Die Krankheit wird nicht mehr als ein fremdes Wesen, sondern
als ein Abwehr- oder gar katastrophales Verhalten des Individuums auf
der Ebene seiner Gesamtreaktionen in der Auseinandersetzung mit sei-
ner Umgebung verstanden. Exemplarisch in diesem Sinne sind die Stu-
dien Kurt Goldsteins tiber ein neurologisches Syndrom wie die Aphasie,
die an den Grenzen zwischen mentaler und organischer Medizin liegt.
Sowohl jede organische Erklarung durch eine lokale Verletzung wie auch
jede psychologische Interpretation durch ein globales Intelligenzdefizit
verwerfend, legt Goldstein die aphasische Storung auf der Ebene des ge-
samten Reaktionsstils des Individuums im Umgang mit seiner Umge-
bung und der Einengungen seiner Adaptationsmoglichkeiten fest, die
damit einhergehen.*s!

Foucault teilt allerdings nicht die Euphorie, die mit dem Aufkommen
des Begriffes der Totalitdt in der Pathologie verbunden ist. Er will im
Gegenteil zeigen, dass eine einheitliche Pathologie, die dieselbe Metho-
de und dieselben Begriffe auf dem psychologischen wie auf dem physio-
logischen Gebiet anwenden wiirde, weiterhin zum Reich des Mythos ge-
hort, auch wenn die Einheit zwischen Korper und Seele als ein Faktum
zu betrachten ist. Trotz der Wende von der Krankbeit zum Kranken, die
die neue Pathologie vollzogen hat, bleibt hinsichtlich der Abstraktions-
methoden, der Normalititskriterien oder der Bestimmung des kranken
Individuums eine einheitliche Behandlung der organischen Totalitat und
der psychologischen Personalitit immer noch eine Chimare. Die Einheit
zwischen den verschiedenen Formen der Krankheit, die die abstrakten
Postulate einer Metapathologie gewihren konnen, ist somit immer eine

130 Vgl. MmPer 8/dt. 16.
131 Vgl. MmPer 10 f./dt. 20.

328

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

gekunstelte. Erst der reelle Mensch tragt hingegen de facto die Einheit
zwischen Geistigem und Korperlichem. 3>

Die psychosomatische Einheit des Menschen tatsachlich zu begreifen
und somit das Pathologische strikt wissenschaftlich zu bestimmen heifSt
demnach, auf der einen Seite die konkreten Formen zu analysieren, die
die Krankheit im psychologischen Leben eines Individuums annehmen
kann, und auf der anderen Seite die geschichtlichen Bedingungen zu be-
stimmen, die die verschiedenen Aspekte der Krankheit ermoglicht haben.
Dadurch wird die Gesamtheit des kausalen Systems wiedergegeben, das
die Krankheit begriindet hat.

Foucault schildert im ersten Teil von Maladie mentale et personna-
lité die drei Hinsichten, in denen die Krankheit rein psychologisch be-
trachten werden kann: die Evolution, die individuelle Geschichte und die
Existenz. Jede Hinsicht bildet lediglich einen Teilaspekt der Krankheit
und kann insofern das pathologische Faktum in seiner Gesamtheit nicht
ausschopfen. Deshalb ist eine jede Hinsicht zu ihrer Erganzung auf die
ihr jeweils tibergeordnete Dimension angewiesen: die Evolution auf die
individuelle Geschichte, die individuelle Geschichte auf die Existenz und
diese samt aller rein psychologischen Betrachtungsweisen auf die sozi-
ale Geschichte und auf ihre Konflikte als auf die Dimension, die allein
eine Phanomenologie der psychologischen Strukturen auf ihre realen Ur-
spriinge und Existenzbedingungen zuriickfithren kann.

Auf der einen Seite kann die Krankheit als ein regressiver Prozess be-
handeln werden. Sie bildet dann den Verlauf, wahrend dessen die Maschen
der Evolution aufgetrennt und normalerweise tiberholte Phasen der on-
togenetischen Entwicklung erneut zum Vorschein gebracht werden. Wie
die Analysen der individuellen und sozialen Regressionen durch Sigmund
Freud oder Pierre Janet zeigen, stellt die Krankheit in dieser Hinsicht nichts
anderes als die Natur selbst dar, aber in einem umgekehrten Prozess.'s3

In ihrem Naturalismus bestehen allerdings auch die Grenzen der evo-
lutiondren Betrachtungsweise: Als analytischer Ansatz denkt sie Ent-
wicklung und pathologische Regression aggregativ im Sinne einer blo-
Ben Anhédufung beziechungsweise einer bloffen Subtraktion. Sie bleibt
demnach zwei Mythen verhaftet: dem Mythos einer gewissen psycholo-
gischen Substanz, etwa Sigmund Freuds Libido oder Pierre Janets force
psychique, die als diskrete Kraft eine Art Rohmaterial der Evolution dar-
stellen, und dem Mythos einer grundsatzlichen Identitit des Kranken,
des Kindes und des Primitiven, sodass zum Beispiel die Psychoanalyse
glauben konnte, eine Pathologie des Kindes zu schreiben, indem sie eine
Pathologie des Erwachsenen anfertigte.*3+

132 Vgl. MmPer 16.
133 Vgl. MmPer 22/dt. 35.
134 Vgl. MmPer 23 ff./dt. 36 ff.

329

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Erst auf der Ebene der Personlichkeit als Reorganisation der konkre-
ten Individualitidt des Kranken kann der Regression eine angemesse-
ne psychologische Bedeutung zugesprochen werden. Als singuldres Ab-
wehrverhalten ist es somit moglich, die Regression in der individuellen
Geschichte des Patienten zu verankern. Nun bildet sie keinen natiirli-
chen Sturz in die Vergangenheit mehr; vielmehr ist sie als eine intentio-
nelle Flucht aus der Gegenwart — die eher ein Riickgriff als eine Riick-
kebr ist — zu betrachten.'ss

Die Perspektive der Evolution wird somit mit jener der individuellen
Geschichte erganzt. Die psychische Zeitlichkeit wird nicht mehr in der
evolutioniren Betrachtungsweise nach einer blofSen Anhdufung von Frii-
her und Jetzt, sondern in historischen Begriffen nach einer Zeitsynthe-
se aufgefasst, durch die die Gegenwart der Vergangenheit im Hinblick
auf eine Zukunft einen Sinn ergibt. Die psychologische Geschichte des
Kranken vermag allerdings, die pathologische Verinnerlichung der situ-
ationsbezogenen Konflikte im Sinne einer immanenten Widerspruichlich-
keit auf der Ebene der Affekte zu beschreiben; sie kann nicht die Griin-
de ihrer Genese angeben. Sie kann einen krankhaften Zustand sinnhaft
schildern, nicht aber erkliren, weshalb ein bestimmter Konflikt von der
einen Person normal erlebt wird und bei einer anderen eine Krankheit
auslost. Demnach muss sie ihrerseits durch eine weitere Dimension er-
ganzt werden, namlich mit einer existenziellen Notwendigkeit, die als
Prinzip und Grund der individuellen Geschichte fungiert.?3¢

Gegenuber der Natur und der Geschichte ist die Existenz fundamen-
taler, insofern sie dem historischen Zusammenhang erst einen besonde-
ren Erfabrungsstil (»style d’expérience«, MmPer 52/dt. 70) und dadurch
die sinnhafte Einheit verleiht, durch die die diskreten biografischen Er-
eignisse, die ihn bilden, nach Ursachen und Wirkungen, frither und spi-
ter verbunden werden konnen. Deshalb bildet das Hauptinstrument ei-
ner Phianomenologie der Geisteskrankheit nicht mehr die diskursive
Logik, sondern das ganzheitliche Erfassen der Intuition, etwa das Ver-
steben, von dem Jasper als erster gezeigt hat, dass es in seiner intersub-
jektiven Form bis ins Wesen der pathologischen Welt gelangen kann.*37

Die existenziellen Grundlagen der Geisteskrankheit konnen laut
Foucault sowohl noetisch nach dem Bewusstsein, das der Kranke vom
eigenen Zustand hat, wie auch noematisch nach den Strukturen der pa-
thologischen Welt, auf die er sich intentional bezieht, untersucht werden.
Die Weltlichkeit des Kranken kann insbesondere nach den existenziel-
len Formen ihrer Zeitlichkeit, ihrer Riumlichkeit und ihres Verhaltnisses
zu einer Mitwelt und zum eigenen Korper bestimmt werden, wie etwa

135 Vgl. MmPer 40/dt. 55.
136 Vgl. MmPer 52/dt. 70.
137 Vgl. MmPer 54/dt. 72.

330

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

in den Arbeiten von Eugéne Minkowski, Ludwig Binswanger und dem
Schweizer Psychiater Roland Kuhn. Auch die Existenz kann allerdings
nur der angemessenen Beschreibung der Krankheit dienen und nicht ihrer
Atiologie. Nachdem ihre inneren Dimensionen erforscht wurden, miis-
sen nunmehr die duferen und objektiven Bedingungen der Krankheit in
Betracht gezogen werden: Die Psychologie muss der Geschichte den Vor-
tritt lassen. 3

Selbst die sozialen und historischen Bedingungen der Krankheit, ge-
sellschaftliche Konflikte und reale Milieugegensitze, reichen allerdings
nicht aus, um die Entstehung eines pathologischen Verhaltens aufzukla-
ren. Um den Ubergang vom historischen zum pathologischen Wider-
spruch zu erklaren, benotigt man spezifisch psychologische Bedingun-
gen, die Foucault in einer eine angepasste und differenzierte Reaktion
auf die kontradiktorischen Milieuanforderungen verhindernden Ab-
wehrhaltung ausmacht. Auf der physiologischen Ebene findet das psy-
chologische, undifferenzierte Abwehrverhalten andererseits in einer
Dereglementierung der normalen Dialektik zwischen Erregung und
Hemmung seinen Niederschlag, die Foucault in Iwan Pawlows Reflexo-
logie erkennt.®

Pawlows Physiologie erlaubet insbesondere, aus der Definition der
Geisteskrankheit aufgrund ihrer menschlichen und historischen realen
Bedingungen eine einheitliche Auffassung vom Pathologischen zu ge-
winnen. Geisteskrankheiten sind Storungen der Personlichkeit in ihrer
Ganzheit; als solche haben sie ihren Ursprung in ihren realen Existenz-
und Entfaltungsbedingungen und in ihren Konflikten. Damit es aber
tatsachlich zu einem pathologischen Verhalten kommt, gentigt es nicht,
dass die Konflikte auf eine psychologische Dimension iibertragen wer-
den; sie mussen auch zu funktionellen Gegensitzen der Reaktionen auf
dem physiologischen Niveau der Reflexe werden. In diesem Begriff der
funktionellen Storung erfihrt die Geistespathologie ihre Einheit mit der
organischen.

Der Materialismus in der Psychopathologie, der sich dadurch laut
Foucault entwickeln ldsst, muss insbesondere zwei entgegengesetzte For-
men von Reduktionismus vermeiden. Zum einen muss er sich davor hii-
ten, die mentale Entfremdung auf die soziale zu reduzieren und damit
die historischen Milieuwiderspriiche als eine hinreichende Bedingung
fur die Bestimmung der Geisteskrankheit zu betrachten. Zum anderen
muss er strikt vermeiden, eine jede maladie mentale auf eine Storung des
Nervenapparates zuriickzufithren, dessen Mechanismen von einem rein
physiologischen Standpunkt aus untersucht werden konnen. Letzteres,

138 Vgl. MmPer 69.
139 Vgl. insb. MmPer 92-102.
140 Vgl. MmPer 106.

331

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

namlich die Reduktion einer jeden Geistespathologie auf die Physiolo-
gie, sei zwar prinzipiell moglich, aber erst in einer Zeit, in der die soziale
Entfremdung aufgehoben sein wird. In einer solchen verheifsungsvollen
Zukunft wird es moglich sein, das Physiologische und das Psychologi-
sche reell zu vereinigen, und damit wird auch die Opposition zwischen
dem eigenen Bewusstsein und dem eigenen Korper de facto aufgelost
sein.'#

Aus der Sicht Foucaults kann die Einheit der Psychopathologie durch
den Zusammenhang zwischen Sozialem, Psychologischem und Physio-
logischem, den Pawlows Reflexologie als experimentelle Untersuchung
des Konfliktes zur Artikulation zu bringen vermag, durchaus gewahrleis-
tet werden. Damit ist die zweite Frage beantwortet, die zusammen mit
jener nach der Einheit zwischen organischer Pathologie und Geistespa-
thologie Foucaults Abhandlung eroffnet, namlich unter welchen Bedin-
gungen man von Geisteskrankheit sprechen darf. Denn die Vermittlung
zwischen Geistigem und Organischem tiber die funktionelle Analyse der
Physiologie Pawlows, durch die eine angemessene Zergliederung des
Psychischen nach diskreten Einheiten, oder gar nach gesetzmifSig zu-
sammenhingenden Komplexen von Elementarnervenreaktionen, Erre-
gungen und Hemmungen, moglich werden soll, gestattet, den krankhaf-
ten Prozess nach derselben Begrifflichkeit wie die normale Adaptation
zu bestimmen. Damit ist laut Foucault die klassische Vorstellung einer
radikalen Heterogenitit und Spezifitit des Krankhaften definitiv ver-
abschiedet: Die pathologischen Abldufe sind den normalen Reaktionen
ebenbiirtig.'+

Die zweite Ausgabe von Foucaults Abhandlung tiber die Geisteskrank-
heit, unter dem Titel Maladie mentale et psychologie 1962 erschienen,
zeigt mit grofer Deutlichkeit, welcher Wandel sich zwischen Foucaults
marxistisch-phanomenologischen Anfingen und der Niederschrift seiner
Hauptdissertation, Wabnsinn und Gesellschaft, auf der einen und sei-
ner Erganzungsdissertation, Einfiihrung in Kants >Anthropologie« (bei-
de 1961), auf der anderen Seite zugetragen hat. An die Stelle von histo-
rischen Erscheinungsbedingungen treten nun konstitutive Bedingungen
der Moglichkeit oder gar ein konkretes Apriori.*+ Jetzt ist von der histo-
rischen Konstitution der Geisteskrankbeit die Rede.*++ Es geht nicht mehr
darum, die grundlegende Rolle der Geschichte qua sozialer Konflikt fiir
eine ideologisch ungeblendete Atiologie der Krankheit hervorzuheben.

141 Vgl. die Worte Pawlows beim XIV. Internationalen Kongress der Physiolo-
gie in Rom (2. September 1932), die Foucault zustimmend anfithrt (MmPer
107).

142 Vgl. MmPer 105: »Les processus morbides sont de plain-pied avec les réac-
tions normales. «

143 Vgl. MmPS 101.

144 Vgl. MmPs 76/dt. 99.

332

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Jetzt tritt hingegen die Geschichtlichkeit nicht nur der verschiedenen
Formen, in denen die Geisteskrankheit erfasst werden kann, sondern
auch des Begriffs der Geisteskrankheit und damit einhergehend der epi-
stemischen Konstellation, die ihn iiberhaupt moglich gemacht hat, nam-
lich der Psychologie, in den Vordergrund.

Die reduktive Arbeit wird um eine neue Dimension bereichert. Es
reicht nicht mehr, die Geisteskrankheit auf deren reale, geschichtliche
Existenzbedingungen zuriickzufiihren. Der Wahnsinn hat seinen Auf-
tritt vollzogen: Er bildet den Rahmen, dem gegentiber Geschichte wie
auch Psychologie und Geisteskrankheit als abkiinftig gelten. Demnach
wird die Psychologie die Wahrheit tiber den Wahnsinn niemals sagen
konnen, denn es ist eigentlich der Wahnsinn, der die Wahrheit der Psy-
chologie aufbewahrt:

Jamais la psychologie ne pourra dire sur la folie la vérité, puisque c’est la
folie qui détient la vérité de la psychologie. s

Der Wahnsinn kann nicht innerhalb der Teilung zwischen Sinn und
Nicht-Sinn erfasst werden, die er selbst, als die obere Einheit und Indif-
ferenz, die vor der Teilung liegt, konstituiert. Als solcher entzieht sich
der Wahnsinn auch der Begrifflichkeit einer um ihre sozio-historischen
Bedingungen erweiterten Psychologie. Will man tatsachlich den Psycho-
logismus und im Allgemeinen den szientistischen Reduktionismus los-
werden, so muss man tiefer ansetzen und die Geschichtlichkeit der end-
lichen Sinnentfaltungen der Psychologie und der Sozialgeschichte auf
ihre Wurzel zurtuckfiithren: den Wahnsinn selbst. Dadurch befindet man
sich allerdings bereits auf dem Terrain einer Archdologie im eigentlichs-
ten Sinne: einer >Geschichte der Grenzen«< nach den Worten des Vorworts
zu Wabnsinn und Gesellschaft, die in der Bestimmung der Ur-Teilungen,
die eine bestimmte geschichtliche Konstellation auszeichnen, ein Mittel
zu deren tiefster Bestreitung und Ubertretung sucht.

Dementsprechend schwebt Foucault 1962 in Maladie mentale et psy-
chologie durchaus eine Psychologie des Wabnsinns vor. Diese wird da-
durch, dass sie bis zu ihrer Wurzel getrieben ist, nicht mehr zur Be-
herrschung der Geisteskrankheit, sondern gar zur Destruktion der
Psychologie selbst fithren. Denn die Psychologie zum Wahnsinn als zu
ihrer Wurzel zuriickgefihrt, fordert das wesentliche, nicht psychologi-
sche, weil nicht moralisierbare Verhaltnis zwischen der Vernunft und der
Unvernunft erneut zutage.'+

145 MmPs 89 (»Niemals wird die Psychologie die Wahrheit iiber den Wahnsinn
sagen konnen, weil im Wahnsinn die Wahrheit der Psychologie beschlossen
liegt«, dt. T14).

146 Vgl. MmPs 89/dt. 114 f.

333

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Diese Destruktion der Psychologie, wie immer sie genau vonstatten-
gehen soll, stellt letztendlich nichts anderes als die Archdologie selbst
dar. Sie besteht namlich im Grunde in dem Versprechen, eines Tages dem
Menschen, endlich der Psychologie ledig, erneut die tragische Konfronta-
tion mit dem Wahnsinn zu gestatten.'+” Dieser Radikalisierung entspre-
chend unternimmt die Umarbeitung von 1962 nicht mehr den Versuch,
Psychologie und Geisteskrankheit auf eine neue Grundlage zu stellen;
beide werden im Gegenteil als ein abkiinftiges Unterfangen und eine ab-
kiinftige Begrifflichkeit abgelehnt. So besteht zwischen Wahnsinn und
Psychologie ein derartiges Verhiltnis und Ungleichgewicht, das jede Be-
mithung, diesen in psychologischen Begriffen zu fassen, schlicht unmog-
lich macht. Der Begriff der Geisteskrankbeit bringt seinerseits ein solches
notwendiges Scheitern zum Ausdruck, denn sie stellt nichts anderes dar
als eine bereits entfremdete Form des Wahnsinns selbst.*4*

Nunmehr kann es sich dementsprechend nicht mehr darum handeln,
eine Synthese zwischen Geist und Natur herbeizufithren, die die Etablie-
rung einer einheitlichen Pathologie als Wissenschaft der Wertabweichung
und damit die Fundierung der Psychologie qua positive Wissenschaft des
Menschen ermoglicht, die eine politische Praxis der désaliénation leiten
soll. Die sich nun als falsche, ja gewalttitig ergebende Vermittlung, auf
die sich ein solches Projekt notwendig stiitzen muss, wird hingegen zum
eigentlichen Gegenstand der Kritik und mit ihr der Zusammenhang, der
zwischen der Auflosung des Problems der psychosomatischen Einheit,
der positiven Bestimmbarkeit des Uberganges vom Normalen zum Pa-
thologischen und der Konstitution einer neuartigen Wissenschaft des
Menschen besteht, die mit dem Anspruch auftritt, den Positivismus so-
wie die Metaphysik hinter sich zu lassen.

In dieser Hinsicht soll auch die Rekonstruktion der historischen Kon-
stitution der Geisteskrankheit verstanden werden, die Foucault 1962 in
Maladie mentale et psychologie im Anschluss an die wichtigsten Ertra-
ge von Histoire de la folie in geraffter Form nachzeichnet.' Hinter dem
vermeintlichen, geduldigen Fortschritt eines positiven Wissens, das den
Wahnsinn in seiner natiirlichen Wahbrbeit endlich entdeckt haben soll,
steckt in Wirklichkeit das Resultat von Praktiken des gesellschaftlichen
Ausschlusses und der moralischen Verfemung, die erst die Objektivi-
tdt eines parteilosen, wissenschaftlichen, medizinischen Blickes ermog-
licht hat. Geht man demnach dem Prozess auf den Grund, der im Okzi-
dent dazu gefithrt hat, dem Wahnsinn den Status der Geisteskrankheit

147 Vgl. MmPs 89/dt. 114.

148 Vgl. MmPs 9o/dt. 116.

149 Vgl. insbesondere in einer eher historischen Hinsicht das Kapitel V (»La
constitution historique de la maladie mentale«) und in einer eher systema-
tischen, ja strukturellen das Kapitel VI (»La folie, structure globale«) des
zweiten Teils des Buches: MmPs 76-89, 9o-to1/dt. 99-115, T16-29.

334

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

zuzusprechen, so sieht man, dass die Medikalisierung des alten Instituts
der Internierung und mit ihm des Wahnsinns, die die jiingste Geschichte
der modernen Psychopathologie er6ffnet haben soll, blof§ eine vermeint-
liche ist. Die Geburt des Asyls bildet nicht die gliickliche Begegnung eines
neuen Humanismus mit einer Wissenschaft, die endlich die Schwelle ih-
rer eigenen Positivitdt iibertreten hat, sondern sie stellt vielmehr die Zu-
sammenfithrung und die Konfusion alter medizinischer Techniken, wie
etwa die kalte Dusche oder eine im 18. Jahrhundert erfundene rotierende
Maschine, mit Techniken der sozialen Kontrolle und Vorbeugung dar.'s°

Foucault l4sst es allerdings nicht mit der Ebene einer historischen Re-
konstruktion bewenden. Denn der moralisierende Sadismus, durch den
die Philanthropie des 19. Jahrhunderts den Wahnsinn unter dem An-
schein einer Befreiung eingeschlossen habe, erklart nicht nur historisch,
warum eine psychologische Analyse des Wahnsinns durchfithrbar wur-
de, sondern hat insgeheim die Moglichkeit einer jeden Psychologie ar-
chiologisch fundiert.'s* So folgt dem Kapitel tiber die historische Kon-
stitution der Geisteskrankheit (»La constitution historique de la maladie
mentale«, Kapitel V) eines tiber den Wahnsinn als Gesamtstruktur (»La
folie, structure globale«, Kapitel VI).

Erst die Moralisierung des Verhiltnisses zwischen Vernunft und Un-
vernunft hat die Psychologie iberhaupt ermoglicht. Denn damit sich ein
medizinisches Bewusstsein vom Wahnsinn entwickeln konnte und mit
ihm die Moglichkeit sich ergab, den Geist entweder als gesunden (durch
die Psychologie) oder als kranken (durch die Psychopathologie) zu be-
handeln, war es erforderlich, die absolute Differenz des Unsinnigen zu
reduzieren.’s* Der Wahnsinn lasst sich als Wahnsinn erst dadurch tiber-
haupt erkennen, dass man glaubt, die absolute Alteritdt der Unvernunft
innerhalb der Teilung (gar der Ur-Teilung) zwischen Sinn und Nicht-
Sinn, positivem und negativem Wertpol in ihrer Unteilbarkeit tiberhaupt
auffassen zu konnen.'s3

Das Unsinnige wird demnach fortschreitend und aufgrund sukzessi-
ver Teilungen zum Wahnsinn, zur Krankbeit und zur Geisteskrankbeit.
Dazu ist neben einer Pathologie, die zwischen krankhaften und norma-
len Phianomenen zu unterscheiden erlaubt, auch eine Teilung zwischen
organischer und Geisteskrankheit erforderlich, durch die der Irrsinn in
den Bereich der Innerlichkeit verlegt wird.*s* Durch die Konfiskation der
Erfahrung des Wahnsinns in den Begriff der Krankbeit und vor allem
durch das Ziehen einer eindeutigen Wertgrenze zwischen Vernunft und

150 Vgl. vor allem MmPs 85 f./dt. 110 f.
151 Vgl. MmPs 87/dt. 112.

152 Vgl. MmPs 92/dt. 118.

153 Vgl. MmPs 92 f./dt. 118 f.

154 Vgl. MmPs 94, 86/dt. 120, 112.

335

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Unvernunft, die der Reduktion des Unsinnigen auf das Pathologische
zugrunde liegt, wird zugleich eine Naturalisierung des Wahnsinns bezie-
hungsweise das Diagnostizieren desselben als Naturphanomen durch ein
medizinisches Urteil moglich.

Lorsque le médecin croit diagnostiquer la folie comme un phénomeéne de
nature, c’est I’existence de ce seuil qui permet de porter le jugement de
folie.'ss

Bis zum 18. Jahrhundert fand der Mensch vor der Inkommensurabilitdt
der Unvernunft die absolute Kontestation der endlichen Bestimmungen
seiner Wahrheit. Nachdem ihre Nacht durch eine Teilung, die der Unend-
lichkeit des Unsinnigen entsprechend nur dezisionistisch anhand einer
Wertentscheidung vollzogen werden konnte, zur bloffen Schattenseite
der Vernunft reduziert worden war, wurde sie zum Zugang zur natiirli-
chen Wahrheit des Menschen als deren dialektisch Negatives.

Cette expérience de la Déraison dans laquelle, jusqu’au XVIII siecle,
I’homme occidental rencontrait la nuit de sa vérité et sa contestation ab-
solue va devenir, et reste encore pour nous, la voie d’accés a la vérité na-
turelle de ’homme."s¢

So hebt Foucault auf einer historischen Ebene hervor, wie die positi-
ve, wissenschaftliche Psychologie ihren historischen Ursprung und ih-
ren Grund in einer pathologischen Erfahrung gefunden hat. Eine Wis-
senschaft des normalen Menschen hat sich erst durch eine Analyse seiner
pathologischen Manifestationen etablieren konnen: Eine Psychologie der
Personlichkeit wurde durch eine Analyse der Personlichkeitsspaltungen,
eine Psychologie des Bewusstseins durch eine Analyse der Zwinge und
des Unbewussten, eine Psychologie der Intelligenz durch eine Analyse
der Erkenntnisdefizite begriindet.'s?

Auf einer strukturellen, archdologischen Ebene entspricht die Begriin-
dung der Allgemeinen Psychologie in der Pathologie den Wurzeln dersel-
ben Psychologie in einem anthropologischen Reduktionismus. So stiit-
ze die ganze epistemologische Struktur der zeitgenossischen Psychologie

155 MmPs 93 (»Wenn der Arzt den Wahnsinn als ein Naturphianomen zu dia-
gnostizieren glaubt, ist es das Vorhandensein dieser Schwelle, das gestattet,
das Urteil des Wahnsinns iiberhaupt zu fillen«, dt. 119, Ubersetzung leicht
verandert).

156 MmPer 88 (»Die Erfahrung der Unvernunft, in welcher dem Menschen des
Okzidents bis zum 18. Jahrhundert die Nacht seiner Wahrheit und seine ab-
solute Widerlegung entgegentraten, wird nun und bleibt auch fiir uns noch
der Zugang zur natiirlichen Wahrheit des Menschen«, dt. 113 f.).

157 Vgl. MmPs 87 f./dt. 113.

336

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT DER KLINIK

sich auf ein Verhiltnis des Menschen zu sich selbst, das erst durch eine
moralisierende Entschiarfung des Unsinnigen ermoglicht werde. Zum
homo psychologicus wird der Mensch dadurch, dass er sich innerhalb
der Ur-Teilung des Unteilbaren oder der endlichen Bestimmung des Un-
endlichen zu definieren versucht. Nunmehr hat er kein Verhaltnis zur
Wahrheit, sondern bildet selbst die Wahrheit der Wabrheit und gerit da-
durch, in seinem Bestreben, sich selbst in sich selbst unter endlichen Be-
dingungen zu begriinden, in einen unendlichen Verweis der Endlichkeit
auf sich selbst, der sein Verhiltnis zu sich selbst ausmacht und der nur
willkuirlich gebrochen werden kann.*s®

I1. Die Geburt der Klinik oder das biowissenschaftliche
Paradigma der Humanwissenschaften

1l restera sans doute décisif pour notre culture que le
premier discours scientifique tenu par elle sur Pindivi-
du ait dG passer par ce moment de la mort.

(Michel Foucault, Naissance de la clinique)*s®

In Histoire de la folie war vom groflen buirgerlichen Traum einer Stadt
die Rede, in der die autoritire Synthese zwischen Natur und Tugend
herrscht."®° Auf eine Synthese zwischen Tugend und Natur geht Die Ge-
burt der Klinik nicht nur im Sinne der kulturellen Priagung einer ver-
meintlich restlosen Naturalisierung, sondern umgekehrt auch angesichts
eines Naturrestes in der Kultur ein. In Wabnsinn und Gesellschaft war
die These einer Objektivation durch Exkommunikation entscheidend
fur die Rekonstruktion der Entstehung des Asyls als der modernen Ir-
renanstalt. Die naturalistische Positivierung des Wahnsinns, die mit des-
sen Asylbehandlung einhergeht, ist demnach durch die Vermittlung zwi-
schen der theoretischen Betrachtung des Wahnsinns auf der Ebene der
Medizin und den Ausschlusspraktiken der Internierung herbeigefiihrt
worden, die im Ancien Régime wie auf parallellaufenden Schienen noch
getrennt gehalten waren.

Ahnlich wird die Geschichte der Entstehung der modernen Klinik und
damit einer positiven Medizin nicht als der geradlinige Fortschritt einer

158 Vgl. MmPs 103/dt. 13 1. Foucault verweist insbesondere auf Nietzsche, was
die genealogische Zuriickfiihrung der Psychologie auf eine endliche, anthro-
pologisierte Moral angeht: vgl. MmPs 88/dt. 114.

159 »Es ist von entscheidender und bleibender Bedeutung fiir unsere Kultur, dafs
ihr erster wissenschaftlicher Diskurs tiber das Individuum seinen Weg tiber
den Tod nehmen mufSte. «

160 Vgl. HF 110.

337

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

progressiven epistemologischen Bereinigung der medizinischen Erkennt-
nis von imagindren Werten und spekulativen Chimaren erzahlt, die dem
arztlichen Blick endlich erlaubt, die Krankheit in ihrer Wahrheit wahrzu-
nehmen. Sie wird vielmehr vertikal als das Resultat einer tiefgreifenden
Reorganisation des medizinischen Diskurses rekonstruiert, die nicht we-
niger auf einem politisch-institutionellen und 6konomischen als auf ei-
nem erkenntnistheoretischen Niveau veranlasst wurde und die aufgrund
des historischen Apriori, das sie erst ermoglicht, immer schon imaginar
wie philosophisch besetzt ist.

Foucault hebt in seiner Untersuchung den entscheidenden Platz her-
vor, den die Medizin in der Gesamtarchitektur der Humanwissenschaf-
ten eingenommen hat.*** Die Modellrolle, die die Lebenswissenschaften
im 19. Jahrhundert fiir die Humanwissenschaften gespielt haben, kann
nicht einfach mit der Ubertragung von weit umfassenden Begriffen er-
klart werden. Sie muss vielmehr auf die strukturelle Homologie zurtick-
gefithrt werden, die zwischen beiden Wissenschaftstypen herrscht auf-
grund ihres gemeinsamen Angewiesenseins auf den Gegensatz zwischen
Gesundem und Krankem.

Le prestige des sciences de la vie au XIX¢ siecle, le role de modele qu’elles
ont mené, surtout dans les sciences de ’homme, n’est pas lié primitivement
au caractere compréhensif et transférable des concepts biologiques, mais
plutot au fait que ces concepts étaient disposés dans un espace dont la
structure profonde répondait a "opposition du sain et du morbide.™*

Gegenstand von Naissance de la clinique ist insbesondere die Transfor-
mation, die von der in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts aufkom-
menden und die alte Theorie der Sympathien verdrangenden Medizin
der Arten anfangs des 19. Jahrhunderts zum Vorrecht der Pathologi-
schen Anatomie und ihrer auf das Sezieren von Leichnamen spezialisier-
ten anatomisch-klinischen Methode fithrte.*®> Der chronologische Rah-
men des Buches kann idealiter mit der Nosologia methodica (Amsterdam
1763) des Arztes und Botanikers Francois Boissier de Sauvages und dem

161 Vgl. NC 201/dt. 208.

162 NC 36 (»Das Prestige, das die Wissenschaften vom Leben im 19. Jahrhun-
dert geniefsen, ihre Modellrolle, die sie vor allem in den Wissenschaften
vom Menschen gespielt haben, hat urspriinglich nichts mit dem umfassen-
den und tubertragbaren Charakter der biologischen Begriffe zu tun, sondern
viel mehr mit der Tatsache, dass diese Begriffe in einem Raum verteilt wa-
ren, dessen Tiefenstruktur vom Gegensatz zwischen gesund und krank be-
stimmt war«, dt. §3).

163 Foucaults Buch erschien 1963 bei Presses Universitaires de France in der
von Georges Canguilhem geleiteten Reihe Galien: vgl. ERIBON, Michel
Foucault, a.a.0., 236 ff./fz. 178 ff.

338

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT DER KLINIK

Examen de la doctrine médicale (Paris 1816) des Physiologen Frangois
Broussais abgesteckt werden, mit dem man vom Wesen der Krankbeit
zum krankhaften Organismus ibergeht und frei von nosologischen Vor-
urteilen eine restlose organische Lokalisierung der Krankheit gewahr-
leistet sieht.

Die untersuchte Periode markiert auf einer archdologischen Ebene eine
entscheidende Schwelle. Die Negativitit der Krankheit wird durch ihre
Verobjektivierung an den Leichnamen der verstorbenen Patienten seitens
der Pathologischen Anatomie reduziert: Im geschlossenen, aber zuging-
lichen Raum des menschlichen Korpers werden der schwarze Grund der
Krankbeit, das Ubel, die Gegen-Natur, der Tod an den Tag gebracht und
dadurch in ihrer Bedeutung als radikale Nacht supprimiert.*

Mit dem Aufkommen der Pathologischen Anatomie feiert man somit
nicht nur die Geburt der modernen, positiven Medizin. Die Klinik, die
in der anatomischen Methode ihre epistemologische Stabilitat findet,
stellt namlich in der abendldndischen Geschichte den erstmaligen Ver-
such dar, das konkrete Individuum durch die Sprache der Rationalitit
zu erschliefSen.'®s Eine positive Wissenschaft des Menschen wurde somit
moglich. In diesem Sinne ist auch die Bedeutung zu explizieren, die die
Medizin fur die Konstitution der modernen Humanwissenschaften ge-
habt hat: Sie betrifft den philosophischen Status des Menschen als Ge-
genstand eines positiven Wissens.

Les gestes, les paroles, les regards médicaux ont pris, de ce moment, une
densité philosophique comparable peut-étre a celle qu’avait eue aupa-
ravant la pensée mathématique. L'importance de Bichat, de Jackson, de
Freud dans la culture européenne ne prouve pas qu’ils étaient aussi philo-
sophes que médecins, mais que, dans cette culture, la pensée médicale en-
gage de plein droit le statut philosophique de I’homme.*¢

Der klinische Blick abstrahiert nicht mehr von den individuellen Be-
sonderheiten auf die nosologische Reinheit des Wesens der Krankheit
hin, sondern fasst das Individuum in seiner unreduzierbaren Qualitit
konkret auf. Dadurch wird das alte aristotelische Verbot aufgehoben,
das Einzelne zu erkennen: Es ist nunmehr moglich geworden, einen

164 Vgl. NC 199/dt. 206.

165 Vgl. NC XI/dt. 12.

166 NC 202 (»Die Gesten, die Worte, die Blicke des Arztes haben damals eine
philosophische Dichte gewonnen, wie sie vorher vielleicht nur dem mathe-
matischen Denken eigen war. Die Bedeutung von Bichat, Jackson und Freud
in der europiischen Kultur beweist nicht, daf sie nicht blof§ Arzte, sondern
auch Philosophen waren; sie beweist vielmehr, daf$ in dieser Kultur der phi-
losophische Status des Menschen wesentlich vom medizinischen Denken be-
stimmt wird«, dt. 209).

339

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

wissenschaftlichen Diskurs tiber das Individuum zu fihren. Mit der kli-
nischen Erfahrung ist eine Losung fiir das Problem einer jeden anthro-
pologischen Erkenntnis auf der Ebene der konkreten Bedingungen der
Moglichkeit des medizinischen Diskurses gefunden. Denn die Klinik
weifS, wie ein frei handelndes Wesen Gegenstand von Erkenntnis wer-
den kann. Als Wissen des Konkreten vermag sie, Subjekte zu verobjekti-
vieren und sie somit einer positiven, verifizierbaren Erkenntnis zuging-
lich zu machen.**7

Eine positive Medizin wurde Foucault zufolge insbesondere erst mog-
lich, als eine structure anthropologique sich etabliert hatte, die sich durch
eine Verabsolutierung der Endlichkeit auszeichnet: Wurde die Endlich-
keit im klassischen Denken noch als blofSe Negation des Unendlichen
betrachtet, so gewann sie am Ende des 18. Jahrhunderts eine positive
Bedeutung. Die verobjektivierende Subjektivierung, die hinter dem An-
spruch nicht weniger der Humanwissenschaften als auch der Medizin
steckt, eine positive Erkenntnis des konkreten Menschen zu gewihrleis-
ten, ist auf einer archiologischen Ebene auf die gewalttitige Vermitt-
lung zwischen Subjektivem und Objektivem zuriickzufiihren, die mit
dem modernen, grundsatzlich prometheischen Versuch einhergeht, End-
lichkeit aus sich selbst heraus zu begriinden.

La possibilité pour ’individu d’étre a la fois sujet et objet de sa propre
connaissance implique que soit inversé dans le savoir le jeu de la finitu-
de. Pour la pensée classique, celle-ci n’avait d’autre contenu que la négati-
on de I’infini, alors que la pensée qui se forme a la fin du XVIII® siécle lui
donne les pouvoirs du positif : la structure anthropologique qui apparait
alors joue a la fois le role critique de limite et le role fondateur d’origine. ™

Die Verdnderung in der fundamentalen Disposition des Wissens, die erst
eine vertikale Untersuchung in Erscheinung treten lasst, zwingt dazu, das
Verstiandnis des Positivismus und mit ihm — so darf man hier dem Text
Foucaults hinzuftigen — des naturalistischen Reduktionismus zu revidie-
ren. Positivismus und Naturalismus sind aus der Sicht Foucaults nicht,
wie eine flichtige Lektiire suggerieren konnte, im Sinne einer mecha-
nistischen Abstraktion oder der Reduktion alles Bestehenden auf die

167 Vgl. NC X/dt. 12.

168 NC 201 (»Die Moglichkeit des Individuums, zugleich Subjekt und Objekt
seiner eigenen Erkenntnis zu sein, fiihrt dazu, dass sich die Struktur der End-
lichkeit im Wissen umkehrt. Fiir das klassische Denken war die Endlichkeit
nichts anderes als die Negation des Unendlichen, wihrend ihr das Denken,
das sich am Ende des 18. Jahrhunderts ausbildet, die Macht des Positiven
zuspricht: die anthropologische Struktur, die nun in Erscheinung tritt, spielt
gleichzeitig die kritische Rolle der Grenze und die fundierende Rolle des Ur-
sprungs«, dt. 208).

340

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT DER KLINIK

nomologische, quantitativ und analytisch erfassbare Interaktion einer
Mannigfaltigkeit selbststindiger, zueinander gleichgiiltiger Elemente
aufzufassen. Die Entfaltung der Klinik als eine positive Erkenntnis des
Einzelnen, Qualitativen und Sinnlichen zeigt vielmehr, dass der Positi-
vismus auf der Ebene der fundamentalen Disposition des Wissens, die
ihn archiologisch ermoglicht hat, durchaus als Wende zum endlich auf-
gefassten Konkreten und Organischen zu verstehen ist. Insbesondere ist
das, was gegen ihn ausgespielt wurde, etwa von der Seite der Phinome-
nologie, auf der Ebene der historischen Bedingungen seiner Moglichkeit
schon vorhanden gewesen. Foucault meint in seiner Untersuchung der
Entstehung der klinischen Medizin bereits eine Reihe von Figuren vor-
gefiihrt zu haben, die die Phinomenologie stets zu ihrem Vorzug gegen-
uber dem Positivismus, zu ihrer Fahigkeit, ihn hinter sich zu lassen oder
gar zu vollenden, gezahlt hat. So seien in der fundamentalen Verraumli-
chung und Versprachlichung des Pathologischen, die eine klinische Wis-
senschaft erst ermoglicht haben, bereits Themen wie die Sinnhaftigkeit
des Wahrgenommenen und seine konstitutive Korrelation mit der Spra-
che in den urspriunglichen Formen der Erfahrung, die heimlich sprach-
liche Struktur des Gegebenen, der konstituierende Charakter der leib-
lichen Raumlichkeit und die Bedeutung der Endlichkeit im Bezug des
Menschen zur Wahrheit angelegt.*®

Neben der konstitutiven Verwandtschaft zwischen Positivismus und
Phanomenologie zeigt aber die Entstehung der klinischen Medizin, wie
der Anspruch der Moderne, ein Wissen des Konkreten zu begriinden,
in einer depotenzierten, endlichen Lebensphilosophie wurzelt. Der Vi-
talismus Xavier Bichats steht im Zeichen des Todes. Der in der Praxis
der Obduktion feststellbare Tod ist die einzige Moglichkeit gewesen, ei-
nem Lebendigen, das sich konstitutiv weder auf Mechanisches noch auf
Chemisches reduzieren lisst, eine positive Wahrheit zu geben. Der Vita-
lismus ist hiermit auf dem Boden eines grundsatzlichen Mortalismus er-
schienen: »Le vitalisme apparait sur fond de ce >mortalisme«« (NC 148/
dt. 159). Als eine Zivilisationstatsache behandelt, sind das Aufkommen
der Pathologischen Anatomie und der Aufklarungswert, den sie dem Tod
zuspricht, nicht weniger relevant als etwa — hier denkt Foucault selbst-
redend an die Arbeiten Georges Dumézils — die Feststellung des Uber-
ganges von einer Verbrennungs- zu einer Bestattungskultur in der Re-
ligionsgeschichte.’7° Auf einer archdologischen Ebene verstanden, liegt
die epistemologische Bedeutung des Todes in nichts weniger als in ei-
ner tiefen Verwandtschaft zwischen positiver Medizin, modernem Ero-
tismus und lyrischer Erfahrung. Einerseits ist Bichat nicht von unge-
fahr der Zeitgenosse desjenigen gewesen, der die Erotik und den Tod in

169 Vgl. NC 202 f./dt. 209 f.
170 Vgl. NC 170/dt. 180.

341

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

die diskursivste aller Sprachen eintreten liefs. Sades infinitesimale Ver-
sprachlichung der Begierde und der Lust spricht nicht weniger als die
Versprachlichung des Pathologischen durch die anatomische Klinik die
Sprache der Natur und des Endlichen als Sprache einer endlosen Beherr-
schung von allem durch alles.’”* Andererseits ist die medizinische Erfah-
rung der Klinik mit der lyrischen Erfahrung verwandt, die von Holderlin
bis Rilke ihre Sprache gesucht hat. Der Sturz in den Atna in Holderlins
Empedokles lasst sich als das Verschwinden des letzten Mittlers zwi-
schen den Sterblichen und dem Olymp: als das Ende der Unendlichkeit
auf der Erde verstehen. Nach dem freien Tod Empedokles’ ist die Welt
unter das Gesetz der Endlichkeit gestellt worden, ins Reich der Grenze,
dasselbe, das auf der Ebene des Wissens den ersten wissenschaftlichen
Diskurs iiber den Menschen und auf jener der Sprache einen lyrischen
Diskurs ermoglich hat, der sich in der von den abwesenden Gottern hin-
terlassenen Leere einer hintergrundlosen Oberfliche entfaltet.'7>

Die Moglichkeit, den Menschen als Gegenstand eines positiven Wis-
sens zu behandeln, beruht in der Medizin nicht anders als in der Psy-
chologie auf einer fehlerhaften Vermittlung zwischen subjektiver und
objektiver Ebene, Seele und Korper. Wurde noch 1954 in Maladie men-
tale et personnalité das materialistische Projekt vertreten, das Problem
der psychosomatischen Einheit durch die Verankerung der Psychologie
in ihre konkreten, historischen Existenzbedingungen zu losen, so wird
neun Jahre spater in Naissance de la clinique gerade der Anspruch kriti-
siert, zwischen Subjekt und Objekt unter endlichen Bedingungen zu ver-
mitteln. In diesem Sinne kann auch — wie noch genau aufzuzeigen sein
wird — die Hervorhebung des Mortalismus, der hinter dem modernen Vi-
talismus steckt, als ein Einspruch gegen den reduktiven, depotenzierten
Begriff des Lebens verstanden werden, auf den dieser aufbaut.

Will ein Wissen des konkreten Menschen jenseits des Reduktionis-
mus eines schlichten Naturalismus und der Schwarmerei der Speku-
lation sich als positiv betrachten konnen, dann muss es sich als Wis-
senschaft des Wertes und seiner Abweichungen etablieren. Zu diesem
Zweck muss es eine positive Erkenntnis des Pathologischen entwickeln,
die nicht anders als in der Medizin auch in der Psychologie eine Lo-
sung des Leib-Seele-Problems ermoglicht. Denn nur auf der Basis ei-
ner Vermittlung zwischen Geist und Korper kann die synthetische Ebe-
ne des Sinnes und des Wertes fiir eine positive, sich objektivistisch auf

171 Vgl. NC 175/dt. 184.

172 Dazu auch das Buch iiber Raymond Roussel (M. FOUCAULT, Raymond
Roussel, Paris 1963), das Foucault am selben Tag wie Naissance de la cli-
nique erscheinen liefS. Die Sprache sei bei Roussel auf ihre zufillige Ma-
schinerie diesseits des Sinnes zuriickgefiihrt, die endlos die Wiederholung
des Todes und das Ritsel der verdoppelten Urspriinge auf der Ebene einer
grundlosen Oberfliche erzihlt (vgl. auflerdem MC 395/dt. 458).

342

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT DER KLINIK

das Gegebene beschrinkende Analyse zuganglich gemacht werden. Der
Zusammenhang zwischen der Auflosung des Problems der psychosoma-
tischen Einheit, der positiven Bestimmbarkeit des Uberganges vom Nor-
malen zum Pathologischen und der Konstitution einer neuartigen Wis-
senschaft des Menschen als Verabschiedung zugleich von Positivismus
und Metaphysik, der bereits fiir Foucaults Verstandnis der Psychologie
pragend war, kann somit auch im Fall der archidologischen Rekonstruk-
tion der Entstehung der modernen Medizin durch das Aufkommen ei-
ner Pathologischen Anatomie festgestellt werden. Foucaults Urteil steht
allerdings jetzt, wie bereits in der Umarbeitung seines Buches tiber die
Psychologie von 1962, unter umgekehrten Zeichen.

Bezeichnend ist insbesondere, auch im Hinblick auf die Modelrolle,
die die Biowissenschaften gegentuiber den Humanwissenschaften einge-
nommen haben, dass die Positivierung der Krankheit, ihre raumliche und
sprachliche Bestimmbarkeit, erst im Zusammenhang mit den Bemithun-
gen, eine Physiologie des Pathologischen zu definieren, moglich gewor-
den ist. Fur die Entstehung der modernen, positiven Medizin ist demnach
nicht einfach die endgiiltige Vereinigung der normalen mit der pathologi-
schen Anatomie primir gewesen, sondern der bestimmbare Zusammen-
hang, den man zwischen der funktionellen Einheit des Organismus und
der Raumlichkeit der kranken Organe herstellen konnte.*7* Foucault be-
zieht sich auf die pathologische Physiologie Francois Broussais’, dessen
Prinzip einer grundsatzlichen Kontinuitat zwischen Pathologischem und
Normalem mit Ausnahme der qualitativen Variationen im Mittelpunkt
auch der Kritik Georges Canguilhems an der Méglichkeit einer wissen-
schaftlichen Pathologie und damit einer Physiologie der Krankheit steht.
Hebt Canguilhem in seiner medizinischen Dissertation die Grundam-
phibolie zwischen Wert und Tatsachen, auf die sich Broussais’ Prinzip
stiitzt, hervor, so gelingt es Foucault, auf die Wurzel der Verwechselung
zwischen priskriptiver und deskriptiver Ordnung zuriickzugehen: Sie
steckt bereits im Anspruch, den funktionalen Zusammenhang des Or-
ganismus auf der anatomischen Ebene der Gewebeverletzungen zu ver-
objektivieren.'7+ Auf diese Weise 6ffnet sich prinzipiell die synthetische
und damit sinn- und werthafte Einheit des Organismus einem analyti-
schen, empirisch verifizierbaren Bestimmen. Die Wissenschaft des Wer-
tes als Tatsachenwissen, die dadurch begriindet wird, stellt zugleich eine
Wissenschaft der Abweichung und somit auch de facto die Moglichkeit

173 Vgl. NC 192 (»Merkwiirdigerweise ist diese absolute Verraumlichung der
medizinischen Erfahrung nicht der endgiiltigen Integration der normalen
und pathologischen Anatomie zu verdanken, sondern der ersten Bemithung
um die Definition einer Physiologie des Krankheitsphinomens«, dt. 200).

174 Fur Canguilhem, auf den genauer zuriickzukehren sein wird, vgl. insbeson-
dere das Essai sur quelques probléemes concernant le normal et le patholo-
gique: NP* 18-31.

3453

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

dar, den Ubergang vom Normalen zum Pathologischen positiv zu be-
stimmen. Nicht weniger als die Gesundheit wird die Gegen-Natur der
Krankheit somit von einer wissenschaftlichen Logik der Natur, von der
Physio-logie her gedacht.

Mit der Physiologie Francois Broussais’ ist die Einschreibung des
Ubels auf die leidenden Korper der konkreten Individuen endgiiltig voll-
zogen. Nunmehr interessiert sich die Medizin nicht mehr fiir die Essen-
zen der Krankheiten, sondern fiir die organischen Reaktionen der kran-
ken Korper. Die Bewegung der Konstitution einer modernen, positiven
Medizin, von der Medizin der Arten des 18. bis zur Medizin der Organis-
men des 19. Jahrhunderts, die den Gegenstand von Foucaults Naissance
de la clinique bildet, ist dadurch vollzogen, dass Broussais der Patholo-
gischen Anatomie ihr epistemologisches Gleichgewicht gewahrleistete.'7s

Foucault geht in seinem Buch den Transformationen nach, denen die
medizinischen Erkenntnisse von der Nosologie des 18. Jahrhunderts bis
zur Klinischen Anatomie Frangois Broussais’ unterliegen. Zuerst zeigt
er, wie die in der zweiten Hailfte des 18. Jahrhunderts noch dominieren-
de Medizin der Arten durch die Notwendigkeit, die Krankheit in Ver-
bindung zum einen mit ihrem Sitz in einem konkreten Organismus und
zum anderen mit ihrer Behandlung in einem sozialen Kontext zu brin-
gen, ins Wanken gebracht wird (vgl. Kapitel I).

Die Entwicklung einer Medizin des sozialen Raumes wird von einer
weitreichenden institutionellen Erneuerung begleitet: Die Spitiler wer-
den neu organisiert, neue Ecoles de Santé werden errichtet, nicht ohne
das Verhiltnis zwischen medizinischer Behandlungspraxis und drztli-
cher Ausbildung neu zu strukturieren (vgl. Kapitel II-V). Zugleich dn-
dern sich die Tiefenstrukturen der Sichtbarkeit. Einerseits geht es in der
Klinik laut Foucault hauptsichlich darum, nach dem Modell von Etien-
ne de Condillacs Philosophie des natiirlichen Zeichens Vorstellungen
zusammenzustellen und zu zerlegen, um sie auf die natiirliche Ordnung
der urspriinglichen Elemente, aus denen sie bestehen, zurtickzufithren.
Die woblgeformte Sprache, die dadurch sich rekonstruieren lasst, wird
zum Ort einer unmittelbaren Entsprechung zwischen Sinnen und Ideen,
Dingen und Worten. Andererseits nimmt der arztliche Blick eine statisti-
sche Struktur an: Das Wahrnehmungsfeld wird nicht mehr als ein Gar-
ten von Arten, sondern als ein Bereich von Ereignissen angesehen, die
es nach einem Wahrscheinlichkeitskalkil zu formalisieren gilt (vgl. Ka-
pitel VI-VII).

Die Spannung zwischen einem grammatikalischen und einem mathe-
matischen Modell, die aus der Erschliefung der Medizin fiir die Statis-
tik entstanden ist, hat schliefSlich die Medizin der Organe und eine ganz
an der Obduktion von Leichnamen orientierte Klinik hervorgebracht,

175 Vgl. NC 197/dt. 205.

344

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT DER KLINIK

wie sie seit der Zeit Xavier Bichats bekannt sind. Der Mythos des coup
d’ceil des Arztes, der die sinnlichen Qualititen des Korpers unmittelbar
erfasst, ist dabei erhalten geblieben, obwohl jene Souveranitit des arzt-
lichen Blickes erst durch eine tiefgreifende Transformation der Disposi-
tion des medizinischen Wissens ermoglicht wurde, namlich durch eine
neue Verbindung der Spitals- und der padagogischen Ordnung einer-
seits und durch die Definition eines Wahrscheinlichkeitsfeldes und einer
Sprachstruktur des Wirklichen andererseits.'7¢

Die bertihmte Definition in Xavier Bichats Recherches physiologiques
sur la vie et la mort, nach der das Leben die Gesamtheit der Funktio-
nen ausmacht, die dem Tod widerstehen, lasst sich erst im Blick auf die
Emergenz der Anatomischen Klinik in ihrer ganzen Priagnanz verstehen.
Aus einer rein philosophischen oder auch biologischen Sicht bildet sie
einfach eine petitio principii: Ist Tod Mangel an Leben, dann wire Le-
ben nichts anderes als das, was sich dem Mangel an Leben widersetzt.
Bichat war indes von einer anatomisch-pathologischen Erfahrung aus-
gegangen, in der der Tod zum konzeptuellen und technischen Mittel auf-
gestiegen war, dem Leben eine positive Wahrheit zu verleihen. Der Tod,
vielfaltig und zeitlich gestreut als der Prozess der allmahlichen Riickkehr
des Organischen zu den Gesetzten der anorganischen Materie, hatte kon-
zeptuell und durch die Obduktion auch technisch die Moglichkeit parat
gestellt, konkret am organischen Korper die vitalen Funktionen in die
konstitutiven Bestandteile, aus denen sie bestehen und die das Vorriicken
des Todes real auflost, zu zerlegen. Der Tod wurde demnach zum groflen
Analytiker, durch den de Condillacs Modell der Analyse, einer Philoso-
phie der Elemente und ihrer Gesetze, des Zerlegens und Zusammenstel-
lens, seine medizinische Anwendung fand. Besser als eine Mathematik
der Wahrscheinlichkeit und eine rein sprachliche Analyse, besser auch als
eine Chemie des Vitalen, ermoglichte der Tod dem arztlichen Blick, die
Krankheit als progressive Auflosung der vitalen Solidaritdt des Organis-
mus direkt an der sinnlichen Gegebenheit des Korpers zu beobachten.'””

Der Tod wurde mithin zur einzigen Moglichkeit, dem Leben und der
Krankheit, als dessen Storung, eine positive Wahrheit zu geben. In der
Physiologie Bichats, der als erster die menschlichen Gewebe in einund-
zwanzig verschiedenen Typen einordnete und dadurch eine tiefe Um-
gestaltung des Verstandnissen der vitalen Funktionen bewirkte, ist der
Tod insbesondere das, was durch seine reale, natiirlich geleitete Ana-
lyse gestattet, eine Verbindung zwischen funktionellen Storungen und

176 Fir eine genaue Rekonstruktion der von Foucault in Naissance de la cli-
nique anvisierten Transformation vgl. auch Th. OSBORNE, » Medicine and
Epistemology: Foucault and the Liberality of Clinical Reason«, in: History
of the Human Sciences, 1992 (5), 63—93.

177 Vgl. NC 120 f./dt. 133 f.

345

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Organinderungen herzustellen. Dadurch kann die Krankheit als gestor-
ter Lebenszusammenhang in die Raumlichkeit eines konkreten Organis-
mus uberfiihrt werden. Zugleich offnet sich das analytisch erfasste kon-
krete Allgemeine, das die natiirliche Analyse des Todes als organisches
Gebilde bestimmt, einer positiven Erkenntnis. In der Klinischen Anato-
mie liegt demnach ein Wissen des Individuums begrindet. Der Tod, in
einem technischen und konzeptuellen Organon integriert, das ihn zum
inneren Organisationsprinzip der Wahrnehmung aufsteigen lasst, wird
zum Dritten, das ermoglicht, Leben und Krankheit zusammen zu arti-
kulieren und das pathologische Leben — das kein Wesen, sondern nun-
mehr eine Storung des Organismus darstellt — zu verraumlichen und zu
individualisieren.*7*

Der Mortalismus, der somit in Erscheinung tritt, tragt aus der Sicht
Foucaults zu einer tiefgreifenden Revision der herkommlichen Auffas-
sung der Bedeutung des modernen Vitalismus bei. Bergson geht somit in
die verkehrte Richtung, wenn er in einem unendlichen Leben die Bedin-
gungen dafiir sucht, die lebendige Individualitit zu erfassen. Ein Jahr-
hundert vorher hat Bichat eine viel strengere Lehre vertreten: Erst die
Konzeptualisierung des Todes und seine Integration in die medizinische
Technik hat gegen das alte aristotelische Verbot, das Individuellen zu
erkennen, einen wissenschaftlichen Diskurs tiber das Individuum mog-
lich gemacht.'7

Foucault behauptet selbstverstindlich zu Unrecht, dass Bergson
falschlicherweise in der unendlichen Einheit des Lebens und folglich in
der Synthese der Zeitlichkeit als durée und nicht in der Zerstreuung der
Raumlichkeit, in der Innerlichkeit und nicht in der AufSerlichkeit die Be-
dingungen dafiir gesucht hat, das Individuelle konkret zu erfassen.™° Das
Einzelne, das Konkrete und Individuelle kann erst im Zusammenhang
mit einem aktualiter erfassten, absoluten Leben konkret denkbar wer-
den. Wird allerdings die Behauptung Foucaults nicht in einem prinzipiel-
len, sondern in einem historisch-archdologischen Sinne verstanden, dann
gewinnt sein Befund erneut eine aufSerordentlich diagnostische und kri-
tische Kraft. Und dies nicht trotz einer Philosophie des Lebens wie jener
Bergsons, sondern vielmehr gerade im Hinblick auf sie.

Denn was heif3t, die Mystifikation zu denunzieren, es sei moglich, zwi-
schen Physiologie und Anatomie, zwischen der synthetischen Ebene der
vitalen Werte und der analytischen des Todes als verifizierbarer Tatsa-
che der allmihlichen Riickkehr zur Desorganisation der Materie positiv
zu vermitteln, anderes, als den Anspruch radikal infrage zu stellen, unter
endlichen Bedingungen den Gegensatz zwischen Seele und Korper und

178 Vgl. NC 162/dt. 172.
179 Vgl. NC 174 f./dt. 184.
180 Vgl. NC 175/dt. 184.

346

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT DER KLINIK

damit die Dichotomien der Metaphysik hinter sich zu lassen? Eine sol-
che Kritik gewinnt allerdings allein einen Sinn, wenn ein absolutes Leben
und nicht einfach ein depotenzierter Lebensbegriff die Bedingung dar-
stellt, unter der zwischen Einheit und Mannigfaltigkeit derart zu vermit-
teln moglich ist, dass sich das Individuelle iiberhaupt konkret erfassen
lasst. Ein solches absolutes Leben muss auch Foucault de facto unterstel-
len, will er seinen Einspruch gegen die endlichen Vermittlungen der mo-
dernen physiologischen Medizin weiterhin erheben konnen.

Hatten die ersten Kliniker ihre Methode noch als eine realisierte Phi-
losophie verstanden — Philippe Pinel schreibt noch eine Nosographie
philosophique (1797), in der er affirmativ Bezug auf de Condillacs Ana-
lyse nimmt —, so verstehen die Begriinder der Pathologischen Anatomie
die anatomische Klinik als eine aufler Kraft gesetzte Philosophie: »une
philosophie abolie«.*®* Faktisch haben sie eine auf den Tod gegriinde-
te Wissenschaft des Wertes entwickeln wollen. Vor diesem Hintergrund
scheint die Intuition Foucaults, nach der zwischen Bichats Vitalismus
und de Sades unermudlicher Versprachlichung des Triebhaften es eine
grundsatzliche, archiologische Verwandtschaft gibt, umso plausibler.™$>
Man mochte gar von der Aggressivitit sprechen, die die mit einem de-
potenzierten Begriff des Lebens verbundene Impotenz zwangslaufig aus-
16st.Die auf den Tod aufbauende Analyse der funktionellen Zusammen-
hinge des Physiologischen bringt notwendig eine falsche Vermittlung
zwischen Wert und Tatsachen mit sich. Glaubt man, die Artikulation
zwischen vitalen Werten und dem Raum der toten Organe positiv er-
fassen zu konnen, so ist der ausschlaggebende Schritt zu einer Wissen-
schaft des Wertes und der Abweichung bereits vollzogen. Es ist insofern
kaum tiberraschend, dass Xavier Bichat vor Francois Broussais, dessen
Prinzip vor allem durch die Wiederaufnahme seitens Auguste Comtes
und Claude Bernards in die Geschichte eingegangen ist, eine grundsatz-
liche Kontinuitdt zwischen pathologischen und normalen Phinomenen
mit der Ausnahme ihrer quantitativen Aspekte theoretisiert hat. Ermog-
licht die Physiologie als Logik der Physis, die korperlichen Eigenschaf-
ten in ihrem natiirlichen Zustand zu betrachten, das heifdt letztendlich,
als partes extra partes und rein durch Beobachtung erfassbare Tatsachen
zu analysieren, so lsst sich jedes pathologische Phinomen als eine blo-
3e quantitative Abweichung, als Zuwachs oder Verminderung, aus den
physiologischen Eigenschaften des Organismus ebenso natiirlich ablei-
ten. Dementsprechend wird Heilen nichts anderes heifsen, als das Dege-
nerierte wieder zu seinem natiirlichen Typ zurtickzufihren.

181 Vgl. NC 157 f./dt. 168.
182 Vgl. NC 175/dt. 184.
183 Vgl. NC 155/dt. 166.

347

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Entscheidend ist die Vermittlung zwischen Funktionen und organi-
schem Raum freilich auch im Hinblick auf die archidologische Rekon-
struktion. Denn will man dem linearen Modell der herkémmlichen
medizinischen Historiographie, die die Fortschrittsgeschichte einer all-
mahlich durch steigende Niichternheit und Bereinigung von jeder Wert-
setzung gewonnenen besseren Anpassung an die Objektivitit weiter er-
zdhlt, ein vertikales Modell entgegenhalten, das auf die archiologische,
durchaus werthafte Konstitution einer vermeintlich naturlich vorgege-
benen Gegenstiandlichkeit hinweist, dann wird man dem Vorwurf des
strukturalen Determinismus allein dadurch entgehen konnen, dass man
keine notwendige Bestimmung der medizinischen Wahrnehmung durch
deren historischen Bedingungen annimmt.

Die Unmoglichkeit, die Entstehung der Medizin von ihren imagina-
ren Werten zu bereinigen, um sie rein wissenschaftlich zu betrachten,
heiflt an sich nicht, dass die Vermittlung zwischen vitalen Funktionen
und organischem Raum von der historischen Genese, die zu ihr gefiihrt
hat, pradeterminiert ist."*+ Keine Struktur kann dieser Vermittlung den
Emergenzcharakter nehmen, der ihr als synthetischem Akt notwendig
zukommt. Dass die Synthese zwischen vitalem Sinn und organischen
Tatsachen, auf die die Anatomische Klinik aufbaut, ihre Wertbezogen-
heit nicht los werden kann, meint nicht, dass sie von vorgegebenen Wert-
entscheidungen strukturell bestimmt ist. Es heifst vielmehr, dass sie auf-
grund ihres endlichen Charakters nie zu einer vollendeten Idealisierung
der Mannigfaltigkeit, die sie verbindet, gelangen wird. Die Einheit, die
diese Synthese hervorbringt, ist notwendig eine erzwungene; sie bleibt
aufgrund ihrer Struktur dezisionistisch, und als solche bildet sie auf ei-
ner relationalen Ebene eine unentwirrbare Hybridation von Sinnzusam-
menhingen und Gegebenheiten, Werten und Tatsachen, Geist und Na-
tur. Keineswegs kann sie eine Verwissenschaftlichung der Werte als deren
restlose Zuriickfithrung auf empirisch verifizierbare Gegebenheiten dar-
stellen; keineswegs kann sie umgekehrt eine vollkommene Vergeistigung
empirischer Tatsachen beanspruchen: sie bleibt immer auf unmittelbare
Gegebenheiten und somit auf Natur angewiesen.

184 Zur Unmoglichkeit einer vollstindigen psychologischen und epistemologi-
schen Bereinigung der Medizin vgl. insb. Foucaults Ablehnung von Gaston
Bachelards Modell einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis: »Il n’y
a pas eu de >psychanalyse« de la connaissance médicale, ni de rupture plus
ou moins spontanée des investissements imaginaires ; la médecine >positi-
ve« n’est pas celle qui a fait un choix >objectal< porté enfin sur I’objectivité
elle-méme.« (NC VI; »Es hat keine >Psychoanalyse« der medizinischen Er-
kenntnis und auch kein spontanes Aufbrechen der Einbildungen gegeben.
Die >positive« Medizin ist nicht diejenige, die iiber die Objektivitit selber
eine >Objektwahl« getroffen hat«, dt. 8).

348

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT DER KLINIK

Xavier Bichats Pathologische Anatomie war noch allzu sehr der al-
ten Nosologie verpflichtet, um tatsichlich den Ubergang von einer Me-
dizin der Krankheiten zu einer Medizin der krankhaften Organismen
zu ermoglichen. Erst Frangois Broussais’ Theorie der Entziindungen
und insbesondere die Kritik an Philippe Pinels Auffassung der essen-
ziellen Fieber, der sogenannten Erkrankungen sine materia, das heift
ohne organischen Sitz, die er in seiner Examen de la doctrine médicale
ausfiihrte, haben der Klinik und mit ihr einer positiven Medizin end-
lich zu ihrer epistemologischen Stabilitit verholfen.'®s Auf der Ebene
der allgemeinen Strategie hat sich allerdings kaum etwas gedndert: Die
Positivitit der Medizin wird weiterhin in einer Verbindung zwischen
Physiologie und Pathologischer Anatomie gesucht. Es nimmt insofern
nicht Wunder, dass Bichat und Broussais im Grunde dieselbe Auffas-
sung des Verhiltnisses zwischen Normalem und Pathologischem teilen.
Immer noch werden Leichen geoffnet. Anders als im 17. und 18. Jahr-
hundert, als Leute wie Théophile Bonet oder Giovan Battista Morgagni
die Obduktion bereits praktiziert hatten, ohne allerdings ihr denselben
Sinn wie Bichat und Broussais zu verleihen, geht es aber nun darum,
systematisch den Zusammenhang zwischen Organen und Funktionen
zu untersuchen. Die Riickkehr der alten Anatomie stellt insofern le-
diglich eine Rekurrenz dar, die Wiederaufnahme einer alten Methode,
die in einer neuen theoretischen Konstellation eine ganz andere Bedeu-
tung annimmt.

Ausschlaggebend fiir eine vollstindige Lokalisierung und Materiali-
sierung der Krankheit wurde insbesondere Broussais’ Physiologie, die
innerhalb einer modernen Auffassung der Biologie als der Wissenschaft
der Interaktionen eines Organismus mit seinem Milieu anzusiedeln ist.
Die Aufregung (»excitation«) bildet die vitale Urtatsache. Der Mensch
kann nur dank der Aufregungen existieren, die die Milieus, in denen
er lebt, in seinen Organen auslosen. Innere wie duflere Beziehungsfla-
chen tibertragen die Aufregungen durch ihre Innervation auf das Ge-
hirn, das sie wiederum auf alle Gewebe des Organismus und auf die Be-
ziehungsflichen reflektiert. Die physiologische Lehre auf die Pathologie
anzuwenden heifst demnach grundsatzlich zu untersuchen, wie die Auf-
regung vom normalen Zustand abweichen und einen anormalen, krank-
haften Zustand ausbilden kann. Diese Abweichungen sind entweder auf
einen Uberschuss oder auf einen Mangel zuriickzufithren. Die Irritati-
on (»irritation«) als der pathologische Zustand der Aufregung unter-
scheidet sich insofern von dieser allein der Quantitit nach. Die Fieber,
die lange in organische und essenzielle geteilt wurden und als letztere

185 Vgl. das Abschlusskapitel von Naissance de la clinique und die Rezension
des Buches von E. DAGOGNET, »Archéologie ou histoire de la médecine«,
in: Critique, 1965 (216), 436—47, insb. 441—43.

349

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

das Referenzbeispiel fir eine nicht lokalisierbare Erkrankung darstell-
ten, sind immer auf eine Entziindung zuriickzufithren. Diese setzt eine
lokale Irritation voraus, nimlich eine durch den Kontakt mit einem
fremden Korper verursachte iibermifSige Aufregung der organischen
Bewegungen, die sich sowohl in einer Storung der funktionellen Har-
monie wie auch in einer Desorganisation des betroffenen Gewebes aus-
wirkt. In der Untersuchung der Fieber miissen dementsprechend drei
Ebene unterschieden werden: ein lokalisierbarer Angriffspunkt, an dem
im Rahmen der Interaktion des Organismus mit seiner inneren wie du-
Beren Umgebung ein Erreger eine Irritation verursacht, eine funktionel-
le Storung und eine Gewebeverletzung. Dadurch wird die strategische
Verbindung zwischen dem Studium der funktionellen Zusammenhan-
ge und der Ermittlung der Korperlasionen, zwischen Physiologie und
Pathologischer Anatomie bestitigt. Nunmehr kann man nicht mehr so
tun, als konnte man den Magen betrachten, ohne die Verdauung zu be-
rucksichtigen. Dartiber hinaus hat die Unterscheidung zwischen einem
prinzipiell lokalisierbaren Angriffspunkt allgemeiner biologischer Na-
tur, das heifst dem Punkt einer Wirkung der Interaktion des Organis-
mus mit seinem Milieu, und dem Sitz der organischen Verletzung laut
Foucault Broussais zu dem epistemologischen Schritt verholfen, der es
ihm ermoglicht, zwischen der generellen Ebene der Funktionsstorung
und der lokalen der Lision praziser zu vermitteln.’®® Nunmehr gibt es
keine Erkrankung mehr, nicht mal die essenzielle Fieber, die nicht loka-
lisierbar wire. Die Krankheit hat kein Wesen mehr, sie stellt nicht mehr
als eine organische Reaktion auf ein irritierendes Agens dar, die am Kor-
per positiv festzumachen ist.

Auf die zentrale Rolle, die die Physiologie in der Etablierung einer
positiven medizinischen Erkenntnis gespielt hat, ist auch die Bedeutung
zurtickzufithren, die der Begriff der Normalitit gegeniiber jenem der
Gesundbeit in der modernen Medizin eingenommen hat. Heute noch
spricht man vom Gegensatz zwischen Normalem und Pathologischem
ganz unbekiimmert, als sei er schlicht synonym mit jenem zwischen Ge-
sundem und Krankem. Laut Foucault konnte man grob behaupten, dass
sich die Medizin bis zum Ende des 18. Jahrhunderts viel mehr auf die
Gesundheit als auf die Normalitit bezogen hat. Sie orientierte sich eher
an Qualitiaten wie der Kraft, der Geschmeidigkeit, der Flussigkeit, die
es wiederherzustellen galt, als am reguldren, natiirlichen Funktionieren
des Organismus, an dessen Abweichungen und an der Moglichkeiten,
die Normalitit eines Naturzustandes zu retablieren.

Anders als Canguilhem weist Foucault nicht direkt auf Auguste Comte
hin, der Broussais’ Prinzip einer reellen Identitdt zwischen Pathologi-
schem und Physiologischem auch wegen des allgemein interaktionalen

186 Vgl. v. a. NC 190-93/dt. 198—20T1.

350

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT DER KLINIK

Ansatzes seiner Medizin eine universelle Tragweite auf der Ebene der bio-
logischen, psychologischen und soziologischen Phinomene zusprach.™
Foucault ist sich allerdings durchaus der Bedeutung von Broussais’ Prin-
zip fiir die Humanwissenschaften bewusst. So betont er — wie bereits er-
wihnt —, dass die Modellrolle, die die Wissenschaften vom Leben vor al-
lem in den Wissenschaften vom Menschen gespielt haben, nicht so sehr
mit dem allgemeinen, tibertragbaren Charakter der biologischen Begrif-
fe zu tun hat, sondern mit der Tatsache, dass die Bio- und Humanwis-
senschaften sich auf dasselbe Feld stiitzten, das strukturell vom Gegen-
satz zwischen Normalem und Pathologischem markiert wird. Wenn man
in der Soziologie, in der Anthropologie oder in der Psychologie vom Le-
ben einer Gruppe, einer Gesellschaft, einer Rasse oder einer Zivilisation
oder vom psychischen Leben spricht, denkt man nicht nur an biologische
Begriffe wie Organisation, Evolution, Unmuwelt, Gleichgewicht, sondern
an die genuin medizinische Polaritit zwischen dem Normalen und dem
Pathologischen. Die Humanwissenschaften weisen somit — das scheint
Foucaults Anmerkung anzudeuten — nicht nur eine entscheidende biolo-
gische Pragung, sondern auch eine wesentliche therapeutisch-technische
Ausrichtung auf.

Si les sciences de ’lhomme sont apparues dans le prolongement des scien-
ces de la vie, C’est peut-étre parce qu’elles étaient biologiquement sous-
tendues, mais c’est aussi qu’elles I’étaient médicalement: sans doute par
transfert, importation et souvent métaphore, les sciences de ’lhomme ont
utilisé des concepts formés par les biologistes ; mais 'objet méme qu’elles
se donnaient (I’homme, ses conduites, ses réalisations individuelles et so
ciales) se donnait donc un champ partagé selon le principe du normal et
du pathologique.*®

187 Vgl. NP= 18/dt. 35.

188 NC 36 (»Wenn die Wissenschaften vom Menschen im Gefolge der Wissen-
schaften vom Leben aufgetreten sind, so bedeutet das vielleicht, dafs sie bio-
logisch fundiert worden sind, aber auch dafs sie medizinisch fundiert worden
sind. Zweifellos haben die Wissenschaften vom Menschen Begriffe, die von
Biologen gebildet worden waren, itbernommen oder zumindest metapho-
risch verwendet. Aber ihr Gegenstand — der Mensch mit seinen individuel-
len und kollektiven Verhaltensweisen und Realisationen — wurde in einem
Feld konstituiert, das vom Gegensatz zwischen dem Normalen und dem Pa-
thologischen bestimmt ist«, dt. 53). Der ausdriickliche Hinweis auf die Un-
terscheidung zwischen Normalem und Pathologischem ist erst in der zwei-
ten Ausgabe von Naissance de la clinique (1972) eingefithrt worden. In der
ersten Ausgabe von 1963 stehen statt »mais 'objet méme... le principe du
normal et du pathologique« die Worte: »on retrouve en leur [sc. der Wissen-
schaften des Menschen] structure d’origine une réflexion sur ’homme ma-
lade, et non pas sur la vie en général, une réflexion prise dans un probléme
de partage plus que dans un travail d’unification, et tout entiére ordonnée

351

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Das Angewiesensein der Begriffe der Wissenschaften des Lebens auf ei-
nen Raum, dessen Tiefenstruktur vom technisch ausgerichteten Gegen-
satz zwischen gesund und krank bestimmt war, erklart auch den einzig-
artigen Charakter der Wissenschaften des Menschen. Sie sind einerseits
von einem unablosbaren Negativismus markiert, indem sie das Normale
immer auf der Basis des Negativen, des Kranken, des Wilden, des Mons-
trosen, des Unreifen bestimmen, als der natiirlichen Form eines ihnen an-
sonsten verwehrten Experimentierens; andererseits weisen sie einen posi-
tiven, unmittelbar normierenden und therapierenden Charakter auf, sie
beziehen sich auf positive Begriffe von dem, was Gesundes und Norma-
les sein soll, und behandeln sie als eine Norm, die es aus sozialen, politi-
schen und wirtschaftlichen Grinden wieder herzustellen gilt.

D’ou le caractere singulier des sciences de ’homme, impossibles a déta-
cher de la négativité ou elles sont apparues, mais liées aussi a la positivité
qu’elles situent, implicitement, comme norme.™®

Selbstredend ist der Bezug der Bio- und der Humanwissenschaften auf
eine Norm nicht an sich problematisch; das Verkehrte liegt jedoch zum
einen im reduktiven Charakter dieser Norm — man wird sich an Karl
Jaspers’ und Maurice Blanchots Uberlegungen iiber den Wahnsinn er-
innern und an ihr Insistieren auf einer Dimension, die sich mit dem Ge-
gensatzpaar >normal< und >pathologisch« nicht erfassen ldsst — und zum

a Paffrontement du positif et du négatif« (»man findet in ihrer [sc. der Wis-
senschaften des Menschen] urspriinglichen Struktur eine Reflexion tiber den
kranken Menschen, und nicht iiber das Leben im Allgemeinen, eine Refle-
xion, die mehr auf ein Teilungsproblem als auf eine Arbeit der Vereinheit-
lichung bezogen und die ginzlich auf die Gegeniiberstellung zwischen Po-
sitivem und Negativem ausgerichtet ist«), M. FOUCAULT, Naissance de la
clinique, Paris 1963, 36.

189 NC 36 (»Daher der einzigartige Charakter der Wissenschaften vom Men-
schen: es ist unmoglich, sie von der Negativitit, in der sie entstanden sind,
abzulosen; andererseits sind sie an die Positivitidt gebunden, die sie still-
schweigend als Norm voraussetzen«, dt. 53). Das Kapitel II schloss 1963
mit einer Anspielung auf Bergson, die insofern relevant ist, als sie — nicht
anders als die in der vorigen FufSnote bereits erwdhnte Abweichung - zeigt,
dass Foucault seine Uberlegungen iiber die normative Polaritit der Human-
wissenschaften in Zusammenhang mit den Bestrebungen der lebensphiloso-
phischen Anthropologien sieht, die alt-metaphysischen Dichotomien hinter
sich zu lassen: »La grande unité du vivant, dans laquelle, jusqu’a Bergson,
on a enveloppé la réflexion sur ’homme, n’est que I’occultation de cette
structure.« FOUCAULT, Naissance de la clinique (1963), a.a.0O., 36. (»Die
grofSe Einheit des Lebendigen, in der man bis zu Bergson die Reflexion tiber
den Menschen eingehiillt hat, bildet in Wahrheit nichts Anderes als die Ver-
deckung dieser Struktur«).

352

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT DER KLINIK

anderen in ihrer hinter dem Mythos einer wissenschaftlichen Unpartei-
lichkeit versteckten technisch-instrumentalen Natur. Die Polaritat zwi-
schen Normalem und Pathologischem bildet das notwendige Korrelat
eines Denkens der Endlichkeit und seiner Aporien, darunter insbeson-
dere einer Verwischung des Ebenenunterschiedes zwischen Subjektivi-
tiat und Objektivitit, so wie eine moderne, wissenschaftliche Pathologie
tiberhaupt erst durch eine falsche Vermittlung zwischen Seele und Kor-
per, Zweckeinheit der funktionellen Zusammenhingen des Lebens und
durch die Zerstreuung und Zergliederung des Todes als Prinzip einer
steten, fortschreitenden Desorganisation und Materialisierung moglich
geworden ist. Die anthropologische Struktur (NC 201/dt. 208), die sich
dadurch abzeichnet, erklart die Fahigkeit der Medizin, den philosophi-
schen Status des Menschen und insbesondere sein Wesen als Gegenstand
eines positiven Wissens aufs Spiel zu setzen. Foucaults Naissance de la
clinique als Archiologie des arztlichen Blickes brachte bereits die Not-
wendigkeit einer Archiaologie der Humanwissenschaften mit sich. Die-
se wurde bekanntlich 1966 mit Les mots et les choses vorgelegt. Bevor
man allerdings hierauf eingeht, ist es notig, eine neben Naissance de la
clinique wichtige Art Vorstufe zu Foucaults eigentlicher Archdologie der
Humanwissenschaften in Betracht zu ziehen. Diese ist die Introduction
a >Anthropologie« de Kant, die Foucault im Mai 19671 als these com-
plémentaire verteidigte.

Bildet das Thema des naturalistischen Restes der Humanwissenschaf-
ten und der damit verbundenen biologistischen Normativitit das eigent-
liche Zentrum von Les mots et les choses, so hebt die Introduction a
I»Anthropologie< de Kant die Unmoglichkeit hervor, den Menschen an-
ders als in seiner Einheit zu denken. Der Mensch kann nicht als Natur-,
sondern allein als freibandelndes Wesen aufgefasst werden; die Anthro-
pologie ist nicht als physiologische, sondern blofS als pragmatische denk-
bar, das heifst, sie ist sowohl als Wissenschaft des Menschen als auch als
Fundament der Humanwissenschaften schlicht unméglich. Eine positi-
ve Anthropologie als Beobachtung eines mit Vernunft begabten Erdwe-
sens verlangt nach einer Synthese zwischen Natur und Freiheit, die nur
eine aktualiter aufgefasste Unendlichkeit, ein Ideal der reinen Vernunft
qua Leben im eminenten Sinne gewiahrleisten konnte; sie auf Endlichkeit
oder gar auf ein Denken der Endlichkeit zu grunden, heifSt, sich uiber die
falschen Vermittlungen hinwegtauschen zu wollen, auf die sich der eige-
ne, angeblich gegentiber der Metaphysik wie jeglicher Wertsetzung ge-
feite Monismus stiitzt.

353

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

I1I. Foucaults Einfuhrung in Kants Anthropologie
in pragmatischer Hinsicht

’Anthropologie montre du doigt ’absence de Dieu, et

se déploie dans le vide laissé par cet infini.
(Michel Foucault, Introduction a 1>Anthropologie«
de Kant)™°

Von der Ubersetzung, Einfithrung und Anmerkung zu Kants Anthropo-
logie in pragmatischer Hinsicht, die Foucault als Erganzungsdissertati-
on bei seiner doctorat d’état 1961 vorlegte, wurde nur die Ubersetzung
1964 im Vrin Verlag veroffentlicht.”* Die Priufungskommission hatte
Foucault geraten, mit der Publikation der Einfuhrung abzuwarten, da
sie im einfithrenden Teil den Auftakt einer noch zu vertiefenden eigen-
standigen Schrift erkannt hatte. Da in ihr wichtige Keime von Les mots
et les choses angelegt sind, kann man in Foucaults spaterer Archaologie
der Humanwissenschaften teilweise die von der Kommission empfohlene
Uberarbeitung der Einfithrung sehen. Foucaults Text ist 2009 posthum
ebenso bei J. Vrin erschienen.™*

Obwohl nie fiir eine Veroffentlichung iiberarbeitet, weist die Einlei-
tung eine Argumentationsdichte und eine Reife auf, die aus ihr ein du-
Berst bedeutendes Dokument macht. Nirgends geht Foucault auf die
Frage nach der Anthropologie, die ansonsten nach der Aufgabe seines
frithen Interesses an einer philosophischen Anthropologie in seinen Bii-
chern lediglich als polemisches Ziel auftaucht, so direkt wie hier ein.
Die Anthropologie kommt allerdings bereits sehr frith auch als Thema
der von ihm gehaltenen Universitatskurse vor. So bot er bereits 1952~
1953 an der Universitét Lille eine Vorlesung mit dem Titel » Connaissan-
ce de ’lhomme et réflexion transcendantale« (» Menschenkenntnis und
transzendentale Reflexion«) an, in der er das Schicksal des anthropo-
logischen Themas in der Philosophie des 19. Jahrhunderts anhand von
Kant, Hegel, Feuerbach, Marx, Dilthey und Nietzsche nachzeichnet.'

Kant hielt funfundzwanzig Jahre lang seine Vorlesungen tiber Anthro-
pologie, bevor er sich 1797 nach dem endgultigen Verzicht auf seine aka-
demische Lehrtatigkeit dazu entschloss, das dazugehorende Handbuch

190 »Die Anthropologie zeigt mit dem Finger auf die Abwesenheit Gottes und
entfaltet sich in der Leere, die von diesem Unendlichen hinterlassen wird. «

191 E.KANT, Anthropologie du point de vue pragmatique, ibers. v. M. Foucault,
Paris 1964.

192 Vgl. ERIBON, Michel Foucault, a.a.O., 176/fz. 134 f. und 243 f./fz. 184 f.
und die »Priasentation« von D. Defert, F. Ewald und F. Gros in der posthu-
men Veroffentlichung der Einfiihrung: M. FOUCAULT, Introduction a I>An-
thropologie< de Kant, Paris 2009, 7—9/dt. 7-11 (fortan als [Anth angegeben).

193 Vgl. ERIBON, Michel Foucault, a.a.O., 107/fz. 84.

354

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

unter dem Titel Anthropologie in pragmatischer Hinsicht zu publizie-
ren. Das Unterrichten der Anthropologie hat somit die gesamte Ent-
wicklung der kantischen Kritik begleitet, von den vorkritischen Zeiten
bis zu den spiteren Versuchen hin, die kritische Propadeutik endlich in
eine eigentliche Metaphysik, das heif$t in das System aller Erkenntnis-
se a priori, zu Uberfithren. Daran kniipft Foucault in seiner Lektiire an.
Zum einen untersucht er genetisch die verschiedenen Schichten, die sich
in der veroffentlichten Fassung des Textes Kants noch unterscheiden las-
sen. Dabei tiberprift er, welche gegenseitige Beeinflussung sich zwischen
Anthropologie und Kritik nachweisen lasst. Zum anderen geht er auf ei-
ner strukturellen Ebene der Frage nach, welchen genauen Stellenwert die
Anthropologie bei Kant einnimmt, und insbesondere, welche Beziehung
zwischen ihr und der Kritik besteht.

Eine Anthropologie kann nach Kant entweder in physiologischer oder
in pragmatischer Hinsicht behandelt werden. In der physiologischen
Menschenkenntnis betrifft sie »die Erforschung dessen, was die Natur
aus dem Menschen macht«; in der pragmatischen Menschenkenntnis un-
tersucht sie das, »was er, als freihandelndes Wesen, aus sich selber macht,
oder machen kann und soll.«*+ In der Anthropologie als empirisches Wis-
sen aufgefasst geht es zwar um einen Weltgegenstand, aber um einen be-
sonderen, den Menschen, der nicht nur in der Welt ist, sondern der auch
eine Welt hat und als Weltbiirger mitsamt den anderen Menschen von ihr
Gebrauch macht. Das Objekt der Anthropologie ist zugleich ein Subjekt.

Darin besteht die Hauptschwierigkeit einer Lehre, die darauf angelegt
ist, ein »mit Vernunft begabtes Erdwesen zu erkennen«.'s Kant geht auf
die paradoxe Natur des Menschen zwar nicht direkt ein, diese wirkt aber
unleugbar konstant in seinem Verstandnis von Wert und Stellung der An-
thropologie. So bemerkt Foucault treffend, dass eine der Schwierigkeiten,
die die Anthropologie in ihrer Entstehung stets belastet hat, darin besteht,
zu wissen, wie eine Analyse der homo natura und eine Definition des Men-
schen als Subjekt der Freiheit tiberhaupt zu vereinen sind.*¢ Entsprechend
ist der genaue Ort von Kants Anthropologie aufzufassen: Wenn sie nicht
physiologisch ist, ist sie auch nicht praktisch, das heifst, die Anthropolo-
gie in pragmatischer Hinsicht betrachtet den Menschen weder als einen
Naturgegenstand noch als ein rein sich selbstbestimmendes Subjekt. Viel-
mehr geht es in ihr um die Synthese, um das Moment, in dem der Mensch
sich in eine (kosmopolitische) Welt bereits verobjektiviert hat.

194 1. KANT, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: DERS., Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pidagogik. Werke
in zwolf Banden. Bd. XII, hg. von W. Weischedel, Frankfurt/M. 1968, B IV.

195 A.a.0.,, BIIL

196 Vgl. IAnth 31/dt. 44.

355

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Nous touchons a ’essentiel : ’homme, dans I’Anthropologie n’est ni homo
natura, ni sujet de liberté : il est pris dans les synthéses déja opérées de sa
liaison avec le monde.*”

Im Mittelpunkt der anthropologischen Erforschung steht insbesonde-
re das menschliche Gemiit. Die Anthropologie bildet allerdings weder
eine neue Kritik noch eine Psychologie, sei sie eine rationelle oder eine
empirische. Obwohl sie zum grofSen Teil die Gliederung der Vermogen
des Gemiits in das Erkenntnisvermogen, das Gefiihl der Lust und Un-
lust und das Begehrungsvermogen, nach der die drei Kritiken organisiert
sind, iibernimmt, grenzt sie sich deutlich von der Kritik ab. In ihr wird
der Mensch in seiner weltlichen Konkretheit und nicht als transzenden-
tales Subjekt der reinen Prinzipien a priori erfasst.

Kants Anthropologie gibt dartiber hinaus weder der rationalen noch
der empirischen Psychologie einen Platz. Einerseits findet man in ihr er-
wartungsmafSig Ausschnitte, die der Transzendentalen Dialektik unmit-
telbar folgen, ohne dass darauf direkt Bezug genommen wiirde. Gegen
eine dogmatische rationale Psychologie wird die Konfusion zwischen
der Seele als metaphysischer Begriff einer einfachen und immateriellen
Substanz, dem Ich denke als reine Denkform, die jede mogliche Vorstel-
lung auf die urspriingliche Apperzeption der durchgiangigen Identitit
des Selbstbewusstseins zuriickfiihrt, und der Gesamtheit der psychologi-
schen Phinomene als Phinomene des inneren Sinnes, das heif$st der Zeit,
kritisiert. Nicht anders als in den Paralogismen der Kritik der reinen Ver-
nunft wird der Trugschluss blofgestellt, durch den aus einem Subjekt als
der formellen Bedingung des Denkens ein Subjekt als existierende Sub-
stanz gefolgert wird.™*

Nichts legt andererseits nahe, dass Kants Anthropologie auf irgend-
welche Art und Weise jenes Heim fiir die empirische Psychologie darstel-
len konnte, das die Architektonik der Kritik der reinen Vernunft noch
ankundigte.™ Sie gibt sich vom Ansatz her sogar als Ablehnung der Psy-
chologie, indem sie — so Foucault — eine Erforschung des Gemiits dar-
stellt, die nicht beansprucht, Erkenntnis der Seele zu sein.>>° Was hat

197 IAnth 33 (»Wir rithren ans Wesentliche: Der Mensch ist in der Anthropologie
weder homo natura noch reines Subjekt der Freiheit; er wird in den bereits
vollzogenen Synthesen seiner Verbindung mit der Welt erfafst«, dt. 48 f.).

198 Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 399 ff. und IAnth 35 f./dt.
stf.

199 Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 874—77. Dazu und zum
Platz der Anthropologie in Kants Transzendentalphilosophie: A. FALDU-
TO, H. E. KLEMME, »Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer
Philosophie«, in: M. ROLLI (Hg.), Fines hominis? Zur Geschichte der phi-
losophischen Anthropologiekritik, Bielefeld 2015, 17-32.

200 Vgl. IAnth 37/dt. 51.

356

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

man aber unter Gemiiit in anthropologisch-pragmatischer Hinsicht zu
verstehen? Inwiefern unterscheidet sich seine Untersuchung von einer
Psychologie?

Das Gemiit ist nicht die Seele und andererseits ist es und es ist nicht
der Geist (»il est et il n’est pas Geist«, [Anth 37/dt. 53). Auch wenn eher
unauffillig, ist die Prasenz des Geistes in Kants Anthropologie doch ent-
scheidend. Auf Geist wird insbesondere zwei Mal hingewiesen. Einer
ersten, knappen Definition im Zusammenhang mit der Behandlung des
Geniebegriffes, » Geist ist das belebende Prinzip im Menschen«, folgt
eine zweite, die sich auf den Kunstgeschmack bezieht und die die erste
prazisiert: »Man nennt das durch Ideen belebende Prinzip des Gemiits
Geist. «*!

Foucault interpretiert diese knappen Hinweise nicht anhand der Kri-
tik der Urteilskraft, wie es angesichts der Referenz auf den Genie- und
den Geschmacksbegriff nahegelegen hitte, sondern allein in Hinsicht
auf die Kritik der reinen Vernunft.>** Er bezieht sich insbesondere auf
das Schlusskapitel der Transzendentalen Dialektik, »Von der Endabsicht
der natiirlichen Dialektik der menschlichen Vernunft«, in dem Kant als
»Vollendung des kritischen Geschiftes« die transzendentale Deduktion
der Ideen der reinen Vernunft angibt. Dort versucht Foucault heraus-
zufinden, was es heifdt, dass der Geist als Prinzip das Gemiit durch Ide-
en belebt.

Die organisatorische Rolle der Ideen im konkreten Leben des Gemiits
besteht laut Foucault nicht in einem Grundsatz der moglichst grofSten
systematischen Einheit der empirischen Erkenntnis. Ansonsten wiirde
der Geist blofs ein regulatives und nicht ein belebendes Prinzip im eigent-
lichen Sinne bilden. Vielmehr wird das Gemiit durch Ideen belebt, indem
es zur stindigen Erweiterung der empirischen Erkenntnis seiner selbst
aufgefordert wird. Damit lasst die Idee das Gemit in die Beweglich-
keit des Unendlichen eintreten. Die Funktion des Geistes besteht dem-
nach nicht darin, das Gemiit so zu organisieren, dass es sich analog zu
einem organischen Leben strukturiert oder gar, dass es zur Manifestati-
on des Lebens des Absoluten selbst wird. Vielmehr belebt der Geist da-
durch das Gemiit, dass er in der Passivitdt seiner schlichten Gegeben-
heit und seiner empirischen Bestimmungen die wimmelnde Bewegung
der Ideen wiedererweckt.>>> Somit wird aber bereits das Feld betreten,

201 Vgl. KANT, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0.,B 161 und B
194.

202 In der Kritik der Urteilskraft wird Geist ebenso als »belebendes Prinzip im
Gemiite« bestimmt. In dsthetischer Bedeutung sind aber seine belebenden
Mittel nicht Ideen schlechthin, sondern »dsthetische Ideen«, nimlich An-
schauungen, denen kein Begriff addquat sein kann (vgl. KANT, Kritik der
Urteilskraft, a.a.0., B 192-93).

203 Vgl. IAnth 38 f./dt. 55 f.

357

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

das die Anthropologie fur ihre Erforschung bestimmt hat. Dort wird der
Mensch nicht nur nach dem betrachtet, was er ist, sondern — nach Kants
Vorrede — auch in Hinsicht auf das, was er »als freihandelndes Wesen,
aus sich selber macht, oder machen kann und soll. «*°+

Was den engen Wortlaut von Kants Anthropologie angeht, so ist die
Interpretation Foucaults gewiss dufSerst gewagt: Man wiirde im Text
der Anthropologie vergeblich nach einer Stelle suchen, in der Kant dem
Geist die entscheidende Funktion in der Bestimmung der anthropologi-
schen Erkenntnis zuspricht, die ihm Foucault zukommen ladsst. Der Sache
nach mangelt es allerdings seiner Lektiire kaum an Plausibilitit und auch
nicht — wie noch zu zeigen sein wird — an erschlieSender Kraft. Der Geist
stellt durchaus als Prinzip der Organisation der empirischen Erkenntnis-
se nach der absoluten Einheit der Ideen die Vermittlungsinstanz im kon-
kreten Wissen zwischen Freiheit und Natur dar. Und darum geht es ge-
rade, wenn man sich vornimmt, wie es die Anthropologie tut, ein mit
Vernunft begabtes Erdwesen zu erkennen. Foucaults Auslegung der be-
lebenden Kraft des Geistes durch Ideen ist allerdings nicht nur begrifflich
schwach und zu scheu in der Herausarbeitung des metaphysischen Hin-
tergrundes von Kants Position, sondern auch schlicht technisch falsch.

Technisch falsch ist Foucaults Interpretation, insofern er sich auf den
Abschnitt der Kritik der reinen Vernunft stitzt (»Von der Endabsicht
der natiirlichen Dialektik der menschlichen Vernunft«), in dem Kant
die transzendentale Deduktion der Ideen der spekulativen Vernunft als
regulative Prinzipien, die dem empirischen Gebrauch der Vernunft un-
entbehrlich sind, liefert, um aufzuzeigen, dass der Geist als belebendes
Prinzip des Gemiits kein regulatives Prinzip darstellt.>>s Als begrifflich

204 KANT, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., B IV.

205 Technisch problematisch in Foucaults Einfiibrung, die - so reich an Anregun-
gen wie immer — eine unverdffentlichte Schrift bleibt, sind zumindest auch
die Verwendung des terminus technicus » Transzendentalphilosophie« und
die Interpretation der viel zitierten Stelle aus der Logik, in der Kant den drei
kritischen Fragen: » 1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf
ich hoffen« eine vierte hinzuftigt: »Was ist der Mensch? « — » Transzendental-
philosophie« heifSt bei Kant nicht die Uberfithrung des propideutischen Wis-
sens der Kritik auf die Ebene des positiven Wissens der empirischen Erkennt-
nis (vgl. etwa TAnth 75/dt. 1171), sondern schlicht rationale Ontologie, d. h.
das System aller Begriffe und Prinzipien, die sich auf Gegenstidnde in blof§
formaler Hinsicht beziehen (vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B
873). Die Frage »Was ist der Mensch?« mag wohl in der ersten Kritik nicht
ausdricklich vorkommen. In der Kritik der reinen Vernunft werden die drei
Fragen allerdings als Illustration der »letzten Zwecke des reinen Gebrauch
unserer Vernunft« aufgefithrt und in der Folge der Endzweck der reinen Ver-
nunft als »die ganze Bestimmung des Menschen « definiert (vgl. a.a.0., B 825
ff. und B 868). Das Verhiltnis zwischen den drei ersten Fragen und jener nach

358

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

schwach erweist sich zudem die Lektiire Foucaults, indem kaum einzuse-
hen ist, wie die Bestimmung der belebenden Kraft des Geistes als Beweg-
lichkeit des Unendlichen, die Foucault vorschlagt, sich von der Funktion
der Ideen als regulative Prinzipien, die zu einer systematischen Vervoll-
staindigung der empirischen Erkenntnisse auffordern, tiberhaupt abset-
zen kann. Metaphysisch scheu ist schliefSlich Foucaults Rekonstruktion,
indem sie sich programmatisch weigert, auf die spekulativen Vorausset-
zungen von Kants Ausfithrungen ernsthaft einzugehen.

Der Ausdruck belebend, mit dem die Wirkung des Geistes auf das
Gemiit in der Anthropologie bezeichnet wird, mag wohl in einem rela-
tiv schwachen metaphorischen Sinne als stete Beweglichkeit auszulegen
sein. Die Kritik der Urteilskraft gibt aber einer priagnanteren Lekture
durchaus Raum. Dort erfihrt man, dass der Geist durch seine beleben-
de Wirkung nichts Anderes tut, als »die Gemutskrifte zweckmidflig in
Schwung« zu versetzen.**® Ohne an dieser Stelle die ganze Kritik der
Urteilskraft rekonstruieren zu mussen, ist leicht einzusehen, dass die
ZweckmdfSigkeit, um die es hier geht, keine andere ist als diejenige, die
der Einbildungskraft ermoglicht, ihre eigentimliche Funktion wahrzu-
nehmen, niamlich zwischen Sinnlichem und Ubersinnlichem, Anschau-
ung und Begriffen zu vermitteln. Damit befindet man sich aber im Zen-
trum des Vermogens der Urteilskraft selbst als »Mittelglied zwischen
dem Verstande und der Vernunft«,**7 das heifdt zwischen dem Reich der
Natur und dem Reicht der Freiheit. Man weif3, dass eine solche Vermitt-
lung erst denkbar wird, wenn man eine Grundeinheit des tibersinnlichen
Substrats der Natur mit den Freiheitsgesetzten der Vernunft annimmt:
»Also mufl es doch einen Grund der Einbeit des Ubersinnlichen, welches
der Natur zum Grunde liegt, mit dem, was der Freiheitsbegriff praktisch
enthilt, geben. «2*

Mit der Annahme einer grundsitzlichen Ubereinstimmung zwischen
ubersinnlichem Substrat der Natur und den Freiheitsgesetzten bezieht
sich die Einleitung der Kritik der Urteilskraft auf das Ideal des hochs-
ten Guts, das Kant im Kanon der reinen Vernunft der ersten Kritik be-
handelt. Kant nennt »das Ideal des hichsten Guts« die Idee einer héchs-
ten Intelligenz, die nach moralischen Gesetzen gebietet und zugleich als
»Ursache der Natur zum Grunde gelegt wird«,** um die Moglichkeit
einer moralischen Ordnung tiberhaupt annehmen und damit die inter-
ne Kohirenz der reinen Vernunft in ihrem praktischen Gebrauch retten
zu konnen. Dem Reich der Gnaden als eine durchgingige systematische

dem Wesen des Menschen ist also von Anfang an strukturell und nicht ledig-
lich episodisch (vgl. im Gegensatz dazu: IAnth 55/dt. 8o).

206 KANT, Kritik der Urteilskraft, a.a.O., B 192, Hervorhebung U.B.

207 A.a.0., B XXI.

208 A.a.0., B XX.

209 KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 838.

359

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Einheit der Willen der reinen Intelligenzen nach moralischen Gesetzten
- Kant verweist in diesem Zusammenhang nicht von ungefihr auf die
christliche Figur eines »corpus mysticum der verniinftigen Wesen «*™ —
muss eine zweckmifige Einheit aller Dinge der Natur zur Seite gestellt
und somit eine grundsitzliche »Ubereinstimmung der Natur und Frei-
heit«*'* vorausgesetzt werden, will man von einer tatsachlichen Wirk-
samkeit der moralischen Gesetze ausgehen kénnen.>

Kant, der, wie man von Hegel weifS, mit dem Gedanken einer inneren
ZweckmifSigkeit »den Begriff des Lebens, die Idee, aufgeschlossen« hat
(WL 185), spricht in der Kritik der reinen Vernunft zwar nicht expressis
verbis von einem Leben des hochsten Wesens, termini technici wie eine
zweckmadflige Einbeit oder der Gedanke, man sollte sich die Welt als eine
der Idee entsprungene vorstellen,*s lassen allerdings kaum Zweifel da-
ran, dass das Ideal des hochsten Gutes als lebendig vorgestellt wird. Im
Nachlass Kants, auf den auch Foucault sich bezieht, ist das Leben Got-
tes gar das »urspriingliche und unbedingte Leben«, von dem das Leben
der Geschopfte »abgeleitet und bedingt« ist.>™4

Der Geist als »durch Ideen belebendes Prinzip des Gemiits« ist un-
leugbar Ausdruck des Lebens des Absoluten. Foucault mag wohl nichts
davon zur Kenntnis nehmen zu wollen, es ist allerdings eine Tatsache,
dass er in seiner Untersuchung stets dem notwendigen Angewiesensein
der Anthropologie auf ein absolutes Leben als auf den Ermoglichungs-
grund jener Vermittlung zwischen Freiheit und Natur, die im Zentrum
einer jeden Auffassung des Menschen liegt, Rechnung tragt.

210 A.a.0O., B 836.

211 A.a.0., B 843.

212 Vgl. insb. a.a.0., B 843: »Aber diese systematische Einheit der Zwecke
in dieser Welt der Intelligenzen, welche, obzwar, als blofle Natur, nur Sin-
nenwelt, als ein System der Freiheit aber, intelligible, d. i. moralische Welt
(regnum gratiae) genannt werden kann, fithrt unausbleiblich auch auf die
zweckmifSige Einheit aller Dinge, die dieses groffe Ganze ausmachen, nach
allgemeinen Naturgesetzen, so wie die erstere nach allgemeinen und not-
wendigen Sittengesetzen, und vereinigt die praktische Vernunft mit der spe-
kulativen. Die Welt muf3 als aus einer Idee entsprungen vorgestellt werden,
wenn sie mit demjenigen Vernunftgebrauch, ohne welchen wir uns selbst der
Vernunft unwiirdig halten wiirden, nimlich dem moralischen, als welcher
durchaus auf der Idee des hochsten Guts beruht, zusammenstimmen soll. «

213 Vgl. KANT, Kritik der Urteilskraft, a.a.O., B XXVIIIL: »D. i. die Natur wird
durch diesen Begriff [sc. den Begriff eines Naturzweckes] so vorgestellt, als
ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ihrer empiri-
schen Gesetze enthalte.«

214 Vgl. I. KANT, Handschriftlicher Nachlafs, Bd. 1V, 1. Teil, Metaphysik, in:
DERS., Gesammelte Schriften, hg. v. der PreufSischen Akademie der Wis-
senschaften, Bd. XVII, Berlin/Leipzig 1926, 727, Nr. 4786.

360

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

Aus der entscheidenden Rolle, die der Geist als belebendes Prinzip
in der Anthropologie spielt, zieht Foucault vier wichtige Folgerungen:
(a) Die Anthropologie ist allein in dem MafSe moglich, als das Gemiit
an der Passivitit der phanomenalen Bestimmungen nicht festgemacht
wird, sondern durch die Arbeit der Ideen auf der Ebene der Erfahrung
animiert wird. Der eigentliche Ort der Anthropologie ist eine Dialek-
tik ohne transzendentale Illusion, die sich nicht auf der Ebene der Er-
kenntnisse a priori, sondern im Bereich des empirischen Wissens abspielt.
(b) Die Anthropologie macht eine empirische Psychologie und eine Er-
kenntnis des Gemiits, die sich ausschliefSlich auf der Ebene der Natur
entfaltet, im Grunde unmoglich. Eine empirische Psychologie wiirde nur
ein trages, totes Gemtt erfassen konnen. Sie wiirde eine Physiologie ab-
ziiglich des Lebens darstellen. (c) Es gibt eine Strukturanalogie zwischen
dem Drang, der die reine Vernunft dazu bewegt, die Grenzen ihres recht-
mifSigen Gebrauchs zu ubersteigen und der sie zu einer transzendenta-
len Dialektik fihrt, und der spontanen Bewegung des konkreten Lebens
des Geistes, die das Gemiit zur stindigen Ubertretung der eigenen Be-
stimmungen treibt.>*s (d) Man kann sich demnach fragen, ob der Geist
nicht ein insgeheim unabdingbares Element der Struktur des kantischen
Denkens bildet. Der Geist ist auf unauflosliche Weise in den Figuren der
Erkenntnis als das Unendliche anwesend und abwesend, das zugleich
die Notwendigkeit einer Kritik und die Moglichkeit einer Anthropolo-
gie erkldrt.>'¢

Im Hinblick auf seine allgemeine Bedeutung gestattet der Geist, den
genaueren Standort der Anthropologie innerhalb der gesamten Philoso-
phie Kants und somit laut Foucault nicht weniger als die ganze Geschich-
te der postkantischen und zeitgendssischen Philosophie zu bestimmen.>'7
Der Bezug auf den Geist erlaubt aber zugleich, Foucaults Einspruch ge-
gen den modernen Anthropologismus und die genaue Tragweite seines
Kantianismus schirfer aufzufassen.

In Bezug auf den Geist als zweckmifSige Zusammenstimmung zwi-
schen Natur und Freiheit lasst sich die Anthropologie von 1798 zwi-
schen der Kritik der reinen Vernunft und dem Opus postumum verorten.
Die Anthropologie ist der Ort einer grundsitzlichen Zusammenhorigkeit
von Natur und Freiheit. Nicht nur als einfache Sammlung von Erfah-
rungsbeobachtungen und empirische Klugheitsregel, sondern im prig-
nanten Sinne pragmatisch weist die Anthropologie von ihrer Struktur
aus auf eine Transzendentale Philosophie als auf die systematische Voll-
endung eines Unterfangens hin, von dem die Kritik erst die Vorubung
darstellt. Die Anthropologie fithrt das kantische Denken insgeheim zu

215 Vgl. IAnth 39/dt. 57.
216 Vgl. IAnth 41/dt. 59.
217 Vgl. IAnth 67/dt. 100.

361

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

einer fundamentalen Ebene, derjenigen einer fundamentierenden Refle-
xion, die radikaler ist als jede propddeutische Deduktion der reinen For-
men a priori der Erkenntnis, sofern diese in ihr ihren eigentlichen Grund
haben. Die Anthropologie, die als empirisches Wissen in der Kritik kei-
ne Grundlage hat, findet allerdings in der vollendeten Transzendenta-
len Philosophie ein Fundament, das sie tibersteigt. Sie erweist sich somit
grundsitzlich als ein Ubergang.

Um den Status der Anthropologie zu bestimmen, untersucht Foucault
den besonderen Charakter ihrer Empirizitdt.*'® Kants Anthropologie ist
zugleich systematisch und populir.> Sie ist systematisch, indem sie als
Erkenntnis ein zusammenhingendes Ganzes bildet. Thre Kohirenz ent-
lehnt sie aus dem Ganzen des kritischen Denkens: Jedes der drei Biicher
des ersten Teils der Didaktik (Vom Erkenntnisvermogen — Vom Gefiibl
der Lust und der Unlust — Vom Begehrungsvermdgen) wiederholt eine
der drei Kritiken; der zweite Teil, die Charakteristik, nimmt hingegen
Kants Texte tiber die Geschichte wieder auf. Die anthropologische Wie-
derholung der Kritik auf der empirischen Ebene hat aber ihre Eigenart,
die sie von einer bloflen Reproduktion unterscheidet. Denn das Streben
nach Totalisierung, das ihr strukturell innewohnt, stiftet auf der Ebene
ihrer Empirie ein anderes Verhaltnis zur Zeitlichkeit als das konstituti-
ve, bestimmende der Kritik. Somit wird die Anthropologie einer Dimen-
sion eroffnet, in der Wahrheit und Freiheit sich gegenseitig zugehoren.

Die Zeit der Kritik als Form a priori der inneren Anschauung war rei-
nes Mittel der absoluten Spontaneitit der transzendentalen Subjektivi-
tat, die durch ihre Synthesen die Mannigfaltigkeit des Gegebenen auf die
Einheit des Ich denke zuruckfihrte. Die Zeit der Anthropologie gehort
hingegen konstitutiv zur synthetischen Tatigkeit selbst als die Zerstreu-
ung, die aus ihrer unendlichen Aufgabe entspringt. Die unabschliefSbare
Totalisierung der empirischen Erfahrung verzeitigt die anthropologische
Subjektivitat selbst, die nie damit fertig sein wird, sich aus der Mannig-
faltigkeit der Erfahrung zu sammeln. Zeit ist nicht Form der Einheit und
der Identitit; als Zerstreuungsprinzip macht sie in der Anthropologie
vielmehr das aus, was die empirische Subjektivitit von sich selbst stets
fern halt, die uniiberwindliche Passivitit ihrer Aktivitat.

Die zeitliche Zerstreuung, die die synthetische Tatigkeit affiziert, ver-
leiht ihr efwas Spielerisches (»comme du >Jeu««, [Anth 56/dt. §2); sie off-
net sie auf Freiheit hin. Die innere Passivitit der empirischen Synthese
ldsst keine erschopfende Bestimmung zu. Was die Subjektivitit affiziert,

218 Vgl. insbesondere [Anth 55 ff./dt. 81.

219 Vgl. KANT, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., B XIII: »Eine
systematisch entworfene und doch populér (durch Beziehung auf Beispiele,
die sich dazu von jedem Leser auffinden lassen) in pragmatischer Hinsicht
abgefafSte Anthropologie [...].«

362

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

bietet sich ihr zugleich in der Form einer intrinsischen Moglichkeit dar
und versetzt sie in ein unbestimmtes Feld, in dem sie das freie Spiel ih-
rer Willktr austiben kann. Nicht von ungefihr besteht der grofite Teil
der Anthropologie in einer Didaktik: anthropologische Erkenntnis ist
immer ebenso priskriptiv wie deskriptiv. Zugleich macht die konstituti-
ve Zeitlichkeit und Unbestimmtheit der synthetischen Tétigkeit auf der
Ebene der anthropologischen Empirie aus der Anthropologie wesentlich
eine Kunst. Wahrheit und Freiheit im Menschen lassen sich nur durch
eine Praxis zu einer Synthese bringen, die sich nicht ganz auf die Deter-
miniertheit allgemeiner Regeln zurtickfiithren lasst.

Die Anthropologie ist aber nicht nur systematisch, sondern auch po-
puldr. Sie ist in Bezug auf konkrete Beispiele abgefasst, die von jedem
Leser nachvollzogen und vermehrt werden konnen. Eine populdre Er-
kenntnis grenzt sich etwa von einer scholastischen oder technischen Er-
kenntnis durch eine Vielseitigkeit und eine Vollstandigkeit der Schat-
tierungen ab, die sich auf »eine Welt- und Menschenkenntnis« stiitzen,
das heifSt auf eine konkrete Kenntnis der Begriffe, der Geschmacker und
der Neigungen der Menschen.>*° Als Wels- und Menschenkenntnis be-
zeichnet Kant aber die Anthropologie selbst. Das heifdt im Grunde, dass
die Anthropologie in der Form der Popularitit auf sich selbst beruht,
insofern sie Welt- und Menschenkenntnis ist. Als populire Erkenntnis
stutzt sie sich auf die Erkenntnis des Populdren. Der Zirkel, in dem die
Anthropologie sich notwendig bewegt, ist allerdings nicht aufzulosen,
sondern in dem Element selbst weiterzuentwickeln, in dem er sich ergibt:
die Sprache. In ihrem gdngigen Gebrauch bildet sie die unerschopfliche
Quelle jener Beispiele, durch die ein jeder Leser den Text der Anthropo-
logie verlangern kann. Die Sprache ist der geteilte Grund einer unmittel-
baren Verstindigung und Familiaritit zwischen dem Autor und seinem
Publikum. Die Anthropologie bildet eine Reflexion tiber ein System kon-
stituierter Zeichen, von dem sie zugleich konstituiert wird.

Der eigentliche Boden der anthropologischen Erfahrung ist mithin
eher sprachlich als psychologisch.*** Die Anthropologie ist die Erldute-
rung einer Sprache, die immer schon angefangen hat zu sprechen und
durch die der Mensch tiber den Dingen und unter seinesgleichen ein
Netz des Austausches und der gegenseitigen Verstindigung spannt: Sie
ist weder Freiheit noch Natur, kein Gnadenreich der reinen Intelligenzen
und keine totale Aneignung der Natur, sondern universelle Wohnstat-
te des Menschen in der Welt (»habitation universelle de ’homme dans
le monde«, IAnth 61/dt. 90). In diesem Sinne ist die anthropologische

220 Vgl. 1. KANT, Logik, in: DERS., Schriften zur Metaphysik und Logik 2. Wer-
ke in zwolf Banden, hg. v. W. Weischedel, Bd. VI, Frankfurt/M. 1977, A 48
und IAnth 59/dt. 86.

221 Vgl. IAnth 63/dt. 93.

363

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Untersuchung des menschlichen Gemiites wesentlich kosmopolitisch.
Der Mensch der Anthropologie ist wohl Weltbiirger, aber nicht inso-
fern er einer bestimmten sozialen Gruppe oder Institution angehort,
sondern einfach deshalb, weil er spricht, weil die Zerstreuung einer mit
sich selbst immer verzogerten Subjektivitat ihn auf den Austausch durch
ein System von Zeichen zurtickgeworfen hat, das ihm zwar keinen fes-
ten Wohnsitz — anders als die reinen Formen der Vernunft —, aber doch
eine Residenz (»résidence«) und einen Aufenthalt (»séjour«) in der Welt
bietet.>**

Die Anthropologie ist also systematisch in Form einer zeitlichen Zer-
streuung und populir wegen ihres Angewiesenseins auf den Austausch
innerhalb einer historischen, konkreten Sprache. Thre Wahrheit vollzieht
sich in der Zerstreuung ihrer Synthesen und in der Bewegung der Spra-
che und des Austausches; dort findet sie weder ihre urspriingliche Form,
noch die Momente a priori ihrer Konstitution oder die einfache Gege-
benbeit ihrer Natur. Sie gewinnt vielmehr ihre eigentlichste Gestalt: das
Universelle, insofern es mitten in der Erfahrung in einer Bewegung des
wahrhaft Zeitlichen und des wirklich Ausgetauschten geboren wird.**3

Die eigentiimliche Form der menschlichen Allgemeinheit gestattet den
genauen Standort der Anthropologie innerhalb des Uberganges zu be-
stimmen, der von der Vortibung der Kritik zur eigentlichen Transzenden-
talen Philosophie als Vollendung des Systems der Erkenntnisse a priori
filhrt. Die Anthropologie bildet insofern einen notwendigen Ubergang
von der Kritik zur Transzendentalen Philosophie, als in ihr Natur und
Freiheit in ihrer notwendigen Korrelation zum Vorschein kommen. Die
Kritik wird in ihr auf eine solche Art wiederholt, dass die Synthesen der
Wahrheit, durch die das Notwendige der Natur erkannt wird, jetzt im
Element der Freibeit erscheinen.>*# In diesem Sinne wird mit der Anthro-
pologie nicht nur die Kritik der reinen Vernunft, sondern auch die Kri-
tik der praktischen Vernunft auf einer empirischen Ebene wiederholt.
Dies ist in der Vorrede zur Grundlegung der Metaphysik der Sitten zu-
mindest vorgeahnt, in der Kant zwar die Anthropologie im empirischen
Bereich als Gegenstiick zur physikalischen Wissenschaft prasentiert, sie
aber unter die Herrschaft der Ethik stellt. Dementsprechend geht es dort
ausschliefSlich um eine pragmatische Anthropologie. Von einer physio-
logischen Anthropologie, die dem Bereich der Natur angehoren wiirdet,
ist keine Rede.>*s

Durch die notwendige Korrelation in ihr zwischen Natur und Freiheit
verweist aber die Anthropologie auf das, was sie radikaler fundiert als

222 Vgl. [Anth 65/dt. 95.
223 Vgl. IAnth 65/dt. 96.
224 Vgl. IAnth 65/dt. 96 f.
225 Vgl. IAnth 66/dt. 97.

364

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

jeder anthropologische Diskurs: eine Transzendentalphilosophie, die die
Beziehung zwischen Wahrheit und Freiheit von ibrem Fundament her de-
finiert. Die Anthropologie erweist sich somit als ein Ubergangsmoment
in der Vollendung der Philosophie, der in sich selbst nicht ruhen kann:
Als ein solches Voriibergehende ist sie dazu bestimmt, sich zu liquidie-
ren und als das Wesentliche zu verschwinden.>*

Foucault folgt der Spur von Kants Transzendentalphilosophie vor al-
lem im Anschluss an den Entwiirfen aus dem sogenannten Opus postu-
mum. Er konzentriert sich insbesondere auf die Texte, die aus der Peri-
ode 1800-1801 stammen. Foucault ist zwar der Versuchscharakter der
Fragmente aus Kants Nachlass bekannt, er meint allerdings, bei aller
Divergenz in den Nuancen, auf einer systematischen Ebene eine einheit-
liche Stofrichtung ausmachen zu konnen. Er betont insbesondere, wie
die Einteilung des Systems der Philosophie um die Bestimmung des Ver-
haltnisses zwischen den drei Entitaten der metaphysica specialis: Gott,
Welt und Mensch kreist.**” Die drei Termini sind allerdings im System
der Transzendentalphilosophie einander nicht ebenburtig: Bildet Gozt
den umfassenden Begriff, der beide anderen umfasst, so der Mensch den
»medius terminus«;er ist die konkrete und aktive Einheit, in der und
durch die Gott und die Welt ihre Einheit finden: » Gott, die Welt, und der
Mensch als Person d. i. als Wesen, das diese Begriffe vereinigt.«*** Co-
pula mundi ist der Mensch sowohl als denkende — » Gott und die Welt,
und der Geist des Menschen, der beide denkt«**® — als auch als universel-
le Synthese, als die reale Einheit, in der das sinnliche und das tibersinnli-
che Prinzip, die Personlichkeit Gottes und die Objektivitdt der Welt sich
zusammenfiigen: »I’homme devient le médiateur a partir duquel se des-
sine »ein absoluter Ganze« [sic].«*3°

Eine Philosophie, die in Richtung der Realisierung der Transzendental-
philosophie voranschreitet, begegnet der Frage nach dem Menschen im-
mer wieder als die Frage, auf die sich jede systematische Bestimmung von
Gott und der Welt notwendig beziehen muss. Der Frage nach dem Men-
schen kommt indes nicht der Wert einer absoluten Referenz zu, durch
die sich ein fundamentales Denken unproblematisch etablieren konnte.

226 IAnth 66/dt. 97.

227 Vgl.TIAnth 48/70 und I. KANT, Handschriftlicher Nachlaf$, Bd. VIII, I. Half-
te, Opus postumum, in: Gesammelte Schriften, hg. v. der PreufSischen Aka-
demie der Wissenschaften, Bd. XXI, Berlin/Leipzig 1936, 27: »System der
Transcendental Philosophie in drei Abschnitten: Gott, die Welt, Universum,
und ich Selbst der Mensch als moralisches Wesen. «

228 A.a.O.

229 A.a.0O., 29.

230 [Anth 49 (»der Mensch wird der Vermittler, von dem ausgehend sich >ein
absolutes Ganzes< abzeichnet«, dt. 71) und KANT, Opus postumums,
a.a.0., 31, fiir das deutsche Zitat im franzosischen Original.

365

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Das, was von der Frage: »Was ist der Mensch?« anvisiert wird, kann
sich nicht in einer urspriinglichen Autonomie entfalten. Der Mensch de-
finiert sich von Anfang an als Weltbewohner: »Ich bin. — Es ist eine Welt
ausser mir (praeter me) im Raume und der Zeit, und ich bin selbst ein
Weltwesen [...]. Ich der Mensch bin mir selbst ein dufSeres Sinnenobjekt,
ein Teil der Welt.«** Jede Reflexion iiber den Menschen ist zirkuldr auf
eine Reflexion iiber die Welt verwiesen, die sie bereits impliziert. Und
Kants fundamentale Philosophie ldsst keine naturalistische Perspektive
zu, nach der es moglich wire, eine Wissenschaft des Menschen auf der
Ebene einer Erkenntnis der Natur zu entwickeln.** Die konstitutive Am-
phibolie des Menschen zeigt andererseits zur Gentige an, dass auch die
fundamentale Ebene der Transzendentalphilosophie die Ertrage der Kri-
tik nicht ignoriert. Die wechselseitige Zugehorigkeit von Wahrheit und
Freiheit kommt in der Anthropologie in der Form der Endlichkeit zum
Vorschein und fuhrt insofern zu den Wurzel selbst der kritischen Diszip-
linierung der Vernunft zurtick, auf die Ebene dessen, was die Ablehnung
eines intuitiven Verstandes motiviert.*3

Der Ubergangscharakter der Anthropologie zeigt aus der Sicht
Foucaults, dass die zentrale Bedeutung, die die kantische Logik der Fra-
ge nach dem Menschen beimisst, nicht mehr als eine Episode im Den-
ken Kants darstellt.3¢ Ahnlich erklirt Foucault auch den Umstand, dass
Kant funfundzwanzig Jahre lang die Entfaltung der Kritik mit einer an-
thropologischen Lehre begleitet hat. Diese Hartnickigkeit ist nicht ein-
fach auf die Anforderungen des universitiren Lebens Kants zuriickzu-
fithren: sie ist vielmehr mit der Struktur des kantischen Denkens selbst
verbunden, mit dem Ubergang vom Apriori zum Fundamentalen, von
der kritischen zur Transzendentalphilosophie, durch den allein das gan-
ze System abgeschlossen werden konnte.

Das Schicksal der zeitgenossischen Philosophie zeichnet sich laut
Foucault durch die falsche Entfaltung der fundamentalen Verwurzelung
(»enracinement fondamental«, IAnth 67/dt. 99) sowohl der Kritik als
auch der Anthropologie aus und zugleich durch das Vergessen des An-
gewiesenseins auf eine kritische Disziplin der Transzendentalphilosophie
selbst. Seit Kant wird insbesondere das implizite Projekt jeder Philoso-
phie darin bestehen, den Ebenenunterschied zwischen Apriori, Origind-
rem und Fundamentalem zu tiberwinden.

Auf der kritischen Ebene einer prinzipiellen Erkenntnis der Gegen-
standlichkeit tiberhaupt nach ihren Formeigenschaften bildet das Apri-
ori (»l’a priori«) die Bestimmung der reinen Passivitit der Sinnlichkeit

231 A.a.0., 63 (vgl. [Anth 49/dt. 72).
232 Vgl. IAnth 49/dt. 72.
233 Vgl. IAnth 66/dt. 98.
234 Vgl. IAnth 54/dt. 8o.

366

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

durch die absolute Spontaneitat des Ich denke. Auf der anthropologi-
schen Ebene der konkreten Existenz ergibt sich hingegen die reine Akti-
vitat der transzendentalen Subjektivitit in der Form eines immer schon
bereits vollzogen Origindren (»1’originaire«). Die »a priori de I’existen-
ce« bilden die Gegebenheiten einer konstitutiv zeitlich und sprachlich
verstreuten synthetischen Tatigkeit: ein Origindres, das immer schon an-
gefangen hat und nie abgeschlossen wird, das immer schon da und nie
ganz gegeben ist. Das Fundamentale (»le fondamental«) stellt schliefSlich
jene radikale Dimension der vollendeten Transzendentalphilosophie dar,
auf der sowohl die Kritik wie die Anthropologie griinden, in der in der
unendlichen Einheit Gottes und durch den Menschen als urteilende und
handelnde copula die wechselseitige Zugehorigkeit von Natur und Frei-
heit endlich gewahrleistet ist.>3s

Dieser Ebenenunterschied lasst sich von keiner Vermengung (»confu-
sion«), sei sie »dialectique ou phénoménologique« (IAnth 67/dt. 99), re-
duzieren. Die Anthropologie, das heifst nicht unbedingt jeder sermo de
homine, aber zumindest die anthropologische Ebene der Reflexion, wird
allerdings genau der Ort sein, an dem die Verwechselung zwischen Apri-
ori, Origindrem und Fundamentalem immer wieder entstehen wird. Die
mittlere Position des Origindren und mit ihm der anthropologischen
Analyse zwischen Apriori und Fundamentalem wird die Anthropolo-
gie dahin fiihren, in der inneren Okonomie der Philosophie als unreines
und unreflektiertes Gemisch (»mixte impur et non réfléchi«, IAnth 67/
dt. 100) zu funktionieren. Bei dem Versuch, das kritische Denken auf
der Ebene einer positiven Erkenntnis zur Geltung zu bringen, wird man
dem Origindren zugleich das Vorrecht des Apriori und den Sinn des
Fundamentalen verleihen. Das Origindre wird zugleich als reine Spon-
taneitdt der Subjektivitit und als absolute Vermittlung zwischen Ob-
jektivem und Subjektivem gelten, wihrend es strukturell nicht weniger
passiv als aktiv ist und in ihm Natur und Freiheit zwar sich wechselsei-
tig zugehoren, aber nie ganz in Einklang miteinander gebracht werden
konnen. Dem Origindren wird demnach zugleich der propadeutische
Charakter der Kritik und die vollendete Form der Transzendentalphi-
losophie zugewiesen. Zwischen der kritischen Ebene des Notwendigen,
der formalen Beschaffenheit eines jeden Gegenstandes tiberhaupt, und
der Fundamentalen der Entfaltung der Ideen in der Existenz wird nicht
unterscheiden; die Rechtfertigung der synthetischen Tatigkeit a priori
des Ich denke als Bedingung fiir eine widerspruchlose formale Bestim-
mung der Sinnlichkeit wird mit der Analyse der Grenzen der Endlich-
keit in der Entfaltung einer systematischen Erkenntnis des Empirischen
verwechselt.*3

235 Vgl. v. a. TAnth 58/dt. 85 f. und 67/dt. 99 f.
236 Vgl. IAnth 67/dt. 99 f.

367

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Vom Standpunkt der Vermischung zwischen Kritik, Anthropologie
und Transzendentalphilosophie liefe sich laut Foucault die ganze Ge-
schichte der postkantischen und zeitgenossischen Philosophie betrach-
ten. Foucaults Augenmerk richtet sich jedoch insbesondere auf die
Phianomenologie und auf ihre Rezeption, wobei er damit zugleich die
Dialektik im Blick hat.*s” Der Bezug auf die phinomenologische Tradi-
tion wirkt kaum verbliffend, wenn man bedenkt, dass die Perspektive,
die Foucault bei seiner Lektiire der kantischen Anthropologie einnimmt,
niamlich die des Ubergangs von der Propideutik der Kritik zur Vollen-
dung der Transzendentalphilosophie, parallel lauft zum Husserl’schen
Programm, der Transzendentalphilosophie dadurch eine Endform zu ge-
ben, dass man sie durch die phanomenologische Epoche auf die Kon-
kretheit des Bewusstseinslebens als auf die Ebene ihrer Fundierung zu-
ruckfihre.>®

Husserls anfangliches Projekt war darauf ausgerichtet, gegen den na-
turalistischen Reduktionismus der Psychologie eine echte kritische Ar-
beit wieder zur Geltung zu bringen. In den Logischen Untersuchungen
ging es insbesondere darum, die Regionen des Apriori von ihrer Kon-
fiszierung durch das Beharren auf die naturalistische Einstellung des
Psychologismus zu befreien. Dadurch trat das Husserl’sche Unterfan-
gen ganz in die Fullstapfen Kants und folgte dessen Einspruch gegen
den Versuch, die empirische Psychologie als fundamentale Wissenschaft
bzw. als Metaphysik gelten zu lassen. Das Projekt, die Gegebenheiten
des Bewusstseins auf eine wirklich konstituierende Ebene zuriickzufiih-
ren, scheiterte allerdings an der konstitutiven Passivitit des konkreten

237 Vgl. IAnth 67/dt. 99.

238 Vgl. insbesondere die Ausfithrungen tiber den Begriff des >Transzendentalen«
in Bezug auf Descartes’ und Kants Philosophie der Subjektivitit in E. HUS-
SERL, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die Transzendentale
Phidnomenologie, in: DERS., Gesammelte Schriften, Bd. 8, hg. v. E. Stroker,
Hamburg 1992, 70-104 (§§ 14-21), und auch die »konkret fundamentie-
renden Untersuchungen« in: DERS., Formale und transzendentale Logik,
Tiibingen 19871, 15 fiir das Zitat. Fiir Foucault vgl. was er zur Phinomeno-
logie Husserls in Les mots et les choses behauptet: »Elle [sc. die Phinome-
nologie Husserls] essaie, en effet, d’ancrer les droits et les limites d’une lo-
gique formelle dans une réflexion de type transcendantal, et de lier d’autre
part la subjectivité transcendantale a I’horizon implicite des contenus em-
piriques, qu’elle seule a la possibilité de constituer, de maintenir et d’ouvrir
par des explications infinies.« (MC 2671; »Sie versucht in der Tat, die Rechte
und Grenzen einer formalen Logik in einer Reflexion transzendentalen Typs
zu verankern und andererseits die transzendentale Subjektivitit mit dem
impliziten Horizont der empirischen Inhalte zu verbinden, die zu errichten,
aufrechtzuerhalten und durch unbegrenzte Erklirungen zu erschliefSen ihr
allein die Moglichkeit gegeben ist«, dt. 305.)

368

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

bewussten Lebens (des Origindren) und folglich an der Unmoglichkeit,
dieses in sich selbst zu fundieren, sodass die Anstrengungen, den Natura-
lismus des Psychologismus zu tiberwinden, eigentlich selbst in eine Form
des Positivismus miindete.>3®

Husserl hat der Offnung auf die Region des Fundamentalen keine
hinreichende Reflexion tiber die Grenzen der Endlichkeit im Wissen des
Konkreten vorangehen lassen. Die phdanomenologische Reduktion konn-
te deshalb nicht die Aufgabe erfiillen, die ihr zugewiesen wurde, namlich
den Platz einer kritischen Reflexion einzunehmen: Sie fuhrt auf ein illu-
siondres Transzendental zurtuck.>+° Das Ungleichgewicht in den Struktu-
ren, namlich zwischen den Ebenen des Apriori, des Origindren und des
Fundamentalen konnte auch nicht beim spaten Husserl aufgehoben wer-
den, als bei ihm der Bezug auf Descartes gegeniiber jenem auf Kant die
Oberhand gewann. Wenn Husserl polemisch gegen Kant auf die »unge-
heuren Tiefen der Cartesianischen Fundamentalbetrachtung« und auf
ihren »Radikalismus« zurtickgeht, so bekanntlich, um gegen Descartes’
»psychologistische Verfilschung« des eigenen Ansatzes, das heifSt gegen
die Zuriickfithrung der Subjektivitit auf eine vom Leib getrennte See-
le, das »konkrete Leben« des Ego als absolute Quelle aller Sinnbildung
und Seinssphire zuriickzugewinnen, und dies vor der Abscheidung sei-
ner absoluten Einheit in eine Seele und in eine Welt durch den karte-
sianischen, metaphysischen Dualismus.*#* Foucault weif§ aber zu gut,
dass der Bezug auf die Einheit des Bewusstseinslebens an sich nicht rei-
chen kann, um die Entzweiung in Theorie und Praxis, Natur und Frei-
heit, Leib und Seele zu iiberwinden. Die Dimension des Fundamentalen,
in der die Gegensitze der Metaphysik zu einer Synthese gebracht wer-
den, kann erst das absolute Leben der unendlichen Einheit Gottes ge-
wihrleisten. Die endliche Einheit des anthropologischen Origindren fiir
das Fundamentale gelten zu lassen, heifst auf den Boden eines unreinen
und unreflektierten Gemischs zurtickzufallen, das aus einer falschen Ver-
mittlung zwischen Transzendentalem und Empirischem hervorgeht. So
konnte Husserl trotz des fundamentalen Radikalismus seiner Epoche
die Analyse der konstituierenden Rolle der Intentionalitdt der Empirizi-
tat nicht entziehen: All die nach ihm entstandenen phanomenologischen
und existenziellen Psychologien zeugen laut Foucault von diesem Riick-
fall in den Positivismus.>+*

Die Phanomenologie bleibt grundsatzlich ein anthropologisches Un-
terfangen. In ihrem Anspruch, sowohl Wissenschaft des Menschen als

239 Vgl. IAnth 68/dt. 100.

240 Vgl. a.a.O.

241 Vgl. HUSSERL, Die Krisis der europdischen Wissenschaften, a.a.O., 100,
80-82 und DERS., Formale und transzendentale Logik, a.a.O., 123 ff.

242 Vgl. IAnth 68/dt. 100 f.

369

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

auch Fundierung jeglichen Wissens tiber den Menschen zu sein, unter-
liegt sie unreflektiert derselben Amphibolie der Menschen-Kenninis, die
die Anthropologie auszeichnet: Sie ist zugleich Erkenntnis des Men-
schen in einer Bewegung, die ihn als natiirliches Wesen verobjektiviert,
und Erkenntnis der Erkenntnis des Menschen, die ihn als Subjekt jedes
moglichen Wissens in Betracht zieht.*#3 Somit fallt sie de facto in den
Naturalismus und in das grundsitzlich szientistische Programm all der
philosophischen Anthropologien zuriick, die sich als natiirlicher Zugang
zum Fundamentalen (»accés naturel au fondamental«, IAnth 77/dt. 114)
geben und meinen, die Philosophie durch eine Wissenschaft des Men-
schen vollenden oder gar ersetzen zu diirfen.

Erst die Naivitdt der Zeitgenossen gestattet zu glauben, die Anthro-
pologie konnte die Gegensatze des metaphysischen Rationalismus hinter
sich lassen. Das Wunder der anthropologischen Versohnung ist allein der
grammatikalischen Aquivokation der Menschenkenntniss zuzusprechen:

Il faut méme la résistible naiveté de nos contemporains pour célébrer dans
I’Anthropologie le dépassement enfin assuré des dissociations ou se se-
rait perdue la sécheresse du rationalisme — Ame et corps, sujet et objet.
Alors que dans la merveille de cette réconciliation, ils ne rencontrent que
le miracle, peu étonnant de leur surdité a ’équivoque grammaticale de la
Menschenkenntniss. >+

Diese Naivitit konnte eigentlich entschuldigt werden, wiirde sie nicht im
Zentrum eines wesentlich reduzierenden und normativen Projektes lie-
gen, durch das ein technisches Wissen als positive, wissenschaftliche Er-
kenninis ausgegeben wird. Eine Vermengung zwischen Natur und Frei-
heit, deskriptiver und praskriptiver Ebene zeigt die Anthropologie nicht
nur systematisch im Hinblick auf ihre Ubergangsstellung zwischen Kri-
tik und Transzendentaler Philosophie, sondern auch historisch, wenn
sie im Zusammenhang mit der groflen Ausbreitung empirischer Studien
uber den Menschen im 18. Jahrhundert betrachten wird. Die Anthro-
pologie Kants muss in die Reihe unzihliger Versuche anthropologischer
Untersuchungen eingeordnet werden, die vor allem in Deutschland in
der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts erschienen sind, von Baum-
gartens Psychologia empirica (1749), Platners Anthropologie (1772),

243 Vgl. IAnth 74/dt. 110.

244 IAnth 74 f. (»Es bedarf schon der widerstehlichen Naivitit unserer Zeitge-
nossen, um in der Anthropologie die endlich gewihrleistete Uberwindung
der Trennungen zu feiern, in der sich die Trockenheit des Rationalismus ver-
loren habe — Seele und Korper, Subjekt und Objekt. Im Wunderwerk dieser
Versohnung begegnen sie indessen nur dem wenig erstaunlichen Wunder ih-
rer Taubheit fiir die grammatikalische Aquivokation der Menschenkennt-
niss«, dt. 111, Ubersetzung leicht verindert).

370

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

Tetens’ Philosophische Versuche iiber die menschliche Natur (1777) bis
zu Schmids Empirische Psychologie (1791), Iths Versuch einer Anthro-
pologie (1794/95) und Hufelands Makrobiotik (1796).*#5 Die Bliite der
empirischen Anthropologien ist laut Foucault in Verbindung mit einer
Verschiebung innerhalb der Erkenntnis der Natur zu verstehen, zu der
die Untersuchungen tiber das Funktionieren des menschlichen Kérpers
im Laufe des 18. Jahrhunderts gefiihrt haben. Ohne eine grundsatzliche
Einheit der Natur infrage zu stellen, begann sich das, was das Physische
(»le physique«) der Organismen ausmacht, von dem abzulosen, was fiir
die Korper das Physikalische (»la physique«) darstellt. So macht in Kant
die Physik insofern nur einen Ausschnitt der Gesamtheit der empirischen
Erkenntnis der Natur aus, als sie den Bereich des menschlichen Korpers
nicht mehr abdecken kann.>#

Die Verschiebung des Organischen innerhalb des Systems der Na-
tur ist insbesondere an eine Anthropologie und nicht einfach an eine
Biologie im Allgemeinen zu knupfen. So spricht Wolff von der Physio-
logie als von einer Wissenschaft des animierten Korpers, insbesondere
des menschlichen (»de corpore animato praesertim humano«).*#” Das
Vorrecht der Anthropologie ldsst sich laut Foucault mit der besonde-
ren Stellung der Erkenntnis tiber den Menschen erkliren, die sich am
Kreuzungspunkt zwischen Metaphysik und Medizin befindet: zwischen
einem metaphysischen Privileg der Seele und einer Technik der Wider-
herstellung der Gesundbeit. Demnach kann die Anthropologie seit Be-
ginn ihres Projektes nicht umhin, zugleich reduzierend und normativ zu
sein. Sie erkennt einerseits die Seele nur im Horizont der Natur, durch
die vergegenstandlichende Vermittlung der Physis. Andererseits wird sie
immer die Wissenschaft eines animierten, teleologisch organisierten Kor-
pers sein, der auf den gesunden Zustand eines optimalen Funktionierens
technisch zuriickgefithrt werden soll. Sie ist die Wissenschaft des Nor-
malen schlechthin.*+*

Die unwiderstehliche Naivitdt der Zeitgenossen, die in der Anthropo-
logie die Vermittlung zwischen Seele und Korper feiern, ist insbesondere
mit einem volligen Missverstehen des Verhiltnisses zwischen Endlichkeit
und Unendlichkeit verbunden. Man hat geglaubt, man konnte ein posi-
tives Wissen auf das aufbauen, was von seiner Natur aus den Charakter
des Verschwindens hat, nimlich die Endlichkeit.

Die Unendlichkeit ist kein entbehrliches Auflerliches, auf die eine
schliefSlich auf sich selbst beschrinkte Menschlichkeit Verzicht leisten

245 Vgl. IAnth 69 f./dt. 102 f.

246 Vgl. TAnth 71 f./dt. 106 f.

247 Ch. WOLFE, Philosophia rationalis sive logica, Frankfurt/M. 1728,37,§ 84
(in TAnth 72/dt. 107 angefiihrt).

248 Vgl. TIAnth 72 f./dt. 107 f.

371

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

konnte. Die menschliche Endlichkeit in der Anthropologie ist stets auf
die unendliche Einheit angewiesen, die erst jene Vermittlung zwischen
Natur und Freiheit gewihrleisten konnte, nach der der Mensch als mit
Vernunft begabtes Erdwesen immer schon strebt. Das Angewiesensein
auf eine aktualiter erfasste Unendlichkeit zeigt sich am klarsten durch
einen Vergleich zwischen Physik und Anthropologie. Wihrend die Me-
taphysischen Anfangsgriinde der Naturwissenschaft Gott entbehren und
die Hypothese eines aktuellen Unendlichen tiberfliissig machen konnen,
zeigt die Anthropologie »montre du doigt I'absence de Dieu, et se dé-
ploie dans le vide laissé par cet infini.«*#

Auf die Notwendigkeit, das Verhiltnis zwischen Endlichem und Un-
endlichem genau zu bestimmen, ist auch die Hartndckigkeit zuriickzu-
fithren, mit der Kant an seine Anthropologie gearbeitet hat. Das Projekt
der Anthropologie ist namlich laut Foucault mit der Struktur des Pro-
blems der kantischen Transzendentalphilosophie im Allgemeinen ver-
bunden, namlich mit der Frage, wie die Endlichkeit in einer Reflexion zu
denken und zu fundieren ist, die sich weder auf eine Ontologie der Un-
endlichkeit nach Art des kartesischen Rationalismus noch auf eine Phi-
losophie des Absoluten nach Hegel’schen Maf3staben bezieht.>s

Die Anthropologie zeigt insbesondere, dass die Endlichkeit im kanti-
schen Denken sich niemals auf ihrer eigenen Ebene reflektieren kann.>s*
Wenn man meint, das Apriori liefe sich auf der Ebene des Gegebenen
und die Kritik auf jener der Empirie ansiedeln, vergisst man im Grunde
das Wesentliche der Lektion der kantischen Philosophie. Die Endlich-
keit zeigt sich in der Anthropologie nur in der Form der Negativitit,
als das stete Verfehlen einer Unendlichkeit, auf die sie immer schon an-
gewiesen ist. Sie ins Positive umschlagen zu lassen oder gar durch eine
unreflektierte Vermittlung zwischen der empirischen Erkenntnis vom
Menschen und der Philosophie die Anthropologie zur Fundamental-
wissenschaft erheben zu wollen, heifSt im Grunde, die Kritik in Verges-
senheit geraten zu lassen.>* Darauf griindet auch die anthropologische
Hlusion, der die Zeitgenossen anheimfallen und die wie die endliche
Kehrseite — oder gar deren Rache auf der Ebene des vermeintlich Positi-
ven — der transzendentalen Illusion des metaphysischen Rationalismus
sich darstellt. Sie besteht darin zu glauben, der natiirliche Drang der
Vernunft, die Verstandesprinzipien aufSerhalb der Grenzen der Erfah-
rung anzuwenden, sei nicht notwendig mit der Struktur der Erkennt-
nis verbunden, sondern auf eine Natur des Menschen zuriickzufiihren,

249 IAnth 75 f. (»Die Anthropologie zeigt mit dem Finger auf die Abwesenheit
Gottes und entfaltet sich in der Leere, die von diesem Unendlichen hinter-
lassen wird«, dt. 113).

250 Vgl. IAnth 76/dt. 113.

251 Vgl. [Anth 75/dt. 112.

252 Vgl. IAnth 78/dt. 117.

372

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS EINFUHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

die ihn dazu verleitet, den festen Boden des Positiven zugunsten einer
chimirischen Transzendenz zu verlassen und sich dabei von sich selbst
zu entfremden.>s3

Den Ausweg aus der anthropologischen 1llusion, man konne das Fun-
damentale positiv, ja naturalistisch auffassen, hat laut Foucault bereits
Nietzsche vorgezeichnet. Im Tod Gottes hat er zugleich den Tod des
Menschen mitgedacht. Erst im Tod des Menschen kann sich der Tod
Gottes wirklich zutragen, denn in seiner Endlichkeit ist der Mensch vom
Unendlichen nicht zu trennen, das er als Einheit zwischen Freiheit und
Natur zugleich negiert und vorankiindigt.

Car ’homme, dans sa finitude, n’est pas séparable de P’infini dont il est a
la fois la négation et le héraut ; c’est dans la mort de I’lhomme que s’ac-
complit la mort de Dieu.>s+

Gegen das Wuchern der anthropologischen Untersuchungen, das Gott
am Leben erhilt, ist aus der Sicht Foucaults eine Kritik der Endlichkeit
zu entfalten, die emanzipatorisch sowohl in Bezug auf den Menschen
als auch in Bezug auf das Unendliche wire. Eine solche Kritik der End-
lichkeit wiirde das Unendliche im Zusammenhang mit Nietzsches ewi-
ger Wiederkehr erfassen: Die finitude bilde demnach keinen Endpunkt,
sondern die Biegung und den Knoten der Zeit, in denen der Anfang Ende
ist. Die Antwort auf die Frage: Was ist der Mensch? sei sodann eigent-
lich der Ubermensch.*ss

Wie ein kritisches Denken der Endlichkeit als ewige Wiederkehr genau
aussehen soll, ist Foucaults Text nicht mehr zu entnehmen. Ein Denken
der ewigen Wiederkehr wird auch in Les mots et les choses angekiindigt,
in der allerdings gegentber der Einfiihrung in Kants >Anthropologie«
noch milderen Form eines Versprechens, von dem Foucault noch nicht
zu sagen weifs, wie es tiberhaupt einzulosen sei.>s¢ In den systematischen
Ausfithrungen der Archdologie des Wissens ist schliefSlich von der ewi-
gen Wiederkehr keine Rede mehr, obwohl es in der Archaologie erklar-
termaflen darum geht, eine Methode der historischen Analyse zu entwi-
ckeln, die vor dem anthropologischen Thema gefeit wire.>s”

Wie Ewigkeit unter endlichen Kategorien tiberhaupt aufzufassen ist,
ist gewiss ein Ritsel. Es tiberrascht insofern kaum, dass die kritische
Entfaltung des Endlichen als ewiges Wiederkehren des Gleichen auch

253 Vgl. [Anth 77/dt. 115.

254 [Anth 78 (»Denn der Mensch in seiner Endlichkeit ist nicht vom Unend-
lichen zu trennen, dessen Negation und Herold er zugleich ist; im Tod des
Menschen erfiillt sich der Tod Gottes«, dt. 117).

255 Vgl. TAnth 78 f./117.

256 Vgl. insb. MC 396 ff./dt. 456 ff.

257 Vgl. AdS 26/dt. 28.

373

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

bei Foucault dhnlich wie bei Nietzsches Zarathustra nicht — dabei aber
anders als im Fall Deleuzes — die Ebene der verheifSungsvollen Anktndi-
gung tibersteigen durfte. Vielmehr bleibt die Archiologie als identitats-
auflosende Tatigkeit, als bestreitende und iiberschreitende Gegen-Wis-
senschaft selbst in L'archéologie du savoir ihrer internen Logik nach auf
die unendliche Einheit angewiesen, die eine jeder Diskurs in seiner er-
eignishaften Gegebenheit immer schon voraussetzt. Ohne eine absolu-
te, umfassende Einheit anzunehmen, lisst sich nimlich kaum eine kon-
stitutive Zugehorigkeit der diskursiven Formationen zu dem Anderen
denken, das sie notwendigerweise ausschlieffen miissen, um sich tiber-
haupt artikulieren zu konnen. Und ohne ein solches Angewiesensein der
Diskurse auf ihr Anderes ist die Archidologie kaum als contestation und
transgression aufzufassen: Sie darf hochsten auf eine historische Rekon-
struktion des Annahmensystems, das einen bestimmten Diskurs iiber-
haupt moglich macht, einen Anspruch erheben, keineswegs aber auf sei-
ne genealogische, identitdtsvernichtende Auflosung.

In diesem Sinne heifsz, Foucaults Ankntupfung an Kant als eine histo-
rische-kritische Wende zu verstehen, namlich als eine »Historisierung
der Kritik, womit ein Verzicht auf Transzendentalitit und universale
Geltungsanspriiche verbunden ist«, gewiss seiner Archiologie jeden kri-
tischen Stachel zu ziehen.>s® Denn wenn es allein darum gehen wiirde,
von einem aus der historischen Kontingenz erwachsenen Diskurs zu ei-
nem anderen, ebenso kontingent und historisch, iiberzugehen, liefe sich
kaum verstehen, wozu eigentlich die geduldige Arbeit der Archiologie
der Miihe wert sein sollte. Unerklirlich bliebe aufSerdem auch, inwiefern
sie mit dem emanzipatorischen Anspruch, der Foucaults Denken doch
stets begleitet hat, iberhaupt in Verbindung zu bringen ist. Die Reduk-
tion der Archidologie auf die einfache Rekonstruktion der historischen
Apriori der Diskurse als Systeme von existierenden Aussagen ist eine
Verharmlosung, fiir die zum grossen Teil Foucault selbst die Verantwor-
tung tragt. Sie ist gewiss aus der Schwichung der eigenen Pragnanz ent-
standen, die die Archidologie durch den Verzicht auf das ambitionierte
Projekt einbuflen musste, ein Denken der ewigen Wiederkehr als kriti-
sches Denken der Endlichkeit zu entfalten.

Wenn aber die Stunde des Menschen noch nicht geschlagen hat und
weder der kartesische, alt-metaphysische Weg einer Ontologie des Un-
endlichen noch der idealistische einer positiven Philosophie des Ab-
soluten weiter begangen werden konnen, so heifSt das nicht, dass der

258 Vgl. A. HEMMINGER, »Nachwort«, in: FOUCAULT, Einfiibrung in Kants
>Anthropologie«, a.a.0., 119-141, hier 127 und 131 f. Andrea Hemminger
hat am tiberzeugendsten die These vertreten, Foucault habe seine Archiolo-
gie wesentlich im Anschluss an Kant entwickelt. Vgl. insbesondere ihre Dis-
sertation: DIES., Kritik und Geschichte. Foucault — ein Erbe Kants?, a.a.O.

374

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Positivierung des Endlichen, die im Zentrum des anthropologischen Re-
duktionismus liegt, nichts mehr entgegenzusetzen ist. Im Gegenteil: Ge-
rade die Unerfiillbarkeit des Todes Gottes durch jenen des Menschen
bestatigt, dass die Endlichkeit auf Unendliches konstitutiv angewiesen
bleibt. Die Unfihigkeit, das Endliche auf sich selbst zu begriinden, bilde-
te den Kern von Foucaults Einspruch gegen den anthropologischen Re-
duktionismus und dessen pratendierte Naturalisierung des Fundamen-
talen. Foucault dachte freilich der menschlichen eine iibermenschliche
Endlichkeit entgegensetzen und somit auch das Paradigma einer konsti-
tutiv auf das unendliche Leben des Absoluten angewiesenen Anthropolo-
gie definitiv auflésen zu kénnen. Das Ausbleiben der Zeit eines Ubermen-
schen, dessen Endlichkeit unendlich wiederkehrt, fuhrt nicht zwingend
die archaologische Kritik auf das sinnlose Terrain einer blof$ als Selbst-
zweck betriebenen, in ihrer reinen cupio dissolvi eigentlich damonischen
Auflosung eines jeden historisch gegebenen Diskurses. Es verweist hinge-
gen auf einen Kampf gegen das im schlechten Sinne prometheische Pro-
jekt der Moderne, die Endlichkeit durch die komplette Unterdriickung
ihres unerfullbaren Bediirfnisses nach dem Unendlichen zu verselbststin-
digen. Unter Bewahrung des anthropologischen Paradigmas eines not-
wendigen Bezuges auf unendliches Leben bringt diese Kritik die falschen,
unreflektierten Vermischungen der kaum unschuldigen Naivitit der Mo-
derne ans Licht: die Vermengung zwischen Korper und Seele, Tatsache
und Wert (etwa bei Politzer oder Lagache) nicht weniger als jene zwi-
schen Philosophie und Wissenschaft (etwa in der Phinomenologie Mer-
leau-Pontys), die in ihrer unaufloslichen Korrelation als das biopolitische
Instrumentarium eines technokratischen Szientismus zur funktionalisti-
schen Kontrolle der modernen Massengesellschaften unter Berufung auf
Freiheit und Fortschritt fungieren.

IV. Les mots et les choses oder das Cogito als Natur
des Menschen

Les 120 Journées sont I’envers velouté, merveilleux
des Lecons d’anatomie comparée.
(Michel Foucault, Les mots et les choses)

Les mots et les choses (1966) kann als Vertiefung und Weiterfiihrung
von Foucaults Introduction a I»>Anthropologie« de Kant angesehen
werden. Ahnlich wie in der Einleitung zu Kants Anthropologie geht
Foucault in seiner Archiologie der Humanwissenschaften nicht von der
transzendentalen Bestimmung der Moglichkeit von Gegenstiandlichkeit

375

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

uberhaupt, sondern von der Positivitit des empirischen Wissens aus.
Dabei geht es insbesondere darum, einerseits die anthropologische Kon-
figuration zu umreifSen, die das historische Apriori des modernen Ge-
gebenheitsmodus der Empirizitiaten bildet, und andererseits den be-
sonderen Status der Humanwissenschaften zu bestimmen, die den
fundamentalen Seinsmodus des Menschen nach seiner empirischen Sei-
te betrachten.

Les mots et les choses nimmt dariiber hinaus die wichtigsten Ertrage
von Foucaults Auseinandersetzung mit der modernen Psychologie und
der modernen Medizin wieder auf und entwickelt sie weiter. Hinter dem
Umbruch, der in Les mots et les choses von der Taxonomie des klas-
sischen Zeitalters als allgemeiner Charakteristik des Qualitativen zum
Vorrang einer von Organisationen gepragten positiven Ordnung fiihrt,
lasst sich leicht der Ubergang von der nomenklatorischen Methode der
nosologischen Analyse hin zur Herstellung eines inneren Zusammen-
hangs zwischen Organen und Funktionen wiedererkennen, die in Nais-
sance de la cliniqgue im Mittelpunkt des Verfahrens der Pathologischen
Anatomie stand und die zur endgiiltigen Etablierung der moderne Me-
dizin fithrte. Der Ubergang von der Nomenklatur zur Organisation be-
trifft allerdings nun nicht mehr ausschlieSlich die Medizin, sondern im
Allgemeinen die Erkenntnis der Arbeit, des Lebens und der Sprache als
die empirischen Ordnungen, die am ehesten mit der Bestimmung des
Seins des Menschen verbunden sind.

Die zwei Fragen nach der psychosomatischen Einheit einerseits und
nach der Kontinuitat zwischen Normalem und Pathologischem ander-
seits, die Foucaults Maladie mentale et personnalité eroffneten, und die-
jenige nach der notwendigen Korrelation beider, die im Verlauf des Bu-
ches zur Artikulation gebracht wurden, sind in dem Einspruch gegen die
falsche Vermittlung zwischen Positivem und Fundamentalem, von der
laut Foucault die moderne Figur des Menschen gepragt wird, und in dem
unreflektierten ethischen Imperativ wiederzufinden, der der modernen,
anthropologischen Konstellation des Wissens innewohnt.

Histoire de la folie ist zumindest in der Form des Privilegs wieder pra-
sent, das Foucault gegeniiber allen anderen Wissenskonstellationen der
Ethnologie und der Psychoanalyse und zumal einer dritten contre-science
beimisst, die die beiden ersten in einer Art neues Totem und Tabu in sich
vereint und der die Aufgabe zukommt, die schlechte Endlichkeit der mo-
dernen Anthropologie auf die kritische Endlichkeit des Wahnsinns zu-
ruckzufiihren, vor dem der Mensch als vor seinem eigentlichen Funda-
ment zugrunde gehen soll.

Auch Les mots et les choses nimmt sich vor, der ideengeschichtli-
chen Vorstellung eines internen Fortschritts der abendlandischen ratio,
die mit der Etablierung der modernen Wissenschaften endlich zu seiner
Positivitait kommen wiirde, archdologisch zuwiderzulaufen. So sei der

376

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Ubergang vom klassischen Rationalismus zur Moderne nicht im Sinne
der Entgegensetzung zwischen Mechanismus und Organizismus zu deu-
ten. Entgegen dem, was die herkommliche Ideengeschichte zu behaupten
gewohnt ist, lasst sich namlich der sogenannte klassische Rationalismus
nicht durch den Versuch definieren, die Natur mechanisch und kalku-
lierbar zu machen.>s® Fundamentaler als jeder kartesianische Einfluss
oder jedes newtonsche Modell fur die klassische epistéme, die grundle-
gende Disposition, die das Wissen des klassischen Zeitalters auszeich-
net, ist aber vielmehr ihr Verhaltnis zu einer mathesis als zur grundsitz-
lichen Moglichkeit, zwischen den Dingen, selbst den nicht messbaren,
eine geordnete Abfolge zu etablieren. In diesem Sinne kommt im klassi-
schen Zeitalter der Analyse die Bedeutung einer universellen Methode
zu. Leibniz’ Projekt, durch eine allgemeine Charakteristik eine Mathe-
matik der qualitativen Ordnungen zu entwickeln, steht laut Foucault im
Zentrum des klassischen Denkens.>®

Falsch ist demnach die Auffassung, die spatere Wendung zum Orga-
nischen, die dem Ubergang Anfang des 19. Jahrhunderts der allgemei-
nen Grammatik, der Naturgeschichte und der Analyse der Reichtiimer
zur Philologie, zur Biologie und zur Politischen Okonomie zugrunde
lag, sei als eine innere, notwendige Entwicklung der abendlandischen
ratio zu verstehen, als die Reaktion auf die Unmoglichkeit, mit den
Mitteln eines an der Algebra und an den Gesetzen der physischen Be-
wegung orientierten Rationalismus der Komplexitit von den in sich
selbst geschlossenen Gebieten der Sprache, des Lebens und der Arbeit
gerecht zu werden. Der Ubergang von den nomenklatorischen Tafeln
der Worter, der Naturwesen und der Reichtiimer zur funktionalen Or-
ganisation des langage, der vie und des travail ldsst sich kaum als Fort-
schritt beschreiben. Der Umbruch, der vom Taxonomischen zum Orga-
nischen fihrte, stellt vielmehr laut Foucault lediglich ein Ereignis dar,
das eine tiefe Umwandlung in die fundamentale Disposition des Wis-
sens mit sich bringt.

Die Korrelation der neuen empirischen Ordnungen mit der Subjek-
tivitat, die sie fundiert, zeigt am deutlichsten, in welchem Sinne laut
Foucault der Ubergang zur Organisation mit der Entstehung der Philo-
logie und der Biologie keinen Fortschritt, sondern hochstens eine Um-
stellung gegentiber der taxonomischen Analyse des klassischen Zeitalters
darstellt. Zusammen mit der Philologie, der Biologie und der Politischen
Okonomie ist eine anthropologische Konfiguration in der Moderne zum
Vorschein gekommen, die gleichsam die fundamentierende Aufnahme
der objektiven Ordnung der Sprache, des Lebens und der Arbeit auf
der Ebene der Subjektivitit darstellt. Mit dieser anthropologischen

259 Vgl. MC 7o/dt. 9o.
260 Vgl. MC 71/dt. 9o.

377

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Konstellation sei auch der Mensch entstanden, der vor dem Ende des 18.
Jahrhunderts ebenso wenig wie die Kraft des Lebens, die Fruchtbarkeit
der Arbeit oder die historische Dichte der Sprache existierte.>¢* Das Wort
gab es bestimmt seit undenklichen Zeiten; I’homme aber als neue Figur,
als dichte und urspriingliche Realitit, als zugleich Objekt und Subjekt
jeder Erkenntnis, war vor dem Ende des 18. Jahrhunderts ebenso vol-
lig unbekannt wie die spezifische empirische Konstellation, die ihn an
den Tag brachte.

Der Mensch ist laut Foucault insbesondere dadurch aufgekommen,
dass die Moderne nicht auf der Hohe der Aufgabe gewesen ist, die ihr
die kantische Kritik gestellt hat, namlich die Endlichkeit zu denken.>¢
Dieser Auftrag, der noch den unmittelbaren Raum der zeitgendssischen
Reflexion darstellt, hat die moderne Kultur durch das vergebliche Bemii-
hen zu bewiltigen versucht, die Endlichkeit von sich selbst her zu den-
ken. Der Mensch ist aus diesem aporetischen Versuch entstanden: »la
culture moderne peut penser I’lhomme parce qu’elle pense le fini & par-
tir de lui-méme. «*63

Als Denken der Endlichkeit erweist sich die Anthropologie als eine
neue Illusion und ein neuer Schlummer, der die Illusion und den Schlum-
mer der dogmatischen Metaphysik blof§ auf einer anderen Ebene repro-
duziert. Die Anthropologie ist konstitutiv vor-kritisch, amphibologisch,
naturalistisch und auf einer reduktiven und heimlichen Weise norma-
tiv. Wie bereits in der Einfithrung zu Kant méchte Foucault der Anthro-
pologie ein Denken der Endlichkeit, quasi eine neue Kritik der reinen
Vernunft, entgegenhalten, das kritisch sein und, von derselben anthro-
pologischen Konstellation ausgehend, in der auch die zeitgenossische
Philosophie noch wurzelt, ihre intimste Bestreitung darstellen soll. Die
eigentliche Aufgabe von Foucaults Archdologie der Humanwissenschaf-
ten ist es demnach, den Menschen als aporetische epistemische Konstel-
lation aufzuldsen.

261 Vgl. insb. MC 319/dt. 373.

262 Vgl. MC 396: »Ce qui s’est passé a I’époque de Ricardo, de Cuvier et de
Bopp, cette forme de savoir qui s’est instaurée avec ’économie, la biologie
et la philologie, la pensée de la finitude que la critique kantienne a prescrite
comme tache a la philosophie, tout ceci forme encore I’espace immédiat de
notre réflexion. Nous pensons en ce lieu« (»Was sich in der Epoche von Ri-
cardo, von Cuvier und von Bopp vollzogen hat, jene Form des Wissens, die
sich mit der Okonomie, der Biologie und der Philologie errichtet hat, der Ge-
danke der Endlichkeit, den die kantische Kritik der Philosophie als Aufgabe
vorgeschrieben hat, alles das bildet noch den unmittelbaren Raum unserer
Reflexion. Wir denken an diesem Ort«, dt. 459, Ubersetzung leicht verin-
dert).

263 MC 329 (»Die moderne Kultur kann den Menschen denken, weil sie das
Endliche von ihm selbst ausgehend denkt«, dt. 384).

378

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Es lasst sich zeigen, dass Foucaults Einspruch gegen die vor-kritische
pensée de la finitude durchaus berechtigt ist. Er trifft dariiber hinaus den
technokratischen Charakter des prometheischen Projekts der Moderne
ins Mark. Die Entgegensetzung zwischen einem unkritischen und einem
kritischen Denken der Endlichkeit ist dagegen — wie bereits in der Ein-
fithrung zu Kants >Anthropologie« — duflerst problematisch. Nicht von
ungefihr bleibt der Anspruch, ein kritisches Denken der Endlichkeit qua
ubermenschliche Zeit der ewigen Wiederkehr zu entfalten, im Grunde
ein Versprechen. Vollig unbeleuchtet sind hingegen in Les mots et les
choses, das durchaus eine Diagnose des Zustandes der zeitgendssischen
Philosophie und allgemeiner der zeitgenossischen Disposition des Wis-
sens zu sein beansprucht, alle die moderne Versuche seit dem Ende des
18. Jahrhunderts, das Verhaltnis zwischen Endlichem und Unendlichem
in einer angemessen Form zu denken. Dazu gehort im Ubrigen selbst-
verstandlich auch bereits Kants Kritik, die stets darauf gerichtet ist, ei-
nen treffenden Zusammenhang sowohl in theoretischer wie in prakti-
scher Hinsicht zwischen der Endlichkeit der menschlichen Erkenntnis
und dem Unendlichen herzustellen, und die nicht zufallig eine Vernunft-
philosophie darstellt.

Die Entgegensetzung zwischen einem vor-kritischen und einem kri-
tischen Denken der Endlichkeit ist mit der Entgegensetzung zwischen
einem depotenzierten und einem absoluten Begriff des Lebens als an-
gemessene Entfaltung des Gedankens einer unendlichen Einheit zu er-
setzen. Obwohl Foucault sie kaum in Betracht zieht — in dieser Hinsicht
ist bezeichnend, dass er die endliche Lebensphilosophie Diltheys und die
spekulative Bergsons auf derselben Ebene behandeln kann (vgl. MC 176/
dt. 210) —, wirkt die Opposition zwischen einer endlichen und einer un-
endlichen Auffassung des Lebens in seiner Archdologie der Humanwis-
senschaften insofern im Hintergrund, als sie von dem Einspruch gegen
die moderne Wendung zum Organischen immer schon unterstellt wer-
den muss, und zwar als der kritische Ausgangspunkt und die notwendi-
ge Pramisse, die Foucaults Kritik am modernen anthropologischen Re-
duktionismus allein ihre Berechtigung geben kann.

Die im Folgenden dargebotene Rekonstruktion von Les mots et les
choses wird sich der vorgeschlagenen Korrektur an Foucault und ihren
Folgen entsprechend insbesondere auf den Umbruch in den empirischen
Ordnungen der Dinge konzentrieren, der sich um die Wende vom 18.
zum 19. Jahrhundert vollzogen hat und der zur Entstehung der drei neu-
en Wissenschaften der Organisation, der Philologie, der Biologie und der
Politischen Okonomie gefiihrt haben soll. Weiter wird die genaue Natur
der neuen Empirizititen Arbeit, Leben und Sprache bestimmt, die gleich-
sam die objektiven Apriori der mit dem Ubergang von der taxonomi-
schen zur organischen Ordnung im 19. Jahrhundert neu entstandenen
Wissenschaften darstellen. Gegentiber den objektiven Apriori der Arbeit,

379

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

des Lebens und der Sprache bildet Foucaults Auffassung des modernen
Denkens der Endlichkeit als anthropologisches, vor-kritisches Schlum-
mern die Theorie der Subjektivitit, in der sie wie in ihrem fundamenta-
len Boden wurzeln. Mit der Darstellung von Foucaults Verstindnis der
Humanwissenschaften wird sodann die Voraussetzung dafir geschaf-
fen sein, auf seinen Vorschlag zur Entfaltung einer >Gegen-Wissenschaft<
einzugehen, die das unkritische Denken der Endlichkeit in ein kritisches
ubergehen lassen und den Menschen wie die Humanwissenschaften auf-
l6sen soll.>64

i. Die Grenzen der Reprdsentation:
von der Taxonomie zur Organisation

Fiir die taxonomische Methode der Analyse im klassischen Zeitalter war
aus der Sicht Foucaults deren Bezug auf die Reprisentation grundlegend.
Das klassische taxonomische Denken spielte sich ganz auf der Ebene der
Vorstellungen ab, von der elementarsten Wahrnehmung iiber die Bilder
bis zur abstrakten und komplexen Idee, ohne eine tiefere Ebene zu er-
kennen, die Wahrnehmungen, Bildern und Ideen als die innere Einheit,
die sie zu einer umfassenden Synthese zusammenfiigt, einen Sinn geben
wiirde. Wenn die grundlegende Disposition des Wissens im klassische
Zeitalter im Allgemeinen als Reprisentation zu bezeichnen ist, so insbe-
sondere wegen der eigentiimlichen Natur des Zeichensystems, auf das
die klassische mathesis als Wissenschaft der Ordnung angewiesen war,
und aufgrund dessen, was Foucault als seine fundamentalste Eigenschaft
benennt.>*s Das klassische Zeichensystem charakterisiert sich Foucault
zufolge durch seine bindre Organisation, die ab dem 17. Jahrhundert an
die Stelle der terndren Auffassung des Zeichens tritt, die seit der Stoa
und sogar seit den ersten griechischen Grammatikern stets auf verschie-
dene Weisen vorherrschte. Die Beziehung des Signifikanten zum Signifi-
kat sei nunmehr von keiner vermittelnden dritten Instanz mehr gesichert,
etwa durch die Bezugnahme auf die AufSerlichkeit der Welt, wie in der
Stoa durch den Begriff der Referenz oder in der Renaissance durch die
Ahnlichkeit, die zwischen den res und ihren signaturae eine Verbindung
herstellte; der Raum, in dem sich das Spiel des Bezeichnens abspiel, sie-
delt sich nunmehr im Innern der Erkenntnis an und wird vom Verhiltnis
umrissen, das zwischen einer Vorstellung und einer anderen hergestellt

264 Die Rekonstruktion folgt der Kapitelgliederung des zweiten Teiles des Bu-
ches, die einen guten Uberblick iiber den Aufbau des Schlussteils von Les
mots et les choses bietet: Kap. VIL: »Die Grenzen der Reprisentation«;
VIIL.: »Arbeit, Leben, Sprache«; IX.: »Der Mensch und seine Doppel«; X.:
»Die Humanwissenschaften«.

265 Vgl. MC 77/dt. 98.

380

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

wird. Dies besagt die Logik von Port-Royal, die das Zeichen folgender-
mafSen definiert:

Le signe enferme deux idées, 'une de la chose qui représente, ’autre de
la chose représentée ; et sa nature consiste a exciter la premiére par la se-
conde.>¢¢

Um als binares System zu funktionieren, muss das Zeichen eine besonde-
re Bedingung erfiillen: in ihm muss die Reprasentation sozusagen redu-
pliziert vorkommen. Das Zeichen stellt eine Vorstellung, Wahrnehmung,
ein Bild oder eine Idee dar, die anderen Vorstellungen, Wahrnehmungen,
Bilder oder Ideen reprisentieren, und muss zugleich — damit es tatsdch-
lich als Zeichen und nicht als einfache Vorstellung funktioniert — sich
als Reprasentation zu erkennen geben. Es muss eine andere Vorstellung
und zugleich diese seine Reprisentation reprisentieren. Deshalb kehrt
das Zeichen laut Foucault nicht heimlich in ein ternires System zuriick.
Vielmehr soll es sich um eine Verlagerung der bindren Organisation des
Zeichens in Signifikant und Signifikat handeln, die vollig auf die Seite
des bezeichnenden Elements, des Signifikanten, riickt. Das Zeichen soll
auf keinen anderen Inhalt als auf sich selbst verweisen, sodass sein Si-
gnifikat nichts anderes als ein internes, vollig durchsichtiges Korrelat sei-
nes Signifikanten bildet.>?

Dank ihrer Verdoppelung, das heifSt der Fahigkeit, sowohl eine Vor-
stellung durch eine andere wie auch den Akt des Reprasentierens selbst
vorzustellen, spielt sich die Reprasentation ginzlich innerhalb eines aus
Vorstellungen bestehenden Zeichensystems und das Zeichensystem in
ihr ab. Dies hat laut Foucault drei Hauptfolgen. Zum einen besteht eine
unmittelbare Korrespondenz zwischen Zeichen und Ideen, sodass zwi-
schen les mots und les choses in der Inmanenz der Reprisentation eine
vollige Entsprechung besteht. Die Zeichen sind nicht mehr wie einst ein-
fach der Schlussel zu einem Wissen, sondern sie sind jetzt zur Reprasen-
tation koextensiv. Die Analyse der Reprisentation und die Zeichenthe-
orie durchdringen sich absolut gegenseitig.

Zum zweiten sei die klassische Philosophie durch und durch eine Phi-
losophie des Zeichens gewesen, eine Semiologie, die insofern eine Her-
meneutik entbehren konnte, als sie unmittelbar als Sinnanalyse galt.
Wenn es zwischen dem Zeichen und seinem Inhalt, dem Signifikant
und seinem Signifikat, kein vermittelndes Element, keine Undurchsich-
tigkeit gibt, dann gehorchen die Zeichen keinen anderen Gesetzen als

266 Logique de Port-Royal, 1. Teil, 4. Kapitel, zitiert in MC 78 (»Das Zeichen
schliefSt zwei Vorstellungen ein, die eine von dem Ding, das reprisentiert, die
andere von dem reprisentierten Ding; seine Natur besteht darin, die zweite
durch die erste hervorzurufen«, dt. 98).

267 Vgl. MC 78/dt. 99.

381

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

denjenigen, die ihren Inhalt regeln: Jede Zeichenanalyse ist zugleich eine
Inhaltsanalyse und umgekehrt bildet jede Entzifferung der Signifika-
te zugleich eine Reflexion tiber die Zeichen, die sie reprasentieren. Es
gibt keinen Sinn, der dem Zeichen duflerlich oder vorhergehend ist; es
gibt keinen selbststandigen, der Reprisentation gegeniiber fremden Dis-
kurs, der wie in der Renaissance im Buch der Welt unabhingig von je-
dem Vorstellen eingeschrieben ist und den es zu entziffern gilt, um den
autochthonen Sinn der Dinge an den Tag zu bringen. Ebenso wenig
kann — anders als in der zeitgenossischen Auffassung der signification
etwa innerhalb der phinomenologischen Tradition — von einem sinn-
konstituierenden Akt oder von einer dem Bewusstsein inneren Genese
die Rede sein.>*

Die dritte Folge der Selbstbeziiglichkeit der Reprasentation ist schliefs-
lich in der internen Korrelation zu sehen, die im klassischen Zeitalter
zwischen der binaren Theorie des Zeichens als verdoppelter Reprasen-
tation und einer allgemeinen Theorie der Reprasentation selbst bestand.
Es sei demnach auf einer archiologischen Ebene notwendig gewesen,
dass die klassische Semiologie durch die Idéologues ihre philosophische
Grundlage in einer Ideenlehre suchte, das heifst in einer allgemeinen Ana-
lyse aller Formen der Vorstellung von der elementaren Wahrnehmung bis
zur abstrakten Idee. Und notwendig war auch, dass de Saussure bei der
Wiederaufnahme des Projekts einer allgemeinen Semiologie eine binire
Theorie des Zeichens wieder einfiihrte.>*

Es ist leicht zu verstehen, welche strategische Bedeutung der Inter-
pretation der klassischen Reprisentation in Foucaults Les mots et les
choses und im Allgemeinen in seiner Archdologie zukommt. Als Ge-
genentwurf zum organischen Denken der Moderne bildet sie zugleich
offensichtlich eine Art Feldvorbereitung fiir das kritische Denken der
Endlichkeit, das Foucault vorschwebt und das er zumindest in der Form
des Versprechens vorankiindigt. Wenn auf Nietzsches Frage der Ge-
nealogie der Moral, »Wer spricht?«, mit Mallarmé das Wort selbst in
seinem abrupten Sein antworten soll, wenn die Archidologie als Ge-
gen-Wissenschaft, die die moderne, anthropologische epistéme zur Auf-
l6sung fithren soll, iber eine Riickkehr der Sprache in ihrer ganzen
Materialitat verlauft, dann muss das Zeichensystem auf die schlich-
te Gegebenheit seiner Zeichen reduzierbar sein, ohne dass der Verweis
auf eine umfassende Sinndimension, die ihrer synthetischen Natur nach
immer schon jede raum-zeitliche Manifestation exzediert, seinen Rah-
men sprengen wiirde.

Man befindet sich hier offensichtlich bereits im Zentrum der Pro-
bleme, mit denen sich spiter die Archdologie des Wissens (1969)

268 Vgl. MC 8o/dt. 1o1.
269 Vgl. MC 81/dt. 102.

382

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

beschiftigen wird. Dort wird es um Awussagen als die kleinsten Einhei-
ten des Diskurses gehen, die zum einen Ereignischarakter haben und
eine situierbare und datierbare Singularitit aufweisen und zum ande-
ren in RegelmifSigkeiten vorkommen, die ihre Zugehorigkeit zu einer
breiteren Gesamtheit als zu einer allgemeinen Form (»forme générale«
AdS 134/dt. 148) bestimmen und somit ihre Wiederholbarkeit und Er-
kennbarkeit in neuen Zusammenhingen sichern. Daraus ergibt sich —
wie bereits gesehen — eine eigentimliche Materialitit der Aussage, die
Foucault als wiederholbare Materialitit bezeichnet.>”° Die Aussage ist
auf eine Form verwiesen, die sie erst als identifizierbares Element eines
Diskurses qualifiziert, wodurch sie aber ihre Materialitit kaum einbi-
Ben soll: Sie bleibt Foucault zufolge selbst als konstitutives Element des
Diskurses vollig singular. Die Rede von einer wiederholbaren Materi-
alitdt klingt wie das Unding einer materialistischen Theorie der Form
und zeugt eher von den Schwierigkeiten bereits auf der Ebene der Ele-
mentarlehre der Archiologie, eine materialistische Theorie des Diskur-
ses zu entwickeln.

Um die reine Immanenz des Zeichensystems als Verweis der Vorstel-
lungen untereinander zu begrunden, ist der Hinweis auf die Verdop-
pelung der Reprisentation zum einen trivial und zu anderem unzurei-
chend. Trivial, weil offensichtlich kein Zeichen in einem Zeichensystem
als Zeichen gelten kann, wenn es nicht als solches wahrgenommen
wird, das heifSt, wenn es aufSer dem von ihm Bezeichneten nicht auch
sein Bezeichnen, die Tatsache, dass es fiir anderes steht, reprisentiert.
Unzureichend, weil die fundamentalste Eigenschaft des Zeichens nicht
ausreicht, um eine reine Immanenz der Reprasentation des Zeichens
und den Verzicht auf einen sinnkonstituierenden Akt und auf eine in-
nere Genese im Bewusstsein zu begriinden. Auch die klassische Analy-
se kann nicht eines synthetischen Aktes entbehren, um sich tiberhaupt
entfalten zu konnen: hiermit bleibt sie auf eine Genese und zumindest
insofern auf ein Bewusstsein angewiesen, als sie ein intuitives Moment
braucht.

Mag sein, dass, indem die Zeichentheorie dem Bezeichneten keine an-
dere Natur zuerkennt, als diejenige, die sie dem Zeichen zuspricht, der
Sinn in nichts mehr bestehen kann als in der Totalitit der in ihrer Ver-
kettung entfalteten Zeichen, sodass er sich im vollstindigen Tableau der
Zeichen darbieten wird.>”* Es bleibt allerdings fraglich, wie die notwen-
dige Bezugnahme auf die Totalitdt des Zeichentableaus rein analytisch,
das heifSt ohne einen synthetischen Akt des Bewusstseins, tiberhaupt ge-
wihrleistet werden kann. Es trifft zu, dass Foucault anhand der Regu-
lae ad directionem ingenii Descartes’ die grundsatzliche Moglichkeit der

270 Vgl. AdS 134/dt. 149.
271 Vgl. MC 8o/dt. to.

383

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19.



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

restlosen Reduktion des Prinzips der Ahnlichkeit, das im Mittelpunkt
des synthetischen Denkens der Renaissance stand, auf eine analytische,
in unmittelbar evidente Identititen und in deduzierte Differenzen zer-
legbare Ordnung postuliert.>”*> Das heifst aber nicht, dass Descartes’ ra-
tionalistisches Postulat auch angenommen werden soll, und dass eine
analytische Wissenschaft der qualitativen Ordnungen tiberhaupt mog-
lich sei.>73

Ein synthetisches Moment anzunehmen, wiirde hingegen heifSen, das
Tor fir das Trojanische Pferd einer Kunst der Interpretation gerade dort
zu Offnen, wo man eine reine Wissenschaft des Zeichens haben moch-
te. Mit der Hermeneutik wiirde aber auch das Bewusstsein als die In-
stanz, die die Intuition des Ganzen erst gewahrleisten kann, wieder sein
Recht zur Geltung bringen. Zugleich wiirde sogar ein Moment der Re-
flexivitdt, ja Subjektivitdt, zum Vorschein kommen, das nicht subjek-
tivistisch als individuelles, psychologisches Bewusstsein, sondern sinn-
theoretisch als das Wiederspiegelungsverhaltnis zu verstehen wire, das
sich auf der Ebene der Sinngebung zwischen dem Ganzen und seinen
Teilen herstellt.

Die Emergenz einer Tiefe, die auflerhalb oder gar unterbalb ihrer
selbst die Elemente der Reprisentation als ihr inneres Geseiz und ihren
essenziellen Kern (vgl. MC 251/dt. 293) regiert, als ein radikales Ereig-
nis zu interpretieren und nicht als eine innere Entwicklung, heifst dem-
nach zu uibersehen, dass der Bezug auf eine umfassende Einheit als das
Organisationsprinzip der empirischen Ordnungen bereits in der Logik
der klassischen Analyse angelegt war. Dafiir muss man keineswegs eine
naive Epistemologie unterstellen, die etwa den Fortschritt der positiven
Wissenschaften objektivistisch im Sinne einer allmadhlichen Anpassung
an den Gegenstand versteht, sowohl als Intensivierung und Verfeinerung

272 Vgl. MC 65—70/dt. 84-89, insb. MC 68: »Le semblable qui avait été
longtemps catégorie fondamentale du savoir — a la fois forme et contenu de
la connaissance — se trouve dissocié dans une analyse faite en termes d’iden-
tité et de différence« (»Das Ahnliche, das lange Zeit eine fundamentale Ka-
tegorie des Wissens gewesen war — zugleich Form und Inhalt der Erkenntnis
—, findet sich in einer in Termini der Identitit und des Unterschiedes erstell-
ten Analyse aufgelost«, dt. 87).

273 Wie im Teil iiber Georges Canguilhem genauer zu sehen sein wird, befindet
man sich hier an der antidialektischen Wurzel des modernen wissenschaftli-
chen Denkens, an dem Foucault nicht weniger als Canguilhem tiber die Tra-
dition der histoire des sciences teilhat. In der Regulae lehnt Descartes den
Syllogismus ab, um ihm eine Analyse und eine Synthese entgegenzuhalten,
die ohne Verweis auf eine hohere Einheit auskommen soll. Nichts anderes
hat Foucault im Blick, wenn er an eine Reprisentation und an einen Diskurs
denkt, die beide ohne Bezug auf die innere Einheit eines Sinnes sich rein ana-
lytisch auf der Ebene der Oberfliche ihrer Elemente entfalten wiirden.

384

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

der Beobachtung, die erst die Verabschiedung der alten idola von Re-
ligion und Metaphysik ermoglicht haben soll, wie auch als methodi-
sche Vervollkommnung, als Entfaltung der angewandten Kategorien
und der Formalisierungsverfahren. Man kann im Gegenteil durchaus
mit Foucault das Wissen als fundamentalen und ungeteilten Seinsmo-
dus zwischen erkennendem Subjekt und dem Gegenstand der Erkennt-
nis auffassen.>’+ Die interne Korrelation zwischen Subjekt und Objekt
des Wissens anzuerkennen, heifSt aber nicht, die Moglichkeit einer inne-
ren Entwicklung kategorisch ausschliefSen zu miissen.

Mit dem Ubergang von der klassischen Taxonomie zur Politischen
Okonomie, Biologie und Philologie schleicht sich laut Foucault in den
allgemeinen Aufbau der empirischen Ordnungen zwischen dem Moment
der Gliederung (»articulation«), das heifst der allgemeinen Verteilung
alles Seienden, und jenem der Bezeichnung (»désignation«), das heifst
der Verortung eines jeden Seienden innerhalb des allgemeinen taxono-
mischen Tableaus, der Begriff einer inneren Organisation als das We-
sen ein, das der Ganzheit der Vorstellungen ihre Einheit sichert und als
solches jedem analytischen Einordnen unentbehrlich ist.>”s Die klassi-
sche nomenklatorische Taxonomie wird durch die Organisation als in-
nere Beziehung zwischen Elementen, deren Gesamtheit eine Funktion
sichert, ersetzt:

Enfin et surtout, elle [sc. die Archdologie] montrera que I’espace général
du savoir n’est plus celui des identités et des différences, celui des ordres
non quantitatifs, celui d’une caractérisation universelle, d’une taxinomia
générale, d’une mathesis du non-mesurable, mais un espace fait d’organi-
sations, c’est-a-dire de rapports internes entre des éléments dont ’ensem-
ble assure une fonction.*”¢

274 Vgl. MC 264/dt. 309.

275 Vgl. MC 244: »Lorganisation s’insére entre les structures qui articulent et
les caractéres qui désignent, — introduisant entre eux un espace profond, in-
térieur, essentiel« (»Die Organisation reiht sich ein zwischen den Strukturen,
die gliedern, und den Merkmalen, die bezeichnen, wodurch sie einen tiefen,
inneren, wesentlichen Raum zwischen ihnen einfiihrt«, dt. 286; Ubersetzung
leicht verandert).

276 MC 230 (»SchlieSlich und vor allem wird sie [sc. die Archidologie] zeigen,
dafs der allgemeine Raum des Wissens nicht mehr der der Identititen oder
der Unterschiede ist, der der nicht-quantitativen Ordnungen, der einer
universellen Charakterisierung, einer allgemeinen Taxonomie, einer Ma-
thesis des Nicht-MefSbaren, sondern ein Raum, der geprigt ist von Orga-
nisationen, das heift von inneren Beziehungen zwischen Elementen, deren
Gesamtheit eine Funktion sichert«, dt. 270, Ubersetzung leicht verindert).

385

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

ii. Die objektiven Apriori der neuen Empirizititen:
Arbeit, Leben, Sprache

Mit der Geburt der Biologie, der Philologie und der Politischen Oko-
nomie am Ende des 18. Jahrhunderts dandert sich der fundamentale
Seinsmodus der Empirizitaten, die sich als die dem Gesetz einer inneren
Zweckmifigkeit gehorchenden Totalitdten geltend machen, das heifdt
nicht mehr als Naturwesen, Reichtiimer und Worter, sondern als Arbeit,
Leben und Sprache. Im modernen Zeitalter der Geschichte seien dement-
sprechend nicht mehr der Raum und die analytische Ordnung der klassi-
schen, vom Zeichensystem unterstiitzten Aufteilung der Vorstellungen in
Tafeln von koprisenten Elementen, sondern die Zeit und die Geschichte
qua innere Entwicklung zusammenhingender Ganzheiten von solidari-
schen Gliedern fiir die Positivitit der empirischen Dinge maf$gebend.?>”7

Der Ubergang von der Ordnung zur Geschichte, der die Entstehung
der modernen, positiven Wissenschaften des Lebens, der Sprache und
der Arbeit bedingte, ist Foucault zufolge in seinen allgemeineren Ziigen
gut datierbar: Man kann leicht die Jahre 1775 und 1825 als seine du-
Bersten Punkte fixieren. In jedem der untersuchten Gebiete kann man
insbesondere zwei aufeinander folgende Phasen unterscheiden, deren
Abgrenzungslinie ungefihr zwischen den Jahren 1795 bis 1800 liegt.
In einer ersten Phase hat sich die fundamentale Seinsweise der Positivi-
taten nicht verdndert. Natiirliche Arten, Worter und Reichtiimer blei-
ben noch, was sie im klassischen Zeitalter waren: reduplizierte Repra-
sentationen, Reprasentationen, die auf Reprasentationen hinweisen, sie
analysieren, komponieren und dekomponieren, um sie ins raumliche
System ihrer Identititen und ihrer Differenzen einzuordnen. Was sich
bereits andert ist hingegen die Art und Weise, auf die eine positive Ord-
nung tiberhaupt hergestellt wird: Die gegenseitigen Beziehungen der re-
prasentativen Elemente untereinander werden nunmehr von einem in-
neren Gesetz als Ordnungsprinzip geregelt, das nicht auf dem Niveau
dieser Elemente, sondern tiefer angelegt ist. Erst in der zweiten Phase
werden schliefSlich die Reichtiimer, die Klassen und die Worter eine fun-
damentale Seinsweise annehmen, die nicht mehr mit der Reprisentati-
on vereinbar ist.>”*

Adam Smith hat laut Foucault gar nicht die Arbeit als 6konomischen
Begriff erfunden und ihr auch nicht eine neue Funktion gegeben. Die Ar-
beit dient nicht anders als vor ihm, etwa bei Cantillon oder Turgot, als
Maf3 des Tauschwertes zur Analyse der austauschbaren Reichtiimer. Adam
Smith begriindet allerdings die Politische Okonomie, indem er der Arbeit
eine neue Stellung zuweist und von ihr eine irreduzible, uniiberschreitbare

277 Vgl. insbesondere Kapitel VILIL, »Das Zeitalter der Geschichte«.
278 Vgl. vor allem MC 233/dt. 273 f.

386

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

und absolute MafSeinheit macht. Die Reichtiimer stellen nunmehr das Sys-
tem ihrer Aquivalenzen nicht mehr in Bezug auf andere Reprisentationen,
Bediirfnisse und Wertschitzungen, die etwa auch in Arbeitseinheiten dar-
gestellt werden konnten, sondern nach einem Ordnungsprinzip dar, nam-
lich die Arbeit als objektive Zeit und Miihe, das auf die Analyse der Vor-
stellungen nicht zuriickgefiihrt werden kann. Selbstverstindlich kénnen
die Menschen tauschen, weil sie Bediirfnisse und Begierden haben. Was
ihren Austausch ermoglicht, sind aber nicht Bediirfnisobjekte, die mit-
tels anderer Bedurfnisobjekte reprasentiert werden, sondern der Umstand,
dass sie aufgrund ihrer Endlichkeit der gleichen Fatalitdt der Zeit und der
Miihe ausgesetzt sind. Als unbewusstes, der Reprasentation heterogenes
Prinzip weist die Arbeit somit bereits auf eine Politische Okonomie hin,
die nicht mehr den Austausch der Reichtiimer nach dem System ihrer Re-
prasentationen betrifft, sondern die reale Produktion: die Formen der Ar-
beit und des Kapitals als deren Akkumulation und somit die innere Zeit
einer Organisation, die gemafs ihrer eigenen Notwendigkeit wiachst und
die nach autochthonen Gesetzen sich entwickelt.

Der entscheidende Schritt zur Politischen Okonomie wird aber von
David Ricardo vollzogen, der zwischen Arbeit als Produktionstditigkeit
und Arbeit als Ware unterscheidet. Fur Ricardo erlaubt die Arbeitsmenge
als konstantes Maf$ den Wert eines Guts nicht allein deshalb festzustel-
len, weil dieses in Arbeitseinheiten reprasentiert werden kann, sondern
zundchst und grundsitzlich, weil die Arbeit als produktive Aktivitit die
Quelle eines jeden Wertes ist. Der Wert kann nicht mehr wie im klassi-
schen Zeitalter durch die Fahigkeit einer jeden Ware definiert werden,
in der Transparenz der Reprisentation eine andere vorzustellen: Er hat
aufgehort, ein Zeichen zu sein und ist ein Produkt geworden. Als solcher
ist der Wert auf die innere Gesetzlichkeit und auf die interne Geschicht-
lichkeit einer ganzheitlich zusammenhangenden Tatigkeit angewiesen.>”

Ahnlich wird im Bereich der Naturgeschichte das nomenklatorische
Verfahren in einer ersten Phase zwischen 1775 und 1795 nicht infrage
gestellt. Weiterhin wird nach dem wesentlichen Merkmal, dem carac-
tere gesucht, der die Einzelwesen und die Arten auszeichnet und sie in-
nerhalb des taxonomischen Raums der gesamten Naturwesen verortet.
Seit Jussieu, Lamarck und Vicq d’Azyr dndert sich allerdings die Tech-
nik, die erméglicht, eine Beziehung zwischen der sichtbaren Struktur ei-
nes Wesens und der Gesamtheit der klassifizierten Naturmerkmale her-
zustellen und damit seinen wesentlichen Charakter als das Kriterieum,
das es identifiziert, zu bestimmen. Der Ubergang von der structure zum
caractere wird von einem inneren, auf das gegenseitige Verhaltnis der

279 Fiir Foucaults genaue Rekonstruktion der Geburt der Politischen Okonomie
vgl. insbesondere Kapitel VILIIL, »Das MafS der Arbeit«, und VIILII, »Ricar-
do«.

387

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Reprisentationen nicht reduzierbaren Prinzip gewihrleistet: Nunmehr
bildet die Organisation als funktioneller Zusammenhang und mit ihr der
Begriff des Lebens das Fundament der Taxonomien.

Die archdologischen Bedingungen fiir das Ende der Naturgeschichte
und die Geburt der modernen Biologie werden aber erst in einer zweiten
Phase durch Georges Cuvier geschaffen. Cuvier hat als erster den Begriff
der Organisation von seiner taxonomischen Funktion befreit. Diesseits
jeder eventuellen Klassifizierung hat er dadurch, dass er die Lebewesen
als innerlich zusammengeknuipfte Formen dachte, in die klassische Ord-
nung der Wesen eine radikale Diskontinuitit eingefithrt. Seine Theorie
der Verzweigungen verabschiedet sich endgiltig von der kontinuierli-
chen Ontologie, von der die klassische Analyse noch ausgegangen war,
und vom traditionellen Bild der scala rerum, der ununterbrochenen Stu-
fenleiter des Seienden, um die fundamentale Diskontinuitit einer Ge-
samtheit von Zentren durchzusetzen, von denen aus sich eine Vielfalt
von Strahlen entfaltet.

Auf einer archdologischen Ebene der Bedingung der Moglichkeit der
Gegebenheitsweise der empirischen Dinge ist es demnach paradoxerwei-
se nicht der transformiste Lamarck, den die herkommliche Geschichts-
schreibung in der Regel als Vorlaufer des Evolutionismus feiert, sondern
der fixiste Cuvier, der eine konstitutive Historizitit in das Lebendige
einfithrte. Cuvier zerbrach namlich die analytische, raumliche Ordnung
des klassischen Zeitalters zugunsten der inneren, progressiven Entfal-
tung von solidarisch, auf einen Zweck hin organisierten Naturformen
und offnete somit das Leben der Zeitlichkeit. Mit dem Bruch des klas-
sischen Tableaus der Wesen konnte man die Naturgeschichte mit einer
sGeschichte< der Natur ersetzen.”* Der Ubergang vom taxonomischen
zum synthetischen Begriff des Lebens (vgl. MC 281/dt. 329) bewirkte
aber nicht nur eine Diskontinuitit der formes vivantes unter sich, son-
dern war auch fiir eine nicht weniger grundlegende Spaltung zwischen
dem Organismus und der Welt verantwortlich. Die lebendigen Formen
bilden nicht mehr einfach einige der Wesen, die das Tableau der étres na-
turels in seiner Gesamtheit ausmachen, sondern setzten sich den anderen
Naturwesen, die in das Reich der Toten einzureihen sind, als eine andere
Ordnung der Dinge radikal entgegen. Gehoren die tragen Dinge aller-
dings zu den Existenzbedingungen des Lebendigen, das heifSt haben sie
eine Bedeutung fur die vitalen Zwecken eines Organismus und fur sei-
ne Selbsterhaltung, so stellen sie zugleich seine Umwelt dar. Entstehung
des biologischen Begriffes des Milieus und der dufSerlichen Lebensbe-
dingungen, Auffassung einer grundsatzlichen Inkompatibilitit zwischen
lebendigen Formen, Verstindnis des Lebens als eine bestimmte, einer

280 Vgl. MC 288/dt. 337:»On a pu substituer une >histoire« de la nature a ’his-
toire naturelle. «

388

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

eigenen innerlichen Gesetzlichkeit gehorchenden Kraft, die sich der ste-
ten Drohung der Materie und des Todes wiedersetzen muss: In Cuvier
finden sich die meisten der Voraussetzungen vereinigt, die fiir die Ge-
burt der modernen Biologie als Wissenschaft der Erhaltungsbedingun-
gen eines Organismus in der Auseinandersetzung mit seiner Umwelt er-
fullt werden mussten.>®!

Die Flexion spielte in der Allgemeinen Grammatik die Rolle, die in der
Analyse der Reichtiimer der Arbeit und in der Naturgeschichte der Or-
ganisation zukam. In den Vergleichen zwischen den Sprachen am Ende
des 18. Jahrhunderts, in denen die Analyse der reprisentativen Wer-
te der Worter weiterhin im Mittelpunkt steht, nehmen die morphologi-
schen Abwandlungen der Flexionen eine neue Bedeutung an, durch die
in der klassischen Analyse der Sprache ein ihr wesentlich irreduzibeles
Moment eingefiihrt wird. Die Sprache besteht nicht mehr ausschliefSlich
aus analytisch identifizierbaren Vorstellungen und Lauten, die andere
Vorstellungen reprisentieren und die sie nach den diskursiven Gesetzen
des Denkens ordnen. Sie wird aufSerdem von formellen Elementen gebil-
det, die den semantischen Segmenten, Lauten, Silben und Wurzeln, eine
Gesetzlichkeit auferlegen, die der Reprasentation fremd ist. Eine histo-
rische Phonetik entsteht, die, statt nach den ersten Ausdruckswerten zu
suchen, die Laute an sich, ihre Beziehungen aufeinander und ihre mog-
lichen Transformationen analysiert. Zugleich kann man die ersten Ent-
wirfe einer vergleichenden Grammatik beobachten, die sich fir Systeme
der solidarischen Veranderungen mit morphologischem Wert (Konjuga-
tionen, Deklinationen, Affixe) interessiert.

Mit den philologischen Arbeiten Jacob Grimms, Friedrich Schlegels,
Rasmus Christian Rasks und Franz Bopps fithrt der Bruch zwischen
Sprache und Reprisentation am Anfang des 19. Jahrhunderts schliefs-
lich zu einer vollig anderen Klassifikation der Sprachen. Ihre Genea-
logien und die Systeme ihrer Verwandtschaften werden auf der Basis
eines neuen Ordnungsprinzips etabliert. Die Geburt der Philologie ist
nicht von ungefahr mit der Identifizierung der indoeuropaischen Spra-
chen verbunden.

Nicht anders als die Arbeit und das Leben ist die Sprache durch und
durch historisch geworden. Die Zeit stellt nicht mehr den dufSeren Fak-
tor der geschichtlichen Zerstreuung der synchronischen Ordnung al-
ler moglichen Formen wie im taxonomischen Tableau der klassischen
Analyse dar; sie ist nunmehr das innere Prinzip von Empirizititen ge-
worden, die sich im Seinsmodus einer inneren Organisation geben und
die als solche in ihrer Entfaltung einer steten Evolution ausgesetzt sind.

281 Zu Foucaults genauer Rekonstruktion der Geburt der modernen Biologie
vgl. insbesondere Kap. VILIII, »Die Organisation der Wesen«, und VIILIII,
»Cuvier«.

389

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Es ist gerade die Auflosung der Beziehungen, die die allgemeine Gram-
matik zwischen den Wortern und der dufSeren Geschichte errichtet hat-
te, und die Bestimmung der inneren Geschichte der Sprache, wodurch
Franz Bopp historische Ereignisse rekonstruieren konnte, die aufSer je-
der Erinnerung geraten waren. Das Sanskrit ist nicht wie von Schlegel
noch angenommen, der die ganze indoeuropéische Familie von der indi-
schen Sprache ableitete, das Archetyp aller anderen; zwischen ihm, dem
Griechischen, dem Lateinischen, den persischen und den germanischen
Sprachen besteht vielmehr eine Verwandtschaftsbeziehung, nach der das
Sanskrit nicht die Mutter der anderen Sprachen, sondern eher deren al-
tere Schwester darstellt, die am nachsten derjenigen Sprache war, die der
Ursprung der ganzen Familie gewesen sein muss.>*

Foucault betont die Rolle von objektiven Transzendentalien, die die
Arbeit, das Leben und die Sprache im Hinblick auf die Synthese des em-
pirischen Wissens iibernehmen. Dabei sollen sie zhnlich wie die unendli-
che Einheit der Idee in Kants transzendentaler Dialektik funktionieren:

Le travail, la vie et le langage apparaissent comme autant de > transcen-
dantaux « qui rendent possible la connaissance objective des étres vivants,
des lois de la production, des formes du langage. En leur étre, ils sont hors
connaissance, mais ils sont, par cela méme, conditions de connaissance ;
ils correspondent a la découverte par Kant d’un champ transcendantal et
pourtant ils en différent sur deux points essentiels : ils se logent du coté
de I’objet, et en quelque sorte, au-dela ; comme I’'Idée dans la Dialectique
transcendantale, ils totalisent les phénomenes et disent la cohérence a prio-
7i des multiplicités empiriques ; mais ils les fondent dans un étre dont la
réalité énigmatique constitue avant toute connaissance I’ordre et le lien de
ce qu’elle a a connaitre ; de plus, ils concernent le domaine des vérités a
posteriori et les principes de leur synthése — et non pas la synthése a prio-
7i de toute expérience possible.>%

282 Zu Foucaults genauer Rekonstruktion der Geburt der modernen Philologie
vgl. insbesondere VILIV, »Die Flexion der Worter«, und VIILIV, »Bopp«.

283 MC 257 (»Die Arbeit, das Leben und die Sprache erscheinen jeweils als
»>Transzendentaliens, die die objektive Erfahrung der Lebewesen, der Pro-
duktionsgesetze und der Formen der Sprache erméglichen. In ihrem Sein
liegen sie aufserhalb des Wissens, aber dadurch selbst sind sie Bedingungen
der Erkenntnis. Sie entsprechen der Entdeckung eines transzendentalen Fel-
des durch Kant, und dennoch unterscheiden sie sich davon in zwei wesent-
lichen Punkten: sie liegen auf der Seite des Objekts und in bestimmter Weise
jenseits davon; wie die Idee in der transzendentalen Dialektik totalisieren sie
die Phanomene und besagen sie die apriorische Kohirenz der empirischen
Mannigfaltigkeiten. Aber sie begriinden sie in einem Sein, dessen ritselhaf-
te Realitdt vor jeder Erkenntnis die Ordnung und die Verbindung dessen
ausmacht, was sie zu erkennen hat. AufSerdem betreffen sie das Gebiet der

390

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Nicht anders als bereits in der Einfiibrung in Kants >Anthropologie< ver-
hilt sich Foucault zur absoluten Einheit der Idee zweideutig. Zum einen
anerkennt er sie als grundlegendes Prinzip eines jeden Denkens des Or-
ganischen und kritisiert auf deren Grundlage jeden Versuch, zweckmi-
Big organisierte Totalititen endlich zu denken. In der Einfiibrung konn-
te er so gegen die Bestrebung, die origindre Ebene der Anthropologie als
fundamentale gelten zu lassen, die eigentliche fundamentale Ebene einer
absoluten Vermittlung zwischen Welt und Gott, Natur und Freiheit, im
Menschen mithilfe des Opus postumum geltend machen. Zum anderen
sieht Foucault in der Idee einer absoluten Einheit nur eine Bedingung fiir
ein Denken, das sich als organisch versteht, und nicht ein Prinzip des em-
pirischen Wissens iiberhaupt. Dies einfach deshalb, weil er an die Mog-
lichkeit eines kritischen Denkens der Endlichkeit festhilt, das nicht syn-
thetisch, sondern durch und durch analytisch wire.

Das lebensphilosophische Paradigma reprasentiert demnach laut
Foucault lediglich eine zufillige wie — angesichts der Aporien, zu denen
es fuhrt — bedauerliche Parenthese im steten, geschichtlichen Wandeln
der Wissenskonstellationen, aus der so schnell wie moglich hinauszu-
kommen ist. Es wurde bereits auf die problematische Gleichsetzung zwi-
schen der Lebensphilosophie Diltheys und der Lebensphilosophie Berg-
sons in Les mots et les choses hingewiesen. Selbstverstandlich ist sie nicht
an sich relevant, sondern als Indiz einer tiefen Konfusion in der Beurtei-
lung der Lebensphilosophie tiberhaupt. So ist bezeichnend, wie Foucault
zwischen einer dualistischen, im Grunde endlichen, und einer monisti-
schen, unendlichen Philosophie des Lebens schwankt und wie er beide
letztendlich verwechselt.

Genauer gesagt: Auf der Ebene der archiologischen Rekonstruktion
und insbesondere der speziellen Positivitatsart der entstehenden Biolo-
gie weifs Foucault zu gut zwischen der dualistischen Radikalisierung der
Teilung von Organischem und Anorganischem (vgl. MC 244/dt. 286)
und der Verabsolutierung eines unendlichen Lebens zu unterscheiden,
das als Wurzel einer jeden Existenz (vgl. MC 291/dt. 340) eine funda-
mentale Bedeutung annimmt. Zu undifferenziert geht er hingegen vor,
wenn es darum geht, auf der Ebene der gemeinsamen Ontologie, die den
Seinsmodus der Gegenstinde der Politischen Okonomie, der Philologie
und der Biologie auszeichnet, die Folgen des Uberganges von der analy-
tischen, taxonomischen Ordnung des klassischen Zeitalters zur synthe-
tischen Organisation der Moderne zu beurteilen.

In der nomenklatorischen Tafel der klassischen Naturgeschichte spiel-
ten das Organisierte und das Nicht-Organisierte keine konstitutive Rol-
le: Sie bildeten nicht mehr als zwei Kistchen, die sich zudem mit dem

Wahrheiten a posteriori und die Prinzipien ihrer Synthese und nicht die Syn-
these a priori jeder moglichen Erfahrung«, dt. 301).

391

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Gegensatz zwischen Lebendigem und Nicht-Lebendigem tuiberkreuzten,
ohne notwendig damit zu koinzidieren. Von dem Moment an allerdings,
in dem die Organisation zum Grundbegriff und Ordnungsprinzip der
natiirlichen Charakterisierung wird, gewinnt die Opposition zwischen
Organischem und Anorganischem eine fundamentale Bedeutung. Die
Naturwesen werden nunmehr in zwei Reiche geteilt, die mit der Dicho-
tomie zwischen Lebendigem und Nicht-Lebendigen tibereinstimmen. In
dieser tiefen archdologischen Ebene wurzeln laut Foucault auch der Vi-
talismus eines Xavier Bichats und sein fundamentaler Gegensatz zwi-
schen Leben und Tod.>®

Nunmehr ist die klassische Kontinuitat des Seins und der Natur ge-
brochen. Das Leben regionalisiert und verselbststandigt sich gegeniiber
dem ausgedehnten Sein und seinen Gesetzten; es wird gar zu einem im
Herzen der Natur eingenisteten Feindschaftsprinzip, eine Gegennatur
(»contre-nature« MC 290/dt. 339). Der Dualismus von Lebendigem und
Nicht-Lebendigem und die Unvertraglichkeit der Lebensformen mitein-
ander machen aus der Natur den Schauplatz eines endlosen Kampfes al-
ler gegen alle. Die verborgene Kraft des Lebens wird zur dunklen Macht
der Zerstorung, die alles verschlingt, was ihr begegnet, und die stets vom
Vorriicken des Todes als von ihrem inneren Riickfall zur leblosen Ma-
terie verzehrt wird.

Vor dem Ddmonismus einer dualistischen Metaphysik, die in einem
endlichen Leben ein schlicht irrationales Zerstorungsprinzip sieht, kann
Foucault wohl behaupten, dass Cuvier und Sade archiologisch das glei-
che Alter haben: Les 120 Journées de Sodome seien die samtige, wun-
derbare Kehrseite der Lecons d’anatomie comparée — und aller moder-
nen Versuche, mochten man hinzufiigen, angesichts der Abwendung der
Gotter den Weg zu Acheron bewusst zu gehen.*®s Denn Sade kiindigte
dem 18. Jahrhundert, dessen Sprache er bis zu ihrer letzten Konsequenz
trieb, und zum Beginn des modernen Zeitalters an, dass das Leben nicht
vom Mord, die Natur nicht vom Bosen und die Begierden nicht von der
Gegennatur getrennt werden kann.>%

Andererseits weist Foucault unter den multiplen und gleichzeitigen
Funktionen, die das Leben im Denken des 19. Jahrhunderts iibernom-
men hat, auf die fundamentale Stellung hin, die es im Gegensatz zum
allzu problematischen Dualismus des herkommlichen Vitalismus tiber
die Opposition selbst zwischen Lebendigem und Nicht-Lebendigem als
die Wurzel erhebt, aus der beide hervorgehen. Das Nicht-Lebendige, die

284 Vgl. MC 244 f./dt. 286 f.

285 Vergils Exameter »Flectere si nequeo superos, Acheronta movebo« (Aen.
VII, 312; »Wenn ich die Gotter der Himmel nicht erweichen kann, so werde
ich die Holle in Bewegung setzten«) dient bekanntlich als Motto in Freuds
Traumdeutung.

286 Vgl. MC 290/dt. 339.

392

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

tote Natur, ist lediglich zuriickgefallenes Leben. Das triage Sein ist das
Nicht-Sein des Lebens. Dieses — so radikal wird es im Denken des 19.
Jahrhunderts aufgefasst — stellt gleichzeitig den Kern des Seins und des
Nicht-Seins dar:

Dexpérience de la vie se donne donc comme la loi la plus générale des
étres, la mise a jour de cette force primitive a partir de quoi ils sont.*7

Die Unendlichkeit des Lebens (»I’infini de la vie«, MC 292/dt. 3471) in-
terpretiert Foucault allerdings nicht im Hinblick auf ihr Integrationspo-
tenzial, auf ihre Fahigkeit, den Gegensatz zwischen Leben und Tod im
Namen eines umfassenden Lebens auszuséhnen, sondern — wohl in An-
spielung auf Schopenhauer - lediglich als Wille und Vorstellung. Unend-
liches Leben sei dann als das Prinzip einer Ontologie der Vernichtung
aller Wesen zu verstehen, die zugleich eine Erkenntniskritik bildet: Jede
Individuierung sei blof§ eine Illusion, der Schleier der Maja, den man
zerreissen muss, um die Wahrheit des Lebens und seines blinden Willens
wiederzuentdecken.>$

Foucault nimmt das kritische Potenzial der Lebensphilosophie nicht
ernst, letztendlich weil er von der Tragfahigkeit eines kritischen Denkens
der Endlichkeit tiberzeugt bleibt, das als ewige Wiederkehr zu entfalten
wire. In seinem Bestreben, den Aporien des modernen, ja anthropolo-
gischen Denkens der Endlichkeit — wie es in der Einfiibrung zu Kants
>Anthropologie« hiefd — weder mit einer Ontologie der Unendlichkeit im
Sinne der herkommlichen Metaphysik noch mit einer Philosophie des
Absoluten im Sinne des Deutschen Idealismus zu entgehen, unterschitzt
Foucault den moglichen Ertrag einer negativen Philosophie des unend-
lichen Lebens. Seine Kritik am modernen anthropologischen Schlum-
mer griundet dennoch auf einen Einspruch gegen den hybriden Charak-
ter und die Hybris eines Denkens des endlichen Lebens, der sich erst im
Hinblick auf einen eminenten Begriff des Lebens und kaum aufgrund ei-
ner Philosophie der Endlichkeit rechtfertigen lasst. Auf einen depoten-
zierten Begriff des endlichen Lebens stiitzen sich auch die eigentiimliche
Form von Biologismus, die Foucault der Moderne vorhilt, und der Re-
duktionismus ihrer Normativitat: Dies soll nun aufgezeigt werden, in-
dem, nachdem die objektiven Synthesen der Arbeit, des Lebens und der
Sprache bisher im Mittelpunkt standen, auf Foucaults Rekonstruktion
der anthropologischen Subjektivitat (Kapitel IX: »Der Mensch und sei-
ne Doppel«) und sodann auf die daraus gewonnene Bestimmung der

287 MC 291 (»Die Erfahrung des Lebens gibt sich also als allgemeines Gesetz
der Wesen, als das Hervorbringen jener primitiven Kraft, von der her sie
existieren«, dt. 340).

288 Vgl. MC 291/dt. 340.

393

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Epistemologie der Humanwissenschaften (Kapitel X: »Die Humanwis-
senschaften«) eingegangen wird.

iii. Der konkrete Mensch anstelle des Cogito

Die Geburt des Menschen und der Zusammenbruch der klassischen Re-
prasentation haben aus einer archiologischen Sicht dasselbe Alter. Der
Mensch ist eine Kreatur neuesten Datums, nicht ilter als zweihundert
Jahre, der eigenhindig von der Demiurgie des Wissens geschaffen wur-
de. Er ist zusammen mit der Transformation der Naturgeschichte in Bio-
logie, der Analyse der Reichtiimer in Politische Okonomie und der All-
gemeinen Grammatik in Philologie entstanden.

Avant la fin du XVIII® siecle, ’homme n’existait pas. Non plus que la puis-
sance de la vie, la fécondité du travail, ou I’épaisseur historique du langage.>*

Der Mensch ist insbesondere aus dem vakanten Raum hervorgegangen,
der durch das Kollabieren der klassischen Analyse in der allgemeinen
Organisation der empirischen Ordnung sich bildete. Als die diskursive
Erkenntnis, in der im klassischen Zeitalter die Vorstellung und das Sein,
die Worter und die Dinge, ihren gemeinsamen Platz fanden, sich auflos-
te, tat sich der Mensch als neue Vermittlungsinstanz hervor: So wurde
der ganze Raum der Reprisentation auf einen leiblichen Blick (»un re-
gard de chair«, MC 323/dt. 377) bezogen.

Der Humanismus der Renaissance und der Rationalismus des klassi-
schen Zeitalters haben wohl nicht anders als die abendlandische Tradi-
tion seit der Antike dem Menschen eine privilegierte Stellung zuerkannt.
Sie haben jedoch den homme weder auf einer epistemologischen Ebe-
ne als eigentimlichen wissenschaftlichen Gegenstand noch auf einer ei-
gentlich archdologischen als Fundament einer spezifischen Wissenskon-
stellation denken konnen.>°

Was die Moglichkeit einer Wissenschaft des Menschen angeht, waren
die Allgemeine Grammatik, die Naturgeschichte und die Analyse der
Reichtimer zweifellos in einem gewissen Sinne Arten und Weisen, den
Menschen zu erkennen. Die Naturwissenschaften haben vom Menschen
als von einer Art oder Gattung gehandelt. Die klassische Okonomie und
die klassische Grammatik haben ihrerseits von Begriffen wie Bediirfnis
und Verlangen, Gedichtnis und Einbildungskraft Gebrauch gemacht.

289 MC 319 (»Vor dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts existierte der
Mensch nicht. Es gab ihn ebenso wenig wie die Kraft des Lebens, die Frucht-
barkeit der Arbeit oder die historische Dichte der Sprache«, dt. 373, Uber-
setzung leicht verdndert).

290 Vgl. MC 329/dt. 384.

394

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Es gab aber kein epistemologisches Bewusstsein vom Menschen als sol-
chem und dem Menschen wurde kein spezifisches und eigenes Gebiet des
Wissens zuerkannt. Mehr noch — so die eigentliche These Foucaults: Der
Begriff von der menschlichen Natur und die Art und Weise, in der er in-
nerhalb der klassischen epistéme funktionierte, schloss die Moglichkeit
einer klassischen Wissenschaft vom Menschen aus.>"

Im klassischen Seinsmodus der empirischen Dinge hatten Natur und
menschliche Natur ein komplementires Verhiltnis zueinander. Die Na-
tur diente mit der Besonderheit ihrer historischen und geographischen
Bedingungen als ein Prinzip der Unordnung und der Differenz des or-
dentlichen Kontinuums des virtuellen Tableaus aller Wesen; die mensch-
liche Natur ermoglichte durch den Vergleich von inaktuellen Elementen
aufgrund von Gedachtnis und Einbildungskraft, die historische Kette
der Vorstellungen hinter der Unordnung der Erde auf die bruchlose Tafel
der Wesen zurtickzufiihren. Durch die Sprache und insbesondere durch
den nomenklatorischen Akt des Benennens liefs der Mensch die Welt in
die Souverinitit eines Diskurses eintreten, in dem Vorstellungen in eine
bruchlose analytische Ordnung eingefiigt wurden.>>

Die Vermittlung zwischen Reprisentation und Sein wurde von der
klassischen, analytischen Diskursivitit gewihrleistet; also nicht von der
Souverinitit des Menschen, sondern von der Souverinitit eines Diskur-
ses (»la souveraineté d’un discours«, MC 320/dt. 374) oder der Worte
(»la souveraineté des mots«, MC 322/dt. 376). Dort, wo sich Natur und
menschliche Natur tiberkreuzen, an jener Stelle, an der man heute die
urspriingliche, ritselhafte Existenz des Menschen zu finden glaubrt, liefs
das klassische Denken die Macht des Diskurses aufkommen.*3

Im klassischen Zeitalter verflocht sich die menschliche Natur mit der
Natur durch die Vermittlung eines Dritten: die analytische Entfaltung des
nomenklatorischen Diskurses. Der Mensch gehorte zur Natur unmittel-
bar durch sein besonderes Sein als Naturwesens und seine natiirlichen
Anlagen, er hatte die Natur nicht durch seine Natur bestimmt. Im klassi-
schen Diskurs der Reprisentation war der Mensch als jenes sonderbare
Weltwesen, das in der Welt und zugleich am Rande von ihr die Welt kon-
stituiert, schlicht unmaglich: Die klassische epistéme war nicht mit dem
Naturalismus, das heifSt mit der die Moderne in ihrem Wesen auszeich-
nenden Vorstellung behaftet, man konne die Natur mit einem Teil von ihr
erkennen oder gar die natura naturans auf die natura naturata reduzieren.

1l n’était pas possible en ce temps-1a que se dresse, a la limite du monde,
cette stature étrange d’un étre dont la nature (celle qui le détermine, le

291 Vgl. MC 320/dt. 373.
292 Vgl. MC 320 f. und auch 85/dt. 373—75 und 106 f.
293 Vgl. MC 321/dt. 375.

395

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

détient et le traverse depuis le fond des temps) serait de connaitre la na-
ture, et soi-méme par conséquent comme étre naturel.>*+

Solange der klassische Diskurs gedauert hat, konnte die konkrete Seins-
weise des Cogito qua Cogito nicht befragt werden.**s Der Mensch als
dichte Realitdt, als konkretes Objekt und konstituierendes Subjekt ei-
ner jeden Erkenntnis fand keinen Platz. Ein Diskurs iiber die konkrete
Seinsweise des Menschen in seiner zweideutigen Stellung als Objekt und
Subjekt der Erkenntnis wurde erst mit dem Zusammenbruch der klas-
sischen Reprasentation moglich. Vielmehr: er wurde von diesem abver-
langt. Die Ubereinstimmung zwischen Vorstellungen und Wesen, ordo
idearum und ordo rerum, die der analytischen Ordnung der klassischen
Taxonomie und ihrer Artikulation in und durch die Sprache eine Ent-
sprechung im Sein garantierte, wurde durch eine metaphysisch begriin-
dete Ontologie der Kontinuitit gewahrleistet.>*¢ Mit der Auflosung der
klassischen Reprisentation war eine neue Vermittlungsinstanz gefragt,
die anstelle des taxonomischen Diskurses die mots und die choses zu-
sammenbhielt. Diese Instanz ist nichts anderes als der Mensch in seiner
leiblichen Konkretheit und Zweideutigkeit als zugleich Fundament und
Gegenstand der Erkenntnis, so wie er sich in der modernen Konstellati-
on des Wissens abzeichnet.

Der Mensch wohnt zum einen der Struktur der objektiven Syn-
thesen der Arbeit, des Lebens und der Sprache inne, als die eigen-
tumliche Vermittlung zwischen Wesen und Dasein, funktioneller Ein-
heit und Mannigfaltigkeit, durch die Arbeit, Leben und Sprache als
endliche Totalititen sich auszeichnen. Als solcher bildet der Mensch
die reflexive Figur, die das moderne Wissen auf einer fundamentalen,
archidologischen Ebene aufweist und die sich in einer Analytik der
Endlichkeit (»analytique de la finitude«, MC 323/dt. 377) entfaltet.

294 MC 321 (»Es war zu jener Zeit nicht moglich, dass sich an der Grenze der
Welt jene eigenartige Gestalt eines Wesens erhebt, dessen Natur (die es de-
terminiert, es festhilt und seit der Tiefe der Zeiten durchdringt) es wire, die
Natur und infolgedessen sich selbst als natiirliches Wesen zu erkennen«, dt.
375)-

295 Vgl. MC 323/dt. 377.

296 Fir die Forderung einer kontinuierlichen Natur vgl. insbesondere das Unter-
kapitel V.V.: »Das Kontinuum und die Katastrophe«, MC 158-63/dt. 189—
95 und MC 219/dt. 258; fiir die Freilegung des verborgenen Dogmatismus
der klassischen Reprisentation im Zusammenhang mit der kantischen Kri-
tik und ihrer Trennung zwischen Denken und Sein: MC 255 f./dt. 298 f.
Die kantische Kritik sei insbesondere als die Sanktion auf philosophischer
Ebene des Riickzuges des Seins aus dem Raum der Reprisentation zu ver-
stehen, der mit der Entstehung der Politischen Okonomie, der Biologie und
der Philologie die moderne Ordnung der Dinge auszeichnet.

396

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Gegentiber den objektiven Synthesen der Arbeit, des Lebens und der
Sprache dient diese Analytik der reflexiven Figur des Menschen als
Theorie der Subjektivitit.>” Zum anderen ist der Mensch als der Ge-
genstand der Humanwissenschaften zu betrachten, die auf der anthro-
pologischen Grundkonstellation des modernen Wissens selbst aufbau-
en. Als Gegenstand der sciences humaines ist er nicht mehr auf der
Ebene der inneren Struktur der Empirizitit anzusiedeln; er findet viel-
mehr im dufleren Verhiltnis seinen Ort, das sich zwischen der inneren
Gesetzlichkeit der Dinge und einer Reprisentation etabliert, die nicht
mehr fir die Ordnung der Dinge, sondern lediglich fir die Vorstellun-
gen der Menschen steht.

Der Anthropologismus der Moderne ist kaum programmatisch; viel-
mehr ergibt er sich aus der inneren Entfaltung des Gegebenheitsmo-
dus der empirischen Ordnungen selbst. Insofern ist er nicht prinzipiell
doxographisch festzustellen, sondern bildet den eigentiimlichen Gegen-
stand einer Archiologie. Er ist wesentlich mit der Verselbststandigung

297 Foucault spielt offensichtlich auf die kantische Terminologie der Kritik der
reinen Vernunft an, wenn er von » Analytik « spricht. Vgl. insbesondere MC
330/dt. 385, wo es im Gegensatz zu einer transzendentalen Asthetik und zu
einer transzendentalen Dialektik um eine Analytik als Theorie des Subjekts
geht: »a une analytique (ou a une théorie du sujet) «. Foucaults Wortpriagung
erinnert selbstredend auch an Heideggers >Analytik des Daseins«< als Analy-
tik der menschlichen Endlichkeit — wie im Ubrigen die Rede von einer »>Wie-
derholung« des Positiven im Transzendentalen auf Heideggers Beteuerung
der Notwendigkeit einer >Wiederholung« der Frage nach dem Sein hinwei-
sen konnte (vgl. M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tubingen 71993 (1927)
4, und DERS., Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt/M. 1998
(1929), 204 ff.). Auf eine genauere Bestimmung von Foucaults Verhiltnis
zu Heidegger in dieser Hinsicht wird hier verzichtet (vgl. U.J. SCHNEIDER,
»Martin Heidegger «, in: KAMMER, PARR, SCHNEIDER, Foucault-Hand-
buch, 176b—78b und die dort angegebene Literatur; M. ROLLI, Kritik der
anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 499 ff.). Es sei allerdings zumin-
dest vermerkt, dass — in Einklang mit der abkiinftigen Stellung, die die Ar-
chiologie der Philosophie gegentiber der epistéme stets zuweist — Foucaults
Analytik der Endlichkeit Heideggers Analytik des Daseins keine konstitu-
tive Funktion zukommen lisst: Sie gehort einfach zu ihr, wie die Erfahrun-
gen von Holderlin und Nietzsche, in denen die Wiederkebr des Ursprungs
sich zwar in der Form des Zuriickweichens ergibt, die Identitit zwischen
Empirischem und Fundamentalem als die grundlegende Reflexivitit der an-
thropologischen epistéme aber kaum infrage gestellt wird (vgl. MC 3 45/dt.
402 f.). Foucaults Einordnung ist zumindest insofern plausibel, als Heideg-
ger zwar das innere Verhaltnis der Endlichkeit des Daseins zum Sein als zu
seiner intrinsischen Transzendenz erkennt, das Sein selbst aber nicht wirk-
lich als Unendliches zu denken weifS, nimlich als in sich selbst reflektiertes
Leben.

397

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

der Endlichkeit verbunden, die mit dem Zusammenbruch der klassischen
Reprisentation und der Metaphysik des analytischen Kontinuums, die
sie fundierte, einherging. Insofern ist er von Grund auf szientistisch: Er
geht nimlich aus der Bewegung hervor, die im Ubergang von der klassi-
schen zu der modernen epistéme Metaphysik durch Wissenschaft ersetzt
hat. War im klassischen Zeitalter die prinzipielle Verbindung zwischen
Vorstellung und Sein metaphysisch gesichert, so ist die Vermittlung zwi-
schen Wesen und Dasein in der Moderne zu einem wissenschaftlichen
Problem geworden. Man musste nimlich einen Zusammenhang zwi-
schen einer funktionellen Organisation und ihren Manifestationen po-
sitiv herstellen. Dort, wo die klassische Grunddisposition des Wissens
ein metaphysisch starkes Moment kannte, hat sich ein wissenschaftlich
starker Aspekt herausgebildet.>*

Das klassische Zeitalter dachte die Endlichkeit grundsétzlich von der
Unendlichkeit aus. Die Empirizitaten ergaben sich als solche aufgrund
der Unangemessenheit gegeniiber dem Unendlichen des Menschen, der
als endliches Wesen der Negativitit des Gegebenen ausgesetzt war: des
Korpers, der Bedurfnisse, der Worte. Zugleich mussten die manifesten
Formen der menschlichen Endlichkeit ihren Ort innerhalb der Repri-
sentation haben. Dies war moglich, weil das Endliche nicht nur als Ne-
gation des Unendlichen, sondern zugleich als seine Bestimmung gedacht
wurde: Eine metaphysisch fundierte Ontologie des Kontinuums erlaub-
te, von einer grundsitzlichen Entsprechung zwischen Sein und Denken
und von der Moglichkeit auszugehen, beide durch die assoziative Arbeit
der Sprache innerhalb der Reprisentation analytisch durchzuordnen.
Deshalb war, solange die empirischen Inhalte innerhalb des selbstrefe-
renziellen Raumes der Reprisentation als System der Anordnung der
Vorstellungen untereinander aufgefasst wurden, eine Metaphysik des
Unendlichen nicht nur notig, sondern erforderlich.?*® Mehr noch, so
konnte man hinzufigen: Nur das Bestehen einer Metaphysik, die im
Unendlichen etwa als Deus creator et rector oder als causa sua, die
sich im Endlichen geometrisch ausdriickt, die Biirgschaft fiir die Uber-
einstimmung zwischen res cogitans und res extensa, ordo idearum und
ordo rerum fand, konnte die Entfaltung jener Dialektik zwischen Wesen
und Dasein, einem teleologisch geschlossenen Ganzen und seinen Teilen
verhindern, die im Mittelpunkt der Entfaltung der Politischen Okono-
mie, der Biologie und der Philologie als Wissenschaften von funktionel-
len Organisationen stand. Es ist kein Zufall und noch weniger die Fol-
ge eines willkiirlichen Ereignisses auf der Ebene der Grunddisposition

298 »Un moment scientifiquement fort s’est constitué 1a ou I’épistéme classique
connaissait un temps métaphysiquement fort« (MC 219/dt. 259).

299 »Une métaphysique de l’infini était non seulement possible mais exigée«
(MC 327/dt. 382).

398

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

des empirischen Wissens, wenn mit Kant die Auflosung des metaphy-
sischen Dogmatismus mit der Neuentdeckung der Dialektik der Anti-
ke verbunden wurde.

Mit dem Bruch in der Ordnung der Dinge, der am Ende des 18. Jahr-
hunderts stattfand, wurde das Endliche nicht mehr in Bezug auf das Un-
endliche und als eine Manifestation von ihm gedacht, sondern in einem
unendlichen Verweis auf sich selbst.

Dexpérience qui se forme au début du XIX¢ siecle loge la découverte de la
finitude, non plus a I'intérieur de la pensée de ’infini, mais au coeur méme
de ces contenus qui sont donnés, par un savoir fini, comme les formes con-
cretes de Pexistence finie.3*

Die menschliche Subjektivitit entdeckt in der Empirizitat, die sie durch-
dringt, in den Gesetzten des Lebens, der Produktion und der Sprache,
die sie in ihrer irreduziblen Vorgangigkeit beherrschen, ihre Endlichkeit
als das Gesicht ihrer unerbittlichen Passivitit. In der Positivitat des Wis-
sens kundigt sich die Endlichkeit eines Menschen an, der durch die Ana-
tomie des Gehirns, den Mechanismus der Produktionskosten oder das
System der indoeuropiischen Konjugation als Natur und als historisch
und sozial vermitteltes Produkt einer Herstellungs- und Reflexionspra-
xis bestimmt wird. Die konkreten Formen der endlichen Existenz sind
allerdings erst durch ein endliches Wissen gegeben; die positive Endlich-
keit ist erst im Hinblick auf eine fundamentale verstindlich, die sie er-
scheinen lasst und die in ihr erscheint. Die empirischen Inhalte der Ar-
beit, des Lebens und der Sprache wiren nicht da, wenn der Mensch, der
sich durch sie entdeckt, in der stummen Unmittelbarkeit des tierischen
Lebens oder im Licht einer unendlichen Selbstprisenz leben wiirde. Die
positiven Formen seiner endlichen Existenz sind dem Menschen allein
auf der Grundlage seiner eigenen Endlichkeit gegeben.

Diese fundamentale Endlichkeit ist in einem gewissen Sinne diesel-
be wie die positive, die sich in den vitalen, 6konomischen und sprachli-
chen Bedingungen des menschlichen Lebens kundtut. Sie wird durch die
Raumlichkeit des Korpers, das Offene des Begehrens und die Zeitlichkeit
der Sprache bestimmt. Sie ist dennoch radikal anders: In ihr manifestiert
sich die Grenze nicht als eine determinierte, die dem Menschen als na-
turliche und historische von aufSen her auferlegt wird, sondern als eine
determinierende, die nur in sich selbst griindet. Im eigentlichen Zentrum
der Empirizitdt ergibt sich somit die Notwendigkeit, auf eine Analytik

300 MC 327 (»Die Erfahrung, die sich am Anfang des neunzehnten Jahrhun-
derts bildet, siedelt die Entdeckung der Endlichkeit nicht mehr innerhalb des
Denkens des Unendlichen, sondern genau im Herzen jener Inhalte an, die
durch ein endliches Wissen als die konkreten Formen der endlichen Exis-
tenz gegeben werden«, dt. 382, Ubersetzung leicht veridndert).

399

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

der Endlichkeit zuriickzugreifen, in der das endliche Sein des Menschen
alle positiven Formen seiner Endlichkeit begriinden kénnen wird.3°!

Der Raum, in dem sich die Analytik der Seinsweise des Menschen
vollig entfaltet, ist die Wiederholung als die Identitit und die Differenz
zwischen dem Positiven und dem Fundamentalen.3°* Das vom Tod stets
aufgezehrte Leben der alltiglichen Existenz ist auf einer fundamentalen
Ebene dasselbe wie die zum Vergehen verurteilte endliche Form, in der
es in seiner Empirizitdt gegeben ist; das Begehren, das den Produktions-
prozess antreibt, ist dasselbe wie das Begehren, durch das Giiter erst zu
erwiinschten Werten werden konnen; die Zeitlichkeit, die die Sprachen
tragt und pragt, ist dieselbe wie die Zeitlichkeit der grundlegenden Zer-
streuung des menschlichen Denkens.

Du bout a l'autre de Pexpérience, la finitude se répond a elle-méme ; elle
est dans la figure du Méme I’identité et le la différence des positivités et
de leur fondement.3°3

Die Grundstruktur der Identitit und Differenz, die die moderne, anthro-
pologische Subjektivitit als Widerspiegelung des Fundamentalen im Po-
sitiven auszeichnet, erinnert an die Verriicktheit des Neffen, an seine
Personlichkeit als absolute Unpersonlichkeit, und an den Widerspruch
sowie an die intrinsische Gewalt der Reflexionslogik, die sie als reine
Urteilsrelation formal prigt. Abgesehen von der Absichtlichkeit des Be-
zugs auf Hegel, ist Identitit und Differenz vor allem die Formel, die zu-
gleich den Anspruch und die Selbsttduschung eines jeden Denkens der
Endlichkeit und letztendlich eines jeden Anthropologismus — wie Hegel
spatestens seit Glauben und Wissen, seit seinem Einspruch gegen eine
Reflexionsphilosophie, die nur »den Menschen denken kann«, wusste3>4
— formal charakterisiert. Die Formel Identitit und Differenz beschreibt
insofern den Anspruch eines jeden anthropologischen Reduktionismus,
als sie ein notwendiges Moment eines Denkens umreifst, das Allgemei-
nes und Besonderes aufgrund einer endlichen Totalitit verbindet und
dabei stehenbleiben sollte, mochte es sein Verlangen nach Selbstgentig-
samkeit tatsachlich aufrechterhalten konnen. Identitit und Differenz
zeichnet ferner die Selbsttauschung eines jeden Anthropologismus aus,
sofern dieser nicht einsehen will, dass der Bezug auf eine hohere Identi-
tat, die Identitdt und Differenz in sich fassen kann, nicht die spekulative

301 Vgl. MC 326/dt. 380 f.

302 Vgl. MC 326/dt. 381.

303 MC 326 (»Von einem Ende der Erfahrung zum andern erwidert die Endlich-
keit sich selbst; sie ist in der Figur des Gleichen die Identitit und die Diffe-
renz der Positivitdten und ihres Fundaments«, dt. 381, Ubersetzung leicht
verandert).

304 Vgl. die bereits zitierte Stelle bei HEGEL, Glauben und Wissen, a.a.O., 12.

400

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Entduflerung der menschlichen Freiheit im Namen der Schwarmerei,
sondern einfacher eine innere Notwendigkeit darstellt, der das endliche
Denken ebenso wenig sich entziehen wie gerecht werden kann.

In Histoire de la folie dachte Foucault noch die Identitit der Identitat
und der Differenz in der negativen Form eines Wahnsinns als der Un-
vernunft, die vor der Teilung zwischen Unvernunft und Vernunft liegt
und ungeachtet ihrer mit dem Anspruch der Vernunft verwandten Ein-
heitsstruktur doch insofern unverniinftig bleibt, als sie sich jeder Be-
stimmung entzieht. Auch Foucaults Einspruch gegen die falschen Ver-
mittlungen und die reduktive Normativitat der Psychologie baute auf
eine solche folie. In der Introduction a I>Anthropologie< de Kant zeigte
Foucault im Anschluss an Kants Opus postumum und im Allgemeineren
an dessen Geist- und Lebensbegriff, wie die Vermittlung zwischen Frei-
heit und Natur, die dem Menschen als mit Vernunft begabtem Erdwe-
sen innewohnt, kaum anthropologisch vollzogen werden kann. Zugleich
umriss Foucault das Gegenprojekt, ein kritisches Denken der Endlichkeit
als ewige Wiederkehr zu entwickeln. Was in der Introduction Foucault
mit Kant immerhin noch sah, war das notwendige Angewiesensein des
Menschen auf Unendlichkeit, das in Les mots et les choses mindestens
unterbelichtet bleibt.

Selbstverstiandlich ist Foucaults Rekonstruktion der Analytik der End-
lichkeit kritisch gemeint: Sie zeichnet eine im Grunde aporetische Struk-
tur nach, die es aufzulosen gilt. Foucault vermag in Les mots et les choses
allerdings nicht mehr, das immanente Verhiltnis der menschlichen End-
lichkeit zur Unendlichkeit zu erfassen, abgesehen hochstens davon, dass
er den zirkuliren Bezug der Endlichkeit auf sich selbst als unbeendbar
(»interminable«; vgl. MC 329/dt. 385) bezeichnet. Die Unendlichkeit
bildet allerdings als die absolute Identitat, die Identitat und Differenz in
sich fasst, den natirlichen Endpunkt und die eigentliche Triebfeder der
Dialektik zwischen Fundamentalem und Positivem, Wesen und Dasein,
und als solche auch den einzigen Grund, von dem her die wesentliche
Zerstreuung des Menschen, sein steter Kampf mit der Negativitat und
letztendlich seine Endlichkeit beschrieben werden konnen. Ohne den
notwendigen Bezug zum Unendlichen zu denken, kann nicht nur nicht
die spekulative Figur der Identitat der Identitdt und der Differenz als die
naturliche Erganzung zur dirftigen Struktur der Identitit und der Dif-
ferenz begriffen werden, sondern auch nicht die eigentliche existenzielle
Lage der menschlichen Endlichkeit. Ohne notwendigen Bezug zur Un-
endlichkeit gibt es kein fundamentales Verhiltnis des menschlichen or-
ganischen Lebens zum Tod als zu dem, was dem Leben urspriinglich ver-
wehrt, seine Form absolut zu verwirklichen, keine Unerfiillbarkeit des
Begehrens, ohne die der Prozess der Produktion und der Zirkulation der
Waren erloschen wiirde, keine Zeitlichkeit der Sprache als das, was ihre
konstitutive enérgeia nie in einem ergon zur Ruhe kommen lasst. Wire

401

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

die Endlichkeit selbstgentigsam, wire die gewaltsame und gewalttatige
Identifizierung des Fundamentalen mit dem Positiven, der Identitit mit
der Differenz, problemlos, so wire auch die Angleichung zwischen Ver-
nunft und Unvernunft, die der Entstehung der modernen Psychopatho-
logie zugrunde liegt, oder die reine Definitions- und Habensbeziehung,
die die Gonner des Neffen zu seiner Verriicktheit herstellen, ganz unpro-
blematisch. In der Verselbststindigung der Endlichkeit wiirde man ledig-
lich die Emanzipation des Menschen, seine Selbstbestimmung oder gar
die Selbsterzeugung der Menschengattung feiern mussen.

Je mehr man den Menschen auf Natur reduziert, desto weniger kann
man Natur in ihm erfassen: Dies ist das Paradox eines Denkens, das bei
der Gegebenheit der physis Halt machen mochte und nicht wissen will,
dass es im unendlichen Verweis der Endlichkeit auf sich selbst immer
schon uiber sich selbst hinaus ist. Negativitat, das heifSt eigentlich Natur
als Unmittelbarkeit, die vom Vermittlungsprozess des Geistes, von der
Idealisierung, die Mannigfaltigkeit auf Einheit zurtickfithrt, nicht einge-
holt werden kann, die Unerfullbarkeit des Lebens, des Begehrens und
des Sinnes, kommen erst durch die Unmoglichkeit der Endlichkeit, sich
selbst zu erfassen, ohne auf ein Unendliches Bezug zu nehmen, das in
ihr immer schon am Werk ist und zugleich sich ihr stets entzieht, zum
Vorschein.

Die Reduktion der Negativitit ist im modernen Anthropologismus
so wesentlich angelegt, dass sich leicht zeigen lasst, wie das positivis-
tische Projekt einer Reduktion der Metaphysik durch die Zuruckfiih-
rung des Menschen auf seine Endlichkeit immer wieder vom Verspre-
chen einer zukiinftigen Auflosung der positiven Grenzen des Menschen
begleitet wird. So weifd man, dass der Menschen endlich ist, so wie man
die Anatomie seines Gehirns, den Mechanismus der Produktionskosten
oder das Flexionssystems der indoeuropaischen Sprachen kennt. Es ist
aber vielleicht nur eine Frage der Zeit, ob die Grenzen, die dadurch dem
Menschen auferlegt werden, doch aufgelost werden konnten: Die Evo-
lution der menschlichen Gattung ist wahrscheinlich noch nicht been-
det; die Produktionsverhiltnisse und die Arbeitsmittel konnten sich ei-
nes Tages so weiterentwickeln, dass die menschlichen Bediirfnisse ohne
Entfremdung erfullt werden konnten; eine bis zum Ende gefiihrte ana-
lytische Akribie konnte uns eines Morgens von allen Tauschungen der
historischen Sprachen befreien, aus denen die Metaphysik und alle ande-
ren Formen von Obskurantismus entstanden sind. So verspricht die Ver-
kiindung der Endlichkeit des Menschen durch die Positivitit des Wissens
und den szientistischen Reduktionismus in einer fernen Zukunft dassel-
be Unendliche, das sie der Gegenwart verweigert.3°s

305 Vgl. MC 324 f./dt. 379.

402

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Diese Hybris ist dem Anspruch einer Verselbststandigung der Endlich-
keit selbst eingeschrieben. Ein Endliches, das kein inneres Verhiltnis zum
Unendlichen aufweist, muss enden konnen: Es muss hoffen konnen, zu
einer endgltigen Stabilitdt zu kommen. Zumal, wenn es kostenlos, das
heifSst ohne dialektische Riickschldge, Negativitit reduzieren kann. So
diirfen auf einer archiologischen Ebene Positivismus und Eschatologie
voneinander nicht getrennt werden.

Un discours qui se veut a la fois empirique et critique ne peut étre que,
d’un seul tenant, positiviste et eschatologique ; ’homme y apparait comme
une vérité a la fois réduite et promise. La naiveté précritique y régne sans
partage.’°®

Die analytische Kraft der Archiologie Foucaults ist auf dieser Ebene
einfach aufSerordentlich. Problematisch ist hingegen Foucaults Diagno-
se, wenn es darum geht, das Verhiltnis der Analytik der Endlichkeit zur
Metaphysik zu bestimmen. Foucault unterscheidet namlich zwischen der
Auslegung, die die nachmetaphysische Moderne von sich selbst gibt, und
der inneren Logik der Wissenskonstellation, die sie verkorpert, nicht im-
mer scharf genug.

Er rekonstruiert treffend, wie mit dem Zusammenbruch der Repra-
sentation und dem Ubergang von der klassischen zur modernen epistéme
das Verhiltnis der empirischen Erkenntnis zur Metaphysik sich geandert
hat: War frither die Metaphysik schlicht eine berechtigte Forderung, um
den Zusammenbhalt der analytischen Ordnung der Reprisentation zu ga-
rantieren, so ist sie mit der Konstitution hinter den klassischen Taxono-
mien der objektiven Synthesen der Arbeit, des Lebens und der Sprache
zu einer blofSen Versuchung geworden. In der modernen epistéme habe
sich in einer korrelativen Opposition zur Analytik der Endlichkeit und
der menschlichen Existenz eine fortwahrende Versuchung gebildet, eine
Metaphysik des Lebens, der Arbeit und der Sprache zu konstituieren.3?
Es handelt sich aber eben um Versuchungen, die gleich bestritten und
wie von innen her unterminiert werden, denn die Metaphysiken der Ar-
beit, des Lebens und der Sprache werden zugleich als Manifestation und
Fundament der menschlichen Existenz stets auf die Analytik der End-
lichkeit zuruckgefiihrt.

Die modernen Reflexionen tiber die Arbeit, das Leben und die Spra-
che haben sich so stets als das Ende der Metaphysik prasentieren kon-
nen. Dem Anschein nach hat die Moderne angefangen, als der Mensch
in seiner Positivitat aufgefasst wurde, als von seinem Korper, seiner

306 MC 331 (»Ein Diskurs, der gleichzeitig empirisch und kritisch sein will,
kann nur positivistisch und eschatologisch in einem sein. Die prikritische
Naivitit herrscht darin ungeteilt«, dt. 387).

307 Vgl. MC 328/dt. 383.

403

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Produktionsweise und seiner Sprache vorbestimmtes, endliches Wesen.
Auf der archdologischen Ebene lasst sich allerdings aufweisen, dass die-
ses Sich-selbst-Bescheiden nicht ohne eine Wiederaufnahme der posi-
tiven Grenzen der menschlichen Endlichkeit auf einer fundamentalen,
konstitutiven Ebene moglich ist, die es in sein Gegenteil umschlagen
lasst, indem es dem konkreten, natiirlichen Menschen eine Souverini-
tat wiedergibt, die ihm frither lediglich als universelles Subjekt des Den-
kens beschieden war.

Das Ende der Metaphysik als die Zuriickfithrung des Ich denke auf
die Konkretheit der menschlichen Existenz und ihre positive Bestim-
mung durch die Natur, den Tausch und den Diskurs bildet demnach
laut Foucault nicht mehr als die negative Seite eines viel komplexeren
Ereignisses: Die Geburt des Menschen als des Wesens, in dem jene posi-
tive Zerstreuung auf einer fundamentalen Ebene wieder eingeholt wird.

Mais la fin de la métaphysique n’est que la face négative d’un événement
beaucoup plus complexe qui s’est produit dans la pensée occidentale. Cet
événement, C’est ’apparition de ’lhomme.3°*

Was durch das Auftauchen des Menschen mit dem Anspruch der Mo-
derne, die Metaphysik hinter sich zu lassen, genau geschieht, bleibt zu-
mindest zweideutig. Zum einen betont Foucault bekanntlich, wie die
moderne Anthropologie qua Analytik der Endlichkeit in einen neuen
Schlummer gerit. Die Anthropologie wiederholte den alt-metaphysi-
schen Dogmatismus, der unkritisch das Wesen des Menschen spekulativ
feststellte, indem sie ihn blof$ in zwei Ebenen aufspaltet, in das Positi-
ve und das Fundamentale, die zirkuldr aufeinander verweisen.>*® Inso-
fern muss der Bezug der Analytik der Endlichkeit auf Metaphysik nicht
so unwesentlich sein, wie die moderne anthropologische Reduktion ger-
ne meint. Zum anderen scheint Foucault die Rede vom Ende der Meta-
physik doch ernst zu nehmen und ihren Anspruch zu teilen: Die Verab-
schiedung vom Unendlichen sollte nur radikal genug vollzogen werden.
So habe Nietzsche gezeigt, wie Gott und der Mensch zusammengehoren
—und das heifSt einmal mehr, dass das Verhaltnis zwischen Metaphysik
und Anthropologie nicht unwesentlich ist: Die Verheiffung des Ubermen-
schen wiirde demnach nicht weniger den Tod Gottes als das Verschwin-
den des Menschen bedeuten.>™

308 MC 328 (»Aber das Ende der Metaphysik ist nur die negative Seite eines
viel komplexeren Ereignisses, das sich im abendlindischen Denken vollzo-
gen hat. Dieses Ereignis ist das Auftauchen des Menschen«, dt. 383).

309 Vgl. insbesondere Unterkapitel IX.VIIL: »Der anthropologische Schlaf«,
MC 351-54/dt. 410-12.

310 Vgl. MC 353/dt. 412.

404

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Foucaults Verschitzen der Notwendigkeit des Verhaltnisses zum Un-
endlichen und zur Metaphysik, das die modernen Versuche, die Endlich-
keit im ausschliefSlichen Verweis auf sich selbst zu denken, doch unter-
halten, ist sicherlich mit der Uberzeugung verbunden, die er bereits in
der Introduction a I>>Anthropologie« de Kant formulierte, es liefSe sich
doch ein Denken der Endlichkeit entwickeln, nimlich die ewige Wieder-
kehr als Zeit des Ubermenschen, das kritisch wire, das heiflt, das an-
ders als die moderne Anthropologie ohne Zirkularitat auskommen wiir-
de. Dadurch wiirde das kritische Denken der Endlichkeit gegen die von
der kantischen Kritik vollzogene Trennung zwischen Empirischem und
Transzendentalem nicht verstofSen.3'*

Foucault iibernimmt die Selbstauslegung der modernen Anthropolo-
gie zu undifferenziert zum grofSen Teil auch deshalb, weil er mit einer
durftigen Metaphysikauffassung arbeitet. Auf der einen Seite wurde be-
reits gezeigt, dass seine Auffassung der Metaphysik des Lebens unzurei-
chend ist, indem er zwischen Bergson und Dilthey, das heifSt zwischen
einem unendlichen und einem endlichen Lebensbegriff nicht unterschei-
det, und dass er zudem die Unendlichkeit des Lebens im Anschluss an
die Lebensphilosophie Schopenhauers nur im Sinne eines schlichten Zer-
storungsprinzips interpretiert. Auf der anderen Seite kehrt auch im Fall
von Les mots et les choses der Theoretizismus zuriick, der Foucault im
ersten Teil dieser Arbeit bereits angesichts einer grundsitzlichen Unver-
sohnbarkeit zwischen Unvernunft und Geschichte vorgeworfen wurde.
So trifft zwar zu, dass die Metaphysiken der Arbeit, des Lebens und der
Sprache als Metaphysiken eines nicht objektivierbaren Grundes, von
dem her sich die empirischen Objektivitdten erst zu erkennen geben,
prakritisch sind. Sie geben ndamlich vor, jene absolute Unendlichkeit ak-
tualiter zu erkennen, die erst erlaubt, Totalititen tatsachlich zu erfassen
und nicht allein metaphorisch zu bezeichnen, was »unser diskursiver,
der Bilder bediirftige Verstand « zwangslaufig tut.>*> Die kantische Kritik
besagt aber ebenso, dass die theoretische Unterscheidung zwischen Er-
scheinung und Ding an sich erst die praktisch-moralische Unterstellung
eines freien Willens moglich macht und dass die Existenz eines ens rea-
lissimus qua Ideal der reinen Vernunft, einer unendlichen Einheit, inner-
halb derer alle Unterschiede ihren Platz finden, zwar keinen Gegenstand
einer moglichen Erkenntnis der theoretischen Vernunft, jedoch eine not-
wendige Annahme der praktisch-moralischen Vernunft bildet, ohne die
menschliche Freiheit kaum zu denken ist. Die kantische Kritik als Ver-
nunfterkenntnis aus bloffen Begriffen ist mehr noch eine Frage der Frei-
heit als der Erkenntnis. In diesem Sinne ist eine Metaphysik des Lebens
im eminentem Sinne als die absolute Einheit, die in jeder Sinnentfaltung

311 Dazu vgl. auch HEMMINGER, Kritik und Geschichte, a.a.O., 94 f.
312 Vgl. KANT, Kritik der Urteilskraft, B 350 f.

405

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

als die obere Bestimmung einer jeden Bestimmung immer schon am
Werk ist und die von einer theoretisch aufgeklarten Praxis als certitude
du cceur unterstellt wird, um vor der Gewalt der Geschichte die Mog-
lichkeit einer radikalen Gerechtigkeit und Liebe zu retten, kaum unkri-
tisch. Sie ist gar — wenn man will — eine Art und Weise, im Augenblick
ihres (theoretischen) Umsturzes, der Metaphysik (praktisch-politisch)
Solidaritit zu zeigen.

iii.1 Endlichkeit und Unendlichkeit des Menschen

Die Implikationen von Foucaults Analysen reichen allerdings viel wei-
ter als sein Programm. So geniigt es, einen genauen Blick auf das gro-
fe Viereck (»le grand quadrilatére«, MC 346/dt. 404) zu werfen, in das
Foucault die Seinsweise des Menschen dekliniert, um das notwendige
Verhiltnis der Analytik der Endlichkeit zur Metaphysik nachzuweisen.
Zugleich erlaubt Foucaults Bestimmung des anthropologischen Vierecks,
genauer zu erfassen, in welchem Sinne der moderne Riickzug zur phy-
sis eine Form des naturalistischen Reduktionismus darstellt, der tiefer
als die Unterscheidung zwischen Natur und Geschichte greift und der
sich sowohl durch seine Hybris als auch durch seinen hybriden Charak-
ter auszeichnet.

Foucault spricht am Ende seiner Ubersicht der Verdoppelungen, in die
der konkrete Mensch notwendig gerat, wenn er die Funktion des Cogi-
to ibernimmt, zwar von einem guadrilatere, der aus vier Seiten besteht:
der Verbindung der Positivititen mit der Endlichkeit; der Reduplizierung
des Empirischen im Transzendentalen; der stindigen Beziehung des Co-
gito zum Ungedachten und dem Riickzug und der Wiederkehr des Ur-
sprunges.’> Die vier Elemente, die Foucault zusammenfassend aufzihlt,
befinden sich allerdings in seiner Analyse nicht alle auf derselben Ebe-
ne, wie bereits die Betitelung der Unterkapitel zeigt. »IV. Das Empiri-
sche und das Transzendentale«, »V. Das Cogito und das Ungedachte«,
» VL. Das Zurtickweichen und die Wiederkehr des Ursprunges« bilden
jeweils das Thema eines Unterkapitels. Der »Wiederholung des Positi-
ven im Fundamentalen« (MC 326/dt. 381) wird hingegen kein beson-
derer Raum gewihrt. Sie wird direkt im Unterkapitel III. behandelt, das
der » Analytik der Endlichkeit« im Allgemeinen gewidmet ist. Der Wie-
derholung des Positiven im Fundamentalen kommt allerdings gegentiber
den anderen Deklinierungen des modernen Seinsmodus des Menschen
keine Minderrolle zu. Ihre Sonderstellung besagt vielmehr, dass sie nicht
auf derselben Ebene wie die anderen, sondern als eine Art Oberbegriff
zu behandeln ist.

313 Vgl. MC 346/dt. 404.

406

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Die Wiederholung des Positiven und des Fundamentalen eroffnet den
allgemeinen Raum, in dem sich die Analytik der Endlichkeit entfaltet:
das Transzendentale wiederholt das Empirische, das Cogito das Unge-
dachte und die Wiederkebr des Ursprungs sein Zuriickweichen.’'+ Die
Verwechselung zwischen dem, was gegeben ist, dem Positiven, und dem,
was als der Grund, aus dem es hervorgeht, das Gegebene ermoglicht, ist
allen anderen drei Formen gemeinsam, in denen sich die Analytik der
Endlichkeit entfaltet. Insbesondere zeichnet die Wiederholung des Posi-
tiven und des Fundamentalen sie alle als répétitions aus, das heifst als —
in Foucaults technischer Sprache — identité et différence. Alle bilden ein
Denken des Gleichen, in dem die Differenz dasselbe ist wie die Identi-
tat.3ts

Die tibergeordnete Stellung der Wiederholung des Positiven und des
Fundamentalen zeigt, wie die verschiedenen Formen, in denen sich die
Analytik der Endlichkeit gliedert — in einer erkenntnistheoretischen Hin-
sicht bei der ersten (»Das Empirische und das Transzendentale«), in ei-
ner bewusstseinstheoretischen bei der zweiten (»Das Cogito und das
Ungedachte«) und in einer ursprungstheoretischen bei der dritten (»Das
Zuriickweichen und die Wiederkehr des Ursprunges«) —, tatsachlich die
Entfaltung ihrer inneren Logik darstellen. Das heifst zugespitzt und in
einer Radikalitit, die bei Foucault expressis verbis nicht zu finden ist,
dass eine Endlichkeit, die sich in sich selbst fundieren will und die nicht
vermag, ihr Verhaltnis zum Unendlichen zu reflektieren, sich notwendig
in einer fehlerhaften Dialektik entfalten muss, in der beim Mangel einer
aktualiter erfassten unendlichen Einheit, die ihre unwillkiirliche Zusam-
menfiigung gestatten wirde, die Einheitsebene als die Ebene der Allge-
meinheit, des Wesens und des Fundaments und die Mannigfaltigkeitsebe-
ne als die Ebene der Besonderheit, des Daseins und des Positiven zirkular
und gewaltsam vermittelt werden. Ein Denken der Endlichkeit kann sich
nur durch endliche Urteile entfalten, durch die Allgemeines und Beson-
deres zugleich als identisch und different gesetzt werden, ohne dass eine
hohere Identitit den Widerspruch ihrer Verbindung versohnen kann.
Es ist zur Gewalt einer Reflexionslogik gezwungen: der eigentiimlichen
Form des modernen, anthropologischen Subjektivismus.

Damit ist allerdings nicht gesagt, dass es jemals eine nicht-anthropo-
logische Zeit gegeben hat oder geben wird, in der der menschliche Geist

314 Vgl. MC 326: »C’est dans cet espace mince et immense ouvert par la répé-
tition du positif dans le fondamental que toute cette analytique de la fini-
tude, — si liée au destin de la pensée moderne — va se déployer« (»In diesem
schmalen und immensen, durch die Wiederholung des Positiven im Funda-
mentalen eréffneten Raum wird sich jene ganze Analytik der Endlichkeit,
die so mit dem Schicksal des modernen Denkens verbunden ist, entfalten«,
dt. 381, Ubersetzung leicht veridndert).

315 Vgl. MC 326/dt. 381.

407

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

intuitiv oder durch die Vermittlung der Urteile der Weltgeschichte das
Unendliche anders als in seiner negativen Wirksamkeit erkennen und da-
durch sich anders als durch endliche Urteile entfalten wird. Es geht viel-
mehr einfach darum, die Mystifikationen eines modernen Denkens zu
denunzieren, das nicht mehr vermag, zum einen Endliches und Unendli-
ches als notwendig zusammenhdangend zu begreifen und zum anderen die
Folgen zu beurteilen, die eine solche interne Korrelation fur einen endli-
chen Geist mit sich bringt. Ohne die wesentliche Zusammengehorigkeit
vom Endlichen und Unendlichen zu sehen, ist es demnach schlicht un-
moglich, den menschlichen Geist, sein Verhiltnis zur physis und zu dem,
was die physis tibersteigt, seine intrinsische Hybris und Gewalt und den
hybriden Charakter der falschen Vermittlungen zwischen Wert und Tat-
sachen, mit dem er zwangslaufig operiert, treffend aufzufassen.’*¢
Foucault hebt den Zusammenhang, der zwischen der vermeintlichen
Verselbststandigung der Endlichkeit und dem anthropologischen Den-
ken des Gleichen besteht, nicht ausdriicklich hervor. Er ist namlich noch
von der Plausibilitit — zumindest in der Form der VerheifSung — eines
Denkens der Endlichkeit iiberzeugt, das ohne unendliche, unkritische
Verweisung auf sich selbst auskommen soll. Wenn Foucault im Unterka-
pitel iber das Empirische und das Transzendentale einmal mehr betont,
dass die Schwelle unserer Modernitit nicht an den Moment festzuma-
chen ist, in dem man angefangen hat, den Menschen zu vergegenstiand-
lichen, sondern vielmehr an den Tag, an dem den empirischen Inhal-
ten transzendentaler Wert zugemessen wurde, so konnte der Anschein
entstehen, zwischen den beiden Momenten — Vergegenstandlichung des
Menschen und naturalistische Behandlung des Transzendentalen — be-
stiinde kein notwendiger Zusammenhang.3'7 In der Tat werden die zwei
Momente, die empirische Untersuchung des Menschen und seine empi-
risch-transzendentale Reduplizierung, getrennt gehalten, und zwar al-
lein, um die Unhaltbarkeit einer Auslegung der anthropologischen Mo-
derne zu betonen, die im Projekt, die Erkenntnis zu naturalisieren, blofs
das Selbstbescheiden des Menschen sieht. Jede Analyse, die sich als ein-
fach empirisch versteht, muss zwangsldufig mit Kategorien und mit ei-
nem Sinnzusammenhang operieren, denen sie eine transzendentale Rolle
zukommen ldsst, insofern verfangt sie sich notwendig in einer endlo-
sen gegenseitigen Verwechselung zwischen empirischer und transzen-
dentaler Ebene. Alles andere zu behaupten, wire eine Form von naivem
Realismus. Die Analytik der Endlichkeit stellt keinen weiteren Schritt

316 Zum Verhiltnis zwischen Unendlichem und Endlichem vgl. auch D. KARY-
DAS, »Von Kronos zu Zeus: zur Ermichtigung der Zeit durch den Geist«,
in: A. ARNDT (Hg.), Was ist der Mensch? Hegels Anthropologie, Berlin
2017, 141-78.

317 Vgl. MC 329 f./dt. 385.

408

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

gegeniiber der szientistischen Reduktion des Menschen auf seine Gege-
benheit, sondern einfach die Entfaltung ihrer inneren Logik dar. Die Ver-
pflichtung, auf eine Analytik der Endlichkeit zuriickzugehen, wichst aus
dem Zentrum der Empirizitdt selbst (»du cceur méme de ’empiricité«,
MC 326/dt. 380). Die modernen Versuche, eine endliche Objektivitat
und eine sich in sich selbst fundierende Natur die Rolle des Cogito ein-
nehmen zu lassen, erweisen sich demnach als intrinsisch subjektivistisch.

Die empirisch-transzendentale Dublette ist so fundamental, dass sie
die Unterscheidung zwischen Natur und Geschichte unterlauft. Auf ei-
ner archidologischen Ebene ist namlich irrelevant, wo man die empiri-
schen Inhalte, die man zugleich als Formen der Erkenntnis gelten lasst,
lokalisiert. Es gab Analysen, die sich auf die anatomisch-physiologi-
schen Bedingungen der Erkenntnis konzentrierten: Sie entdeckten eine
Natur der menschlichen Erkenntnis und galten als eine Art transzen-
dentale Asthetik. Es gab Analysen, die sich fiir die historischen, sozialen
und 6konomischen Bedingungen der Erkenntnis interessierten: Sie wie-
sen auf, dass es eine Geschichte der menschlichen Erkenntnis gibt, und
funktionierten als eine Art transzendentale Dialektik. Beide, Natur und
Geschichte der Erkenntnis, konnten dariiber hinaus auf jeglichen Riick-
griff auf eine Analytik bzw. auf eine Theorie des Subjekts verzichten. Sie
meinten niamlich, nur auf sich selbst beruhen zu kénnen, denn sie lieflen
die Inhalte selbst als transzendentale Reflexion gelten.>*®

Ohne den Gebrauch einer gewissen Kritik wire es allerdings unmog-
lich, die Inhalte der Erkenntnis als ihre Form gelten zu lassen. Diese Kri-
tik besteht jedoch vielmehr im unreflektierten Ergebnis einer Reihe von
mehr oder minder verborgenen Teilungen als in einer reinen Reflexion.
Es gibt zum einen Teilungen, die nicht grundlos sind, auch wenn sie ih-
rer Natur nach grundsitzlich willkiirlich bleiben. Dieser Art sind die Tei-
lung zwischen einer rudimentaren, erst entstehenden Erkenntnis und ei-
ner ausgewogenen, in ihrer stabilen und endgiiltigen Form etablierten,
die die Untersuchung der natiirlichen Bedingungen der Erfahrung mog-
lich macht. Zum anderen geht es um die Teilung zwischen illusorischem
und begriindetem Wissen, ideologischen Chimaren und wissenschaftli-
chen Theorien, auf die das Studium der historischen Bedingungen der
Erkenntnis aufbaut. Aufler diesen gibt es aber eine noch dunklere und
fundamentalere Teilung, die sich auf die Wahrheit selbst bezieht und bei
der zwischen der empirischen Wahrheit des Objekts und der formalen
Wahrheit des Diskurses unterschieden wird.3" Neben einer Wahrheit, die
zur Ordnung des Objekts gehort und die sich allmahlich durch den Kor-
per und durch die Auflosung der Illusion der Geschichte herausbildet,
gibt es eine, die die Ordnung des Diskurses betrifft. Sie gestattet, tiber

318 Vgl. MC 330/dt. 385.
319 Vgl. MC 330 f./dt. 386.

409

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19.



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

die Natur und die Geschichte der Erkenntnis eine wahre Rede zu hal-
ten. In einem Diskurs, der seiner Natur nach gleichzeitig empirisch und
kritisch ist, bleibt das Verhaltnis zwischen diesen zwei Wahrheiten zwei-
deutig: Es zeichnet sich durch ein permanentes Oszillieren aus, das ohne
Willkiir nicht entschieden werden kann.

Solche Teilungen bilden zwar keine » Vernunfterkenntnis aus bloflen
Begriffen«, wie Kant Metaphysik definiert, weil sie durch keine reine Re-
flexion herbeigefiihrt werden.>* In ihrer Willkiirlichkeit stellen sie jedoch
die implizite Anwendung von Prinzipien dar, die jegliche Gegebenbheit,
jegliche physis, ibersteigen. Auch wenn Foucault selbst nicht so weit
geht, kann man in ihnen berechtigt die uneingestandene Metaphysik ei-
ner modernen Anthropologie als Analytik der Endlichkeit sehen, die das
Ende der Metaphysik feiert.

Gegentiber der Alternative zwischen einer Analyse positivistischer Art
auf der einen Seite (die Wahrheit des Diskurses wird durch die Wahr-
heit des Objekts vorgeschrieben) und einer Analyse eschatologischer
Art auf der anderen (die Wahrheit des Diskurses nimmt vorweg und
konstituiert eine Wahrheit des Objekts, die erst im Entstehen begrif-
fen ist) bietet das archiologische Feld der anthropologischen epistéme
noch eine dritte Moglichkeit, die als Vermittlung zwischen den beiden
ersten verstanden werden kann. So hat das anthropologische Denken
der Moderne nach einem Diskurs gesucht, der das Empirische und das
Transzendentale voneinander getrennt zu halten vermag und doch er-
méglicht, beide gleichzeitig anzuvisieren. Gegeniiber der Quasi-Asthetik
der Untersuchungen tiber die Natur der menschlichen Erkenntnis und
der Quasi-Dialektik der Untersuchungen tiber ihre Geschichte wiirde
dieser neue Diskurs eine Theorie des Subjekts qua Analytik darstellen,
die Natur und Geschichte erlauben wiirde, sich in einem dritten und
vermittelnden Element zu entfalten, in dem die Erfahrung des Korpers
und die der Kultur gleichzeitig verwurzelt wiren. Eine solche komple-
xe Rolle hat im modernen Denken die Erlebnisanalyse phinomenolo-
gischer Art gespielt.’*!

Die analyse du vécu bleibt jedoch ein Diskurs gemischter Natur (»de
nature mixte«). Sie erfiillt nur mit grofSerer Gewissheit die Forderungen,
die gestellt wurden, als die Vermittlung zwischen Denken und Sein nicht
mehr durch den metaphysisch abgesicherten Diskurs der taxonomischen
Analyse, sondern durch den konkreten Menschen sichergestellt werden
musste. Im Grunde teilt die Erlebnisanalyse namlich das anthropologi-
sche Postulat, das aus dem Menschen eine empirisch-transzendentale

320 Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, B 878, wo von einer » Vernunfter-
kenntnis aus blofSen Begriffe« die Rede ist, »die, man mag sie benennen, wie
man will, eigentlich nichts als Metaphysik ist.«

321 Vgl. MC 331 f./dt. 387.

410

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Dublette macht.>** Der analyse du vécu kann unter endlichen Bedingun-
gen, das heifSt in ihrem besonderen Fall allein durch den Riickzug auf
das Leben des Bewusstseins oder gar der Wahrnehmung und durch die
Ausschaltung der AufSenwelt, nicht eine Vermittlung gelingen, die eine
unendliche Einheit, ja Leben im eminentem Sinne benotigt.

Benennt man in der Moderne mit dem alten Namen des Menschen
eine eigentimliche Figur, die sich durch eine empirisch-transzendentale
Reduplizierung auszeichnet, so kann sich der Mensch nicht in der un-
mittelbaren und souverdnen Selbstprasenz eines Cogito selbst gegeben
sein. Sein Denken ist vielmehr immer schon auf sein Sein angewiesen als
auf das Ungedachte, das sich dem denkenden Menschen als sein lastiger
Doppelgianger stets entzieht. Zugleich bildet das Sein eines als Natur auf-
gefassten Denkens das, was den Menschen dazu zwingt, sich aus seiner
konstitutiven Zerstreuung heraus zu sammeln und zu seiner Wahrheit
als das Wesen zu bringen, das sich in seiner Endlichkeit fundiert. Auf-
grund seiner Naturalisierung ist das ganze moderne Denken vom Ge-
setz durchgedrungen, das Ungedachte zu denken (»la loi de penser I’im-
pensé«, MC 338/dt. 394).

Die positivistische Vulgata kann in der Entdeckung eines Unbewuss-
ten die Errungenschaften eines positiven Wissens feiern, das gegen die
Verengungen des metaphysischen Logozentrismus den ganzen Menschen
einschlieflich der dunklen Seiten seines Leibes und seiner Sprache im
Blick halt. Das Ungedachte, das zum Wesen des Menschen gehort, ist
allerdings nicht einfach das, was einer endlichen, positiven Erkenntnis
sich als eine fiir sich bestehende Wirklichkeit im Menschen - verdriang-
te Natur oder sedimentierte Geschichte — und als eine Belohnung dafiir
gibt, dass sie nicht mehr den Chimiren der reinen Reflexion hinterher-
lauft. Es stellt vielmehr das briiderliche Andere des Menschen dar, der
Zwilling, der gleichzeitig dem Menschen duferlich und fur ihn unerliss-
lich ist, insofern er das Sein ausmacht, das sich dem Denken entzieht
und es zugleich konstituiert. Ein solches Anderes hat eine Analytik der
Endlichkeit, die das Endliche aus sich heraus denken zu koénnen meint,
nie fiir sich selbst und in autonomer Weise reflektieren konnen; selbst
endlich konnte es der menschlichen Endlichkeit nicht nach Art einer ir-
reduziblen, uniiberwindbaren AufSerlichkeit fremd sein. Die anthropo-
logische Konstellation der Moderne konnte nie das Unbewusste tatsach-
lich denken.3*s

Dem Auftreten des Menschen als eine neue Figur in der modernen
epistéme wohnt demnach ein eigentumlicher Imperativ inne. Dieser liegt
fur Foucault insofern tiefer als jede moralische oder politische Werter-
klarung, als er vor jeder Formulierung und vor jeder Bewegung zur

322 Vgl. MC 332/dt. 387.
323 Vgl. MC 337 f./dt. 394 und MC 335/dt. 391.

411

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Einholung des Ungedachten, mit der sich die Wahrheit des Menschen
realisiert, seinen Ort im Inneren des Denkens hat. Aufgrund seiner kon-
stitutiven Verstrickung mit dem Sein des Menschen stellt das moderne
Denken keine reine Spekulation, sondern vielmehr von Anbeginn an und
in seiner eigenen empirisch-transzendentalen Konkretion eine gewisse
Art und Weise zu handeln dar. Das anthropologische Denken der Mo-
derne ist seiner archiologischen Figur nach zugleich Wissen und Verin-
derung dessen, was es weif3, Reflexion und Transformation der Seinswei-
se dessen, woriiber es reflektiert.

Pour la pensée moderne, il n’y a pas de morale possible ; car depuis le XIX¢
siecle la pensée est déja ssortie« d’elle-méme en son étre propre, elle n’est
plus théorie ; dés qu’elle pense, elle blesse ou réconcilie, elle rapproche
ou éloigne, elle rompt, elle dissocie, elle noue ou renoue ; elle ne peut
s’empécher de libérer et d’asservir. Avant méme de prescrire, d’esquisser
un futur, de dire ce qu’il faut faire, avant méme d’exhorter ou seulement
d’alerter, la pensée, au ras de son existence, dés sa forme la plus matinale,
est en elle-méme une action, — un acte périlleux.3*+

Die anthropologische epistéme der Moderne erweist sich somit zumin-
dest in zweierlei Hinsicht konstitutiv mit einer Politik, das heifst mit
Wertentscheidungen und mit einer Praxis, die diese durchsetzt, verfloch-
ten: in der nicht-reflektierten Willkiir des Dezisionismus, zu dem die Zir-
kularitdt zwischen der positiven und der fundamentalen Endlichkeit des
Menschen zwingt, und im prinzipiellen Angewiesensein des Denkens auf
Sein und des Seins auf Denken in dieser Zirkularitit, das dem anthro-
pologischen Wissen eine unmittelbare praktische Relevanz verleiht. Die
ungewollte Tiefe derjenigen, die in ihrer Borniertheit meinen, dass alles
Denken die Ideologie einer Klasse zum Ausdruck bringt, besteht dem-
nach darin, dass sie mit dem Finger auf die Seinsweise der modernen,
anthropologischen Konfiguration des Wissens zeigen. Auf der oberflach-
lichen Ebene des positiven Wissen kann man behaupten, dass die Hu-
manwissenschaften im Unterschied zu den Wissenschaften der Natur
stets mit Ethiken und Politiken verbunden sind; auf der fundamentale-
ren Ebene der Archdologie zeichnet sich hingegen ein Denken ab, das in

324 MC 339 (»Fiir das moderne Denken gibt es keine mogliche Moral, denn seit
dem neunzehnten Jahrhundert ist das Denken bereits in seinem eigenen Sein
aus sich selbst >herausgetretens, es ist nicht mehr Theorie. Sobald es denkt,
verletzt oder versohnt es, nihert an oder entfernt es, bricht, dissoziiert, ver-
kniipft es oder verkniipft es erneut. Es kann nicht umhin, entweder zu be-
freien oder zu versklaven. Noch bevor es vorschreibt, eine Zukunft skizziert,
sagt, was man tun muss, noch bevor es ermahnt oder Alarm schlagt, ist das
Denken auf der einfachen Ebene seiner Existenz, von seiner frithesten Form
an, in sich selbst eine Aktion, ein gefihrlicher Akt«, dt. 395 f.).

412

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

eine Richtung vordringt, in der das Andere des Menschen das Gleiche
wie er selbst werden muss.3*s

Eine endliche Dialektik zwischen Identitit und Differenz wohnt
schliefSlich auch der modernen Analytik des Ursprunges inne (vgl. Unter-
kapitel VI.: »Das Zurtickweichen und die Wiederkehr des Ursprungs«).
Auch die Wiederholung des Urspriinglichen schreibt vor, so etwas wie
das Gleiche zu denken (»quelque chose comme le >Méme<««, MC 345/dt.
403). Der Mensch soll in seiner Identitat mit sich selbst wiedergefunden
werden. Sein Geworfensein in einer Reihe von Urspriingen, die dlter sind
als er und die ihn in seiner positiven Endlichkeit nicht weniger zerstreu-
en als ausmachen, sein Verwickeltsein in der Natur des Lebens und in
den geschichtlichen Praktiken der Befriedigung der Bedurfnisse und der
symbolischen Reflexion sollen auf die fundamentale Endlichkeit zurtuck-
geflihrt werden, die sie ermoglichen: auf die urspriingliche Nicht-Prasenz
des Menschen zu sich selbst, die erst die zeitliche Zerstreuung, in der die
Dinge gegeben sind, moglich macht.3*¢

Konstellation des Wissens

Foucault lasst wenig Zweifel an der generellen Tragweite, die der mo-
dernen epistéme als fundamentale Form des Wissens zukommt. Die An-
thropologie bilde vielleicht die fundamentale Disposition, die das phi-
losophische Denken von Kant bis zu uns bestimmt hat.3*” Die These
Foucaults ist selbstverstindlich schwer — wenn tiberhaupt moglich — im
Detail zu belegen. Um ihre Plausibilitdt auf der Ebene, auf der sie bean-
sprucht wird, ndmlich derjenigen der allgemeinen Paradigmen aufzu-
zeigen, ist es allerdings unerlasslich, seine Analytik der Endlichkeit in
ihrer ganzen strukturellen Schirfe aufzufassen. Man sollte etwa nicht
die interne Korrelation zwischen dem Anspruch, Metaphysik hinter sich
zu lassen und Endlichkeit ohne Bezug auf das Unendliche und auf des-
sen immanente Wirksamkeit in sich selbst zu fundieren, und dem Auf-
kommen des konkreten Menschen als des konkreten, leiblichen Cogito
ubersehen, der ohne metaphysisches Riickgrat die Vermittlung zwischen
Denken und Sein leisten soll, die einst der nomenklatorische Diskurs
der klassischen Analysen gewihrleistete. Die Analytik der Endlichkeit
stellt nichts anderes als die Explikation der selbstbeziiglichen Struktur
dar, die notwendig eine Endlichkeit auszeichnet, die sich nur aus sich
selbst heraus denkt. Es ist kein Zufall, dass Foucault die Theorie des

325 Vgl. MC 339/dt. 396.
326 Vgl. MC 345 f./dt. 403 f.
327 MC 353/dt. 412.

413

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19.



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

modernen, anthropologischen Subjekts als eine solche Analytik bezeich-
net. Sie allein auf eine dem Zeitgeist gemafle, wenn nicht modische Be-
schworung des Todes des Menschen und auf eine schlichte Kritik am
modernen Anthropozentrismus zu reduzieren, heifst, ihr ihre eigentli-
che Pointe und zugleich ihr kritisches und diagnostisches Potenzial zu
nehmen.

In diesem Sinne ist Herbert Schnadelbachs Interpretation von Foucaults
anthropologischem Schlummer bezeichnend.’*® Schnidelbachs Aufsatz,
der zwar bereits von 1989 stammt, aber wegen des paradigmatischen
und pointierenden Charakters der Argumentation zu Recht immer noch
eine Referenz innerhalb der Auseinandersetzung mit Foucault bildet,
zeigt am deutlichsten, was fiir Folgen die Unfihigkeit hat, die notwen-
dige Korrelation zwischen Anthropozentrik und Verselbststindigung
der Endlichkeit im Blick zu behalten. Aus der Sicht Schnidelbachs ist
es kaum zutreffend, dass »die moderne Philosophie insgesamt anthro-
pozentrisch ist.«<3* Die einzige eigentlich anthropozentrische Episode
der modernen Philosophie ist der Junghegelianismus gewesen, fiir den
Schnidelbach exemplarisch Feuerbachs Grundsditze der Philosophie der
Zukunft zitiert: »Die neue Philosophie macht den Menschen mit Ein-
schluf der Natur, als der Basis des Menschen, zum alleinigen, universa-
len und hochsten Gegenstand der Philosophie — die Anthropologie also,
mit Einschlufs der Physiologie, zur Universalwissenschaft.«33° Foucaults
Bild des philosophischen Diskurses der Moderne wire demnach lediglich
»das Ergebnis einer junghegelianischen Projektion, die unhaltbar ist«,
sodass »die Anwendung seiner Archidologie der Humanwissenschaften —
deren Erklarungskraft hier nicht bestritten werden soll — auf die jungste
Philosophiegeschichte nicht zu befriedigen vermag. «33

Schnidelbach spricht Foucaults Rekonstruktion der anthropologi-
schen epistéme der Moderne eine grofse Plausibilitit zu, was zum einen
»die reale Wissenschaftspraxis und ihr eigenes Selbstverstindnis« und
was zum anderen den »Umkreis des sogenannten Hegelmarxismus«, in-
sofern dieser »totalisierend-anthropozentrische« Anspriiche erhebt, an-
geht.33* Es gabe tatsdchlich einen Zusammenhang zwischen »dem Ende
der Metaphysik« und den »von Foucault beschriebenen Zirkularita-
ten zwischen dem Positiven und Fundamentalen.« Der Zusammenhang

328 Vgl. H. SCHNADELBACH, »Das Gesicht im Sand. Foucault und der
anthropologische Schlummer«, in: A. HONNETH, Th. McCARTHY, C.
OTTE, A. WELLMER (Hg.), Zwischenbetrachtungen. Festschrift fiir Jiir-
gen Habermas, Frankfurt/M. 1989, 231-61.

329 A.a.O., 239.

330 L. FEUERBACH, Grundsdtze der Philosophie der Zukunf, § 54, in:
SCHNADELBACH, »Das Gesicht im Sand«, a.a.0., 240, zitiert.

331 A.a.O., 240.

332 Vgl. a.a.0., 247 ff. und 252 ff.

414

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

zwischen dem Ende der Metaphysik und der Reduktion des Cogito auf
die Natur des Menschen sei aber kaum als notwendige, sondern lediglich
als eine unberechtigte Projektion der Totalitatsanspriiche der spekulati-
ven Philosophie anzusehen. So ist es laut Schnddelbach, der sich dabei
auf Habermas bezieht, »das Schicksal der Moderne, nicht nur ihre nor-
mativen, sondern auch ihre kognitiven Grundlagen aus sich selbst schop-
fen zu miissen.«333 Als das Apriori der Wissenschaft kann diese Grund-
lage »nach dem Ende der Metaphysik nicht mehr auf einer hoheren,
sondern auf derselben Ebene wie die Gegenstande des wissenschaftlichen
Wissens liegen. «334 Demnach muss »der natiirliche, historische oder ge-
sellschaftliche Mensch so, wie er sich aus den Natur-, Geschichts- und
Sozialwissenschaften kennt, selbst die Rolle der transzendentalen Syn-
thesis tibernehmen — als >sinnliches Wesen« (Feuerbach), als >historisches
Bewusstsein« (Dilthey), als »ensemble der gesellschaftlichen Verhaltnisse«
(Marx); kein metaphysisches Jenseits kann ihn davon entlasten.«33s
Die erkenntnistheoretische Wendung zum Subjekt, die aus den »damit
verbundenen Riickkoppelungen « folgte — »das Subjekt der Naturwissen-
schaften ist selbst ein natiirliches Wesen, das Subjekt der Geschichtswis-
senschaften ein geschichtliches und das der Sozialwissenschaften ein so-
ziales Wesen«33¢ — hatte allerdings kaum die schwerwiegenden Kosten,
die ihr Foucault vorhalt. Sie ist namlich »ohne die spekulative Totalisie-
rung vorgenommen« worden, »ohne die es bei selbstriickbeziiglichen
Denkfiguren gar nicht zu Aporien und Antinomien kommt; wenn man
nicht hartnickig nach dem Ganzen fragt, braucht man auch keine Dia-
lektik.«337 Das Gegengift gegen einen solchen »metaphysischen Funda-
mentalismus« sei im »praktischen Pragmatismus« zu suchen. Darunter
versteht Schnidelbach »eine Attitiidde des Wissenschaftstreibens«, nach
der man »auf transzendentale Grundsatzfragen verzichtet«, dafir sich
mit der »Plausibilitit« der »anthropozentrischen Riickkoppelungen « zu-
frieden gibt und »im ubrigen pragmatisch verfihrt.«33® Dariiber, auf wel-
che praktischen Interessen sich die pragmatische Attitiide beziehen soll,
die die Plausibilitit der anthropologischen Subjektivationen fundiert,
lasst Schnddelbach kaum einen Zweifel aufkommen: Es handelt sich
letztendlich um funktionalistische Erwigungen, das heifSt, das Interesse
fuir die Handlung des modernen Pragmatismus ist keines fiir eine praxis,
sondern letztendlich eines fiir eine poiesis; es sollte eigentlich poietisch
und nicht pragmatisch heifSen. Es ist kein Ziel, das sich innerhalb einer
auf die Verfolgung des menschlichen guten Lebens und der menschlichen

333 A.a.0., 247.
334 A.a.0O.

335 A.a.O.

336 A.a.0., 247 f.
337 A.a.0O., 248.
338 A.a.O.

415

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Freiheit als auf ihren immanenten Zweck ausgerichtete Tatigkeit einord-
nen liefSe; es ist ein blof$ endliches Ziel, das dem menschlichen Handeln
von aufSen her auferlegt wird. Wird die menschliche enérgeia als Praxis,
das heif3t als intern zweckmifSige Tatigkeit, derart pragmatisch beurteilt,
wird sie notwendig als Mittel zur Erreichung dufSerer Ziele gebraucht.
Dann reimt sich eigentlich Pragmatismus auf Instrumentalismus. Um
dies zu behaupten, braucht es keine vermeintliche Hermeneutik des Ver-
dachts, denn es ist aus philosophischen und nicht aus psychologischen
Griinden, dass man einsehen kann, dass die Vermittlung zwischen Fun-
damentalem und Positivem, Wesen und Dasein, aufgrund einer endlichen
Synthese nur willkiirlich vollzogen werden kann. Das organische Gan-
ze, das dadurch hergestellt wird, ist zudem eines, dem eine endliche Ein-
heit auferlegt wird, das heift eine Einheit, die ihm notwendig dufSerlich
bleibt und kaum als Telos und Zweck — als zugleich causa formalis und
causa finalis — eingesehen werden kann, der immanent eine solidarische,
intern zweckmafSige Totalitat organisiert. Ein solcher Pragmatismus ist
deswegen nicht weniger »totalisierend« als die sogenannte »spekulative
Philosophie« — denn gibt es tiberhaupt eine andere? Dem vielbeschwo-
renen >Abschied vom Prinzipiellen< zum Trotz kommt er aufgrund seiner
strukturellen Willkiir nicht ohne die Unterstellung von Prinzipien aus,
und er zeichnet sich aufSerdem durch einen konstitutiven Instrumenta-
lismus aus, den er kaum zu reflektieren vermag.

Es wird demnach schwierig, den anthropologischen Schlummer blof3
einer Projektion der Maf$stabe der »spekulativen Philosophie« auf die
Wissensform der Moderne oder gar Foucaults » Faszination« fur den He-
gelianismus zuzurechnen.

Die epistéme der Moderne ist pragmatistisch und kommt im Funktiona-
lismus philosophisch zu sich selbst. Sie kommt ohne jene totalisierenden
Selbstabschliisse aus, ohne die nur die spekulative Philosophie nicht aus-
kommt, die aber Foucault unter der Faszination des Hegelianismus auf
den philosophischen Diskurs der Moderne als ganzen projiziert, woraus
sich das Bild des anthropologischen Schlummers ergibt.33®

Was insbesondere die Lage der modernen Philosophie angeht, seien
Foucaults Analysen aktuell, indem sie nicht nur eine addquate Rekon-
struktion der »praktisch-pragmatischen epistéme der Moderne«, son-
dern auch eine durchschlagende Diagnose »der totalisierend-anthro-
pozentrischen Philosophie, die in unserem Jahrhundert meist dem
Umkreis des sogenannten Hegelmarxismus angehort«, liefern.3+ Man
konne dies etwa an der Weiterfithrung der Kritischen Theorie durch
Jiirgen Habermas exemplarisch sehen, fiir dessen Festschrift im Ubrigen

339 A.a.0., 249.
340 A.a.O., 252.

416

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Schnidelbachs Aufsatz geschrieben wurde. Ist die Wiederholung des Po-
sitiven im Fundamentalen, die den Kern der modernen Analytik der End-
lichkeit bildet, nach der Anthropologisierung der Hegel’schen Dialek-
tik in der Zusammenfiihrung von Erkenntnis- und Gesellschaftstheorie
durch die Kritische Theorie wiederzufinden, so operiert auch Haber-
mas, der die Einheit von Erkenntnis und Interesse denkt, noch ganz in-
nerhalb von Foucaults anthropologischem Viereck, indem er die Basis
der Leistungen des transzendentalen Subjekts in der Naturgeschichte der
Menschengattung sucht.’+* Dies gilt auch nach der sprachanalytischen
Wende der Kritischen Theorie, denn zu bezweifeln ist, ob die Wendung
zur kommunikativen Praxis imstande ist, die Aporien der herkomm-
lichen Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie zu losen. Was Habermas
trotzdem vor den katastrophalen Folgen des anthropologischen Vierecks
bewahrt, ist die »rekonstruktiv-fallibilistische «, das heifst letztendlich die
»pragmatische« Natur seiner Universalpragmatik. So sei es »nicht die
sprachpragmatische, sondern die sprachpragmatische Wende — d. h. nicht
deren linguistischer, sondern ihr pragmatistischer Aspekt —, der die von
Habermas rekonstruierte Kritische Theorie vor dem Foucaultschen Ka-
tastrophen-Viereck bewahrt. «34

Schnidelbach kommt der nicht geringe Verdienst zu, in einem Kon-
text, der heute immer noch und mehr noch 1989 in Foucault und all-
gemeiner in den Vertretern des sogenannten >Postmodernismus« allein
die Enkelkinder von Nietzsche sehen will, den positiven und nicht nur
kritischen Bezug der Archidologie auf die Tradition der spekulativen
Philosophie und insbesondere auf Hegel hervorgehoben zu haben. In
Schnidelbachs Ausfithrungen und in dem, was er mit dem Etikett einer
»Faszination des Hegelianismus« versieht, liegt eine tiefe Intuition dar-
uber vor, wie Foucault mit Hegel gegen Hegel arbeitet. So hort Foucault
nicht auf, die Notwendigkeit hervorzuheben, dass eine Dialektik, die ins
Positiv-Verniinftige muindet, in eine Anthropologie umschlagen muss.34

Wenn andererseits Foucault das Hegel’sche Projekt, die Entzweiungen
einer unvollendeten Moderne, die in ihrer Abstraktheit nur Endliches,
ja nur den Menschen zu denken vermag, durch die Zusammenfithrung

341 Vgl.a.a.0., 252 und 256.

342 A.a.0., 259.

343 Vgl. MC 261, wo es um den »danger« geht, »qui menace, avant méme la
phénoménologie, toute entreprise dialectique et la fait toujours basculer de
gré ou de force dans une anthropologie« (»die Gefahr, die sogar vor der
Phinomenologie jedes dialektische Unternehmen bedroht und es stets frei-
willig oder gewaltsam in eine Anthropologie umschlagen ldsst«, dt. 305 f.,
Ubersetzung leicht verdndert). Fiir eine dhnliche Einschitzung des »laten-
ten Positivismus« Hegels vgl. auch Th. W. ADORNO, M. HORKHEIMER,
»Vorwort«, in: O. NEGT, Die Konstituierung der Soziologie zur Ordnungs-
wissenschaft, Frankfurt/M. 1964, 14 f.

417

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

von Aunsich und Fiirsich, Wahrheit und Wissen, Bewusstsein und Selbst-
bewusstsein zu tiberwinden, fiir gescheitert erklart, dann tut er dies — zu-
nichst und zuerst auf der Ebene der inneren Logik seiner Argumentation
— unter den Bedingungen fiir eine solche absolute Vermittlung, die He-
gel selbst formuliert hat. Die Hegel’sche Phinomenologie als Wiederein-
holung der Totalitdt des Empirischen innerhalb eines Bewusstseins, das
sich selbst als Geist enthillt, das heifst als gleichzeitig empirisches und
transzendentales Feld, verkommt zu einer dogmatischen empirisch-kri-
tischen Vermengung und letztendlich zur Anthropologie, indem sie die
Bedingungen der Verwirklichung einer unendlichen Einheit als absolutes
Leben unmoglich erfullen kann.3# Wenn dadurch Hegel die interne Kor-
relation zwischen Vermittlung und absoluter Einheit reflektiert, so denkt
er zugleich auch den notwendigen Bezug zwischen Endlichem und Un-
endlichem, aus dem die Aporetik einer Endlichkeit sich entwickelt, die
beansprucht, in sich selbst ihr Fundament zu finden.

In diesem Sinne bildet das von vielen Seiten beschworene Ende der
Metaphysik vielmehr einen Teil des Problems als dessen Losung. Das
Ende der Metaphysik gegen Foucault ins Spiel zu bringen, heifst die ei-
gentliche Pointe seiner Argumentation zu verfehlen. Nicht weniger ver-
fehlt ist andererseits, die Relevanz von Foucaults Einspruch gegen die
anthropologische epistéme auf die wenigen erklartermafsen anthropo-
zentrischen Programme der Geschichte der modernen Philosophie ein-
schranken zu wollen. Die Analytik der Endlichkeit und ihre Entfaltung
in einem anthropologischen Viereck ist als die Explikation der intrinsi-
schen Selbstbezuglichkeit eines Endlichen zu verstehen, das ungestraft
sich verselbststindigen zu konnen meint. Sie ist so wenig mit einem
anthropozentrischen Programm zu verwechseln, als sie konstitutiv mit
den positivistischen Versuchen verbunden ist, den Menschen auf seine
verobjektivierbare Endlichkeit zu reduzieren. Darin liegt auch das Pa-
radox und die Ironie, der eine gewisse, sich postmetaphysisch selbst-
erklirende Moderne unterliegt, dass in dem Moment, in dem sie den
Menschen dezentrieren will, ihn wiederum ins Zentrum von allem rii-
cken sieht.

Als Beleg dafur, dass sich Hegels Philosophie des Absoluten kaum
als eine Anthropozentrik lesen lasst, erinnert Schnadelbach daran, dass
Hegel in der Rechtsphilosophie den konkreten Menschen im System
der Bediirfnisse der biirgerlichen Gesellschaft einordnet und dass er
damit zumindest implizit das anthropologische Denken der Aufkla-
rung als »bourgeois-Philosophie« identifiziert.>#s Ein Verweis auf die

344 Vgl. MC 261/dt. 305 f.

345 Vgl. a.a.0., 245 f. und G.W.E HEGEL, Grundlinien der Philosophie des
Rechts, in: Werke in zwanzig Binden, hg. v. E. Moldenhauer, K. M. Michel,
Bd. VII, Frankfurt/M. 1970, § 190A, 348.

418

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Auseinandersetzung in der Jenaer Zeit mit der modernen Subjektphilo-
sophie hitte geholfen, Hegels Einspruch gegen die Reduktion der Phi-
losophie auf den blofSen Standpunkt des Menschen seine strukturelle,
diagnostische Kraft wiederzugeben. Wie auch immer, der Hinweis auf
Hegels Gleichsetzung des konkreten Menschen mit dem Biirger im Sin-
ne des bourgeois als des privaten Individuums mit seinen unmittelbaren
Bediirfnissen, die nur, wenn reduktionistisch gemeint, kritisch verstan-
den werden kann, ist insofern mehr als angebracht, als er an den inter-
nen Zusammenhang erinnert, der zwischen der Reduktion des Denkens
auf eine selbstgenuigsame Endlichkeit und der Verabsolutierung von par-
tikularen Interessen besteht. Es ist im Ubrigen bekannt, dass die Korre-
lation zwischen dem Denken der Endlichkeit und dem Instrumentalis-
mus im Zentrum von Hegels Auffassung von der Aufklarung steht.3+¢

Den Anspruch, die Endlichkeit zu verselbstandigen, zu problema-
tisieren, heifst selbstredend mitnichten, endlichen, menschlichen und
gottlichen, intuitiven Verstand zu verwechseln. So heifdt — wie Schni-
delbach betont — selbstverstindlich » Endlichkeit< bei Kant, dass das
Denken des Absoluten nicht machtig ist.«3+” Kant vermag gleichwohl
durchaus, gleichzeitig das Angewiesensein der Endlichkeit auf Unendli-
ches zu denken. Foucault, der sich fiir den Ubergang von der Propadeu-
tik der drei Kritiken zur Vollendung der transzendentalen Philosophie
interessierte, musste einiges dariiber wissen. In seiner Auseinanderset-
zung mit Kant ist nicht die Ebene der Konstitution einer Natur tiber-
haupt, sondern die des empirischen Wissens relevant, wo Dialektik kei-
ne Illusion mehr, sondern eine Notwendigkeit ist und wo sich die Frage
nach der konkreten Vermittlung zwischen Freiheit und Natur, die kon-
stitutiv auf eine unendliche Einheit angewiesen ist, nicht als schlichte
Schwirmerei, sondern als die eigentliche Frage der Anthropologie he-
rausstellt.

Weil er notwendig auf Unendliches angewiesen ist, kann der endli-
che Geist nicht umhin, metaphysisch zu denken, auch wenn man ge-
glaubt haben mag, man konnte sich die Mithe und den Mut, die dazu
erforderlich sind, ersparen. Nur wenn er den notwendigen Bezug re-
flektiert, der ihn mit dem Unendlichen verbindet, kann endlicher Geist
den Traum eines eschatologischen Fortschritts austraumen, unter dem
er die strukturelle Hybris einer Endlichkeit, die irgendwann enden kon-
nen muss und die kein Negatives, das nicht bereits in ihr wire, kennt,
wie unter der Maske eines affizierten Sich-Bescheidens versteckt. Nur

346 Zum Verhiltnis von Foucaults >Analytik der Endlichkeit< und Hegels Auf-
fassung der Aufklirung vgl. auch: BALZARETTI, »Hegels Aufklirung
und Foucaults >Analytik der Endlichkeit< als Schwelle zur Moderne«,
a.a.0.

347 SCHNADELBACH, »Das Gesicht im Sand«, a.a.O., 245.

419

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

am Maf3stab einer unendlichen Einheit, die sich allein als Leben im
eminenten Sinne konsistent denken lasst, als die absolute Tatigkeit ei-
nes Unendlichen, das kein Auferes wie kein Ende kennt und das sich in
sich selbst reflektierend selbst erhalt, bildet und erzeugt, kann ein end-
licher Geist den notwendig hybriden Charakter seiner Synthesen und
deren intrinsische politische Natur erkennen.

Der Naturalismus der anthropologischen epistéme, wie schwach er
auch immer sein mag, fuhrt dazu, das Konstituierte fiir das Konstituie-
rende, die Notwendigkeit der natura naturata fur die Freiheit der natu-
ra naturans gelten zu lassen.’** Hinter dem alten Namen des Menschen
wiirde somit ein Wesen stecken, dessen ihn positiv bestimmende Na-
tur darin besteht, die Natur und somit sich selbst als natiirliches Wesen
zu erkennen. Die Ausloschung von Negativitit, die einer solchen fal-
schen Vermittlung zwischen Positivem und Fundamentalem innewohnt,
macht es unmoglich, Natur tiberhaupt zu denken. Eine Endlichkeit, die
auf Unendliches nicht angewiesen zu sein glaubt, vermag prinzipiell je-
des Endliche endlich zu vermitteln. Die physis kennt keine Unmittelbar-
keit, keine Andersheit, die sie nicht einholen konnte. Darin liegt gerade
das grofite Paradox eines jeden Naturalismus: Je mehr man den Men-
schen auf Natur reduziert, desto weniger vermag man, die Natur in ihm
zu denken.

Wenn man sich auf die strukturelle Hohe von Foucaults Argumen-
tation begibt, ist es nicht einfach, seiner Rekonstruktion der moder-
nen, anthropologischen epistéme nicht nur ihre begriffliche Konsistenz,
sondern auch jegliche »Plausibilitit« in einer geschichtsphilosophischen
Hinsicht abzusprechen. Es ist namlich schwierig zu bestreiten, dass im
Herzen einer gewissen Moderne Projekte liegen, die, ohne mit einem
ausdriicklich anthropozentrischen Programm unbedingt zusammenfal-
len zu miissen, jedoch in deren Anspruch auf eine selbstgeniigsame End-
lichkeit der von Foucaults Archaologie umrissenen Form von anthro-
pologischem Reduktionismus entsprechen. Dies ist bei grofStenteils die
Moderne auszeichnenden Phinomenen der Fall wie der Reduktion der
Philosophie auf Wissenschaft und der Erhebung der Wissenschaft zur
Philosophie, wie dem Anspruch, die Dualismen der Metaphysik, als die
zwischen Denken und Sein, Seele und Korper, nicht nur auf einer sub-
stanziellen, sondern auch auf einer relationalen Ebene hinter sich gelas-
sen zu haben, oder wie der Suche nach endlichen Vermittlungsinstanzen:
wenn nicht ausgesprochen nach dem konkreten Menschen, dann nach
der Natur, der Gesellschaft, der Praxis, der Geschichte, dem Verhalten,
der Psyche, der Struktur vor der Norm und der Natur, dem kommuni-
kativen Handeln. Dies ist bei den depotenzierten Lebensbegriffen der

348 Fiir die Formel eines »schwachen Naturalismus« vergleich insbesondere J.
HABERMAS, Wahrbeit und Rechtfertigung, Frankfurt/M. 1999, 17.

420

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Fall, auf die man zuriickgreift, um eine endliches organisches Denken
zu begriinden. Leben wird dann als vitale Tatigkeit, menschliche Praxis,
psychophysische Genese im Bewusstsein, Einbildungskraft, sprachliche
Lebensform, aber auch als abgriindiger Willen oder Unergrindlichkeit
aufgefasst, das heifSt als Unendliches, das, weil ungentigend begriffen,
ins Endliche umschlagt.

iv. Totem und Tabu: eine Gegen-Wissenschaft zur Auflosung
der Humanwissenschaften

Die geschichtsphilosophische Relevanz von Foucaults Analytik der End-
lichkeit begrenzt sich im Ubrigen so wenig auf die seltenen ausdriick-
lich anthropozentrischen Programme der modernen Philosophie, dass
sie zum Teil sogar Foucaults Archdologie trifft. Dies ist insbesondere der
Fall bei der Ankiindigung einer Gegen-Wissenschaft, die als deren in-
nere Bestreitung die Humanwissenschaften zur Auflésung bringen soll-
te. Foucaults contre-science bestitigt zum einen die Diagnose tiber den
aporetischen Charakter der modernen Versuche, die Endlichkeit in sich
selbst zu begriinden. Sie stellt insbesondere die Geschichte der Grenzen
dar, die Foucault seit den ersten Anfiangen der Archiologie in Histoire
de la folie anktindigte. Die Rekonstruktion der dufleren Grenzen (»les
limites extérieures«, MC 390/dt. 453) der anthropologischen Wissens-
konstellation soll erlauben, durch das Auftreten eines AufSeren, das sich
ihm als wesentlich erweist, den Menschen zur Auflosung zu bringen.
Zum anderen wird Foucaults Gegen-Wissenschaft allerdings so verstan-
den, dass sie keineswegs ihrem Anspruch gerecht werden kann, selbst
keine Anthropologie auszubilden.

Auch die Humanwissenschaften sind nicht an dem Tag entstanden,
als man angefangen hat, den Menschen als ein wissenschaftliches Ob-
jekt zu behandeln. Sie bilden keine empirische Erkenntnis von dem,
was der Mensch von Natur aus ist.># Wenn sie eine Form von Natu-
ralismus darstellen, dann dieselbe, die die moderne, anthropologische
epistéme auszeichnet, indem sie dem Menschen qua Naturwesen die
Aufgabe zuwies, die Natur zu erkennen. Wihrend allerdings die Ana-
lytik der Endlichkeit sich an die Seinsweise des Menschen nach ihrer
fundamentalen Seite wendet, so interessieren sich die Humanwissen-
schaften fiir ihre empirischen Manifestationen.?s° Thr Feld ist aus der
Sicht Foucaults insbesondere jenes der positiven Vorstellungen bzw.
der Reprisentation.

349 Vgl. MC 364/dt. 423.
350 Vgl. MC 359/dt. 417.

421

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Aufgrund ihres Verhiltnisses zur Analytik der Endlichkeit, die sie von
der empirischen Seite der Reprisentation aufrollen, grenzen die Human-
wissenschaften sich von der Biologie, von der Okonomie und von der
Philologie ab, auf die sie gleichwohl aufbauen. Der Mensch, an den sie
sich wenden, ist ein lebendes, produzierendes und sprechendes Wesen.
Leben, Arbeit und Sprache interessieren die Humanwissenschaften aller-
dings nicht als objektive, funktionelle Organisationen, sondern insofern
sie in den konkreten Reprisentationen der Menschen ihren Niederschlag
finden. Die besonderen Vorstellungen des Lebens, der Arbeit und der
Sprache untersuchen die Humanwissenschaften wiederum auf die Re-
prasentation hin, die sie moglich macht. So fithren sie die Wissenschaf-
ten des Lebens, der Arbeit und der Sprache heimlich (»subrepticement«,
MC 365/dt. 424) auf die Analytik der Endlichkeit zurtick. Das Propri-
um der Humanwissenschaften besteht demnach aus der Sicht Foucaults
nicht im Anvisieren eines bestimmten Inhaltes, sondern vielmehr in ei-
nem rein formalen Charakter: Sie treten zu den Wissenschaften, in de-
nen das menschliche Wesen als Objekt gegeben ist, in ein Verhiltnis der
kritischen Reduplizierung. In der Reprisentation finden sie die Bedin-
gungen der Moglichkeit der Reprisentation selbst und somit des objek-
tiven Wissens, von dem sie ausgehen.3s*

Nicht nur die Biologie, sondern auch die Okonomie und die Philolo-
gie, die sich doch ausschliefSlich auf menschliche Tatigkeiten beziehen,
bilden laut Foucault keine sciences humaines. Fur die Humanwissen-
schaften ist der Mensch namlich kein Lebewesen, das einen besonde-
ren physiologischen Charakter aufweist, sondern ein solches, das in-
nerhalb eines Lebens, das es ginzlich durchdringt, sich Vorstellungen
bildet, durch die es lebt und die Fahigkeit hat, sich das Leben selbst
vorzustellen. Ahnlich ist nicht der Mensch als produzierendes Wesen
der Gegenstand der Humanwissenschaften, sondern der Mensch, in-
sofern er innerhalb der Produktionsformen, die seine Existenz beherr-
schen, sich Vorstellungen von seinen Bediirfnissen und von der Gesell-
schaft, in der er sie befriedigen kann und muss, macht, sodass er sich
davon ausgehend eine Reprisentation der Okonomie selbst bilden kann.
Obwohl der Mensch ferner das einzige sprechende Wesen ist, gehort es
nicht zu den Humanwissenschaften, die phonetischen Verinderungen,
die Verwandtschaften zwischen den Sprachen, das Gesetz der semanti-
schen Verschiebungen zu erkennen; der Gegenstand der Humanwissen-
schaften ist nicht die Sprache, sondern das Wesen, das vom Inneren der
Sprache selbst ausgehend sich den Sinn der eigenen Worte vorstellt und
gleichzeitig sich dadurch die Moglichkeit verschafft, sich die Sprache
selbst zu reprisentieren.’s*

351 Vgl. MC 365/dt. 424.
352 Vgl. vor allem MC 363 f./dt. 422 f.

422

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Aufgrund ihrer dreifachen Beziehung zur Biologie, Okonomie und
Philologie teilen sich die Humanwissenschaften in drei de facto immer
miteinander verkniipfte epistemologische Gebiete auf. So konnte man
annehmen, dass das psychologische Gebiet sich dort etabliert hat, wo
sich das menschliche Lebewesen in der Verldngerung und in der Unter-
brechung seiner vitalen Funktionen und seiner sensomotorischen Sche-
mata der Reprisentation 6ffnete; dhnlich konnte man vermuten, dass
das soziologische Gebiet seinen Platz dort gefunden hat, wo sich das pro-
duzierende Individuum eine Reprisentation von der Gesellschaft gab, in
der es seine Tatigkeit ausiibt; in der Region schliefSlich, in der die Gesetze
und die Formen einer Sprache dem Menschen erlauben, das Spiel seiner
Repriasentation zu entfalten, konnte man die Untersuchung der Literatu-
ren und der Mythen, aber auch der Kultur-, Ideen- und Wissenschaftsge-
schichte als eine Analyse der verbalen Spuren verstehen, die eine Kultur
oder ein Individuum von sich selbst hinterlassen hat.>s3

Diese Aufteilung soll ermoglichen, zwei fiir die Humanwissenschaften
grundlegende Probleme auszusprechen: zum einen die Frage nach ihrer
eigentimlichen Positivititsform, etwa nach den Begriffen, aus denen sie
sich entfalten, oder nach dem Rationalititstyp, den sie unterstellen; zum
anderen die nach ihrem Verhiltnis zur Reprasentation und zum Unbe-
wussten. Was ihre Positivitdt angeht, so zeichnen sich die Humanwissen-
schaften durch die Ubertragung von drei Modellen aus, die sie der Biolo-
gie, der Okonomie und der Philologie entlehnen und die in ihrem Wissen
die Rolle von regelrechten Kategorien ausiiben: Sie konstituieren nim-
lich die Gegenstinde selbst der sciences humaines. In Bezug auf die Bio-
logie erscheint so der Mensch als ein Wesen, das Funktionen hat, die es
durch Angleichungsnormen auszuiiben vermag; in Anbetracht der Oko-
nomie ist der Mensch mit Konflikten konfrontiert, die er anhand von Re-
geln zu justieren versucht; angesichts der Philologie schliefSlich erschei-
nen die Verhaltensweisen des Menschen als etwas, das eine Bedeutung
hat, die sich anhand eines Zeichensystems entwickelt. Diese drei Paare,
die fonction und die norme, der conflit und die regle, die signification
und der systeme, decken das ganze Gebiet der humanwissenschaftlichen
Erkenntnis des Menschen ab. Diese Art Kategorien sind laut Foucault
sogar als fundamentaler als die Gegensitze zu betrachten, durch die man
ublicherweise versucht, die spezifische Positivitit des epistemologischen
Feldes der Humanwissenschaften zu bestimmen: Genese oder Struktur,
Verstehen oder Erklaren, Entschlisselung der Tiefe oder Beschreibung
der Oberflache.s+

Wie wenig aufschlussreich die archiologische Reduktion in diesem
Fall ist, zeigt allerdings am besten die einfache Tatsache, dass Foucault,

353 Vgl. MC 366 f./dt. 425 f.
354 Vgl. MC 367 ff./dt. 427 ff.

423

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

um den bipolaren Charakter seiner konstituierenden Modelle aufzuzei-
gen, implizit auf die Gegensitze zuriickgreift, die ihnen gegeniiber eigent-
lich abkiinftig sein sollten. Die Kategorien der Humanwissenschaften, die
nicht von ungefihr als Paare auftauchen, sollen sich durch eine Bipola-
ritat auszeichnen, die fonctions, conflits und systémes auf der einen Sei-
te und normes, régles und significations auf der anderen nach der Entge-
gensetzung zwischen Kontinuierlichem und Diskontinuierlichem, duflerer
Zusammensetzung und innerer Kohadrenz oder gar Zweckmafigkeit auf-
teilt. Es ist allerdings schwierig zu behaupten, dass eine solche Entgegen-
setzung sich nicht auf diejenige zwischen Struktur und Genese, Erklaren
und Verstehen, Oberfliche und innerer Tiefe zurtickfiihren lasst.3ss

Wie auch immer: Wichtiger ist auf jeden Fall die These, die Foucault
anhand des bipolaren Charakters seiner Kategorien aufstellt. In der Ge-
schichte der Humanwissenschaften seit dem 19. Jahrhundert lasst sich
namlich Foucault zufolge aufler einer Bewegung, die jeweils durch den
Vorrang einer der drei epistemologischen Gebiete sich abzeichnet, auch
ein Strang ausmachen, der hingegen auf die Bipolaritit der Kategorien-
paare zuriickzufithren ist. So wie Freud nach Comte und Marx kommt,
hat man demnach einen Ubergang von der Herrschaft des biologischen
Modells zu jener des konomischen und schliefflich von dieser zu jener
des philologischen Modells erfahren. Diese Verschiebung ist aber von
einer zweiten verkompliziert worden, die innerhalb eines jeden der Mo-
delle das Zuriickweichen des ersten Gliedes der konstituierenden Paare
(Funktion, Konflikt, Bedeutung) zugunsten des anderen (Norm, Regel,
System) bewirkt hat. Die Werke von Kurt Goldstein, Marcel Mauss und
Georges Dumézil konnen exemplarisch den Moment des Umschlagens
fir jedes der Modelle reprisentieren.’s¢

Die Verschiebung zwischen den zwei Polen hat nach Foucault grund-
satzlich zwei Reihen von Konsequenzen gehabt: die erste betrifft die Di-
chotomie des Normalen und des Pathologischen; die zweite die Span-
nung zwischen Reprisentation und Unbewusstem, die der Ubergang
zum Vorrang der Norm mit sich bringt. Solange der Gesichtspunkt der
Funktion uber jenen der Norm den Vorrang hatte, war man gezwun-
gen, die normalen Funktionsweisen von denjenigen zu unterscheiden,
die nicht normal waren. Demnach nahm man neben der normalen eine
pathologische Psychologie an, die keine Spezifizitat aufwies, sondern

355 Es sei auflerdem auch die Frage dahingestellt, inwiefern die verschiedenen
Paarpole sich nach der von Foucault suggerierten Bipolaritit einordnen las-
sen. Kann etwa eine Funktion ohne Riickgriff auf die Norm, die sie inner-
lich strukturiert, iiberhaupt erfasst werden, und ist es nicht die Bedeutung
(oder der Sinn, »un sens« MC 368/dt. 428), die einem Zeichensystem sei-
ne interne Kohirenz verleiht, und nicht umgekehrt — wie von Foucault be-
hauptet — das Zeichensystem, das die Bedeutung bestimmt?

356 Vgl. MC 371/dt. 43 1.

424

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

schlicht als das Spiegelbild der ersten galt (Théodule Ribot, Pierre Janet);
man raumte dariiber hinaus eine Pathologie der Gesellschaften (Emile
Durkheim) und irrationale und quasi morbide Formen des Glaubens
ein (Lucien Lévy-Bruhl, Maurice Blondel). Solange der Gesichtspunkt
des Konflikts jenen der Regel uibertraf, ging man davon aus, dass be-
stimmte Konflikte notwendig zum Untergang einer Gesellschaft fithren
mussten. Solange man schliefSlich dem Gesichtspunkt der Bedeutung vor
jenem des Systems ein Privileg zuwies, gab man zu, dass bestimmte Ver-
haltensweisen und soziale Formen einen Sinn hatten und andere kei-
nen. Die Humanwissenschaften vollzogen hiermit auf ihrem Feld eine
wesentliche Teilung zwischen einem positiven und einem negativen Pol
und bezeichneten dadurch stets eine Alteritit, die sie von der Positivitit
her bestimmten, von der sie ausgingen: ein Pathologisches, das sie vom
Normalen her erfassten.>s7

Als im Gegenteil die Perspektive der Norm, der Regel und des Systems
die Oberhand bekam, erhielt jeder funktionelle Zusammenhang seine ei-
gene Kohirenz und seine eigene Giiltigkeit aus sich selbst.>s® Es war dann
nicht mehr moglich, von einem morbiden Bewusstsein, von primitiven
Mentalitdten oder von bedeutungslosem Gerede zu sprechen. Das Feld
der Humanwissenschaften hatte sich in eine Vielfalt von selbststindigen,
in ihrer inneren ZweckmaifSigkeit geschlossenen Formen zerstreut und
zugleich eine neue Einheit gefunden: Es hatte aufgehort, nach einer Di-
chotomie von Werten gespalten zu sein.

Damit haben allerdings die Humanwissenschaften nicht ihre Legitima-
tionsprobleme gelost und ihre unreflektierte praktische Relevanz verlo-
ren. Die Verschiebung vom ersten zum zweiten Pol der kategorialen Paare
—von der Funktion, dem Konflikt und der Bedeutung zur Norm, zur Re-
gel und zum System — kann nicht an sich die Aporetik 16sen, die mit der
fundamentalen Disposition des Wissens verbunden ist, die das epistemo-
logische Feld der sciences humaines bestimmt, namlich mit der Analytik
der Endlichkeit der anthropologischen epistéme der Moderne. Der Uber-
gang vom Normalen und Pathologischen zur Norm stellt aus der Sicht
Foucaults keine Milderung, sondern schlicht eine Verscharfung der Pro-
bleme der Humanwissenschaften dar. Man denke nur an die Rolle, die

357 Vgl. MC 371 f./dt. 431 f.

358 Vgl. MC 372/dt. 432. Foucault scheint allerdings davon auszugehen, dass
der Ubergang vom ersten zum zweiten Pol der Kategorien der Humanwis-
senschaften, von der Funktion zur Norm, vom Konflikt zur Regel, von der
Bedeutung zum System, sich letztendlich auf eine Auswechselung innerhalb
der biologischen Entgegensetzung zwischen fonction und norme zuriickfiih-
ren ldsst. So spricht er am Ende seiner Ausfiihrungen tiber das kategoriale
Geriist der Humanwissenschaften zusammenfassend fiir simtliche Human-
wissenschaften ausschliefSlich von der Dichotomie zwischen Normalem und
Pathologischem (vgl. MC 374/dt. 435).

425

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

die Norm spiter in der Bestimmung der Disziplinar- und der Biomacht
als eigentimliche Formen der modernen Macht spielen wird.3s®
Foucault scheint zwar zunichst eine gewisse Selbstauslegung der Hu-
manwissenschaften sich zu eigen zu machen, indem er auf den imma-
nenten Charakter ihrer Normativitdt abhebt. IThr Ausgerichtetsein auf
das Individuelle wiirde die Humanwissenschaften vor Normalisierungs-
effekten bewahren. Zugleich ldsst Foucault aber die Humanwissenschaf-
ten wiederum in ein problematisches Licht eintreten, indem er die Frage
nach dem Verhiltnis der Reprasentation zum Unbewussten stellt, die mit
dem Ubergang zur Norm besonders akut wird. Wenn namlich der erste
Pol der kategorialen Paare — derjenige der Funktion, des Konflikts und
der Bedeutung — die Art und Weise definiert, in der das objektive Wis-
sen der Biologie, der Okonomie und der Philologie in der Reprisentati-
on gegeben werden kann, so stellen die Norm, die Regel und das System
gegenuber dieser ersten positiven Seite die fundamentale dar, die sie erst
ermoglicht. Dadurch aber, dass sie die Formen bestimmen, in denen die
fundamentale Endlichkeit der Reprisentation gegeben werden kann, er-
offnen sie den Humanwissenschaften die Dimension eines Unbewussten,
das wieder an den Tag zu bringen ist. Die Verschiebung von der Dichoto-
mie des Normalen und des Pathologischen zur Norm, die die Geschich-
te der Humanwissenschaften markiert haben soll, kann hiermit ebenso
als eine Verschiebung zu der Bipolaritit zwischen Bewusstsein und Un-
bewusstem beschrieben und dadurch wiederum mit der fundamentalen
Ebene der Analytik der Endlichkeit in Verbindung gebracht werden.3%
Auf der Ebene der Reprasentation wiederholen die Humanwissen-
schaften die Zirkularitit, die die Analytik der Endlichkeit und ihren Na-
turalismus auszeichnet: Sie behandeln das als ihren Gegenstand, was die
Bedingung ihrer Moglichkeit ausmacht. Sie gehen von dem, was in der
Reprasentation als Phinomen empirischer Natur gegeben ist (das Leben
als Funktion; die Arbeit als Konflikt; die Sprache als Bedeutung), iber zu
dem, was die Reprisentation moglich macht und selbst eine Reprisen-
tation ist (die Norm, die Regel, das System). Deshalb wohnt einer jeden
Humanwissenschaft das Projekt inne, das menschliche Bewusstsein auf

359 In die geschilderte Richtung geht hingegen Guillaume Le Blanc, der im Uber-
gang vom Normalen und Pathologischen zur Norm den Anlass fiir eine neue
Begriindung und eine neue Legitimation der Humanwissenschaften sieht
und der allerdings Foucaults Bestimmung des epistemologischen Feldes der
Humanwissenschaften per se behandelt, d. h. ohne sie auf die sie fundieren-
de epistemische Ebene der Analytik der Endlichkeit zu beziehen (vgl. G. LE
BLANGC, L'esprit des sciences humaines, Paris 2005, 49 ff.). Fur die Schil-
derung des Ubergangs vom Normalen und Pathologischen zur individuel-
len Norm und fiir ihre Problematisierung vergleiche man aufSerdem bereits
MmPer/MmPs 13 f./dt. 23 f.

360 Vgl. MC 374/dt. 435.

426

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

seine realen Bedingungen, auf die Inhalte und auf die Formen zuriick-
zufithren, aus denen es hervorgeht und die gleichzeitig sich ihm entzie-
hen. Das Problem des Unbewussten bildet ein konstitutives Moment al-
ler Humanwissenschaften. Nach ihm lassen sich gar laut Foucault die
Humanwissenschaften definieren: Man wird berechtigterweise von ei-
ner science humaine nicht einfach jedes Mal sprechen kénnen, wenn es
um den Menschen geht, sondern immer dort, wo man in der Dimension
des Unbewussten Normen, Regeln und Zeichensysteme untersucht, die
dem Bewusstsein die Bedingungen seiner Formen und Inhalten offenba-
ren.>** Nicht von ungefihr — mochte man den Ausfithrungen Foucaults
hinzufiigen — verdanken sich die Humanwissenschaften von Anbeginn
einer Entmystifizierungsgeste.

Mit der Wende zum Inneren der Norm werden die Humanwissen-
schaften ihren unberechtigten normativen Charakter nicht los. Der Pro-
zess der Enthiillung des Unbewussten, der die Humanwissenschaften bis
zur Erfassung der individuellen Phinomene (vgl. MC 375/dt. 436) ver-
feinern soll, bewegt sich in einem Zirkel, der den Naturalismus im Sinne
einer Verabsolutierung der Unmittelbarkeit und einer defizitiren Idea-
lisierung, den Biologismus als Reduktion auf endliche funktionelle Zu-
sammenhinge, die Hybris im Sinne der konstitutiven Grenzenlosigkeit
eines Denkens, das keine wirkliche Grenze, kein Negatives und kein An-
deres kennt, die hybride Natur als falsche Vermittlung zwischen Dasein
und Wesen, Tatsachen und Werten, Natur und Norm und die unmittel-
bare praktische Relevanz der epistemologischen epistéme der Moderne
blof$ reproduziert.

In seiner Bestimmung des Propriums der Humanwissenschaften weist
Foucault schliefSlich der Geschichte eine Sonderstellung zu. In einem ge-
wissen Sinne kann die Geschichte namlich neben den Humanwissen-
schaften gestellt werden: Der historische Mensch ist der Mensch, der
lebt, produziert, spricht, sodass jeder Inhalt der Geschichte auf die Psy-
chologie, auf die Soziologie oder auf das Studium der Literatur und der
Mythen angewiesen ist. Zugleich kommt der Geschichte gegentiber den
Humanwissenschaften eine fundamentale Stellung zu, denn indem der
Mensch in seiner konstitutiven Zerstreuung durch und durch geschicht-
lich ist, kann sich keiner der Inhalte der Humanwissenschaften der Be-
wegung der Geschichte entziehen. So wird laut Foucault der Prozess der
Enthillung des Unbewussten, der sich innerhalb des positiven Wissens
der Humanwissenschaften vollzieht, von einer neuen Bewegung tiber-
kreuzt, die die Humanwissenschaften nicht mehr mit ihren verborgenen
Schichten, sondern mit ihren dufleren Grenzen (»confins extérieurs«,
MC 383/dt. 445) konfrontiert, ohne allerdings selbst die Ebene der Po-
sitivitdt zu verlassen. Die Geschichte offenbart dem positiven Wissen

361 Vgl. MC 376/dt. 437.

427

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

der Humanwissenschaften den historischen, konkreten Ort, von dem es
entfaltet wird.

Les mots et les choses schliefdt mit der Anktindigung einer Gegen-Wis-
senschaft, die vor dem Horizont der VerheifSung einer ibermenschlichen
Zeit der ewigen Wiederkehr, die nach dem Tode Gottes auch dem Men-
schen endlich zu seinem Ende verhelfen soll, das ganze Feld der Human-
wissenschaften auf seine dufSeren Grenzen hin iiberschreiten wird.>s* Da-
durch wiirde laut Foucault diese contre-science — man sieht, welche Rolle
die Begrifflichkeit Batailles und Blanchots immer noch spielt — die allge-
meinere Bestreitung (»la contestation la plus générale«, MC 392/dt. 456)
der Humanwissenschaften darstellen. Als dritte contre-science wirde sie
aus der Zusammenfihrung von Psychoanalyse und Ethnologie hervor-
gehen, den zwei Gegen-Wissenschaften, von denen sie ihr Vorrecht ge-
genuiber den Humanwissenschaften erben wiirde.

Die Psychoanalyse gehort zur Dimension des Unbewussten und der
kritischen Unrube, die sich auf dieses stiitzt. Anders als die Human-
wissenschaften, die auf dem repriasentativen Feld verbleiben, tibertrifft
sie allerdings die Reprisentation in Richtung der fundamentalen End-
lichkeit, die ihr zugrunde liegt. Am dufleren Rande der Reprisentation
bringt die Psychoanalyse das Gebiet an den Tag, in dem das Leben mit
den Funktionen und Normen, die Arbeit mit ihren Konflikten und Re-
geln, die Sprache mit ihren Bedeutungen und Systemen, durch die sie alle
zur Vorstellung gelangen, im nackten Faktum des Todes, des Begehren
und des Gesetzes ihr Fundament finden.3%? Wenn man iiber Mort, Désir
und Loi von freudianischer Mythologie sprechen konnte, dann deshalb,
weil mit ihnen eine Region an den Grenzen der Reprisentation erreicht
worden ist, in der jedes positive Wissen tiber den Menschen erst moglich
wird. In dem Tod, dem Begehren und dem Gesetz kann man insbeson-
dere den Wahnsinn in seiner heutigen Form wiedererkennen, so wie er
der modernen epistéme als ihre Wahrbeit und zugleich als ihre Alteritit
gegeben ist.3* Der Wahnsinn wire in der Sprache, im Begebhren und im
Tod wiederzufinden: in der Sprache, wenn diese sich in ihrer Nacktheit
als leeres und despotisches Gesetz jenseits aller Bedeutung zeigt; im Be-
gebren, das hinter dem Prozess der sozialen Befriedigung der Bediirfnis-
se steht, wenn dieses in seinem wilden Zustand herrscht, und im Tod,
wenn dieser als zerstorerische Kraft alle Funktionen dominiert. Thr pri-
vilegiertes, unmittelbares Verhaltnis zur fundamentalen Endlichkeit des
Menschen hindert die Psychoanalyse allerdings daran, sich gleichsam

362 Vgl. Unterkapitel X.V.: »Psychoanalyse, Ethnologie«, MC 385-98 /dt. 447—
62; fur das Thema der VerheifSung vgl. vor allem MC 396 /dt. 460 und, im
Gegensatz zur » VerheifSungen der Dialektik und der Anthropologie«, MC
275/dt. 322.

363 Vgl. MC 386/dt. 448.

364 Vgl. MC 387/dt. 449.

428

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

als eine allgemeine Theorie des Menschen oder gar als eine Anthropo-
logie zu entfalten: Als Wissen bleibt sie notwendig auf eine Praxis an-
gewiesen, in der zwei Individuen in der Sprache die Irreversibilitit des
Verlustes der Gegenstidnde des Begehren und die Unabwendbarkeit des
Todes erfahren.3¢s

Die Ethnologie siedelt sich auf der Ebene der Historizitdt und der
Bestreitung an, durch die die Humanwissenschaften aufgrund ihrer
eigenen Geschichte stets infrage gestellt werden. Die Ethnologie ent-
zieht sich allerdings der Zirkularitit des Historizismus, indem sie die
Bewegung des letzteren umkehrt: Statt innerhalb der Reprisentatio-
nen die empirischen Inhalte, so wie sie in den Humanwissenschaften
als Funktionen und Normen, Konflikte und Regeln, Bedeutungen und
Systeme gegeben sind, auf die historische Positivitat des sie wahrneh-
menden Subjekts zurickzufuhren, untersucht die Ethnologie die Re-
gion, in der die Reprisentationen der Humanwissenschaften mit dem
Auflen der objektiven Erkenntnisse der Biologie, der Okonomie und
der Philologie zusammengefugt werden. Sie zeigt, wie in einer Kul-
tur die Normen die biologischen Funktionen, die Regeln die Formen
des Austausches, der Produktion und der Konsumation und die Zei-
chensysteme die sprachlichen Strukturen zur Artikulation bringen. In
diesem Sinne bilden die Beziehungen zwischen Natur und Kultur, das
heifSt zwischen dem objektiven Wissen iiber das Leben, die Arbeit und
die Sprache und dessen Entfaltung in der Reprisentation durch Nor-
men, Regeln und Systeme, das allgemeine Problem einer jeden Ethno-
logie.’* Hiermit kehrt aber die Ethnologie das Problem der Geschichte
um: Fiir eine jede Kultur gilt es zu bestimmen, welche Art des histo-
rischen Werdens gemifs den ausgewihlten Zeichensystemen, Regeln
und Normen ihr moglich ist.

Die Ethnologie untersucht nicht den Menschen, sondern die Regi-
on, die ein Wissen tiber den Menschen iiberhaupt moglich macht; nicht
weniger als die Psychoanalyse durchquert sie das ganze Feld des Wis-
sens der Humanwissenschaften in einer Bewegung, die auf seine Gren-
zen hin tendiert. Wahrend die Psychoanalyse allerdings durch die Pra-
xis der Ubertragung an den dufleren Grenzen der Reprisentation das
Begehren, das Gesetz und den Tod entdeckt und dadurch die konkreten
Figuren der Endlichkeit freilegt, umgeht die Ethnologie die Reprasen-
tation nicht auf die fundamentale, sondern auf die positive Endlichkeit
des Menschen hin; hinter den Vorstellungen, die die Menschen in einer
bestimmten Zivilisation von ihrem Leben, von ihrer Arbeit und von ih-
rer Sprache haben konnen, bringt sie das Moment an den Tag, worin
sich die Normen an das Leben, die Regeln an die Produktion und die

365 Vgl. MC 386-88/dt. 449 f.
366 Vgl. MC 389/dt. 452.

429

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Systeme an die Sprache binden.’$” Das Vorrecht, das der Psychoanaly-
se und der Ethnologie zukommt, griindet darin, dass in ihren Diskur-
sen sich das historische Apriori aller Wissenschaften iiber den Men-
schen widerspiegelt. Beide sind Wissenschaften des Unbewussten, des
Unbewussten — so konnte man mit Karl Jaspers’ Unterscheidung sagen
- nicht als des Unvermerkten, sondern als des Auflerbewussten. Sie vi-
sieren nicht das an, was im Menschen unterhalb seines Bewusstseins
liegt, sondern sie wenden sich dem zu, was aufSerhalb des Menschen er-
moglicht, positiv zu wissen, was sich in seinem Bewusstsein offenbart
oder sich ihm entzieht.3

Weder die Psychoanalyse noch die Ethnologie sind demnach Human-
wissenschaften. Die Vorstellung einer psychoanalytischen Anthropolo-
gie oder einer menschlichen Natur, die durch die Ethnologie wiedergege-
ben wiirde, ist schlicht ein Unsinn. Die Psychoanalyse und die Ethnologie
konnen mit einem Begriff des Menschen nicht arbeiten, denn sie bezie-
hen sich auf das, was die dufleren Grenzen des Menschen konstituiert.
Dies reicht ihnen unmittelbar, um das zu leisten, was Lévi-Strauss fiir die
Ethnologie beanspruchte: Sie losen den Menschen auf. Als Wissenschaf-
ten des Unbewussten stellen sie laut Foucault eo ipso die Gegen-Wis-
senschaften dar, die die Humanwissenschaften auf ihrem epistemischen
Sockel ruinieren soll.3®

Im Fall des privilegierten Wissens der Psychoanalyse und der Eth-
nologie heifst somit Kritik nicht Rechifertigung, sondern unmittelbar
Bestreitung: Zuruckfihrung auf ein ausgeschlossenes AufSen, das das,
von dem es ausgeschlossen wird, negiert. Man fragt sich, warum? Wa-
rum soll die Rekonstruktion des historischen Apriori der Humanwis-
senschaften eo ipso zu ihrer Auflosung fiihren? Die Bestimmung der
Grenzen eines Gebiets soll doch dazu dienen, das Feld, das ihm eigen ist,
zu umreifSen, und nicht per se, es zu entgrenzen oder gar zu destruieren.
Die Eingrenzung des Gebietes muss bereits an sich unberechtigt sein,
wenn die Enthtllung der Grenzen mit ihrer Auflosung gleichzusetzen ist.
Dies ist nicht einzusehen, ohne eine Logik oder gar eine Dialektik der
Grenzen anzunehmen, wie es Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft
im Projekt einer Archidologie als Geschichte der Grenzen vorschwebte.
Man muss eine Indifferenz annehmen, aus deren Teilung ein Innen und
ein Auflen hervorgehen, die aufgrund ihres urspriinglichen Zusammen-
gehorens aufeinander angewiesen bleiben, sodass die Grenze zu denun-
zieren, die sie voneinander trennt, heifit, die Willkiir ihrer vermeintli-
chen Selbststandigkeit zutage zu fordern. Angesichts einer Bestimmung,

367 Vgl. MC 389/dt. 452.

368 Vgl. MC 390/dt. 453. Fiir die Unterscheidung zwischen Unvermerktem und
Auferbewusstem vgl. JASPERS, Allgemeine Psychopathologie, a.a.O., 16.

369 Vgl. MC 390 f./dt. 453 f.

430

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

die aufgrund einer hoheren Einheit in dem durch sie negierten Anderen
zugleich sich selbst entdeckt, scheint die Rede von einer Dialektik mehr
als berechtigt. Zugleich sieht man durch eine solche Dialektik der Gren-
zen die Aporetik einer Endlichkeit zum Vorschein kommen, die meint,
von der Unendlichkeit, auf die sie notwendig angewiesen ist, schlicht
absehen zu konnen.

Der Wahnsinn, der den Humanwissenschaften zugrunde liegt, mag
wohl jener der Freud‘schen Triade des Todes, des Begehrens und des
Gesetzes sein, so wie jener eines Endlichen, das glaubt, in sich ruben
zu konnen; ein solcher, endlicher Wahnsinn vermag weder etwas tiber
die menschliche Endlichkeit zu sagen, denn diese kann in ihrer ur-
springlichen Zerstreuung und ihrem Angewiesensein auf Unmittelba-
res, ja Naturliches, nur im Hinblick auf das Unendliche, das ihr inne-
wohnt, erfasst werden, noch das Vorrecht einer Gegen-Wissenschaft zu
begriinden, die als Wissenschaft des Unbewussten zugleich eine Wis-
senschaft der Auflosung bilden soll, in der Kritik sich mit transgres-
sion und contestation reimen wirde. Noch weniger kann ein endli-
cher Wahnsinn unmittelbar in seiner Wildheit und Nacktheit erfasst
werden, nicht einmal unter Berufung auf eine angeblich reine Praxis
wie das psychoanalytische Ritual der Ubertragung; dies zu behaupten
heifst nicht nur, einer in der Moderne allzu verbreiteten Mythologie
der Praxis, sondern auch einem schlichten Irrationalismus nachzuge-
ben, dem gegeniiber Foucault sich in Histoire de la folie viel vorsich-
tiger gezeigt hatte.

Foucault legt allerdings auch der dritten Gegen-Wissenschaft, die er
ankiindigt, einen endlichen Wahnsinn zugrunde und nicht einen un-
endlichen, der als absolutes Leben allein die Bestreitung der anthro-
pologischen epistéme der Moderne rechtfertigen konnte. Diese dritte
Gegen-Wissenschaft, die — eine Art neues Totem und Tabu — innerhalb
der wesentlichen Korrelation zwischen Psychoanalyse und Ethnologie
ihren Ort haben soll, wiirde das ganze Feld der Humanwissenschaften
durchlaufen und es sowohl von der Seite seiner Positivitit als auch von
der Seite seiner fundamentalen Endlichkeit her als seine allgemeinste
Bestreitung iiberschreiten. Foucaults dritte Gegen-Wissenschaft bestiin-
de insbesondere in einer reinen Sprachtheorie (vgl. MC 392/dt. 455),
die der Ethnologie und der Psychoanalyse als Wissenschaften der du-
Beren Grenzen der Humanwissenschaften ihr formales Modell liefern
wirde. Eine solche Linguistik wiirde das ganze Feld der anthropologi-
schen epistéme abdecken, die ethnologische Dimension, die das Wis-
sen iiber den Menschen auf die Positivititen bezieht, von denen es be-
grenzt wird, nicht weniger als die psychoanalytische Dimension, die
das Wissen iiber den Menschen auf die Endlichkeit zuriickfiihrt, auf der
es griindet. Dies konnte die Linguistik leisten, indem sie eine Wissen-
schaft bildet, die vollig auf der Ebene der dem Menschen dufSerlichen

431

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Positivitaten fundiert wire, sofern sie auf die reine Sprache ausgerichtet
ist, und die das gesamte Feld der anthropologischen epistéme durchlau-
fend unmittelbaren Zugang zur fundamentalen Endlichkeit hatte. Da-
durch namlich, dass das Denken erst durch sie und in ihr moglich ist,
bildet die Sprache eine Positivitit, die berechtigterweise als das Funda-
mentale gilt.3”° Der Mensch, auf diese Weise auf die Formen seiner Ge-
burt zurtickgefithrt, wire an sein Ende gebracht. Damit wire seine Ge-
nealogie vollzogen.37*

Thre positiv-fundamentale Sondergeltung soll Foucaults Linguistik
daran hindern, blo den Biologismus und den Okonomismus zu wie-
derholen, in die man geraten ist, als zuerst dem Modell der Biologie
und mit ihm der psychologischen Region der Humanwissenschaften
und danach dem Modell der Okonomie und mit ihm der soziologi-
schen Region ein Vorrang zugesprochen wurde. Comte und Marx mit
den Philologen Nietzsche und Freud zu ersetzen, heifst nicht einfach,
alte Szientismen wieder aufzuwerfen, gerade weil der Linguistik ge-
geniiber der Biologie und der Okonomie eine viel fundamentalere Rol-
le zukommen konnte.’”> Zum einen operiert die Linguistik auf einer
transzendentalen Ebene: Sie bildet nicht einfach eine >sprachwissen-
schaftliche Version< des Objekts der Humanwissenschaften, sondern
sie konstituiert es durch seine Zeichensysteme und stellt insofern das
Prinzip einer wurspriinglichen Entschliisselung dar.37> Die Emergenz
der Struktur als invarianter Relation innerhalb einer diskreten Ele-
mentenmenge, die aus dem transzendentalen Charakter der Linguis-
tik folgt, stellt zum anderen jenes positive Verhaltnis des empirischen
Wissens zur mathesis wieder her, das mit dem Umbruch der klassischen
epistéme verloren ging, und ermoglicht damit erneut eine berechtigte
Formalisierung. Das Vorrecht der Linguistik stellt schliefSlich die Fra-
ge nach dem Sein der Sprache wieder, der in der moderne epistéme eine
Schliisselstellung zukommt. Demnach ist auf Nietzsches Frage in der
Genealogie der Moral, >Wer spricht?<, mit Mallarmé zu beantworten:
»Das Wort selbst<.374

Die Sprache, die im klassischen Zeitalter als blofses Mittel der nomen-
klatorischen Anordnung der Vorstellungen galt und die mit der Philo-
logie erneut in ihrer Objektivitit wahrgenommen wurde, dringt sich
in der modernen Literatur in der Nacktheit ihres Seins auf. So wie die

370 Vgl. MC 392/dt. 455.

371 Das Wort »Genealogie« fillt am Schluss von Les mots et les choses zwar
nicht, Foucault spricht aber ausdriicklich von der »naissance« (MC 393/dt.
456) des Menschen.

372 Vgl. MC 393, 316 und 371/dt. 456, 431 und 369; firr den »réle beaucoup
plus fondamental« der Linguistik: MC 393/dt. 456.

373 Vgl. MC 393/dt. 456.

374 Vgl. MC 394/dt. 457.

432

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LES MOTS ET LES CHOSES

Frage nach den formalen Sprachen das Problem der Strukturierung der
positiven Inhalte stellt, bringt eine der Sprache geweihte Literatur in ih-
rer empirischen Unmittelbarkeit die fundamentalen Formen der End-
lichkeit zur Geltung.37s Innerhalb der Sprache, die als Sprache erfahren
wird, gelangt der Mensch an den Rand dessen, was ibn begrenzt. Bei
Antonin Artaud ist eine Sprache, die in ihrer Diskursivitit abgelehnt
wird und die in der Gewalt des Aufprallens ihre Apotheose feiert, auf
den Schrei, auf den gemarterten Korper, auf die Materialitidt des Den-
kens und auf das Fleisch zuriickverwiesen; bei Raymond Roussel wird
sie durch ein unerbittliches System von ebenso strengen wie willkiirli-
chen Regeln zu einem regelmafiigen Zufall gezwungen und dadurch in
ihrer Bedeutsamkeit vernichtet: Sie erzahlt nunmehr unendlich die Wie-
derholung des Todes und das Ritsel des Sich-Spaltens der Urspriinge.
Die Erfahrung der Formen der fundamentalen Endlichkeit manifestiert
sich somit innerhalb des Wahnsinns — wie es neben Artaud und Rous-
sel ebenso die Werke Kafkas, Batailles und Blanchots zeigen: Die fun-
damentale Endlichkeit des Menschen ergibt sich in der Sprache als das,
was sich in ihr enthiillt, aber auch als das, was diesseits ihrer die unfor-
mige und stumme Region ausmacht, in der sie sich in ihrer Nacktheit
befreien kann.37¢

Unter dem Zeichen Lacans — der allerdings nicht ausdriicklich genannt
wird —, das heift unter dem Zeichen des Gesetzes des Imperativs einer
Sprache, die als despotisches und leeres System und jenseits von jeder
Bedeutung den Wahnsinn stumm zur Sprache bringt, wirde sich aus der
Sicht Foucaults ein Denken der Endlichkeit entfalten, das zugleich das
Ende der Philosophie und das Ende des Menschen bedeuten und das so-
mit das Anbrechen eines tibermenschlichen Zeitalters der ewigen Wie-
derkehr mit sich bringen wiirde.’77

Es fragt sich allerdings, inwiefern eine solche pensée de la finitude
tatsdchlich aus dem anthropologischen Schlummer aufgewacht ist. Wie
kann ein Szientismus das Gegengift gegen den Szientismus darstellen.
Wie kann die Linguistik anders als die Biologie und die Okonomie oder
die ganzen Humanwissenschaften und das Denken einer vermeintlich
verselbststindigten Endlichkeit eine Positivitit darstellen, die als das
Fundamentale gilt, und dabei keinem Naturalismus, das heifit keiner
dogmatischen, kritisch-empirischen Dublette verfallen? Etwa dadurch,
dass sie eine Sprache, die in ihrer urspriinglichen enérgeia sich nie auf
eine Struktur reduzieren lassen wird, formalisiert? Oder dadurch, dass

375 Vgl. MC 394/dt. 458.

376 Vgl. MC 395/dt. 458 f.

377 Vgl. insbesondere MC 397: »I’identité du Retour du Méme et de I’absolue
dispersion de 'lhomme« (»die Identitit der Wiederkehr des Gleichen und
der absoluten Zerstreuung des Menschen«, dt. 460, Ubersetzung leicht ver-
andert).

433

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

sie menschlichen, organischen Sinn auf die Struktur von Zeichensyste-
men als auf dessen Konstitutionsprinzip zuriickzufiihren vermag? Dafiir
wire ein intuitiver Verstand notig, der Ganzheiten anders als metapho-
risch auffassen konnte. Aber vielleicht vermag die Sprache tatsichlich,
durch ein positives Wissen (»d’un savoir positif«, MC 390/dt. 453) die
fundamentale Endlichkeit zu erfassen. Doch sollte dieses in einer rei-
nen Praxis wie der Psychoanalyse ebenso wie in der wilden Erfahrung
der Sprache als bedeutungslose Materialitit, in der der Wahnsinn sich
nackt zeige, gesehen werden? In Histoire de la folie hatte Foucault doch
gezeigt, viel mehr zu wissen, viel weiser zu sein: Er hatte sich den Aus-
weg eines unmittelbaren Zugangs zum Negativen, einer einfachen Poe-
sie der Verdammung nicht gestattet. Das Andere der Vernunft hatte er
aufserdem nicht einfach als ihre schlichte Kehrseite aufgefasst, die im-
mer schon dialektisch einzuholen ist, sondern als das Prinzip, das die
Vernunft antreibt, ohne dass sie ihm in ihren konkreten Vollziigen je ge-
recht werden konnte.

Es ist somit schwer zu glauben, dass die Verbindung eines schlechten
Positivismus mit einem naiven Irrationalismus je der Linguistik gestat-
ten sollte, sich der fur die anthropologische epistéme grundlegenden
Aquivokation zwischen Positivem und Fundamentalem zu entziehen.
Vermag die Linguistik aber den Menschen aufzulésen? Dafiir miiss-
te sie ihn zum einen an seine duferen Grenzen fithren und zum ande-
ren zeigen konnen, dass die Rekonstruktion seines historischen Apri-
ori ihn nicht fundiert, sondern destruiert: bestreitet und iiberschreitet.
Abgesehen von ihrer tatsdchlichen Erfahrbarkeit ist eigentlich nicht
auszuschlieflen, dass der Tod, das Begehren, das Gesetz in ihrer bezie-
hungslosen, unerbittlichen Endlichkeit das Fundament jeder endlichen
Synthese der Analytik der Endlichkeit ausmachen. Die Endlichkeit des
Menschen — nicht des homme — als Prinzip seiner grundlegenden Zer-
streuung konnen der Tod, das Begehren und das Gesetz aber ohne Be-
zug auf Unendliches gar nicht fundieren. Ebenso wenig ist der Wahn-
sinn, der durch sie zum Ausdruck kommt, imstande, die Auflosung der
anthropologischen epistéme iberhaupt zu erkliren. Dafir ist eine un-
endliche Einheit erforderlich, ein absoluter Wahnsinn als absolutes Le-
ben. Seine Wirksamkeit in Foucaults Archaologie ist jedoch dasjenige,
was erlaubt, eine Metaphysik des Todes, des Begehrens, des Gesetzes,
die sich fiir ein Ende der Metaphysik nimmt, in ihrer Faszination fur
die Destruktion nicht einfach in einer Arbeit fur den Faschismus auf-
gehen zu lassen.

434

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

V. Foucaults Genealogie der modernen Seele:
Biomacht als Macht der Norm und des Normalen

On arriverait, en effet, a classer chaque individu,
a pénétrer dans Iintimité de son existence ; par-
fois, a supprimer ou a mutiler certains étres tarés
ou diminués.

(Paul Valéry, La politique de Pesprit)37®

Michel Foucault hat den Rahmen, der sich in Les mots et les choses ab-
zeichnet, in seinem weiteren Werk substanziell nicht mehr verlassen. Kri-
tik versteht er weiterhin nicht als Deduktion oder gar Rechtfertigung ei-
nes Wissens, sondern als seine tiefste Bestreitung und Uberschreitung.
Kritik ist demnach grundsitzlich Genealogie im pragnantesten Sinne des
Wortes: nicht nur als Rekonstruktion der Entstehung einer bestimmten
Konstellation, als Geburt des Asyls, der Klinik, des Menschen, des Ge-
fangnisses, sondern als die Auflosung der Identitit eines Diskurses durch
den Nachweis, dass das von ihm abgestofsene Negative ihm wesentlich
ist, so wie etwa nach Nietzsche die niederen Triebe und das Ressenti-
ment der Moral. Dadurch bleibt aber die Archidologie strukturell dem
Gedanken einer unendlichen Einheit, auf die eine jegliche Sinnentfaltung
je schon angewiesen ist, und damit einhergehend einem Lebensbegriff im
eminenten Sinne verpflichtet.37®

Eine solche genealogische Kritik meint, den Aporien des modernen
Anthropologismus dadurch entgehen zu konnen, dass sie positivistisch
vorgeht, das heifdt, ohne in eine fehlerhafte Zirkularitit zwischen We-
sen und Dasein, Ganzem und Teilen, Fundamentalem und Positivem hi-
neinzugeraten. Wie das gehen konnte bleibt allerdings unklar. Obwohl
sie sich aufSerdem zum Teil als allgemeine Methode der Rekonstruktion
von Diskursen tiberhaupt prisentiert, ist in ihr grundsatzlich eine Ant-
wort auf die Defizite eines anthropologischen, modernen Denkens zu se-
hen, das sich als Selbstverstandigung der Endlichkeit versteht. Nicht von
ungefahr sind alle Diskurse, die Foucault in den siebziger Jahren rekon-
struiert, jener der Disziplinen, in denen die Geschichte des Gefangnisses
ihren Ort hat (Surveiller et punir. Naissance de la prison, 1975), und je-
ner der Sexualitit (Histoire de la sexualité. 1. La volonté de savoir, 1976),
von der Pradominanz der Norm gepragt. Die Norm stellt nicht nur ei-
nen operativen Hauptbegriff der Humanwissenschaften dar, sondern

378 »Man wiirde niamlich dahin kommen, daff man jedes Individuum klassifi-
zierte und in den intimsten Bereich seiner Existenz eindringe. Man wiirde
gewisse mit Fehlern behaftete und behinderte Wesen unterdriicken oder ver-
stimmeln. «

379 Was insbesondere Archdologie des Wissens angeht, vgl. hier Liv.iv, 170 ff.

435

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

eigentlich das, was ihre epistemologische Natur als Wissenschaften der
Erkenntnis des Individuellen auszeichnet. So kann Foucault Surveiller
et punir noch als eine Geschichte der Entstehung des Menschen des mo-
dernen Humanismus oder gar als eine Genealogie der modernen >Seele«
bezeichnen.?** Und in La volonté de savoir hebt er — das Privileg wider-
rufend, das er den beiden Disziplinen in Les mots et les choses zuer-
kannt hatte — hervor, dass seine Geschichte des Dispositivs der Sexuali-
tit zugleich als eine Archdologie der Psychoanalyse und der Ethnologie
gelten kann.3®:

Gegentiber Les mots et les choses zeichnen sich allerdings Foucaults
Rekonstruktionen der Diskurse der Disziplinen und der Sexualitit
durch ihr genetisches Interesse aus. Hatte sich Foucault in Les mots et
les choses auf eine interne Beschreibung der verschiedenen Wissenskon-
stellationen beschrinkt, so interessiert er sich nunmehr fiir die Kausali-
tat, die zur Transformation der verschiedenen Seinsweisen der empiri-
schen Ordnungen gefiihrt hat. Deshalb fallt jetzt der Akzent eher auf die
genealogische Seite der Archiologie. Damit einhergehend tritt der Begriff
der Macht in den Vordergrund, vom dem im fritheren Werk expressis
verbis kaum die Rede war. Obwohl viele Kommentatoren eher dazu nei-
gen, den Bruch hervorzuheben, den diese Wende zur Genealogie und zum
pouvoir darstellt, betont Foucault hingegen, dass die Fokussierung auf
die Kausalitit der Veranderungen eher eine Riickkehr zu seinen fritheren
Untersuchungen iiber Psychopathologie und klinische Medizin darstellt,
in denen er auf historisch-institutionelle und technische Bedingungen der
Entstehung der neuen Wissensformen abhob.3%>

Foucaults Rede von der Macht leidet an einer grundsatzlichen Zwei-
deutigkeit, die keineswegs zufillig ist, sondern sich auf ein strukturel-
les Problem zuriickzufiihren lasst. Macht wird in mindestens zwei ver-
schiedenen Hinsichten verwendet. Zum einen ist sie grundsatzlich als
ein Krifteverhiltnis zu verstehen, das durch eine Grundasymmetrie

380 Vgl. M. FOUCAULT, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Paris 1993
(19735; fortan als SP angegeben), 166/dt. 181 und 38: »Lhistoire de cette
»smicrophysique« du pouvoir punitif serait alors une généalogie ou une piéce
pour une généalogie de 1>ame« moderne« (»Die Geschichte dieser »Mikro-
physik«der Strafgewalt wire also eine Genealogie oder ein Stiick der Genea-
logie der modernen >Seele«, dt. 41). Im Klappentext ist gar von einer Ge-
nealogie der modernen Moral die Rede, die von einer politischen Geschichte
des Korpers ausgehe: »Peut-on faire la généalogie de la morale moderne a
partir d’une histoire politique des corps?«

381 Vgl. VS 172/dt. 127.

382 Vgl. das »Vorwort der deutschen Ausgabe« (1971) von Les mots et les
choses, insb. 14 Anm. 2. Zu Foucaults Wende zur >Machttheorie« vgl. etwa
H. FINK-EITEL, Michel Foucault zur Einfiibrung, Hamburg 31990 (1997);
63 ff.; SCHNEIDER, Michel Foucault,a.a.O., 82 ff.; J. REVEL, Expériences

436

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

charakterisiert ist. Sie ist etwa in der Rede von einer Mikrophysik der
Macht zu erkennen, mit der Foucault die verschiedenen Modalititen der
korperlichen Beherrschung und Abrichtung bezeichnet, die fiir die dis-
ziplindren Technologien kennzeichnend sein sollen.3®s Zum anderen ist
Macht als das Resultat eines Macht-Wissen-Komplexes zu begreifen, der
sich aus der Verstrickung der physischen, asymmetrischen Krafteverhalt-
nisse mit Prinzipien der Wahrheitsbildung ergibt. Demnach liefSe sich an
eine politische Geschichte der Wabrbeit denken, die zeigen wiirde, dass
die Wahrheitsproduktion nicht von Natur aus frei, sondern durch und
durch von Machtverbhiltnissen durchgezogen ist.3%4

Macht scheint sowohl Ausgangspunkt als auch Ergebnis der Wahrheit
zu sein. Sie ist ihr zugleich duferlich und immanent. Zwar muss Macht,
wenn man Genealogie im Sinne einer (mikro-)physischen Kausalitit der
Diskurstransformationen versteht, als dem gegentiber aufSerlich gedacht
werden, das sie zu bewirken meint. Der Determinismus dem Wissen ge-
gentuber, der ihr somit unterstellt wird, ist allerdings problematisch. Voll-
zieht sich namlich Wissen organisch als ein synthetischer Akt innerhalb
einer Sinnkonstellation, so weist es immer den schopferischen Charak-
ter einer Emergenz auf: Es bleibt wesentlich willkiirlich gegentiber jedem
Versuch, es analytisch oder gar materialistisch zu pradeterminieren. In
diesem Sinne ist es konstitutiv diskontinuierlich. Wenn von einer Poli-
tik der Wabrheit die Rede sein soll, oder von einer grundsatzlichen Ver-
schrankung zwischen Werten und Tatsachen, dann kann die falsche Ver-
mittlung zwischen Fundamentalem und Positivem, die im Mittelpunkt
von Foucaults Bestimmung der anthropologischen epistéme der Moder-
ne in Les mots et les choses stand, viel mehr erklaren. Thr synthetischer
Charakter schiitzt sie vor einfachen Determinismen und gestattet, eine
echte immanente Verschrankung zwischen Wert und Wissen, Technik
und Wissenschaft zu denken.

Gegeniiber einer im Grunde unerheblichen Bestimmung der Biopoli-
tik als die politische Relevanz, die das Leben des Menschen qua Lebe-
wesen seit dem 19. Jahrhundert in der industrialisierten Welt zunehmend

de la pensée. Michel Foucault, Paris 2005, 61 ff. Es wurde bereits daran er-
innert, dass Foucault selbst Anfang der achtziger Jahre riickblickend die Fo-
kussierung auf das Problem der Macht eher als ein Moment innerhalb eines
breiteren Unterfanges betrachtete, das er nun als Geschichte der verschie-
denen Subjektivierungsarten bezeichnete (vgl. FOUCAULT, »Le sujet et le
pouvoir«, a.a.0., to41 ff./dt. 269 ff. Auf jeden Fall geht es grundsatzlich um
Perspektivenidnderungen und nicht um einen neuen Ansatz. Fiir das Verhilt-
nis zwischen Macht und Diskurs, diskursiven und nicht-diskursiven Prakti-
ken vgl. aufserdem AdS 9o f./dt. 99 f. und FOUCAULT, L'ordre du discours,
a.a.0,, 10 ff., 62 ff./dt. 7 ff., 40 ff.

383 Vgl. insbesondere SP 34, 163/dt.38, 178.

384 Vgl. VS 81/dt. 64.

437

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

eingenommen hat, als Intensivierung der Korper und Maximierung der
Lebenskrifte, erlaubte die positiv-fundamentale Dublette der anthropo-
logischen Moderne das Politische des modernen Biologismus als funkti-
onalistischen Reduktionismus und das Biologische der modernen Politik
als unvermeidliche, unreflektierte Naturverfallenheit aufzufassen. Eine
solche Auffassung von Biopolitik und Biomacht bleibt auch in den Un-
tersuchungen tiber Disziplin und Sexualitit erhalten: Sie ist im Begriff
der Norm qua humanwissenschaftliches Individualgesetz prasent. Und
so ist sie auch fur die fur Foucaults Auffassung der modernen Macht
grundlegende These einer Unterminierung des Rechtes durch die Bio-
politik mafSgebend.

Die Norm erhilt aber auch die Verbindung zu Foucaults fritherer Ver-
nunftkritik. Foucault weigert sich ausdrucklich, seine Auffassung der
Macht im Zeichen einer Kritik an der Vernunft zu entwickeln. Die Tu-
cken der Disziplin seien etwa nicht auf die schlaflose grofle Vernunft (»la
grande raison«, SP 163/dt. 178), sondern auf die intrinsische Boswillig-
keit der micro-physischen Praktiken zurtickzufiihren. Wen tberhaupt
ein solcher Hinweis auf eine substanzialisierte Vernunft treffen sollte,
bleibt unklar. Abgesehen davon liegt es nahe, dass erst im Hinblick auf
das Scheitern des Idealisierungsanspruches der Vernunft sich Macht als
das Verhaltnis von physischen, gegenseitig feindseligen Grundkriften
begreifen lasst.

Umso mehr ist aber eine Kritik der Vernunft in der Kritik an den Hu-
manwissenschaften als Normwissenschaften wirksam. Sie ist die Kri-
tik an der endlichen Synthese der Norm als Individualgesetz aufgrund
der unendlichen Einheit, auf die sie angewiesen ist, um die Vermittlung,
durch die sie zu einer Erkenntnis des Einzeln gelangt, nicht willkiir-
lich herbeizufiihren. Vernunftkritik ist dann Einspruch gegen die Apo-
retik und den intrinsischen Gewaltgehalt eines Denkens der vermeint-
lich selbstverstandigten Endlichkeit aufgrund einer Wahrheitsstruktur,
die die Vernunft auszeichnet, der sie aber in ihren konkreten Ausfithrun-
gen durch den endlichen, menschlichen Geist nie gerecht werden kann.

Das Verhiltnis der Macht zum Leben erweist sich somit als ein dop-
peltes. Genauer: Macht und Leben bilden sowohl ein Hendiadyoin als
auch einen Gegensatz; als endliches, depotenziertes ist Leben Macht im
Sinne einer assujettissement, einer im Grunde unterdriickenden Her-
stellung von Subjektivitat, und zugleich ihr Gegensatz im Sinne einer
absolut spontanen Titigkeit; als eine solche sich selbsterzeugende und
-erhaltende Unendlichkeit ist wiederum absolutes Leben Macht als un-
eingeschriankte Spontanitidt und zugleich deren Gegensatz, wenn die
Macht die Gestalt der immanenten Gewalt einer endlichen Vermittlung
annimmt.

Auch was die Auswegmoglichkeiten anbelangt, verdndert sich das
Bild in den siebziger Jahren gegeniiber Les mots et les choses kaum

438

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

wesentlich. Zum einen geht es um die Herrschaft der Macht iiber den
Korper oder gar um die Seele als Gefangnis des Korpers.’*s Der Kor-
per erscheint somit zugleich als das, was es in seiner Unmittelbarkeit
zu befreien gilt und was befreit. Ohne dass er genannt wiirde, liegt die
Referenz auf Antonin Artaud auf der Hand.’*¢ Wenn auflerdem in den
Studien iiber Gefiangnis und Sexualitat noch deutlich die Rede von viel-
faltigen Kampftaktiken ist, die gegeniiber der Mikrophysik der Macht
und deren breiteren Strategien lokal und situativ Widerstand tiben, so
verlagert sich der Akzent in den achtziger Jahren und insbesondere mit
den letzten zwei Banden der Geschichte der Sexualitat — L'usage des
plaisirs und Le souci de soi (beide 1984) — dezidiert auf jene Selbst-
praktiken, durch die Subjektivitat tiberhaupt konstituiert werden soll.
Dabei handelt es sich hauptsdchlich um die Herausarbeitung einer
Moglichkeit, die sich bereits in Surveiller et punir abzeichnete. Bildet
namlich die Ubung (exercice) die Haupttechnologie der mikro-physi-
schen Abrichtung der Korper, so kann sie, falls sie von den asymmetri-
schen Krifteverhiltnissen der Disziplin und vom Imperativ der Niitz-
lichkeitssteigerung auf der einen Seite und vom Wissenskomplex der
humanwissenschaftlichen Prifung (examen) auf der anderen Seite ab-
gekoppelt wird, zu jener Beherrschung seiner selbst und des eigenen
Korpers werden, auf die bereits die asketische Tradition und die Klos-
terdisziplinen abzielten.3®” Offensichtlich arbeitet Foucault hier weiter
an dem Projekt eines Denkens der Endlichkeit, das sich der Aporetik
des modernen Anthropologismus entziehen sollte. Nicht weniger als
die VerheifSung einer nicht zirkularen Entfaltung der Endlichkeit in der
tibermenschlichen Zeit der ewigen Wiederkehr scheint allerdings die In-
sistenz des spaten Foucaults auf die Praktiken der — wie er in Anlehnung
an Plutarch sagt’®® — etho-poetischen Transformation des Selbst nicht
auf der Hohe der Probleme zu sein, die er mit seiner Analyse der Apori-
en der anthropologischen Verselbststindigung der Endlichkeit aufge-
worfen hat. Der Hinweis auf Praxis und die Ausschaltung der Frage
nach der Wahrheit kann selbstverstandlich nicht reichen, um die Pro-
bleme einer Subjektivitit zu l6sen, die an ihrer selbstbeztiglichen End-
lichkeit leidet; umso weniger konnen sie als Ausweg aus einer Moder-
ne gelten, die sowieso seit je auf Praxis vereidigt war. In diesem Sinn
scheint Fink-Eitels Hinweis auf Kierkegaards Subjektivitdtstheorie, von
der in einem anderen Zusammenhang bereits die Rede war, zumindest
insofern duflerst angebracht, als diese nicht so sehr und nicht prinzipiell
385 Vgl. SP 38/dt. 42.

386 In Surveiller et punir denkt Foucault sicherlich auch an Gilles Deleuze und

Félix Guattari (vgl. insb. SP 32 Anm. 1/dt. 35 Anm. 19).

387 Vgl. SP 161 ff./dt. 175 ff.

388 Vgl. M. FOUCAULT, L'usage des plaisirs. Histoire de la sexualité II, Paris

1984, 21/dt. 21.

439

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

auf die psychologischen und existenziellen Folgen einer endlichen Sub-
jektivitat, sondern auf ihr strukturelles Angewiesensein auf Unendlich-
keit abhebt. Es ist, als ob Foucault mit seinen Untersuchungen tiber den
Wahnsinn und die anthropologische Analytik der Endlichkeit mehr Un-
ruhe geschaffen hitte, als er selbst bewiltigen konnte; den strukturellen
Defiziten der endlichen Subjektivitiat der anthropologischen epistéme
lasst sich nicht einfach mit den Selbstverstindlichkeiten einer vermeint-
lich nachmetaphysischen Moderne begegnen.

Foucaults Analytik der Macht und Mikrophysik der Korperbezwin-
gung und seine spate Untersuchung der Selbstpraktiken in der Antike bie-
ten keinen Ausweg aus den Aporien der anthropologischen epistéme. Hier
wird dementsprechend die Aufmerksamkeit auf das Problem der Norm
im Zusammenhang mit Foucaults Bestimmung der modernen Dispositive
der Disziplin und der Sexualitat gelenkt. Die Norm als der Begriff, der im
Zentrum der epistemologischen Konfiguration der Humanwissenschaften
und der anthropologischen epistéme steht, ist der Schiissel zu Foucaults
spaterer Archdologie der modernen Seele. Sie allein erlaubt, dem Begriff
der Biopolitik seine ganze diagnostische Kraft wiederzugeben.

i. Surveiller et punir: die Geburt des Gefangnisses

Ben puoi veder che la mala condotta
E la cagion che ’l mondo ha fatto reo,
E non natura che ’n voi sia corrotta.

(Dante, Purg XVI 103)3%

In Histoire de la folie hatte Michel Foucault versucht zu zeigen, wie der
Begriff eines normalen Menschen als homo natura, mit dem die Psycho-
pathologie des 19. Jahrhunderts operierte, in Wahrheit nicht in einem
naturlichen Raum anzusiedeln war, sondern in einem System, das den
sozialen Menschen mit dem Rechtsubjekt identifizierte. Im homo natu-
ra der Psychopathologie war demnach eine sozio-juristische Schopfung
zu sehen: Der seltsame Begriff einer psychologischen Entfremdung re-
sultierte eigentlich aus der Vermischung der Erfahrung der juristischen
Entmiindigung mit jener der sozialen Ausgrenzung und Internierung.
Der Irrsinnige war zugleich jemand, der unter die Macht eines Anderen
geraten war, und ein Individuum, das anders geworden war, das heift
dem fremd, was einen Menschen zu einem Mitglied der Gesellschaft in
jeder Hinsicht macht.3*°

389 »Wohl kannst du sehn, dass nur die schlechte Fiihrung / Der Grund ist, dass
die Welt so bos geworden, / Und nicht Natur, die in euch wire verdorben. «
390 Vgl. HF 176 ff./dt. 126 ff.

440

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

In Surveiller et punir nimmt Foucault die These einer Verobjektivie-
rung durch Exkommunikation erneut auf.’** Die Vermischung zwischen
nomos und physis ist allerdings in Foucaults Genealogie der modernen
Disziplin mit dem Begriff der Norm verbunden, den Foucault in Les
mots et les choses in den Mittelpunkt der epistemologischen Konfigura-
tion der Humanwissenschaften gestellt hatte. Die Norm gilt jetzt zudem
als neue Form des Gesetzes oder gar als regelrechte Unterminierung des
formalen Rechts durch eine neue Art von Macht.

Avec cette nouvelle économie du pouvoir, le systéme carcéral qui en est
I’instrument de base a fait valoir une nouvelle forme de >loi< : un mixte de
légalité et de nature, de prescription et de constitution, la norme.?**

Das Abheben auf den Begriff der Norm gehort demnach wesentlich zum
Versuch, die eigentimliche Form der modernen Macht nicht mehr anhand
des Modells des Leviathans, das heifst aufSerhalb des Feldes der juristischen
Souverinitit und der Staatsinstitution zu begreifen.’*3 In den Vordergrund

391 Auf den Zusammenhang, der zwischen den zwei Untersuchungen besteht,
und auf die Rolle, die dabei der Sache nach der Begriff der Norm spielt, hat
Georges Canguilhem 1986 in einer Erinnerung an seine Begutachtung von
Foucaults Wabnsinn und Gesellschaft mit scharfem Blick hingewiesen: »Si
les concepts de norme et de normalisation, destinés a rendre intelligibles les
stratégies des différents pouvoirs (politique, juridique, médical) dans les so-
ciétés modernes, ne sont systématiquement utilisés qu’a la fin de Surveiller
et punir (1975), c’est ’Histoire de la folie (1961) qui a montré, dés le début
des analyses, que ce que la psychologie prétendue scientifique au XIX¢ siecle
a cherché de fonder en vérité, la délimitation du >normals, n’est en fait que
la consécration discursive de pratiques d’établissement de ’incapacité juri-
dique d’un individu.« (CANGUILHEM, »Sur I’Histoire de la folie en tant
qu’événement«, a.a.0., 37—40, hier 38a; »Wihrend die Begriffe Norm und
Normalisierung, die dazu bestimmt waren, die Strategien der verschiede-
nen Michte [politische, juridische, medizinische Macht] in den modernen
Gesellschaften intelligibel zu machen, erst am Ende von Uberwachen und
Strafen [1975] systematisch verwendet werden, zeigte Wahnsinn und Ge-
sellschaft [19671] gleich am Anfang seiner Analysen, dass das, was die ver-
meintliche wissenschaftliche Psychologie im 19. Jahrhundert versucht hat,
als eine Wahrheit zu etablieren, namlich die Bestimmung des >Normalens,
in der Tat blof$ die diskursive Aufnahme von Praktiken zur Feststellung der
juridischen Unfihigkeit eines Individuums darstellt. «)

392 SP 355 (»Mit dieser neuen Okonomie der Macht hat das Kerkersystem, das
deren Grundinstrument ist, eine neue Form des >Gesetzes« zur Geltung ge-
bracht: eine Mischung aus Legalitit und Natur, aus Vorschrift und Konsti-
tution — die Norm«, Ubersetzung leicht verdndert, dt. 392).

393 Vgl. FOUCAULT, » 1l faut défendre la société«, a.a.O., 26, 30 f./dt. 43 f., 49
f. (fortan als IFDS angegeben).

441

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

sollen hingegen Techniken und Praktiken der Beherrschung treten, die mit
dem Ende des Primats der juristisch-politischen Souverinitit zugleich das
des Erkenntnissubjekts dekretieren sollen. War 19671 in Histoire de la folie
noch von verschiedenen >Bewusstseinen<, namlich von einer »conscience
juridique«, einer »conscience sociale« und einer »conscience médicale«
des Wahnsinns die Rede, so geht es 1975 in Surveiller et punir nunmehr
um nicht intentionale Techniken der Korperbeherrschung und -abrichtung
und um das Wissen technischen Ursprunges, das aus ihnen hervorgeht.

In seinen Vorlesungen am College de France in der ersten Halfte der
siebziger Jahre hatte Foucault die Macht der Norm insbesondere in Be-
zug auf die Psychiatrie, die Kindessexualitat und das Strafsystem unter-
sucht.?s Letzterem ist die Aufmerksamkeit von Surveiller et punir ge-
widmet, in dem das Gefangnis und die Gefangnis-Form die konkreten
Figuren der Disziplinen als die Techniken der Abrichtung der Individu-
en bilden und das Kerkerarchipel durch Zuchthiuser, Krankenhiuser,
Asyle, Kasernen, Schulen, Ateliers und Fabriken fiir die Ubertragung der
Disziplinartechniken und -dispositive auf das Ganze des gesellschaftli-
chen Korpers sorgt.

Dem technischen und nicht intentionalen Charakter des »Naturrechts«
der Norm entsprechend untersucht Foucault in seiner Genealogie des
Gefingnisses — so die Hauptkoordinaten seines Programms — die Ent-
wicklung des Strafrechts und -verfahrens nicht aus einer blof§ internen
Perspektive. Dies wiirde heifsen, eine Geschichte der Mentalitiaten oder
gar des epistemologischen Fortschrittes zu schreiben und sie als ur-
spriingliches Faktum gelten zu lassen.>® Nicht weniger als ein rechtshis-
torischer wird auch ein rein soziologischer Ansatz vermieden, etwa in
der Art Emile Durkheims, der die qualitativen und quantitativen Varia-
tionen der Strafe gemif§ der Entwicklung von allgemeinen gesellschaft-
lichen Formen untersuchte. Verfihrt man so, liuft man Gefahr, die all-
gemeine Sozialentwicklung als Prinzip von Phinomenen, wie etwa die
Individualisierung, zu betrachten, die hingegen aus der Sicht Foucaults
lediglich Wirkungen von neuen Machttaktiken darstellen.>*” Unterlaufen
wird schlieSlich auch Louis Althussers Unterscheidung zwischen Gewalt
und Ideologie, auf die Foucault wiederholt hinweist, ohne allerdings

394 Vgl.insb. HF 172, 177/dt. 122, 127.

395 Vgl. IFDS 31/dt. 50. Foucault bezieht sich insbesondere auf die Vorlesungen:
Théories et institutions pénales. Cours au Colleége de France (1971-1972), Pa-
ris 20153 La société punitive. Cours au Collége de France (1972-1973), Paris
2013; Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collége de France (1973-1974), Pa-
ris 2003; Les anormaux. Cours au Collége de France (1974-1975), Paris 1999.

396 Vgl. SP 30 f./dt. 33.

397 Vgl. SP 31/dt. 33 und E. DURKHEIM, »Deux lois de ’évolution pénale«,
in: Année sociologique, IV, 1899-1900, 65-95.

442

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

Althusser selbst zu nennen.3*® Die Macht, deren Entstehung zusammen
mit jener des Gefangnisses untersucht wird, kann weder mit der Gewalt,
die von repressiven Staatsapparaten ausgeiibt wird, noch mit der Ideo-
logie gleichgesetzt werden, fur die ideologische Staatsapparate verant-
wortlich sind.?%® Sie ist namlich eher produktiv als repressiv, das heifdt sie
fordert eher bestehende Krifte zur Erzeugung von individuellen Identi-
tatsprofilen statt Triebe, Begehren und Willen zu unterdriicken, und sie
wirkt dennoch nicht prinzipiell auf der Ebene der ideologischen Hege-
monie, denn sie ist iiberhaupt nicht intentional. Sie ist aufSerdem diffus:
Sie lasst sich nicht auf der Ebene von Institutionen und Staatsapparaten
lokalisieren, die dennoch von ihr Gebrauch machen konnen; sie ist eben-
so wenig an der Grenze zwischen Staat und Biirger wie auch an derje-
nigen zwischen herrschenden und beherrschten Klassen festzumachen.

In seiner Untersuchung bezieht sich Foucault eher auf das grofSe
Werk von Georg Rusche und Otto Kirchheimer, Punishment and so-
cial structures, erschienen 1939 mit einem Vorwort von Max Horkhei-
mer.+° Rusche und Kirchheimer arbeiten auf der Grundlage einer strik-
ten Korrelation zwischen Strafarten und Produktionssystemen: In der
Sklavenwirtschaft hatten etwa die Strafmechanismen die Aufgabe, zu-
satzliche Arbeitskraft sicherzustellen; die geringe Entwicklung von Geld
und Produktion im Feudalzeitalter machte aus dem Korper oft das einzi-
ge antastbare Gut: So erklare sich die Zunahme der korperlichen Bestra-
fung; das Zuchthaus, die Zwangsarbeit, die Strafmanufaktur sind mit
der Entwicklung der Tauschwirtschaft verbunden; das industrielle Sys-
tem verlangt hingegen einen freien Markt der Arbeitskraft, an die Stelle
der Zwangsarbeit tritt so die Internierung zu Erziehungszwecken. Eher
als diese strikte Zuordnung nimmt Foucault allerdings von Rusche und
Kirchheimer den allgemeinen Gedanken der politischen und 6konomi-
schen Valenz des Strafens auf. Thm geht es gar um eine gewisse »politi-
sche Okonomie« des Kérpers. o

Foucault hebt hervor, dass die herkémmliche Geschichtsschreibung
sich seit lingerer Zeit mit einer Geschichte des Korpers im engeren bio-
logischen Sinne befasst hat. Der Korper wird im Zusammenhang etwa
mit einer historischen Demographie und Pathologie studiert; man un-
tersucht, welchen Einfluss die biologischen Grundlagen der Existenz

398 Vgl. etwa SP 34, 36/dt. 37 f., 40.

399 Fiir die Unterscheidung zwischen »appareils répressifs d’Etat« und »appa-
reils idéologiques d’Etat« vgl. L. ALTHUSSER, »Ideologie und ideologische
Staatsapparate«, ubers. v. P. Schottler, K. Riepe, in DERS., Ideologie und
Staatsapparate. Aufsitze zur marxistischen Theorie, Hamburg/Westberlin
1977, 108-53, insb. 119 ff./fz. 82 ff.

400 Dazu auch das Gespriach mit Duccio Trombadori: FOUCAULT, »Entretien
avec Michel Foucault«, a.a.0., 892/dt. 9o.

401 Vgl. SP 33/dt. 36.

443

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

auf die historischen Prozesse haben konnten, wie etwa die Ausbreitung
von Bazillen oder die Verlingerung der Lebensdauer auf die Geschichte
von bestimmten Gesellschaften einwirkten.4** Foucault interessiert aber
eher, wie der Korper politisch besetzt wird: Die Machverhiltnisse legen
unmittelbar ihre Hand auf ihn, sie markieren, dressieren, martern ihn,
zwingen ihn zur Arbeit und zu Zeremonien, laden ihn mit symbolischen
Bedeutungen auf. Die politische Besetzung des Korpers ist wiederum
durch komplexe und wechselseitige Beziehungen an seine 6konomische
Nutzung gebunden: In einem erheblichen Ausmaf$ ist der Korper als Pro-
duktionskraft von Macht- und Herrschaftsbeziehungen durchdrungen;
die Bestimmung der 6konomischen Bediirfnisse ist andererseits kaum
ohne politisches Kalkiil und Machteffekte zu denken.

Die >politische Technologie« des Korpers, die daraus resultiert, ist kon-
stitutiv an Wissen gebunden. Auf der allgemeinen Ebene der Prinzipie-
nerklarungen schwankt Foucault zwar zwischen zwei Moglichkeiten:
Einmal spricht er von einer Macht, die das Wissen regelrecht produ-
ziert, und ein anderes Mal von einer konstitutiven Verstrickung zwi-
schen Macht und Wissen, wonach es kein Machtverhiltnis ohne die
Ausbildung eines Wissensfelds als dessen Korrelat gibt und kein Wis-
sen, das nicht gleichzeitig Machtverhaltnisse voraussetzt und konsti-
tuiert.#> Im konkreten Verfahren der genealogischen Rekonstruktion
ergreift Foucault allerdings dezidiert die erste Variante: Macht bringt
Wissen hervor. Die Verstrickung zwischen Macht und Wissen ist dem-
nach keine prinzipielle, sondern eine Folge der Fihigkeit der Macht,
Wissen zu produzieren.

So mochte Foucault nicht nur zeigen, dass eine Geschichte der Stra-
fen sich nicht allein auf der Grundlage der inneren Entwicklung eines
Wissens schreiben ldsst: weder allein beziiglich der inneren Entfaltung
des Strafrechts noch hinsichtlich der inneren Entwicklung der Human-
wissenschaften oder gar der moralischen Ideen eines Humanismus. Die
Geburt des modernen Kerkerarchipels muss vielmehr vor dem Hinter-
grund einer Geschichte des Korpers geschrieben werden, insofern die-
se auf die geheime Seele der Verbrecher abzielt.+4 Foucaults These ist
noch stirker: Sie visiert nicht nur die Verstrickung zwischen Technik
und Wissen, Korper und Seele an, sondern die Produktion des Wis-
sens durch die Technik, der Seele durch den Korper. So will er in seiner
Genealogie des Gefangnisses die Geschichte des Strafrechts und jene
der Humanwissenschaften nicht als zwei getrennte Reihen behandeln,

402 Foucault bezieht sich dabei insbesondere auf die Tradition der Annales
und verweist direkt auf eine Studie von Emmanuel Le Roy-Ladurie (E. LE
ROY-LADURIE, »histoire immobile«, in: Annales, 29 (1974), 673—92; vgl.
SP 34/dt. 37).

403 Vgl. SP 36/dt. 39.

404 Vgl. SP 33/dt. 36.

444

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

sondern nach deren gemeinsamer Wurzel suchen. Dies wiirde insbe-
sondere heifSen, die Technologie des Korpers als Prinzip sowohl der
Humanisierung der Strafen wie auch der Erkenntnis des Menschen zu
postulieren.+°s

Die Wandlung der Strafmethoden muss demnach von einer politischen
Technologie des Korpers her untersucht werden, damit sich eine gemein-
same Herkunft der Macht- und Erkenntnisbeziehungen aufzeigen lasst.
Die Analyse der modernen Strafmilde soll gleichzeitig zeigen, wie die Er-
kenntnis des konkreten Menschen, dessen, was ihn als besonderes Indi-
viduum auszeichnet, in den Mittelpunkt des Strafurteils und -vollzugs
gertickt ist und wie eine spezifische Art und Weise der assujettissement,
das heif3t der Unterwerfung und der Subjektivierung, der Konstitution
des Menschen als Gegenstand eines Diskurses mit wissenschaftlichen
Anspruchen dienen konnte.

En somme, essayer d’étudier la métamorphose des méthodes punitives a
partir d’une technologie politique du corps ou pourrait se lire une histoire
commune des rapports de pouvoir et des relations d’objets. De sorte que
par analyse de la douceur pénale comme technique de pouvoir, on pourrait
comprendre 2 la fois comment ’homme, ’dme, 'individu normal ou anor-
mal sont venus doubler le crime comme objets de intervention pénale et de
quelle maniére un mode spécifique d’assujettissement a pu donner naissance
a ’homme comme objet de savoir pour un discours a statut »scientifique«.*°¢

Mit seiner These buirdet Foucault seiner historischen Rekonstruktion
der Strafmethoden eine Beweislast auf, die sich prinzipiell nicht beibe-
halten lasst. Zu unterstellen, dass Techniken als hinreichendes Konsti-
tutionsprinzip von Wissen dienen, dass Korper Seelen hervorbringen
konnen, heifst, die konstitutive Willkiir vollig zu tibersehen, die Wissen
und Seelen angesichts ihrer synthetischen Natur vor jedem Determi-
nismus auszeichnet. Hier scheint es wirklich, als wiirde auf der Ebene
der matérialité des Gefiangnisses als Instrument und Trager der Macht
(vgl. SP 39/dt. 42) Jacques Derridas Vorwurf des strukturalistischen De-
terminismus zutreffen, von dem gezeigt wurde, dass er in Bezug auf

405 Vgl. SP 31/dt. 3 4.

406 SP 31 f. (»Es soll also der Versuch unternommen werden, die Metamorphose
der Strafmethoden von einer politischen Technologie des Korpers her zu un-
tersuchen, aus der sich vielleicht eine gemeinsame Geschichte der Machtver-
haltnisse und der Objektsbeziehungen ablesen ldsst. So konnte aus der Analy-
se der Strafmilde verstindlich werden, wie der Mensch, die Seele, das normale
oder anormale Individuum zu weiteren Zielen der Strafintervention neben
dem Verbrechen geworden sind; und wie eine spezifische Unterwerfungsme-
thode zur Geburt des Menschen als Wissensgegenstand fiir einen >wissen-
schaftlichen« Diskurs fithren konnte«, dt. 3 4 f., Ubersetzung leicht verindert).

445

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Foucaults Auffassung der Unvernunft in Histoire de la folie nicht an-
gebracht war.+7

i.i Die Seele: das Gefiangnis des Korpers

Die Autonomie und die Bestimmungskraft, die Foucault dem Korper
und den Technologien, die ihn anvisieren, zuspricht, haben erhebliche
Folgen sowohl auf der Ebene der Definition eines moglichen Widerstan-
des gegen die Macht, die Foucault anhand der Entstehung des moder-
nen Strafsystems umreifSt, als auch auf jener der Rezeption des Buches
gehabt. So schwebt die Moglichkeit einer Revolte, die gegen die in den
Gefingnissen ausgeiibte Technologie der Macht, von der die Technologie
der Seele nur eines der Instrumente darstelle, auf der Ebene des Korpers
ansetzen sollte, Foucault in Surveiller et punir noch stark vor.+* In diese
Richtung weist aufferdem die Umkehrung der traditionellen Bezeichnung
des Korpers als Gefiangnis der Seele, in deren Zeichen Foucaults Genea-
logie steht. Demnach wire es die Seele, die als Gefangnis dem Korper
dienen soll (»I’ame, prison du corps«, SP 38/dt. 42). Die Rezeption hat
ihrerseits oft und gerne Surveiller et punir als ein Buch tiber den Korper
wahrgenommen und das Thema der Seele und der Verflechtung zwischen
Wissen und Macht grofStenteils vernachlassigt.+

Unter Seele versteht Foucault selbstverstindlich keine tibersinnliche
Substanz im Sinne der alt-metaphysischen Tradition. Seele ist dennoch
auch nicht eine blofle Illusion, der Rest einer Ideologie oder ihre Wir-
kung; sie ist vielmehr das unkorperliche, aber durchaus reelle Korrelat
der Machttechnologien tiber den Korper. Als solche ist sie die personliche
Identitdt als das Individualgesetz oder die Norm, das innere Organisati-
onsprinzip, das den raum-zeitlichen Trager einer Vielfalt von Manifesta-
tionen zu einer Einzelheit als konkreter Allgemeinheit koalieren lasst.

407 Man erinnert sich daran, dass Derrida in Bezug auf Foucaults Histoire de
la folie von einem »strukturalistischen Totalitarismus« oder gar von einer
»Gewalt totalitiren und historizistischen Stils« sprechen konnte (vgl. DER-
RIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.0., 92 und 91/fz. 88).

408 Vgl. SP 39: »une révolte, au niveau des corps, contre le corps méme de la
prison« (»eine Revolte auf der Ebene der Korper gegen den Korper des Ge-
fangnisses«, dt. 43).

409 Dies ist insbesondere der Fall bei Judith Butler (vgl. exemplarisch: BUTLER,
»Noch einmal: Kérper und Macht«, a.a.0.). Einen vorziiglichen Uberblick
tiber den Korperbegriff bei Foucault und die Tendenzen, ihn in den Mit-
telpunkt von Foucaults Archiologie zu riicken, bietet: H. SIEBENPFEIF-
FER, »Korper«, in: KAMMER, PARR, SCHNEIDER, Foucault-Handbuch,
a.a.0., 266a—272a. Dazu auch A. SFORZINI, Michel Foucault. Une pensée
du corps, Paris 201 4.

446

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

Hatte Ernst Kantorowicz anhand der mittelalterlichen politischen Theo-
logie die Verdoppelung des Konigskorpers in einen natiirlichen, sterb-
lichen und in einen politischen, unsterblichen, ja eigentlich unkorperli-
chen Korper untersucht, der die Machtleere im Moment der Nachfolge
beschworen sollte, so denkt Foucault im Anschluss an ihn an eine ihn-
liche Verdoppelung fiir den Minderkorper des Verurteilten: Der Uber-
schuss an Macht der Strafmechanismen gegeniiber dem Gesetz fithre zur
Reduplikation des natiirlichen Korpers des Haftlings in eine politische
Seele als dem aktuellen Korrelat von korperlichen Prozeduren der Be-
strafung, der Uberwachung, der Ziichtigung und des Bezwingens und als
dem Resultat der Vermittlung dieser Technologien mit einem Wissen.+:

Die Seele dient in der Disziplin als Projektionsfliche von je nach Un-
tersuchungsbereich verschieden gefarbten Begriffen: Psyche, Subjektivi-
tit, Personlichkeit, Bewusstsein, Gewissen; auf sie hat man Techniken
und wissenschaftliche Diskurse sowie die moralischen Forderungen eines
Humanismus aufgebaut. Laut Foucault sollte man sich allerdings nicht
tauschen: Man hat nicht die Seele als Illusion der Theologen mit dem
wirklichen Menschen als Gegenstand eines positiv etablierten Wissens,
einer aufgeklarten philosophischen Reflexion und einer aseptischen tech-
nischen Intervention ersetzt. Denn der Mensch, den es zu befreien gelte,
stelle an sich bereits die Wirkung einer Unterwerfung (assujettissement)
dar, die viel fundamentaler ist als er.

In Foucaults Genealogie der modernen Seele kann ein Widerhall des
emporten Lachens von Rameaus Neffen kaum entgehen. Auch das Selbst
des Neffen war der fremden Macht der Reichtiimer preisgegeben. Sei-
ne Emporung entsprang aber dem gleichzeitigen Bewusstsein, das sein
Selbst zugleich allgemein war. So wusste der Neveu sich tiber jegliche
Verkorperung seiner Subjektivitat unmittelbar erhoben und konnte auf-
grund der Allgemeinheit seines Selbst jede vermeintlich unverriickbare
endliche Bestimmung mit seinem Lachen >verriicken<. Die bestimmungs-
lose Unmittelbarkeit der Revolte der Hiftlinge, die der >Machtphysik«
der modernen Gefiangnisse ihren Korper entgegensetzen, ist zwar der ab-
strakten Subjektivitit homolog, aus der der Neveu seinen Stolz speiste.
Ahnlich erinnert das Motto von Was ist Kritik?, wonach Kritik in dem
Willen und in der Kunst wurzelt, nicht derart regiert zu werden (»art de
n’étre pas tellement gouverné«), an das emporte Freiheitsbewusstsein des
Neffen.+'* Es fehlt nunmehr allerdings der Bezug auf die Allgemeinheit,
die nur die Kehrseite der abstrakten Berufung auf Korper und auf Na-
tur darstellt und die in Histoire de la folie noch durch den Hinweis auf
die Unteilbarkeit des Wahnsinns als absolute Indifferenz garantiert war.

410 Vgl. SP 37f./dt. 40—42 und E. KANTOROWICZ, The King’s two Bodies. A
Study in Mediaeval Political Theology, Princeton 1957.
411 FOUCAULT, »Qu'est-ce que la critique?«, a.a.0., 38/dt. 12.

447

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Noch mehr fehlt als Folge daraus jegliche Aussicht auf eine weitere Ent-
faltung, die der Allgemeinheit ihre Abstraktheit und Einseitigkeit neh-
men wiirde und durch ihre Konkretisierung aus ihr nicht nur eine parti-
kulare Bestimmung unter anderen, sondern die oberste machen konnte.

Dafiir musste Foucault aber Kantorowicz’ Untersuchung tiber die mit-
telalterliche politische Theologie und deren juristische Formen eine dhn-
liche fiir die Moderne entgegensetzen. Von einer solchen Moglichkeit hat
Foucault selbstverstandlich nicht einmal getraumt. Der Untertitel von
Kantorowicz’ The King’s two Bodies lautet: A Study in Mediaeval Po-
litical Theology. Jener von Surveiller et punir hitte A Study in Modern
Legal-Political Science lauten konnen: dies nicht im Sinne einer Politik-
wissenschaft, sondern der politischen Implikationen eines juristisch-wis-
senschaftlichen Komplexes. In diesem Sinne muss auch Foucaults eigens-
te Leistung gemessen werden: Wenn er eine dufSerst brisante Diagnose
der modernen Formen der realen Unterminierung des Gesetzes durch
den biopolitischen Reduktionismus der Humanwissenschaften und der
nachmetaphysischen Analytik der Endlichkeit, auf die diese griinden, vor-
legt, vermag er andererseits kaum, die Berechtigung des formalen Rech-
tes angemessen zu verteidigen, dessen Entleerung durch das >Naturrecht<
der Norm er doch anprangert. Dafur hitte er tiber eine Theorie verfi-
gen miissen, die die Personen im Namen ihrer abstrakten Subjektivitit,
das heifst ihrer formalen Freiheit, vor ihrer Reduktion und Festlegung
auf ihre Leiblichkeit, auf konkrete Subjektivitit und Individualisierung
als Zusammengewachsensein von Seele und Korper bewahrt und die zu-
gleich diese ihre abstrakte, rechtstiftende Subjektivitit in den Horizont
ihrer Erfullung und Bewahrheitung stellt. So wusste noch der Neveu die
konkrete Subjektivitit, auf die man ihn aufgrund einer asymmetrischen
Kumulation der Reichtumer festlegen wollte, zu >verriicken<«. Dadurch
war er bereits Uber sich selbst hinaus, von einer abstrakten Subjektivitit
hinter seinem Riicken bewegt, die auf dem Weg zu ihrer Vollendung ist.
Es mag wenig tiberraschen, dass Foucault mit der paulinischen Tradition
der Liebe und des Geistes als pléroma des Gesetzes wie mit deren Weiter-
fithrung durch Kant und Hegel wenig anfangen konnte, aus der sich sein
Verstindnis der modernen Disziplinarmacht durch die hegel-marxisti-
sche Kritik an dem formalen Recht und im Allgemeinen seine Archiologie
durch ihr Angewiesensein auf den Begriff des Lebens im eminenten Sin-
ne doch weitgehend speisen. Bezeichnender ist allerdings, dass Foucaults
Genealogie der modernen Moral dadurch selbst Nietzsche etwas schul-
dig bleibt, dessen Anprangerung des Phariseismus der allzu menschlichen
Moral auf eine Theorie der Versohnung aufbauen kann, auf deren Grund-
lage sich ein kategorischer Imperativ ausformulieren lasst.+>

412 Vgl. NIETZSCHE, Also sprach Zarathustra, a.a.O., 246 ff.

448

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

Die Verdoppelung des Korpers der Verurteilten in den unkorperlichen
Korper der Seele steht im Mittelpunkt auch von Foucaults historischer
Rekonstruktion der Transformationen des modernen Strafrechts. Die
moderne Reform der Strafsysteme und -gesetzbiicher in Europa und in
den Vereinigten Staaten seit 1760 zeichnet sich namlich grundsatzlich
durch eine Objektverdnderung aus. Man habe nicht mehr die Tat, son-
dern den Titer, nicht mehr das Verbrechen, sondern die »>Seele< des Ver-
brechers verurteilt und bestraft. So lasse sich die Strafmilderung, die man
in den letzten Jahrhunderten der abendldndischen Geschichte beobach-
ten kann, nicht einfach im Sinne eines quantitativen Phinomens, einer
Abnahme der Grausamkeit und der korperlichen Gewalt und eines Mehr
an Humanitit verstehen, wie es die Rechtshistoriker in der Regel tun.
Die Humanisierung der Strafen impliziert vielmehr eine Verschiebung im
Gegenstand sowohl des Strafurteils wie des Strafvollzugs, die extra-ju-
ristische Elemente mit sich bringt, sodass sie nicht mehr innerhalb des
engen Rahmens des Rechts rekonstruiert werden kann.

Man hat nicht so sehr andere Verbrechen verurteilt, obwohl die Be-
stimmungen der Gesetzbiicher sicherlich einer gewissen Variation un-
terstellt wurden, sondern eher anders begriffen, was man unter >Ver-
brechen« zu verstehen hat. Man hat nicht mehr einfach untersucht, ob
tatsdchlich ein Verstof$ gegen eine Strafnorm bestand, welches genau sei-
ne Natur war und wer dafiir fir verantwortlich gehalten werden muss-
te, sondern man hat immer mehr nach den Leidenschaften, den Trieben,
den Anomalien und Perversionen, der mangelnden Anpassung und den
Wirkungen des Milieus und der Vererbung gefragt, die hinter dem Han-
deln des Titers steckten. Die moderne Einfithrung der >mildernden Um-
stinde« hat so nicht nur die Tatumstidnde in den Urteilspruch eintreten
lassen, sondern etwas ganz anderes, das sich rechtlich nicht mehr kodi-
fizieren ldsst, namlich die Erkenntnis des Verbrechers.+'3 Unter dem Vor-
wand, eine Tat zu erkldren, hat man eigentlich versucht, ein Individu-
um zu qualifizieren. Somit hat man die Verstofse gegen das Gesetz in das
Feld der wissenschaftlich erkennbaren Gegenstiande eintreten lassen.+'+

Was den Strafvollzug angeht, so hat sich mit dem Verschwinden der
Praxis der Marter und all der Stihnezeremoniellen und der Inszenierungen

413 Vgl. SP 25/dt. 27.

414 Foucaults Rekonstruktion ist in diesem Fall begrifflich nicht ganz tber-
zeugend. Es ist ndmlich schwierig einzusehen, inwiefern die Einbeziehung
der Frage nach dem Willen des Subjekts und nach den mildernden Umstin-
den nicht zur Aufklirung der Tat selbst und der Verantwortung des Taters
gehoren und stattdessen eine neue Dimension einfithren soll. Will man in
Richtung einer Unterminierung des Rechts durch die Humanwissenschaften
argumentieren, dann muss die These lauten, dass der Rahmen des Rechts
nicht durch die Frage nach dem Willen des Subjekts per se, sondern vielmehr
durch den Anspruch, sie wissenschaftlich zu 16sen, gesprengt wird. Vgl. aber

449

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

der Macht des Souverins, die die Bestrafung seit Jahrhunderten beglei-
teten, ebenso ein Objektwechsel vollzogen. Mit den Wortern des Refor-
mers Mably gesprochen, soll die Strafe nunmehr eher die Seele als den
Korper treffen.+'s Dabei geht es selbstverstindlich nicht mehr um die
Bekehrung einer Seele, aber auch nicht einfach darum, einem Rechtsub-
jekt einige seiner Anspriiche zu entziehen, etwa den Anspruch auf die
Freiheit oder auf die Existenz. Der Ubergang vom Korper und seinem
Leiden zur Seele entspricht nicht nach den Wiinschen der Aufklarer des
18. Jahrhunderts einer zunehmenden Abstraktion und Rationalisierung
der Strafe. Er berechtigt vielmehr zu einem Zugriff der gesetzlichen Be-
strafung nicht mehr einfach auf die Gesetzesiibertretungen, sondern auf
die konkreten Individuen: nicht mehr auf das, was sie getan haben, son-
dern auf das, was sie sind, sein werden, sein konnen.+'¢ Im Strafvollzug
wie im gesamten Verlauf des Strafverfahrens mehren sich so die aufSer-
gerichtlichen Urteilsinstanzen. Psychiatrische Experten und Psycholo-
gen, Strafbeamte, Erzieher, Verwalter zerstiickeln und untergraben die
gesetzliche Strafgewalt.

In diesem Zusammenhang muss auch die zentrale Bedeutung verstan-
den werden, die das Gefangnis im modernen Strafsystem eingenommen
hat. Zwischen den Geldstrafen fiir die kleineren VerstofSe und der Todes-
strafe ist der Freiheitsentzug an sich seit dem 19. Jahrhundert zur Strafe
uberhaupt geworden, nachdem er lange lediglich eine vorbeugende oder
instrumentale Funktion hatte. Er diente eher dazu, den Vollzug von an-
deren Strafen moglich zu machen und galt auf jeden Fall nicht so sehr
aufgrund der Privation der Freiheit an sich als Ziichtigung, sondern eher
wegen seinen korperlichen Folgen: Kilte, Hunger, Krankheiten. Das Ge-
fangnis bildet nicht — wie nach Emile Durkheim — den normalen Typ der
Repression, der am Ende der sozialen Evolution steht.+7 Es stellt nicht
den Endpunkt der Rationalisierung der Strafe dar, den reinen Entzug der
Freiheit, der Giber einen jeden gleichermafSen verhangt werden und durch
dessen Dauer die Schwere der Tat genau ausgeglichen werden kann. In
der Form, die es historisch angenommen hat, ist das Gefiangnis vor al-
lem nicht die Strafe gewesen, die die Forderung nach der Gleichheit aller

auch SP 118 ff./ dt. 127 ff., wo Foucault zwischen Intention und Qualitit
des Willens unterscheidet: Diente erstere einer Art Kasuistik, die blof$ auf
eine nicht-individualisierende Typologie der Taten abzielte, so war die zwei-
te Gegenstand eines psychologischen Wissens, das im Willen der Titer die
Erkenntnis ihrer individuellen Natur suchte.

415 Vgl G. de MABLY, De la législation, in: DERS., (Euvres complétes, London
1789, Bd. IX, 326: »Que le chatiment, si je puis ainsi parler, frappe ’'dme
plutot que le corps« (in SP 24/dt. 26 zitiert).

416 Vgl. SP 26/dt. 28.

417 Vgl. DURKHEIM, »Deux lois de I’évolution pénale«, a.a.O., 13 ff. (13 fir
das Zitat).

450

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

vor dem Gesetze am besten realisiert hat, indem es iiber alle individuel-
len Unterschiede hinweg auf die reinen Rechtsubjekte und auf das Gut
zugriff, die Freiheit, die sie alle gleicherweise auszeichnet und voreinan-
der gleichmacht.

Dass das Gefiangnis zur Strafe schlechthin wurde, muss eher im Ho-
rizont der modernen Vertragstheorie und der paradoxen Stellung ver-
standen werden, die der Kriminelle rechtlich gesehen dabei einnimmt.
Der Verbrecher hat den sozialen Vertrag gebrochen und als Feind der
Gesellschaft ist er somit auflerhalb des vertraglichen Bundes gesetzt, der
sie konstituiert. Er wird aber bestraft und nimmt damit doch an demsel-
ben Bund teil, von dem er ausgeschlossen ist.#'* Als Feind aller fallt der
Kriminelle aus dem Vertrag heraus und wird als Biirger (citoyen) dis-
qualifiziert. Er ist nunmehr ein Naturmensch, ein Missetiter, ein Mons-
ter, vielleicht ein Wahnsinniger, ein Kranker und ein Anormaler und ist
als solcher prinzipiell verobjektivierbar. Aus seiner rechtlichen Entmiin-
digung entsteht die Moglichkeit, zu ihm ein Objektverhaltnis herzustel-
len. Es wird nicht lange dauern, bis aus dem gesetzlosen Verbrecher ein
homo criminalis als bestimmbarer Gegenstand innerhalb eines Erkennt-
nisfeldes wird.+

Die Fokussierung des Gefiangnisses auf den entrechtlichten homo
natura erklirt das Misstrauen, das die Reformer des 18. Jahrhunderts
gegenuber den Strafanstalten immer empfunden haben. Die Geheim-
haltung und Selbststandigkeit des Vollzugs der Strafgewalt, die das
moderne Gefangnis mit sich bringt, konnen sich kaum mit einer The-
orie vertragen, die die gesamte Gesellschaft an der Ziichtigung des
Taters als Sozialfeind teilnehmen lassen und die Ausiibung der Straf-
gewalt mit der allergrofSten Transparenz ihrer gesetzlichen Grundla-
ge addquat machen wollte. Gegeniiber dem Straf- und Wissensappa-
rat des Gefingnisses, mit dem sie das Programm einer politischen und
okonomischen Vervollkommnung des Strafsystems teilten, setzten die
Reformer auf einer anderen Ebene an: Anwendungspunkt der Stra-
fe war ihnen das Rechtssubjet als freier Trager von Reprasentationen
und nicht das konkrete Individuum als gefugiges, entrechtlichtes und
verobjektiviertes Natursubjet. Das Rechtssubjet, das heifst der Urhe-
ber einer durch das Gesetz definierten Tat, und nicht das delinquente
Subjekt, galt es aus Sicht der Reformer durch eine Zeichentechnik zu

418 Vgl. SP 106 f./dt. 114.

419 Vgl. SP 120 f./dt. 129 f. Fur die rechtliche Entmiindigung als Voraussetzung
fir eine Verobjektivierung vgl. auch bereits HF 172: »c’est sur le fond d’une
expérience juridique de I’aliénation que s’est constituée la science médicale
des maladies mentales« (»die drztliche Wissenschaft der Geisteskrankheiten
hat sich vor dem Hintergrund einer juristischen Erfahrung mit der Aliena-
tion errichtet«, dt. 123).

451

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

verbessern, fur das sie das Modell in der Theorie der Reprisentation
der Idéologues fanden.+°

Wenn der Gegenstand der Strafjustiz nicht mehr der Kérper des Schul-
digen ist, den es vor jenem des Konigs zu vernichten gilt, und auch nicht
das Rechtssubjekt eines idealen Vertrags, dem nach dem Prinzip der
hochsten formalen Gleichheit ein Eigentum und ein Recht, namlich sei-
ne Freiheit, entzogen werden soll, sondern das Individuum der Diszi-
plinen, kann der Weg, der von der Marter als Sithne eines Frevels gegen
den mystischen Korper des Konigs zum Gefangnis als zur Institution
des vermeintlich reinen Freiheitsentzugs fuhrt, nicht direkt tiber die auf-
klarerische Reform des Strafrechts verlaufen. Er muss tiber die Diszipli-
nen als Technologien der Erzeugung von Individuen fithren: Erst im Zu-
sammenhang mit den Kontroll-, Mess- und Abrichtungsprozeduren der
Disziplinen kann die Entstehung des Gefangnisses und des modernen
Strafwesens als Apparat nicht zur Bestrafung der Verbrechen, sondern
zur Neuadaptation von Delinquenten angemessen verstanden werden.

Dementsprechend strukturiert sich Foucaults Untersuchung in die vier
folgenden Teile: I. »Marter«; II. »Strafe«; III. »Disziplin«; IV. » Gefang-
nis«. Wahrend der erste Teil auf die alten Zeremonien der Sithne und
der Manifestation der inkommensurablen Macht des Souverins durch
das Martern des Korpers des Verurteilten eingeht, behandelt der zwei-
te den Ubergang zur Zeit der Aufklirung von der Rache des Konigs zur
Bestrafung im Namen der Verteidigung der Gesellschaft und die Folgen,
die dieser Ubergang fiir eine Ausweitung der Strafmechanismen auf einer
gesamtgesellschaftlichen Ebene hatte. Der dritte Teil befasst sich mit den
Disziplinen und der vierte schliefSlich mit dem Gefangnis als konzentrier-
te und strenge Figur aller Disziplinen.*** Da Foucault die moderne Macht
der Norm vor allem im dritten Teil, jenem, der der Bestimmung der Dis-
ziplin gilt, behandelt, wird sich die folgende Rekonstruktion hauptsich-
lich auf diesen beziehen.

i.ii Die Disziplinen als Machttechniken und Wissensprozeduren

In seiner Beschreibung der modernen Disziplinen geht es Foucault nicht
primar um Institutionen und Staatsapparate. Er will vielmehr anhand
von Beispielen einige wesentliche Techniken untersuchen, die sich auf
den ganzen gesellschaftlichen Korper hin verallgemeinert haben.+* Es
handelt sich um minutiose, eindringliche Techniken der detaillierten
Kontrolle und Strukturierung der Korpertitigkeiten zum Zweck der

420 Vgl. SP 120 ff,, 150 ff./ dt. 130 ff.,, 164 ff.
421 Vgl. SP 297/dt. 328.
422 Vgl. SP 163/dt. 177 f.

452

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

grofstmoglichen Steigerung ihrer Nutzlichkeit. Foucault schlagt vor, die-
se Techniken »Disziplinen« zu nennen. Die meisten Disziplinarprozedu-
ren bestanden bereits vor dem 18. Jahrhundert, als sie der Intensivierung
unterzogen wurden, die fiir die Entstehung des modernen Strafwesens
eine entscheidende Bedeutung gehabt hat. Sie wurden in den Klostern, in
den Armeen und auch in den Werkstitten angewandt. Es ist auch nicht
das erste Mal gewesen, dass der Korper zum Gegenstand eines nach-
driicklichen politischen Interesses wurde; in jeder Gesellschaft wird nim-
lich der Korper von einem System der Miachte vereinnahmt, ihm werden
vielfiltig Zwiange, Verbote und Verpflichtungen auferlegt.

Neu sind allerdings die Skala, der Gegenstand und die Modalitdt der
Kontrolle. Was die GrofSenordnung betrifft, so geht es im 18. Jahrhun-
dert nicht mehr darum, den Korper grob, also als eine unterschiedslose
Einheit zu behandeln, sondern ihn im Detail zu bearbeiten, Zugriff bis
auf die kleinste Mechanik zu haben: Bewegungen, Gesten, Haltungen,
Schnelligkeit. Der tatige Korper ist einer Infinitesimalrechnung der phy-
sischen Gewalt ausgesetzt. Auch der Gegenstand der Kontrolle ist neu:
Der Zwang zielt eher auf die Krdifte als auf die Zeichen ab. Der Korper
des Soldaten stellt etwa nicht mehr das Wappen seiner Tugenden und je-
ner des Souverins dar, dem er dient; seine Haltung spricht keine korper-
liche Ehrenrhetorik mehr aus. Es zdhlt nicht mehr so sehr die Korper-
sprache, sondern die Okonomie und Effizienz der Bewegungen und ihrer
inneren Organisation. Die neue Modalitit der Kontrolle besteht schlief3-
lich in einer steten Zwangsausiibung, die iber die genauen Vorgange der
Tiatigkeit wacht und die Zeit, den Raum, die Bewegungen strikt analy-
siert und bis ins Kleinste codiert.+*3

Die Neuheit dieser >Politischen Anatomie« ist allerdings damit noch
nicht vollstindig umrissen. Zu einer hinreichenden Definition der ei-
gentlichen Spezifizitit der Disziplin gehoren namlich zumindest noch
eine technische und vor allem eine epistemologische Bestimmung. Auf
einer technischen Ebene zeichnen sich die modernen Disziplinen durch
die dufSerste Sparsamkeit und mechanische Effizienz ihrer Mittel aus.
Die Disziplinarkunst des menschlichen Korpers gestattet etwa, ein op-
timales Verhiltnis zwischen Unterwerfung und Steigerung der Fihig-
keiten herzustellen: Derselbe Mechanismus macht den Korper umso
nutzlicher, je gefuigiger er ist und umso gefugiger, je nutzlicher er ist.+*
So greift in den grofSfen Mandovern der militarischen Kunst die Mikro-
physik der Macht mit ihrer infinitesimalen Reglementierung nicht in
Form eines dufleren Zwangs ein, sondern sie wird zum inneren Kon-
struktionsgesetz der Tatigkeit selbst. Sie wirkt als ein immanentes Prin-
zip, durch das es moglich wird, die Wirksamkeit und die Nutzlichkeit

423 Vgl. SP 161/dt. 175.
424 SP 162/dt. 176.

453

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

der Bewegung eines jeden Soldaten innerhalb des Manovers der gesam-
ten Truppe zu steigern. Die Disziplinarmacht wird so bereits auf einer
technischen Ebene intrinsisch produktiv: Die Funktion, die sie ausiibt,
ist eher die Synthese als der Entzug; es geht weniger darum, ein Produkt
zu enteignen, als vielmehr eine Zwangsbindung an den Produktionsap-
parat herzustellen.+s

Zur eigentlichen Prozedur fiir die Herstellung von Individuen wer-
den allerdings die Disziplinen, als sie auf einer epistemologischen Ebe-
ne ihre Methoden zur Unterwerfung der Korper mit jenen zur Herstel-
lung von Wissen kombinieren. Thre Spezifizitit gewinnen sie namlich
erst dadurch, dass sie zu Technologien werden. Als technologische Sys-
teme zeichnen sich die Disziplinen insbesondere dadurch aus, dass in ih-
nen jedes Objektverhiltnis als eine Machtbeziehung funktioniert: Jeder
Objektivierungsmechanismus gilt als Unterwerfungsinstrument, wih-
rend umgekehrt jede Machtsteigerung neue Erkenntnisse ermoglicht.+>¢
Die Disziplinen interessieren Foucault gerade als solche Objektivations-,
Subjektivierungs- und Unterwerfungsprozeduren, die ein Wissen tech-
nischen Ursprunges und Techniken wissenschaftlicher Erzeugung bil-
den. Deshalb enthalt der dritte Teil von Surveiller et punir nicht nur ein
Kapitel uber die Erzeugung von gefiigigen Korpern (1., »Die gelehrigen
Korper«), sondern auch eines iiber die Methoden zur Abrichtung von
zugleich gefugigen und erkennbaren Individuen (IL., » Die Mittel der gu-
ten Abrichtung«). Ein drittes Kapitel (IIL., »Der Panoptismus«) widmet
Foucault schlieSlich der Wirksamkeit und Zwangskraft der Disziplinar-
macht: In Jeremy Benthams Panopticon sieht er das architektonische
Schema einer moglichen Ausweitung der Techniken der Disziplin auf
die gesamte Gesellschaft.

Das erste Kapitel beschreibt vier Techniken zur individuellen und kol-
lektiven Bezwingung der Korper: das Tableau, das Manéver, die Ubung
und die Taktik. Das Tableau entspricht der Kunst der Verteilung der In-
dividuen im Raum. Es erlaubt in den Spitilern, in den Schulen, in der
Armee und in den Manufakturen einen analytischen Raum zu organi-
sieren, in dem die Einzelnen klassifiziert, erkannt, beherrscht und nutz-
bar gemacht werden. Insofern stellt das Tableau gleichzeitig eine Macht-
technik und eine Wissensprozedur dar. Sein Modell im weiten Sinne ist
die Klosterzelle als architektonisches und spirituelles Verfahren.+*” Das
Mandéver ist das Muster einer genauen Reglementierung der Zeitver-
wendung, die keinen dufleren Zwang, sondern eine regelrechte Struktu-
rierung der Geste und der Tatigkeit, durch ihre Zerlegung und strenge
instrumentelle Kodierung, darstellt. Der Korper wird dabei nicht mehr

425 Vgl. SP 180/dt. 197.
426 Vgl. SP 260/dt. 287.
427 Vgl. SP 166—75/dt. 181—91.

454

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

als Maschine nach den mechanischen Gesetzen der kartesianischen spe-
kulativen Physik erfahren, sondern als funktionell ausgerichteter Orga-
nismus, der physiologischen Bedingungen unterliegt.+** Die Disziplinen
funktionieren aber auch als Apparate, die Zeit addieren und kapitalisie-
ren. Sie segmentieren Tatigkeiten und organisieren sie nach graduellen
und auf ein Ziel ausgerichteten Reihen, durch die die Entwicklung ei-
nes jeden Individuums im Sinne einer Genese beschrieben werden kann.
Diese Gestaltung der Zeit nach progressiven Reihen entspricht der Pro-
zedur der Ubung. War die Ubung als spirituelle Askese eine Technik, die
diesseitige Zeit auf die Erlangung des Heils auszurichten, so ist sie jetzt
zu einer politischen Technologie des Korpers geworden, durch die indivi-
duell charakterisierte Fahigkeiten fiir ihre mogliche kollektive Nutzbar-
machung produziert werden.** Die Taktik bildet schliefSlich die Proze-
dur, die dem Erfordernis entspricht, die durch die Disziplinen gebildeten
Krifte optimal zusammenzusetzen. In den Armeen, in den Schulen und
in den Manufakturen geht es somit darum, die Disziplinarkorper und
ihre Operationen als die Elementarteilchen einer Maschine ineinander-
zufiigen, die ein funktionelles Maximum gewaihrleistet.*3°

Durch ihre vier grofSen technischen Prozeduren: das Tableau, das Ma-
nover, die Ubung und die Taktik, und dank der minutiésen Bezwingung
der Korper und der intimen Strukturierung ihrer Operationen, die diese
erlauben, fabriziert die Disziplin eine Individualitit, die sich durch vier
Hauptmerkmale auszeichnet: Sie ist zellenférmig (aufgrund der raum-
lichen Parzellierung nach der Tradition der Klosterzellen), organisch
(durch die funktionelle Kodierung der Tatigkeiten), genetisch (aufgrund
der Zeitkumulation auf ein Ziel hin) und kombinatorisch (aufgrund der
Zusammensetzung der Krifte). Unter den vier Techniken stellt die Tak-
tik die hochste Form dar. In ihr sahen die Theoretiker des 18. Jahrhun-
derts das Fundament der gesamten militarischen Kunst — von der Kon-
trolle tiber die individuellen Koérper und den korperlichen Eintibungen
bis zur Handhabung der grofsen Menschenmengen. Die Taktik galt vor
allem fiir die groflen europdischen Nationalstaaten als allgemeines Mo-
dell fur ein technisches Wissen zur Verwaltung und Disziplinierung der
Massen. Sie wurde zum Mittel der Verhtuitung von Unordnung inner-
halb der Zivilgesellschaft. Neben dem Ideal einer vollkommenen Ge-
sellschaft, das die historiens des idées gerne den Philosophen und den
Juristen des 18. Jahrhunderts zuschrieben, hat es demnach an den An-
fangen der modernen demokratischen Staaten den militirischen Traum
einer disziplinierten Gesellschaft gegeben. Diese Disziplinargesellschaft
berief sich weniger auf den Naturzustand, als auf das Raderwerk einer

428 Vgl. SP 175-83/dt. 192—201.
429 Vgl. SP 31/dt. 34.
430 Vgl. SP 192/dt. 211 f.

455

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Maschine; weniger auf einen urspriunglichen Vertrag, als auf eine fort-
dauernde Zwangstibung; weniger auf Grundrechte, als auf eine progres-
sive Dressur; weniger auf die volonté générale, als auf eine automatisier-
te Fugsamkeit.+3*

i.iii Die Priifung oder die technische Geburt
der Humanwissenschaften

Damit aber die Disziplin zu ihrer spezifischen Prozedur kommt, namlich
zur Prifung (examen), sind neben den vier Techniken der Korperabrich-
tung zwei Mittel notig: die hierarchische Uberwachung und die norma-
lisierende Sanktion. Aus ihrer Kombination entsteht die Prufung als die
Prozedur, die im Mittelpunkt aller Prozeduren der Disziplin steht, indem
sie die Praxis des Uberwachens und des Strafens in einer einzigen Tech-
nologie verbindet.

Obwohl von der Wissenschaftsgeschichte — nicht anders als die meis-
ten unter den Disziplinarprozeduren — zumeist vernachlissigt, ist den
kleinen Techniken der vielfiltigen und iiberkreuzten Uberwachungen,
deren Verbreitung im 18. Jahrhundert massiv zunimmt, aus der Sicht
Foucaults eine Bedeutung zuzumessen, die als nicht geringer einzuschat-
zen ist als jene der weitaus mehr gepriesenen Technologien, wie das
Fernrohr, die Linsen oder der Lichtkegel, mit denen die Griindung der
neuen Physik und Kosmologie Hand in Hand ging. Sie sind eine Art Ver-
haltensmikroskop gewesen, das durch Unterwerfungsmechanismen und
Prozeduren der Nutzbarmachung unvermerkt ein neues Wissen tiber
den Menschen eingeleitet hat.#3* Organisiert bereits auf der architekto-
nischen Ebene der Gebiude und Einrichtungen nach den Prinzipien ei-
ner stindigen Beobachtung aller durch alle und einer genauen, hierar-
chischen Einordnung eines jeden nach seiner kollektiven Nutzbarkeit,
haben die Techniken der Uberwachung als ein Dispositiv gedient, das
die Ausiibung der Disziplin durch einen zwingenden Blick und eine all-
gemeine Sichtbarkeit moglich machte. Die hierarchisierte, funktionelle

431 Vgl. SP 198/dt. 218. In seinen Ausfithrungen iiber die politische Auswei-
tung der Taktik auf den gesamten gesellschaftlichen Korper bezieht sich
Foucault auf das Essai général de tactique des Grafen de Guibert (London
1772) und auf dessen Projekt einer politisch-militirischen Reform Frank-
reichs. Eine wichtige Referenz ist aber ebenso Marx, insbesondere das Ma-
nufakturkapitel im Kapital, was die Analogie zwischen Arbeitsteilung und
militarischer Taktik angeht (vgl. Das Kapital, Buch I, Kapitel XIII, und SP
192 Anm. 2/dt. 211 Anm. 51), und dessen Brief an Engels vom 25. Septem-
ber 1857, in dem Marx sich iiber die Armee und die Formen der biirgerli-
chen Gesellschaft duflert (vgl. SP 198 Anm. 1/dt. 218 Anm. 59).

432 Vgl. SP 204/dt. 224.

456

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

Uberwachung erlaubte insbesondere, dass die Disziplinarmacht zu ei-
nem integrierten System wurde: Sie wirkte nicht als ein dufSerer Zwang
innerhalb der sozialen Funktionen, wie das Gesundheits- und Schulwe-
sen, das Militar und die Warenproduktion, denen sie assoziiert wurde,
sondern funktionierte als ein internes Prinzip zur Steigerung von deren
Leistungsfihigkeit. Dank der Uberwachung wurde die Disziplin zu ei-
ner vielfdltigen, automatischen und anonymen Macht, zu einer Machi-
nerie, die sich durch ein Netz von Relationen, von stindig iiberwach-
ten Uberwachungen als durch ihre eigenen Mechanismen stiitzt. In der
Disziplin gehen die Effekte der Beherrschung nicht von einem >Chefx, ei-
nem Souverdn aus, vielmehr ist es der gesamte Disziplinarapparat, der
Macht erzeugt.+3

Neben der Uberwachung und in einem engen Korrelationsverhiltnis
mit ihr funktioniert im Mittelpunkt der Disziplin ein kleiner Strafme-
chanismus, eine infra-penalité oder gar Subjustiz, die so etwas wie ein
Rechtsprivileg geniefSt. Die Sonderregelung der Disziplinarstrafe zeich-
net sich durch eigene Gesetze, spezifische Delikte, besondere Sanktions-
formen und Gerichtsinstanzen aus. Sie betrifft die kleinsten Verhaltens-
weisen (Verspitung, Unaufmerksamkeit, nicht korrekte Korperhaltung,
Unverschamtheit) und alles, was in das weite Feld der »>Unordnung« fallt.
Die Disziplin wendet sich allerdings nicht nur einem Bereich zu, der von
der ordentlichen Strafjustiz vernachlissigt wird, sondern setzt eine ei-
gentimliche Art des Strafens voraus. Sie straft nicht das Gesetzwidri-
ge, sondern die Abweichung von der Regel, das unbestimmte Gebiet des
Nicht-Konformen: Jedes Mal, wenn der Soldat das vorgeschriebene Ni-
veau nicht erreicht, begeht er einen Febler; ebenso der Schiiler, der unfi-
hig ist, seine Aufgaben zu erfillen.

Die Ordnung, firr deren Beachtung die Disziplin sorgen muss, zeich-
net sich insbesondere durch ihre nature mixte aus. Sie ist eine Satzung:
eine kiinstliche Ordnung, die ausdriicklich durch ein Gesetz, ein Pro-
gramm, ein Reglement bestimmt ist; aber gleichzeitig auch eine Ord-
nung, die durch natiirliche, beobachtbare Prozesse definiert wird: die
Dauer eines Lernvorganges, die Zeit einer Ubung. In der Disziplin wird
die Strafe somit nach einer doppelten, juridisch-natiirlichen Referenz
verhangt. 434

Weil die Disziplinarstrafe die Hauptfunktion hat, Abweichungen zu
reduzieren, ist sie wesentlich korrektiv: Sie bevorzugt alle Sanktionen,
die mit Uben und Abrichten verbunden sind. Zugleich ist sie nicht auf
die Taten, sondern auf die Individuen ausgerichtet, die nach ihrer Na-
tur, ihren Anlagen, ihrem Niveau, ihrem Wert eingeschatzt und dank
einer minutiosen Buchfithrung miteinander verglichen und differenziert

433 Vgl. SP 208/dt. 228 f.
434 Vgl. SP 210 f./dt. 231 f.

457

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

werden. Das Strafsystem der Disziplin flgt sich somit in den Prozess
der Erkenntnis der Individuen ein.#5 In diesem Sinne verwendet es die
Anordnung nach Ringen und Stufen als ein Mittel, um zu bestrafen
und zu belohnen. Indem die Disziplinarstrafe klassifiziert und einord-
net, bestraft oder belohnt sie; indem sie bestraft oder belohnt, ordnet
sie ein.

Die Disziplinarstrafe zielt somit weder auf Siihne noch auf Repres-
sion ab. Thre Aufgabe innerhalb des Systems der Disziplinarmacht ist
vielmehr die Normalisierung. Auf der Grundlage einer Regel oder gar
Norm, die aus dem Vergleichsfeld einer Menschenmenge gewonnen wird
und die entweder als MindestmafSstab, einzubaltender Durchschnitt oder
Idealwert funktionieren kann, vergleicht, differenziert und hierarchisiert
das omnipriasente Strafsystem der Disziplin die Fahigkeiten, das Niveau
und die >Natur« der einzelnen Individuen. Es homogenisiert, indem ihm
der wertende MafSstab der Norm einer Konformitat dient, die die Indi-
viduen realisierten sollen, und grenzt schlieflich aus, indem es die Dif-
ferenz aller Differenzen bestimmt: die dufSere Grenze des Anormalen.+¢

Das Disziplinarstrafwesen setzt sich damit dem juristischen im Detail
entgegen. Dieses bezieht sich ndmlich nicht auf ein Ganzes beobachtba-
rer Phianomene und auf die vermeintlich positive Norm, die daraus ent-
nommen wird, sondern auf einen Gesetzes- und Textkorpus, dem man
treu bleiben soll; es hat nicht Individuen zu differenzieren, sondern Taten
anhand einer gewissen Anzahl allgemeiner Kategorien zu spezifizieren;
es hat nicht individuelle Naturen zu charakterisieren und hierarchisch
anzuordnen, sondern den bindren Gegensatz zwischen Erlaubtem und
Verbotenem zu bestimmen; es hat nicht Konformitit zu fordern, son-
dern ein fiir alle Mal die Grenze zwischen schuldig und nicht-schuldig
zu ziehen. Strafnorm und Strafgesetz und die Systeme, die sie unterstel-
len, stehen nicht einfach nebeneinander oder ergianzen sich gar, sondern
sind aufeinander vollig irreduzibel.

Les dispositifs disciplinaires ont sécrété une >pénalité de la normes, qui est
irréductible dans ses principes et son fonctionnement a la pénalité tradi-
tionnelle de la loi.+7

Wenn die moderne Strafjustiz zu Recht als eine juristisch-anthropologi-
sche Formation gekennzeichnet werden kann, dann nicht, weil der Pro-
zess ihrer fortschreitenden Rationalisierung und Formalisierung durch

435 Vgl. SP 213/dt. 234.

436 Vgl. SP 214/dt. 236.

437 SP 215 (»Aus den Dispositiven der Disziplin ist ein >Strafsystem der Normz«
hervorgegangen, das in ihren Prinzipien und ihrer Funktionsweise auf das
traditionelle Strafsystem des Gesetzes irreduzibel ist«, dt. 236; Ubersetzung
leicht verandert).

458

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

die Einbeziehung der positiven Rationalitit der Humanwissenschaften
und des Humanismus, der sie inspiriert, ergdanzt wurde; die politische
Anthropologie des modernen Strafwesens ist vielmehr auf die Ausbil-
dung einer Disziplinartechnik angewiesen, die die neuen Mechanismen
der normalisierenden Sanktion ins Spiel bringt. Durch die Disziplinen
kommt die Macht der Norm zum Durchbruch.#® Das Normale setzt sich
im 19. Jahrhundert im Schul- und Gesundheitswesen sowie in der Wirt-
schaft durch. Es etabliert sich im Unterricht durch die Einfithrung einer
standardisierten Erziehung und die Errichtung der Normalschulen zur
Ausbildung der Lehrer; im Gesundheitswesen mittels der Organisation
einer einheitlichen medizinischen Versorgung, durch die allgemeine Ge-
sundheitsnormen auf nationaler Ebene durchgesetzt werden sollen; in
der Mechanisierung der Produktion durch die Standardisierung der Pro-
zesse und der Produkte der Industrie.+*

Hierarchische Uberwachung und normalisierende Sanktion werden
schlieSlich in der einzigen Prozedur kombiniert, die anders als alle an-
deren Disziplinartechniken und -mittel, fur die sich leicht Modelle in der
vorherigen Geschichte finden lassen, fur die Disziplin eigentlich spezi-
fisch ist: die Priifung.++ Als eigentimliche Prozedur der Disziplin fasst
die Priifung in sich alles das zusammen, was Foucault im Kern unter
Uberwachen und Strafen versteht. Sie steht im Zentrum der Prozeduren,
die das Individuum als Effekt und Objekt eines Wissen-Macht-Komple-
xes konstituieren. Durch die Kombination von Uberwachung und Stra-
fe, die sie auszeichnet, gewihrt die Priifung die grofSen Disziplinarfunk-
tionen, die von den Techniken der Zelle, der Manéver, der Ubung und
der Taktik anvisiert werden: die Klassifizierung, die maximale Forderung
der Krifte und der Zeit, die genetische Akkumulation und die Zusam-
mensetzung der Fihigkeiten. Somit bringt sie die Fabrikation der zellen-
formigen, organischen, genetischen und kombinatorischen Individuali-
tat der Disziplin zur Vollendung.

Finalement, Pexamen est au centre des procédures qui constituent I’indi-
vidu comme effet et objet de pouvoir, comme effet et objet de savoir. C’est
lui qui, en combinant surveillance hiérarchique et sanction normalisatrice,

438 SP 215 f./dt. 237.

439 Vgl. SP 216/dt. 237. In diesem Punkt bezieht sich Foucault insbesondere auf
die »wesentlichen Ausfithrungen« des ersten Kapitels von Canguilhems Nou-
velles réflexions concernant le normal et le pathologique, den Zusatz von
1966 zum Essai sur quelques problémes concernant le normal et le patholo-
gique (vgl. CANGUILHEM, Le normal et le pathologique, a.a.O., 175-971).

440 Vgl. SP 201/dt. 220. In der deutschen Ausgabe fehlt der Hinweis auf die
Spezifizitit der Priifung. Uber die Priifung vgl. bereits die Vorlesungen:
FOUCAULT, Théories et institutions pénales (1971-1972),a.a.0., 215, und
DERS., La société punitive (1972-1973), a.a.0., 200/dt. 270.

459

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

assure les grandes fonctions disciplinaires de répartition et de classement,
d’extraction maximale des forces et du temps, de cumul génétique conti-
nu, de composition optimale des aptitudes. Donc, de fabrication de I’indi-
vidualité cellulaire, organique, génétique et combinatoire.#4*

Ist Foucaults Untersuchung im Allgemeinen von dem Projekt geleitet, die
Verwandlung der Strafmethoden im Hinblick auf eine gemeinsame Ge-
schichte der Macht- und der Erkenntnisverhiltnisse zu rekonstruieren,
die in einer neuartigen politischen Technologie des Korpers ihren Aus-
gangspunkt hat, so bildet die Priifung als Objektivierungs- und Unter-
werfungsprozedur ihren eigentlichen Fokus.

Erst die Prifung verleiht Foucaults politischer Anatomie ihre volle
Bedeutung. Sie erst kann dem Anspruch Foucaults geniigen, von einer
Technologie des Korpers ausgehend eine Theorie der disziplindren Sub-
jektivitat als Theorie der modernen Machtform zu entfalten. Korperli-
che Abrichtung bildet an sich keinen hinreichenden Grund der Konsti-
tution einer Subjektivitat. Dazu bedarf es einer Synthese der einzelnen
Bewegungen, Gesten, Fertig- und Fahigkeiten zu einer Identitat, Einheit,
Seele oder gar humanwissenschaftlichen, anthropologischen Norm als
das innere Gesetz, das ein Biindel aus zerstreuten Manifestationen zu
einem konkreten Allgemeinen und somit zu einem Individuum macht.
Foucaults Behauptung, es liefSe sich eine Genealogie der modernen See-
len im Sinne einer korperlichen Determinierung schreiben, zehrt im
Grunde von einem materialistischen Vorurteil. Legt man sich auf eine
ausschliefSlich korperliche Subjektivitat fest, so versperrt man sich die
Moglichkeit eines reichhaltigen Verstindnisses der modernen >Macht
der Norm«. Nicht der Kérper, sondern die Seele als psychosomatische
Einheit bildet die Schwelle zur modernen Macht, wie auch die politi-
sche Besetzung des Lebens und des Korpers durch die Disziplin an sich
nichts Neues und nichts Spezifisches ist, insofern sie nicht durch die Ver-
bindung mit einem Wissen zur Technologie wird.+* Ubersieht man die

4471 SP 225 (»SchliefSlich steht die Priifung im Zentrum der Prozeduren, die das
Individuum als Effekt und Objekt von Macht, als Effekt und Objekt von
Wissen konstituieren. Indem sie hierarchische Uberwachung und normali-
sierende Sanktion kombiniert, gewéhrt die Priifung die groffen Disziplinar-
funktionen der Verteilung und Klassifizierung, der maximalen Extrapolati-
on der Krifte und der Zeiten, der stetigen genetischen Akkumulation und
der optimalen Zusammensetzung der Fihigkeiten. Also der Herstellung der
zellenformigen, organischen, genetischen und kombinatorischen Individua-
litit«, dt. 247 f., Ubersetzung leicht verindert).

442 Vgl. hingegen SIEBENPFEIFFER, »Korper«, a.a.O., 269b: »Das Kennzei-
chen der Moderne ist mithin die vollstindige Durchdringung des Korpers
mit Macht.« Fiir einen Ansatz, der nicht die Priifung, sondern die Ubung
ins Zentrum von Foucaults Verstandnis der Disziplin riickt, vgl. etwa: Ch.

460

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

entscheidende Rolle der Seele in der Konstitution der modernen Macht,
versteht man auflerdem nicht mehr, in welchem Sinne Uberwachen und
Strafen als eine erneute Genealogie der Humanwissenschaften und des
modernen Humanismus zu begreifen ist.

Im Mittelpunkt der Prozeduren der Disziplin legt die Priifung die Un-
terwerfung derer frei, die als Gegenstiande konstituiert werden, und die
Vergegenstandlichung derjenigen, die unterworfen werden.# Die Ver-
schrinkung zwischen Machtverhiltnissen und Wissensbeziehungen
erreicht gar in der Priiffung das Moment ihrer hochsten Sichtbarkeit:
Gleichzeitig Ritual und Methode, bildet die Prufung die eigentliche Ze-
remonie der Moderne, in der die Macht nicht mehr #riumphiert wie bei
der Marter des Ancien Régime, sondern sich erst einem untersuchenden
Blick und erst in ihren Effekten zeigt. Straflich von den Wissenschafts-
historikern vernachlassigt, steckt in der winzigen Technik oder gar Tech-
nologie der Prifung ein vollstindiges Wissensgebiet und zugleich ein
ganzer Machttypus. Als solche bildet sie keine Ideologie, wie auch die
Apparate, die von ihr eventuell Gebrauch machen konnen, weder ideo-
logische noch repressive Staatsapparate — nach der Terminologie Althus-
sers — darstellen. Zwar bringt die Technologie der Priifung nicht weni-
ger als die Ideologie, von der in Bezug auf die Humanwissenschaften so
oft die Rede ist, Machtbeziehungen zum Einsatz, dank derer Wissen er-
hoben und gebildet wird. Die politische Besetzung erfolgt aber aus der
Sicht Foucaults bei der Disziplinartechnologie anders als bei der Ideolo-
gie nicht blof$ auf der Ebene des Bewusstseins und der Reprisentationen,
sondern auf der Ebene dessen, was ein Wissen ermoglicht.+44

Die Transformation des Spitals und der Schule in Priifungsapparate, in
denen Kranke und Schiiler in eine beinahe ununterbrochene Priifungssi-
tuation versetzt werden, in ein stindiges Vergleichen eines jeden mit al-
len anderen, durch das sie zugleich gemessen und sanktioniert werden,
haben zur epistemnologischen Deblockierung und zu den Anfiangen einer
als Wissenschaft auftretenden Padagogik entscheidend beigetragen.+4s

MENKE, »Zweierlei Ubung. Zum Verhiltnis von sozialer Disziplinierung
und dsthetischer Existenz«, in: HONNETH, SAAR (Hg.), Zwischenbilanz
einer Rezeption, a.a.O., 283-99.

443 Vgl. SP 271/dt. 238: »I’assujettissement de ceux qui sont per¢us comme des
objets et 'objectivation de ceux qui sont assujettis. «

444 Vgl. SP 217/dt. 239. Es bleibt allerdings unerklirt, ob der fur die Disziplin
qua Technologie notwendige Verweis auf die Norm angesichts des wesent-
lich synthetischen Charakters letzterer nicht ein Bewusstseinsmoment in
den Vordergrund treten lasst. Foucaults strikt deterministische Auffassung
des Verhaltnisses zwischen korperlichen Techniken und anthropologischem
Wissen infrage zu stellen, heifSt auf jeden Fall, dem Bewusstsein erneut ein
kritisches Potenzial zu er6ffnen.

445 Vgl. SP 217/dt. 239.

461

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Die Priufung funktioniert dabei als ein Mechanismus, der eine bestimm-
te Form der Machtausiibung mit einem bestimmten Typ der Wissensfor-
mierung kombiniert. Dazu gelangt sie im Allgemeinen durch drei Vor-
ginge: Sie kehrt die Okonomie der Sichtbarkeit in der Machtausiibung
um; sie lasst die Individualitit in ein Dokumentationsfeld treten und sie
macht mit Hilfe ihrer Dokumentationstechniken aus jedem Individu-
um einen Fall.

In der Disziplin sind es die Untertanen, die gesehen werden miissen,
nicht der Souverin. Die standige Sichtbarkeit der Disziplinarindividuen,
die Tatsache, dass sie immer gesehen werden konnen, sichert den kons-
tanten Zugriff einer Macht, die sie in einem Mechanismus der Objekti-
vation einfiangt. Hatte sich traditionell die Macht in ihrer Souveranitit —
wie etwa im Zeremoniell der Marter — in der Form des Exzesses und der
Verausgabung manifestiert, so stellt das methodische, immanente Ritu-
al der Prufung die politische Zeremonie der Moderne exemplarisch dar.

Die Prufungsprozeduren wurden andererseits von ihren Anfingen an
von einem System der dokumentarischen Erfassung begleitet. Die Pri-
fung, die die Individuen in ein Feld der stindigen Sichtbarkeit stellt,
setzt sie zugleich in ein minutioses Netz des Schreibens und der Schrift.
Und zwar mit zwei gewichtigen Neuerungen gegeniiber den Methoden
der traditionellen administrativen Dokumentierung: Die eine betrifft die
Identifikations-, Signalisierungs- und Beschreibungsmethoden, die ande-
re die Korrelation zwischen den dokumentarisch erfassten Elementen.
Im ersten Fall steht man vor einer ersten Formalisierung des Individu-
ellen innerhalb von Machtverhiltnissen. Vor der Aufgabe, Menschen-
mengen in der Armee, den Spitdlern, den Schulen und den Fabriken ziel-
gerichtet zu verwalten, werden erste rudimentire Codes entwickelt: ein
physischer Code der Identifikation und Signalisierung, ein medizinischer
Code der Symptome, ein Schul- und Militarcode der Verhaltensweisen
und der Leistungen. Im zweiten Fall geht es darum, die erfassten Infor-
mationen untereinander zu korrelieren, zu kumulieren und nach Reihen
anzuordnen, damit Vergleichsfelder etabliert werden konnen, durch die
es moglich wird, zu klassifizieren, Kategorien zu bilden, Durchschnitte
zu ermitteln und Normen zu fixieren.+4¢

Dank des Aufzeichnungsapparates, der sie konstant begleitet, eroff-
net die Prifung dartber hinaus zwei Moglichkeiten, die fiir den Zweck
der Regierung der Menschenmengen und deren Nutzbarmachung inso-
fern wesentlich sind, als sie der Korrelation zwischen Individuen und
Bevolkerungen dienen. Zum einen erlaubt die Priifung die Konstituti-
on des Individuums als Gegenstand der Beobachtung und der Analyse.
Das Individuum soll aber nicht, was Naturforscher in Bezug auf Lebe-
wesen tun, auf spezifische Eigenschaften reduziert werden, sondern in

446 Vgl. SP 221-23/dt. 243—45.

462

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

seinen einzigartigen Zugen und Fahigkeiten und in seiner eigentiimli-
chen Entwicklung erfasst werden. Zum anderen kann durch die Priffung
ein Vergleichssystem konstituiert werden, das die Messung der Phano-
mene auf einer globalen Ebene, die Charakterisierung kollektiver Tat-
bestinde, die Einschitzung der Abweichungen der Individuen und ihre
Verteilung innerhalb einer Bevolkerung erméglicht. Durch die vielfal-
tigen Dokumentationstechniken der Individualitdt, wie die Notierung,
die Registrierung, die Dossierherstellung, hat die Priifung aber vor al-
lem die epistemologische Deblockierung der Wissenschaften des Indivi-
duums moglich gemacht.+47

Die Aristotelische Frage nach der Moglichkeit und Legitimitit einer
Wissenschaft des Individuums darf durchaus auf einer rein philosophi-
schen, spekulativen Ebene gestellt werden.+* Laut Foucault ist aber der
stechnisch-historische« Ansatz, den er in Surveiller et punir vertritt, fun-
damentaler. Dieser zwingt dazu, sich mit einer simplen Tatsachenfrage
auseinanderzusetzen, namentlich mit der Emergenz dessen, was gegen
Ende des 18. Jahrhunderts im Zeichen der >klinischen< Wissenschaften
stehen konnte: Das Individuum (nicht mehr die Spezies) tritt ins Wissens-
feld. Der wissenschaftliche Diskurs 6ffnet sich Prozeduren wie der Be-
schreibung des Singuliren, der Vernehmung, der Anamnese, dem >Dos-
sier«.

Die Griinde einer solchen Emergenz sind in einem technischen Wandel
zu suchen: Die Geburt der modernen Klinik kann aus der Sicht Foucaults
nicht ideengeschichtlich erklart werden, sie muss vielmehr auf das Auf-
tauchen der neuen Technologie der Klinik zuriickgefithrt werden. Man
muss einen Blick auf die Schreib- und Registrierverfahren, auf die Pri-
fungsrituale und -mechanismen werfen, auf die Herausbildung diszipli-
nérer Dispositive und eines neuen Typs der Macht iiber die Korper. Wenn
somit Surveiller et punir noch eine Archdologie der Humanwissenschaf-
ten darstellt, dann — und dies nach einem ausdriicklichen Programm —
nicht mehr wie Les mots et les choses auf der Ebene der Beschreibung
einer Wissensstruktur und der impliziten Ontologie der empirischen
Ordnungen, sondern auf der genealogischen Ebene der Bestimmung des
technischen Ursprunges der Wissenschaften des Menschen.##

Mit Hilfe ihrer Dokumentationstechniken und der konstanten Sicht-
barkeit, zu denen die Disziplin die Einzelnen zwingt, macht die Prifung

447 Vgl. SP 223 f./dt. 246.

448 Dazu vgl. auch die bereits erwihnte Stelle in NC 174/dt. 184. Uber den An-
spruch der Humanwissenschaften, die Aristotelische Ablehnung einer Er-
kenntnis des Individuellen hinter sich gelassen zu haben, vgl. POLITZER,
Les fondements de la psychologie, a.a.O., etwa 115 (zur Entwicklung eines
»determinisme individuel«) und 176 (zur »connaissance de I'individu« als
dem Ausgangspunkt der Psychologie).

449 SP 224/dt. 246.

463

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

schlieflich aus jedem Individuum einen Fall. Anders als in der Kasuistik
und in der Jurisprudenz stellt der Fall in der Disziplin nicht mehr eine
Reihe von Umstinden dar, die eine Tat qualifizieren und die Anwendung
einer Regel bestimmen; der Fall ist vielmehr das Individuum selbst, wie
man es in seiner Individualitat beschreiben, abschitzen, messen, mit an-
dern vergleichen kann: das Individuum, dass es aufSerdem zu dressieren
und anzupassen, zu klassifizieren, zu normalisieren und auszuschlieSen
gilt. Die Chronik eines Menschen, die Erzdhlung seines Lebens haben
lange zu den Ritualen der Manifestation seiner Macht gehort. Tag fiir
Tag betrachtet, beobachtet und zum Gegenstand des Erzahlens zu wer-
den, war ein Privileg, das den Tragern der politischen Macht vorbehal-
ten war. Die Disziplin kehrt dieses Verhaltnis um: Nunmehr tritt die
beliebige Individualitat ins Feld der Beschreibbarkeit. Sie wird zum Ge-
genstand individueller Beschreibungen und biografischer Erzahlungen.
Sie stellt aber nicht mehr ein Monument fur ein kiinftiges Gedachtnis,
sondern ein Dokument fiir eine mogliche Auswertung dar. Die Prifung
als gleichzeitig rituelle und wissenschaftliche Fixierung der individuel-
len Unterschiede zeigt somit das Aufkommen einer neuen Spielart der
Macht, die im Gegensatz zur traditionellen Zeremonie, in der Standeszu-
gehorigkeiten, Abstammungen, Privilegien als Machtwappen zur Schau
gestellt werden, jedem seine eigene Individualitit als Stand zuweist: die
Zige, die Abmessungen, die Abweichungen, die Noten, die ihn charak-
terisieren und die aus ihm einen Fall machen. Auch vor der Disziplin
hitte der Neveu genug Grund zum Lachen und zur Emporung gehabt.

1.iv Die Humanwissenschaften als Wissenschaften der Norm
und des Normalen

Mit der Disziplinartechnologie findet eine Umkehrung der politischen
Achse der Individualisierung statt, die immer absteigender wird. Je ano-
nymer und funktioneller die Macht, umso mehr werden nicht die In-
haber von Privilegien, sondern diejenigen individualisiert, die dieser
Macht unterworfen sind. Diese Individualisierung geschieht aufSer-
dem eher durch Uberwachungen und Beobachtungen als mittels Zere-
monien und Darstellungen; eher durch vergleichende Messungen, die
sich auf die Norm beziehen als mittels eines Verweises auf Ahnen; eher
durch Abweichungen als mittels aufSerordentlicher Taten.+° In der Dis-
ziplin ist das Kind mehr individualisiert als der Erwachsene, der kran-
ke Mensch mehr als der gesunde, der Wahnsinnige und der Delinquent
mehr als der >normale< Mensch. Alle Wissenschaften und Praktiken psy-
chologischer Pragung sind im Zusammenhang mit dieser Umkehrung

450 Vgl. SP 226/dt. 248.

464

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

der Individualisierungsprozeduren zu denken. In ihrem Anspruch, sich
als Wissenschaften der Wertvariationen zu etablieren, gehen sie insbe-
sondere vom Anormalen und Abweichenden aus, um das Normale in
seiner individuellen, konkreten Natur zu bestimmen.#5*

Der Moment, in dem das Normale den Platz des Altehrwiirdigen ein-
nahm und von den historisch-rituellen Methoden der Herausbildung
der Individualitit zu den wissenschaftlich-disziplindren Mechanismen
der Herausbildung der Individualitat ibergegangen wurde, ist derselbe,
in dem die Wissenschaften vom Menschen durch die Anwendung einer
neuen Machttechnologie und Politischen Anatomie der Korper moglich
wurden. Das Individuum ist dabei mehr als die blofle Ideologie einer
Tauschgesellschaft, die sich als eine vertragliche Vereinigung von isolier-
ten Rechtsubjekten verstanden hat; es ist vielmehr eine durch die spezi-
fische Machttechnologie der Disziplin fabrizierte Realitit. Es ist das Er-
zeugnis einer Macht, die ihrer technischen, synthetischen Natur nach
wesentlich produktiv ist.+s*

In Les mots et les choses hatte Foucault von der unmittelbaren prak-
tischen Relevanz der anthropologischen epistéme gesprochen, von einem
Imperativ, der das Denken von innen heimsucht und von Anfang an aus
ihm eine Form des Handelns macht.+53 Dieser Imperativ des modernen
Denkens war mit dem Ubergang vom abstrakten >Ich denke« der neu-
zeitlichen Bewusstseinsphilosophie zum konkreten >Ich< der modernen
Analytik der Endlichkeit und mit der Notwendigkeit verbunden, eine
konkrete Natur als ein Sein-Sollen zu erfassen. So in Surveiller et punir,
wo das abstrakte Subjekt des Rechts dem konkreten der Disziplin ge-
geniibergestellt wird, die Natur der Subjekte wird zu ihrem Sein-Sollen
und ihr technisch bedingtes Sein-Sollen zu ihrer Natur. In Surveiller et
punir hat freilich das anthropologische Denken in den Disziplinartech-
niken zudem seinen praktischen Arm gefunden.

Der Imperativ, der dem modernen Denken innewohnt, ist laut
Foucault nicht zufillig mit dessen anthropologischem Charakter ver-
bunden, denn er wird von der Moglichkeit impliziert, den Menschen
als einen Gegenstand fir ein Wissen zu konstituieren. Er ruht insbe-
sondere im Inneren des anthropologischen Denkens und seiner Bewe-
gung darauf hin, das Ungedachte einzuholen. Die endlichen Vermittlun-
gen der modernen Anthropologie verinnerlichen das, was dem Denken
duflerlich, aber nicht fremd, sondern wesentlich eigen ist. Die anthro-
pologische epistéme ist somit — so kann man die in diesem Fall etwas
kryptischen Ausfithrungen Foucaults verdeutlichen — aufgrund ihrer
synthetischen Natur selbst unmittelbar praktisch und produktiv: Sie

451 SP 226/dt. 248 f.
452 Vgl. SP 227/dt. 250.
453 Vgl. MC 338 f./dt. 394-96.

465

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

registriert nicht einfach moglichst treu eine Realitit, die ihr auflerlich
ist, sondern sie erzeugt sie durch eine Vermittlung neu, in der das Sub-
jektive und das Objektive, das Fundamentale und das Positive nicht
mehr voneinander zu trennen sind. Zudem ist sie strukturell und nicht
erst genealogisch technisch, das heif$t, sie erzeugt durch ihre syntheti-
sche Tatigkeit funktionell auf ein endliches Ziel hin organisierte Zu-
sammenhange. Eher als durch ihren Ursprung ist sie ihrer Struktur nach
poietisch ausgerichtet.+s# Deshalb ist sie auch unmittelbar normativ, das
heifdt, sie bettet die Elemente ihrer Synthese in endliche Sinnzusammen-
hinge ein, die ihr als Werthorizont dienen.

Foucaults Bestimmung der unmittelbaren praktischen Natur der an-
thropologischen epistéme verhilt sich homolog zur Charakterisierung,
die er vom eigentlichen epistemologischen Kern der Humanwissenschaf-
ten gibt, abgesehen von deren Einordnung in die Dimension der Reprai-
sentation. Die Geschichte der Humanwissenschaften zeichnet sich laut
Foucault durch die Bewegung aus, die sie von der Entgegensetzung zwi-
schen dem Normalen und dem Pathologischen zur Polaritit zwischen
Bewusstem und Unbewusstem fithrt. Es wurde bereits hervorgehoben,
wie dadurch unter den drei von ihm unterschiedenen kategorialen Mo-
dellen der Humanwissenschaften, das biologische, das 6konomische und
das philologische Modell, dem ersten ein Primat zugesprochen wird.+ss
Surveiller et punir stellt eine implizite Bestatigung dieser Interpretations-
richtung dar, denn in Foucaults Untersuchung iiber die Geburt des Ge-
fangnisses in Zusammenhang mit den Humanwissenschaften ist kaum
mehr von Konflikten und Regeln und von Bedeutung und System, son-
dern nunmehr allein von Funktionen, Normalem und Pathologischem
und Normen die Rede.

In Les mots et les choses hatte Foucault insbesondere an der Verschie-
bung der Perspektive der Funktion zu jener der Norm eine die gesamte Ge-
schichte der Humanwissenschaften pragende Umkehrung festgemacht.+5¢
An der Projektionsfliche der Biologie erscheint somit der Mensch als ein
Wesen, das Funktionen hat, das heifst, das in der Auseinandersetzung mit
seiner Umwelt Stimuli erhalt (physiologischer wie auch sozialer und kul-
tureller Natur) und auf sie nach zusammenhangenden, funktionell auf
ein Ziel hin ausgerichteten Strategien antwortet, deren Erfolgschancen
seine Existenzbedingungen ausmachen. Mit einer Betrachtungsweise, die
die Funktion in den Mittelpunkt stellt, geht aus der Sicht Foucaults die
Notwendigkeit einher, das normale vom nicht-normalen Funktionieren

454 Hier ist Foucault der Auffassung Gaston Bachelards von der Wissenschaft
als Phinomenotechnik, als technische Konstitution von Phinomenen na-
hegekommen. Bachelard denkt an eine vollige Durchdringung von Technik
und Wissenschaft, wie genau zu zeigen sein wird.

455 Vgl. hier Kap. IILiv.ii.

456 Vgl. MC 371 ff./dt. 431 ff.

466

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

de facto zu unterscheiden, sodass die Humanwissenschaften gemafs ei-
ner Wertdichotomie gespalten wurden: Sie teilten sich in einen positiven
und in einen negativen Pol, in das Normale und das Pathologische. Mit
dem Ubergang zum Begriff der Norm — Foucault denkt dabei, wie bereits
erwdhnt, an Autoren wie Kurt Goldstein, Marcel Mauss und Georges
Dumézil - hat sich diese Dichotomie aufgelost, und das Feld der Human-
wissenschaften wurde nicht mehr in eine Pathologie und in eine Physio-
logie (im weitesten Sinne als Wissenschaft der normalen Funktionswei-
sen) aufgeteilt. Da ndmlich die Norm die Erfilllung der Funktionen vom
Standpunkt ihrer internen Konsistenz her, das heif3t aus dem Inneren der
Tétigkeit, die sie vollzieht, betrachtet, erhielt jede analysierte Gesamtheit
in sich selbst ihre eigene Kohirenz und Gultigkeit. Es wurde somit nicht
mehr moglich, selbst in Bezug auf Kranke von einem pathologischen Ver-
halten, selbst in Bezug auf Gesellschaften, die am Rande der Geschichte
geblieben waren, von primitiver Mentalitit oder selbst in Bezug auf ab-
surde Erzihlungen oder gar auf die Unschliissigkeit der Traume von sinn-
losen Reden zu sprechen. Vielmehr ging es nunmehr um einen originaren
Existenzstil, um eine Kultur, die ihrer eigenen Gesetzlichkeit folgt, und um
narrative Gebilde, die einer anderen Sinnlogik gehorchen.

Foucaults Entgegensetzung zwischen Funktion und Norm hilt kaum
einer niheren Betrachtung stand. Man hat es niamlich nicht mit zwei
Phanomenen zu tun, die fonction und die norme, auf die man sich nach
zwei unterschiedlichen Standpunkten, dem Normalem und Pathologi-
schen und der Norm, beziehen kann, sondern offensichtlich mit einem
einzigen Phanomen, der Funktion, und zwei Arten und Weisen, es in Be-
tracht zu ziehen, ndmlich im Hinblick auf die Unterscheidung zwischen
Normalem und Pathologischem und im Hinblick auf die Norm. Vom
Normalen und Pathologischen sagt Foucault nur, dass es sich um eine
Unterscheidung handelt, die mit dem Standpunkt der Funktion notwen-
dig verbunden ist und eine Dichotomie von Werten impliziert. Bezieht
man sich allerdings auf Foucaults Bestimmung der Norm als die innere,
synthetische Perspektive, so wird das Normale und das Pathologische als
der guflere, analytische Standpunkt gelten. Da auflerdem auch in Bezug
auf die Norm sich leicht eine Wertdichotomie konstruieren lasst, nam-
lich zwischen dem, was der Norm entspricht, und dem, was ihr nicht
entspricht, dem Normkonformen und dem Abnormen, bleiben als Cha-
rakteristika vom Normalen und Pathologischen eigentlich nur die Au-
Berlichkeit und der analytische Charakter tbrig.

Die Verschiebung vom Normalen und Pathologischen zur Norm, die
laut Foucault die gesamte Geschichte der Humanwissenschaften mar-
kiert hat, kann demnach im Sinne des Uberganges von einer dufleren,
analytischen Perspektive zu einer innerlichen und synthetischen ver-
standen werden. Nicht anders als der Wandel von der klassischen Ana-
lytik des Qualitativen zum modernen Prinzip der Organisation stellt sie

467

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

auflerdem keinen zufilligen Sprung, sondern eine interne Entwicklung
dar. Denn es gehort zum Begriff der Funktion, dass sie nur synthetisch
und intern als ein solidarischer Zusammenhang erfasst werden kann.
Das Problematische der (wissenschaftlichen) Grenzziehung zwischen
Normalem und Pathologischem liegt gerade darin, dass man angibt,
sie analytisch zu bestimmen, wihrend sie immer den Bezug auf eine
intrinsische Ganzheit und somit auf einen Sinn und einen Wert oder
gar auf eine Norm impliziert.+” In diesem Sinne tut die laut Foucault
fur die Geschichte der Humanwissenschaften bezeichnende Verschie-
bung zur Norm nichts anderes, als das zum Vorschein zu bringen, was
der Dichotomie zwischen Normalem und Pathologischem bereits in-
newohnte.

Die Verschiebung zur Norm ist aber vor allem eine Entwicklung, die
mit der Epistemologie der Humanwissenschaften und der anthropologi-
schen epistéme, die sie tragt, wesentlich verbunden ist. Die Humanwis-
senschaften sind wesentlich Normuwissenschaften. Denn die Norm fithrt
in ihrem Anspruch, individuelle Phinomene zu erfassen, Mannigfaltiges
auf die intrinsische Einheit zuriick, die ihm als sein Individualgesetz in-
newohnt und es moglich macht. Das Einzelne oder konkrete Allgemeine,
das sie somit erfasst, stellt eine endliche Subjektivation dar, eine reflexi-
ve Struktur, in der duflerliche Manifestationen und ihre Einheit bezie-
hungsweise Inneres, Objektives und Subjektives, Positives und Funda-
mentales sich amphibolisch, ja hybrid in sich selbst widerspiegeln. Diese
fehlerhafte Zirkularitit erkliart, warum das Problem des Unbewussten
sich — nicht anders als im Fall der anthropologischen epistéme, aber
diesmal auf der Ebene der Reprisentation und nicht der fundamentalen
Disposition der Dinge — mit der Existenz selbst der Humanwissenschaf-
ten deckt.s® Da sie das, was ihre Bedingung der Moglichkeit ausmacht,
als ihren Gegenstand behandeln, das Fundamentale als das Positive, das
Subjektive als das Objektive, sind die Humanwissenschaften stets von
einer Art transzendentaler Beweglichkeit belebt, die sie dazu bringt, das
Bewusstsein des Menschen immer wieder auf seine realen Bedingungen,
das heif$st auf sein Unbewusstes zuriickzufithren. Es versteht sich, dass
die Verschiebung von der Dichotomie des Normalen und des Patholo-
gischen zur Norm als das eigentliche Proprium der Humanwissenschaf-
ten gleichzeitig einen Ubergang zur Bipolaritit des Bewusstseins und des
Unbewussten impliziert.

457 Dazu wird in Bezug auf Georges Canguilhem genauer noch die Rede sein. In
Kapitel I. der Nouvelles réflexions (fortan als NP* angegeben), dem Zusatz
von 1966 zu Le normal et le pathologique, auf das Foucault in Surveiller et
punir hinweist, spricht Canguilhem etwa vom notwendigen Angewiesensein
einer jeden Normalisierungsbemithung auf die gesellschaftliche Vorstellung
eines bestimmten Guten (vgl. NP 176/dt. 167).

458 Vgl. MC 375/dt. 436.

468

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

Surveiller et punir stellt »le pouvoir de la norme« (SP 216/dt. 237) ins
Zentrum der Disziplinen, insofern sich an diesen eine Genealogie der
Humanwissenschaften ablesen lasst. In Foucaults Buch tiber das mo-
derne Gefangnis ist aber nicht mehr von einer Verschiebung vom Nor-
malen und Pathologischen zur Norm die Rede. Man hat es vielmehr
mit einer Kombination der beiden Perspektiven zu tun, wie das Auftau-
chen des Begriffs der Normalisierung bezeugt. Mit den Disziplinen tritt
das Problem der Verwaltung von Menschenmengen und somit jenes ei-
ner moglichst optimalen Artikulation zwischen Individuen und Bevol-
kerungen in den Vordergrund. Die Bedeutung des Normalen als durch-
schnittlicher Wert ist in diesem Zusammenhang zu verstehen. Manchmal
verwendet Foucault Norm und normal einfach als Synonyme.+® Eine
Differenzierung muss eher auf der Ebene der impliziten Argumentation
gesucht werden. In der Bestimmung der Operationen, die die normali-
sierende Sanktion ausmachen, spricht Foucault etwa von einer Gesamt-
regel, die dazu dient, die Leistungen und Verhaltensweisen der Einzelnen
zu vergleichen, zu differenzieren, zu homogenisieren und auszuschliefSen.
Diese regle d’ensemble funktioniert auf der einen Seite als ein Durch-
schnitt, den es einzuhalten gilt, das heifst letztendlich als positive, be-
obachtbare Naturtatsache, und auf der anderen als entweder minimale
Schwelle oder als Optimum, dem man sich annihern soll, das heifdt im
Grunde als ein Idealwert, der nicht beobachtet, sondern gesetzt wird.+%
Im ersten Fall wirkt die Regel als aufserer, analytischer Standpunkt: als
das Normale; im zweiten als innerer, synthetischer Standpunkt: als die
Norm. Georges Canguilhem — wie noch niher zu sehen sein wird — in-
sistiert in Le normal et le pathologique darauf, dass das Normale seinen
Anspruch, einen reinen Durchschnitt darzustellen, kaum einlésen kann:
Angesichts seiner axiologischen, synthetischen Natur kann es ohne eine
Wertsetzung nicht etabliert werden.+* Foucault, der hier zwar auf zwei

459 Vgl. etwa SP 216/dt. 237. Zu den Begriffen normal und Normalisierung
vgl. auch die Vorlesungen: FOUCAULT, La société punitive (1972-1973),
a.a.0., 220 ff./dt. 295 ff. (dort auch die Anmerkung des Herausgebers Har-
courts, 228, Anm. 28/dt. 305 f.); DERS., Le pouvoir psychiatrique (1973—
1974), a.a.0., 56 ff./dt. 88 ff., 200 f./292 f.; DERS., Les anormaux (1974—
1975),a.a.0., 24, 39 ff., 253/dt. 45 f., 61 ff., 350.

460 Vgl. SP 215/dt. 236.

461 Vgl. etwa NP* 25: »C’est par rapport a une mesure jugée valable et souhai-
table — et donc par rapport a une norme — qu’il y a excés ou défaut. Définir
I’anormal par le trop ou le trop peu, c’est reconnaitre le caractére normatif
de I’état dit normal« (»Denn Ubermaf oder Mangel gibt es nur in Bezug auf
fur giltig und wiinschenswert erachtetes Maf3, ergo in Bezug auf eine Norm.
Eine Definition des Anormalen durch das Zuviel oder Zuwenig anerkennt
notwendig den normativen Charakter des normal genannten Zustandes«, dt.
34). Vgl. aufSerdem das Kapitel tiber den Durschnitt NP 96 ff./dt. 155 ff.

469

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

unterschiedliche Verwendungsweisen der Regel hinweist, aber ansons-
ten deren nature mixte hervorhebt, ist sich bewusst, dass das Normale
nie auf einen rein quantitativen Wert wird reduziert werden konnen. Er
weif aber auch, dass die Wertsetzung, durch die das Normale etabliert
wird, aufgrund ihres unmittelbaren und endlichen Charakters wiederum
nicht ohne einen strukturellen Naturrest dezidiert werden kann. Darin
besteht auch die eigentliche biopolitische Natur der Norm und des Nor-
malen als deren Objektivierung.

Die Norm als idealisierter Durchschnitt einer Menschenmenge oder
gar einer Bevdlkerung kann als vergleichendes, differenzierendes, hie-
rarchisierendes, homogenisierendes und ausschliefSendes Prinzip positiv
gelten, indem sie in der analytischen Grenzziehung zwischen Norma-
lem und Pathologischem verobjektiviert wird.+* Sie muss aber dartiber
hinaus auch auf der Ebene der Individuen ihre Anwendung finden: Sie
stellt die Natur der Individuen fest.**> Dabei dient sie als klinisches Prin-
zip der Erkenntnis des konkreten Menschen. Um die Anordnung und
Nutzbarmachung der Einzelnen innerhalb einer gegebenen Menschen-
menge positiv zu ermoglichen, muss sie sich aber wiederum analytisch
bestimmen lassen und in normalen Werten ihren Ausdruck finden: in
quantitativen Abmessungen von Leistungen, Fertig- und Fahigkeiten,
Niveaus, Rangen. Erst durch ihre stindige Verobjektivierung ins Nor-
male und durch das Wechselspiel zwischen der Ebene der Bevolkerung
und jener der Individuen kann die Norm als Normalisierung konkret
wirken.

i.v Die psychosomatische Einheit des Korpers und der Seele
der Untertanen

Surveiller et punir weist weder eine direkte Diskussion der Begriffe des
Normalen und des Pathologischen und der Norm noch eine ausfiihrliche
Theorie der Subjektivierung auf. Zwar ist immer wieder von der »Her-
stellung von Individuen«, von der Zuweisung der eigenen individuellen
Identitit als eines sozialen Standes, von der Erkenntnis des konkreten
Menschen oder gar von der »schonen Totalitdt des Individuums« die
Rede.*+ Der Begriff der »assujettissement« steht aufferdem nicht nur fiir
eine Unterwerfung, wie seine eigentliche Bedeutung suggerieren wiirde,

462 Vgl. die duflere Grenze des Anormalen (»la frontiére extérieure de I’anor-
mal«, SP 215/dt. 236), von der insbesondere in Bezug auf die ausschlieflen-
de Funktion der normalisierenden Sanktion die Rede ist.

463 Vgl. SP 215/dt. 236.

464 Vgl. etwa SP 196, 200 /dt. 216, 220; SP 225/dt. 247: »chacun regoit pour
statut sa propre individualité«; SP 224, 227/dt. 246, 250; SP 253/dt. 278:
»la belle totalité de I'individu«.

470

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

sondern zugleich auch fir das Produzieren eines Subjektes. Foucault
weist aber nirgends ausdricklich darauf hin, wie die Art der Subjekti-
vitit, die von der Disziplin hergestellt werden soll, weiter zu bestimmen
ist. Foucault hatte auf jeden Fall in Les mots et les choses und insbe-
sondere in seiner Analytik der Endlichkeit die Struktur der modernen,
anthropologischen, postmetaphysischen Subjektivitiat zur Gentige be-
schrieben. Fur jeden Leser von Foucaults archéologie des sciences hu-
maines sprechen somit die Hinweise auf die Entstehung der Humanwis-
senschaften als klinische Wissenschaften fiir sich. In Surveiller et punir
setzt Foucaults lediglich den Akzent anders: Es kommt nicht mehr da-
rauf an, die Struktur der modernen, endlichen Subjektivitat zu umrei-
Ben, sondern deren Genealogie aufzuzeigen. Neben den wiederholten
Anspielungen auf die »schone Totalitdt der Individuen« und dem aus-
drucklichen Programm einer Umkehrung von Kantorowicz’ Unterschei-
dung der zwei Korper des Konigs in der naturlich-politischen, psychoso-
matischen Einheit des Korpers und der Seele der Untertanen ist dartiber
hinaus mit dem Begriff der Norm eine bestimmte Subjektivitatsform
vorausgesetzt: Sie besteht im Reflexionsverhiltnis zwischen einer inne-
ren Einheit und einer Mannigfaltigkeit, einem Subjekt und einem Ob-
jekt, das aufgrund seiner Endlichkeit nicht anders als amphibologisch
und hybrid sein kann.

Foucault unterscheidet de facto zwei Arten oder besser zwei Ebe-
nen der vom Normbegriff implizierten Subjektivitit: Zum einen die ei-
nes allgemeinen Sinnzusammenhanges, der reflexiv strukturiert ist und
in Bezug auf eine Bevilkerung oder eine gegebene multitude das Ide-
al ausspricht, aufgrund dessen die Grenze zwischen Normalem und Pa-
thologischem gezogen werden kann; zum anderen die eines besonde-
ren, ebenso reflexiv strukturierten Sinnzusammenhanges, dem gemaf3
die Norm und die konkrete Natur eines jeden Individuums festgestellt
wird. Mit seiner These einer Herstellung der Individuen durch Korper-
technologien verpflichtet sich Foucault aufzuzeigen, dass die Synthese,
deren inneres Gesetz von der Norm dargestellt wird, oder wenn man so
will die schone Totalitit, die die Einzelnen als Einzelne ausmacht, sich
gleichsam physisch-technologisch determinieren lasst und, damit einher-
gehend, dass die Macht, die diese physisch-technologische Determinie-
rung aufgrund der asymmetrischen Verhaltnisse, die ihr innewohnen,
darstellt, den von ihr erzeugten Individuen nicht guflerlich, sondern dass
sie wesentlich intrinsisch ist. Dies ist weder prinzipiell noch real vertret-
bar. Auf einer prinzipiellen Ebene — wie bereits hervorgehoben — ver-
leiht die synthetische Natur der konkreten Individualitit einen Emer-
genzcharakter, der sie vor jeder endlich analytischen Reduktion oder
gar Determinierung bewahrt. Zudem hat die Rede von einer >Physiks,
wie mikrologisch sie auch immer sein mag, hier keinen Sinn: Bereits die
technische — geschweige denn eine techno-logische — Dressur der Korper

471

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

richtet sich organisch auf ein bestimmtes Ziel, auf einen Nutzen hin aus.
Man hat es somit offensichtlich mit einer Organik — oder noch besser
mit einer Physiologie, wie der Gebrauch des Wortes normal an sich be-
reits bezeugt — und keineswegs mit einer Physik zu tun. Dies weifS auch
Foucault, der gerade in Bezug auf die disziplindre Dressur von der Ab-
16sung des mechanischen Kérpers der metaphysischen Anatomie Des-
cartes’ und La Mettries durch den organischen Kérper der niitzlichen
Abrichtung spricht.*6s Konkrete Individualitdten widersetzen sich aber
prinzipiell auch jeder dufleren technischen Instrumentalisierung. Jeder
auf einen bestimmten Sinn hin ausgerichteten Subjektivierung konnen
sie jederzeit eine ebenso endliche, auf einen besonderen Sinn hin ausge-
richtete Subjektivierung entgegensetzen. Sie lassen sich von Natur aus
weder physisch- noch organisch-technisch determinieren.

Auf einer realen, bistorisch-kontingenten Ebene wird mit der These ei-
ner physisch-technologischen Herstellung der Individuen Foucaults Ar-
gumentation eine Beweislast auferlegt, die kaum zu bewiltigen ist. Denn
die determinierende, dufSerliche Gewalt der disziplindren Korperabrich-
tung zugleich als eine intrinsische Macht denken zu wollen, bedeutet,
von einer Allgegenwart (»omniprésence«, SP 355/dt. 392) der Disziplin
und einer Universalitit des Normativen (»universalité du normatif«, SP
356/dt. 393) ausgehen zu missen, das heifSt von Attributen, denen man
eher mit einer Metaphysik als mit einer archiologischen Rekonstrukti-
on von Diskursformationen als Systeme existierender Aussagen gerecht
werden kann.

Die Mingel der anthropologischen Subjektivitit sind zuerst einmal
nicht dufSerlicher, sondern intrinsischer Natur: In erster Instanz sind sie
nicht genealogisch, sondern strukturell. Deshalb wire es falsch, dem ge-
nealogischen Ansatz von Surveiller et punir gegeniiber dem strukturel-
len von Les mots et les choses irgendeine Form von Vorrang zuerkennen
zu wollen. Wenn die endliche Subjektivitit des homme der humanwis-
senschaftlichen Klinik ein Problem mit der Technik hat, dann nicht in
erster Linie, weil sie technisch erzeugt ist, sondern weil sie einen intrin-
sischen technischen Charakter aufweist. Eine strukturell technische Na-
tur wohnt dem modernen, anthropologischen Individuum inne, indem
die Einzelheit oder gar das konkrete Allgemeine, worin es besteht, end-
lich vermittelt ist: Es ist als eine auf ein besonderes Ziel hin ausgerichte-
te Totalitat konstituiert. Daher rihrt auch der intrinsische Gewaltgehalt
einer solchen endlichen Form der Subjektivation: Die Vermittlung zwi-
schen Objektivitat und Subjektivitat, Mannigfaltigkeit und Einheit, Kor-
per und Seele, auf der sie beruht, wird nicht auf die gewaltlose Macht
des Freiheits-, Gerechtigkeits-, Liebes- und Lebensprinzips bezogen, das
dem Menschen als mit Vernunft begabtes Erdwesen, als handelnde und

465 Vgl. SP 181 f., 160 f./dt. 199 f., 174 f.

472

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

denkende Kopula zwischen Natur und Freiheit innewohnt. Diese Form
von intrinsischer Selbstbeherrschung und -versklavung, die gleichsam
wie die ironische Umkehrung des emanzipatorischen Programms der
aufklarerischen Autonomie klingt, weist die strukturelle Durftigkeit ei-
ner Subjektivitit auf, die, auf einer vermeintlich verselbstindigten End-
lichkeit aufgebaut, nach einer weiteren Vergeistigung und Idealisierung
immer schon verlangt.

Anders als fiir die genealogische Disziplinarmacht, die nur fabrizierte
Individuen zu kennen scheint, konnen im Fall der intrinsischen Beherr-
schungsstruktur der anthropologischen Subjektivitit die Adressaten der
Gewalt angegeben werden: Es sind die Subjekte, die ihr konstitutives An-
gewiesensein auf Absolutes und Unendliches zu artikulieren vermogen
und somit sich als frei erweisen. Hiermit stellt die Struktur der anthro-
pologischen Subjektivitdt eine Machtform dar, die ebenso unterdriickend
wie produktiv ist. Unterdriickend ist die anthropologische Subjektivati-
on selbstredend nicht im naiven Sinn eines auf eine anfiangliche, fur sich
bestehende Substanz oder gar auf ein unbeflecktes Urbegehren ausge-
ubten Zwanges. Gegen ein solches Repressionsparadigma straubt sich
Foucault zu Recht. Der intrinsisch repressive Charakter der anthropo-
logischen Subjektivierung besteht vielmehr in ihrer gewalttatigen Re-
duktion des strukturellen Freiseins der Subjekte. Produktiv ist sie da-
ritber hinaus, weil aufgrund ihrer synthetischen Natur die bestimmte
Subjektivitit, an der sie die Freiheit der Subjekte festmacht, immer eine
erzeugte ist.

Der Weg, den der spite Foucault mit seiner Untersuchung der antiken
Selbstpraktiken einschldgt, mag sicher eine Alternative gegeniiber der
disziplindren Genealogie der modernen Subjektivitat darstellen. In die-
sem Sinne war sein Platz bereits in Surveiller et punir eingeschrieben, wo
Foucault auf die Kloster- und asketische Disziplin der christlichen Tra-
dition hinweist, die zwar den Gehorsam gegeniiber einem geistigen Fiih-
rer vorhersahen, die aber wesentlich auf die Steigerung der Selbstherr-
schaft eines jeden iiber sich selbst und den eigenen Korper abzielten.+6¢
Es bleibt allerdings duflerst fraglich, inwiefern eine Anderung der Sub-
jektivierung lediglich auf der Ebene ihrer Genese — die jetzt nicht mehr
auf ein durch eine asymmetrische Machtrelation erzeugtes disziplindres,
sondern auf ein freies, dsthetisch-ethisches Selbstverhiltnis gerichtet sein
soll — ihre Strukturprobleme 16sen kann. Letztendlich kann es kaum da-
rum gehen, anders zu werden als man ist oder ein Anderer zu werden
als der, als den man uns mochte und braucht, sondern schlicht anders
zu sein. Foucaults spite etho-poetische Wende ist somit umso verbluf-
fender, je mehr man sie nicht nur als eine Antwort auf die Disziplinar-
genese der modernen Seele, sondern auch in Hinblick auf die Analytik

466 Vgl. SP 162/dt. 176.

473

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

der Endlichkeit der modernen epistéme betrachtet. Beide sind aber, wie
die Rede von der Macht der Norm unmissverstandlich zeigt, unauflos-
bar miteinander verflochten.+6” Auf die Macht der Norm, zuerst der Dis-
ziplinar- und dann der Biomacht, auf das Dispositiv der Sexualitit und
auf jenes des Gefiangnisses und der Disziplin kann die Lust ebenso we-
nig wie der Korper eine Antwort geben. Nicht weniger als das duferli-
che, naturalistische Verzehren des Begebrens, gegen das sich Foucault in
seiner Polemik gegen Wilhelm Reich und vor allem Jacques Lacan und
Gilles Deleuze straubt, kann die Lust als endliche, subjektivistische An-
eignung der Auferlichkeit ohne Bezug auf die absolute Vermittlung der
Liebe und des Lebens eine Alternative zur biopolitischen Hybris der mo-
dernen, anthropologischen Subjektivierung bieten.+**

467 Im Sinne eines Strukturmangels in der endlichen, praktischen Subjektivi-
tit der etho-poetischen Wende konnen die Einwinde Pierre Hadots gegen
Foucaults Auffassung der antiken Lebenskunst verstanden werden: Die spi-
rituellen Ubungen in der Antike dienten der Verwirklichung des wahren
Wesens des Menschen und somit der Herstellung des richtigen Verhaltnis-
ses eines jeden zur universellen Ratio des Kosmos (vgl. P. HADOT, »Réfle-
xions sur la notion de >culture de soi«, in: DERS., Exercices spirituels
et philosophie antique, Paris 2002 (1993), 323-32, insb. 325 f./dt. 221).
Hochst interessant ist auch die Bewertung Heidrun Hesses, die allerdings
den Parallelismus zur Disziplinartechnologie nicht hervorhebt, nach der
Foucaults Lebenskunst die aristotelische Unterscheidung zwischen Handeln
und Herstellen nicht sich anzueignen vermag (vgl. H. HESSE, »>Asthetik
der Existenz«. Foucaults Entdeckung des ethischen Selbstverhaltnisses«, in:
HONNETH, SAAR (Hg.), Zwischenbilanz einer Rezeption, a.a.O., 300~
308, insb. 306 ff.). Ein Zeichen der strukturellen Schwiche der etho-poe-
tischen Subjektivierung ist dariiber hinaus aber auch die relative Einfach-
heit, mit der sie sich in ihr Gegenteil umkehren ldsst, nimlich von einer
Form der Selbstbefreiung und Selbstverwirklichung in einen Reflex neoli-
beralen Individualismus (vgl. A. HONNETH, »Organisierte Selbstverwirk-
lichung. Paradoxien der Individualisierung«, in: DERS. (Hg.), Befreiung aus
der Miindigkeit. Paradoxien des gegenwirtigen Kapitalismus, Frankfurt/M.
2002,141-58 und RICHTER, »Expressivitit und Freiheit«, a.a.0., 216 ff.).
Im Sinne einer Differenzierung zwischen Struktur und Genese der Subjek-
tivitdt vgl. auch die wichtige Bemerkung von Charles Taylor, wonach zwi-
schen disziplindrer und etho-poetischer Subjektivitat nur auf der Basis ihres
Aufgezwungenseins und nicht ihres Verhaltnisses zur Wahrheit unterschei-
den werden konne (vgl. Ch. TAYLOR, »Foucault on Freedom and Truth«,
a.a.0., 9o, Anm. 41).

468 Vgl. hingegen VS 208: » Contre le dispositif de sexualité, le point d’appui de
la contre-attaque ne doit pas étre le sexe-désir, mais le corps et les plaisirs«
(»Gegen das Sexualitatsdispositiv kann der Stiitzpunkt des Gegenangriffs
nicht das Sex-Begehren sein, sondern die Koérper und die Liste«, dt. 151).

474

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

Die Emporung des Neffen war zwar gegen den Anspruch gerichtet,
seine Allgemeinheit in der festen, endlichen Bestimmung einer konkreten
Subjektivitit aufgehen zu lassen. Entfremdet fihlte er sich aber nicht nur
deshalb, weil seine unverriickte Personlichkeit nicht der vollen Entfal-
tung seines Selbst entsprach, sondern ebenso sehr, weil ihm diese von an-
deren, seinen Gonner und Mizenen, dufSerlich auferlegt wurde. Sie war
ebenso eine Folge der vorrevolutiondren Verabsolutierung der Macht
der Reichtiimer wie diese ihrerseits eine Folge von ihr war, namlich von
Subjekten, die zu keinem effektiven Widerstand mehr fihig sind. Die
Rebellion des Neffen griindet nicht nur prinzipiell in der Mangelhaf-
tigkeit der Subjektivitit, die man ihm aufzwingen wollte, sondern auch
real in der einfachen Tatsache, dass ihm diese Subjektivitit aufgezwun-
gen wurde. Ahnlich kann das Problem der modernen, anthropologischen
Subjektivitat nicht alleine in der Falschheit ihrer Konzeption liegen. Es
ist nicht nur ein Problem spekulativer Natur, obwohl es unbestreitbar
auch ein solches ist. Das Modell ist nicht nur prinzipiell falsch, sondern
es wird auch real von Kriften aufgedringt, deren Aufkommen wieder-
um im Sinne einer Wechselwirkung vom falschen spekulativen Modell
abhingig ist.*% In diesem Sinne — wie noch zu zeigen sein wird — gewin-
nen Foucaults Untersuchungen uber die Disziplin, die sich im Hinblick
auf eine Genese der Subjekte als wenig aufschlussreich erwiesen haben,
erneut an Plausibilitat und Bedeutung.

i.vi Der Panoptismus als spezifische Technologie der politischen Macht
nach der Abdankung des Leviathans

Jeremy Benthams architektonisches Modell des Panopticons interessiert
Foucault als ein Verstirker fiir jeden beliebigen Machtapparat.+° In-
sofern antwortet das architektonische Modell Benthams auf die Fra-
ge nach der tatsichlichen, realen Wirksamkeit und Zwangsgewalt der
Disziplinarmacht, die sich doch unscheinbarer, winziger Techniken und
Hinterlistigkeiten bedient.#”* Bentham entwarf 1787 das Panopticon vor
allem als ein auf die verschiedensten Formen von Kontroll- und Un-
tersuchungsanstalten, auf Schulen, Manufakturen, Hospizen, Kranken-
hduser ebenso wie auf Haftanstalten anwendbares Konstruktionsprin-
zip und nicht, wie oft angenommen, als das Modell fur eine perfekte

Dazu auch G. DELEUZE, »Désir et plaisir«, zuerst in: Magagzine littéraire,
325 (1994), jetzt in: DERS., Deux régimes de fous, a.a.0., 112-22.

469 Zur Verschrinkung zwischen »theoretischen Depotenzierungen« und »realen
Entmichtigungen« im Status des modernen Subjekts vgl. E. ANGEHRN, »Das
Bild des Menschen zwischen Hermeneutik und Naturalismus«, a.a.O., 15.

470 Vgl. SP 240/dt. 265.

471 Vgl. SP 227/dt. 250.

475

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Sicherheitsinstitution.** In der Mitte des Panopticons soll ein hoher
Turm stehen, der, nach allen Seiten geoffnet, einen konstanten Blick in
das umgebende, in Zellen unterteilte Ringgeb4ude erlaubt. In den Zellen
wird man vollstindig gesehen, ohne jemals in den Turm sehen zu kon-
nen; vom Turm in der Mitte aus sieht man alles, ohne je gesehen zu wer-
den. Dadurch erzeugt das Panopticon seine Hauptwirkung, namlich die
Schaffung eines bewussten, permanenten Sichtbarkeitszustandes, der das
automatische, anonyme Funktionieren der Macht sicherstellt.

Als eine solche Figur politischer Technologie und als verallgemeine-
rungsfahiges Funktionsmodell versteht Foucault Benthams architektoni-
sches Prinzip der universellen Einsehbarkeit.+73 Deshalb spricht Foucault
lieber von Panoptismus und von panoptischem Schema als von Panopti-
con. Deshalb setzt er der panoptischen Anstalt die verpestete Stadt ent-
gegen.++ Die Vorkehrungen, die im 17. und 18. Jahrhundert fiir den Fall
vorgesehen waren, dass die Pest sich in einer Stadt anktndigte, stellen
ein kompaktes Modell eines Disziplinardispositivs dar. Der Ausnahme-
zustand der Pest forderte auSerordentliche Massnahmen, die vollige Iso-
lierung der betroffen Stadt, eine Disziplin als Block, als geschlossene
Anstalt, die am Rande der Gesellschaft etabliert wird und ganzlich auf
negative Funktionen ausgerichtet ist: das Ubel zu stoppen, die Kontakte
und die Kommunikationen zu brechen, die Zeit und somit die Entwick-
lung der Seuche zum Stillstand zu bringen. Der Panoptismus, den man
oft falschlicherweise als die Utopie der perfekten Einsperrung verstanden
hat, setzt hingegen keinen Ausnahmezustand voraus: Er stellt vielmehr
das idealisierte Diagramm eines Machtmechanismus dar, der sich von je-
der spezifischen Verwendung ablosen ldsst und der seiner wesentlichen
Natur nach dazu bestimmt ist, sich im gesamten Gesellschaftskorper aus-
zubreiten und dort bis in das Alltagsleben der Menschen einzudringen.+7s
Wenn Foucault insgesamt von einer Disziplinargesellschaft spricht, so hat

472 Der vollstindige Titel von Benthams Werk lautet: Panopticon; or, the Inspec-
tion House: containing the Idea of a new Principle of Construction appli-
cable to any Sort of Establishment, in which Persons of any Description are
to be kept under Inspection; and in particular to Penitentiary-Houses, Pri-
sons, Houses of Industry, Work-Houses, Poor-Houses, Manufactories, Mad-
Houses, Lazarettos, Hospitals, and Schools; with a Plan of Management ad-
apted to the Principle: in a Series of Letters, written in the year 1787, from
Crecheff in White Russia, to a Friend in England. By Jeremy Bentham. Dub-
lin, printed: London, reprinted 1791 (vgl. J. BENTHAM, Works, hg. von ]J.
Bowring, Bd. IV, London 1791, 37-172).

473 Vgl. SP 239/dt. 263 f.

474 Vgl. SP 239/dt. 263.

475 Zur Infragestellung des Modells der Einsperrung zugunsten einer diffuse-
ren, auf die ganze Gesellschaft verallgemeinbaren Form des Eingriffes vgl.
auch FOUCAULT, La société punitive (1972-1973), a.a.0., 200/dt. 270.

476

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

er gerade die Bewegung im Blick, die vom Schema der Ausnabmediszi-
plin zu jenem der verallgemeinerten, alltiglichen Uberwachung fiihrt.+7¢

Die durch die panoptische Technologie ausgeiibte Uberwachung bildet
allerdings keine nicht weiter bestimmte soziale Kontrolle: Sie ist im Ge-
genteil ganz spezifisch. So stellt das Panopticon gleichzeitig eine Art Mu-
seum der menschlichen Natur und ein Laboratorium dar. Es kann wie
ein Garten zu Zwecken der Naturforschung verwendet werden. Es dient
dann dem Klassifizieren, Vergleichen und Abmessen und dem Feststellen
der Normalitatsgrenze. Das Panopticon kann aber auch als ein Labora-
torium zum Durchfiihren von Experimenten mit Menschen gebraucht
werden, um neue Medikamente, neue Strafarten, neue Arbeitstechniken,
neue pidagogische Methoden zu entwickeln.”7 Die panoptische Uber-
wachung ist somit gleichzeitig naturalistische Beobachtung und techni-
sche Instrumentalisierung; sie stellt Tatsachen als Werte und Werte als
Tatsachen fest und gehort demnach mit vollem Recht zur juristisch-an-
thropologischen, ja biopolitischen Disziplinarmacht der Norm.

Als eine Art Ei des Kolumbus im Bereich der Politik kann das panop-
tische Schema insbesondere gelten, weil es die Wirksamkeit der Macht
auf ihre Anwendungsflache zu tbertragen vermag. Derjenige, der der
permanenten Sichtbarkeit und somit der stindigen Prufung, der hierar-
chischen Uberwachung und der normalisierenden Sanktion unterwor-
fen ist, schreibt direkt in sein Verhalten die Machtsituation ein, in der er
eingebettet ist, und wird zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung. Der
Panoptismus wird hiermit zur spezifischen Technologie der politischen
Macht nach der massendemokratischen Abdankung des Leviathans. Die
Ubertragung des Beherrschungsvollzugs auf die Untertanen verleiht da-
riiber hinaus der panoptischen Technologie den fordernden Charakter, in
dem ihre unbestimmte Verallgemeinerungsfihigkeit eigentlich griindet.
Sie steigert die Leistungsfahigkeit einer jeden Funktion (Erziehung, The-
rapie, Produktion, Bestrafung), mit der sie sich verbindet. Die Machtre-
lationen, die ihr innewohnen, werden namlich nicht duflerlich, sondern
immanent der Funktion tibertragen, in die die panoptische Technologie
integriert wird. Diese stellt demnach eine Art und Weise dar, Machtrela-
tionen in einer Funktion wirksam werden und eine Funktion durch die-
se Machtrelationen operieren zu lassen.+7®

Bentham sah in seinem panoptischen Prinzip aufgrund seiner Verall-
gemeinerungsfihigkeit nicht nur die ideale Architektur fur die perfekte
Strafanstalt, sondern auch und vor allem ein Instrument dafiir, die Mo-
ral zu reformieren, die Gesundheit zu fordern, die Industrie zu stirken,
die Bildung zu verbreiten, mit der Armut umzugehen, die Wirtschaft

476 SP 251/dt. 277.
477 Vgl. SP 237 ff./dt. 2671 ff.
478 Vgl. SP 241/dt. 266.

477

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

anzureizen. Dem Grunder des Utilitarismus war das panoptische Sche-
ma ein grofes und neues Regierungsinstrument (»un grand et nouvel in-
strument de gouvernement«479).

Historisch macht Foucault die Verallgemeinerung der Disziplin zu ei-
ner Disziplinargesellschaft vor allem an drei Prozessen fest, die tiefer als
die Vervielfiltigung der disziplindren Institutionen selbst gewirkt haben
sollen.#*° Auf der einen Seite haben die Disziplinen ihre Funktion umge-
kehrt. Waren sie in der verpesteten Stadt noch vor allem eine Kontroll-
methode, so werden sie nunmehr eine positive Rolle spielen: Sie funk-
tionieren immer mehr als Techniken fur die Erzeugung von niitzlichen
Individuen. Es geht nicht mehr darum, in einem Ausnahmezustand die
Rettung einer durch eine dufSere Gefahr bedrohten Gesellschaft sicher-
zustellen, sondern die sozialen Krifte zu verstarken, die Gesundheit der
Bevolkerung zu verbessern, die Produktion zu steigern, die Bildung zu
verbreiten, die 6ffentliche Moral zu fordern. Die Disziplinen haben in-
sofern die spezifische Regierungsform gebildet, die von der Entwicklung
einer kapitalistischen Gesellschaft hervorgerufen wurde.#** So wie die
Verfahren der Akkumulation des Kapitals den 6konomischen Aufstieg
des Abendlands ermoglichten, haben die disziplinaren Methoden der
Akkumulation der Menschenressourcen dessen politisches Deblockieren
erlaubt. Die Arbeitsverteilung, die technologischen Veranderungen des
Produktionsapparates und die Herausarbeitung der disziplinaren Pro-
zeduren stellen in diesem Sinne sehr eng verflochtene Phinomenen dar.

Die Disziplinen neigen auf der anderen Seite dazu, ihren geschlosse-
nen institutionellen Rahmen zu verlassen, um als geschmeidige Proze-
duren zu funktionieren, die sich frei tibertragen und adaptieren lassen.
Manchmal handelt es sich um geschlossene Apparate, die ihrer spezifi-
schen Funktionen eine Rolle der dufleren Uberwachung und Disziplinie-
rung hinzufiigen: Die Schulen werden zu Sozialobservatorien, die in das
intime Leben der Familien und der Erwachsenen eindringen; die Kran-
kenhiuser dienen immer mehr als Stiitzpunkt fiir die Uberwachung der
Bevolkerung. Manchmal breiten sich die Disziplinen andererseits nicht
von festen Institutionen, sondern von in der Gesellschaft frei zerstreuten
Brennpunkten aus: religiosen Gruppen, Mildtitigkeitsvereinen, Wohl-
fahrtgesellschaften.+*

Die Disziplinarmechanismen haben schliefSlich eine Verstaatlichung
erlebt. Anders als England, in dem private, religios inspirierte Grup-
pen eine grofSere Rolle gespielt haben, wurde in Frankreich der weitaus

479 SP 240/dt. 265 und BENTHAM, Panopticon, a.a.O., 65. Zur Disziplin als
Instrument der Regierung von Menschenmengen auch SP 256/dt. 283.

480 Vgl. SP 244 ff./dt. 269 ff.

481 Vgl. SP 254 ff./dt. 279 ff.

482 Vgl. SP 246 ff./dt. 271 ff.

478

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

bedeutsamere Teil der Funktion der gesellschaftlichen Disziplin vom
Polizeiapparat ibernommen. Es wire allerdings falsch zu meinen, dass
dadurch die Disziplinen ein fiir alle Mal von einem Staatsapparat kon-
fisziert und absorbiert wurden. Wenn die Polizei als Institution namlich
unleugbar die Form eines direkt mit der souveranen Macht verbunde-
nen Staatsapparates hat, so sind die von ihr ausgeiibten Machtformen
und ins Werk gesetzten Mechanismen und ihre Zielscheiben beson-
derer Natur. Der polizeiliche Apparat tibt eine permanente, allgegen-
wirtige Uberwachung aus, durch die sie die Gesellschaft in ein Einseh-
barkeitsfeld transformiert. Zu diesem Zweck verwendet er Tausende
von Augen: aufler regelmafig eingestellte Beamte auch >Beobachters,
Spitzel, Denunzianten, Kriminelle, Prostituierte. Die Polizei antwortet
auflerdem auf Forderungen, die nicht nur vom Souveran, sondern die
auch aus der Gesellschaft kommen. Foucault denkt dabei vor allem an
die bertichtigten koniglichen Haftbefehle, die lettres de cachet, durch
die auf Gesuche hin von Familien, Werkmeistern, Notabeln, Nachbarn,
Pfarrern eine disziplindre infrapénalité: eine Unordnung, eine Unge-
horsambkeit, ein schlechtes Benehmen mit der Inhaftierung sanktioniert
wurde. Durch eine Vielfalt von in der Gesellschaft verstreuten Macht-
instanzen hatte somit die Polizei des 18. Jahrhunderts eine Disziplinar-
funktion ibernommen, die sie weit tiber die geschlossenen Institutio-
nen der Disziplin (Werkstatte, Armeen, Schulen, Spitaler) ausbreitete.

Trotz ihrer Inanspruchnahme des Staatsapparates der Polizei und ih-
rer Entstehung innerhalb von geschlossenen Anstalten geht die Diszi-
plin in ihren institutionellen Gestalten kaum auf; sie stellt vielmehr einen
Machttypus dar und eine spezifische Modalitiat, Macht durch technolo-
gische Mittel auszuiiben.

La »discipline« ne peut s’identifier ni avec une institution ni avec un appa-
reil ; elle est un type de pouvoir, une modalité pour I’exercer, comportant
tout un ensemble d’instruments, de techniques, de procédés, de niveaux
d’application, de cibles ; elle est une >physique< ou une >anatomie« du pou-
voir, une technologie.**

Die Disziplin mit einem besonderen institutionellen Gebilde identifizie-
ren zu wollen, heifst vor allem ihre Eigenart zu verfehlen. Deshalb bil-
den die in der Forschung wiederholten Versuche, die Disziplinen auf ei-
nen geschlossenen, institutionellen Rahmen zurtuckzufithren, viel mehr

483 SP 251 (»Die >Disziplin< kann weder mit einer Institution noch mit einem
Apparat identifiziert werden. Sie ist ein Machttypus und eine spezifische
Modalitit, Macht auszuiiben, die eine Vielfalt von Instrumenten, Techni-
ken, Prozeduren, Einsatzebenen, Zielscheiben voraussetzt; sie ist eine >Phy-
sik< oder eine »>Anatomie« der Macht, eine Technologie«, dt. 276 f., Uberset-
zung leicht verdndert).

479

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

als schlichte Fehlinterpretationen: Sie iibersehen einfach den Kern, der
das Proprium der Disziplin ausmacht.++ Die Disziplin von ihrem institu-
tionellen Charakter abhingig zu machen, bedeutet dariiber hinaus, sich
im Grunde auch die Moglichkeit zu versperren, Foucaults spatere Ver-
suche weiterzudenken, die Disziplin als neuartiges Regierungsinstrument
auf die moderne, zeitgenossische neoliberale Gesellschaft und in Rich-
tung auf die liberale Kunst der Gouvernementalitit anzuwenden. Diese
Versuche haben — bekanntlich sind sie hauptsichlich in der Form von
transkribierten miindlichen Vorlesungen erhalten — per se einen unabge-
schlossenen Charakter.+55 Sie im Horizont einer vermeintlichen Wende
von der Disziplin zur Gouvernementalitit zu lesen, die die Konzeption
einer neuartigen Macht mit sich bringe, heift aber, sich dazu zu verur-
teilen, mit Begriffen zu arbeiten, die ihre Spezifizitit und somit den grofs-
ten Teil ihrer Erfassungskraft eingebiifSt haben.+*¢ Ohne Verbindung zur

484 Vgl. exemplarisch G. DELEUZE, »Controle et devenir«, Interview mit T.
Negri, in: DERS., Pourparlers (1972—-1990), Paris 2003, 229—39, insb. 236
ff./dt. 250; DERS., »Post-scriptum sur les sociétés de contrdle«, in: DERS.,
Pourparlers (1972-1990), a.a.0., 240—47 (laut Deleuze bildet die Internie-
rung die prinzipielle Technik der Disziplin; Foucault gehére aufferdem zu
den ersten, die gesagt haben, dass wir dabei sind, die Disziplinargesellschaft
zu verlassen); N. FRASER, »Von der Disziplin zur Flexibilisierung? Foucault
im Spiegel der Globalisierung«, in: HONNETH, SAAR (Hg.), Zwischenbi-
lanz einer Rezeption, a.a.0., 239-58, die angesichts des neuen, auf Deregu-
lierung und Flexibilisierung ausgerichteten Regimes der neoliberalen Glo-
balisierung die Aktualitit Foucaults grofenteils bestreitet.

485 Vgl. v. a. die Vorlesungen zur gouvernementalité: M. FOUCAULT, Sécu-
rité, territoire, population. Cours au College de France (1977-78), hg. v. M.
Senellart, Paris 2004 und DERS., Naissance de la biopolitique. Cours au
College de France (1978-79), hg. v. M.. Senellart, Paris 2004. Zum Verhalt-
nis Foucauls zum Neoliberalismus vgl.: V. LEMM, M. VATTER (Hg.), The
Government of Life. Foucault, Biopolitics, and Neoliberalism, New York
2014; D. ZAMORA, M.C. BEHRENT (Hg.), Foucault and Neoliberalism,
Cambridge 2016.

486 Die Kontinuitat wird von Foucault selbst in seiner Vorlesung tiber die Ge-
burt der Biopolitik hervorgehoben: »Et ce fameux panoptique qu’au début
de sa vie, enfin en 1792-95, Bentham présentait comme devant étre la pro-
cédure par laquelle on allait pouvoir, a I’intérieur d’institutions déterminées
comme les écoles, les ateliers, les prisons, surveiller la conduite des individus
en augmentant la rentabilité, la productivité méme de leur activité, a la fin
de sa vie, dans son projet de codification générale de la législation anglaise,
Bentham le présentera comme devant étre la formule du gouvernement tout
entier en disant: le panoptique, c’est la formule méme d’un gouvernement
libéral« (FOUCAULT, Naissance de la biopolitique, a.a.O., 68 f.; »Jenes
beriihmte Panopticon, das Bentham zu Beginn seines Lebens, d. h. 1792~
1795, als das Verfahren vorstellte, durch das man innerhalb bestimmter

480

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

Macht der Norm verkommt die Kritik an der Gouvernementalitit zum
schlichten Einspruch gegen soziale Kontrolle oder — mit Nancy Frasers
Worten — »soziale Regulierung« tiberhaupt.+” Foucault wire dann der
Vertreter eines groben Anarchismus, wihrend eine positiv aufgefasste
Disziplin eigentlich zur Steigerung der sozialen Krifte in Form von ge-
sundheitlichen, therapeutischen, produktiven, pidagogischen Fortschrit-
ten beitragen wiirde, von denen letztendlich die Gesellschaft als Ganzes
und alle ihre Mitglieder vereinzelt profitieren wiirden.

Foucaults diskrete Polemik gegen Althussers Unterscheidung zwischen
repressiven und ideologischen Staatsapparaten verliert dariiber hinaus
kaum an Uberzeugungskraft, wenn man seinen Versuch, die Disziplinar-
technologie der reinen Gewaltausiibung der Staatsrepression entgegen-
zusetzen, dahingehend neu formuliert, dass man die Rolle der Ideologie
wieder reflektiert. Foucault folgt zum einen Althusser, indem er Macht
nicht einfach als direkte, repressive Zwangsausiibung deutet. Zum an-
deren weicht er aber von ihm ab: Er fithrt namlich Macht nicht haupt-
sachlich auf Staatsapparate zuriick, sondern in ihrer Verbreitung auf den
gesamten Gesellschaftskorper. Unter diesen neuen Bedingungen vermag
allerdings Foucaults Versuch, Ideologie durch Technologie zu ersetzen,
nicht ganz zu tiberzeugen. Der synthetische Charakter der Norm zwingt
dazu, wieder ein Bewusstseinsmoment einzufithren. Will man namlich
nicht auf der Ebene eines vulgaren Materialismus stehenbleiben, so kann
man nicht die Idee einer mikro-physischen Erzeugung der Individuen an-
nehmen, zumal Foucault selbst weif3, dass angesichts ihrer technischen
Natur die Disziplin eher eine Organik als eine Physik darstellt: Sie hat
es mit Organismen und nicht einfach mit den Maschinen der spekulati-
ven Physik der kartesianischen Tradition zu tun.

Die Disziplin stellt dartiber hinaus einen Macht-Wissen-Komplex dar,
das heif3t, sie geht kaum in Praxis auf. Oder besser: Die Praxis, die sie
darstellt, ist konstitutiv und unaufloslich mit Wissen verflochten. Des-
halb erreicht die moderne Disziplin die Schwelle ihrer Spezifizitat erst
dann, wenn sie als Technologie erfasst wird. Wie kann man aber Wissen
von einem konkreten Allgemeinen tiberhaut erlangen, ohne den intuiti-
ven Akt eines Bewusstseins vorauszusetzen? Damit ist allerdings noch
nicht das ganze Gebiet der Ideologie der Norm umrissen. Denn nicht nur
die Intuitionen, durch die Normen als Individualgesetzte erfasst werden,

Institutionen wie Schulen, Werkstitten, Gefingnissen usw. das Verhalten der
Individuen iiberwachen kénnen sollte, wodurch man die Rentabilitit und
Produktivitdt ihrer Aktivitat steigerte, prasentierte Bentham am Ende sei-
nes Lebens in seinem Entwurf der allgemeinen Kodifizierung der englischen
Gesetzgebung so, dafS es die Formel der gesamten Regierung sein sollte, in-
dem er sagte: Das Panopticon ist im Grunde die eigentliche Formel einer li-
beralen Regierung«, dt. 102).
487 Vgl. FRASER, »Von der Disziplin zur Flexibilisierung«, a.a.O., 252.

481

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

verlangen nach einem Bewusstseinsakt; Bewusstsein ist ebenso, wenn
nicht sogar mehr auf der Ebene der Bedeutung und der Tragweite erfor-
dert, die dem intuitiven Bewusstseinsakt, durch den die Normen begrif-
fen werden, verliehen werden. Das Wissen der Norm kann man demnach
als pratendierte postmetaphysische Verabschiedung der Abstraktion und
der wissenschaftlichen Erkenntnis des Konkreten und des Individuellen
auffassen, als Denken der Immanenz. Dabei verlisst man kaum die Ebe-
ne eines modernen Aberglaubens. Die Normen konnen aber auch folge-
richtig als biopolitische Konstrukte interpretiert werden, die das hybri-
de Land zwischen Natur und Recht, Tatsachen und Werten bewohnen.
Um uberhaupt ausgeiibt werden zu konnen, setzt die Macht der Norm
nicht nur einen Bewusstseinsakt, sondern ebenso falsches Bewusstsein
notwendig voraus.

Der Zwangscharakter der Ideologie ist allerdings nicht in einem De-
terminismus zu suchen. Denken wird nie ginzlich in einem Uberbau auf-
gehen konnen; es wird aber immer moglich sein, es mit einem Schein zu
verblenden, dessen Notwendigkeit sich dem Willen verdankt, eine be-
stimmte Sozialpraxis am Leben zu erhalten, die ohne ihn gar nicht denk-
bar wire.#** Die Macht der Norm ist aufSerdem nicht weniger wirksam
oder tiickisch, weil sie ebenso ideologisch wie technologisch ist. Im Ge-
genteil: Die Biopolitik verliert somit sogar die leicht paranoische Na-
tur, die ihr in Foucaults Ausfithrungen der systematische Zwang verlie-
hen hatte, die physische Allprasenz der Disziplin aufzuzeigen.** Auch im
Sinne der Sparsamkeit der Mittel, die die moderne Macht kennzeichnet,
wird die Biomacht von der Ideologie besser als von einer reinen physi-
schen Technologie plausibel gemacht. Und plausibler ist schliefSlich die
Macht der Norm als Ideologie auch im Hinblick auf die Verallgemeine-
rung und die Desinstitutionalisierung, die Foucault als konstitutiv in der
Disziplin angelegt sieht und die ihrer Inanspruchnahme durch die neo-
liberalen Freiheiten zugrunde liegt. Mit dem Zwang der Selektion ver-
bunden ist dann die diffuse Biomacht der Ideologie die sparsamste und
funktionellste Kehrseite des laissez-faire der neoliberalen Demokratie.
Im Begriff der tiber die biopolitische Norm ausgetibten Selektion, der in
den Mittelpunkt der Mechanismen der modernen neoliberalen Okono-
mien und deren Freiheiten riickt, treffen sich Foucault und Canguilhem.
Die Geburt der Normalisierung wird namlich von Canguilhem auf die

488 MARX, Das Kapital, a.a.0., 85 ff. Fiir eine dhnliche Auffassung von Ideolo-
gie in Bezug auf die Moderne biologische Psychologie des Verhaltens, nach
der diese ihren eigentlichen philosophischen Kern nicht ausformulieren kann,
weil sie ansonsten gesellschaftlich nicht mehr vertretbar wire, vgl. CAN-
GUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 377.

489 Vgl. N.A. RICHTER, Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des
politischen Handelns nach Plessner und Foucault, Frankfurt/M. 2005, 123.

482

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

Entstehung neuer Selektionspraktiken im Zusammenhang mit der Indus-
trialisierung und dem politischen Egalitarismus zuriickgefithrt.+°

Surveiller et punir stellt die Macht der Norm ins Zentrum der Diszi-
plinen und der Disziplinarmacht. Der pouvoir de la norme bildet gleich-
zeitig aber auch den eigentlichen Kern von Foucaults Bestimmung der
biopolitique und der biopouvoir als die spezifische Form der modernen
Macht. Die Biomacht ist die Macht der Norm und nur als solche ldsst sie
sich in ihrer Eigentiimlichkeit verstehen. Gleichzeitig zeigt die Biopolitik,
welche interne Korrelation zwischen dem intrinsischen Beherrschungsge-
halt der Norm und deren extrinsischer Ausnutzung besteht. Die Biopo-
litik gehort nicht nur zum Instrumentarium der modernen Regierungs-
kunst, der Gouvernementalitit, sondern sie stellt zugleich deren innere
biologistische Natur dar. Die Akkumulation der Menschen ist nicht nur
eine Technik der Akkumulation des Kapitals, sondern sie teilt mit dieser
denselben biologistischen Grund.

In Surveiller et punir stellt Foucault anhand von Rousseaus Contrat
social den Souveranititswechsel vom Konig zur Gesellschaft, vom Haupt
des Leviathans zu dessen Sozialkorper ins Zentrum des modernen Straf-
verstandnisses. Entscheidend fiir die Geburt des modernen Gefangnisses
sei demnach der Ubergang beim Strafrecht gewesen, der von der Rache,
durch die der Souveran die Unermesslichkeit seiner Macht manifestier-
te, zum Prinzip der Verteidigung der Gesellschaft fihrte.#* Wird aber die
volonté générale des enthaupteten Leviathans auf ein durftiges System
von Bediirfnissen reduziert, auf eine volonté de tous, so kann aus einem
Aggregat aus besonderen Einzelwillen, die lediglich ihren eigenen, end-
lichen Nutzen kennen, nur ein Drang zur blinden Steigerung der gesam-
ten vitalen Krifte des Sozialkorpers hervorgehen.+* Wenn die Biomacht
wahrscheinlich sogar mehr als die Herausbildung einer asketischen Mo-
ral zur Entwicklung des Kapitalismus beigetragen hat, dann nicht nur
als Instrument einer optimalen Abstimmung zwischen Wirtschaft und
Bevolkerung, Verwertung und Forderung der menschlichen Ressourcen
und der Akkumulation des Kapitals, sondern auch und vor allem als

490 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie«?, a.a.0., 376 und
FOUCAULT, Naissance de la biopolitique, a.a.O., 6o ff./dt. 9o ff.

491 Vgl. SP 107: »Le droit de punir a été déplacé de la vengeance du souverain
a la défense de la société« (»Das Recht der Strafe hat sich von der Rache
des Souverins auf die Verteidigung der Gesellschaft verschoben«, dt. 115).
Zum Thema der >Verteidigung der Gesellschaft« vgl. auch VS 181 / dt. 134
und selbstverstindlich die Vorlesung am Collége de France von 1976 mit
dem gleichnamigen Titel: IFDS, insb. 53, 194/dt. 81, 256.

492 Ein solcher Steigerungsmechanismus der besonderen Bediirfnisse steht be-
kanntlich im Zentrum von Platons Kritik der (antiken) Demokratie als Vor-
stufe der Tyrannei und der Erfindung der Sklaverei in seiner modernen Form
des Leibeigentums (vgl. Politeia, 562a ff.).

483

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

blinder Drang zur majoration de la vie.#> Dass sie mehr zur Produktion
statt zur Repression neigt, ist auch in diesem Sinne zu verstehen.

Die Verabsolutierung des Geistes in einem Naturzustand, die AufSer-
lichkeit der Relationen, die sich daraus ergeben, die intrinsische Unfi-
higkeit, eine unendliche Einheit, absolutes Leben, zu denken, reduzieren
alle Verhiltnisse auf Verhiltnisse der gegenseitigen AusschliefSung, auf
Naturverhiltnisse in einem Krieg aller gegen alle wie auch aller Dinge ge-
geneinander, den Hegel als Kampf unter Arten verstand, als er mit Dide-
rot die Unfahigkeit des Neffen reflektierte, sich tiber die Lage der espéce
zu erheben. Biologistisch ist insofern ein solcher Zustand und der Geist
in ihm bis in sein Innerstes biologisch, als die Synthesen, durch die die
Verhaltnisse hergestellt werden, in einem endlichen, depotenzierten Le-
bensbegriff griinden. Die Einheiten, die darauf aufgebaut werden, ken-
nen nur endliche Ziele, besondere Interesse: Sie sind strukturell funkti-
onalistisch, ja von Natur aus technisch, denn sie stellen Synthesen auf
besondere Zwecke und Funktionen hin her. Die moderne Biopolitik wird
dartiber hinaus insofern zu einer Thanatopolitik, als sie den Gestus des
Ausschlieflens, auf dem sie griindet, zwangsliufig internalisiert. Der Aus-
schluss des Fremden auflerhalb ihrer wird zum Ausschluss des Fremden
in ihr. Damit wird der innere Antrieb zur Steigerung des Lebens gar zum
Damonismus. Im Drang zur Bereinigung, der ihr notwendig innewohnt,
entdeckt eine in ithrem Grunde rassistische Gesellschaft, dass der Feind,
den sie aus ihrem sozialen Korper ausgestofSen hatte, indem sie Poli-
tik blof$ als Krieg zu verstehen vermochte, im Inneren ihrer selbst und
des biopolitischen Buirgerkrieges haust, der sie wesentlich kennzeichnet.

ii. La volonté de savoir: Geburt des Menschen und politische
Technologie des Lebens

ii.i Der biologistische Grund der modernen Regierungskunst

Der biologistische Kern der Biopolitik erklart, warum sie zum Funda-
ment der modernen Regierungskunst werden konnte. Als biologistischer
Grund der modernen Kunst der Regierung bestimmt Foucault die Bio-
politik vor allem in zwei Texten: in der letzten Vorlesung von » Il faut
défendre la société«, der Vorlesungsreihe, die er anfangs 1976 etwas
weniger als ein Jahr nach dem Erscheinen von Surveiller et punir (Fe-
bruar 1975) am Collége de France hielt, und in La volonté de savoir,
dem ersten Band seiner Geschichte der Sexualitit, der im Oktober 1976
erschien. Die Interpretation von Foucaults Auffassung der Biopolitik

493 Vgl. VS 185 ff./dt. 136 ff. und bereits SP 257 ff./dt. 287 ff.

484

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

erweist sich in beiden Fillen in zweierlei Hinsicht als besonders schwie-
rig: Zum einen, weil Foucault den Begriff der Biopolitik sowohl in ei-
nem engeren wie in einem weiteren Sinne verwendet; zum anderen, weil
er den Fragenkomplex, der mit der Biopolitik zusammenhingt, in bei-
den Schriften so knapp und formelhaft zusammenfasst, dass er seinem
Reichtum kaum gerecht werden kann.

Die erste Schwierigkeit ldsst sich dadurch l6sen, dass man in der Zen-
tralitit der Norm und in der technischen Natur eines Wissens, das sich
hiermit unausweichlich als ein Macht-Wissen-Komplex ausweist, die
zwei gemeinsamen Eigenschaften ausmacht, die es erlauben, die enge mit
der weiten Auffassung der Biopolitik zusammenzubringen. Die zweite
Schwierigkeit ldsst sich mit kontingenten Griinden erkldren. In beiden
Texten ist das Thema Biopolitik nicht fir sich, sondern in Bezug auf an-
deres eingefuhrt: die Geburt des modernen Staatsrassismus in » I/ faut
défendre la société«, die Entstehung des Diskurses der Sexualitit in La
volonté de savoir; im ersten Fall hat man es mit einer miindlichen Vor-
lesung zu tun, die vom Autor fir eine schriftliche Veroffentlichung nicht
iiberarbeitet wurde, in zweiten mit einem Text, dem Foucault ausdriick-
lich allein eine einfithrende Rolle gegeniiber einem Unterfangen zumisst,
namlich einer Geschichte der Sexualitit, das viel umfangreicher werden
soll. Die Schwierigkeiten sind aber substanzieller auch auf die Entschei-
dung des spaten Foucaults zuriickzufiihren, nicht nur die technische Na-
tur der Biopolitik, sondern auch ihren technischen Ursprung zu betonen:
Durch diese Einschrinkung verliert aber Foucaults Diskurses die Prag-
nanz, die er frither noch hatte. Das grofSte Zeichen dieser Entleerung ist
sicherlich die Einfachheit, mit der sich der Begriff der Biopolitik, die von
Foucault durch und durch kritisch gemeint ist, ins Positive umkehren
lasst, wenn er nicht in seiner eigentlichen Bedeutung verstanden wird.++4

In » Il faut défendre la société« bestimmt Foucault zuerst die Biopolitik
als eine Biopolitik der Menschengattung, die er der Politischen Anatomie
des Disziplinarkorpers entgegensetzt. Nicht anders als die Disziplin ist die
Biopolitik im engen Sinne als eine Reaktion auf die Unfdhigkeit der her-
kommlichen Souveranititsmacht zu verstehen, den 6konomischen und
politischen Korper einer Gesellschaft zu regieren, die seit dem 18. Jahr-
hundert gleichzeitig eine demographische Explosion und eine wachsen-
de Industrialisierung kennt. Beide, Disziplin und Biopolitik, sind vor al-
lem und zunachst Machttechnologien. Die Transformation, die vom alten
Schwertrecht der Souveranitit zu ihnen fiihrte, ist demnach nicht so sehr

494 Vgl. die kritische Bilanz von S. PROZOROV, »Conclusion: Whither bio-
politics? Current tendencies and directions of future research«, in: DERS.,
S. RENTEA (Hg.), The Routledge Handbook of Biopolitics, London/New
York 2017, 328- 38, insb. 329.

485

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

auf der Ebene der Rechtstheorie und der politischen Philosophie, sondern
eher auf jener der Machtmechanismen und -techniken zu betrachten.+s

Wihrend allerdings die Disziplinartechnologie sich auf die individuel-
len Korper ausrichtet, anvisiert die biopolitische Technologie den Men-
schen als ein Lebewesen, das Teil einer Gattung ist. So greift die Biopo-
litik laut Foucault weniger auf der Ebene des Individuums als auf jener
der Beviolkerung ein. Sie interessiert sich fiir Fragen der Natalitat, der
Morbiditit, der Produktivititsschwiachung durch Alterung, Krankheit
und Behinderung, fir die entsprechenden Versicherungsmassnahmen
und fur die Wirkungen der Milieus, etwa auf der Ebene der Gestaltung
des urbanen Raums. Mit der Anwendung der biopolitischen Technolo-
gie entsteht so ein neuer Gegenstand, namlich die Bevolkerung, die zu-
gleich ein biologisches und ein politisches Problem darstellt. Mit ihr ge-
hen neue Kontrollmechanismen einher: Es geht nicht mehr um Dressur
und Disziplinierung, sondern um die Regulierung der globalen Phino-
mene einer Bevolkerung von Lebewesen: um statistische Daten und Pro-
babilitdtskalkiile, die Fixierung von Gleichgewichten und medialen Wer-
ten und die Herstellung von Homoostasen.

Trotz ihrer Differenzen schlieSen sich die Disziplin der Individualkor-
per und die Regulierung der Bevolkerung nicht gegenseitig aus. Im Gegen-
teil: Der Unterschied der Niveaus, auf denen sie ausgeiibt werden, gestat-
tet ihnen, sich in Bezug zueinander zu artikulieren. Das ist etwa der Fall
bei der Gestaltung der urbanen Riaume, die sowohl disziplinare Effekte
der raumlichen Verteilung wie auch regulatorische Eingriffe auf der Ebe-
ne der Lebensumgebung der Bevolkerung erlaubt; das ist der Fall bei der
wachsenden Bedeutung, die der Sexualitit als Phanomen, das sich genau
am Schnittpunkt zwischen Korper und Bevolkerung befindet, zugespro-
chen wird; und das ist schliefSlich der Fall bei einem technischen Wissen
wie der Medizin, ein savoir-pouvoir, das sowohl die einzelnen Organis-
men wie auch die biologischen Prozesse der Gattung betrifft und das hier-
mit sowohl disziplindre wie auch regulatorische Wirkungen haben kann.

Disziplin und Regulierung stellen aber nicht nur heterogene Elemen-
te dar, die sich als zueinander komplementir optimal in ein gemeinsa-
mes Gebilde zusammenfigen; auf einer allgemeineren Ebene weisen sie
dariiber hinaus eine tiefe Verwandtschaft auf, die sie als Techniken im
Grunde vereinigt. Obwohl sie sich namlich auf verschiedene Gegen-
stande anwenden lassen, die Disziplin auf den Individualkorper und die
Regulierung auf die Bevolkerung, beziehen sie sich beide auf denselben
operationalen Begriff, namentlich auf die Norm. In diesem Sinne prazi-
siert Foucault die These einer Verallgemeinerung der disziplinaren Ins-
titutionen, die er in Surveiller et punir formuliert hatte. Die Normalisie-
rungsgesellschaft stellt laut Foucault nicht eine Art Verallgemeinerung

495 Vgl IFDS 215/dt. 284 f.

486

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

der Disziplinargesellschaft, das Ergebnis der Anwendung der Prozedu-
ren der Disziplinarinstitutionen auf den gesamten Gesellschaftskorper
dar. Sie resultiert vielmehr aus der Kombination zwischen disziplini-
ren und regulatorischen Normen. Nur wenn man allerdings tibersieht,
dass die Verallgemeinerung der Disziplin bereits in Surveiller et punir
eigentlich als eine Verallgemeinerung der Norm gedacht war, kann man
wirklich glauben, dass Foucaults Prizisierung im Sinnen eines Wider-
rufs zu verstehen ist.#>¢ Nur als Ubergang vom Gesetz zur Norm kann
die Ubernahme des Lebens durch die Macht wirklich als eine der ent-
scheidendsten Transformationen des politischen Rechts im 19. Jahrhun-
dert verstanden werden.

La société de normalisation, c’est une société ou se croisent, selon une ar-
ticulation orthogonale, la norme de la discipline et la norme de la régula-
tion. Dire que le pouvoir, au XIX¢ siecle, a pris possession de la vie, dire
du moins que le pouvoir, au XIX¢ siecle, a pris la vie en charge, c’est dire
qu’il est arrivé a couvrir toute la surface qui s’étend de 'organique au bio-
logique, du corps a la population, par le double jeu des technologies de
discipline d’une part, et des technologies de régulation de I’autre.+”

In Bezug auf diese Macht, die das Leben im Allgemeinen, das heifst zum
einen als Korper und zum anderen als Bevolkerung, erobert hat, spricht
Foucault von >Biomacht< (-biopouvoir<), mit der er nunmehr nicht weniger
die Disziplin der Korper als die Regulierung der Bevolkerung meint.+® In

496 Unter anderem darauf und auf jeden Fall auf einer Unterschitzung der zen-
tralen Bedeutung der Norm basiert die scharfe Trennung zwischen Diszi-
plin und Regulierung, die in der Sekundirliteratur nunmehr tblich gewor-
den ist. Vgl. Th. LEMKE, Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults
Analyse der modernen Gouvernementalitdt, Hamburg/Berlin 1997; DERS.,
Gouvernementalitit und Biopolitik, Wiesbaden *2008 (2007), 12 ff.

497 IFDS 225 (»Die Normalisierungsgesellschaft ist eine Gesellschaft, in der
sich entsprechend einer orthogonalen Verkniipfung die Norm der Diszi-
plin und die Norm der Regulierung miteinander verbinden. Wenn man be-
hauptet, dafy die Macht im 19. Jahrhundert vom Leben Besitz ergriffen hat
oder zumindest, daf§ die Macht im 19. Jahrhundert das Leben in Beschlag
genommen hat, heifst das, dafs es ihm gelungen ist, die gesamte Oberfliche
abzudecken, die sich vom Organischen zum Biologischen, vom Korper zur
Bevolkerung dank des doppelten Spiels der Disziplinartechnologien einer-
seits, der Regulierungstechnologien andererseits erstreckt«, dt. 299).

498 IFDS 226/dt. 300. Genauer scheint Foucault in der Vorlesung von 1976 das
Wort >biopolitique« eher zu bevorzugen, wenn es im engen Sinne um die Re-
gulierung der Bevolkerung geht, und das Wort >bio-pouvoir¢, wenn es im
weiten Sinne um die Vereinigung von Disziplin und Regulierung durch die
Norm geht. Die Unterscheidung wird aber nicht absolut eingehalten (vgl.
etwa IFDS 216, 23 1/dt. 286, 306, wo Foucault in Bezug auf die Regulierung

487

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

diesem weiteren Sinne gewinnt der Begriff, der ansonsten mit der einfachen
Entwicklung eines offentlichen Gesundheitswesens als eines politisch-6ko-
nomischen Faktors verwechselt werden konnte, seine vollige Relevanz.

ii.ii Staatsrassismus als biopolitische Thanatopolitik

Foucault versucht sogleich, die Tragweite des so gewonnenen Begriffs ei-
ner Biomacht auf das Problem anzuwenden, auf das die Vorlesung von
1976 eigentlich hinauslauft, namlich die Geburt des modernen Staats-
rassismus zu erklaren.* Mit dem Vorriicken der disziplindren und regu-
latorischen biopouvoir und dem gleichzeitigen Zuriickweichen der Sou-
veranitatsmacht und ihrer ius gladii stellt sich fir den modernen Staat
die Frage, wie sich iiberhaupt das Recht zum Toten austiben ldsst. Wie
kann eine Macht, deren eigentliches Ziel in der Steigerung des biologi-
schen Lebens liegt, tiberhaupt toten? Wobei das Téten auch in dem Sin-
ne des politischen Todes, des Verbannens und des Zuriickweichens zu
nehmen ist. Der moderne Rassismus tritt aus der Sicht Foucaults gerade
im Zusammenhang mit diesem Paradox auf. Die Biomacht erklart, dass
der Rassismus zu einem wesentlichen Mechanismus der Macht, wie sie
in den modernen Staaten ausgeiibt wird, geworden sei, sodass es kaum
eine moderne Funktionsweise des Staats gebe, die unter gewissen Um-
stinden nicht tber den Rassismus laufe.s*°

Die Rasse und der Rassismus stellen die Bedingungen her, unter denen
das Toten innerhalb der Normalisierungsgesellschaft tiberhaupt akzep-
tabel wird. Sie bilden sozusagen die biopolitische Rechtfertigung, um in-
nerhalb eines nach dem Modus der Biomacht funktionierenden Staates
die Mordfunktion ausiiben zu konnen. Der Rassismus erlaubt zum ei-
nen, das Kontinuum des Lebens der Menschengattung durch ein Selekti-
onsprinzip biologistischer Natur in nach ihrem Wert und ihrer Tauglich-
keit hierarchisch angeordneten Untergruppen aufzuteilen: den Rassen.
Zum anderen ermoglicht er, dem Kriegsprinzip, nach dem der Tod des
Feindes mein Leben ist, mors tua vita mea, eine biologistische Deutung
zu geben: Der Tod des Anderen als Tod der minderwertigen Rasse, des
Entarteten und des Anormalen ist mein Leben nicht einfach im Sinne des
schlichten Uberlebens, sondern der Steigerung meiner vitalen Krifte und

der Bevolkerung sowohl von sbiopolitique« als auch von >bio-pouvoir«
spricht) und hat kaum eine technische Relevanz. Ahnlich scheint Foucault
in La volonté de savoir >bio-politique< — mit Strich — fiir die Regulierung der
Bevolkerung (etwa VS 183/dt. 135) und >bio-pouvoir« fiir die Macht tiber
das Leben im Allgemeinen bereitzuhalten, verwendet aber >bio-politique<
auch fiir das umfassende Phianomen (vgl. VS 188/dt. 138).

499 Vgl. IFDS 213/dt. 282.

soo Vgl. IFDS 227/dt. 301.

488

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

der Wahrung meiner vermeintlichen Reinheit als Lebewesen und Mit-
glied einer Gattung.

In La volonté de savoir spricht Foucault gar vom Volkermord als vom
Traum der modernen Michte.s°* Die Massaker sind vital geworden: Die
Kriege werden nicht mehr im Namen des Souverins, sondern der orga-
nischen Selbsterhaltung einer Bevolkerung und der Steigerung ihrer Le-
benskraft gefithrt.s>* Foucault nimmt die Unterscheidung zwischen dem
alten Recht zum Toten und der neuen Macht iiber das Leben wieder ge-
nau auf, die er in » 1] faut défendre la société« bereits getroffen hatte.5*
Im ersten Band seiner Geschichte der Sexualitdt betont Foucault wiede-
rum die technische Natur der modernen Fokussierung der Macht auf
das Leben. Die Schwelle der biologischen Modernitit ist insbesondere
in dem Moment zu suchen, in dem das Leben in die Geschichte eingetre-
ten ist, namentlich als es das Feld der politischen Techniken als Ordnung
zugleich des Wissens und der Macht betrat.5°+ Bio-Politik ist hiermit von
einer Bio-Geschichte als der Untersuchung der gegenseitigen Interferen-
zen zwischen Biologie und Geschichte zu unterscheiden. Biopolitik stellt
auch nicht die einfache Tatsache dar, dass man in das Leben technisch
eingreift: das tut man sicherlich seit es Menschen und erste, rudimenta-
re Formen der Medizin gibt. Sie ist nicht einfach eine Technik in Bezug
auf das Leben, sondern eine Technik in Bezug auf das Leben mit unmit-
telbarer politischer Relevanz. Gegenstand der Biomacht sind demnach
nicht Rechtssubjekte, sondern Lebewesen: Der moderne Mensch, der
lange geblieben ist, was er fur Aristoteles war, namlich ein lebendes Tier
(un animal), das auch einer politischen Existenz fihig ist, ist nunmehr
zu einem Tier geworden, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf
dem Spiel steht.s°s

Die Genealogie der modernen Normalisierungsgesellschaft muss auf
der Ebene dieser groffen Technologie der Macht, in der Disziplin und Re-
gulierung, Politische Anatomie des menschlichen Korpers und Bio-Politik
der Bevolkerung miteinander verbunden wurden, und nicht auf jener eines
spekulativen Diskurses ansetzen: »Une société normalisatrice est Ieffet
historique d’une technologie de pouvoir centrée sur la vie.«5°¢ So glaubt
Foucault, sowohl die Entstehung der modernen epistéme, die er in Les
mots et les choses geschildert hatte, wie auch die moderne Unterminierung
des Gesetzes durch die Norm aus der Biomacht als politischer Technologie

so1 Vgl. VS 180/dt. 133.

502 A.a.O.: »Les massacres sont devenus vitaux«.

503 Vgl. den Titel des letzten Kapitels von La volonté de savoir, in dem es um
die Biomacht geht: »Droit de mort et pouvoir sur la vie«.

504 Vgl. VS 186/dt. 137.

505 VS 188/dt. 138.

506 VS 190 (»Eine Normalisierungsgesellschaft ist der historische Effekt einer
auf das Leben gerichteten Machttechnologie«, dt. 139).

489

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

des Lebens genealogisch ableiten zu missen. Wenn die doppelte Proble-
matik des Lebens und des Menschen die klassische epistéme umgeworfen
hat, sodass die Frage nach dem Menschen gestellt wurde, muss der Grund
im neuen Verhiltnis zwischen Leben und Geschichte gesucht werden, das
heif$t in der Tatsache, dass das menschliche Naturleben von Wissens- und
Machttechniken durchdrungen wurde.s*” Ahnlich ist die wachsende Be-
deutung der Norm und die Tatsache, dass das Gesetz immer mehr nach
Art und Weise einer Norm funktioniert, auf die politische Relevanz der
technologischen Inanspruchnahme des Lebens zurtckzufiihren.s®

Um der Komplexitit und der Pragnanz von Begriffen wie Biopolitik und
Biomacht gerecht zu werden, ist es erforderlich, einigen einfachen Interpre-
tationsbedingungen zu gentigen. In diesem Sinne kann man nicht zwischen
Disziplin und Regulierung als Biopolitik im engen Sinne, als biopolitique
restreinte, und, was damit einhergeht, zwischen Disziplin und Gouverne-
mentalitit willkirlich trennen. Der beste Hinweis dafiir ist die einfache
Tatsache, dass Foucault, nachdem er die Unterscheidung zwischen Politi-
scher Anatomie der Korper und biopolitischer Regulierung der Bevolke-
rung eingeftihrt hat, seine Aufmerksamkeit auf die Sexualitit lenkt, nim-
lich auf das Scharniergebiet, in dem Disziplin und Regulierung zu einer
einheitlichen Artikulation kommen. So erklirt sich die politische Rele-
vanz, die der Sex vor dem Hintergrund der Biomacht annehmen konnte.

Sur ce fond, peut se comprendre Pimportance prise par le sexe comme en-
jeu politique. C’est qu’il est a la charniére des deux axes le long desquels
s’est développée toute la technologie politique de la vie. D’un c6té il reléve
des disciplines du corps : dressage, intensification et distribution des forces,
ajustement et économie des énergies. De 'autre, il reléve de la régulation
des populations, par tous les effets globaux qu’il induit.5*®

Die Gemeinsamkeit zwischen Disziplin und Regulierung zu verkennen,
heifst einfach zu tibersehen, was das eigentliche Proprium der moder-
nen Biomacht ausmacht, namlich zum einen die zentrale Bedeutung
der Norm als Individualgesetz und zum anderen der technische, bio-
logistische Charakter, der mit dieser verbunden ist: ihr funktionelles

507 Vgl. VS 189/dt. 138 f.

508 Vgl. VS 189 f./dt. 139.

509 VS 192—91 (»Vor diesem Hintergrund wird die Bedeutung verstindlich, die der
Sex in den politischen Auseinandersetzungen gewonnen hat. Er bildet das Schar-
nier zwischen den beiden Entwicklungsachsen der politischen Technologie des
Lebens. Einerseits gehort er zu den Disziplinen des Korpers: Dressur, Intensivie-
rung und Verteilung der Krifte, Abstimmung und Okonomie der Energien. An-
derseits hangt er aufgrund seiner Globalwirkungen mit den Bevolkerungsregu-
lierungen zusammenc, dt. T40). Dazu auch bereits IFDS 224/dt. 296 f.

490

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

Hingerichtetsein auf ein partikulares Ziel auf der Grundlage einer end-
lichen Synthese bzw. eines depotenzierten Lebensbegriffes.

Biopolitik und Biomacht gewinnen schliefSlich all ihre Relevanz, wenn
sie im Zusammenhang mit der Bestimmung der modernen epistéme als
Analytik der Endlichkeit verstanden werden, die Foucault in seiner Ar-
chiologie der Humanwissenschaften, Les mots et les choses, ausformu-
liert. In La volonté de savoir weist Foucault ausdriicklich darauf hin: In
seiner knappen Rekonstruktion spricht er bedeutungsvoll von der in-
ternen Korrelation zwischen der Frage nach dem Leben und jener nach
dem Menschen, der zur Transformation der abendldndischen episteme
gefiihrt haben soll: »la double problématique de la vie et de I’homme est
venue traverser et redistribuer ’ordre de épistéme classique.«5*° Gegen-
uber 1966 geht es allerdings zehn Jahre spater nicht mehr ausschliefs-
lich um die strukturelle Bestimmung der anthropologischen epistéme der
Moderne, sondern um die genealogische Frage nach ihrer Entstehung.
Demnach ist es die Entwicklung einer politischen Technologie des Le-
bens, seine technische Durchdringung auf politische Zwecke hin, die zur
Geburt des Menschen als originelle epistemische Konstellation der Mo-
derne gefiihrt haben soll.

Auf die konzeptionellen Schwierigkeiten, die mit einer solchen Ak-
zentsetzung auf die Genealogie verbunden sind, wurde bereits hinge-
wiesen. Im Zusammenhang mit der Frage nach der Biopolitik ist die
Fokussierung auf die Genealogie zudem besonders ungiinstig, weil aus-
schlieflich auf die politische Technologie des Lebens abzuheben den
Horizont verschwinden lasst, vor dem Biopolitik und Biomacht einen
Reduktionismus darstellen. Das ist bestimmt gewollt, im Sinne einer ra-
dikalen, durch Nietzsche inspirierten Reduktion auf die Oberfliche der
Phianomene, die hinter den historischen Strukturen der Diskurse keinen
Wahrheitskern zuldsst.s* Der Sache nach ist allerdings eine solche Re-
duktion auf Oberfliche kaum gerechtfertigt; sie wird den Problemen,
die Foucault in seinem frithen Werk bis einschliefSlich in Les mots et les
choses aufgeworfen hat, kaum gerecht und lisst zudem die Biopolitik
in einer Undeutlichkeit schweben, die ihr grofSenteils ihre kritische Er-
schliefungskraft nimmt.

Ahnlich verliert Hannah Arendts Befund, nach dem in der moder-
nen Konsumgesellschaften die Sphare der menschlichen biologischen
Reproduktion und Selbsterhaltung den privaten Raum des oikos, des
heimlichen Haushaltes, verlassen habe, um eine entscheidende politische

510 VS 189 (»Die doppelte Problematik des Lebens hat die Ordnung der klas-
sischen Episteme durchkreuzt und neu verteilt«, dt. 138).

st1 Vgl. die Polemik in L'archéologie du savoir gegen die traditionelle >Ideen-
geschichte, die in der Interpretation Foucaults hingegen an einem solchen
Wahrheitskern festhalten wiirde (AdS 15 ff./dt. 15 ff.).

491

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

Dimension einzunehmen, seine Relevanz, wenn er nicht mit einer mog-
lichst gehaltvollen Auffassung von menschlicher Praxis in Verbindung
gesetzt wird.s'* Die Politisierung des natiirlichen Lebens des Menschen
bildet per se keine hinreichende Bestimmung von Biopolitik. Das zeigt
sich am besten in der Einfachheit, mit der sich ein abgeschwachter Be-
griff der Biopolitik ins Positive wenden lasst: Die zunehmende politische
Bedeutung des Lebens wire dann einfach im Sinne eines Fortschrittes
zu verstehen, der vom hoheren technischen Vermogen der modernen,
abendldandischen Gesellschaft und von ihrer zunehmenden Fihigkeit
zeugt, sich von den Zwingen der Natur zu emanzipieren.

Es iiberrascht wenig, dass eine solche abgeschwichte Auffassung im
Bereich der wirtschaftlichen Verwendung des Begriffs kursiert.s*> Eine
positive Biopolitik bildet aber auch — wie bereits im ersten Teil der Ar-
beit erwahnt — den Mittelpunkt einer im weitesten Sinne neu-spinozis-
tischen Rezeption des Begriffs, die in Giorgio Agamben, Gilles Deleuze
und Michael Hardt und Antonio Negri wohl ihre wichtigsten Vertre-
ter hat. Der Begriff des Lebens als Immanenz stellt allerdings schlicht
alles das dar, wogegen sich das Werk Foucaults straubt. Weist er nicht
immer wieder die Anspriiche der Moderne zuriick, ein klinisches Den-
ken des Konkreten entwickelt zu haben, von dem er zeigen zu kon-
nen meint, dass es sich aus seinen falschen Vermittlungen speist und
das Andere unterschligt, dessen es dennoch bedarf? In diesem Sinne
ist Derridas Auffassung einer physis en différance sicherlich derjeni-
gen Foucaults niher. Die fundamentale Stellung, die Derrida dem Be-
griff einer Grunddquivozitat zwischen Natur und Kultur zuweist, ldsst
ihn aber auch ins Feld einer letztendlich positiv aufgefassten Biopolitik
riicken, was mit Foucaults kritischem Anspruch kaum in Einklang ge-
bracht werden kann.

Ein gehaltvoller Begriff der Biopolitik, der sich alle Implikationen zu-
nutze macht, die in Foucaults Konzeption am Werk sind, und der sich
mit seiner genealogischen Engfithrung nicht zufrieden gibt, erweist sich
schlieSlich aufschlussreich auch im Hinblick auf die von Foucault auf-
geworfenen Frage nach dem Rassismus. Die Ausfithrung der Vorlesung
von 1976, » 1l faut défendre la société«, in der Foucault hauptsichlich
auf diese Frage eingeht, konnte glauben lassen, dass Foucault seine Ge-
nealogie des Rassismus nicht so sehr in der Biomacht fur sich genom-
men, sondern in ihrer Kreuzung mit dem alten Souveranitatsrecht ver-
ankert.s** Aus der Sicht Foucaults bildet der moderne Staatsrassismus

s12 H. ARENDT, The Human Condition, Chicago, London *1998 (1958), insb. der
II. Teil » The Public and the Private Realm«; iiber »the new body politic of the
nation« vgl. DIES., The Origins of Totalitarianism, San Diego/New York/Lon-
don 1985 (1951), insbesondere das 6. Kapitel »Race Thinking-Before Racism«.
513 Dazu etwa Th. LEMKE, Biopolitik zur Einfiibrung, Hamburg 2007, 140—46.
514 Vgl. MUHLE, Eine Genealogie der Biopolitik, a.a.O., 34 ff.

492

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

biologischer und nicht prinzipiell ethnologischer Art die Rechtfertigung
und das Mittel, um das alte Totungsrecht des Souverins innerhalb einer
Macht auszutiben, die sich als eine Technologie zur Steigerung des Le-
bens auszeichnet.s's So kann etwa im Namen der Reinigung und Rege-
nerierung der eigenen Rasse oder der Erweiterung des Lebensraums ein
Staat verlangen, dass das Leben seiner eigenen Biirger im Kriege der Ge-
fahr des Todes ausgeliefert oder gar unter eugenetischem Vorwand aus-
gemerzt wird. Versteht man aufSerdem — wie Foucault — unter der T6-
tung auch den politischen Tot, den Ausschluss und das VerstofSen, dann
sind es auch die kolonialen Verhiltnisse, die Delinquenten, Irrsinnigen,
Perversen und Anormalen, die nach dem Modell des Rassismus gedacht
werden.s¢

Der Rassismus stellt allerdings laut Foucault keine Riickkehr zum alten
ius gladii dar, wie im Ubrigen Foucault in La volonté de savoir spiter aus-
drucklich betonen wird.s*” Der Rassismus ist kein blofser Rest der Souvera-
nitatsmacht, die aus irgendwelchem Grunde in einer regressiven Biopolitik
noch wirksam wire. Er ist vielmehr durch die Emergenz der Biomacht den
Mechanismen des Staats selbst eingeschrieben. Die Wurzeln des Staatsras-
sismus sucht Foucault nicht von ungefahr in der Entstehung der moder-
nen burgerlichen Nationalstaaten. Die Dialektisierung und die Verbiirger-
lichung des historisch-politischen Diskurses des sozialen Krieges, die damit
verbunden sind, bilden das Moment der grofen Uberfiibrung des Histo-
rischen ins Biologische im Gedanken des sozialen Kampfes.s** Den Biolo-
gismus der Moderne erfasst Foucault vor jeglicher expliziten Ubertragung
des Diskurses der Biologie auf den Diskurs des sozialen Kampfes auf einer
grundsitzlichen Ebene. Dadurch begreift er die Internalisierung des Krie-
ges, die mit jedem Versuch einhergeht, den Krieg, die Alteritit, ganz zu ver-
dufserlichen. Wer aufgrund eines depotenzierten, endlichen Lebensbegriffs
die Grenze zwischen Freunden und Feinden verabsolutiert und sogar zum
Fundament des Politischen macht, kann sich nie unter Freunden wihnen.
Er reproduziert namlich das Fremde, von dem er den sozialen Korper ge-
saubert zu haben meinte, immer wieder intern.

Foucault sieht zu Recht im konkreten Allgemeinen der humanwissen-
schaftlichen Norm als Individualgesetz und endliche Vermittlung zwi-
schen Seele und Korper ein intrinsisches Ausschlusspotenzial. Dieses
muss sich insofern intern auswirken, als es in einer wesentlich gewalttati-
gen Vermittlung zwischen Wesen und Dasein, Einheit und Mannigfaltig-
keit grundet. Eine jede endliche Vermittlung reproduziert namlich stets
das AufSen, das man durch eine defizitire Totalisierung zwangslaufig

st5 Vgl. IFDS 226 ff./dt. 230 ff. und auch VS 179 ff./dt. 132 ff.
516 Vgl. IFDS 229/dt. 303 f.

517 Vgl. VS 180/dt. 133.

518 Vgl. IFDS 194/dt. 256.

493

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

ausscheidet, und zwar im Inneren des Verhiltnisses des Vermittelten in
Form seiner notwendigen Nicht-Entsprechung: zwischen Wesen und Da-
sein, Einheit und Mannigfaltigkeit, Norm und Normiertem. Dabei denkt
Foucault eine Wesenshomologie zwischen dem endlichen Organismus-
begriff der modernen Biologie und der Idee des modernen National-
staates als partikularem Weg zur Allgemeinheit. Darin ist der eigentliche
Kern des Mortalismus der modernen Kultur zu sehen: die zivilisationsge-
schichtliche Tatsache, die einen ideellen Bogen von Xavier Bichat bis zu
Sigmund Freud hin schligt, dass im Abendland die Erkenntnis des Indi-
viduellen immer durch den Tod als Voraussetzung und Resultat einer je-
den Verobjektivierung des Lebens zustande gekommen ist.s*

Mit dem Anspruch des Biirgertums, das Allgemeine auf einem natio-
nalen Weg zu realisieren, und der Uberfithrung des Historischen ins Bio-
logische, die damit einhergeht, taucht die Idee eines inneren Krieges als
Verteidigung der Gesellschaft auf.s>> Der Krieg und der Tod stellen da-
mit ein wesentliches Moment der Biopolitik und des Biologismus, in dem
sie wurzelt, und kein ihr dufSerliches Element dar. Die Gesellschaft muss
nunmehr vor Gefahren verteidigt werden, die in ihrem Korper selbst ent-
stehen. Die andere Rasse ist im Grunde nicht mehr diejenige, die von wo-
anders hergekommen ist und eine Zeit lang triumphiert und geherrscht
hat. Sie ist diejenige, die im sozialen Korper und ausgehend von ihm un-
ablassig wieder entsteht. Die nationale Rasse als Inhaberin der Norm
erzeugt kontinuierlich eine Gegen-Rasse, die nicht von aufSen kommt,
etwa durch eine Invasion oder eine Eroberung, sondern die das Resul-
tat der Ausgrenzung des sozialen Korpers alles desjenigen darstellt, was
der Norm nicht entspricht. Die Gegen-Rasse kann dabei sowohl schlicht

519 Vgl. NC 159/fz. 148 fiir den Mortalismus und 191/fz. 201 fiir das Verhiltnis
zwischen Xavier Bichats seziertem Leichnam, dem Freud’schen Menschen
und der humanwissenschaftlichen Erkenntnis des Individuums. Man sieht,
wie naiv das heute in Foucaults’ Rezeption vorherrschende Projekt klingen
muss, die Biopolitik dadurch ins Affirmative zu wenden, dass man sie von
ihrem intrinsischen Verhiltnis zum Tod einfach abkoppelt. (Vgl. das pri-
zise Fazit von PROZOROV, »Conclusion: Whither biopolitics?«, a.a.O.,
331: »In simplest terms, affirmative biopolitics is a biopolitics adequate to
its own concept in the original Foucauldian formulation, the power that af-
firms life, amplifies its potentialities, enhances its force, without collapsing
into its opposite, the power of death or thanatopolitics.«) Man versteht
auch andererseits, wie tief die Einsicht Giorgio Agambens — abgesehen von
den Vorbehalten gegeniiber seinem Begriff des Lebens als Immanenz — doch
ist, der unmittelbar unter dem fiirchterlichen Eindruck der Rickkehr der
ethnischen Sduberungen in Europa in Bezug auf Foucaults Biopolitik 1995
vom Lager als nomos der Moderne sprach (vgl. Homo sacer,a.a.O., 185 ff./
dt. 175).

520 A.a.O. (»une guerre interne comme défense de la société«).

494

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

eine Unter-Rasse, als die Kehrseite (»’envers«) der Ober-Rasse bzw. als
das, was ihr gegentiber einfach minderwertig ist, als auch die Riickkehr
zu einem Vorstadium der Entwicklung der Ober-Rasse darstellen: Sie ist
sodann ihre Unterseite (»1’en-dessous«). Der innere Rassismus der per-
manenten Reinigung, der dadurch entsteht, produziert somit sowohl alle
biologisch-rassistischen Diskurse tiber die Degeneration als auch alle
Institutionen, durch die der Diskurs des Rassenkampfes als Prinzip der
Eliminierung, der Absonderung und schlieflich der Normalisierung der
Gesellschaft fungiert.s*!

521 Vgl. IFDS 52 f./dt. 74 f. Zum Problem des Staatrassismus als intrinsischen
Thanatopolitik einer grundsitzlich als Biologismus aufgefassten Biopolitik
vgl. ausfihrlicher: U. BALZARETTI, »Remythisierung des corpus mysticum
— Eric Voegelin und Michel Foucault: Rassismus zwischen Biologismus und
Irrationalismus«, in: W. BIALAS, M. MARINO (Hg.), Kérper, » Leibideen«
und politische Gemeinschaft. »Rasse< und >Rassismus«< aus der Sicht der Phi-
losophischen Anthropologie, Nordhausen (im Erscheinen). Zur Degenera-
tion vgl. C.-O. DORON, L’homme altéré. Races et dégénérescence (XVII®
— XIX¢ siecle), Ceyzérieu 2016.

495

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19. [


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://deLorg/10.5771/9783845202458-284 - am 10.01.2026, 09:43:19.



https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I.  Foucaults Philosophische Anthropologie: Einheit des Menschen und psychosomatische Totalität
	i.  Georges Politzers konkrete Psychologie des menschlichen Dramas als wissenschaftliche Psychotechnik
	ii.  Maurice Merleau-Pontys eidetische Psychologie als Überwindung der Krisis der Humanwissenschaften
	iii.  Daniel Lagaches Einheit der Psychologie
	iii. i Daniel Lagaches Klinische Psychologie als Vermittlung zwischen Technik und Wissenschaft
	iii. ii Daniel Lagache und Georges Canguilhems Philosophie des Wertes und der Technik

	iv.  Foucaults Lösung des Problems der Einheit des Menschen und dessen Verabschiedung
	iv. i Die Einleitung zu Ludwig Binswangers »Traum und Existenz«
	iv. ii Foucaults Entdeckung des Wahnsinns und seine Überwindung des Paradigmas der Geisteskrankheit


	II.  Die Geburt der Klinik oder das biowissenschaftliche Paradigma der Humanwissenschaften
	III.  Foucaults Einführung in Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht
	IV.  Les mots et les choses oder das Cogito als Natur des Menschen
	i.  Die Grenzen der Repräsentation: von der Taxonomie zur Organisation
	ii.  Die objektiven Apriori der neuen Empirizitäten: Arbeit, Leben, Sprache
	iii.  Der konkrete Mensch anstelle des Cogito
	iii. i Endlichkeit und Unendlichkeit des Menschen
	iii. ii Die allgemeine Tragweite der modernen anthropologischen Konstellation des Wissens

	iv.  Totem und Tabu: eine Gegen-Wissenschaft zur Auflösung der Humanwissenschaften

	V.  Foucaults Genealogie der modernen Seele: Biomacht als Macht der Norm und des Normalen
	i.  Surveiller et punir: die Geburt des Gefängnisses
	i.i  Die Seele: das Gefängnis des Körpers
	i.ii  Die Disziplinen als Machttechniken und Wissensprozeduren
	i.iii  Die Prüfung oder die technische Geburt der Humanwissenschaften
	i.iv  Die Humanwissenschaften als Wissenschaften der Norm und des Normalen
	i.v  Die psychosomatische Einheit des Körpers und der Seele der Untertanen
	i.vi  Der Panoptismus als spezifische Technologie der politischen Macht nach der Abdankung des Leviathans

	ii.  La volonté de savoir: Geburt des Menschen und politische Technologie des Lebens
	ii. i. Der biologistische Grund der modernen Regierungskunst
	ii. ii. Staatsrassismus als biopolitische Thanatopolitik



