
Dritter Teil

Michel Foucaults Biomacht als Macht der Norm 
und des Normalen

»Sens et non-sens«, nous dit Merleau-Ponty, 
»sens et non-sens«, nous disait Pascal, et après 
lui tous les penseurs dialectiques, mais »sens et 
non-sens« d’un monde et d’une condition hu-
maine qu’il faut non pas accepter mais dépasser 
pour être homme.

(Lucien Goldmann, Le dieu caché)1

Cette réduction à l’intramondanité est l’origine 
et le sens même de ce qu’on appelle la violence 
et rend ensuite possibles toutes les camisoles de 
force.

(Jacques Derrida, »Cogito et  
histoire de la folie«)2 

Geh’ in dich selbst! Entbehrst du drin
Unendlichkeit in Geist und Sinn,
So ist dir nicht zu helfen!

(W. Goethe, Die Weisen und die Leute)

1		  »›Sinn und Nicht-Sinn‹, sagt uns Merleau-Ponty, ›Sinn und Nicht-Sinn‹, sag-
te uns Pascal, und nach ihm all die dialektischen Denker, aber ›Sinn und 
Nicht-Sinn‹ einer Welt und einer conditio humana, die man nicht anneh-
men, sondern überwinden muss, um Mensch zu sein.«

2		  »Die Reduzierung auf die Innerweltlichkeit gerade ist der Ursprung und der 
Sinn dessen, was man als Gewalt bezeichnet und was dann alle Zwangsja-
cken möglich macht.«

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


285

Ist der Satz seinem Wesen nach normal, trägt er die Normalität und damit 
einhergehend den Sinn in sich, so kann sich laut Derrida auch Foucaults 
Archäologie zwangsläufig nicht demselben naturalistischen und anthro-
pologischen Reduktionismus entziehen, den sie an der modernen Patho-
logisierung und Internierung des Wahnsinns durch dessen psychopatho-
logische Zurückführung auf Geisteskrankheit verurteilt. Nicht anders als 
die Sprache der Psychiatrie und ihr Monolog über den Wahnsinn führt 
Foucaults archäologische histoire de la folie das, was jede endliche Be-
stimmtheit, jede historische Struktur übersteigt, auf Innerweltlichkeit zu-
rück, sowohl Descartes’ Cogito und dessen hyperbolischen Anspruch, 
jede menschliche und natürliche Faktizität hinter sich zu lassen, als auch 
die Unvernunft als absolute Indifferenz vor der Trennung zwischen Sinn 
und Nicht-Sinn. Diese Reduktion auf Innerweltliches, das compelle in-
trare der evangelischen Abendmahlparabel (Lk 14,23), das im Zentrum 
der christlichen Diskussion über die Legitimation der Gewaltanwendung 
gegen die Ungläubigen steht und das Foucault als Motto des Kapitels 
über die Internierung im klassischen Zeitalter von Wahnsinn und Ge-
sellschaft verwendet, bildet aus der Sicht Derridas den Ursprung selbst 
der Gewalt und mache folglich alle Zwangsjacken überhaupt möglich.3

Es geschieht nicht aus Beliebigkeit, wenn die klassischen Rationalis-
men auf der Suche nach einem möglichen Schutz gegen den Wahnsinn 
an die unendliche Einheit einer absoluten Vernunft appelliert haben, was 
in der Sprache der Tradition nichts anderes als Gott heißt. Denn erst die 
positive Unendlichkeit der göttlichen Vernunft oder der Vernunft über-
haupt kann die Anomalie und die Negativität gewaltlos reduzieren, in-
dem allein sie vermag, Wahrheit und historische Bestimmtheit, Unendli-
ches und Endliches zu versöhnen. Erst in ihr ist es möglich, die Positivität 
des Wahren, des Sinnes und der Norm zu etablieren, ohne mit einem Ge-
waltakt deren Negatives, das Unwahre, den Nicht-Sinn, das Abnorme 
durch den sie bestimmenden Ausschluss de facto einzusperren. Wollte 
man hingegen dasselbe innerhalb eines endlichen Horizonts gewährleis-
ten, dann wiederholte man lediglich jene normalisierende Sprache, ge-
gen die man sich zu wenden glaubte.4

Auch für Derrida scheint es eine Alternative zur naturalisierenden 
Sprache der Pathologie zu geben, auch wenn das Projekt einer restlosen 
Reduktion des homo natura in uns und der historischen Determiniert-
heit der Sprache zum Scheitern verurteilt ist. In der Bestimmung der dä-
monischen Hyperbel, durch die das kartesische Cogito versucht, seine 

3		  DERRIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.O., 92/fz. 88.
4		  Vgl. a.a.O., 94, Anm. 30/fz. 89, Anm. 1.

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286

endliche Bestimmtheit zu übersteigen, unterscheidet Derrida zwischen ei-
ner lediglich pathologischen und einer eigentlich exzessiven Hybris. Ist 
erstere eine konstituierte, so letztere schlicht eine konstituierende. Wäh-
rend erstere als bloße pathologische Veränderung des Menschen sich in-
nerhalb der Welt aufhält, erschließt und fundiert letztere als Überschuss 
über jegliche endliche Bestimmtheit die Welt: »ouvre et fonde le monde 
comme tel en l’excédant.«5 Bleibt die restlose Reduktion der anthropo-
logischen Faktizität Descartes’ nicht weniger als Augustinus’ oder etwa 
Husserls Cogito seiner Natur nach versperrt, so heißt dies nicht, dass 
innerhalb der notwendigen Naturverfallenheit der Endlichkeit es nicht 
möglich wäre, zwischen verschiedenen Arten der Gewalt zu unterschei-
den, namentlich zwischen einer ursprünglichen und einer noch schlim-
meren Gewalt.6

Ist das Wort von seinem ersten Erklingen her psychopathologisch, in-
dem es sich nur dadurch überhaupt zu artikulieren vermag, dass es den 
Wahnsinn einsperrt, so kann und muss man immerhin eine Sprache für 
möglich halten, die doch imstande wäre, einen Dialog zwischen der Hy-
perbel als Übersteigerung jeglicher faktischen Struktur und dieser his-
torischen, endlichen Struktur selbst herzustellen: zwischen Überschuss 
gegenüber der Totalität und geschlossener Totalität, excès sur la totalité 
und totalité close.7 Dieser Dialog würde sich von der noch schlimmeren 
Gewalt eines Denkens der bloßen Immanenz insofern absetzen können, 
als er gleichermaßen die gewalttätige Befreiung des Wortes, die ihn stif-
tet, mitreflektieren – etwa als Spur oder implizites Bewusstsein von ihr 
– und davon Zeugnis ablegen würde.

Derrida verortet diese sich selbst denunzierende Ausübung der Gewalt 
des Diskurses als Dialog zwischen Unbedingtem und Bedingtem in der 
ursprünglichen Bewegung der Verzeitlichung als Logosbewegung, näm-
lich in der Historizität überhaupt als Differenz- und Aufschubstruktur. 
Dieser anfängliche Wille zum Sagen spricht sich demnach nicht aus, son-
dern schreibt sich, er ist eine unauflöslich zwischen Materialität und Ide-
alität schwankende Ökonomie, das heißt ein Verhältnis zwischen end-
lichen Bestimmtheiten: »Die Ökonomie dieser Schrift ist eine geregelte 
Beziehung zwischen dem Überschuss und der überschrittenen Totalität: 
die différance des absoluten Exzesses.«8

Mit seiner physis en différance als grundlegender Äquivozität zwischen 
Natur und Kultur verschreibt sich Derrida dem ägyptischen Theuth als 
Gott nicht nur der Schrift und der Technik, sondern auch des Todes 
und der Medizin. Dadurch bestimmt er den Ort der normalisierenden 

5		  A.a.O.
6		  Vgl. A.a.O., 98/fz. 94.
7		  Vgl. a.a.O.
8		  A.a.O., 100/fz. 94.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


287

Sprache der Psychopathologie ganz anders als Foucault. Derrida, der 
jede Meta-Physik, jede Transzendenz, jede Supraessenzialität jenseits der 
endlichen Kategorien des Wesens und der Existenz verwirft, denkt das 
Verhältnis zwischen Natur und Freiheit im Sinne einer äquivoken Ver-
mittlung, durch die ein Dialog zwischen excès sur la totalité und tota-
lité close, Unbedingtem und Bedingtem, Unendlichem und Endlichem 
etabliert wird. Der Sprache, die die différance entfaltet, das heißt dem 
konstitutiv schriftlichen Logos qua Grammatologie, dem dieser Dialog 
entspricht, bleibt die Schuldhaftigkeit nicht erspart, die einer jeden his-
torischen Sprache anhaftet, insofern sie der von ihr selbst produzierten 
Negativität nicht gerecht werden kann. Die Ökonomie der Gewalt der 
différance sei allerdings besser als die noch schlimmere Gewalt einer 
Sinnartikulation, die auf der Ebene der Faktizität einer besonderen histo-
rischen Konstellation Halt macht und somit nur die Alternative zwischen 
Normalem und Pathologischem, zwischen einem bestimmten Wahnsinn 
und einer bestimmten Vernunft zu kennen scheint.9 

Wie zum einen auf der phänomenologischen Seite die Dynamik der 
raum-zeitlichen Bewegung der différance zu beschreiben und wie zum 
anderen auf der axiologischen Seite ihr Vorrecht zu legitimieren sei, 
bleibt allerdings völlig unerläutert, wenn man sich – wie es Derrida er-
klärtermaßen tut – bei gleichzeitigem Denunzieren der Reduktion auf 
Innerweltlichkeit und Aufrufen zu einem Dialog mit dem, was als Über-
schuss über jede historisch bestimmte Totalität Historizität überhaupt 
begründet, jedem Rekurs auf eine Transzendenz, auf ein Jenseits der 
Ousia verweigert. Wenn Foucault hingegen auf der radikalen Alterität 
des Wahnsinns besteht, ohne allerdings weder einen unmittelbaren Zu-
gang zu ihm noch seine Identifizierung mit einer bestimmten historischen 
Struktur zu unterstellen, zeichnet er gemäß der internen Logik seiner Po-
sition die Gegenüberstellung zwischen einem Leben im eminenten Sin-
ne und einem depotenzierten Begriff des Lebens nach: zwischen einer 
unendlichen Totalität, die nur als in sich selbst reflektiert, das heißt als 
Logos, mit sich selbst konsistent sein kann, und einer endlichen Totali-
tät. Dadurch ist der Horizont seiner Kritik an der psychopathologischen 
Sprache ein anderer. Stellt bei Derrida die grundlegende Äquivozität der 
physis en différance ein – wie immer grundloses – Fundament dar, so be-
trachtet Foucault die gewalttätigen Vermittlungen zwischen Natur und 
Kultur der Biopolitik nie affirmativ, sondern immer kritisch.10

Die Projekte beider Autoren bleiben dennoch grundsätzlich mitei
nander verwandt. Für den Stellenwert, den Derrida seinem Projekt gibt, 

9		  A.a.O., 89/fz. 85 f.
10		 In diesem Sinn kann die Figur des Hybrids (bzw. des Parasits) als Mischwe-

sen aus Natur und Kultur, das sich unter mehr oder minder direkter An-
lehnung an den Neuspinozismus in letzter Zeit verbreitet hat, prägnant als 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288

kann man kurz nochmals auf seine elf Jahre nach Cogito et histoire de 
la folie erschienene Schrift Glas hinweisen. Dort fragt Derrida in enger 
Anlehnung an Hegel und insbesondere an der Auffassung von Familie 
in dessen Realphilosophie, die dieser nach dem trinitarischen Muster der 
Heiligen Familie als emblematisch für die Dialektik des Eigenen, die Oi-
kos-nomie des absoluten Wissens und somit jeder Sinnartikulation über-
haupt, die entweder totalitär ist oder gar nicht, versteht, wie überhaupt 
das Verdrängte »des Phallozentrismus, des Idealismus, der Metaphysik«, 
oder gar der »unendlichen Wiederaneignung, die beruhigendste meta-
physische Normalität des Idealismus, der verinnerlichten Idealisierung« 
und also der Bedeutung und des Sinnes überhaupt zu denken sei.11 Ver-
geblich meinen die Doktoren der Kastration eine andere Sprache als He-
gel zu sprechen: Widerstand gegen den onto-theologischen Sinn könne 
man nicht durch eine psycho-anthropologische Figur üben; es ist von ei-
nem anscheinend regionalen Problemkreis, der Soziologie, Psychologie, 
Politischen Ökonomie, Sprachwissenschaft, ausgehend nicht möglich, 
den ontologischen Problemkreis der Totalität der Spekulation, das heißt 
der Bedeutung überhaupt, infrage zu stellen, und zwar nicht so sehr, weil 
man dadurch ein besonderes Wissen zum Maßstab für ein übergreifen-
des erheben will, sondern eher, weil das vermeintliche Regionale je schon 
vom Ontologischen dialektisch einholbar ist. Man solle hingegen die 
nicht selbst aufhebbaren Widerstandkräfte gegen die Aufhebung, gegen 
den Prozess der Wahrheit und die spekulative Negativität zum Vorschein 

Gegenpart zu den Positionen sowohl Derridas als auch Foucaults dienen. 
Die Hybridisierung, die eine Verwischung der Grenzen zwischen Menschen, 
Tieren, Göttern, Maschinen, Artefakten oder gar Gesteinen anstrebt und da-
mit die Moderne hinter sich lassen möchte, wird von so disparaten Auto-
ren wie Giorgio Agamben, Donna Haraway, Michel Serres, Bruno Latour 
vertreten. Vgl. insb. G. AGAMBEN, Das Offene. Der Mensch und das Tier, 
übers. v. D. Giuriato, Frankfurt/M. 2003, wo im Gegensatz zu einer her-
kömmlichen dialektischen Synthese zwischen Menschlichem und Tierischem 
mit einem dritten, übergreifenden Terminus an eine Disjunktion zwischen 
zwei Termini gedacht wird, die doch in einem Verhältnis der Nicht-Koinzi-
denz stehen. Dieses ›Zwischen‹ soll auf eine posthistorische, messianische 
Zeit hinweisen, in der eine neue Nicht-Menschheit (»in-umanità«) ein nack-
tes Leben – nicht mehr menschlich nicht mehr tierisch – führen würde; vgl. 
91, 27, 100/it. 85, 25, 94. Vgl. außerdem: H.–J. RHEINBERGER, »Na-
tur, NATUR«, in: DERS., Iterationen, Berlin 2005, 30–50; H. SCHMID-
GEN, Bruno Latour zur Einführung, Hamburg 2011, insb. 138 ff.; F. BAL-
KE, »Parasitäre Positionalität. Samuel Butlers ›Buch der Maschinen‹ und 
sein Aussagewert für die philosophische Anthropologie«, in: Th. EBKE, M. 
SCHLOSSBERGER (Hg.), Dezentrierungen. Zur Konfrontation von Philo-
sophischer Anthropologie, Strukturalismus und Poststrukturalismus, Ber-
lin 2012, 49–64.

11		 DERRIDA, Glas, a.a.O., 209a/fz. 211a.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


289

bringen.12 Dadurch sei es nötig, die Entgegensetzung oder gar die Dia-
lektik des Wahren und Nicht-Wahren, gar all die Entgegensetzungspaare 
der metaphysischen Tradition zugunsten eines Gebiets der grundsätzli-
chen indécidabilité, Unentscheidbarkeit und Äquivozität zu überschrei-
ten. Möglich soll dies erst in der Bewegung der Bedeutung sein, die das 
absolute Wissen der Totalität des Sinnes auf dessen existenzielle, mate-
rielle Bedingung, auf das Dasein von dessen notwendiger Verzeitlichung 
und Verräumlichung wie auf das von ihm Verdrängte zurückführe. Dem 
Leben des Begriffes sei dadurch die Materialität des Todes als das Außen 
(»dehors«) oder Unten (»dessous«), das ihn gleichzeitig exzediere und 
trage und das Derrida in Antigone als Apostelin der familiären Werte des 
Gedenkens und des Begrabens, ja der Krypta exemplarisch verkörpert 
sieht, eingeschrieben.13 Es wurde bereits erwähnt, dass gegen die Fähig-
keit der Krypta der Schrift und ihre Berechtigung dazu, tatsächlich das 
Leben des Begriffes zu tragen, mehrere Vorbehalte gelten gemacht wer-
den können. Hier wird auf jeden Fall die These vertreten, dass erst im 
Horizont jenes Lebens des Begriffes, das im Tod des gramma zugleich 
überschritten und fundiert werden soll, Foucault seine jener Derridas im 
Zielpunkt, jedoch nicht in der Lösung, ähnliche Kritik an der Normalität 
sowohl des Rationalismus als auch seiner angeblichen psycho-anthro
pologischen Reduktionen unternimmt und auch unternehmen sollte.

Versteht man diese Kritik an der Normalisierung als eine Kritik an 
der Biopolitik im weiten Sinne und sozusagen ante litteram, so erweist 
es sich als nötig, zumindest einleitend auf Foucaults frühe Studien über 
Psychologie und Geisteskrankheit hinzuweisen. Denn die Entwicklung, 
die sich dort abzeichnet, stellt die unmittelbare Prämisse dar, anhand 
derer nicht nur Foucaults Histoire de la folie, sondern auch sein Ein-
spruch gegen den biopolitischen Anthropologismus der Moderne sich 
erst in ein angemessenes Licht stellen lässt. Anhand der Umwandlung, 
die Foucaults Ansatz von der frühen Einleitung zu Ludwig Binswangers 
»Traum und Existenz« und von der ersten Fassung von Maladie men
tale et personnalité bis zur zweiten Fassung derselben – nunmehr mit 
veränderter Überschrift: Maladie mentale et psychologie – und zu sei-
ner Einführung in Kants Anthropologie erfährt, lässt sich nämlich genau 
verfolgen, wie Foucault vom durchaus philosophisch-anthropologischen 
Projekt einer Fundierung der Psychologie in den historischen Lebensbe-
dingungen des konkreten Menschen zur schlichten Denunzierung der 
falschen Vermittlungen übergeht, auf die sich der moderne anthropolo-
gische Reduktionismus stützt.

Soll der Begriff der Biopolitik in seiner schärferen, erweiterten Auf-
fassung als eine unlösbare Verschränkung des Biologischen mit dem 

12		 Vgl. a.a.O., 51a/fz. 53a.
13		 A.a.O., 185a/fz. 187a.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290

Politischen und des Politischen mit dem Biologischen, ja der Natur mit 
dem Geist und des Geistes mit der Natur verstanden werden, so allemal 
nicht in dem Sinne eines Determinismus irgendeiner Art. Weder soll die 
These prinzipiell besagen – etwa im Sinne eines ›Historismus‹ –, dass die 
natürlichen Tatsachen von den kulturellen, noch dass die kulturellen – 
im Sinne diesmal eines einfachen ›Naturalismus‹ – von den natürlichen 
Tatsachen von vorneherein bestimmt sind. Die unentwirrbare Verflech-
tung der beiden Ebenen soll nicht materiell, sondern eher formell ver-
standen werden. Dass die moderne Verobjektivierung des Wahnsinns 
durch die Psychopathologie unter dem starken Einfluss der Moralisie-
rung stand, die der Umgang mit den Irrsinnigen bei Samuel Tukes Retrait 
in England und bei Philippe Pinels Asyl in Frankreich nach dem Modell 
der bürgerlichen Familie erfuhr, heißt zum Beispiel nicht, oder zumin-
dest nicht prinzipiell, dass das Feld der wissenschaftlichen Forschung 
von den geistigen Werten, die dabei zum Ausdruck kamen, inhaltlich 
vorbestimmt wurde. Ähnlich bedeutet die These, die Foucault zum ers-
ten Mal am Ende seiner Naissance de la clinique ausformuliert und die 
dann in der Archäologie der Humanwissenschaften von Les mots et les 
choses ausführlich entfaltet wird, nach der für die Entstehung der mo-
dernen Humanwissenschaften der Medizin und allgemeiner den Lebens-
wissenschaften eine paradigmatische Rolle zuzusprechen sei, nicht etwa, 
dass die Ökonomie, die Soziologie, die Sprach- oder die Literaturwissen-
schaften sich unmittelbar die materiellen Ergebnissen der biologischen 
Forschung, deren Begrifflichkeit, Gegenstände und empirisches Wissen 
zunutze machen. 

Anvisiert ist im Gegenteil die konstitutive Unfähigkeit der Natur- so-
wie der Geisteswissenschaften, dem sie tragenden Anspruch gerecht zu 
werden, sich lediglich auf die unmittelbare Gegebenheit von analytisch 
erfassbaren, voneinander selbständig bestehenden Elementen, bezie-
hungsweise auf eine sinnhafte Aneignung, die synthetisch jedes Äußer-
liche, Unvermittelte verinnerlicht, zu stützen. So sind die Naturwissen-
schaften nicht von besonderen, historisch gewachsenen synthetischen 
Werten vorbestimmt, aber sie sind immer auf solche angewiesen, die, 
selbst synthetisch, im Prozess ihrer Fortbestimmung durchaus mutieren 
können. Ähnlich lassen sich die Geisteswissenschaften von natürlichen, 
unmittelbar gegebenen Äußerlichkeiten nicht – das heißt nicht im Prin-
zip – im Voraus bestimmen, denn ihrer synthetischen Natur nach zeich-
nen sie sich immer durch Kreativität und Emergenz aus; dennoch kann 
ihnen eine völlige Verinnerlichung, ja Idealisierung des Gegebenen un-
möglich gelingen. Sie bleiben stets auf Äußerlichkeit angewiesen, ohne 
sich von ihr bestimmen zu lassen.

Glaubt somit Foucault nachweisen zu können, dass in der vermeint-
lich positiven Bestimmung der abstrakten Grenze zwischen dem psy-
chisch Pathologischen und dem psychisch Normalen eine partikulare 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


291

Form von Moralisierung entscheidend gewesen ist, so ist für die Auffas-
sung der Biopolitik nicht das historische Datum relevant, dass das Mo-
dell der bürgerlichen Familie für die Entstehung der modernen Psycho-
pathologie maßgeblich gewesen ist, sondern vielmehr das prinzipielle, 
dass diese ihrem Anspruch auf Positivität kaum gerecht werden konnte. 
Die paradigmatische Rolle, die den Lebenswissenschaften laut Foucault 
bei der Entstehung der modernen Humanwissenschaften zuzusprechen 
ist, muss ähnlich nicht in der Übernahme einer besonderen Begrifflich-
keit, zum Beispiel des struggle for life als Selektionsprinzip oder der Ho-
möostase, gesucht werden; vielmehr kann sie auf der Ebene der episte-
mischen Artikulation aufgewiesen werden, etwa durch den Begriff der 
Organisation, der sowohl in den Wissenschaften des Lebens wie in jenen 
des Menschen für die Auffassung im dialektischen Sinne des Verhältnis-
ses zwischen Identität und Differenz bestimmend wird, oder durch den 
Dezisionismus und die unmittelbare, unausgesprochene Normativität, 
die daraus folgt. Naturalistisch geprägt bleiben die Humanwissenschaf-
ten demnach nicht, weil sie der Medizin oder der Biologie bestimmte In-
halte entlehnen, sondern weil sie dieselbe Struktur wiederholen, die die 
Natürlichkeit der Biologie – mit Hegel gesprochen, die grundsätzliche 
Äußerlichkeit des Geistes mit sich selbst in ihr – bestimmt. 

Der dritte Teil der Arbeit wird der die Biopolitik auszeichnenden 
Verschränkung zwischen Biologie und Politik zuerst im Anschluss an 
Foucaults frühem Interesse für die Psychologie nachgehen. Foucaults 
philosophisch-anthropologische Anfänge gewinnen ihre ganze Relevanz 
in einer philosophischen ebenso wie in einer historischen und politischen 
Hinsicht erst dann, wenn sie mit konkurrierenden Ansätzen wie jenen 
von Georges Politzer, Maurice Merleau-Ponty oder Daniel Lagache in 
Zusammenhang gebracht werden. Strebt noch der frühere Foucault da-
nach, eine psycho-physische Einheit zu begreifen, die jenseits der spie-
gelbildlichen Abstraktionen von Materialismus und Rationalismus zu 
erlangen ist, so markiert Foucaults Entdeckung des Wahnsinns insofern 
einen Bruch, als nun die unter endlichen Bedingungen technisch-wis-
senschaftlich vollzogene Vermittlung zwischen Körper und Seele zum 
Kernstück seiner Kritik des modernen anthropologischen Reduktionis-
mus wird. Dies zeigt am deutlichsten ein Vergleich zwischen der ersten 
Ausgabe von Foucaults früher Abhandlung über die Geisteskrankheit, 
Maladie mentale et personnalité (1954), und der zweiten, die 1962 vom 
Autor stark überarbeitet und mit einem neuen Titel, Maladie mentale et 
psychologie, versehen wurde.

Die Analyse von Foucaults Archäologie der modernen Medizin (Nais-
sance de la clinique, 1963) und von seiner Archäologie der Humanwis-
senschaften (Einleitung zu Kants ›Anthropologie‹, 1961; Les mots et 
les choses, 1966) wird weiter gestatten, die vermeintliche Einheit zwi-
schen Körper und Seele im Horizont der die Moderne auszeichnenden 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292

Verschränkung zwischen Bio- und Humanwissenschaften zu untersu-
chen. Somit wird das Terrain erschlossen sein, auf dem es möglich wird, 
auf der Basis vor allem von Foucaults Genealogie der modernen See-
le als Gefängnis des Körpers, Surveiller et punir (1975), und seiner Ge-
schichte der Sexualität, La volonté de savoir (1976), auf seine eigentli-
che Biopolitik und Biomacht einzugehen. Überprüft wird dabei, ob in 
Foucaults Auffassung der Biopolitik nicht immer schon ein Begriff des 
Lebens im eminenten Sinne am Werk ist, der ihre völlige und prägnan-
teste theoretische Entfaltung erst ermöglicht. Ewiges und ausgezeich-
netes Leben als Liebe und Gerechtigkeit wäre das Modell einer unend-
lichen Vermittlung, das erst erlaubt, die aufgrund eines depotenzierten 
Lebensbegriffs erlangten Vermittlungen des modernen Naturalismus an-
gemessen zu beurteilen. Erst vor dem Hintergrund eines unendlichen Le-
bens lässt sich die intrinsische Gewalt der modernen Biopolitik wirk-
lich begreifen.

I. Foucaults Philosophische Anthropologie: Einheit des 
Menschen und psychosomatische Totalität

Un étudiant me disait un jour: »Je veux qu’on  
m’apporte l’homme dans un bocal.« Or, ce bocal ima-
ginaire comme le laboratoire sont des milieux concrets 
et des situations vitales. 

(Daniel Lagache, L’unité de la psychologie)14

Die ersten Keime seines Projekts einer Diskursanalyse als der Versuch, 
die Formen der Erfahrung in ihrer Geschichte zu untersuchen, sind laut 
Foucault in seiner früheren Beschäftigung mit der Daseinsanalyse des 
Schweizer Psychiaters Ludwig Binswangers und mit dem Problem der 
Grundlagen der Psychologie zu suchen. Damals habe er sich innerhalb 
des in jenen Jahren dominanten Dilemmas zwischen einer philosophi-
schen Anthropologie und einer sozialen Geschichte bewegt. Eine Auflö-
sung dieses Dilemmas habe er in einer Verbindung zwischen einer all-
gemeinen Theorie des Menschen und dem Hinweis auf die konkreten, 
ökonomischen und sozialen Lebensbedingungen der einzelnen Individu-
en gesucht. Habe er damals noch eine allgemeine Bestimmung menschli-
cher Erfahrung samt ihrer Verankerung in der Geschichte angestrebt, so 
unterscheide sich hiervon die spätere Archäologie darin, dass sie gleich-
sam hinter dieser Erfahrung des Menschseins zurückgeht, um die Frage 

14		 »Ein Student sagte zu mir eines Tages: ›Ich will, dass man mir den Menschen 
in einem Reagenzglas bringt.‹ Nun, dieses imaginäre Reagenzglas und die-
ses Labor sind konkrete Milieus und vitale Verhältnisse.«

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


293

nach deren geschichtlichen Bedingungen zu stellen und damit die Ge-
schichtlichkeit der Formen der Erfahrung zu untersuchen.15

Foucaults frühes Interesse für die Psychologie galt ihrem wesentlichen 
Verhältnis zur Anthropologie und zu einer möglichen Fundierung der 
Humanwissenschaften. Die Psychologie stellt für ihn genuin eine philo-
sophische Anthropologie dar, denn sie verspricht eine neue Verbindung 
zwischen empirischem und philosophischem Wissen anbieten zu können 
und damit die grundlegende Frage nach der Erkenntnis des Menschen 
auf neuer Basis zu beantworten.16 

Fundamental ist die Psychologie laut Wilhelm Diltheys Ideen über 
eine beschreibende und zergliedernde Psychologie17 zumindest in zwei-
erlei Hinsicht: weil ihr als Wissenschaft der Psyche bei der Grundlegung 
jeder »Erfahrungswissenschaft des Geistes« ein »methodischer Vorzug« 
zukommt, indem ihr der lebendige Zusammenhang der menschlichen Er-
fahrung, auf die alle Geisteswissenschaften aufbauen, unmittelbar gege-
ben ist, und weil in ihr die grundlegende Frage nach der Einheit des Men-
schen als Zusammenhang zwischen Körper und Geist sich nicht nur mit 
besonderer Brisanz stellt, sondern auch vorzüglich gelöst werden kann.18

Die Psychologie kann – so Dilthey – hiermit einer radikalen Reflexion 
über den Menschen als Grundlage dienen, die gegenüber der Spekulation 

15		 Vgl. ERIBON, Michel Foucault, a.a.O., 69 ff./fz. 54 ff.
16		 Foucault scheint keine Kenntnis der deutschen Debatte über eine Philoso-

phische Anthropologie um Max Scheler und Helmuth Plessner gehabt zu 
haben, weist allerdings im Zusammenhang seiner Beschäftigung mit Ludwig 
Binswanger auf die Arbeit des Baseler Philosophen Paul HÄBERLIN, Der 
Mensch. Eine philosophische Anthropologie, Zürich 1941, hin (vgl. IBins, 
94, Anm. 1/dt., 8, Anm. 1). Zu Foucault und der Philosophischen Anthro-
pologie vgl. auch: U. BALZARETTI, »Spekulation und phänomenologische 
Ontologie. Scheler, Cassirer, Plessner und Foucaults Überwindung der Geis-
teskrankheit durch den Wahnsinn«, in: Th. Ebke, M. Schloßberger (Hg.), 
Dezentrierungen. Zur Konfrontation von Philosophischer Anthropologie, 
Strukturalismus und Poststrukturalismus, Internationales Jahrbuch für Phi-
losophische Anthropologie, Sonderdruck 3 (2011/2012), Berlin 2012, 127–
49.

17		 Für Diltheys psychologische Grundlegung der Geisteswissenschaften vgl. N. 
D. SCHMIDT, Philosophie und Psychologie. Trennungsgeschichte, Dogmen 
und Perspektiven, Hamburg 1995, insb. 37–59.

18		 W. DILTHEY, Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie 
(1894), in: DERS., Gesammelte Schriften, Bd. V, Die geistige Welt. Einlei-
tung in die Philosophie des Lebens. Erste Hälfte. Abhandlungen zur Grund-
legung der Geisteswissenschaften, Leipzig 21990 (1924), 139–240, 147 und 
151 für die Zitate. Für einen unmittelbaren Bezug Foucaults auf Diltheys 
Ideen vgl. M. FOUCAULT, »La psychologie de 1850 à 1950«, in: DE I, 
148–65, insb. 154 f./dt. 183. Für Diltheys psychologische Grundlegung der 

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294

der metaphysischen Tradition und dem Naturalismus der empirischen 
Wissenschaften jenen dritten Weg darstellt, den man im Allgemeinen als 
grundlegendes Anliegen der nach-hegelischen Versuche bezeichnen kann, 
ein Denken der Endlichkeit zu entfalten. Eine »Grundlegung der Geis-
teswissenschaften« kann die Psychologie darstellen, indem sie »von dem 
in der inneren Erfahrung gegebenen seelischen Zusammenhang« aus-
geht, den sie in der gesellschaftlichen und geschichtlichen Wirklichkeit 
entsprechend dem besonderen Zwecksystem, auf das sie sich jeweils be-
zieht, »wie Wirtschaftsleben, Recht, Kunst und Religion«, jeweils anders 
zur Artikulation bringt.19 Dieser Zusammenhang ist in der Psychologie 
als Wissenschaft des Subjekts, des Seelenlebens »primär gegeben«; darin 
besteht sowohl der »Grundunterschied« der psychologischen Erkennt-
nis vom Naturerkennen, das nicht organisch-synthetisch im Ganzen der 
menschlichen Wirklichkeit, im »Leben selbst«, sondern mechanisch-ana-
lytisch in Kausalzusammenhängen von eindeutig bestimmten Elementen 
seinen Ausgangspunkt hat, als auch ihre Fähigkeit, als »Werkzeug des 
Historikers, des Nationalökonomen, des Politikers und Theologen«, des 
»Juristen« und des »Literaturhistorikers« zu dienen.

Die Psychologie betrachtet den »Strukturzusammenhang des Seelenle-
bens«, in dem die Erfahrungswissenschaften des Geistes ihre Grundlage 
finden sollen, rein beschreibend, das heißt »ohne jede metaphysische Sub-
stantialisierung«. Dieser phänomenologische statt metaphysische Ansatz 
gestattet ihr, von der »Unlösbarkeit des metaphysischen Problems vom 
Verhältnis der geistigen Welt zur körperlichen« sich verschont zu sehen.20 
Demnach vermag die geisteswissenschaftliche Psychologie, das heißt die 
beschreibende und zergliedernde, die unmittelbar Zugang zum Ganzen 
des Seelenlebens hat, in sich die naturwissenschaftliche, erklärende, die 
stattdessen von als selbstständig betrachteten Elementen ausgeht, um 
sie durch Hypothesen wirkkausal zusammenzufügen, problemlos als ein 
Moment ihrer selbst aufzunehmen: »Diese erhielte in der beschreibenden 
ein festes deskriptives Gerüst, eine bestimmte Terminologie, genaue Ana-
lysen und ein wichtiges Hilfsmittel der Kontrolle für ihre hypothetischen 
Erklärungen.«21 Der Geist kann sich die Natur reibungslos einverleiben. 
Und in praktischer Hinsicht sind die Geisteswissenschaften dank ihrer 
Grundlegung in der Psychologie gegen die entgegensetzten, aber spiegel-
bildlichen Gefahren des naturalistischen Reduktionismus und der speku-
lativen Schwärmerei gleichermaßen gefeit und zur Wahrnehmung ihrer 

Geisteswissenschaften vgl. SCHMIDT, Philosophie und Psychologie, a.a.O., 
insb. 37–59.

19		 DILTHEY, Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie, 
a.a.O., 237 und 156.

20		 A.a.O., 238 und 142.
21		 A.a.O., 153.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


295

eigentlichen Aufgabe bereit, nicht weniger als »die Leitung des Lebens« 
selbst zu übernehmen.22

Eine ähnliche grundlegende Stellung wird der Psychologie auch von 
den Autoren zugewiesen, die für Foucaults Ausbildung und Werdegang 
in verschiedenem Ausmaß entscheidend gewesen sind. Unter ihnen sei-
en zumindest Georges Politzer, Maurice Merleau-Ponty und Daniel La
gache genannt.23 

i. Georges Politzers konkrete Psychologie des menschlichen Dramas  
als wissenschaftliche Psychotechnik

Will die Psychologie die Phase ihrer Mythologie hinter sich lassen und 
sich endlich als positive Wissenschaft konstituieren, so muss sie laut 
Georges Politzer den Mythos der Spaltung des Menschen in Seele und 
Körper verabschieden, der in der spekulativen nicht weniger als in der 
experimentellen Psychologie wirksam ist. Dementsprechend sind die 
Strömungen, die innerhalb der zeitgenössischen Entwicklungen der Psy-
chologie zu den fruchtbaren zählen, als eine Auflösung des Mythos der 
Doppelnatur des Menschen zu verstehen.24 Nur so ist es überhaupt mög-
lich, dass sich eine wissenschaftliche Psychologie etabliert.

Genauer geht es darum, sich zugleich vom alten, metaphysischen Bal-
last des Glaubens an eine Seele und an ein inneres Leben, sowohl in sei-
ner herkömmlichen, realistischen Auffassung als Substanz als auch in 
seiner zeitgenössischen, bürgerlichen als Phänomen, und vom Natura-
lismus einer Psychologie zu befreien, die die Ebene der Physiologie und 
der Biologie nicht verlässt und den Menschen als einen Naturgegenstand 
behandelt. Dafür ist eine Synthese erforderlich, die Politzer im Leben qua 
menschlicher Praxis findet; im menschlichen Drama, das heißt in der 
Handlung eines besonderen Individuums in der Totalität seines Lebens 
aus einer Perspektive der ersten Person betrachtet, ist die eigentlich psy-
chologische Tatsache zu suchen, die die Psychologie in ihrer Positivität 

22		 Vgl. a.a.O., 152.
23		 Zu Foucaults früherer Beschäftigung mit der Psychologie vgl. auch E. BAS-

SO, Michel Foucault e la Daseinsanalyse. Un’indagine metodologica, Mai-
land 2007; S. CHEBILI, Une histoire des critiques philosophiques de la 
psychologie, Paris 2008, 198–245; Ph. SABOT, »Entre psychologie et phi-
losophie. Foucault à Lille, 1952–1955«, in: J-F. BERT, E. BASSO, Foucault 
à Münsterlingen. À l’origine de l’›Histoire de la folie‹, Paris 2015, 103–20.

24		 G. POLITZER, Kritik der Grundlagen der Psychologie. Psychologie und 
Psychoanalyse, übers. v. H. Füchtner, Frankfurt/M. 1978, 36/fz. 19. Zu Po-
litzer und der Psychologie vgl. CHEBILI, Une histoire des critiques philo-
sophiques de la psychologie, a.a.O. (insb. Kap. II.2 : »Georges Politzer et 
l’échec de la psychologie concrète«, 113–51).

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296

als konkrete Psychologie und somit auch eine wahrlich wissenschaftli-
che Erkenntnis des Menschen erst zu begründen vermag.25 

Die Synthese zwischen subjektiver und objektiver Psychologie ist laut 
Politzer insbesondere durch die Verbindung zwischen dem Behavioris-
mus John B. Watsons und der Psychoanalyse Sigmund Freuds zu vollzie-
hen. Durch die Fokussierung auf beobachtbares Verhalten hat Watson 
der Psychologie dazu verholfen, sich von ihrer Vorgeschichte zu lösen, 
und zur Verabschiedung des Mythos des inneren Lebens radikal beige-
tragen. Dadurch ist Watson allerdings die Originalität der Psychologie 
als eigenständige Wissenschaft abhandengekommen: Die ursprüngliche 
psychologische Tatsache kann nicht in einem objektivistisch in der drit-
ten Person beschriebenen Verhalten liegen; sie besteht vielmehr in der 
Bedeutung einer in der ersten Person erzählten menschlichen Handlung, 
un drame humain, deren Autor ein konkretes Individuum mit seiner be-
sonderen Biografie und nicht ein abstraktes Aggregat von Funktionen 
ist: Wahrnehmung, Vorstellung, Wille, Gedächtnis, Einbildungskraft. Die 
Methode der Psychologie besteht demnach nicht in der Beobachtung, 
sondern in der Interpretation.26 In diese Richtung geht auch Freuds Psy-
choanalyse, die den Traum nicht als einen physiologisch-biologischen 
Vorgang, sondern nach seinem Sinn interpretiert, so wie er durch die Er-
zählung des besonderen Individuums, das ihn geträumt hat, zu rekon
struieren ist, und zwar immer in Bezug auf dessen konkrete Persönlich-
keit. Hierdurch erfasst die Psychoanalyse das Subjekt des individuellen 
Lebens, nicht das abstrakte Selbst der herkömmlichen Psychologie; den 
Aktor des dramatischen Lebens, nicht das Subjekt der Introspektion.27 

Die Verbindung zwischen Behaviorismus und Psychoanalyse erlaubt 
demnach die Existenzbedingungen einer positiven Psychologie zu erfül-
len. Diese basiert Politzer zufolge auf ein eigentlich menschliches und 
nicht naturalistisch auf ein bloß physiologisches oder biologisches Ver-
halten.28 Zugleich sei die psychologie concrète von jedem metaphysi-
schen Rest befreit. Das Drama als ursprüngliche, verifizierbare, psycho-
logische Tatsache verdrängt die Seele und das innere Leben und mit 
ihnen auch den Gegensatz zwischen Geist und Materie.

Die Realität der psychologischen Tatsache, wie sie die konkrete Psycho-
logie definiert, ist frei von jedem metaphysischen Glanz. Sie zu behaup-
ten, impliziert nicht die Existenz einer neuen Essenz im realistischen Sin-
ne des Wortes, aber einfach die Existenz einer Tatsachengruppe, die uns 

25		 Vgl. POLITZER, Kritik der Grundlagen der Psychologie, 193 f./fz. 254.
26		 Vgl. a.a.O., 69/fz. 62.
27		 Vgl. a.a.O., 69/fz. 63.
28		 Vgl. a.a.O., 197/fz. 260.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


297

keineswegs auf die klassische Antithese zwischen Geist und Materie zu-
rückführt: Die Psychologie kennt weder diese noch jenen; sie kennt nur 
das Drama.29

Die Überwindung des Dualismus zwischen Geist und Materie macht den 
Wunsch, den Menschen zu erkennen, der seit je im Inneren der Psycho-
logie liegt, endlich erfüllbar. Der unerfüllbare Wille der introspektiven 
Psychologie, eine Wissenschaft der Natur zu werden, wird verabschiedet; 
zugleich wird die Erkenntnis des konkreten Menschen, die bisher der Li-
teratur, der Kunst und im Allgemeinen der Weisheit anvertraut war, zur 
Wissenschaft erhoben.30

Georges Politzer hat sein Vorhaben einer Kritik der Grundlagen der 
Psychologie, die aus mehreren Bänden bestehen sollte, nicht weiterver-
folgt.31 Das zeugt allerdings nur von einer immanenten Logik der Selbst
überwindung, die in der Psychologie selbst angelegt ist, nicht aber von 
einer Aufgabe des Projekts in seinem eigentlichen Sinne. So rechnet Po-
litzer 1929 die ›Bedeutung‹ nicht mehr zum Feld der konkreten, sondern 
der abstrakten Psychologie. Ziel einer kritischen Psychologie bleibt aller-
dings die Erkenntnis des Menschen oder gar die Erkenntnis der menschli-
chen Tatsachen, so wie sie sind.32 Es wird eine neue Grundlegung der An-
thropologie angestrebt, deren radikale Neuheit in der Fähigkeit bestehen 
soll, einen eigenen Weg zwischen naturalistischem Reduktionismus und 
metaphysischer Entfremdung einzuschlagen. Dabei steht die Psychologie 
nicht mehr am Anfang, sondern in der Mitte, nach einer Bewegung, die 
bereits in ihrer Bestimmung als Wissenschaft der konkreten Individuen 
eingeschrieben war; sie ist nicht mehr primär, sondern strukturell auf ein 
anderes Wissen angewiesen, nämlich auf jenes, das sich mit den Menschen 
und den reellen Bedingungen, in denen sie leben, beschäftigt.33 Ein solches 
Wissen ist im dialektischen Materialismus zu suchen und insbesondere 
in einer marxistisch verstandenen Ökonomie. Die Psychologie bleibt für 
die menschlichen Ereignisse zuständig, insofern diese sich auf das Indivi-
duum beziehen, nicht aber für die menschlichen Tatsachen an sich selbst. 

Wenn eine Wissenschaft des Menschen möglich ist, dann heißt das 
grundsätzlich, dass die menschlichen Ereignisse einem Determinismus 
unterzogen sind, von dem die Psychologie Kenntnis nehmen muss.34 Be-
schäftigt sich letztere mit dem Determinismus der besonderen Inhalte des 

29		 A.a.O., 196/fz. 259 (Übersetzung geändert).
30		 Vgl. a.a.O., 268.
31		 Vgl. E. ROUDINESCO, La bataille de cent ans. Histoire de la psychanalyse 

en France. II. 1925–1942, Paris 21994 (1986), 77.
32		 Vgl. G. POLITZER, »Où va la psychologie concrète ?« (1929), in: DERS., 

Écrits 2. Les fondements de la psychologie, Paris 1969, 136–88, 171.
33		 Vgl. a.a.O., 153.
34		 Vgl. a.a.O., 164.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298

Lebens der Individuen35 und sind die Individuen von den ökonomischen 
Bedingungen als die eigentliche Wahrheit der menschlichen Verhältnis-
se bestimmt, so versteht es sich von selbst, dass die Psychologie in dem 
ökonomischen Determinismus der menschlichen Tatsachen eingebettet 
ist und dass die Determination der psychologischen Tatsachen ökono-
mischen Charakter hat.36

Für die Psychologie wird demnach die Ökonomie statt der Medizin 
grundlegend sein. Denn der dialektische Materialismus beansprucht 
nicht weniger als Politzers konkrete Psychologie, bei der das Problem 
der Verbindung zwischen Seele und Körper sich in aller Aufdringlich-
keit gezeigt hat, die Antithese zwischen Geist und Materie hinter sich 
gelassen zu haben. Es wäre sonst schlicht unmöglich, an einen Deter-
minismus in der Anthropologie zu denken. Der Materialismus, auf den 
sich die Psychologie richten soll, vermag demnach, die natürliche Ebene 
zu verlassen, um direkt die menschliche zu erfassen, denn anders als der 
nicht-dialektische Materialismus der naturalistischen Psychologie, der 
auf physiologische und biologische Prozesse ausgerichtet ist, bezieht sich 
der dialektische Materialismus von Politzers Psychologie auf das drama-
tische Niveau der konkreten menschlichen Ereignisse.37 

Die Psychologie von der Materie zur menschlichen Realität zurück-
zuführen hieße aber zugleich, den Mythos des inneren Lebens zu de
struieren, der der objektiven nicht weniger als der subjektiven Psycho-
logie noch zugrunde liegt.38 Damit soll der Idealismus in der Psychologie 
endgültig verabschiedet worden sein und mit ihm auch die Ideologie, die 
sie trägt: die Entfremdung, die darin besteht, die menschliche Realität 
mit einer ideellen Natur sui generis zu ersetzen, und der Nihilismus, den 
das Nichts, in das der entfremdete Mensch umgewandelt wird, mit sich 
bringt.39 Die Psychologie, die geistige Wissenschaft schlechthin, kann 
nur materialistisch die Bedingungen ihrer Positivität erfüllen. Entspre-
chend stellt der dialektische Materialismus die normale Entwicklungsli-
nie aller Wissenschaften dar: Die Stunde hat nunmehr geschlagen, in der 
er die Menschen aus deren idealistischer Entfremdung befreien wird.40

35		 Politzer spricht gar von einem »ununterbrochenen Determinismus des be-
sonderen Inhalts des Lebens des Individuums« (vgl. G. POLITZER, »Psy-
chologie mythologique et psychologie scientifique« (1929), in: DERS., 
Écrits 2, a.a.O., Paris 1969, 57–132, 117).

36		 POLITZER, »Où va la psychologie concrète ?«, a.a.O., 169.
37		 Vgl. a.a.O., 152.
38		 Vgl. a.a.O., 157 und 184.
39		 Louis Althusser nennt Politzer nicht von ungefähr den Feuerbach der moder-

nen Zeiten. Vgl. ALTHUSSER, BALIBAR u. a., Lire le Capital, a.a.O., 1968, 
176, Anm. 26 und CHEBILI, Une histoire des critiques philosophiques de 
la psychologie, a.a.O., 130.

40		 Vgl. POLITZER, »Où va la psychologie concrète ?«, a.a.O., 161.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


299

Zwar entwickelt Politzer keine genau umgrenzte Psychopathologie, 
seine Hinweise auf eine zukünftige Psychotechnik lassen allerdings klar 
erkennen, in welche Richtung er denkt.41 Es soll nämlich nicht ledig-
lich darum gehen, die Psychotechnik oder gar die industrielle Psycholo-
gie nicht mehr als eine bloße Anwendung der Allgemeinen Psychologie 
zu betrachten. Vielmehr sollen sie als die erfahrungsnahe Quelle selbst 
zur Geltung gebracht werden, aus der eine konkrete Allgemeine Psycho-
logie zu entfalten ist, sodass aus dem Menschen in der Situation seiner 
instrumentellen Verwertung eine allgemeine Anthropologie zu eruieren 
wäre.42 Eine solche Allgemeine Psychologie technischen Ursprunges und 
die Überwindung des metaphysischen Dualismus zwischen Geist und 
Materie, die sie ermöglichen soll, stellt nämlich das durch und durch de-
terminierte, homogene Feld dar, auf dem eine wissenschaftliche Bestim-
mung der Abweichung im Allgemeinen zu gewinnen ist, sowohl was die 
Ebene der Entwicklung als auch was jene der Pathologie oder gar der 
Teratologie angeht. Dieser psychologische Determinismus geht so weit, 
sich anzumaßen, gegen den tausendjährigen Vorbehalt Aristoteles’ ge-
genüber einer Erkenntnis des Besonderen im Menschen, so weit in das 
Wissen über die konkreten Individuen vorzudringen, dass er etwa glaubt, 
feststellen zu können, warum ein bestimmtes Individuum ein anderes be-
stimmtes Individuum heiratet.43 Aus einem soziotechnischen Zusammen-
hang entstanden soll er wiederum der Psychotechnik die theoretischen 
Mittel zur Verfügung stellen, um die besonderen Individuen aus der Ent-
fremdung zu befreien, der sie verfallen sind, und dies auf so verschiede-
nen Feldern wie jenen der Erziehungswissenschaft, der Arbeitspsycholo-
gie oder der Psychopathologie. 

ii. Maurice Merleau-Pontys eidetische Psychologie als Überwindung 
der Krisis der Humanwissenschaften 

Bereits von der Überschrift her lässt sich erraten, welchen Einfluss 
die Vorlesung an der Sorbonne von 1951–52 über die Les sciences de 
l’homme et la phénoménologie auf Foucault ausüben konnte.44 Dort 

41		 Dazu auch G. POLITZER, »La psychologie générale et la psychotechnique« 
(1929), in: DERS., Écrits 2, a.a.O., 248–51.

42		 Vgl. a.a.O., 249 und POLITZER, »Où va la psychologie concrète?«, a.a.O., 
176.

43		 Vgl. a.a.O., 169.
44		 Vgl. M. MERLEAU-PONTY,  Die Humanwissenschaften und die Phäno-

menologie, in: DERS., Vorlesungen I, übers. v. A. Métraux, Berlin / New 
York 1973, 131–226. Für eine Zusammenfassung des gesamten Kurses: 
DERS., »Les sciences de l’homme et la phénoménologie«, in: Merleau-Pon-
ty à la Sorbonne. Résumé des cours 1949–1952, Grenoble 1988, 408–64. 

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300

untersuchte Merleau-Ponty ausführlich Edmund Husserls Verständnis 
des Verhältnisses der Humanwissenschaften und insbesondere der Psy-
chologie zur Philosophie. Am Beispiel vor allem von Kurt Koffkas Ge-
staltpsychologie und Kurt Goldsteins holistischer Neuropsychologie 
erkannte er insbesondere eine wesentliche Konvergenz zwischen zeitge-
nössischer Psychologie und Phänomenologie. In der einflussreichen Vor-
lesung L’union de l’âme et du corps chez Malebranche, Biran et Bergs-
on (1947–48), die ebenso auf Foucault einen großen Einfluss übte, hatte 
Merleau-Ponty bereits versucht, Descartes auf eine Weise auszugleichen, 
die unser Haften an dem natürlichen, gar naturierten Subjekt, das wir 
sind, und die ursprüngliche Verkörperung unseres vermeintlich reinen 
Bewusstseins in der Situiertheit einer Wahrnehmung hervorhebt.45 In sei-
ner Vorlesung über die Humanwissenschaften und die Phänomenologie 
kann er dementsprechend auf das Problem des Verhältnisses der Psycho-
logie und im Allgemeinen der Humanwissenschaften zur Philosophie ab-
heben, denn er glaubt in Anknüpfung an Husserls Phänomenologie, auf 
eine dritte Ordnung der Indifferenz gegenüber der Unterscheidung zwi-
schen Natur und Geist aufbauen zu können.

Mit der Phänomenologie schlägt Merleau-Ponty eine eidetische Psy-
chologie vor, die die Essenzen an den Sachen selbst als deren immanente 
Struktur der Intelligibilität ablesen würde. Damit soll die phänomeno-
logische Psychologie den alten Konflikt zwischen Introspektion und Be-
obachtung, geistig und naturalistisch ausgerichteter Psychologie hinter 
sich lassen, um sich in einer neutralen Zone der Indifferenz gegenüber 
der Unterscheidung zwischen Innerem und Äußerem anzusiedeln.46 Mer-
leau-Ponty erweckt den Anschein, als ob die Aussetzung des Urteils über 
die Existenz der außerbewussten Welt, die Epoche, und die Verlagerung 
der Diskussion von der Ebene der Substanzen zu jener der Relationen 
an sich reiche, das Leib-Seele-Problem als eine bloße, einem Ansatzfeh-
ler der metaphysischen Tradition anzurechnende Illusion definitorisch 
loszuwerden.47 Mit Hegel wurde zur Genüge gezeigt, dass das Problem 
des Verhältnisses des Geistes zur Natur keineswegs ausschließlich und 
primär ein Problem der Beziehungen zwischen Substanzen, sondern 

Für Foucaults Interesse vgl. ERIBON, Michel Foucault, a.a.O., 62 ff./fz. 49 
ff. und »Chronologie«, in: DE I, 16 ff.

45		 Vgl. M. MERLEAU-PONTY, L’union de l’âme et du corps chez Malebran-
che, Biran et Bergson. Notes prises au cours de M. M.-P. à l’ENS (1947–48), 
J. Deprun (Hg.), Paris 22002 (1978), 16, 30.

46		 Vgl. MERLEAU-PONTY, Die Humanwissenschaften und die Phänomeno-
logie, a.a.O., 155/fz. 24: »Die Reflexion über den Sinn oder das Wesen des 
Erlebten ist neutral gegenüber der Unterscheidung zwischen äußerer und in-
nerer Erfahrung«, und DERS., »Les sciences de l’homme et la phénoméno-
logie«, a.a.O., 408.

47		 Vgl. etwa a.a.O., 438 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


301

grundsätzlich ein Problem der Relationsarten ist. Das musste Hegel wohl 
wissen, der nicht auf die modernen Aufrufe zur Verabschiedung der Sub-
stanzmetaphysik zugunsten eines verallgemeinerten Denkens der Rela-
tionen gewartet hat, um die Substanz relational aufzufassen, das heißt 
als Selbstrelation oder Subjektivität. Zugleich hat er allerdings auch die 
Notwendigkeit gezeigt, die Relation substanziell zu denken und im All-
gemeinen das notwendige Angewiesensein auf die Relation der Substanz 
und auf die Substanz der Relation aufgewiesen. Das besagt allerdings 
auch, dass es keineswegs reichen kann, das Problem der Einheit zwi-
schen Leib und Seele phänomenologisch als ein Problem von rapports 
und nicht von substances zu definieren, um eine Vermittlung herbeizu-
führen, deren immanente Bedingung Hegel nicht anders etwa als Kant 
oder Leibniz in die unendliche Einheit einer absoluten Substanz erkennt. 
Allein eine vollständige Integration der Mannigfaltigkeit zur Einheit, die 
erst auf der Ebene des Spekulativen zu erreichen ist und sich jeder anth-
ropologischen Abkürzung verweigert, könnte dem Geist jene Idealisie-
rung seiner Naturverfallenheit gestatten, die ihm den Weg zur Freiheit, 
zur Gerechtigkeit und ja zur realisierten Liebe eröffnet.

Welche Relevanz der Frage nach der Einheit der Psychologie zu-
kommt, zeigt sich darüber hinaus an dem, wozu die Neutralisierung 
des Problems der Einheit zwischen Leib und Seele in einer vermeintli-
chen Indifferenzzone bei Merleau-Ponty führt: Er glaubt nunmehr, das 
Verhältnis zwischen Philosophie und Wissenschaft neu denken zu kön-
nen. Dabei handelt es sich um nichts weniger als die Frage, die Edmund 
Husserl ins Zentrum seiner Diagnose der Krisis der europäischen Wis-
senschaften stellt. Darüber ist sich Merleau-Ponty wohl bewusst, der in 
seiner Analyse gerade von Husserls Krisis ausgeht.48 Von einer Krise der 
Philosophie, der Humanwissenschaften (der Psychologie, der Soziolo-
gie, der Geschichts- oder der Sprachwissenschaft) und der Wissenschaft 
schlechthin könne man insofern reden, als das System des abendländi-
schen Wissens einen Bruch zwischen der Erkenntnis der Essenzen und 
der Erkenntnis der Existenz erlebe. Man sei zwischen den spiegelbildlich 
entgegengesetzten Gefahren des Psychologismus (des Soziologismus, des 
Historizismus oder im Allgemeinen des Szientismus) einerseits und des 
Logizismus andererseits gespalten, demgegenüber die Phänomenologie 
einen dritten Weg einzuschlagen versuche. Der Fall der Entwicklung der 
Psychologie zeigt exemplarisch laut Merleau-Ponty, wie die Wissenschaft 
dazu neigt, unter Verzicht auf jegliche Reflexion über das Prinzipielle der 
empirischen Forschung eine fundamentale Stellung zukommen zu lassen: 
Sie meint als Philosophie gelten zu können, und darin besteht ihr Szien-
tismus, wie der Psychologismus der Psychologie oder der Soziologismus 

48		 Vgl. MERLEAU-PONTY, Die Humanwissenschaften und die Phänomeno-
logie, a.a.O., v. a. die Einführung: 1–4.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302

der Soziologie. Ähnlich tendiere die Psychologie dazu – aber mit der So-
ziologie oder der Geschichtswissenschaft ist es kaum anders bestellt –, 
jede Vorstellung und jede Meinung und insbesondere jede Philosophie 
als das Resultat von äußerlichen Bedingungen aufweisen zu wollen, die 
die Psychologie der naturalistischen Einstellung entsprechend, mit der 
sie alle Erfahrung auf wirkkausale Relationen, jede Mannigfaltigkeit auf 
Beziehungen zwischen einem Folgenden (conséquent) und einem Vorher-
gehenden (antécédent) reduziert, nur deterministisch auffassen kann.49 
Dadurch untergraben allerdings die Humanwissenschaften letztendlich 
ihre eigenen Fundamente, denn sie erweisen sich selbst als das Produkt 
fremder Kräfte. Angesichts ihrer szientistischen Postulate können sie sich 
außerdem über ihren eigenen Naturalismus nicht erheben. So bleibe die 
Psychologie der naiven, natürlichen Einstellung insofern verhaftet, als sie 
das Bewusstsein und den Menschen nicht im Hinblick auf ihre transzen-
dentale Erschließungskraft, sondern lediglich als eine Sache ansieht. Die 
Gestaltpsychologie etwa überwindet mit ihrem Begriff der Form den na-
iven Atomismus der empirischen, naturwissenschaftlichen Psychologie, 
sie naturalisiert allerdings weiterhin das Bewusstsein, indem sie es nicht 
als das Subjekt eines jeden möglichen Objekts, sondern als ein Ding der 
Natur unter anderen Dingen der Natur betrachtet.50

Dem Naturalismus der Psychologie stellt Merleau-Ponty im Anschluss 
an die Phänomenologie Husserls, die er im anthropologischen Sinne um-
deutet – es geht nicht mehr um die immanente Intelligibilitätstruktur des 
transzendentalen Bewusstseins, sondern des konkreten Menschen, eines 
in einem Leib inkarnierten Bewusstseins –, eine neue Vermittlung zwi-
schen Wesen und Tatsachen, Ewigkeit und Zeit, Philosophie und Ge-
schichte entgegen, die grundsätzlich durch eine Umkehrung des Verhält-
nisses zwischen Kosmos und Menschen herbeizuführen sei. Der Mensch 
sei nicht mehr als ein Teil der Welt zu betrachten, sondern als der Trä-
ger der Reflexion, durch die erst die Erschließung einer Welt ermöglicht 
wird.51 Dadurch sei zwischen den Gefahren des szientistischen Natura-
lismus und des Logizismus qua abstrakte, rein formelle Philosophie der 
Weg für ein neues, fundamentales Wissen bereitet, eine zugleich konkre-
te und philosophische Erkenntnis, empirisch und universell, einen phä-
nomenologischen Positivismus oder gar eine Art experimenteller Meta-
physik im Sinne jener, die Bergson im Blick hatte, die die Intuition der 

49		 Vgl. insb. MERLEAU-PONTY, »Les sciences de l’homme et la phénoméno-
logie«, a.a.O., 425.

50		 Vgl. MERLEAU-PONTY, Die Humanwissenschaften und die Phänomeno-
logie, a.a.O., 147/fz. 16: »Die Gestaltpsychologie naturalisiert das Bewusst-
sein, sie begreift nicht, dass das Bewusstsein das Subjekt eines jeden mög-
lichen Objekts ist, sie definiert es auf dieselbe Art und Weise, wie andere 
Gegenstände definiert werden können.«

51		 Vgl. a.a.O., 33.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


303

intelligiblen Formen, die Wesensschau und die anthropologische Erfah-
rung zusammenbringen kann.52 Eine eidetische Psychologie soll demnach 
einer empirischen zur Seite stehen und die phänomenologische Methode 
der imaginären Variation, mit der das Wesen der Phänomene qua inva-
riable Struktur festgestellt wird, mit einer effektiven Variation ergänzt 
werden, damit der Mensch überhaupt als ein mit einem Leib verbunde-
nes Bewusstsein gedacht sei.53

Es versteht sich, dass Merleau-Ponty immer wieder eine enge Ver-
wandtschaft zwischen Husserls Phänomenologie und jener Hegels her-
vorhebt. So sei die Wortwahl seitens Husserls alles andere als eine zufäl-
lige zu betrachten. In Anspielung auf die anthropologische Weiterführung 
der Philosophie Hegels spricht Merleau-Ponty darüber hinaus immer wie-
der von Phänomenologie im Sinne einer Dialektik.54 Und es versteht sich 
umso besser, dass Foucault die Phänomenologie später in gleicher Wei-
se wie das nach-hegelische anthropologische Denken behandeln wird. 
Foucaults Einführung zu Ludwig Binswanger Traum und Existenz und 
seine Schriften über die Psychologie zeigen deutlich, wie er von der Kri-
tik der phänomenologischen Tradition am Psychologismus und am szien-
tistischen Naturalismus profitieren konnte. Foucaults Kritik am Reduk-
tionismus der Psychologie wird allerdings bald zu einer Kritik an einer 
Philosophie, die meint, die Humanwissenschaften auf einer neuen Basis 
stellen zu können, die aber mit ihrem Anspruch, unter endlichen Bedin-
gungen zwischen Wesen und Tatsachen zu vermitteln, lediglich dieselbe 
Wissenskonstellation, denselben naturalistischen Rest der Psychologie re-
produziert, insofern diese gegen die Dualismen der metaphysischen Tra-
dition die Einheit zwischen Seele und Leib und damit einhergehend auch 
die eigene Einheit als Disziplin anthropologisch neu begründen will. Als 
Foucault in Les mots et les choses – darauf wird später genauer einzuge-
hen sein – an die jüngste Annäherung zwischen französischem Marxis-
mus und Phänomenologie erinnert, hebt er hervor, dass es sich um keine 
späte Versöhnung handelt, sondern um eine tiefe Affinität auf der archäo-
logischen Ebene. Beide seien das Resultat derselben anthropologischen 

52		 A.a.O., 26, 9 und MERLEAU-PONTY, »Les sciences de l’homme et la 
phénoménologie«, a.a.O., 425. Es ist interessant festzustellen, dass Mer-
leau-Ponty auf Georges Politzers Kritik an Bergson im Namen eines Den-
kens des Konkreten Bezug nimmt (a.a.O., 426).

53		 Vgl. MERLEAU-PONTY, Die Humanwissenschaften und die Phänomeno-
logie, a.a.O., 161 f./fz. 30 f. und 175/fz. 43: »Als ich den Menschen denke, 
d. h. das an den Leib gebundene Bewusstsein.«

54		 Vgl. insb. a.a.O., 142, 181 und 185/fz. 11, 48 und 52: »Die Phänomenologie 
im Husserl’schen Sinne begegnet hier beinahe der Phänomenologie im Sin-
ne Hegels. Diese letztere wollte den erfahrenden Menschen nachzeichnen, 
ohne sich ihm unterstellen zu müssen. Sie tat es, indem sie in die Erfahrun-
gen hineinschlich; damit konnte sie deren Sinn hervortreten lassen.«

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304

Konfiguration, die sich ergeben habe, als man im Menschen das Empiri-
sche für das Transzendentale hat gelten lassen wollen. Nicht einen schlich-
ten Naturalismus, der den Menschen nach naturalistischen Methoden 
verobjektivieren zu können glaubt, sondern ein Diskurs de nature mix-
te, der eine kritische Funktion übernimmt und zugleich der empirischen 
Kontingenz seiner Inhalte verhaftet bleibt, bildet die Schwelle zu unse-
rer Moderne und zu ihrem problematischen, biopolitischen Charakter.55

iii. Daniel Lagaches Einheit der Psychologie 

iii.i Daniel Lagaches Klinische Psychologie als Vermittlung zwischen 
Technik und Wissenschaft

Der Frage nach der Einheit der Psychologie widmete der Neuropsychi-
ater und Psychoanalytiker Daniel Lagache (1903–1972) seine Antritts-
vorlesung auf dem Lehrstuhl für Psychologie an der Sorbonne. Der am 
28. November 1947 gehaltene Vortrag erschien zwei Jahre später in ei-
ner erweiterten Fassung als Buch unter dem Titel: L’unité de la psycho-
logie. Psychologie expérimentale et psychologie clinique. Lagache spielte 
eine wesentliche Rolle in der institutionellen Etablierung der Psychologie 
und der Psychoanalyse in Frankreich. Er beteiligte sich entscheidend an 
der Einrichtung eines nationalen licence-Abschlusses in der Psychologie, 
die im selben Jahr seiner Antrittsvorlesung an der Sorbonne stattfand, 
und setzte sich sowohl für die Selbstständigkeit der Psychologie gegen-
über der Philosophie innerhalb der geisteswissenschaftlichen Fakultäten 
wie auch gegenüber der Physiologie am Centre National de la Recherche 
Scientifique ein. Lagache förderte außerdem die Lehre der Psychoanaly-
se an der Universität und wurde als Mitbegründer und erster Präsident 
zuerst der Société française de psychanalyse (1953) und dann der Asso-
ciation psychanalytique de France (1964) zu einer der Hauptfiguren der 
verschlungenen Geschichte der Institutionalisierung der Psychoanalyse 
in Frankreich.56

55		 Vgl. MC 329 f./dt. 385.
56		 Zu Lagache vgl. D. ANZIEU, »Préface«, in: D. LAGACHE, Œuvres, Bd. 1, 

hg. v. E. Rosenblum, Paris 1977, VII–XVIII; DERS., »Daniel Lagache«, Ar-
tikel in: Encyclopédie Philosophique Universelle, Bd. III, Paris 1983, 3442–
44; J. CARROY, A. OHAYON, »L’unité de la psychologie dans l’œuvre de 
Daniel Lagache. Idéal scientifique et compromis politique«, in: Bulletin de 
psychologie, 52 (1999), 191–202; H. SCHMIDGEN, »Daniel Lagache und 
die Einheit der Psychologie«, in: Psychologie und Geschichte, 8 (2000), 
342–59 und ROUDINESCO, La bataille de cent ans, a.a.O., insb. 228 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


305

Der Versuch der Psychologie, einen autonomen wissenschaftlichen 
Status zu erlangen, der sie von der Vormundschaft der Philosophie wie 
auch der Naturwissenschaften emanzipieren soll, stellt Lagaches Unter-
fangen sozusagen de iure in den Mittelpunkt der Bestrebungen der Hu-
manwissenschaften, sich selbst zu fundamentalisieren. Daniel Lagache 
unterrichtete Foucault in der Psychologie und war zusammen mit Ray-
mond Aron und Jean-Paul Sartre Mitschüler von Georges Canguilhem 
an der École normale supérieure gewesen (agrégation in Philosophie 
1928). Später wurde Lagache ein Kollege Canguilhems an der Universi-
tät Straßburg und rezensierte umfassend dessen medizinische thèse, das 
Essai sur quelques problèmes concernant le normal et le pathologique 
(1943).57 Die Vehemenz, mit der Canguilhem in einem 1956 am Jean 
Wahls Collège philosophique gehaltenen Vortrag, in dem er die grund-
sätzliche Frage nach der Natur der Psychologie, »Qu’est-ce que la psy-
chologie?«, stellte, vom Projekt Lagaches Abstand nahm, lässt sich be-
stimmt auch mit der großen Nähe zu den eigenen Positionen, die er 
verspüren konnte, und zugleich mit den schwerwiegenden Missverständ-
nissen erklären, mit denen Lagaches explizite und wiederholte Anleh-
nung an Canguilhems Auffassung der Medizin verhaftet blieb.58

Daniel Lagaches psychologie concrète ist die Klinische Psychologie. 
Bildet die Psychologie die Wissenschaft des Verhaltens und ist dieses 

57		 Vgl. D. LAGACHE, »Le normal et le pathologique d’après Georges Can-
guilhem«, zuerst in: Bulletin de la Faculté de Lettres de l’Université de Stras-
bourg, 24/5 (1946), 117–30 und Revue de Métaphysique et de Morale, 51 
(1946), jetzt in der ungekürzten Fassung des Manuskripts des Autors in: 
DERS., Œuvres, a.a.O., Bd. 1, 439–56.

58		 Vgl. G. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie?«, zuerst in: Revue 
de Métaphysique et de Morale, 63 (1958), 12–25, dann in: Cahiers pour 
l’analyse, 2 (1966), jetzt in: DERS., Études d’histoire et de philosophie des 
sciences concernant les vivants et la vie, Paris 71994 (1968), 365–81. Die von 
Georges Canguilhem am Ende seines Vortrages geäußerte Befürchtung, die 
Psychologie könnte im Ausgang von der Sorbonne, wo sie um ihre genaue 
Stellung innerhalb der universitären Institution rang, statt den Weg zum Pan-
theon jenen zur Polizeipräfektur einschlagen, wurde gleich von Jacques La-
can aufgenommen, der sie in eine Feststellung des schlichten polizeilichen 
Charakters der Psychologie und zur Kampfformel gegen die akademische Be-
vormundung der Psychoanalyse umwandelte. J. LACAN, »Die Wissenschaft 
und die Wahrheit«, in: DERS., Schriften II, hg. v. N. Haas,  Olten/Freiburg 
1975, 231–57, 237. Vgl. außerdem: E. ROUDINESCO, »Situation d’un tex-
te: ›Qu’est-ce que la psychologie?‹«, in: DIES. (Hg.), Georges Canguilhem. 
Philosophe, historien des sciences, Paris 1993, 135–44; J.-F. BRAUNSTEIN, 
»La critique canguilhemienne de la psychologie«, in: Bulletin de psychologie, 
52 (1999), 181–90; DERS., »Psychologie et milieu. Éthique et histoire des 
sciences chez Georges Canguilhem«, in: DERS. (Hg.), Canguilhem. Histoire 

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306

grundsätzlich als die Gesamtheit der bedeutenden Antworten zu verste-
hen, durch die das situationsbezogene Lebewesen die Spannungen ver-
mittelt, die seine Einheit und sein Gleichgewicht bedrohen, dann stellt 
die klinische Methode die adäquateste Zugangsweise zu den konkreten, 
menschlichen Verhaltensweisen oder gar zum konkreten und vollstän-
digen Menschen in seiner Auseinandersetzung mit einer Situation dar.59 
Als vertiefte Untersuchung von individuellen Fällen bildet die Klinische 
Psychologie die wissenschaftliche Psychologie des konkreten menschli-
chen Verhaltens: Sie stellt die adäquate Methode für den wissenschaftli-
chen Zugang zur menschlichen Verhaltensweise dar.60

Das Verhalten dynamisch als der Konflikt eines Lebewesens mit sei-
ner Umgebung, die im Fall des Menschen keine natürliche, sondern eine 
kulturelle, kein milieu, sondern ein entourage sein wird, aufzufassen, 
heißt im Grunde, die Psychologie als einen Teil der Biologie zu verste-
hen und sie damit zugleich vom Physikalismus abzusetzen, zu dem eine 
objektivistische Auffassung des Verhaltens wie jener des Behaviorismus 
notwendig führen muss.61 

Mit der Zurückführung der Psychologie auf die Biologie steht Lagache 
allgemein gesprochen in der französischen Tradition von Auguste Comtes 
histoire des sciences und der romantischen Psychologie Maine de Birans. 
Sein unmittelbarer Bezug sind aber Édouard Claparèdes Funktionelle Psy-
chologie und Georges Canguilhem vitalistische Auffassung der Medizin. Ein 
Zitat des Genfer Psychologen und Pädagogen Claparède eröffnete Lagaches 
Antrittsvorlesung von 1947. Claparède beklagt die Rückständigkeit der 
psychologischen Wissenschaft angesichts der Vielheit der »Psychologien« 
und fragt, wie deren Einheit eigentlich zu denken sei.62 Das Zitat stammt aus 
einem Beitrag für den 10. Internationalen Kongress für Psychologie in Ko-
penhagen von 1932, dessen Titel »La psychologie fonctionelle« bereits be-
sagt, welches der Ansatz ist, von dem sich Claparède, der in William James’ 
Pragmatismus die Begründung der funktionalistischen Psychologie sieht, 
eine Fundierung der psychologischen Forschung verspricht. Die Psycho-
logie sei demnach als ein Teil der Biologie zu verstehen: Stellt die Adapta-
tion das zentrale Problem der Biologie dar, so die Verhaltensweise das der 
Psychologie, insofern sie selbst eine bestimmte Art der Adaptation bildet.63

des sciences et politique du vivant, a.a.O., 63–89; SCHMIDGEN, »Daniel 
Lagache und die Einheit der Psychologie«, a.a.O., 352 f.

59		 Vgl. D. LAGACHE, L’unité de la psychologie. Psychologie expérimentale et 
psychologie clinique, Paris 72004 (1949), 70 f., 52.

60		 Vgl. a.a.O., 49; außerdem 13 und 31.
61		 Vgl. a.a.O., 53.
62		 In der Buchfassung von 1949 steht das Zitat am Anfang des zweiten Kapi-

tels. Vgl. LAGACHE, L’unité de la psychologie, a.a.O., 19.
63		 Vgl. E. CLAPARÈDE, »La psychologie fonctionnelle«, in: Acta Psychologica, 

1/1 (1935), 65–76, insb. 66; außerdem SCHMIDGEN, »Daniel Lagache und 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


307

An Georges Canguilhems vitalistischer Auffassung der Medizin hebt 
Lagache insbesondere deren große Affinität zur Psychologie hervor. So 
sei es kein Zufall, dass Canguilhem in seiner Untersuchung über das 
Normale und das Pathologische sich ausdrücklich auf den Psychologen 
Charles Blondel beziehe, der als Erster in der Psychopathologie das Prin-
zip der irreduziblen Originalität der Krankheit ausgesprochen habe. Ähn-
lich kommt in Canguilhems Essai Kurt Goldstein und seiner Unterschei-
dung zwischen privilegiertem, adaptiertem und katastrophalem Verhalten 
eine entscheidende Rolle zu. Canguilhems Auffassung der medizinischen 
Kunst sei mit der Psychologie eng verwandt, weil er das Organische genu-
in von der Biologie her denke: Die Reaktionen des Organismus sind nicht 
mechanisch als bloße Wirkungen der Umgebung zu verstehen, sondern 
als vitales Verhalten eines ganzheitlichen, konkreten lebendigen Wesens in 
seiner Auseinandersetzung mit der polarisierten Welt des Lebens, die im-
mer eine Welt der Werte ist: Gesundheit und Krankheit, Leben und Tod.64

Aus dem Vorrang der Biologie folgt ein originelles, anti-positivisti-
sches Verständnis des Verhältnisses der Praxis zur Theorie, der Technik 
zur Wissenschaft und der Werte zu den Tatsachen, für das sich Lagache 
ausdrücklich auf Canguilhem bezieht. Diese originelle Auffassung nimmt 
eine Schlüsselstellung in Lagaches Auffassung der Klinik und damit ein-
hergehend in seinem Versuch ein, den Naturalismus der experimentel-
len und den Humanismus der klinischen Psychologie zu einer Synthe-
se zu führen und hiermit die Einheit der psychologischen Wissenschaft 
zu gewährleisten.

Laut Lagache gibt es eine tiefliegende Affinität zwischen seiner Auffas-
sung der Klinischen Psychologie und Canguilhems Auffassung der Me-
dizin. Im Mittelpunkt beider steht eine Umkehrung des positivistischen 
Verständnisses der Beziehungen zwischen Wissenschaft und Technik und 
Tatsachen und Werten.65 Versteht man nämlich sowohl die Medizin wie 
auch die Psychologie als interne Differenzierungen der Wissenschaft des 
Lebens, die sich mit dem konkreten Leben des Menschen in seiner Ausei-
nandersetzung mit der Wirklichkeit befasst, dann wird auch der Vorrang 
der Wissenschaft gegenüber der Technik nicht nur in einer historischen, 
sondern auch in einer logischen Hinsicht infrage gestellt.66 

die Einheit der Psychologie«, a.a.O., 349 und LAGACHE, L’unité de la psy-
chologie, a.a.O., 34: »Das Hauptproblem der Psychologie – und der Biolo-
gie – ist die Adaptation, d. h. der Konflikt und die Auflösung des Konfliktes.«

64		 Vgl. DERS., »Le normal et le pathologique d’après Georges Canguilhem«, 
a.a.O., 452 f.

65		 Vgl. DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 418–
21, DERS., »Le normal et le pathologique d’après Georges Canguilhem«, 
a.a.O., 454–55 und DERS., L’unité de la psychologie, a.a.O., 45–48.

66		 Siehe DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 420.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308

Gegen die positivistische Auffassung, nach der man zuerst die Ele-
mentargesetze festzulegen hat, aus deren Zusammensetzung dann die 
Erkenntnis des Konkreten und die praktische Anwendung des theore-
tischen Wissens und damit auch der Übergang der Wissenschaft zur 
Technik hervorgehen soll, zeigen die Klinische Psychologie wie auch die 
Medizin, insofern sie ihren Ausgang vom Leben nehmen, dass die Wis-
senschaft immer eine technische, angewandte Natur hat. Sie kann nicht 
von der Welt der Werte, in der das konkrete Individuum immer schon 
lebt, und somit von der vitalen Bedeutung absehen, die jede Lebenssitu-
ation notwendig mit sich bringt, sei es psychologisch nach dem Gegen-
satz zwischen Anpassung und Nicht-Anpassung, sei es medizinisch nach 
dem Gegensatz zwischen Gesundheit und Krankheit.67 So habe Canguil-
hem in seinem Essai gezeigt, dass der Physiologie als Wissenschaft der 
Funktionen des normalen Organismus eine klinische und therapeutische 
Medizin als grundsätzlich subjektive Pathologie vorangeht, denn ohne 
einen Bezug auf die Lebenswelt des Patienten zu nehmen, wird die phy-
siologische Wissenschaft nie die Wertgrenze zwischen Gesundem und 
Krankem rein analytisch feststellen können. 

Ein ähnliches Verhältnis wie jenes, das Canguilhem zwischen Physio-
logie und Medizin denkt, besteht Lagache zufolge zwischen abstrakter 
und konkreter, theoretischer und angewandter Psychologie.68 Wie dem-
nach die Physiologie eine Sammlung der Lösungen der Probleme dar-
stellt, die sich den Kranken mit ihren Krankheiten gestellt haben, so bil-
det die Psychologie die theoretische Ausarbeitung der Techniken und der 
Lösungen, durch die den Menschen bei der Überwindung ihrer vitalen 
Schwierigkeiten geholfen wird.69

Die psychologische Wissenschaft wurzelt aber nicht nur in der Tech-
nik, sondern ist auf ihre technische Anwendung hin konstitutiv ausge-
richtet. Auch in dieser Hinsicht ist die Psychologie laut Lagache mit der 
Medizin, wie sie ein Philosoph mit medizinischer Ausbildung wie Can-
guilhem versteht, eng verwandt. Besteht die Medizin in einer die Gesund-
heit herstellenden und wiederherstellenden Technik, so stellt die Psycho-
logie sowohl eine die Adaptation wiederherstellende, als sie Konflikte zu 
lösen versucht, als auch eine die Adaptation herstellende Technik dar, als 
sie bestrebt ist, Konflikten vorzubeugen, wie etwa in der Berufsauswahl 
und -beratung.70

Daniel Lagache gibt gerne zu, dass die Klinische Psychologie keine 
reine Wissenschaft darstellt. Ähnlich wie im Fall der Medizin kann die 

67		 DERS., L’unité de la psychologie, a.a.O.
68		 Vgl. a.a.O., 44, DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, 

a.a.O., 420 f. und DERS., »Le normal et le pathologique d’après Georges 
Canguilhem«, a.a.O., 454.

69		 DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 420.
70		 Vgl. a.a.O.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


309

Physiologie rein bleiben allein dann, wenn sie sich untersagt, zwischen 
Gesundheit und Krankheit zu wählen, so wie die Psychologie auf die 
Unterscheidung zwischen Anpassung und Nicht-Anpassung verzichten 
müsste.71 Dadurch wäre aber kein synthetisches, qualitatives Wissen, kei-
ne Erkenntnis des Konkreten mehr möglich; der Psychologie würde ihr 
Gegenstand selbst, das konkrete, ganzheitliche menschliche Wesen in sei-
ner Auseinandersetzung mit einer Situation abhandenkommen.72

Als angewandte Wissenschaft ist die Psychologie immer auf Werte an-
gewiesen. Laut Lagache bleibt ihr deswegen allerdings nicht die Schwelle 
zur Wissenschaftlichkeit versperrt. An dieser Stelle trennen sich die Wege 
zwischen Lagache und Canguilhem. Denn so sehr Lagache Canguilhems 
Auffassung der Medizin für sein eigenes Programm einer zugleich wis-
senschaftlichen wie angewandten Psychologie gewinnen möchte, so äu-
ßert sich Canguilhem deutlich genug über die Folgen seiner These eines 
Primates der Klinik über der Physiologie, was die Wissenschaftlichkeit 
der Pathologie angeht. Der zweite Teil von Canguilhems Essai lässt dies-
bezüglich keinen Raum für Zweifel: Es kann keine Wissenschaft des 
Wertes geben. Eine objektive Pathologie ist schlicht unmöglich; objektiv 
kann man nur Gemeinsamkeiten oder Unterschiede ohne positiven oder 
negativen Wert feststellen. Die Qualität des Pathologischen lässt sich 
demnach keineswegs wissenschaftlich feststellen; sie bildet vielmehr eine 
Übernahme technischer und somit subjektiver Natur.73

iii.ii Daniel Lagache und Georges Canguilhems  
Philosophie des Wertes und der Technik

Es wird später Gelegenheit geben, genauer auf Canguilhems Philosophie 
des Wertes und der Technik einzugehen. An dieser Stelle reicht es, auf 
einige entscheidende Unterschiede zu Lagache hinzuweisen. Angesichts 
der Unmöglichkeit oder besser der kategorialen Verkehrtheit der wis-
senschaftlichen Begründung der klinischen Kunst denkt Canguilhem das 
notwendige Angewiesensein jeder Klinik zunächst auf das Urteil der be-
handelten Subjekte und sodann auf eine Philosophie und auf eine Ethik, 
die er als die angemesseneren Wissensformen überhaupt auffasst, um die 
subjektive Wertsetzung des Patienten zu deren völliger Entfaltung und 

71		 Vgl. DERS., L’unité de la psychologie, a.a.O., 46.
72		 Vgl. DERS., »Le normal et le pathologique d’après Georges Canguilhem«, 

a.a.O., 454 und DERS., L’unité de la psychologie, a.a.O., 32.
73		 Vgl. G. CANGUILHEM, Essai sur quelques problèmes concernant le nor-

mal et le pathologique, zuerst Strasbourg 1943, jetzt: DERS., Le normal et 
le pathologique, Paris 81999 (1966), 6–167, 153 (fortan als NPes angegeben); 
außerdem LAGACHE, »Le normal et le pathologique d’après Georges Can-
guilhem«, a.a.O., 452.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310

höchster Artikulation und Konsistenz zu bringen. Nie begreift er die Kli-
nik im Sinne einer wissenschaftlichen, methodisch geregelten Beobach-
tung von konkreten Lebewesen in der Auseinandersetzung mit ihrer Um-
gebung, wie es Lagache – etwa unter Berufung auf Jean Piagets Arbeiten 
über die Entwicklung des Kindes – tut.74

Lagache mag sich wohl affirmativ auf Canguilhems biologische Auf-
fassung der Technik und der Wissenschaft berufen. Er gibt treffend 
Canguilhems Bild eines Menschen wieder, der vom Leben, das heißt 
von einer dynamischen, polarisierten und wertschöpferischen Tätig-
keit, durchdrungen wird.75 Leben als notwendig orientierte Tätigkeit, 
als Organisation einer Mannigfaltigkeit zu deren immanenter Einheit, 
ist immer sinnhaft und als solches immer wertpolarisiert in seinen 
Manifestationen und Vergegenständlichungen, die entweder sinnkon-
form oder sinnwidrig sein können. Die konstitutive Sinnhaftigkeit des 
Lebens und die Polarisierung, die aus ihr folgt, lassen sich allerdings 
keineswegs nach dem biologistischen Begriff einer funktionalistisch 
aufgefassten Adaptation verstehen. Leben als Prinzip der absoluten 
Spontaneität, als unendliche Kraft der Idealisierung der Materie, der 
zweckmäßigen Vereinheitlichung des Mannigfaltigen, ist wesentlich 
»formation de formes«, Bildung von Formen, nach einer Definition, 
die Canguilhem zum ersten Mal in La connaissance de la vie verwen-
det und von der zu zeigen sein wird, dass sie sich durch seine ganze vi-
talistische Philosophie hindurchzieht.76 Ein solches Leben durchdringt 
sowohl die Technik als auch die Wissenschaft, es bildet die Wurzel ei-
ner jeden technischen Tätigkeit sowie einer jeden Anstrengung, das Le-
ben für die Suche nach der Wahrheit selbst als Objekt aufzufassen, wie 
Lagache in direkter Anlehnung an Canguilhem meint;77 es lässt sich 
allerdings weder technisch noch wissenschaftlich erfassen und wider-
setzt sich jedem Versuch, es naturalistisch auf elementare Grundkräf-
te zurückzuführen.

Die Übereinstimmung zwischen experimenteller, naturalistischer und 
klinisch-humanistischer Methode in der Psychologie lässt sich laut Laga-
che empirisch begründen, nämlich durch die vermeintlichen Fortschrit-
te der psychologischen Wissenschaft. In diesem Sinne verweist er auf die 
grundsätzliche Konvergenz zwischen den experimentellen Studien über 
das learning bei Tieren und der Psychoanalyse als klinischer Psychologie 

74		 Vgl. LAGACHE, »Le normal et le pathologique d’après Georges Canguil-
hem«, a.a.O., 455.

75		 Vgl. a.a.O., 456.
76		 Für das Zitat vgl. G. CANGUILHEM, La connaissance de la vie, Paris 22009 

(1965), 14/dt. 19.
77		 Vgl. LAGACHE, »Le normal et le pathologique d’après Georges Canguil-

hem«, a.a.O., 445 und 456.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


311

des menschlichen Verhaltens, die die zeitgenössischen Arbeiten der ame-
rikanischen empirischen Psychologie nachgewiesen haben sollen.78

Beide, die amerikanische experimentelle Psychologie und die 
Freud’sche Psychoanalyse, würden das Verhalten nach denselben Prin-
zipien beschreiben. Dessen Sinn, funktionalistisch verstanden, lasse sich 
auf eine physiologische Grundlage zurückführen. Das vom Physiolo-
gen Walter Cannon ausformulierte Prinzip der Homöostase, auf die sich 
die amerikanischen Psychologen gern beziehen, und das von Freud ent-
lehnte Konstanzprinzip des Begründers der sogenannten Psychophysik 
Gustav Fechner besagen im Grunde dasselbe: Der Organismus neige im-
mer dazu, Spannungen auf ein optimales Niveau zu reduzieren und so-
mit der stärkeren Motivation zu gehorchen.79 Auf dieses physiologische 
Prinzip seien sowohl die Grundkräfte der Suche nach Belohnung und 
der Furcht vor Bestrafung in der theory of learning wie auch deren Ge-
genstücke in der Psychoanalyse, ihr Lust- und Realitätsprinzip, zurück-
zuführen.80

Die Überzeugung Lagaches, es lasse sich zwischen Technik und 
Wissenschaft grundsätzlich vermitteln und damit auch der Wert wis-
senschaftlich behandeln, ist aber nicht nur empirisch begründet. Eine 
Vereinheitlichung ist laut Lagache auch prinzipiell durch das erneute me-
thodische Bewusstsein der Psychologie garantiert. Die wesentlich ange-
wandte Natur der Psychologie und deren notwendiges Angewiesensein 
auf Technik und Werte verurteile sie keineswegs, in einem vorwissen-
schaftlichen Stadium zu verharren. Auf ein intuitives Wissen, das kaum 
vermag, sich über den gesunden Menschenverstand zu erheben, ange-
wiesen zu sein, könne zwar sogar als ein Vorteil und Vorrecht betrach-
tet werden, insofern man sich hiermit gegen die Exzesse einer rein theo-
retischen und technischen Psychologie wehren könne.81 Die Psychologie 
bleibe allerdings nicht dabei stehen, denn sie habe das spezifische Instru-
ment parat, das ihr gestatte, der Besonderheit der psychologischen Tat-
sachen als sinnhafte Verhaltensweisen zu entsprechen und somit auch 
die Schwelle zur Wissenschaftlichkeit hin zu übertreten. Dieses epistemi-
sche Mittel sei in der verstehenden Interpretation zu sehen. Damit wer-
de der vorwissenschaftlichen Psychologie ein methodisches Bewusstsein 
verliehen. Eine der wertvollsten Errungenschaften der zeitgenössischen 

78		 Vgl. DERS., L’unité de la psychologie, a.a.O., 58 und 68 und DERS., »La 
méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 425, Anm. 1.

79		 Vgl. DERS., L’unité de la psychologie, a.a.O., 58. Für das Konstanzprinzip 
S. FREUD, Jenseits des Lustprinzips, in: DERS., Gesammelte Werke, Lon-
don 1940, insb. 5 ff. und 60 ff.

80		 Vgl. LAGACHE, L’unité de la psychologie, a.a.O., 59 und DERS., »La mé-
thode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 422–23.

81		 Vgl. DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 419.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312

Psychologie bestehe gerade in der Ausarbeitung der logischen Kriterien 
der verstehenden Interpretation.82

Lagache bezieht sich auf die deutsche Kontroverse über den Gegen-
satz zwischen Natur- und Geisteswissenschaft, Erklären und Verstehen, 
die er zum großen Teil anhand von Raymond Arons thèse über die deut-
sche Geschichtsphilosophie kennt.83 Lagache interessiert insbesondere 
die Rolle, die die Unterscheidung zwischen Erklären und Verstehen in 
Karl Jaspers Psychopathologie spielt.84 Stelle das Erklären die Metho-
de der Psychologie naturalistischer Ausrichtung dar, die analytisch und 
abstrakt auf der Suche nach der Verbindung raumzeitlich auseinander-
fallender Elemente auf der Basis von wirkkausalen allgemeinen Geset-
zen ist, so eigne sich hingegen das Verstehen für eine humanistisch ori-
entierte Psychologie, die synthetisch und konkret vorgeht und die in der 
Untersuchung von Einzelfällen funktionell und insofern final den An-
passungssinn und -wert bestimmter Verhaltensweisen und individueller 
Normen befragt.85

Mit Jaspers sei insbesondere die Ebene des Verstehens (»la com-
préhension«) im engeren Sinne und jene des Deutens (»l’interpréta
tion«) zu unterscheiden. Die empirische Psychologie als Untersuchung 
des reellen psychischen Lebens entsteht laut Lagache aus der Verbin-
dung beider. Deshalb spricht er im Fall der spezifischen Methode seiner 
Klinischen Psychologie nicht einfach vom Verstehen, sondern von einer 
verstehenden Interpretation (»interprétation compréhensive«). Während 
das Verstehen als subjektives, evidentes Erfassen der seelischen Zustän-
de und Zusammenhänge aus der Innenperspektive laut Lagache eine Ei-
detik, das heißt eine Wissenschaft der Essenzen darstellt, die sich auf 
die Erkenntnis von Idealtypen und -relationen beschränkt, sichert erst 
die Interpretation als Beobachtung von Realfällen und der objektiven 

82		 Vgl. a.a.O.
83		 Vgl. R. ARON, Essai sur la théorie de l’histoire dans l’Allemagne contem-

poraine. La philosophie critique de l’histoire, Paris 1938. Vgl. außerdem G. 
CANGUILHEM, »Sur l’Histoire de la folie en tant qu’événement«, in: Le 
Débat, 41 (1986), 37–40, insb. 39; DERS., »La problématique de la philo-
sophie de l’histoire au début des années 30«, in: J.-C. CHAMBOREDON 
(Hg.), Raymond Aron, la philosophie de l’histoire et les sciences sociales. 
Colloque organisé à l’École normale supérieure en 1988, Paris 1999, 9–23.

84		 Vgl. D. LAGACHE, »Jaspers et l’intelligibilité du psychique« (1941), in: 
DERS., Œuvres, I, a.a.O., 323–337, insb. 324–25; DERS., »La méthode cli-
nique en psychologie humaine«, a.a.O., 423–25 und DERS., L’unité de la 
psychologie, a.a.O., 54 f.

85		 Vgl DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 419; 
DERS., L’unité de la psychologie, a.a.O., 20–23; außerdem K. JASPERS, All-
gemeine Psychopathologie. Ein Leitfaden für Studierende, Ärzte und Psy-
chologen, Berlin 1913, v. a. 13 f. und 145–49.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


313

Äußerungen des seelischen Lebens, auf die sie die abstrakten Kategori-
en des Verstehens anwendet, der Psychologie ihre empirische Veranke-
rung.86

Jaspers begrenzt allerdings das Verstehen keineswegs auf die bloße 
Sphäre des Ideellen; er begreift es durchaus auch im Sinne des eviden-
ten, intuitiven Erfassens von wirklichen Einzelfällen. Zwischen Verste-
hen und Deuten besteht laut Jaspers kein fundamentaler Unterschied, 
sondern ein bloß gradueller: Wir deuten anstatt zu verstehen, wenn im 
einzelnen Fall die objektiven Daten, in die das Seelische zum Ausdruck 
kommt, Bewegungen, Handlungen, sprachliche Äußerungen, Selbstschil-
derungen usw. zu spärlich sind, um die Stringenz der verstehenden Syn-
these hinreichend zu garantieren.87 Die Lesart Lagaches ist insofern als 
eine programmatische Korrektur zu begreifen.88 Denn das Deuten nicht 
als ein schwaches, bloß wahrscheinliches Verstehen, sondern als ein 
durchaus objektives, empirisches Verfahren der Konstruktion von Zu-
sammenhängen auf der Basis von Elementardaten aufzufassen, heißt, die 
spezifische Methode der Psychologie zu logifizieren und in sie das Tro-
janische Pferd der Analyse und der Verifikation einzuführen.89 Damit ist 
die Wissenschaftlichkeit der Psychologie und die Möglichkeit einer wis-
senschaftlichen Betrachtung des menschlichen Verhaltens nicht nur de 
facto, sondern auch de iure gewährleistet. Die Psychologie hat ihr erneu-
ertes methodisches Bewusstsein und kann selbst in ihrer humanistischen 
Ausrichtung ein geregeltes Verfahren nach den striktesten logischen und 
empirischen Kriterien ausweisen.90

Solcher Art auf das Chrisma der Wissenschaftlichkeit vereidigt ist 
die verstehende Interpretation der Aufgabe einer Vereinheitlichung der 
Psychologie nunmehr gewachsen. Sie stellt das epistemische Hauptin
strument dar, durch das zwischen humanistischer und naturalistischer 
Ausrichtung der Psychologie, deren technischer Anwendung und deren 
theoretisch-experimenteller Ausarbeitung vermittelt werden kann. Die 

86		 Vgl. LAGACHE, »Jaspers et l’intelligibilité du psychique«, a.a.O., 335 f.
87		 Vgl. JASPERS, Allgemeine Psychopathologie, a.a.O., 149: »Von Verstehen 

sprechen wir in dem Maße, als das Verstandene durch Ausdrucksbewegun-
gen, sprachliche Äußerungen, Handlungen eine volle Darstellung findet. Von 
Deuten sprechen wir, wenn nur spärliche Anhaltspunkte dazu dienen, schon 
früher sonst verstandene Zusammenhänge auf den vorliegenden Fall mit ei-
ner gewissen Wahrscheinlichkeit zu übertragen.«

88	 	Lagache selbst macht im Übrigen darauf aufmerksam, dass er von Jaspers 
abweicht, vermeintlich um einen Konsistenzmangel aufzuheben: LAGA-
CHE, »Jaspers et l’intelligibilité du psychique«, a.a.O., v. a. 332.

89		 Vgl. a.a.O., 335.
90		 Vgl. DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 419 

und DERS., »Le normal et le pathologique d’après Georges Canguilhem«, 
a.a.O., 456.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314

Psychologie, die als eine klinische ihre Einheit wiedergefunden haben 
soll, kann somit laut Lagache ihre Autonomie gegenüber der Spekula-
tion der Philosophie und der Vormundschaft der Naturwissenschaften 
behaupten und zugleich gegenüber dem Moralismus des gesunden Men-
schenverstandes den Wissenschaftlichkeitstitel zur Geltung bringen, der 
ihr gestatten soll, Werte zu verobjektivieren.

Die verstehende Interpretation soll insbesondere imstande sein, alle 
vier Schichten, in die Jaspers das Seelenleben einteilt, zu vermitteln: sub-
jektive und objektive Erscheinungen auf einer statischen und verstehen-
de und kausale Zusammenhänge auf einer genetischen Ebene. Die dem 
Psychischen und den Humanwissenschaften eigene Intelligibilitätsord-
nung ließe sich somit in den Determinismus der Naturgesetze restlos 
einfügen.91 Demnach würde das Projekt einer allgemeinen Theorie des 
Verhaltens eine Synthese der experimentellen und der klinischen Psycho-
logie wie auch der Psychoanalyse, der Sozialpsychologie und der Eth-
nologie mit sich bringen.92 Das reicht aber noch nicht, denn das positive 
Feld durchgängiger Bestimmtheit, das mit der psychologischen Synthe-
se eröffnet wird, gestattet wie von selbst eine völlige Einschreibung der 
Nicht-Anpassung und der Abweichung innerhalb der Wissenschaft des 
normalen, adaptierten Verhaltens. Trotz der vielfältigen Beteuerungen, 
die Auffassung einer vollständigen Kontinuität und Homogenität zwi-
schen Gesundheit und Krankheit sei endgültig überholt worden, nach-
dem sie lange innerhalb der Biowissenschaften die entscheidende Rolle 
einer Art natürlichen Experimentierens übernommen hatte,93 bedeutet 
Lagaches Einheit der Psychologie durchaus auch eine Synthese zwischen 
Allgemeiner Psychologie und Psychopathologie: Die wissenschaftliche 
Untersuchung des konkreten Verhaltens des normalen Menschen bein-
haltet auch jene der primitiven Kulturen, der Kinder, der Unadaptierten 
jeglicher Art wie auch der Tiere.94

91		 Vgl. LAGACHE, »Jaspers et l’intelligibilité du psychique«, a.a.O., 337 und 
DERS., »La méthode clinique en psychologie humaine«, a.a.O., 423. Wenn 
Jaspers durchaus eine Komplementarität zwischen naturalistischen und hu-
manistischen Ansätzen in der Psychopathologie annimmt, denkt er selbst-
redend nie an eine Konvergenz oder gar an eine grundsätzliche Einheit der 
Lehre, wie es Lagache tut (vgl. etwa LAGACHE, L’unité de la psycholo-
gie, a.a.O., 60). Stattdessen betont er ihre prinzipielle Unvereinbarkeit. Vgl.  
z. B. JASPERS, Allgemeine Psychopathologie, a.a.O., 146.

92		 Vgl. LAGACHE, L’unité de la psychologie, a.a.O., 67.
93		 Vgl. a.a.O., 34; D. LAGACHE, »La méthode pathologique« (1938), in: 

DERS., Œuvres, I, a.a.O., 259–67, und DERS., »Le normal et le patholo-
gique d’après Georges Canguilhem«, a.a.O., insb. 440–44.

94		 Vgl. DERS., L’unité de la psychologie, a.a.O., 51: »L’avenir de la psycholo-
gie comporte l’extension nécessaire de l’approche clinique à l’ensemble des 
conduites humaines individuelles et collectives«, und 65 f.: »On ne voit pas 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


315

Daniel Lagache sah in Georges Canguilhems Interesse für die medizi-
nische Technik grundsätzlich eine phänomenologische und existenzielle 
Anthropologie verkörpert.95 Die Beharrlichkeit, mit der Canguilhem sich 
unermüdlich der Epistemologisierung der Technik und des Wertes wider-
setzt, zeigen zur Genüge, wie ihm das Programm phänomenologischer 
Inspiration, die Krisis der europäischen Wissenschaften durch die Ent-
wicklung eines empirischen Transzendentalismus, ja einer empirischen 
Wissenschaft der Wesenheiten qua Eidetik loszuwerden, völlig fremd ge-
blieben ist. Leben als Prinzip der absoluten Spontaneität aufgefasst lässt 
sich weder auf Wesenheiten noch auf Tatsachen zurückführen. Es kann 
weder durch Technik noch durch Wissenschaft, von denen ein Mensch, 
der von der dynamischen Polarität des Lebens durchdrungen wird, als 
von seinen Werkzeugen Gebrauch macht, erfasst werden, geschweige 
denn durch eine Wissenschaft, die von der Technik ausgehend in techni-
sche Anwendung mündet und in ihrer technischen Wirksamkeit faktisch 
ihre Legitimation sucht. Im Kontrast zu dem Projekt, die Psychologie 
von der Philosophie zu emanzipieren, mit dem Lagache die intrinsische 
Berufung der Humanwissenschaften zum Szientismus dekliniert,96 hebt 
Canguilhem die Notwendigkeit für die Psychologie hervor – um deren 
internem Bezug zum Wert anders als durch einen in die Gewänder ei-
ner rein wissenschaftlich festgestellten menschlichen Natur verkleideten 
Moralismus gerecht zu werden –, sich auf eine Philosophie oder gar auf 
eine Ethik zu stützen, die klar machen soll, mit welcher Idee des Men-
schen sie operiert.97 Anhand dieser Differenz, das Verhältnis zwischen 
Psychologie und Philosophie, damit auch jenes zwischen Wissenschaft, 
Technik und Wert zu verstehen, lässt sich auch die Distanz zwischen ei-
ner Philosophie der Technik wie jene, die Canguilhems Auffassung der 
Medizin inspiriert, und einer technokratischen Theorie der Wissenschaf-
ten wie jene bemessen, die in Lagaches Plädoyer für die Einheit der Psy-
chologie letztendlich steckt. 

Stellt das gemeinsame implizite Postulat der biologischen Psychologie 
des Verhaltens und der unterschiedlichen Untersuchungen über die Ge-
setze der Adaptation und des Lernens – wie Canguilhem meint – wirklich 

comment une théorie générale de la conduite pourrait se passer des infor-
mations cliniques relatives aux conduites inadaptées. Une ›psychologie nor-
male‹ à l’état pur est une fiction.«

95		 DERS., »Le normal et le pathologique d’après Georges Canguilhem«, 
a.a.O., 455.

96		 Vgl. etwa DERS., L’unité de la psychologie, a.a.O., 15: »Dans les sciences 
certes, mais aussi dans la grande littérature et dans la philosophie, la psy-
chologie a connu, jusque dans ces années proches de nous, de longues dif-
ficultés à s’affranchir de la philosophie. Cette autonomie acquise, qu’arri-
ve-t-il ?«

97		 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 380.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316

die Annahme dar, der Mensch sei von seiner Natur aus ein Werkzeug und 
seine Berufung bestehe dementsprechend darin, an seinen Platz und seine 
Aufgabe gestellt zu sein,98 dann wird eine Psychologie, die sich weigert, 
sich über ihre eigenen Grundlagen zu vergewissern, mit der verallgemei-
nerten Praxis der Begutachtung selbst zum blinden Mittel einer funkti-
onalistischen Verwaltung der modernen, liberalen Massendemokratien 
nach teils wissenschaftlich, teils moralistisch verkleideten Leistungs- und 
Produktivitätsprinzipien. 

iv. Foucaults Lösung des Problems der Einheit des Menschen und 
dessen Verabschiedung

Foucault geht mit seinen frühen Interessen für die Psychologie von einer 
ähnlichen Konstellation wie Politzer, Lagache oder auch Merleau-Ponty 
aus. Auch ihm ist an einer möglichen Einheit der Psychologie gelegen. 
Eine endliche Vermittlung zwischen Geist und Körper soll eine positive 
Erkenntnis des Menschen ermöglichen und dadurch die nachmetaphy-
sische Zeit einer philosophischen Wissenschaft und einer wissenschaft-
lichen Philosophie zum Zwecke der Bewertung und Berichtigung von 
Individuen und Gesellschaften eröffnen. Eine Vereinheitlichung der Psy-
chologie hatte er zuerst in einer eigentümlichen Kombination von Philo-
sophischer Anthropologie und marxistisch orientierter Sozialgeschichte 
gesucht. Erst durch die Verankerung einer allgemeinen Theorie des Men-
schen in der Konkretheit der Geschichte, im ökonomischen und sozialen 
Kontext solle sich »das Problem der menschlichen Einheit und der psy-
chosomatischen Totalität« lösen lassen.99

Die Psychologie zu überwinden heißt für Foucault zumindest dreierlei: 
die Mystifikation einer endlichen, nachmetaphysischen Vermittlung zwi-
schen Geist und Körper zu denunzieren, mit der doppelten Tradition der 
Phänomenologie und des Marxismus zu brechen und den Anspruch auf 
die Fundamentalität der Humanwissenschaften aufzugeben. Nunmehr 
ist die Geisteskrankheit vom Wahnsinn her zu verstehen und nicht um-
gekehrt. Die abstrakte Grenze zwischen Normalem und Pathologischem 
ist nicht mehr primär: Sie stellt vielmehr das Ergebnis einer Verobjekti-
vierung dar, durch die der Wahnsinn in seiner konstitutiven Unteilbar-
keit auf die Bestimmtheit einer endlichen, dualen Teilung zurückgeführt 
wird. Der Wahnsinn wird dadurch verfehlt, verschmälert und unterschla-
gen. Das Modell der Geisteskrankheit als abkünftig zu verabschieden, 
heißt allerdings zugleich die Möglichkeit zu bestreiten, einen positiven, 

98		 Vgl. a.a.O., 378.
99		 Vgl. MmPer 8: »le problème de l’unité humaine et de la totalité psychoso-

matique«.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


317

analytisch bestimmbaren kontinuierlichen Übergang vom Gesunden 
zum Kranken und somit auch eine Wissenschaft des Wertes überhaupt 
konstruieren zu können. 

Foucault behauptet in seinem Gespräch mit Duccio Trombadori 1978, 
dass die Lektüre des Werkes Nietzsches am Anfang der fünfziger Jahre 
entscheidend gewesen ist für seinen Bruch mit der doppelten Tradition 
der Phänomenologie und des Marxismus und für die Überwindung der 
Versuche, zwischen Philosophischer Anthropologie und Sozialgeschich-
te zu vermitteln, um die Historizität der Erfahrungsformen zu denken.100 
Für eine Bestimmung des geschichtlichen Charakters der Diskurse der 
Wahrheit hat mit Sicherheit aber auch die Ausarbeitung der kritischen 
Potenziale von Hegels Auffassung der Mängel des Formalismus der Sub-
jektphilosophie und damit der Ansprüche, ein Denken der Endlichkeit 
durch eine Verstandesmetaphysik zu begründen, eine konstitutive Rolle 
gespielt. Foucault verwendete nicht von ungefähr eine dialektische Figur, 
um die Psychologie als eine auf die Annahme einer analytisch bestimm-
baren Kontinuität zwischen Normalem und Pathologischem aufbauen-
de Wissenschaft des Wertes zu charakterisieren. In der zweiten, 1962 
nach dem Erscheinen von Histoire de la folie fertiggestellten Fassung 
von Foucaults Buch über die Geisteskrankheit, Maladie mentale et psy-
chologie, besteht so die Alternative zum zeitgenössischen Bestreben, die 
Wurzel der Psychopathologie in irgendeiner Metapathologie zu suchen, 
nicht mehr in einer Reflexion über den Menschen selbst, sondern in der 
Feststellung der besonderen anthropologisch-dialektischen Struktur, von 
der die Psychologie getragen wird. Demnach würde die Psychopatholo-
gie in einem identifizierenden Verhältnis des Menschen zur eigenen Ne-
gativität, des wahren zum wahnsinnigen Menschen wurzeln.

Nous voudrions montrer que la racine de la pathologie mentale ne doit 
pas être cherchée dans une quelconque ›métapathologie‹, mais dans un 
certain rapport, historiquement situé, de l’homme à l’homme fou et à 
l’homme vrai.101

100	M. FOUCAULT, »Entretien avec Michel Foucault«, Interview mit D. Trom-
badori, in: DE II, 860–914, 878/dt. 73 f.; außerdem: ERIBON, Michel 
Foucault, a.a.O., 85/fz. 67.

101	M. FOUCAULT, Maladie mentale et psychologie, Paris 1962, 2, fortan als 
MmPs angegeben (»Wir möchten zeigen, dass die Wurzel der Psychopatho-
logie nicht in irgendeiner Metapathologie zu suchen ist, sondern in einer 
spezifischen, historisch bestimmten Beziehung des Menschen zum wahnsin-
nigen und zum wahren Menschen«, dt. 10, Übersetzung leicht verändert). 
Die ursprüngliche Fassung vom Buch über die Geisteskrankheit ist noch 
nicht auf Deutsch herausgegeben worden, deshalb stammen alle Überset-
zungen der neuen und der abweichenden Teile von mir, U. B., und werden 
ohne bibliografische Hinweis angegeben. Wo im Gegenteil der Text sich 

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318

Hiermit erinnert Foucault zugleich an die tiefe Homologie zwischen Di-
alektik, Anthropologie und Psychologie als eines gewissen Verhältnisses 
des Menschen zu sich selbst, auf die im Zusammenhang mit der Unter-
suchung der Préface zur Histoire de la folie mehrmals verwiesen wur-
de. In der ersten Fassung seiner Studie hatte Foucault 1954 noch auf die 
Notwendigkeit verwiesen, die Krankheit nicht abstrakt auf eine einfa-
che Beschreibung ihrer psychologischen Manifestationen zu reduzieren, 
sondern sie angesichts ihrer konkreten, historischen Erscheinungsbedin-
gungen zu untersuchen. Von ihrem Psychologismus muss die Psycholo-
gie loskommen, möchte sie der Aufgabe gerecht werden, die ihr wie ei-
ner jeden Wissenschaft des Menschen zukommt, nämlich sich in eine 
Praxis zu verwandeln, die die Menschen aus ihrer Entfremdung befreit.

La vraie psychologie doit se délivrer de ces abstractions qui obscurcissent 
la vérité de la maladie et aliènent la réalité du malade ; car, quand il s’agit 
de l’homme, l’abstraction n’est pas simplement une erreur intellectuelle ; la 
vraie psychologie doit se débarrasser de ce psychologisme, s’il est vrai que, 
comme toute science de l’homme, elle doit avoir pour but de le désaliéner.102

Hatte 1954 Foucault noch auf eine Überwindung der Psychologie in der 
Geschichte als eine Vermittlung zwischen Philosophischer Anthropolo-
gie und den sozialen und ökonomischen Bedingungen, Phänomenolo-
gie und Marxismus gesetzt, so ist es das Projekt einer Wissenschaft des 
Menschen als solches und der szientistisch-technokratischen politischen 
Praxis, die damit einhergeht, das 1962 mit der Kritik am Psychologis-
mus der Psychologie infrage gestellt wird.

iv.i Die Einleitung zu Ludwig Binswangers »Traum und Existenz«

Die Einleitung zu Ludwig Binswangers »Traum und Existenz« stellt ein 
ausgezeichnetes Beispiel des Bestrebens des frühen Foucaults dar, Philo-
sophische Anthropologie und Sozialgeschichte zu verbinden. Foucault 
weigert sich, eine erläuternde Einleitung zum 1930 zum ersten Mal 

nicht verändert hat, werden die entsprechenden Stellen der deutschen Aus-
gabe der zweiten Fassung, M. FOUCAULT, Psychologie und Geisteskrank-
heit, Frankfurt/M. 1968, übernommen.

102	MmPer 110 (»Die wahre Psychologie muss von diesen die Wahrheit der 
Krankheit verdunkelnden und die Wirklichkeit des kranken Menschen ent-
fremdenden Abstraktionen loskommen; denn wenn es um den Menschen 
geht, stellt die Abstraktion nicht nur einen intellektuellen Fehler dar; die 
wahre Psychologie muss sich von diesem Psychologismus befreien, wenn 
es zutrifft, dass sie wie eine jede Wissenschaft des Menschen als Ziel haben 
muss, ihn aus seiner Entfremdung zu befreien«).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


319

erschienen Aufsatz zu verfassen, der einen der ersten Versuche des 
Schweizer Psychiaters repräsentiert, die Erträge von Martin Heideggers 
Daseinsanalytik für die Psychiatrie und die Psychotherapie fruchtbar zu 
machen. Viel mehr als der explizite Inhalt des Aufsatzes interessieren ihn 
die methodischen Implikationen von Binswangers Vorgehen. Die Einlei-
tung verfolgt demnach laut Foucault den alleinigen Vorsatz, eine Form 
von Analyse vorzustellen, die weder eine Philosophie noch eine Psycho-
logie sein möchte und die dennoch aufgrund des absoluten Vorzuges 
ihres Gegenstandes, des Menschseins, eine fundamentale Stellung ge-
genüber jeglicher rein spekulativen oder wissenschaftlichen Erkenntnis 
vindiziert.103 Es soll insbesondere darum gehen, eine Anthropologie zu 
entwerfen, die fern zugleich von einem psychologischen Positivismus, der 
den Sinngehalt des Menschen auf das Konzept eines homo natura redu-
zieren zu können meint, und von einer rein philosophischen Spekulati-
on sei, die von einer ontologischen Reflexion über die transzendentale 
Struktur des Daseins als Wesensbestimmung der eigentümlichen Seins-
art des Menschen ausgeht. Eine Analyse des Menschenfaktums soll so-
mit nicht einen partikulären Ausschnitt eines natürlichen Universums in 
Betracht ziehen, sondern den wirklichen Gehalt einer Existenz, die sich 
in einer Welt sinnhaft entwirft und versteht. Eine solche Anthropologie 
wird ihre Berechtigung zur Geltung bringen können, wenn sie aufzuwei-
sen vermag, wie psychologischer Positivismus und philosophische Spe-
kulation genau verbunden werden können, das heißt letztendlich, wie 
sich eine Analyse des Menschseins an eine Analytik der Existenz an-
schliessen lässt. Erst dadurch wird sich die Anthropologie als eine Tatsa-
chen-Wissenschaft nicht naturalistischer Art apostrophieren können.104

Für eine solche positive Wissenschaft des Menschen stellt das Vorge-
hen Binswangers laut Foucault innerhalb der zeitgenössischen Anthro-
pologie einen regelrechten Königsweg dar. Hauptthema von Binswangers 
1930 in der Neuen Schweizer Rundschau zum ersten Mal erschienen 

103	Vgl. M. FOUCAULT, »Introduction«, zuerst in: L. BINSWANGER, Le Rêve 
et l’Existence, Paris 1954, 9–128, jetzt in DE I, (Nr. 1) 93–147, insb. 93 f./
dt. 7 f. (fortan als IBins angegeben). Foucault gibt im Kern das Projekt ei-
ner nicht-positivistischen Überwindung der Metaphysik wieder, das spätes-
tens seit Dilthey im Mittelpunkt der Bestrebungen stand, der Psychologie 
und mit ihr den Humanwissenschaften eine neue Grundlage zu geben. In 
seiner Einleitung verweist er insbesondere – wie bereits erwähnt – auf die 
Arbeit des Baslers, mit Binswanger befreundeten Philosophen Paul Häber-
lin und hiermit auf die auf die Phänomenologie ausgerichtete Ausformulie-
rung jenes Projekts, das die deutsche Tradition der Philosophischen Anth-
ropologie vorgelegt hat. Zur Foucaults Übersetzung von Binswanger vgl. E. 
BASSO, »Le rêve et l’existence, histoire d’une traduction«, in: BERT, BAS-
SO, Foucault à Münsterlingen, a.a.O., 141–66.

104	Vgl. IBins 94–96/dt. 8–12.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320

Aufsatz »Traum und Existenz« ist das Dasein wie es sich im Seinsmodus 
des Träumens manifestiert. Ist es allerdings nicht verkehrt, den positi-
ven Gehalt der Existenz ausgerechnet in jener Modalität des In-der-Welt-
Seins umschreiben zu wollen, in der sich die eigentümlichen Bedeutun-
gen des Menschseins ausserordentlich verwischen und verwirren? Aus 
der Sicht Foucaults besteht das Hauptinteresse von Binswangers Traum 
und Existenz gerade in diesem Paradox. Denn das Vorrecht, das Bins-
wanger der Bedeutsamkeit des Träumens zuspricht, ist in einer doppel-
ten Hinsicht entscheidend. Zum einen zeigt Binswanger durch seine ei-
gentümliche Traumdeutung, die von der manifesten Bildhaftigkeit des 
Traumes und nicht von dessen latentem diskursiven Sinn ausgeht, wie 
eine Analyse der Grundstrukturen des Daseins konkret vorgehen kann, 
will sie nicht bloß in einer Philosophie aufgehen. Zum anderen implizie-
re das Vorrecht des Träumens eine in Binswangers Text nicht ganz zum 
Ausdruck gebrachte Anthropologie der Imagination, die nach einer Neu-
bestimmung der Beziehungen zwischen Sinn und Symbol, Bild und Aus-
druck und nach einem neuen Verständnis der Art und Weise, in der sich 
die Bedeutungen manifestieren, verlangt.105  

Diesen zwei Aspekten widmet Foucault den Kern seiner Untersu-
chung. Anhand der zwei im Jahr 1900 erschienen großen Werke, Sig-
mund Freuds Traumdeutung und Edmund Husserls Logische Untersu-
chungen, geht Foucault zuerst auf das Problem der Bedeutung ein. Die 
Psychoanalyse hat insbesondere die eigentliche Bildhaftigkeit des bedeut-
samen Ausdruckes völlig vernachlässigt, sodass sie nie vermag, die Bil-
der zu Wort kommen zu lassen.106 Anders ist es mit der Phänomenologie 
Husserls bestellt. So versucht Foucault anhand der I. und der VI. logi-
schen Untersuchung und der Umarbeitung letzterer in Husserls Manu-
skripten nachzuweisen, dass im Gegensatz zur herkömmlichen Deutung 
die Theorie der Bedeutung nicht das letzte Wort in Husserls Eidetik des 
Bewusstseins hat. Husserls Eidetik läuft vielmehr auf eine Theorie des 
Ausdrucks hinaus, die zwar unentfaltet bleibt, deren Notwendigkeit aber 
von Husserls Analysen stets mitimpliziert wird.107 So reduziert Husserl 
den Bedeutungsakt nicht auf die bloße Intentionalität, auf die ideale Ein-
heit, die durch die Bezeichnung anvisiert wird. Vielmehr trägt er auch 
dem Ausdrucksakt Rechnung, durch den der ideale Inhalt der Intentio-
nalität zu der Bedeutungsfülle kommt, in der er sich verkörpert. Nicht 

105	Vgl. auch L. BINSWANGER, Traum und Existenz, Bern 1992, 108: »Gera-
de die Vertiefung in den manifesten Trauminhalt, der seit Freuds epochema-
chendem Postulat der Rekonstruktion der latenten Traumgedanken in neu-
erer Zeit allzusehr in den Hintergrund des Interesses gerückt ist, lehrt uns, 
die ursprüngliche enge Zusammengehörigkeit von Gefühl und Bild, von Ge-
stimmtsein und bildhaftem Erfülltsein richtig zu würdigen.«

106	Vgl. IBins 101/dt. 20.
107	Vgl. IBins 106/dt. 27 f.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


321

nur die Widerständigkeit des bildlichen, sprachlichen oder symbolischen 
Materials, sondern auch die vielfältigen Implikationen, die der Übergang 
der intentionalen Möglichkeit zur Wirklichkeit des Zeichens und dessen 
Situierung in einem raum-zeitlichen Kontext mit sich bringen, lassen et-
was Neues, Nicht-Intendiertes außer uns zutage treten. Zugleich wird 
das objektive Thema, das Wort als Kulturgegenstand oder das Bild als 
Quasi-Wahrnehmung, unter die erste Person dekliniert: Seine Objektivi-
tät stellt nunmehr den Ausdruck eines Subjekts dar, als bedeutsam kon
stituierte Sache ist es das Produkt und die Äußerung eines »Ich sage« 
oder eines »Ich stelle mir vor«.108

Laut Foucault kann man darüber kaum erstaunt sein, dass sich die 
Phänomenologie nie in Richtung einer Theorie des Ausdrucks entwickelt 
hat. Dafür hätte sie sich selbst nämlich überschreiten müssen.109 Die Fol-
gen dieser Weigerung zeigen sich am schärfsten in der konstitutiven Un-
fähigkeit einer reinen Phänomenologie, eine objektive Theorie des Ver-
stehens zu entwickeln, ein Problem, das im Zentrum jeder Psychologie 
und jeder Psychopathologie liegt. So kann zum Beispiel Karl Jaspers das 
Verhältnis zwischen Arzt und Patient erst im Rahmen einer Mystik der 
Kommunikation legitimieren.110 Denn die Phänomenologie vermag die 
compréhension nur im Sinne einer erneuten Verinnerlichung zu begrei-
fen. Durch das innerliche Aneignen geht allerdings der Anzeige-Charak-
ter des Ausdrucksaktes verloren: Dieser ist von seinem äußeren Kontext, 
von seiner Räumlichkeit und Zeitlichkeit abgeschnitten, und dem Ande-
ren, der in ihm nur ideell intendiert ist, ist er nie wirklich, objektiv be-
gegnet. Die Phänomenologie, die durch die Fundierung der Bedeutung 
im Ausdrucksakt anders als Freuds Hermeneutik der Symbole die Im-
manenz des Sinnes im Bild dachte, vermochte somit nicht, diesen nach 
verobjektivierbaren Strukturen mitteilbar zu machen.111

Diese von der doppelten Tradition der Psychoanalyse und der Phä-
nomenologie ausgehende Problemlage bildet Foucault zufolge den 

108	Vgl. IBins 105/dt. 26.
109	Vgl. IBins 106/dt. 28. Für diese Frage, die wohl für die französische Philo-

sophie der Nachkriegszeit entscheidend gewesen ist, ist sicherlich HYPPO-
LITE, Logique et existence, a.a.O., wegweisend gewesen. Vgl. insbesonde-
re den ersten Teil, in dem Hyppolite die entscheidende Rolle der Sprache 
und insbesondere der expression qua Dasein des Geistes in Hegels Versuch 
hervorhebt, den Dualismus der Alt-Metaphysik zu verabschieden. Für eine 
genauere Rekonstruktion von Foucaults Anlehnung an Freud und Husserl 
in der Einleitung vgl. auch BASSO, Michel Foucault e la Daseinsanalyse, 
a.a.O., und BALZARETTI, »Spekulation und phänomenologische Ontolo-
gie«, a.a.O., 137–39.

110	Vgl. IBins 107/dt. 29.
111	IBins 107: »La phénoménologie est parvenue à faire parler les images; mais 

elle n’a donné à personne la possibilité d’en comprendre le langage.« (»Der 

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322

Ausgangspunkt von Binswangers Daseinsanalyse. Bei Freud und Hus-
serl ging es darum, das gemeinsame Fundament für die objektiven Struk-
turen des Anzeigens, für die Sinnganzheiten und für die subjektive An-
eignung durch den Ausdrucksakt zu finden. Binswanger hat in Traum 
und Existenz dieses fundamentale Moment, an das sich die Bedeutungen 
knüpfen, die Subjektivität sich in objektiven Strukturen verkörpert und 
zugleich die idealen Inhalte der Intentionalität verwirklichen, durch sei-
ne besondere Auffassung des Träumens ans Licht zu bringen versucht.112

Binswanger untersucht insbesondere, wie das Motiv des Fallens und 
Steigens sich im Traum niederschlägt. Dabei weist er sowohl eine bio-
logistische Auffassung der Fall- und Aufstiegsgefühle, die diese auf eine 
körperliche Grundlage zurückzuführen versucht, wie etwa in Wundts 
Rede von einem »asthenischen Affekt«, als auch eine intellektualisti-
sche Auffassung zurück, die er »bei aller Betonung der Einheit von Seele 
und Leib« in Ludwig Klages’ Lebensphilosophie noch verkörpert sieht, 
insofern in dessen Ausdruckslehre der Leib als bloße Erscheinung der 
Seele betrachtet wird.113 Binswanger schließt hingegen an Husserls und 
Heideggers Bedeutungslehre an, die im Fallen und Steigen einen spezi-
ellen Wesenszug des Daseins, der »ontologischen Struktur des Mensch-
seins« erkennt: »das Gerichtetseinkönnen von oben nach unten« und 
umgekehrt.114 Gegenüber dieser allgemeinen Bedeutungsrichtung und 
»aprioristischen Struktur« bilden besondere Bedeutungen (räumliche, 
akustische, körperliche, geistige, seelische usw.) sekundäre, abgeleite-
te Ausprägungen in regionalen Sphären. Sekundär ist auch die eigent-
lich psychologische Arbeit, die sich darum bemüht, den Traum lebensge-
schichtlich zu analysieren, nämlich bezüglich der Biografie des Träumers. 

Als wesentlicher Grundzug unseres Daseins stellt die Bedeutungsrich-
tung des Fallens und Aufsteigens kein intentionales, sondern ein kon-
stitutiv unreflektiertes Moment dar, das diesseits der Entgegensetzung 
zwischen Subjektivität und Objektivität steht. Mit der Psychoanalyse 
könnte man von einem unbewussten Moment sprechen, wollte man na-
turalistisch auf der Ebene einer Triebmythologie ansetzen. Darin soll 
auch der Vorzug der von Binswanger vorgeschlagenen Betrachtungswei-
se liegen: Sie biete zwar keine Lösung für »das fragwürdigste von all 
den vielen fragwürdig gewordenen Problemen unserer Zeit, das Ver-
hältnis von Leib und Seele«, allerdings werfe sie es »aus seinem ural-
ten metaphysischen und religiösen Geleise« und vertriebe es »aus seinen 
einzelnen Problemstellungen, wie Wechselwirkung, Parallelismus und 

Phänomenologie ist es gelungen, die Bilder zum Sprechen zu bringen; aber 
sie hat niemandem die Möglichkeit gegeben, ihre Sprache zu verstehen«, 
dt. 29).

112	Vgl. IBins 107/dt. 30.
113	Vgl. BINSWANGER, Traum und Existenz, a.a.O., 98 und 97.
114	A.a.O., 98.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


323

Identität«, indem sie es »als falsch gestelltes Problem überhaupt ent-
larvt« und damit »erst freie Bahn für die Förderung anthropologischer 
Einzelprobleme« schafft.115 Denn daseinsanalytisch anzusetzen heißt 
vor allem, sich mit der Tradition der Phänomenologie auf der Ebene ei-
ner psycho-physischen Indifferenz zu stellen, »in den tiefsten Gründen 
unserer Existenz, da wo lebend-geistige Form und lebend-geistiger In-
halt noch ungeschieden des Blitzes harren, der sie zündend spaltet.«116 
Dementsprechend sucht Binswanger in der Antike eine Alternativauffas-
sung zu dem »wichtigsten Stück der neuzeitlichen Traumlehre«, näm-
lich zur Reduktion des Traums auf eine psychologische Manifestation, 
das heißt auf einen Ausdruck nicht mehr von kosmischen Kräften, son-
dern vom psychischen Leben eines besonderen Individuums.117 Bei den 
Griechen habe ein Verständnis des Traumes vorgeherrscht, auf das be-
zogen die Unterscheidung zwischen Innen und Außen, »dieser neupla-
tonische, christliche, romantische Gegensatz«, radikal unentscheidbar 
gewesen sei. Sowohl in der religiösen Weltauffassung als auch in der phi-
losophisch-metaphysischen Deutung der Welt als sympathetischer Zu-
sammenhang, als ein All-Eines, »ein ἕν καὶ παν des Seins und seiner Ord-
nungen«, seien die Grenzen zwischen innerem Erlebnis und äußerem 
Geschehen, Traum und Orakelspruch, Allgemeinem und Einzelnen äu-
ßerst verwischt gewesen.118

Foucault knüpft an Binswangers Auffassung des Traums als Indiffe-
renz vor der Teilung zwischen Objektivität und Subjektivität an. Gemäß 
einer alten Tradition, die bis zu Heraklit zurückreicht, versteht Binswan-
ger das Träumen grundsätzlich erkenntnistheoretisch-kosmologisch. Der 
Traum bildet demnach eine ursprüngliche Erfahrungsform, die mit den 
Mitteln der Psychologie erst in zweiter Linie und abgeleitet zu deuten 
ist. Kosmogonisch erfasst, stellt der Traum jenes welterschließende Mo-
ment dar, in dem Welt und Freiheit sich unzertrennlich vereinigen und 
das menschliche Subjekt zu seiner liberté radicale zurückkehrt.119 Im 
Traum zeigt sich das Dasein an sich, als die ursprüngliche Indifferenz 
zwischen Welt und Freiheit, wo der Mensch noch nicht dem Determinis-
mus der Natur und den eigenen Phantasmen verfallen ist. Das Träumen 

115	A.a.O., 99.
116	A.a.O., 95 f.
117	Als exemplarische Scheidelinie benennt Binswanger die Auffassung des 

Traumes des Petronius, der als untrügliches Zeichen des Zusammenbru-
ches der alten Welt der Griechen und Römer »hönisch erklärte, nicht Göt-
ter-Heiligtümer und göttliches Machtgebot schickten die Träume vom Him-
mel herab, sondern ein jeder mache sie sich selber: ›Somnia, quae mentes 
ludunt volitantibus umbris, non delubra deum, nec ab aethere numina mit
tunt, sed sibi quisque facit‹« (a.a.O., 122).

118	Vgl. a.a.O., 117 f., 120 f.
119	IBins 118 f./dt. 47.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324

stellt demnach nicht bloß eine Modalität der Einbildungskraft dar, son-
dern die primäre Bedingung ihrer Möglichkeit, ihre eigenste Form. Als 
solches kommt ihm in Binswangers Anthropologie der Imagination ein 
absolutes Privileg zu.120 

Binswanger hat insbesondere das Träumen vom Aufstieg und Sturz in-
sofern untersucht, als es mit der Zeitlichkeit in ihrem ursprünglichen Sin-
ne verbunden ist. Erst einer Existenz, die im Modus der Eigentlichkeit ge-
lebt wird und der die Zeitsynthese gelingt, öffne sich die Dimension der 
Geschichtlichkeit als eines freien, sinnhaften Gestaltens der Welt. Bei der 
vertikalen Sinndimension der Existenz und den Strukturen der Zeitlich-
keit anzusetzen, die sie aufzudecken gestattet, hieße hiermit, eine Sphäre 
zu gewinnen, wo sowohl die Subjektivität wie auch die Welt nicht mehr 
konstituiert, sondern konstituierend sind. Gerade das hat Binswanger in 
»Traum und Existenz« geleistet. Er hat nämlich die transzendentale Re-
duktion des Imaginären vollzogen. Die monde constitué der Traumbil-
der hat er auf die monde se constituant des Träumens als ursprüngliche 
Form des Imaginierens zurückgeführt.121

Mit seiner transzendentalen Reduktion des Imaginären verlässt Bins-
wanger das anthropologische Niveau der Reflexion, die den Menschen 
als Menschen innerhalb seiner menschlichen Welt analysiert, um die 
Ebene einer ontologischen Reflexion zu erreichen, die die Seinsweise 
der Existenz als In-der-Welt-Sein betrifft.122 Binswangers phänomeno-
logische Anthropologie der Imagination bedeutet jedoch nicht nur die 
Überwindung einer naturalistischen Anthropologie, die innerweltlich, 
auf der Ebene einer konstituierten Welt und einer verobjektivierten Sub-
jektivität ansetzt. Sie stellt aus der Sicht Foucaults auch eine Redukti-
on der Psychologie und der für diese konstitutiven Unterscheidung zwi-
schen Normalem und Pathologischem dar. Existenz ist fundamentaler 
als jede Geisteskrankheit. Die Geisteskrankheit stellt den Moment dar, 
in dem das Dasein seine ursprüngliche Freiheit preisgibt und dem ob-
jektiven Determinismus der Natur verfällt. So ist nicht die Teilung zwi-
schen Krankem und Gesundem primär, über die auf der abkünftigen 
Ebene der ›Positivität‹ – wie der spätere Foucault gesagt hätte – einer 
konstituierten Welt entschieden wird, sondern jene zwischen authen-
tisch und nicht-authentisch, zwischen Geschichte und Natur, die vor je-
der psychologischen Reduktion bei der ursprünglichen Konstitution der 
Welt ansetzt, in der eine subjectivité radicale ihre Freiheit ausübt.123 Die 

120	Vgl. IBins 128 f./dt. 63; dazu auch BALZARETTI, »Spekulation und phä-
nomenologische Ontologie«, a.a.O., 139–43.

121	Vgl. IBins 145/dt. 90.
122	Vgl. IBins 137/dt. 77.
123	Vgl. IBins 126/dt. 59. Für die Abkünftigkeit der Unterscheidung zwischen 

Normalem und Pathologischem außer der bereits erwähnten Positionen Jas-
pers’ und Blanchots vgl. auch den im Zusammenhang mit den wiederholten 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


325

positive Psychopathologie lässt hingegen die Differenz zwischen kons-
tituierter und sich konstituierender Welt außer Acht und gibt sich einer 
Form von Naturalismus hin, indem sie in der Objektivität der Krank-
heit nicht die Verobjektivierung der Existenz, sondern die Gesetze ihrer 
Natur zu entdecken glaubt. 

Le psychiatre oublie que c’est l’existence elle-même qui constitue cette his-
toire naturelle de la maladie comme forme inauthentique de son histori-
cité, et ce qu’il décrit comme la réalité en soi de la maladie n’est qu’un in-
stantané pris sur ce mouvement de l’existence qui fonde son historicité au 
moment même où elle se temporalise.124

Foucault möchte allerdings zuerst noch nicht das Paradigma der Geis-
teskrankheit verabschieden. Dies wird erst 1961 mit Histoire de la folie 
und sozusagen mit der Entdeckung des Wahnsinns der Fall sein. In der 
Einleitung zu Binswangers »Traum und Existenz« geht es Foucault eher 
um eine weitere transzendentale Reduktion, die der Psychopathologie, 
und der Unterscheidung zwischen Normalem und Pathologischem, mit 
der sie operiert, endlich ihre Positivität, ihre wissenschaftliche Grund-
legung verschaffen soll. Um der Psychopathologie eine wissenschaftli-
che Grundlage zu geben, ist allerdings erforderlich, die psycho-physi-
sche Indifferenz, jene Vermittlung zwischen Seele und Leib, Geist und 
Natur, die erst eine Wissenschaft des Wertes, eine positiv bestimmbare 
Kontinuität zwischen Normalem und Pathologischem fundieren kann, 
auch auf der Ebene der Geschichte und nicht nur auf jener des Traumes 
zu erreichen. Dem Übergang von der Anthropologie zur Ontologie, den 
Binswanger durch seine konkreten Traumanalysen vollzieht, und der 
transzendentalen Reduktion des Imaginären, die dieser mit sich bringt, 
muss eine weitere Reduktion folgen, die, der Wendung der Phänome-
nologie zur Anthropologie nachgehend, deren Vertiefung Foucault für 
ein weiteres Werk vorankündigt, die ontologische Struktur des Mensch-
seins wiederum mit einer konkreten Reflexion über den Menschen kon-
frontiert.125

Nachdem die konstituierende Imagination des Traumes, die ihrem We-
sen nach ikonoklastisch ist, in Richtung ihres Rückgangs zum Ursprung 

Diskussionen mit Foucault entstandenen Vortrag von Jean HYPPOLI-
TE, »Pathologie mentale et organisation« (1955), in: DERS., Figures de la 
pensée philosophique, Bd. II, Paris 1971, 885–90.

124	IBins 137 (»Der Psychiater vergisst, dass die Existenz selber jene Naturge-
schichte der Krankheit als uneigentliche Form ihrer Geschichtlichkeit kon-
stituiert und daß das, was er als objektive Wirklichkeit der Krankheit be-
schreibt, nur eine Momentaufnahme von der sich geschichtlich zeitigenden 
Existenz ist«, dt. 76 f.).

125	Vgl. IBins 93/dt. 7.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326

der konstituierten Welt verfolgt wurde, soll jetzt ihre Bewegung vollen-
det werden, indem ihrem Weg von der Phantasie hin zur Praxis durch 
den Ausdruck nachgegangen wird. Die Freiheit, die sich im Traum nur 
imaginär mit der Welt verbunden und insofern erst eine subjektive All-
gemeinheit erreicht hat, muss nunmehr endlich das Moment ihrer Uni-
versalität in einem objektiven Ausdruck erreichen. Eine anthropologie de 
l’expression soll demnach für fundamentaler als eine anthropologie de 
l’imagination gehalten werden. Dementsprechend bekennt sich Foucault 
zur Geschichte, auch wenn es um die Existenz geht.126

Die phänomenologische Reduktion der Psychologie wird somit inso-
fern radikalisiert, als sie entsprechend der Selbstüberwindung, die der 
Logik der Phänomenologie selbst eingeschrieben ist, um einen neuen As-
pekt bereichert wird: die Geschichte als die Dimension der konkreten, 
praktischen Lebenserfahrung des Menschen.127 Die hiermit umrissene 
Anthropologie des Ausdrucks setzt sich zwar von einer Anthropologie 
des kranken Menschen, des Menschen im pathologischen Zustand des 
Verlustes seiner Freiheit in der Natur ab, im Grunde reproduziert sie je-
doch den anthropologischen Reduktionismus und den naturalistischen 
Rest, die der Anspruch, eine Vermittlung zwischen Geist und Natur, eine 
psycho-physische Indifferenz unter endlichen Bedingungen erlangen zu 
können, notwendig mit sich bringt.

Von diesem Paradox oder gar Widerspruch bildet die Geschichte der 
Überarbeitung des von Foucault für die Reihe Initiation philosophique 
der Presses Universitaires de France praktisch parallel zur Niederschrift 
der Einleitung zu Binswangers Traum und Existenz verfassten Buches 
über die Geisteskrankheit eine überaus aufschlussreiche Ausführung. 
Denn stellt die 1954 erschienene erste Fassung von Foucaults Werk, Ma-
ladie mentale et personnalité, mit Sicherheit ein Beispiel jenes bereits in 
der Binswangerschrift angekündigten Programmes der Fundierung einer 
konkreten Reflexion über den Menschen anhand des Versuchs dar, das 
Problem der menschlichen Einheit in der Geschichte zu lösen, so zeigt 
die Analyse der tiefgreifenden Umarbeitung, der das Buch in der neuen 
Fassung von 1962, Maladie mentale et psychologie, unterzogen wurde, 
nicht nur eine Modifikation, sondern eine regelrechte Umkehrung der 
Perspektive. Gegenüber der fundamentalen Ebene des Wahnsinnes stellt 
nunmehr die psychosomatische Totalität, die über die Geschichte zu er-
langen ist, nicht die Grundlage der positiven Wissenschaft des konkre-
ten Menschen, die die spiegelbildlich entgegengesetzten Gefahren der 

126	Vgl. IBins 147/dt. 93 und 108: »[...] nous avons la faiblesse de croire à l’his-
toire même quand il s’agit de l’existence« (»[...] denn wir haben die Schwä-
che, an die Geschichte zu glauben – selbst wenn es sich um die Existenz han-
delt«, dt. 30).

127	Dazu auch FOUCAULT, »La psychologie de 1850 à 1950«, a.a.O., 165/dt. 
195.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


327

Spekulation einerseits und des Naturalismus andererseits hinter sich las-
sen und damit eine politische Praxis der désaliénation fundieren soll, 
sondern selbst das Resultat eines Reduktionismus dar, der die konsti-
tutive Verstrickung von Natur und Geist, Tatsachen und Werten seiner 
endlichen Vermittlungen nie wird abwenden können. 

iv.ii Foucaults Entdeckung des Wahnsinns und seine Überwindung  
des Paradigmas der Geisteskrankheit

Michel Foucaults Maladie mentale et personnalité (1954) wird von der 
Grundintuition geleitet, dass zwischen Pathologie und menschlicher Ein-
heit eine interne Korrelation besteht: Das Problem einer wissenschaftli-
chen Pathologie, die erlauben soll, die krankhafte Abweichung positiv zu 
erfassen, und die Frage nach der psychosomatischen Totalität des Men-
schen können nur zusammen gelöst werden. So wird das Buch Foucaults 
direkt mit zwei Fragen eröffnet: 

Deux questions se posent à toute psychologie mentale : sous quelles con-
ditions peut-on parler de maladie dans le domaine psychologique? Quels 
rapports peut-on définir entre les faits de la pathologie mentale et ceux de 
la pathologie organique?128 

Die Schwierigkeiten der zeitgenössischen Psychologie, Gesundheit und 
Krankheit zu definieren, sind laut Foucault insbesondere den aporeti-
schen Bestrebungen zuzurechnen, Psychopathologie und organische Pa-
thologie auf eine allgemeine abstrakte Pathologie zurückzuführen, die 
beiden dieselben Begriffe und dieselbe Methode auferlegt. Foucault 
möchte hingegen zeigen, dass die Wurzeln der Psychopathologie nicht 
in irgendeiner Metapathologie liegen, sondern einzig in einer Reflexion 
über den Menschen selbst. Nur wenn sie von den Postulaten loskommt, 
die die allgemeine Pathologie stets unterstellt, wird die Geistesmedizin 
strikt wissenschaftlich werden können.129

Geistes- und organische Medizin teilen insbesondere dieselbe Auffas-
sung von der Natur der Krankheit. Zum einen wird postuliert, dass 
Krankheit eine Essenz ist, und zum anderen, dass sie als solche zu-
gleich eine natürliche Art darstellt: Hinter der Vielgestalt der Symptome 
stellt die Krankheit die Einheit einer durch ihre konstanten Merkmale 

128	MmPer 1 (»Zwei Fragen stellen sich einer jeden mentalen Psychologie: Un-
ter welchen Voraussetzungen kann man auf dem Gebiet der Psychologie von 
Krankheit sprechen? Und: Welche Beziehungen lassen sich zwischen den Be-
funden der Psychopathologie und denen der organischen Pathologie feststel-
len?«).

129	Vgl. MmPer 2.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328

definierten und in Untergruppen aufgeteilte Spezies dar. Geistes- und or-
ganische Krankheit sind demnach nach denselben begrifflichen Metho-
den erfasst, psychologische und physiologische Symptome werden auf 
dieselbe Art und Weise isoliert und zusammengesetzt, ohne dass auf ihre 
jeweilige Spezifität achtgegeben würde. Die beiden Postulate – dass die 
Krankheit eine Essenz und als Essenz eine natürliche Art bildet – können 
laut Foucault keine reelle Einheit, sondern bloß einen abstrakten Paral-
lelismus zwischen Geistes- und organischer Pathologie etablieren. Das 
für die Stiftung einer positiven Wissenschaft des Menschen unabding-
bare Problem der menschlichen Einheit und der psychosomatischen To-
talität bleibt somit weiter ungelöst.130

Foucault entgeht nicht, dass das Problem der psycho-physischen Ein-
heit in der zeitgenössischen Pathologie zur Entwicklung neuer Metho-
den und neuer Konzepte geführt hat. So wird er wohl gewahr, dass der 
Begriff einer organischen und psychologischen Totalität mit den Postu-
laten aufgeräumt hat, die die Krankheit zu einer spezifischen Entität er-
heben. Die Krankheit wird nicht mehr als ein fremdes Wesen, sondern 
als ein Abwehr- oder gar katastrophales Verhalten des Individuums auf 
der Ebene seiner Gesamtreaktionen in der Auseinandersetzung mit sei-
ner Umgebung verstanden. Exemplarisch in diesem Sinne sind die Stu-
dien Kurt Goldsteins über ein neurologisches Syndrom wie die Aphasie, 
die an den Grenzen zwischen mentaler und organischer Medizin liegt. 
Sowohl jede organische Erklärung durch eine lokale Verletzung wie auch 
jede psychologische Interpretation durch ein globales Intelligenzdefizit 
verwerfend, legt Goldstein die aphasische Störung auf der Ebene des ge-
samten Reaktionsstils des Individuums im Umgang mit seiner Umge-
bung und der Einengungen seiner Adaptationsmöglichkeiten fest, die 
damit einhergehen.131

Foucault teilt allerdings nicht die Euphorie, die mit dem Aufkommen 
des Begriffes der Totalität in der Pathologie verbunden ist. Er will im 
Gegenteil zeigen, dass eine einheitliche Pathologie, die dieselbe Metho-
de und dieselben Begriffe auf dem psychologischen wie auf dem physio-
logischen Gebiet anwenden würde, weiterhin zum Reich des Mythos ge-
hört, auch wenn die Einheit zwischen Körper und Seele als ein Faktum 
zu betrachten ist. Trotz der Wende von der Krankheit zum Kranken, die 
die neue Pathologie vollzogen hat, bleibt hinsichtlich der Abstraktions-
methoden, der Normalitätskriterien oder der Bestimmung des kranken 
Individuums eine einheitliche Behandlung der organischen Totalität und 
der psychologischen Personalität immer noch eine Chimäre. Die Einheit 
zwischen den verschiedenen Formen der Krankheit, die die abstrakten 
Postulate einer Metapathologie gewähren können, ist somit immer eine 

130	Vgl. MmPer 8/dt. 16.
131	Vgl. MmPer 10 f./dt. 20.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


329

gekünstelte. Erst der reelle Mensch trägt hingegen de facto die Einheit 
zwischen Geistigem und Körperlichem.132 

Die psychosomatische Einheit des Menschen tatsächlich zu begreifen 
und somit das Pathologische strikt wissenschaftlich zu bestimmen heißt 
demnach, auf der einen Seite die konkreten Formen zu analysieren, die 
die Krankheit im psychologischen Leben eines Individuums annehmen 
kann, und auf der anderen Seite die geschichtlichen Bedingungen zu be-
stimmen, die die verschiedenen Aspekte der Krankheit ermöglicht haben. 
Dadurch wird die Gesamtheit des kausalen Systems wiedergegeben, das 
die Krankheit begründet hat. 

Foucault schildert im ersten Teil von Maladie mentale et personna-
lité die drei Hinsichten, in denen die Krankheit rein psychologisch be-
trachten werden kann: die Evolution, die individuelle Geschichte und die 
Existenz. Jede Hinsicht bildet lediglich einen Teilaspekt der Krankheit 
und kann insofern das pathologische Faktum in seiner Gesamtheit nicht 
ausschöpfen. Deshalb ist eine jede Hinsicht zu ihrer Ergänzung auf die 
ihr jeweils übergeordnete Dimension angewiesen: die Evolution auf die 
individuelle Geschichte, die individuelle Geschichte auf die Existenz und 
diese samt aller rein psychologischen Betrachtungsweisen auf die sozi-
ale Geschichte und auf ihre Konflikte als auf die Dimension, die allein 
eine Phänomenologie der psychologischen Strukturen auf ihre realen Ur-
sprünge und Existenzbedingungen zurückführen kann.

Auf der einen Seite kann die Krankheit als ein regressiver Prozess be-
handeln werden. Sie bildet dann den Verlauf, während dessen die Maschen 
der Evolution aufgetrennt und normalerweise überholte Phasen der on-
togenetischen Entwicklung erneut zum Vorschein gebracht werden. Wie 
die Analysen der individuellen und sozialen Regressionen durch Sigmund 
Freud oder Pierre Janet zeigen, stellt die Krankheit in dieser Hinsicht nichts 
anderes als die Natur selbst dar, aber in einem umgekehrten Prozess.133

In ihrem Naturalismus bestehen allerdings auch die Grenzen der evo-
lutionären Betrachtungsweise: Als analytischer Ansatz denkt sie Ent-
wicklung und pathologische Regression aggregativ im Sinne einer blo-
ßen Anhäufung beziehungsweise einer bloßen Subtraktion. Sie bleibt 
demnach zwei Mythen verhaftet: dem Mythos einer gewissen psycholo-
gischen Substanz, etwa Sigmund Freuds Libido oder Pierre Janets force 
psychique, die als diskrete Kraft eine Art Rohmaterial der Evolution dar-
stellen, und dem Mythos einer grundsätzlichen Identität des Kranken, 
des Kindes und des Primitiven, sodass zum Beispiel die Psychoanalyse 
glauben konnte, eine Pathologie des Kindes zu schreiben, indem sie eine 
Pathologie des Erwachsenen anfertigte.134

132	Vgl. MmPer 16.
133	Vgl. MmPer 22/dt. 35.
134	Vgl. MmPer 23 ff./dt. 36 ff.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330

Erst auf der Ebene der Persönlichkeit als Reorganisation der konkre-
ten Individualität des Kranken kann der Regression eine angemesse-
ne psychologische Bedeutung zugesprochen werden. Als singuläres Ab-
wehrverhalten ist es somit möglich, die Regression in der individuellen 
Geschichte des Patienten zu verankern. Nun bildet sie keinen natürli-
chen Sturz in die Vergangenheit mehr; vielmehr ist sie als eine intentio-
nelle Flucht aus der Gegenwart – die eher ein Rückgriff als eine Rück-
kehr ist – zu betrachten.135

Die Perspektive der Evolution wird somit mit jener der individuellen 
Geschichte ergänzt. Die psychische Zeitlichkeit wird nicht mehr in der 
evolutionären Betrachtungsweise nach einer bloßen Anhäufung von Frü-
her und Jetzt, sondern in historischen Begriffen nach einer Zeitsynthe-
se aufgefasst, durch die die Gegenwart der Vergangenheit im Hinblick 
auf eine Zukunft einen Sinn ergibt. Die psychologische Geschichte des 
Kranken vermag allerdings, die pathologische Verinnerlichung der situ-
ationsbezogenen Konflikte im Sinne einer immanenten Widersprüchlich-
keit auf der Ebene der Affekte zu beschreiben; sie kann nicht die Grün-
de ihrer Genese angeben. Sie kann einen krankhaften Zustand sinnhaft 
schildern, nicht aber erklären, weshalb ein bestimmter Konflikt von der 
einen Person normal erlebt wird und bei einer anderen eine Krankheit 
auslöst. Demnach muss sie ihrerseits durch eine weitere Dimension er-
gänzt werden, nämlich mit einer existenziellen Notwendigkeit, die als 
Prinzip und Grund der individuellen Geschichte fungiert.136

Gegenüber der Natur und der Geschichte ist die Existenz fundamen-
taler, insofern sie dem historischen Zusammenhang erst einen besonde-
ren Erfahrungsstil (»style d’expérience«, MmPer 52/dt. 70) und dadurch 
die sinnhafte Einheit verleiht, durch die die diskreten biografischen Er-
eignisse, die ihn bilden, nach Ursachen und Wirkungen, früher und spä-
ter verbunden werden können. Deshalb bildet das Hauptinstrument ei-
ner Phänomenologie der Geisteskrankheit nicht mehr die diskursive 
Logik, sondern das ganzheitliche Erfassen der Intuition, etwa das Ver-
stehen, von dem Jasper als erster gezeigt hat, dass es in seiner intersub-
jektiven Form bis ins Wesen der pathologischen Welt gelangen kann.137

Die existenziellen Grundlagen der Geisteskrankheit können laut 
Foucault sowohl noetisch nach dem Bewusstsein, das der Kranke vom 
eigenen Zustand hat, wie auch noematisch nach den Strukturen der pa-
thologischen Welt, auf die er sich intentional bezieht, untersucht werden. 
Die Weltlichkeit des Kranken kann insbesondere nach den existenziel-
len Formen ihrer Zeitlichkeit, ihrer Räumlichkeit und ihres Verhältnisses 
zu einer Mitwelt und zum eigenen Körper bestimmt werden, wie etwa 

135	Vgl. MmPer 40/dt. 55.
136	Vgl. MmPer 52/dt. 70.
137	Vgl. MmPer 54/dt. 72.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


331

in den Arbeiten von Eugène Minkowski, Ludwig Binswanger und dem 
Schweizer Psychiater Roland Kuhn. Auch die Existenz kann allerdings 
nur der angemessenen Beschreibung der Krankheit dienen und nicht ihrer 
Ätiologie. Nachdem ihre inneren Dimensionen erforscht wurden, müs-
sen nunmehr die äußeren und objektiven Bedingungen der Krankheit in 
Betracht gezogen werden: Die Psychologie muss der Geschichte den Vor-
tritt lassen.138 

Selbst die sozialen und historischen Bedingungen der Krankheit, ge-
sellschaftliche Konflikte und reale Milieugegensätze, reichen allerdings 
nicht aus, um die Entstehung eines pathologischen Verhaltens aufzuklä-
ren. Um den Übergang vom historischen zum pathologischen Wider-
spruch zu erklären, benötigt man spezifisch psychologische Bedingun-
gen, die Foucault in einer eine angepasste und differenzierte Reaktion 
auf die kontradiktorischen Milieuanforderungen verhindernden Ab-
wehrhaltung ausmacht. Auf der physiologischen Ebene findet das psy-
chologische, undifferenzierte Abwehrverhalten andererseits in einer 
Dereglementierung der normalen Dialektik zwischen Erregung und 
Hemmung seinen Niederschlag, die Foucault in Iwan Pawlows Reflexo-
logie erkennt.139

Pawlows Physiologie erlaubet insbesondere, aus der Definition der 
Geisteskrankheit aufgrund ihrer menschlichen und historischen realen 
Bedingungen eine einheitliche Auffassung vom Pathologischen zu ge-
winnen. Geisteskrankheiten sind Störungen der Persönlichkeit in ihrer 
Ganzheit; als solche haben sie ihren Ursprung in ihren realen Existenz- 
und Entfaltungsbedingungen und in ihren Konflikten. Damit es aber 
tatsächlich zu einem pathologischen Verhalten kommt, genügt es nicht, 
dass die Konflikte auf eine psychologische Dimension übertragen wer-
den; sie müssen auch zu funktionellen Gegensätzen der Reaktionen auf 
dem physiologischen Niveau der Reflexe werden. In diesem Begriff der 
funktionellen Störung erfährt die Geistespathologie ihre Einheit mit der 
organischen.140

Der Materialismus in der Psychopathologie, der sich dadurch laut 
Foucault entwickeln lässt, muss insbesondere zwei entgegengesetzte For-
men von Reduktionismus vermeiden. Zum einen muss er sich davor hü-
ten, die mentale Entfremdung auf die soziale zu reduzieren und damit 
die historischen Milieuwidersprüche als eine hinreichende Bedingung 
für die Bestimmung der Geisteskrankheit zu betrachten. Zum anderen 
muss er strikt vermeiden, eine jede maladie mentale auf eine Störung des 
Nervenapparates zurückzuführen, dessen Mechanismen von einem rein 
physiologischen Standpunkt aus untersucht werden können. Letzteres, 

138	Vgl. MmPer 69.
139	Vgl. insb. MmPer 92–102.
140	Vgl. MmPer 106.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332

nämlich die Reduktion einer jeden Geistespathologie auf die Physiolo-
gie, sei zwar prinzipiell möglich, aber erst in einer Zeit, in der die soziale 
Entfremdung aufgehoben sein wird. In einer solchen verheißungsvollen 
Zukunft wird es möglich sein, das Physiologische und das Psychologi-
sche reell zu vereinigen, und damit wird auch die Opposition zwischen 
dem eigenen Bewusstsein und dem eigenen Körper de facto aufgelöst 
sein.141

Aus der Sicht Foucaults kann die Einheit der Psychopathologie durch 
den Zusammenhang zwischen Sozialem, Psychologischem und Physio-
logischem, den Pawlows Reflexologie als experimentelle Untersuchung 
des Konfliktes zur Artikulation zu bringen vermag, durchaus gewährleis-
tet werden. Damit ist die zweite Frage beantwortet, die zusammen mit 
jener nach der Einheit zwischen organischer Pathologie und Geistespa-
thologie Foucaults Abhandlung eröffnet, nämlich unter welchen Bedin-
gungen man von Geisteskrankheit sprechen darf. Denn die Vermittlung 
zwischen Geistigem und Organischem über die funktionelle Analyse der 
Physiologie Pawlows, durch die eine angemessene Zergliederung des 
Psychischen nach diskreten Einheiten, oder gar nach gesetzmäßig zu-
sammenhängenden Komplexen von Elementarnervenreaktionen, Erre-
gungen und Hemmungen, möglich werden soll, gestattet, den krankhaf-
ten Prozess nach derselben Begrifflichkeit wie die normale Adaptation 
zu bestimmen. Damit ist laut Foucault die klassische Vorstellung einer 
radikalen Heterogenität und Spezifität des Krankhaften definitiv ver-
abschiedet: Die pathologischen Abläufe sind den normalen Reaktionen 
ebenbürtig.142

Die zweite Ausgabe von Foucaults Abhandlung über die Geisteskrank-
heit, unter dem Titel Maladie mentale et psychologie 1962 erschienen, 
zeigt mit großer Deutlichkeit, welcher Wandel sich zwischen Foucaults 
marxistisch-phänomenologischen Anfängen und der Niederschrift seiner 
Hauptdissertation, Wahnsinn und Gesellschaft, auf der einen und sei-
ner Ergänzungsdissertation, Einführung in Kants ›Anthropologie‹ (bei-
de 1961), auf der anderen Seite zugetragen hat. An die Stelle von histo-
rischen Erscheinungsbedingungen treten nun konstitutive Bedingungen 
der Möglichkeit oder gar ein konkretes Apriori.143 Jetzt ist von der histo-
rischen Konstitution der Geisteskrankheit die Rede.144 Es geht nicht mehr 
darum, die grundlegende Rolle der Geschichte qua sozialer Konflikt für 
eine ideologisch ungeblendete Ätiologie der Krankheit hervorzuheben. 

141	Vgl. die Worte Pawlows beim XIV. Internationalen Kongress der Physiolo-
gie in Rom (2. September 1932), die Foucault zustimmend anführt (MmPer 
107).

142	Vgl. MmPer 105: »Les processus morbides sont de plain-pied avec les réac-
tions normales.«

143	Vgl. MmPS 101.
144	Vgl. MmPs 76/dt. 99.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


333

Jetzt tritt hingegen die Geschichtlichkeit nicht nur der verschiedenen 
Formen, in denen die Geisteskrankheit erfasst werden kann, sondern 
auch des Begriffs der Geisteskrankheit und damit einhergehend der epi-
stemischen Konstellation, die ihn überhaupt möglich gemacht hat, näm-
lich der Psychologie, in den Vordergrund.

Die reduktive Arbeit wird um eine neue Dimension bereichert. Es 
reicht nicht mehr, die Geisteskrankheit auf deren reale, geschichtliche 
Existenzbedingungen zurückzuführen. Der Wahnsinn hat seinen Auf-
tritt vollzogen: Er bildet den Rahmen, dem gegenüber Geschichte wie 
auch Psychologie und Geisteskrankheit als abkünftig gelten. Demnach 
wird die Psychologie die Wahrheit über den Wahnsinn niemals sagen 
können, denn es ist eigentlich der Wahnsinn, der die Wahrheit der Psy-
chologie aufbewahrt:

Jamais la psychologie ne pourra dire sur la folie la vérité, puisque c’est la 
folie qui détient la vérité de la psychologie.145

Der Wahnsinn kann nicht innerhalb der Teilung zwischen Sinn und 
Nicht-Sinn erfasst werden, die er selbst, als die obere Einheit und Indif-
ferenz, die vor der Teilung liegt, konstituiert. Als solcher entzieht sich 
der Wahnsinn auch der Begrifflichkeit einer um ihre sozio-historischen 
Bedingungen erweiterten Psychologie. Will man tatsächlich den Psycho-
logismus und im Allgemeinen den szientistischen Reduktionismus los-
werden, so muss man tiefer ansetzen und die Geschichtlichkeit der end-
lichen Sinnentfaltungen der Psychologie und der Sozialgeschichte auf 
ihre Wurzel zurückführen: den Wahnsinn selbst. Dadurch befindet man 
sich allerdings bereits auf dem Terrain einer Archäologie im eigentlichs-
ten Sinne: einer ›Geschichte der Grenzen‹ nach den Worten des Vorworts 
zu Wahnsinn und Gesellschaft, die in der Bestimmung der Ur-Teilungen, 
die eine bestimmte geschichtliche Konstellation auszeichnen, ein Mittel 
zu deren tiefster Bestreitung und Übertretung sucht. 

Dementsprechend schwebt Foucault 1962 in Maladie mentale et psy-
chologie durchaus eine Psychologie des Wahnsinns vor. Diese wird da-
durch, dass sie bis zu ihrer Wurzel getrieben ist, nicht mehr zur Be-
herrschung der Geisteskrankheit, sondern gar zur Destruktion der 
Psychologie selbst führen. Denn die Psychologie zum Wahnsinn als zu 
ihrer Wurzel zurückgeführt, fördert das wesentliche, nicht psychologi-
sche, weil nicht moralisierbare Verhältnis zwischen der Vernunft und der 
Unvernunft erneut zutage.146

145	MmPs 89 (»Niemals wird die Psychologie die Wahrheit über den Wahnsinn 
sagen können, weil im Wahnsinn die Wahrheit der Psychologie beschlossen 
liegt«, dt. 114).

146	Vgl. MmPs 89/dt. 114 f.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334

Diese Destruktion der Psychologie, wie immer sie genau vonstatten-
gehen soll, stellt letztendlich nichts anderes als die Archäologie selbst 
dar. Sie besteht nämlich im Grunde in dem Versprechen, eines Tages dem 
Menschen, endlich der Psychologie ledig, erneut die tragische Konfronta-
tion mit dem Wahnsinn zu gestatten.147 Dieser Radikalisierung entspre-
chend unternimmt die Umarbeitung von 1962 nicht mehr den Versuch, 
Psychologie und Geisteskrankheit auf eine neue Grundlage zu stellen; 
beide werden im Gegenteil als ein abkünftiges Unterfangen und eine ab-
künftige Begrifflichkeit abgelehnt. So besteht zwischen Wahnsinn und 
Psychologie ein derartiges Verhältnis und Ungleichgewicht, das jede Be-
mühung, diesen in psychologischen Begriffen zu fassen, schlicht unmög-
lich macht. Der Begriff der Geisteskrankheit bringt seinerseits ein solches 
notwendiges Scheitern zum Ausdruck, denn sie stellt nichts anderes dar 
als eine bereits entfremdete Form des Wahnsinns selbst.148

Nunmehr kann es sich dementsprechend nicht mehr darum handeln, 
eine Synthese zwischen Geist und Natur herbeizuführen, die die Etablie-
rung einer einheitlichen Pathologie als Wissenschaft der Wertabweichung 
und damit die Fundierung der Psychologie qua positive Wissenschaft des 
Menschen ermöglicht, die eine politische Praxis der désaliénation leiten 
soll. Die sich nun als falsche, ja gewalttätig ergebende Vermittlung, auf 
die sich ein solches Projekt notwendig stützen muss, wird hingegen zum 
eigentlichen Gegenstand der Kritik und mit ihr der Zusammenhang, der 
zwischen der Auflösung des Problems der psychosomatischen Einheit, 
der positiven Bestimmbarkeit des Überganges vom Normalen zum Pa-
thologischen und der Konstitution einer neuartigen Wissenschaft des 
Menschen besteht, die mit dem Anspruch auftritt, den Positivismus so-
wie die Metaphysik hinter sich zu lassen.

In dieser Hinsicht soll auch die Rekonstruktion der historischen Kon-
stitution der Geisteskrankheit verstanden werden, die Foucault 1962 in 
Maladie mentale et psychologie im Anschluss an die wichtigsten Erträ-
ge von Histoire de la folie in geraffter Form nachzeichnet.149 Hinter dem 
vermeintlichen, geduldigen Fortschritt eines positiven Wissens, das den 
Wahnsinn in seiner natürlichen Wahrheit endlich entdeckt haben soll, 
steckt in Wirklichkeit das Resultat von Praktiken des gesellschaftlichen 
Ausschlusses und der moralischen Verfemung, die erst die Objektivi-
tät eines parteilosen, wissenschaftlichen, medizinischen Blickes ermög-
licht hat. Geht man demnach dem Prozess auf den Grund, der im Okzi-
dent dazu geführt hat, dem Wahnsinn den Status der Geisteskrankheit 

147	Vgl. MmPs 89/dt. 114.
148	Vgl. MmPs 90/dt. 116.
149	Vgl. insbesondere in einer eher historischen Hinsicht das Kapitel V (»La 

constitution historique de la maladie mentale«) und in einer eher systema-
tischen, ja strukturellen das Kapitel VI (»La folie, structure globale«) des 
zweiten Teils des Buches: MmPs 76–89, 90–101/dt. 99–115, 116–29.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


335

zuzusprechen, so sieht man, dass die Medikalisierung des alten Instituts 
der Internierung und mit ihm des Wahnsinns, die die jüngste Geschichte 
der modernen Psychopathologie eröffnet haben soll, bloß eine vermeint-
liche ist. Die Geburt des Asyls bildet nicht die glückliche Begegnung eines 
neuen Humanismus mit einer Wissenschaft, die endlich die Schwelle ih-
rer eigenen Positivität übertreten hat, sondern sie stellt vielmehr die Zu-
sammenführung und die Konfusion alter medizinischer Techniken, wie 
etwa die kalte Dusche oder eine im 18. Jahrhundert erfundene rotierende 
Maschine, mit Techniken der sozialen Kontrolle und Vorbeugung dar.150

Foucault lässt es allerdings nicht mit der Ebene einer historischen Re-
konstruktion bewenden. Denn der moralisierende Sadismus, durch den 
die Philanthropie des 19. Jahrhunderts den Wahnsinn unter dem An-
schein einer Befreiung eingeschlossen habe, erklärt nicht nur historisch, 
warum eine psychologische Analyse des Wahnsinns durchführbar wur-
de, sondern hat insgeheim die Möglichkeit einer jeden Psychologie ar-
chäologisch fundiert.151 So folgt dem Kapitel über die historische Kon
stitution der Geisteskrankheit (»La constitution historique de la maladie 
mentale«, Kapitel V) eines über den Wahnsinn als Gesamtstruktur (»La 
folie, structure globale«, Kapitel VI).

Erst die Moralisierung des Verhältnisses zwischen Vernunft und Un-
vernunft hat die Psychologie überhaupt ermöglicht. Denn damit sich ein 
medizinisches Bewusstsein vom Wahnsinn entwickeln konnte und mit 
ihm die Möglichkeit sich ergab, den Geist entweder als gesunden (durch 
die Psychologie) oder als kranken (durch die Psychopathologie) zu be-
handeln, war es erforderlich, die absolute Differenz des Unsinnigen zu 
reduzieren.152 Der Wahnsinn lässt sich als Wahnsinn erst dadurch über-
haupt erkennen, dass man glaubt, die absolute Alterität der Unvernunft 
innerhalb der Teilung (gar der Ur-Teilung) zwischen Sinn und Nicht-
Sinn, positivem und negativem Wertpol in ihrer Unteilbarkeit überhaupt 
auffassen zu können.153 

Das Unsinnige wird demnach fortschreitend und aufgrund sukzessi-
ver Teilungen zum Wahnsinn, zur Krankheit und zur Geisteskrankheit. 
Dazu ist neben einer Pathologie, die zwischen krankhaften und norma-
len Phänomenen zu unterscheiden erlaubt, auch eine Teilung zwischen 
organischer und Geisteskrankheit erforderlich, durch die der Irrsinn in 
den Bereich der Innerlichkeit verlegt wird.154 Durch die Konfiskation der 
Erfahrung des Wahnsinns in den Begriff der Krankheit und vor allem 
durch das Ziehen einer eindeutigen Wertgrenze zwischen Vernunft und 

150	Vgl. vor allem MmPs 85 f./dt. 110 f.
151	Vgl. MmPs 87/dt. 112.
152	Vgl. MmPs 92/dt. 118.
153	Vgl. MmPs 92 f./dt. 118 f.
154	Vgl. MmPs 94, 86/dt. 120, 112.

FOUCAULTS PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336

Unvernunft, die der Reduktion des Unsinnigen auf das Pathologische 
zugrunde liegt, wird zugleich eine Naturalisierung des Wahnsinns bezie-
hungsweise das Diagnostizieren desselben als Naturphänomen durch ein 
medizinisches Urteil möglich.

Lorsque le médecin croit diagnostiquer la folie comme un phénomène de 
nature, c’est l’existence de ce seuil qui permet de porter le jugement de 
folie.155

Bis zum 18. Jahrhundert fand der Mensch vor der Inkommensurabilität 
der Unvernunft die absolute Kontestation der endlichen Bestimmungen 
seiner Wahrheit. Nachdem ihre Nacht durch eine Teilung, die der Unend-
lichkeit des Unsinnigen entsprechend nur dezisionistisch anhand einer 
Wertentscheidung vollzogen werden konnte, zur bloßen Schattenseite 
der Vernunft reduziert worden war, wurde sie zum Zugang zur natürli-
chen Wahrheit des Menschen als deren dialektisch Negatives. 

Cette expérience de la Déraison dans laquelle, jusqu’au XVIIIe siècle, 
l’homme occidental rencontrait la nuit de sa vérité et sa contestation ab-
solue va devenir, et reste encore pour nous, la voie d’accès à la vérité na-
turelle de l’homme.156

So hebt Foucault auf einer historischen Ebene hervor, wie die positi-
ve, wissenschaftliche Psychologie ihren historischen Ursprung und ih-
ren Grund in einer pathologischen Erfahrung gefunden hat. Eine Wis-
senschaft des normalen Menschen hat sich erst durch eine Analyse seiner 
pathologischen Manifestationen etablieren können: Eine Psychologie der 
Persönlichkeit wurde durch eine Analyse der Persönlichkeitsspaltungen, 
eine Psychologie des Bewusstseins durch eine Analyse der Zwänge und 
des Unbewussten, eine Psychologie der Intelligenz durch eine Analyse 
der Erkenntnisdefizite begründet.157 

Auf einer strukturellen, archäologischen Ebene entspricht die Begrün-
dung der Allgemeinen Psychologie in der Pathologie den Wurzeln dersel-
ben Psychologie in einem anthropologischen Reduktionismus. So stüt-
ze die ganze epistemologische Struktur der zeitgenössischen Psychologie 

155	MmPs 93 (»Wenn der Arzt den Wahnsinn als ein Naturphänomen zu dia-
gnostizieren glaubt, ist es das Vorhandensein dieser Schwelle, das gestattet, 
das Urteil des Wahnsinns überhaupt zu fällen«, dt. 119, Übersetzung leicht 
verändert).

156	MmPer 88 (»Die Erfahrung der Unvernunft, in welcher dem Menschen des 
Okzidents bis zum 18. Jahrhundert die Nacht seiner Wahrheit und seine ab-
solute Widerlegung entgegentraten, wird nun und bleibt auch für uns noch 
der Zugang zur natürlichen Wahrheit des Menschen«, dt. 113 f.).

157	Vgl. MmPs 87 f./dt. 113.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


337

sich auf ein Verhältnis des Menschen zu sich selbst, das erst durch eine 
moralisierende Entschärfung des Unsinnigen ermöglicht werde. Zum 
homo psychologicus wird der Mensch dadurch, dass er sich innerhalb 
der Ur-Teilung des Unteilbaren oder der endlichen Bestimmung des Un-
endlichen zu definieren versucht. Nunmehr hat er kein Verhältnis zur 
Wahrheit, sondern bildet selbst die Wahrheit der Wahrheit und gerät da-
durch, in seinem Bestreben, sich selbst in sich selbst unter endlichen Be-
dingungen zu begründen, in einen unendlichen Verweis der Endlichkeit 
auf sich selbst, der sein Verhältnis zu sich selbst ausmacht und der nur 
willkürlich gebrochen werden kann.158

II. Die Geburt der Klinik oder das biowissenschaftliche 
Paradigma der Humanwissenschaften 

Il restera sans doute décisif pour notre culture que le 
premier discours scientifique tenu par elle sur l’indivi-
du ait dû passer par ce moment de la mort.

(Michel Foucault, Naissance de la clinique)159

In Histoire de la folie war vom großen bürgerlichen Traum einer Stadt 
die Rede, in der die autoritäre Synthese zwischen Natur und Tugend 
herrscht.160 Auf eine Synthese zwischen Tugend und Natur geht Die Ge-
burt der Klinik nicht nur im Sinne der kulturellen Prägung einer ver-
meintlich restlosen Naturalisierung, sondern umgekehrt auch angesichts 
eines Naturrestes in der Kultur ein. In Wahnsinn und Gesellschaft war 
die These einer Objektivation durch Exkommunikation entscheidend 
für die Rekonstruktion der Entstehung des Asyls als der modernen Ir-
renanstalt. Die naturalistische Positivierung des Wahnsinns, die mit des-
sen Asylbehandlung einhergeht, ist demnach durch die Vermittlung zwi-
schen der theoretischen Betrachtung des Wahnsinns auf der Ebene der 
Medizin und den Ausschlusspraktiken der Internierung herbeigeführt 
worden, die im Ancien Régime wie auf parallellaufenden Schienen noch 
getrennt gehalten waren.

Ähnlich wird die Geschichte der Entstehung der modernen Klinik und 
damit einer positiven Medizin nicht als der geradlinige Fortschritt einer 

158	Vgl. MmPs 103/dt. 131. Foucault verweist insbesondere auf Nietzsche, was 
die genealogische Zurückführung der Psychologie auf eine endliche, anthro
pologisierte Moral angeht: vgl. MmPs 88/dt. 114.

159	»Es ist von entscheidender und bleibender Bedeutung für unsere Kultur, daß 
ihr erster wissenschaftlicher Diskurs über das Individuum seinen Weg über 
den Tod nehmen mußte.«

160	Vgl. HF 110.

DIE GEBURT DER KLINIK

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338

progressiven epistemologischen Bereinigung der medizinischen Erkennt-
nis von imaginären Werten und spekulativen Chimären erzählt, die dem 
ärztlichen Blick endlich erlaubt, die Krankheit in ihrer Wahrheit wahrzu-
nehmen. Sie wird vielmehr vertikal als das Resultat einer tiefgreifenden 
Reorganisation des medizinischen Diskurses rekonstruiert, die nicht we-
niger auf einem politisch-institutionellen und ökonomischen als auf ei-
nem erkenntnistheoretischen Niveau veranlasst wurde und die aufgrund 
des historischen Apriori, das sie erst ermöglicht, immer schon imaginär 
wie philosophisch besetzt ist. 

Foucault hebt in seiner Untersuchung den entscheidenden Platz her-
vor, den die Medizin in der Gesamtarchitektur der Humanwissenschaf-
ten eingenommen hat.161 Die Modellrolle, die die Lebenswissenschaften 
im 19. Jahrhundert für die Humanwissenschaften gespielt haben, kann 
nicht einfach mit der Übertragung von weit umfassenden Begriffen er-
klärt werden. Sie muss vielmehr auf die strukturelle Homologie zurück-
geführt werden, die zwischen beiden Wissenschaftstypen herrscht auf-
grund ihres gemeinsamen Angewiesenseins auf den Gegensatz zwischen 
Gesundem und Krankem. 

Le prestige des sciences de la vie au XIXe siècle, le rôle de modèle qu’elles 
ont mené, surtout dans les sciences de l’homme, n’est pas lié primitivement 
au caractère compréhensif et transférable des concepts biologiques, mais 
plutôt au fait que ces concepts étaient disposés dans un espace dont la 
structure profonde répondait à l’opposition du sain et du morbide.162

Gegenstand von Naissance de la clinique ist insbesondere die Transfor-
mation, die von der in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts aufkom-
menden und die alte Theorie der Sympathien verdrängenden Medizin 
der Arten anfangs des 19. Jahrhunderts zum Vorrecht der Pathologi-
schen Anatomie und ihrer auf das Sezieren von Leichnamen spezialisier-
ten anatomisch-klinischen Methode führte.163 Der chronologische Rah-
men des Buches kann idealiter mit der Nosologia methodica (Amsterdam 
1763) des Arztes und Botanikers François Boissier de Sauvages und dem 

161	Vgl. NC 201/dt. 208.
162	NC 36 (»Das Prestige, das die Wissenschaften vom Leben im 19. Jahrhun-

dert genießen, ihre Modellrolle, die sie vor allem in den Wissenschaften 
vom Menschen gespielt haben, hat ursprünglich nichts mit dem umfassen-
den und übertragbaren Charakter der biologischen Begriffe zu tun, sondern 
viel mehr mit der Tatsache, dass diese Begriffe in einem Raum verteilt wa-
ren, dessen Tiefenstruktur vom Gegensatz zwischen gesund und krank be-
stimmt war«, dt. 53).

163	Foucaults Buch erschien 1963 bei Presses Universitaires de France in der 
von Georges Canguilhem geleiteten Reihe Galien: vgl. ERIBON, Michel 
Foucault, a.a.O., 236 ff./fz. 178 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


339

Examen de la doctrine médicale (Paris 1816) des Physiologen François 
Broussais abgesteckt werden, mit dem man vom Wesen der Krankheit 
zum krankhaften Organismus übergeht und frei von nosologischen Vor-
urteilen eine restlose organische Lokalisierung der Krankheit gewähr-
leistet sieht. 

Die untersuchte Periode markiert auf einer archäologischen Ebene eine 
entscheidende Schwelle. Die Negativität der Krankheit wird durch ihre 
Verobjektivierung an den Leichnamen der verstorbenen Patienten seitens 
der Pathologischen Anatomie reduziert: Im geschlossenen, aber zugäng-
lichen Raum des menschlichen Körpers werden der schwarze Grund der 
Krankheit, das Übel, die Gegen-Natur, der Tod an den Tag gebracht und 
dadurch in ihrer Bedeutung als radikale Nacht supprimiert.164

Mit dem Aufkommen der Pathologischen Anatomie feiert man somit 
nicht nur die Geburt der modernen, positiven Medizin. Die Klinik, die 
in der anatomischen Methode ihre epistemologische Stabilität findet, 
stellt nämlich in der abendländischen Geschichte den erstmaligen Ver-
such dar, das konkrete Individuum durch die Sprache der Rationalität 
zu erschließen.165 Eine positive Wissenschaft des Menschen wurde somit 
möglich. In diesem Sinne ist auch die Bedeutung zu explizieren, die die 
Medizin für die Konstitution der modernen Humanwissenschaften ge-
habt hat: Sie betrifft den philosophischen Status des Menschen als Ge-
genstand eines positiven Wissens. 

Les gestes, les paroles, les regards médicaux ont pris, de ce moment, une 
densité philosophique comparable peut-être à celle qu’avait eue aupa-
ravant la pensée mathématique. L’importance de Bichat, de Jackson, de 
Freud dans la culture européenne ne prouve pas qu’ils étaient aussi philo-
sophes que médecins, mais que, dans cette culture, la pensée médicale en-
gage de plein droit le statut philosophique de l’homme.166

Der klinische Blick abstrahiert nicht mehr von den individuellen Be-
sonderheiten auf die nosologische Reinheit des Wesens der Krankheit 
hin, sondern fasst das Individuum in seiner unreduzierbaren Qualität 
konkret auf. Dadurch wird das alte aristotelische Verbot aufgehoben, 
das Einzelne zu erkennen: Es ist nunmehr möglich geworden, einen 

164	Vgl. NC 199/dt. 206.
165	Vgl. NC XI/dt. 12.
166	NC 202 (»Die Gesten, die Worte, die Blicke des Arztes haben damals eine 

philosophische Dichte gewonnen, wie sie vorher vielleicht nur dem mathe-
matischen Denken eigen war. Die Bedeutung von Bichat, Jackson und Freud 
in der europäischen Kultur beweist nicht, daß sie nicht bloß Ärzte, sondern 
auch Philosophen waren; sie beweist vielmehr, daß in dieser Kultur der phi-
losophische Status des Menschen wesentlich vom medizinischen Denken be-
stimmt wird«, dt. 209).

DIE GEBURT DER KLINIK

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340

wissenschaftlichen Diskurs über das Individuum zu führen. Mit der kli-
nischen Erfahrung ist eine Lösung für das Problem einer jeden anthro-
pologischen Erkenntnis auf der Ebene der konkreten Bedingungen der 
Möglichkeit des medizinischen Diskurses gefunden. Denn die Klinik 
weiß, wie ein frei handelndes Wesen Gegenstand von Erkenntnis wer-
den kann. Als Wissen des Konkreten vermag sie, Subjekte zu verobjekti-
vieren und sie somit einer positiven, verifizierbaren Erkenntnis zugäng-
lich zu machen.167

Eine positive Medizin wurde Foucault zufolge insbesondere erst mög-
lich, als eine structure anthropologique sich etabliert hatte, die sich durch 
eine Verabsolutierung der Endlichkeit auszeichnet: Wurde die Endlich-
keit im klassischen Denken noch als bloße Negation des Unendlichen 
betrachtet, so gewann sie am Ende des 18. Jahrhunderts eine positive 
Bedeutung. Die verobjektivierende Subjektivierung, die hinter dem An-
spruch nicht weniger der Humanwissenschaften als auch der Medizin 
steckt, eine positive Erkenntnis des konkreten Menschen zu gewährleis-
ten, ist auf einer archäologischen Ebene auf die gewalttätige Vermitt-
lung zwischen Subjektivem und Objektivem zurückzuführen, die mit 
dem modernen, grundsätzlich prometheischen Versuch einhergeht, End-
lichkeit aus sich selbst heraus zu begründen. 

La possibilité pour l’individu d’être à la fois sujet et objet de sa propre 
connaissance implique que soit inversé dans le savoir le jeu de la finitu-
de. Pour la pensée classique, celle-ci n’avait d’autre contenu que la négati-
on de l’infini, alors que la pensée qui se forme à la fin du XVIIIe siècle lui 
donne les pouvoirs du positif : la structure anthropologique qui apparaît 
alors joue à la fois le rôle critique de limite et le rôle fondateur d’origine.168

Die Veränderung in der fundamentalen Disposition des Wissens, die erst 
eine vertikale Untersuchung in Erscheinung treten lässt, zwingt dazu, das 
Verständnis des Positivismus und mit ihm – so darf man hier dem Text 
Foucaults hinzufügen – des naturalistischen Reduktionismus zu revidie-
ren. Positivismus und Naturalismus sind aus der Sicht Foucaults nicht, 
wie eine flüchtige Lektüre suggerieren könnte, im Sinne einer mecha-
nistischen Abstraktion oder der Reduktion alles Bestehenden auf die 

167	Vgl. NC X/dt. 12.
168	NC 201 (»Die Möglichkeit des Individuums, zugleich Subjekt und Objekt 

seiner eigenen Erkenntnis zu sein, führt dazu, dass sich die Struktur der End-
lichkeit im Wissen umkehrt. Für das klassische Denken war die Endlichkeit 
nichts anderes als die Negation des Unendlichen, während ihr das Denken, 
das sich am Ende des 18. Jahrhunderts ausbildet, die Macht des Positiven 
zuspricht: die anthropologische Struktur, die nun in Erscheinung tritt, spielt 
gleichzeitig die kritische Rolle der Grenze und die fundierende Rolle des Ur-
sprungs«, dt. 208).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


341

nomologische, quantitativ und analytisch erfassbare Interaktion einer 
Mannigfaltigkeit selbstständiger, zueinander gleichgültiger Elemente 
aufzufassen. Die Entfaltung der Klinik als eine positive Erkenntnis des 
Einzelnen, Qualitativen und Sinnlichen zeigt vielmehr, dass der Positi-
vismus auf der Ebene der fundamentalen Disposition des Wissens, die 
ihn archäologisch ermöglicht hat, durchaus als Wende zum endlich auf-
gefassten Konkreten und Organischen zu verstehen ist. Insbesondere ist 
das, was gegen ihn ausgespielt wurde, etwa von der Seite der Phänome-
nologie, auf der Ebene der historischen Bedingungen seiner Möglichkeit 
schon vorhanden gewesen. Foucault meint in seiner Untersuchung der 
Entstehung der klinischen Medizin bereits eine Reihe von Figuren vor-
geführt zu haben, die die Phänomenologie stets zu ihrem Vorzug gegen-
über dem Positivismus, zu ihrer Fähigkeit, ihn hinter sich zu lassen oder 
gar zu vollenden, gezählt hat. So seien in der fundamentalen Verräumli-
chung und Versprachlichung des Pathologischen, die eine klinische Wis-
senschaft erst ermöglicht haben, bereits Themen wie die Sinnhaftigkeit 
des Wahrgenommenen und seine konstitutive Korrelation mit der Spra-
che in den ursprünglichen Formen der Erfahrung, die heimlich sprach-
liche Struktur des Gegebenen, der konstituierende Charakter der leib-
lichen Räumlichkeit und die Bedeutung der Endlichkeit im Bezug des 
Menschen zur Wahrheit angelegt.169

Neben der konstitutiven Verwandtschaft zwischen Positivismus und 
Phänomenologie zeigt aber die Entstehung der klinischen Medizin, wie 
der Anspruch der Moderne, ein Wissen des Konkreten zu begründen, 
in einer depotenzierten, endlichen Lebensphilosophie wurzelt. Der Vi-
talismus Xavier Bichats steht im Zeichen des Todes. Der in der Praxis 
der Obduktion feststellbare Tod ist die einzige Möglichkeit gewesen, ei-
nem Lebendigen, das sich konstitutiv weder auf Mechanisches noch auf 
Chemisches reduzieren lässt, eine positive Wahrheit zu geben. Der Vita-
lismus ist hiermit auf dem Boden eines grundsätzlichen Mortalismus er-
schienen: »Le vitalisme apparaît sur fond de ce ›mortalisme‹« (NC 148/
dt. 159). Als eine Zivilisationstatsache behandelt, sind das Aufkommen 
der Pathologischen Anatomie und der Aufklärungswert, den sie dem Tod 
zuspricht, nicht weniger relevant als etwa – hier denkt Foucault selbst-
redend an die Arbeiten Georges Dumézils – die Feststellung des Über-
ganges von einer Verbrennungs- zu einer Bestattungskultur in der Re-
ligionsgeschichte.170 Auf einer archäologischen Ebene verstanden, liegt 
die epistemologische Bedeutung des Todes in nichts weniger als in ei-
ner tiefen Verwandtschaft zwischen positiver Medizin, modernem Ero-
tismus und lyrischer Erfahrung. Einerseits ist Bichat nicht von unge-
fähr der Zeitgenosse desjenigen gewesen, der die Erotik und den Tod in 

169	Vgl. NC 202 f./dt. 209 f.
170	Vgl. NC 170/dt. 180.

DIE GEBURT DER KLINIK

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342

die diskursivste aller Sprachen eintreten ließ. Sades infinitesimale Ver-
sprachlichung der Begierde und der Lust spricht nicht weniger als die 
Versprachlichung des Pathologischen durch die anatomische Klinik die 
Sprache der Natur und des Endlichen als Sprache einer endlosen Beherr-
schung von allem durch alles.171 Andererseits ist die medizinische Erfah-
rung der Klinik mit der lyrischen Erfahrung verwandt, die von Hölderlin 
bis Rilke ihre Sprache gesucht hat. Der Sturz in den Ätna in Hölderlins 
Empedokles lässt sich als das Verschwinden des letzten Mittlers zwi-
schen den Sterblichen und dem Olymp: als das Ende der Unendlichkeit 
auf der Erde verstehen. Nach dem freien Tod Empedokles’ ist die Welt 
unter das Gesetz der Endlichkeit gestellt worden, ins Reich der Grenze, 
dasselbe, das auf der Ebene des Wissens den ersten wissenschaftlichen 
Diskurs über den Menschen und auf jener der Sprache einen lyrischen 
Diskurs ermöglich hat, der sich in der von den abwesenden Göttern hin-
terlassenen Leere einer hintergrundlosen Oberfläche entfaltet.172

Die Möglichkeit, den Menschen als Gegenstand eines positiven Wis-
sens zu behandeln, beruht in der Medizin nicht anders als in der Psy-
chologie auf einer fehlerhaften Vermittlung zwischen subjektiver und 
objektiver Ebene, Seele und Körper. Wurde noch 1954 in Maladie men-
tale et personnalité das materialistische Projekt vertreten, das Problem 
der psychosomatischen Einheit durch die Verankerung der Psychologie 
in ihre konkreten, historischen Existenzbedingungen zu lösen, so wird 
neun Jahre später in Naissance de la clinique gerade der Anspruch kriti-
siert, zwischen Subjekt und Objekt unter endlichen Bedingungen zu ver-
mitteln. In diesem Sinne kann auch – wie noch genau aufzuzeigen sein 
wird – die Hervorhebung des Mortalismus, der hinter dem modernen Vi-
talismus steckt, als ein Einspruch gegen den reduktiven, depotenzierten 
Begriff des Lebens verstanden werden, auf den dieser aufbaut.

Will ein Wissen des konkreten Menschen jenseits des Reduktionis-
mus eines schlichten Naturalismus und der Schwärmerei der Speku-
lation sich als positiv betrachten können, dann muss es sich als Wis-
senschaft des Wertes und seiner Abweichungen etablieren. Zu diesem 
Zweck muss es eine positive Erkenntnis des Pathologischen entwickeln, 
die nicht anders als in der Medizin auch in der Psychologie eine Lö-
sung des Leib-Seele-Problems ermöglicht. Denn nur auf der Basis ei-
ner Vermittlung zwischen Geist und Körper kann die synthetische Ebe-
ne des Sinnes und des Wertes für eine positive, sich objektivistisch auf 

171	Vgl. NC 175/dt. 184.
172	Dazu auch das Buch über Raymond Roussel (M. FOUCAULT, Raymond 

Roussel, Paris 1963), das Foucault am selben Tag wie Naissance de la cli-
nique erscheinen ließ. Die Sprache sei bei Roussel auf ihre zufällige Ma-
schinerie diesseits des Sinnes zurückgeführt, die endlos die Wiederholung 
des Todes und das Rätsel der verdoppelten Ursprünge auf der Ebene einer 
grundlosen Oberfläche erzählt (vgl. außerdem MC 395/dt. 458).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


343

das Gegebene beschränkende Analyse zugänglich gemacht werden. Der 
Zusammenhang zwischen der Auflösung des Problems der psychosoma-
tischen Einheit, der positiven Bestimmbarkeit des Überganges vom Nor-
malen zum Pathologischen und der Konstitution einer neuartigen Wis-
senschaft des Menschen als Verabschiedung zugleich von Positivismus 
und Metaphysik, der bereits für Foucaults Verständnis der Psychologie 
prägend war, kann somit auch im Fall der archäologischen Rekonstruk-
tion der Entstehung der modernen Medizin durch das Aufkommen ei-
ner Pathologischen Anatomie festgestellt werden. Foucaults Urteil steht 
allerdings jetzt, wie bereits in der Umarbeitung seines Buches über die 
Psychologie von 1962, unter umgekehrten Zeichen.

Bezeichnend ist insbesondere, auch im Hinblick auf die Modelrolle, 
die die Biowissenschaften gegenüber den Humanwissenschaften einge-
nommen haben, dass die Positivierung der Krankheit, ihre räumliche und 
sprachliche Bestimmbarkeit, erst im Zusammenhang mit den Bemühun-
gen, eine Physiologie des Pathologischen zu definieren, möglich gewor-
den ist. Für die Entstehung der modernen, positiven Medizin ist demnach 
nicht einfach die endgültige Vereinigung der normalen mit der pathologi-
schen Anatomie primär gewesen, sondern der bestimmbare Zusammen-
hang, den man zwischen der funktionellen Einheit des Organismus und 
der Räumlichkeit der kranken Organe herstellen konnte.173 Foucault be-
zieht sich auf die pathologische Physiologie François Broussais’, dessen 
Prinzip einer grundsätzlichen Kontinuität zwischen Pathologischem und 
Normalem mit Ausnahme der qualitativen Variationen im Mittelpunkt 
auch der Kritik Georges Canguilhems an der Möglichkeit einer wissen-
schaftlichen Pathologie und damit einer Physiologie der Krankheit steht. 
Hebt Canguilhem in seiner medizinischen Dissertation die Grundam-
phibolie zwischen Wert und Tatsachen, auf die sich Broussais’ Prinzip 
stützt, hervor, so gelingt es Foucault, auf die Wurzel der Verwechselung 
zwischen präskriptiver und deskriptiver Ordnung zurückzugehen: Sie 
steckt bereits im Anspruch, den funktionalen Zusammenhang des Or-
ganismus auf der anatomischen Ebene der Gewebeverletzungen zu ver-
objektivieren.174 Auf diese Weise öffnet sich prinzipiell die synthetische 
und damit sinn- und werthafte Einheit des Organismus einem analyti-
schen, empirisch verifizierbaren Bestimmen. Die Wissenschaft des Wer-
tes als Tatsachenwissen, die dadurch begründet wird, stellt zugleich eine 
Wissenschaft der Abweichung und somit auch de facto die Möglichkeit 

173	Vgl. NC 192 (»Merkwürdigerweise ist diese absolute Verräumlichung der 
medizinischen Erfahrung nicht der endgültigen Integration der normalen 
und pathologischen Anatomie zu verdanken, sondern der ersten Bemühung 
um die Definition einer Physiologie des Krankheitsphänomens«, dt. 200).

174	Für Canguilhem, auf den genauer zurückzukehren sein wird, vgl. insbeson-
dere das Essai sur quelques problèmes concernant le normal et le patholo-
gique: NPes 18–31.

DIE GEBURT DER KLINIK

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344

dar, den Übergang vom Normalen zum Pathologischen positiv zu be-
stimmen. Nicht weniger als die Gesundheit wird die Gegen-Natur der 
Krankheit somit von einer wissenschaftlichen Logik der Natur, von der 
Physio-logie her gedacht. 

Mit der Physiologie François Broussais’ ist die Einschreibung des 
Übels auf die leidenden Körper der konkreten Individuen endgültig voll-
zogen. Nunmehr interessiert sich die Medizin nicht mehr für die Essen-
zen der Krankheiten, sondern für die organischen Reaktionen der kran-
ken Körper. Die Bewegung der Konstitution einer modernen, positiven 
Medizin, von der Medizin der Arten des 18. bis zur Medizin der Organis-
men des 19. Jahrhunderts, die den Gegenstand von Foucaults Naissance 
de la clinique bildet, ist dadurch vollzogen, dass Broussais der Patholo-
gischen Anatomie ihr epistemologisches Gleichgewicht gewährleistete.175

Foucault geht in seinem Buch den Transformationen nach, denen die 
medizinischen Erkenntnisse von der Nosologie des 18. Jahrhunderts bis 
zur Klinischen Anatomie François Broussais’ unterliegen. Zuerst zeigt 
er, wie die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts noch dominieren-
de Medizin der Arten durch die Notwendigkeit, die Krankheit in Ver-
bindung zum einen mit ihrem Sitz in einem konkreten Organismus und 
zum anderen mit ihrer Behandlung in einem sozialen Kontext zu brin-
gen, ins Wanken gebracht wird (vgl. Kapitel I). 

Die Entwicklung einer Medizin des sozialen Raumes wird von einer 
weitreichenden institutionellen Erneuerung begleitet: Die Spitäler wer-
den neu organisiert, neue Écoles de Santé werden errichtet, nicht ohne 
das Verhältnis zwischen medizinischer Behandlungspraxis und ärztli-
cher Ausbildung neu zu strukturieren (vgl. Kapitel II–V). Zugleich än-
dern sich die Tiefenstrukturen der Sichtbarkeit. Einerseits geht es in der 
Klinik laut Foucault hauptsächlich darum, nach dem Modell von Étien
ne de Condillacs Philosophie des natürlichen Zeichens Vorstellungen 
zusammenzustellen und zu zerlegen, um sie auf die natürliche Ordnung 
der ursprünglichen Elemente, aus denen sie bestehen, zurückzuführen. 
Die wohlgeformte Sprache, die dadurch sich rekonstruieren lässt, wird 
zum Ort einer unmittelbaren Entsprechung zwischen Sinnen und Ideen, 
Dingen und Worten. Andererseits nimmt der ärztliche Blick eine statisti-
sche Struktur an: Das Wahrnehmungsfeld wird nicht mehr als ein Gar-
ten von Arten, sondern als ein Bereich von Ereignissen angesehen, die 
es nach einem Wahrscheinlichkeitskalkül zu formalisieren gilt (vgl. Ka-
pitel VI–VII).

Die Spannung zwischen einem grammatikalischen und einem mathe-
matischen Modell, die aus der Erschließung der Medizin für die Statis-
tik entstanden ist, hat schließlich die Medizin der Organe und eine ganz 
an der Obduktion von Leichnamen orientierte Klinik hervorgebracht, 

175	Vgl. NC 197/dt. 205.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


345

wie sie seit der Zeit Xavier Bichats bekannt sind. Der Mythos des coup 
d’œil des Arztes, der die sinnlichen Qualitäten des Körpers unmittelbar 
erfasst, ist dabei erhalten geblieben, obwohl jene Souveränität des ärzt-
lichen Blickes erst durch eine tiefgreifende Transformation der Disposi-
tion des medizinischen Wissens ermöglicht wurde, nämlich durch eine 
neue Verbindung der Spitals- und der pädagogischen Ordnung einer-
seits und durch die Definition eines Wahrscheinlichkeitsfeldes und einer 
Sprachstruktur des Wirklichen andererseits.176

Die berühmte Definition in Xavier Bichats Recherches physiologiques 
sur la vie et la mort, nach der das Leben die Gesamtheit der Funktio-
nen ausmacht, die dem Tod widerstehen, lässt sich erst im Blick auf die 
Emergenz der Anatomischen Klinik in ihrer ganzen Prägnanz verstehen. 
Aus einer rein philosophischen oder auch biologischen Sicht bildet sie 
einfach eine petitio principii: Ist Tod Mangel an Leben, dann wäre Le-
ben nichts anderes als das, was sich dem Mangel an Leben widersetzt. 
Bichat war indes von einer anatomisch-pathologischen Erfahrung aus-
gegangen, in der der Tod zum konzeptuellen und technischen Mittel auf-
gestiegen war, dem Leben eine positive Wahrheit zu verleihen. Der Tod, 
vielfältig und zeitlich gestreut als der Prozess der allmählichen Rückkehr 
des Organischen zu den Gesetzten der anorganischen Materie, hatte kon-
zeptuell und durch die Obduktion auch technisch die Möglichkeit parat 
gestellt, konkret am organischen Körper die vitalen Funktionen in die 
konstitutiven Bestandteile, aus denen sie bestehen und die das Vorrücken 
des Todes real auflöst, zu zerlegen. Der Tod wurde demnach zum großen 
Analytiker, durch den de Condillacs Modell der Analyse, einer Philoso-
phie der Elemente und ihrer Gesetze, des Zerlegens und Zusammenstel-
lens, seine medizinische Anwendung fand. Besser als eine Mathematik 
der Wahrscheinlichkeit und eine rein sprachliche Analyse, besser auch als 
eine Chemie des Vitalen, ermöglichte der Tod dem ärztlichen Blick, die 
Krankheit als progressive Auflösung der vitalen Solidarität des Organis-
mus direkt an der sinnlichen Gegebenheit des Körpers zu beobachten.177

Der Tod wurde mithin zur einzigen Möglichkeit, dem Leben und der 
Krankheit, als dessen Störung, eine positive Wahrheit zu geben. In der 
Physiologie Bichats, der als erster die menschlichen Gewebe in einund-
zwanzig verschiedenen Typen einordnete und dadurch eine tiefe Um-
gestaltung des Verständnissen der vitalen Funktionen bewirkte, ist der 
Tod insbesondere das, was durch seine reale, natürlich geleitete Ana-
lyse gestattet, eine Verbindung zwischen funktionellen Störungen und 

176	Für eine genaue Rekonstruktion der von Foucault in Naissance de la cli-
nique anvisierten Transformation vgl. auch Th. OSBORNE, »Medicine and 
Epistemology: Foucault and the Liberality of Clinical Reason«, in: History 
of the Human Sciences, 1992 (5), 63–93.

177	Vgl. NC 120 f./dt. 133 f.

DIE GEBURT DER KLINIK

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346

Organänderungen herzustellen. Dadurch kann die Krankheit als gestör-
ter Lebenszusammenhang in die Räumlichkeit eines konkreten Organis-
mus überführt werden. Zugleich öffnet sich das analytisch erfasste kon-
krete Allgemeine, das die natürliche Analyse des Todes als organisches 
Gebilde bestimmt, einer positiven Erkenntnis. In der Klinischen Anato-
mie liegt demnach ein Wissen des Individuums begründet. Der Tod, in 
einem technischen und konzeptuellen Organon integriert, das ihn zum 
inneren Organisationsprinzip der Wahrnehmung aufsteigen lässt, wird 
zum Dritten, das ermöglicht, Leben und Krankheit zusammen zu arti-
kulieren und das pathologische Leben – das kein Wesen, sondern nun-
mehr eine Störung des Organismus darstellt – zu verräumlichen und zu 
individualisieren.178 

Der Mortalismus, der somit in Erscheinung tritt, trägt aus der Sicht 
Foucaults zu einer tiefgreifenden Revision der herkömmlichen Auffas-
sung der Bedeutung des modernen Vitalismus bei. Bergson geht somit in 
die verkehrte Richtung, wenn er in einem unendlichen Leben die Bedin-
gungen dafür sucht, die lebendige Individualität zu erfassen. Ein Jahr-
hundert vorher hat Bichat eine viel strengere Lehre vertreten: Erst die 
Konzeptualisierung des Todes und seine Integration in die medizinische 
Technik hat gegen das alte aristotelische Verbot, das Individuellen zu 
erkennen, einen wissenschaftlichen Diskurs über das Individuum mög-
lich gemacht.179 

Foucault behauptet selbstverständlich zu Unrecht, dass Bergson 
fälschlicherweise in der unendlichen Einheit des Lebens und folglich in 
der Synthese der Zeitlichkeit als durée und nicht in der Zerstreuung der 
Räumlichkeit, in der Innerlichkeit und nicht in der Äußerlichkeit die Be-
dingungen dafür gesucht hat, das Individuelle konkret zu erfassen.180 Das 
Einzelne, das Konkrete und Individuelle kann erst im Zusammenhang 
mit einem aktualiter erfassten, absoluten Leben konkret denkbar wer-
den. Wird allerdings die Behauptung Foucaults nicht in einem prinzipiel-
len, sondern in einem historisch-archäologischen Sinne verstanden, dann 
gewinnt sein Befund erneut eine außerordentlich diagnostische und kri-
tische Kraft. Und dies nicht trotz einer Philosophie des Lebens wie jener 
Bergsons, sondern vielmehr gerade im Hinblick auf sie.

Denn was heißt, die Mystifikation zu denunzieren, es sei möglich, zwi-
schen Physiologie und Anatomie, zwischen der synthetischen Ebene der 
vitalen Werte und der analytischen des Todes als verifizierbarer Tatsa-
che der allmählichen Rückkehr zur Desorganisation der Materie positiv 
zu vermitteln, anderes, als den Anspruch radikal infrage zu stellen, unter 
endlichen Bedingungen den Gegensatz zwischen Seele und Körper und 

178	Vgl. NC 162/dt. 172.
179	Vgl. NC 174 f./dt. 184.
180	Vgl. NC 175/dt. 184.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


347

damit die Dichotomien der Metaphysik hinter sich zu lassen? Eine sol-
che Kritik gewinnt allerdings allein einen Sinn, wenn ein absolutes Leben 
und nicht einfach ein depotenzierter Lebensbegriff die Bedingung dar-
stellt, unter der zwischen Einheit und Mannigfaltigkeit derart zu vermit-
teln möglich ist, dass sich das Individuelle überhaupt konkret erfassen 
lässt. Ein solches absolutes Leben muss auch Foucault de facto unterstel-
len, will er seinen Einspruch gegen die endlichen Vermittlungen der mo-
dernen physiologischen Medizin weiterhin erheben können.

Hatten die ersten Kliniker ihre Methode noch als eine realisierte Phi-
losophie verstanden – Philippe Pinel schreibt noch eine Nosographie 
philosophique (1797), in der er affirmativ Bezug auf de Condillacs Ana-
lyse nimmt –, so verstehen die Begründer der Pathologischen Anatomie 
die anatomische Klinik als eine außer Kraft gesetzte Philosophie: »une 
philosophie abolie«.181 Faktisch haben sie eine auf den Tod gegründe-
te Wissenschaft des Wertes entwickeln wollen. Vor diesem Hintergrund 
scheint die Intuition Foucaults, nach der zwischen Bichats Vitalismus 
und de Sades unermüdlicher Versprachlichung des Triebhaften es eine 
grundsätzliche, archäologische Verwandtschaft gibt, umso plausibler.182 
Man möchte gar von der Aggressivität sprechen, die die mit einem de-
potenzierten Begriff des Lebens verbundene Impotenz zwangsläufig aus-
löst.Die auf den Tod aufbauende Analyse der funktionellen Zusammen-
hänge des Physiologischen bringt notwendig eine falsche Vermittlung 
zwischen Wert und Tatsachen mit sich. Glaubt man, die Artikulation 
zwischen vitalen Werten und dem Raum der toten Organe positiv er-
fassen zu können, so ist der ausschlaggebende Schritt zu einer Wissen-
schaft des Wertes und der Abweichung bereits vollzogen. Es ist insofern 
kaum überraschend, dass Xavier Bichat vor François Broussais, dessen 
Prinzip vor allem durch die Wiederaufnahme seitens Auguste Comtes 
und Claude Bernards in die Geschichte eingegangen ist, eine grundsätz-
liche Kontinuität zwischen pathologischen und normalen Phänomenen 
mit der Ausnahme ihrer quantitativen Aspekte theoretisiert hat. Ermög-
licht die Physiologie als Logik der Physis, die körperlichen Eigenschaf-
ten in ihrem natürlichen Zustand zu betrachten, das heißt letztendlich, 
als partes extra partes und rein durch Beobachtung erfassbare Tatsachen 
zu analysieren, so lässt sich jedes pathologische Phänomen als eine blo-
ße quantitative Abweichung, als Zuwachs oder Verminderung, aus den 
physiologischen Eigenschaften des Organismus ebenso natürlich ablei-
ten. Dementsprechend wird Heilen nichts anderes heißen, als das Dege-
nerierte wieder zu seinem natürlichen Typ zurückzuführen.183

181	Vgl. NC 157 f./dt. 168.
182	Vgl. NC 175/dt. 184.
183	Vgl. NC 155/dt. 166.

DIE GEBURT DER KLINIK

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348

Entscheidend ist die Vermittlung zwischen Funktionen und organi-
schem Raum freilich auch im Hinblick auf die archäologische Rekon
struktion. Denn will man dem linearen Modell der herkömmlichen 
medizinischen Historiographie, die die Fortschrittsgeschichte einer all-
mählich durch steigende Nüchternheit und Bereinigung von jeder Wert-
setzung gewonnenen besseren Anpassung an die Objektivität weiter er-
zählt, ein vertikales Modell entgegenhalten, das auf die archäologische, 
durchaus werthafte Konstitution einer vermeintlich natürlich vorgege-
benen Gegenständlichkeit hinweist, dann wird man dem Vorwurf des 
strukturalen Determinismus allein dadurch entgehen können, dass man 
keine notwendige Bestimmung der medizinischen Wahrnehmung durch 
deren historischen Bedingungen annimmt. 

Die Unmöglichkeit, die Entstehung der Medizin von ihren imaginä-
ren Werten zu bereinigen, um sie rein wissenschaftlich zu betrachten, 
heißt an sich nicht, dass die Vermittlung zwischen vitalen Funktionen 
und organischem Raum von der historischen Genese, die zu ihr geführt 
hat, prädeterminiert ist.184 Keine Struktur kann dieser Vermittlung den 
Emergenzcharakter nehmen, der ihr als synthetischem Akt notwendig 
zukommt. Dass die Synthese zwischen vitalem Sinn und organischen 
Tatsachen, auf die die Anatomische Klinik aufbaut, ihre Wertbezogen-
heit nicht los werden kann, meint nicht, dass sie von vorgegebenen Wert
entscheidungen strukturell bestimmt ist. Es heißt vielmehr, dass sie auf-
grund ihres endlichen Charakters nie zu einer vollendeten Idealisierung 
der Mannigfaltigkeit, die sie verbindet, gelangen wird. Die Einheit, die 
diese Synthese hervorbringt, ist notwendig eine erzwungene; sie bleibt 
aufgrund ihrer Struktur dezisionistisch, und als solche bildet sie auf ei-
ner relationalen Ebene eine unentwirrbare Hybridation von Sinnzusam-
menhängen und Gegebenheiten, Werten und Tatsachen, Geist und Na-
tur. Keineswegs kann sie eine Verwissenschaftlichung der Werte als deren 
restlose Zurückführung auf empirisch verifizierbare Gegebenheiten dar-
stellen; keineswegs kann sie umgekehrt eine vollkommene Vergeistigung 
empirischer Tatsachen beanspruchen: sie bleibt immer auf unmittelbare 
Gegebenheiten und somit auf Natur angewiesen.

184	Zur Unmöglichkeit einer vollständigen psychologischen und epistemologi-
schen Bereinigung der Medizin vgl. insb. Foucaults Ablehnung von Gaston 
Bachelards Modell einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis: »Il n’y 
a pas eu de ›psychanalyse‹ de la connaissance médicale, ni de rupture plus 
ou moins spontanée des investissements imaginaires ; la médecine ›positi-
ve‹ n’est pas celle qui a fait un choix ›objectal‹ porté enfin sur l’objectivité 
elle-même.« (NC VI; »Es hat keine ›Psychoanalyse‹ der medizinischen Er-
kenntnis und auch kein spontanes Aufbrechen der Einbildungen gegeben. 
Die ›positive‹ Medizin ist nicht diejenige, die über die Objektivität selber 
eine ›Objektwahl‹ getroffen hat«, dt. 8).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


349

Xavier Bichats Pathologische Anatomie war noch allzu sehr der al-
ten Nosologie verpflichtet, um tatsächlich den Übergang von einer Me-
dizin der Krankheiten zu einer Medizin der krankhaften Organismen 
zu ermöglichen. Erst François Broussais’ Theorie der Entzündungen 
und insbesondere die Kritik an Philippe Pinels Auffassung der essen-
ziellen Fieber, der sogenannten Erkrankungen sine materia, das heißt 
ohne organischen Sitz, die er in seiner Examen de la doctrine médicale 
ausführte, haben der Klinik und mit ihr einer positiven Medizin end-
lich zu ihrer epistemologischen Stabilität verholfen.185 Auf der Ebene 
der allgemeinen Strategie hat sich allerdings kaum etwas geändert: Die 
Positivität der Medizin wird weiterhin in einer Verbindung zwischen 
Physiologie und Pathologischer Anatomie gesucht. Es nimmt insofern 
nicht Wunder, dass Bichat und Broussais im Grunde dieselbe Auffas-
sung des Verhältnisses zwischen Normalem und Pathologischem teilen. 
Immer noch werden Leichen geöffnet. Anders als im 17. und 18. Jahr-
hundert, als Leute wie Théophile Bonet oder Giovan Battista Morgagni 
die Obduktion bereits praktiziert hatten, ohne allerdings ihr denselben 
Sinn wie Bichat und Broussais zu verleihen, geht es aber nun darum, 
systematisch den Zusammenhang zwischen Organen und Funktionen 
zu untersuchen. Die Rückkehr der alten Anatomie stellt insofern le-
diglich eine Rekurrenz dar, die Wiederaufnahme einer alten Methode, 
die in einer neuen theoretischen Konstellation eine ganz andere Bedeu-
tung annimmt. 

Ausschlaggebend für eine vollständige Lokalisierung und Materiali-
sierung der Krankheit wurde insbesondere Broussais’ Physiologie, die 
innerhalb einer modernen Auffassung der Biologie als der Wissenschaft 
der Interaktionen eines Organismus mit seinem Milieu anzusiedeln ist. 
Die Aufregung (»excitation«) bildet die vitale Urtatsache. Der Mensch 
kann nur dank der Aufregungen existieren, die die Milieus, in denen 
er lebt, in seinen Organen auslösen. Innere wie äußere Beziehungsflä-
chen übertragen die Aufregungen durch ihre Innervation auf das Ge-
hirn, das sie wiederum auf alle Gewebe des Organismus und auf die Be-
ziehungsflächen reflektiert. Die physiologische Lehre auf die Pathologie 
anzuwenden heißt demnach grundsätzlich zu untersuchen, wie die Auf-
regung vom normalen Zustand abweichen und einen anormalen, krank-
haften Zustand ausbilden kann. Diese Abweichungen sind entweder auf 
einen Überschuss oder auf einen Mangel zurückzuführen. Die Irritati-
on (»irritation«) als der pathologische Zustand der Aufregung unter-
scheidet sich insofern von dieser allein der Quantität nach. Die Fieber, 
die lange in organische und essenzielle geteilt wurden und als letztere 

185	Vgl. das Abschlusskapitel von Naissance de la clinique und die Rezension 
des Buches von F. DAGOGNET, »Archéologie ou histoire de la médecine«, 
in: Critique, 1965 (216), 436–47, insb. 441–43.

DIE GEBURT DER KLINIK

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350

das Referenzbeispiel für eine nicht lokalisierbare Erkrankung darstell-
ten, sind immer auf eine Entzündung zurückzuführen. Diese setzt eine 
lokale Irritation voraus, nämlich eine durch den Kontakt mit einem 
fremden Körper verursachte übermäßige Aufregung der organischen 
Bewegungen, die sich sowohl in einer Störung der funktionellen Har-
monie wie auch in einer Desorganisation des betroffenen Gewebes aus-
wirkt. In der Untersuchung der Fieber müssen dementsprechend drei 
Ebene unterschieden werden: ein lokalisierbarer Angriffspunkt, an dem 
im Rahmen der Interaktion des Organismus mit seiner inneren wie äu-
ßeren Umgebung ein Erreger eine Irritation verursacht, eine funktionel-
le Störung und eine Gewebeverletzung. Dadurch wird die strategische 
Verbindung zwischen dem Studium der funktionellen Zusammenhän-
ge und der Ermittlung der Körperläsionen, zwischen Physiologie und 
Pathologischer Anatomie bestätigt. Nunmehr kann man nicht mehr so 
tun, als könnte man den Magen betrachten, ohne die Verdauung zu be-
rücksichtigen. Darüber hinaus hat die Unterscheidung zwischen einem 
prinzipiell lokalisierbaren Angriffspunkt allgemeiner biologischer Na-
tur, das heißt dem Punkt einer Wirkung der Interaktion des Organis-
mus mit seinem Milieu, und dem Sitz der organischen Verletzung laut 
Foucault Broussais zu dem epistemologischen Schritt verholfen, der es 
ihm ermöglicht, zwischen der generellen Ebene der Funktionsstörung 
und der lokalen der Läsion präziser zu vermitteln.186 Nunmehr gibt es 
keine Erkrankung mehr, nicht mal die essenzielle Fieber, die nicht loka-
lisierbar wäre. Die Krankheit hat kein Wesen mehr, sie stellt nicht mehr 
als eine organische Reaktion auf ein irritierendes Agens dar, die am Kör-
per positiv festzumachen ist.

Auf die zentrale Rolle, die die Physiologie in der Etablierung einer 
positiven medizinischen Erkenntnis gespielt hat, ist auch die Bedeutung 
zurückzuführen, die der Begriff der Normalität gegenüber jenem der 
Gesundheit in der modernen Medizin eingenommen hat. Heute noch 
spricht man vom Gegensatz zwischen Normalem und Pathologischem 
ganz unbekümmert, als sei er schlicht synonym mit jenem zwischen Ge-
sundem und Krankem. Laut Foucault könnte man grob behaupten, dass 
sich die Medizin bis zum Ende des 18. Jahrhunderts viel mehr auf die 
Gesundheit als auf die Normalität bezogen hat. Sie orientierte sich eher 
an Qualitäten wie der Kraft, der Geschmeidigkeit, der Flüssigkeit, die 
es wiederherzustellen galt, als am regulären, natürlichen Funktionieren 
des Organismus, an dessen Abweichungen und an der Möglichkeiten, 
die Normalität eines Naturzustandes zu retablieren.

Anders als Canguilhem weist Foucault nicht direkt auf Auguste Comte 
hin, der Broussais’ Prinzip einer reellen Identität zwischen Pathologi-
schem und Physiologischem auch wegen des allgemein interaktionalen 

186	Vgl. v. a. NC 190–93/dt. 198–201.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


351

Ansatzes seiner Medizin eine universelle Tragweite auf der Ebene der bio-
logischen, psychologischen und soziologischen Phänomene zusprach.187 
Foucault ist sich allerdings durchaus der Bedeutung von Broussais’ Prin-
zip für die Humanwissenschaften bewusst. So betont er – wie bereits er-
wähnt –, dass die Modellrolle, die die Wissenschaften vom Leben vor al-
lem in den Wissenschaften vom Menschen gespielt haben, nicht so sehr 
mit dem allgemeinen, übertragbaren Charakter der biologischen Begrif-
fe zu tun hat, sondern mit der Tatsache, dass die Bio- und Humanwis-
senschaften sich auf dasselbe Feld stützten, das strukturell vom Gegen-
satz zwischen Normalem und Pathologischem markiert wird. Wenn man 
in der Soziologie, in der Anthropologie oder in der Psychologie vom Le-
ben einer Gruppe, einer Gesellschaft, einer Rasse oder einer Zivilisation 
oder vom psychischen Leben spricht, denkt man nicht nur an biologische 
Begriffe wie Organisation, Evolution, Umwelt, Gleichgewicht, sondern 
an die genuin medizinische Polarität zwischen dem Normalen und dem 
Pathologischen. Die Humanwissenschaften weisen somit – das scheint 
Foucaults Anmerkung anzudeuten – nicht nur eine entscheidende biolo-
gische Prägung, sondern auch eine wesentliche therapeutisch-technische 
Ausrichtung auf.

Si les sciences de l’homme sont apparues dans le prolongement des scien-
ces de la vie, c’est peut-être parce qu’elles étaient biologiquement sous-
tendues, mais c’est aussi qu’elles l’étaient médicalement: sans doute par 
transfert, importation et souvent métaphore, les sciences de l’homme ont 
utilisé des concepts formés par les biologistes ; mais l’objet même qu’elles 
se donnaient (l’homme, ses conduites, ses réalisations individuelles et so 
ciales) se donnait donc un champ partagé selon le principe du normal et 
du pathologique.188 

187	Vgl. NPes 18/dt. 35.
188	NC 36 (»Wenn die Wissenschaften vom Menschen im Gefolge der Wissen-

schaften vom Leben aufgetreten sind, so bedeutet das vielleicht, daß sie bio-
logisch fundiert worden sind, aber auch daß sie medizinisch fundiert worden 
sind. Zweifellos haben die Wissenschaften vom Menschen Begriffe, die von 
Biologen gebildet worden waren, übernommen oder zumindest metapho-
risch verwendet. Aber ihr Gegenstand – der Mensch mit seinen individuel-
len und kollektiven Verhaltensweisen und Realisationen – wurde in einem 
Feld konstituiert, das vom Gegensatz zwischen dem Normalen und dem Pa-
thologischen bestimmt ist«, dt. 53). Der ausdrückliche Hinweis auf die Un-
terscheidung zwischen Normalem und Pathologischem ist erst in der zwei-
ten Ausgabe von Naissance de la clinique (1972) eingeführt worden. In der 
ersten Ausgabe von 1963 stehen statt »mais l’objet même… le principe du 
normal et du pathologique« die Worte: »on retrouve en leur [sc. der Wissen-
schaften des Menschen] structure d’origine une réflexion sur l’homme ma-
lade, et non pas sur la vie en général, une réflexion prise dans un problème 
de partage plus que dans un travail d’unification, et tout entière ordonnée 

DIE GEBURT DER KLINIK

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352

Das Angewiesensein der Begriffe der Wissenschaften des Lebens auf ei-
nen Raum, dessen Tiefenstruktur vom technisch ausgerichteten Gegen-
satz zwischen gesund und krank bestimmt war, erklärt auch den einzig-
artigen Charakter der Wissenschaften des Menschen. Sie sind einerseits 
von einem unablösbaren Negativismus markiert, indem sie das Normale 
immer auf der Basis des Negativen, des Kranken, des Wilden, des Mons-
trösen, des Unreifen bestimmen, als der natürlichen Form eines ihnen an-
sonsten verwehrten Experimentierens; andererseits weisen sie einen posi-
tiven, unmittelbar normierenden und therapierenden Charakter auf, sie 
beziehen sich auf positive Begriffe von dem, was Gesundes und Norma-
les sein soll, und behandeln sie als eine Norm, die es aus sozialen, politi-
schen und wirtschaftlichen Gründen wieder herzustellen gilt.

D’où le caractère singulier des sciences de l’homme, impossibles à déta-
cher de la négativité où elles sont apparues, mais liées aussi à la positivité 
qu’elles situent, implicitement, comme norme.189

Selbstredend ist der Bezug der Bio- und der Humanwissenschaften auf 
eine Norm nicht an sich problematisch; das Verkehrte liegt jedoch zum 
einen im reduktiven Charakter dieser Norm – man wird sich an Karl 
Jaspers’ und Maurice Blanchots Überlegungen über den Wahnsinn er-
innern und an ihr Insistieren auf einer Dimension, die sich mit dem Ge-
gensatzpaar ›normal‹ und ›pathologisch‹ nicht erfassen lässt – und zum 

à l’affrontement du positif et du négatif« (»man findet in ihrer [sc. der Wis-
senschaften des Menschen] ursprünglichen Struktur eine Reflexion über den 
kranken Menschen, und nicht über das Leben im Allgemeinen, eine Refle-
xion, die mehr auf ein Teilungsproblem als auf eine Arbeit der Vereinheit-
lichung bezogen und die gänzlich auf die Gegenüberstellung zwischen Po-
sitivem und Negativem ausgerichtet ist«), M. FOUCAULT, Naissance de la 
clinique, Paris 1963, 36.

189	NC 36 (»Daher der einzigartige Charakter der Wissenschaften vom Men-
schen: es ist unmöglich, sie von der Negativität, in der sie entstanden sind, 
abzulösen; andererseits sind sie an die Positivität gebunden, die sie still-
schweigend als Norm voraussetzen«, dt. 53). Das Kapitel II schloss 1963 
mit einer Anspielung auf Bergson, die insofern relevant ist, als sie – nicht 
anders als die in der vorigen Fußnote bereits erwähnte Abweichung – zeigt, 
dass Foucault seine Überlegungen über die normative Polarität der Human-
wissenschaften in Zusammenhang mit den Bestrebungen der lebensphiloso-
phischen Anthropologien sieht, die alt-metaphysischen Dichotomien hinter 
sich zu lassen: »La grande unité du vivant, dans laquelle, jusqu’à Bergson, 
on a enveloppé la réflexion sur l’homme, n’est que l’occultation de cette 
structure.« FOUCAULT, Naissance de la clinique (1963), a.a.O., 36. (»Die 
große Einheit des Lebendigen, in der man bis zu Bergson die Reflexion über 
den Menschen eingehüllt hat, bildet in Wahrheit nichts Anderes als die Ver-
deckung dieser Struktur«).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


353

anderen in ihrer hinter dem Mythos einer wissenschaftlichen Unpartei-
lichkeit versteckten technisch-instrumentalen Natur. Die Polarität zwi-
schen Normalem und Pathologischem bildet das notwendige Korrelat 
eines Denkens der Endlichkeit und seiner Aporien, darunter insbeson-
dere einer Verwischung des Ebenenunterschiedes zwischen Subjektivi-
tät und Objektivität, so wie eine moderne, wissenschaftliche Pathologie 
überhaupt erst durch eine falsche Vermittlung zwischen Seele und Kör-
per, Zweckeinheit der funktionellen Zusammenhängen des Lebens und 
durch die Zerstreuung und Zergliederung des Todes als Prinzip einer 
steten, fortschreitenden Desorganisation und Materialisierung möglich 
geworden ist. Die anthropologische Struktur (NC 201/dt. 208), die sich 
dadurch abzeichnet, erklärt die Fähigkeit der Medizin, den philosophi-
schen Status des Menschen und insbesondere sein Wesen als Gegenstand 
eines positiven Wissens aufs Spiel zu setzen. Foucaults Naissance de la 
clinique als Archäologie des ärztlichen Blickes brachte bereits die Not-
wendigkeit einer Archäologie der Humanwissenschaften mit sich. Die-
se wurde bekanntlich 1966 mit Les mots et les choses vorgelegt. Bevor 
man allerdings hierauf eingeht, ist es nötig, eine neben Naissance de la 
clinique wichtige Art Vorstufe zu Foucaults eigentlicher Archäologie der 
Humanwissenschaften in Betracht zu ziehen. Diese ist die Introduction 
à l’›Anthropologie‹ de Kant, die Foucault im Mai 1961 als thèse com-
plémentaire verteidigte. 

Bildet das Thema des naturalistischen Restes der Humanwissenschaf-
ten und der damit verbundenen biologistischen Normativität das eigent-
liche Zentrum von Les mots et les choses, so hebt die Introduction à 
l’›Anthropologie‹ de Kant die Unmöglichkeit hervor, den Menschen an-
ders als in seiner Einheit zu denken. Der Mensch kann nicht als Natur-, 
sondern allein als freihandelndes Wesen aufgefasst werden; die Anthro-
pologie ist nicht als physiologische, sondern bloß als pragmatische denk-
bar, das heißt, sie ist sowohl als Wissenschaft des Menschen als auch als 
Fundament der Humanwissenschaften schlicht unmöglich. Eine positi-
ve Anthropologie als Beobachtung eines mit Vernunft begabten Erdwe-
sens verlangt nach einer Synthese zwischen Natur und Freiheit, die nur 
eine aktualiter aufgefasste Unendlichkeit, ein Ideal der reinen Vernunft 
qua Leben im eminenten Sinne gewährleisten könnte; sie auf Endlichkeit 
oder gar auf ein Denken der Endlichkeit zu gründen, heißt, sich über die 
falschen Vermittlungen hinwegtäuschen zu wollen, auf die sich der eige-
ne, angeblich gegenüber der Metaphysik wie jeglicher Wertsetzung ge-
feite Monismus stützt.

DIE GEBURT DER KLINIK

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354

III. Foucaults Einführung in Kants Anthropologie  
in pragmatischer Hinsicht

L’Anthropologie montre du doigt l’absence de Dieu, et 
se déploie dans le vide laissé par cet infini.

(Michel Foucault, Introduction à l’›Anthropologie‹ 
de Kant)190

Von der Übersetzung, Einführung und Anmerkung zu Kants Anthropo-
logie in pragmatischer Hinsicht, die Foucault als Ergänzungsdissertati-
on bei seiner doctorat d’état 1961 vorlegte, wurde nur die Übersetzung 
1964 im Vrin Verlag veröffentlicht.191 Die Prüfungskommission hatte 
Foucault geraten, mit der Publikation der Einführung abzuwarten, da 
sie im einführenden Teil den Auftakt einer noch zu vertiefenden eigen-
ständigen Schrift erkannt hatte. Da in ihr wichtige Keime von Les mots 
et les choses angelegt sind, kann man in Foucaults späterer Archäologie 
der Humanwissenschaften teilweise die von der Kommission empfohlene 
Überarbeitung der Einführung sehen. Foucaults Text ist 2009 posthum 
ebenso bei J. Vrin erschienen.192

Obwohl nie für eine Veröffentlichung überarbeitet, weist die Einlei-
tung eine Argumentationsdichte und eine Reife auf, die aus ihr ein äu-
ßerst bedeutendes Dokument macht. Nirgends geht Foucault auf die 
Frage nach der Anthropologie, die ansonsten nach der Aufgabe seines 
frühen Interesses an einer philosophischen Anthropologie in seinen Bü-
chern lediglich als polemisches Ziel auftaucht, so direkt wie hier ein. 
Die Anthropologie kommt allerdings bereits sehr früh auch als Thema 
der von ihm gehaltenen Universitätskurse vor. So bot er bereits 1952–
1953 an der Universität Lille eine Vorlesung mit dem Titel »Connaissan-
ce de l’homme et réflexion transcendantale« (»Menschenkenntnis und 
transzendentale Reflexion«) an, in der er das Schicksal des anthropo-
logischen Themas in der Philosophie des 19. Jahrhunderts anhand von 
Kant, Hegel, Feuerbach, Marx, Dilthey und Nietzsche nachzeichnet.193

Kant hielt fünfundzwanzig Jahre lang seine Vorlesungen über Anthro-
pologie, bevor er sich 1797 nach dem endgültigen Verzicht auf seine aka-
demische Lehrtätigkeit dazu entschloss, das dazugehörende Handbuch 

190	»Die Anthropologie zeigt mit dem Finger auf die Abwesenheit Gottes und 
entfaltet sich in der Leere, die von diesem Unendlichen hinterlassen wird.«

191	E. KANT, Anthropologie du point de vue pragmatique, übers. v. M. Foucault, 
Paris 1964.

192	Vgl. ERIBON, Michel Foucault, a.a.O., 176/fz. 134 f. und 243 f./fz. 184 f. 
und die »Präsentation« von D. Defert, F. Ewald und F. Gros in der posthu-
men Veröffentlichung der Einführung: M. FOUCAULT, Introduction à l’›An-
thropologie‹ de Kant, Paris 2009, 7–9/dt. 7–11 (fortan als IAnth angegeben).

193	Vgl. ERIBON, Michel Foucault, a.a.O., 107/fz. 84.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


355

unter dem Titel Anthropologie in pragmatischer Hinsicht zu publizie-
ren. Das Unterrichten der Anthropologie hat somit die gesamte Ent-
wicklung der kantischen Kritik begleitet, von den vorkritischen Zeiten 
bis zu den späteren Versuchen hin, die kritische Propädeutik endlich in 
eine eigentliche Metaphysik, das heißt in das System aller Erkenntnis-
se a priori, zu überführen. Daran knüpft Foucault in seiner Lektüre an. 
Zum einen untersucht er genetisch die verschiedenen Schichten, die sich 
in der veröffentlichten Fassung des Textes Kants noch unterscheiden las-
sen. Dabei überprüft er, welche gegenseitige Beeinflussung sich zwischen 
Anthropologie und Kritik nachweisen lässt. Zum anderen geht er auf ei-
ner strukturellen Ebene der Frage nach, welchen genauen Stellenwert die 
Anthropologie bei Kant einnimmt, und insbesondere, welche Beziehung 
zwischen ihr und der Kritik besteht. 

Eine Anthropologie kann nach Kant entweder in physiologischer oder 
in pragmatischer Hinsicht behandelt werden. In der physiologischen 
Menschenkenntnis betrifft sie »die Erforschung dessen, was die Natur 
aus dem Menschen macht«; in der pragmatischen Menschenkenntnis un-
tersucht sie das, »was er, als freihandelndes Wesen, aus sich selber macht, 
oder machen kann und soll.«194 In der Anthropologie als empirisches Wis-
sen aufgefasst geht es zwar um einen Weltgegenstand, aber um einen be-
sonderen, den Menschen, der nicht nur in der Welt ist, sondern der auch 
eine Welt hat und als Weltbürger mitsamt den anderen Menschen von ihr 
Gebrauch macht. Das Objekt der Anthropologie ist zugleich ein Subjekt.

Darin besteht die Hauptschwierigkeit einer Lehre, die darauf angelegt 
ist, ein »mit Vernunft begabtes Erdwesen zu erkennen«.195 Kant geht auf 
die paradoxe Natur des Menschen zwar nicht direkt ein, diese wirkt aber 
unleugbar konstant in seinem Verständnis von Wert und Stellung der An-
thropologie. So bemerkt Foucault treffend, dass eine der Schwierigkeiten, 
die die Anthropologie in ihrer Entstehung stets belastet hat, darin besteht, 
zu wissen, wie eine Analyse der homo natura und eine Definition des Men-
schen als Subjekt der Freiheit überhaupt zu vereinen sind.196 Entsprechend 
ist der genaue Ort von Kants Anthropologie aufzufassen: Wenn sie nicht 
physiologisch ist, ist sie auch nicht praktisch, das heißt, die Anthropolo-
gie in pragmatischer Hinsicht betrachtet den Menschen weder als einen 
Naturgegenstand noch als ein rein sich selbstbestimmendes Subjekt. Viel-
mehr geht es in ihr um die Synthese, um das Moment, in dem der Mensch 
sich in eine (kosmopolitische) Welt bereits verobjektiviert hat. 

194	I. KANT, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: DERS., Schriften 
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Werke 
in zwölf Bänden. Bd. XII, hg. von W. Weischedel, Frankfurt/M. 1968, B IV.

195	A.a.O., B III.
196	Vgl. IAnth 31/dt. 44.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356

Nous touchons à l’essentiel : l’homme, dans l’Anthropologie n’est ni homo 
natura, ni sujet de liberté : il est pris dans les synthèses déjà opérées de sa 
liaison avec le monde.197

Im Mittelpunkt der anthropologischen Erforschung steht insbesonde-
re das menschliche Gemüt. Die Anthropologie bildet allerdings weder 
eine neue Kritik noch eine Psychologie, sei sie eine rationelle oder eine 
empirische. Obwohl sie zum großen Teil die Gliederung der Vermögen 
des Gemüts in das Erkenntnisvermögen, das Gefühl der Lust und Un-
lust und das Begehrungsvermögen, nach der die drei Kritiken organisiert 
sind, übernimmt, grenzt sie sich deutlich von der Kritik ab. In ihr wird 
der Mensch in seiner weltlichen Konkretheit und nicht als transzenden-
tales Subjekt der reinen Prinzipien a priori erfasst.

Kants Anthropologie gibt darüber hinaus weder der rationalen noch 
der empirischen Psychologie einen Platz. Einerseits findet man in ihr er-
wartungsmäßig Ausschnitte, die der Transzendentalen Dialektik unmit-
telbar folgen, ohne dass darauf direkt Bezug genommen würde. Gegen 
eine dogmatische rationale Psychologie wird die Konfusion zwischen 
der Seele als metaphysischer Begriff einer einfachen und immateriellen 
Substanz, dem Ich denke als reine Denkform, die jede mögliche Vorstel-
lung auf die ursprüngliche Apperzeption der durchgängigen Identität 
des Selbstbewusstseins zurückführt, und der Gesamtheit der psychologi-
schen Phänomene als Phänomene des inneren Sinnes, das heißt der Zeit, 
kritisiert. Nicht anders als in den Paralogismen der Kritik der reinen Ver-
nunft wird der Trugschluss bloßgestellt, durch den aus einem Subjekt als 
der formellen Bedingung des Denkens ein Subjekt als existierende Sub-
stanz gefolgert wird.198 

Nichts legt andererseits nahe, dass Kants Anthropologie auf irgend-
welche Art und Weise jenes Heim für die empirische Psychologie darstel-
len könnte, das die Architektonik der Kritik der reinen Vernunft noch 
ankündigte.199 Sie gibt sich vom Ansatz her sogar als Ablehnung der Psy-
chologie, indem sie – so Foucault – eine Erforschung des Gemüts dar-
stellt, die nicht beansprucht, Erkenntnis der Seele zu sein.200 Was hat 

197	IAnth 33 (»Wir rühren ans Wesentliche: Der Mensch ist in der Anthropologie 
weder homo natura noch reines Subjekt der Freiheit; er wird in den bereits 
vollzogenen Synthesen seiner Verbindung mit der Welt erfaßt«, dt. 48 f.).

198	Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 399 ff. und IAnth 35 f./dt. 
51 f.

199	Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 874–77. Dazu und zum 
Platz der Anthropologie in Kants Transzendentalphilosophie: A. FALDU-
TO, H. F. KLEMME, »Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer 
Philosophie«, in: M. RÖLLI (Hg.), Fines hominis? Zur Geschichte der phi-
losophischen Anthropologiekritik, Bielefeld 2015, 17–32.

200	Vgl. IAnth 37/dt. 51.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


357

man aber unter Gemüt in anthropologisch-pragmatischer Hinsicht zu 
verstehen? Inwiefern unterscheidet sich seine Untersuchung von einer 
Psychologie?

Das Gemüt ist nicht die Seele und andererseits ist es und es ist nicht 
der Geist (»il est et il n’est pas Geist«, IAnth 37/dt. 53). Auch wenn eher 
unauffällig, ist die Präsenz des Geistes in Kants Anthropologie doch ent-
scheidend. Auf Geist wird insbesondere zwei Mal hingewiesen. Einer 
ersten, knappen Definition im Zusammenhang mit der Behandlung des 
Geniebegriffes, »Geist ist das belebende Prinzip im Menschen«, folgt 
eine zweite, die sich auf den Kunstgeschmack bezieht und die die erste 
präzisiert: »Man nennt das durch Ideen belebende Prinzip des Gemüts 
Geist.«201 

Foucault interpretiert diese knappen Hinweise nicht anhand der Kri-
tik der Urteilskraft, wie es angesichts der Referenz auf den Genie- und 
den Geschmacksbegriff nahegelegen hätte, sondern allein in Hinsicht 
auf die Kritik der reinen Vernunft.202 Er bezieht sich insbesondere auf 
das Schlusskapitel der Transzendentalen Dialektik, »Von der Endabsicht 
der natürlichen Dialektik der menschlichen Vernunft«, in dem Kant als 
»Vollendung des kritischen Geschäftes« die transzendentale Deduktion 
der Ideen der reinen Vernunft angibt. Dort versucht Foucault heraus-
zufinden, was es heißt, dass der Geist als Prinzip das Gemüt durch Ide-
en belebt.

Die organisatorische Rolle der Ideen im konkreten Leben des Gemüts 
besteht laut Foucault nicht in einem Grundsatz der möglichst größten 
systematischen Einheit der empirischen Erkenntnis. Ansonsten würde 
der Geist bloß ein regulatives und nicht ein belebendes Prinzip im eigent-
lichen Sinne bilden. Vielmehr wird das Gemüt durch Ideen belebt, indem 
es zur ständigen Erweiterung der empirischen Erkenntnis seiner selbst 
aufgefordert wird. Damit lässt die Idee das Gemüt in die Beweglich-
keit des Unendlichen eintreten. Die Funktion des Geistes besteht dem-
nach nicht darin, das Gemüt so zu organisieren, dass es sich analog zu 
einem organischen Leben strukturiert oder gar, dass es zur Manifestati-
on des Lebens des Absoluten selbst wird. Vielmehr belebt der Geist da-
durch das Gemüt, dass er in der Passivität seiner schlichten Gegeben-
heit und seiner empirischen Bestimmungen die wimmelnde Bewegung 
der Ideen wiedererweckt.203 Somit wird aber bereits das Feld betreten, 

201	Vgl. KANT, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., B 161 und B 
194.

202	In der Kritik der Urteilskraft wird Geist ebenso als »belebendes Prinzip im 
Gemüte« bestimmt. In ästhetischer Bedeutung sind aber seine belebenden 
Mittel nicht Ideen schlechthin, sondern »ästhetische Ideen«, nämlich An-
schauungen, denen kein Begriff adäquat sein kann (vgl. KANT, Kritik der 
Urteilskraft, a.a.O., B 192–93).

203	Vgl. IAnth 38 f./dt. 55 f.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358

das die Anthropologie für ihre Erforschung bestimmt hat. Dort wird der 
Mensch nicht nur nach dem betrachtet, was er ist, sondern – nach Kants 
Vorrede – auch in Hinsicht auf das, was er »als freihandelndes Wesen, 
aus sich selber macht, oder machen kann und soll.«204

Was den engen Wortlaut von Kants Anthropologie angeht, so ist die 
Interpretation Foucaults gewiss äußerst gewagt: Man würde im Text 
der Anthropologie vergeblich nach einer Stelle suchen, in der Kant dem 
Geist die entscheidende Funktion in der Bestimmung der anthropologi-
schen Erkenntnis zuspricht, die ihm Foucault zukommen lässt. Der Sache 
nach mangelt es allerdings seiner Lektüre kaum an Plausibilität und auch 
nicht – wie noch zu zeigen sein wird – an erschließender Kraft. Der Geist 
stellt durchaus als Prinzip der Organisation der empirischen Erkenntnis-
se nach der absoluten Einheit der Ideen die Vermittlungsinstanz im kon-
kreten Wissen zwischen Freiheit und Natur dar. Und darum geht es ge-
rade, wenn man sich vornimmt, wie es die Anthropologie tut, ein mit 
Vernunft begabtes Erdwesen zu erkennen. Foucaults Auslegung der be-
lebenden Kraft des Geistes durch Ideen ist allerdings nicht nur begrifflich 
schwach und zu scheu in der Herausarbeitung des metaphysischen Hin-
tergrundes von Kants Position, sondern auch schlicht technisch falsch.

Technisch falsch ist Foucaults Interpretation, insofern er sich auf den 
Abschnitt der Kritik der reinen Vernunft stützt (»Von der Endabsicht 
der natürlichen Dialektik der menschlichen Vernunft«), in dem Kant 
die transzendentale Deduktion der Ideen der spekulativen Vernunft als 
regulative Prinzipien, die dem empirischen Gebrauch der Vernunft un-
entbehrlich sind, liefert, um aufzuzeigen, dass der Geist als belebendes 
Prinzip des Gemüts kein regulatives Prinzip darstellt.205 Als begrifflich 

204	KANT, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., B IV.
205	Technisch problematisch in Foucaults Einführung, die – so reich an Anregun-

gen wie immer – eine unveröffentlichte Schrift bleibt, sind zumindest auch 
die Verwendung des terminus technicus »Transzendentalphilosophie« und 
die Interpretation der viel zitierten Stelle aus der Logik, in der Kant den drei 
kritischen Fragen: »1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf 
ich hoffen« eine vierte hinzufügt: »Was ist der Mensch?« – »Transzendental-
philosophie« heißt bei Kant nicht die Überführung des propädeutischen Wis-
sens der Kritik auf die Ebene des positiven Wissens der empirischen Erkennt-
nis (vgl. etwa IAnth 75/dt. 111), sondern schlicht rationale Ontologie, d. h. 
das System aller Begriffe und Prinzipien, die sich auf Gegenstände in bloß 
formaler Hinsicht beziehen (vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 
873). Die Frage »Was ist der Mensch?« mag wohl in der ersten Kritik nicht 
ausdrücklich vorkommen. In der Kritik der reinen Vernunft werden die drei 
Fragen allerdings als Illustration der »letzten Zwecke des reinen Gebrauch 
unserer Vernunft« aufgeführt und in der Folge der Endzweck der reinen Ver-
nunft als »die ganze Bestimmung des Menschen« definiert (vgl. a.a.O., B 825 
ff. und B 868). Das Verhältnis zwischen den drei ersten Fragen und jener nach 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


359

schwach erweist sich zudem die Lektüre Foucaults, indem kaum einzuse-
hen ist, wie die Bestimmung der belebenden Kraft des Geistes als Beweg-
lichkeit des Unendlichen, die Foucault vorschlägt, sich von der Funktion 
der Ideen als regulative Prinzipien, die zu einer systematischen Vervoll-
ständigung der empirischen Erkenntnisse auffordern, überhaupt abset-
zen kann. Metaphysisch scheu ist schließlich Foucaults Rekonstruktion, 
indem sie sich programmatisch weigert, auf die spekulativen Vorausset-
zungen von Kants Ausführungen ernsthaft einzugehen.

Der Ausdruck belebend, mit dem die Wirkung des Geistes auf das 
Gemüt in der Anthropologie bezeichnet wird, mag wohl in einem rela-
tiv schwachen metaphorischen Sinne als stete Beweglichkeit auszulegen 
sein. Die Kritik der Urteilskraft gibt aber einer prägnanteren Lektüre 
durchaus Raum. Dort erfährt man, dass der Geist durch seine beleben-
de Wirkung nichts Anderes tut, als »die Gemütskräfte zweckmäßig in 
Schwung« zu versetzen.206 Ohne an dieser Stelle die ganze Kritik der 
Urteilskraft rekonstruieren zu müssen, ist leicht einzusehen, dass die 
Zweckmäßigkeit, um die es hier geht, keine andere ist als diejenige, die 
der Einbildungskraft ermöglicht, ihre eigentümliche Funktion wahrzu-
nehmen, nämlich zwischen Sinnlichem und Übersinnlichem, Anschau-
ung und Begriffen zu vermitteln. Damit befindet man sich aber im Zen-
trum des Vermögens der Urteilskraft selbst als »Mittelglied zwischen 
dem Verstande und der Vernunft«,207 das heißt zwischen dem Reich der 
Natur und dem Reicht der Freiheit. Man weiß, dass eine solche Vermitt-
lung erst denkbar wird, wenn man eine Grundeinheit des übersinnlichen 
Substrats der Natur mit den Freiheitsgesetzten der Vernunft annimmt: 
»Also muß es doch einen Grund der Einheit des Übersinnlichen, welches 
der Natur zum Grunde liegt, mit dem, was der Freiheitsbegriff praktisch 
enthält, geben.«208

Mit der Annahme einer grundsätzlichen Übereinstimmung zwischen 
übersinnlichem Substrat der Natur und den Freiheitsgesetzten bezieht 
sich die Einleitung der Kritik der Urteilskraft auf das Ideal des höchs-
ten Guts, das Kant im Kanon der reinen Vernunft der ersten Kritik be-
handelt. Kant nennt »das Ideal des höchsten Guts« die Idee einer höchs-
ten Intelligenz, die nach moralischen Gesetzen gebietet und zugleich als 
»Ursache der Natur zum Grunde gelegt wird«,209 um die Möglichkeit 
einer moralischen Ordnung überhaupt annehmen und damit die inter-
ne Kohärenz der reinen Vernunft in ihrem praktischen Gebrauch retten 
zu können. Dem Reich der Gnaden als eine durchgängige systematische 

dem Wesen des Menschen ist also von Anfang an strukturell und nicht ledig-
lich episodisch (vgl. im Gegensatz dazu: IAnth 55/dt. 80).

206	KANT, Kritik der Urteilskraft, a.a.O., B 192, Hervorhebung U.B.
207	A.a.O., B XXI.
208	A.a.O., B XX.
209	KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 838.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360

Einheit der Willen der reinen Intelligenzen nach moralischen Gesetzten 
– Kant verweist in diesem Zusammenhang nicht von ungefähr auf die 
christliche Figur eines »corpus mysticum der vernünftigen Wesen«210 – 
muss eine zweckmäßige Einheit aller Dinge der Natur zur Seite gestellt 
und somit eine grundsätzliche »Übereinstimmung der Natur und Frei-
heit«211 vorausgesetzt werden, will man von einer tatsächlichen Wirk-
samkeit der moralischen Gesetze ausgehen können.212

Kant, der, wie man von Hegel weiß, mit dem Gedanken einer inneren 
Zweckmäßigkeit »den Begriff des Lebens, die Idee, aufgeschlossen« hat 
(WL 185), spricht in der Kritik der reinen Vernunft zwar nicht expressis 
verbis von einem Leben des höchsten Wesens, termini technici wie eine 
zweckmäßige Einheit oder der Gedanke, man sollte sich die Welt als eine 
der Idee entsprungene vorstellen,213 lassen allerdings kaum Zweifel da-
ran, dass das Ideal des höchsten Gutes als lebendig vorgestellt wird. Im 
Nachlass Kants, auf den auch Foucault sich bezieht, ist das Leben Got-
tes gar das »ursprüngliche und unbedingte Leben«, von dem das Leben 
der Geschöpfte »abgeleitet und bedingt« ist.214

Der Geist als »durch Ideen belebendes Prinzip des Gemüts« ist un-
leugbar Ausdruck des Lebens des Absoluten. Foucault mag wohl nichts 
davon zur Kenntnis nehmen zu wollen, es ist allerdings eine Tatsache, 
dass er in seiner Untersuchung stets dem notwendigen Angewiesensein 
der Anthropologie auf ein absolutes Leben als auf den Ermöglichungs-
grund jener Vermittlung zwischen Freiheit und Natur, die im Zentrum 
einer jeden Auffassung des Menschen liegt, Rechnung trägt. 

210	A.a.O., B 836.
211	A.a.O., B 843.
212	Vgl. insb. a.a.O., B 843: »Aber diese systematische Einheit der Zwecke 

in dieser Welt der Intelligenzen, welche, obzwar, als bloße Natur, nur Sin-
nenwelt, als ein System der Freiheit aber, intelligible, d. i. moralische Welt 
(regnum gratiae) genannt werden kann, führt unausbleiblich auch auf die 
zweckmäßige Einheit aller Dinge, die dieses große Ganze ausmachen, nach 
allgemeinen Naturgesetzen, so wie die erstere nach allgemeinen und not-
wendigen Sittengesetzen, und vereinigt die praktische Vernunft mit der spe-
kulativen. Die Welt muß als aus einer Idee entsprungen vorgestellt werden, 
wenn sie mit demjenigen Vernunftgebrauch, ohne welchen wir uns selbst der 
Vernunft unwürdig halten würden, nämlich dem moralischen, als welcher 
durchaus auf der Idee des höchsten Guts beruht, zusammenstimmen soll.«

213	Vgl. KANT, Kritik der Urteilskraft, a.a.O., B XXVIII: »D. i. die Natur wird 
durch diesen Begriff [sc. den Begriff eines Naturzweckes] so vorgestellt, als 
ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ihrer empiri-
schen Gesetze enthalte.«

214	Vgl. I. KANT, Handschriftlicher Nachlaß, Bd. IV, I. Teil, Metaphysik, in: 
DERS., Gesammelte Schriften, hg. v. der Preußischen Akademie der Wis-
senschaften, Bd. XVII, Berlin/Leipzig 1926, 727, Nr. 4786.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


361

Aus der entscheidenden Rolle, die der Geist als belebendes Prinzip 
in der Anthropologie spielt, zieht Foucault vier wichtige Folgerungen: 
(a) Die Anthropologie ist allein in dem Maße möglich, als das Gemüt 
an der Passivität der phänomenalen Bestimmungen nicht festgemacht 
wird, sondern durch die Arbeit der Ideen auf der Ebene der Erfahrung 
animiert wird. Der eigentliche Ort der Anthropologie ist eine Dialek-
tik ohne transzendentale Illusion, die sich nicht auf der Ebene der Er-
kenntnisse a priori, sondern im Bereich des empirischen Wissens abspielt.  
(b) Die Anthropologie macht eine empirische Psychologie und eine Er-
kenntnis des Gemüts, die sich ausschließlich auf der Ebene der Natur 
entfaltet, im Grunde unmöglich. Eine empirische Psychologie würde nur 
ein träges, totes Gemüt erfassen können. Sie würde eine Physiologie ab-
züglich des Lebens darstellen. (c) Es gibt eine Strukturanalogie zwischen 
dem Drang, der die reine Vernunft dazu bewegt, die Grenzen ihres recht-
mäßigen Gebrauchs zu übersteigen und der sie zu einer transzendenta-
len Dialektik führt, und der spontanen Bewegung des konkreten Lebens 
des Geistes, die das Gemüt zur ständigen Übertretung der eigenen Be-
stimmungen treibt.215 (d) Man kann sich demnach fragen, ob der Geist 
nicht ein insgeheim unabdingbares Element der Struktur des kantischen 
Denkens bildet. Der Geist ist auf unauflösliche Weise in den Figuren der 
Erkenntnis als das Unendliche anwesend und abwesend, das zugleich 
die Notwendigkeit einer Kritik und die Möglichkeit einer Anthropolo-
gie erklärt.216

Im Hinblick auf seine allgemeine Bedeutung gestattet der Geist, den 
genaueren Standort der Anthropologie innerhalb der gesamten Philoso-
phie Kants und somit laut Foucault nicht weniger als die ganze Geschich-
te der postkantischen und zeitgenössischen Philosophie zu bestimmen.217 
Der Bezug auf den Geist erlaubt aber zugleich, Foucaults Einspruch ge-
gen den modernen Anthropologismus und die genaue Tragweite seines 
Kantianismus schärfer aufzufassen.

In Bezug auf den Geist als zweckmäßige Zusammenstimmung zwi-
schen Natur und Freiheit lässt sich die Anthropologie von 1798 zwi-
schen der Kritik der reinen Vernunft und dem Opus postumum verorten. 
Die Anthropologie ist der Ort einer grundsätzlichen Zusammenhörigkeit 
von Natur und Freiheit. Nicht nur als einfache Sammlung von Erfah-
rungsbeobachtungen und empirische Klugheitsregel, sondern im präg-
nanten Sinne pragmatisch weist die Anthropologie von ihrer Struktur 
aus auf eine Transzendentale Philosophie als auf die systematische Voll-
endung eines Unterfangens hin, von dem die Kritik erst die Vorübung 
darstellt. Die Anthropologie führt das kantische Denken insgeheim zu 

215	Vgl. IAnth 39/dt. 57.
216	Vgl. IAnth 41/dt. 59.
217	Vgl. IAnth 67/dt. 100.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362

einer fundamentalen Ebene, derjenigen einer fundamentierenden Refle-
xion, die radikaler ist als jede propädeutische Deduktion der reinen For-
men a priori der Erkenntnis, sofern diese in ihr ihren eigentlichen Grund 
haben. Die Anthropologie, die als empirisches Wissen in der Kritik kei-
ne Grundlage hat, findet allerdings in der vollendeten Transzendenta-
len Philosophie ein Fundament, das sie übersteigt. Sie erweist sich somit 
grundsätzlich als ein Übergang.

Um den Status der Anthropologie zu bestimmen, untersucht Foucault 
den besonderen Charakter ihrer Empirizität.218 Kants Anthropologie ist 
zugleich systematisch und populär.219 Sie ist systematisch, indem sie als 
Erkenntnis ein zusammenhängendes Ganzes bildet. Ihre Kohärenz ent-
lehnt sie aus dem Ganzen des kritischen Denkens: Jedes der drei Bücher 
des ersten Teils der Didaktik (Vom Erkenntnisvermögen – Vom Gefühl 
der Lust und der Unlust – Vom Begehrungsvermögen) wiederholt eine 
der drei Kritiken; der zweite Teil, die Charakteristik, nimmt hingegen 
Kants Texte über die Geschichte wieder auf. Die anthropologische Wie-
derholung der Kritik auf der empirischen Ebene hat aber ihre Eigenart, 
die sie von einer bloßen Reproduktion unterscheidet. Denn das Streben 
nach Totalisierung, das ihr strukturell innewohnt, stiftet auf der Ebene 
ihrer Empirie ein anderes Verhältnis zur Zeitlichkeit als das konstituti-
ve, bestimmende der Kritik. Somit wird die Anthropologie einer Dimen-
sion eröffnet, in der Wahrheit und Freiheit sich gegenseitig zugehören.

Die Zeit der Kritik als Form a priori der inneren Anschauung war rei-
nes Mittel der absoluten Spontaneität der transzendentalen Subjektivi-
tät, die durch ihre Synthesen die Mannigfaltigkeit des Gegebenen auf die 
Einheit des Ich denke zurückführte. Die Zeit der Anthropologie gehört 
hingegen konstitutiv zur synthetischen Tätigkeit selbst als die Zerstreu-
ung, die aus ihrer unendlichen Aufgabe entspringt. Die unabschließbare 
Totalisierung der empirischen Erfahrung verzeitigt die anthropologische 
Subjektivität selbst, die nie damit fertig sein wird, sich aus der Mannig-
faltigkeit der Erfahrung zu sammeln. Zeit ist nicht Form der Einheit und 
der Identität; als Zerstreuungsprinzip macht sie in der Anthropologie 
vielmehr das aus, was die empirische Subjektivität von sich selbst stets 
fern hält, die unüberwindliche Passivität ihrer Aktivität.

Die zeitliche Zerstreuung, die die synthetische Tätigkeit affiziert, ver-
leiht ihr etwas Spielerisches (»comme du ›Jeu‹«, IAnth 56/dt. 82); sie öff-
net sie auf Freiheit hin. Die innere Passivität der empirischen Synthese 
lässt keine erschöpfende Bestimmung zu. Was die Subjektivität affiziert, 

218	Vgl. insbesondere IAnth 55 ff./dt. 81.
219	Vgl. KANT, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., B XIII: »Eine 

systematisch entworfene und doch populär (durch Beziehung auf Beispiele, 
die sich dazu von jedem Leser auffinden lassen) in pragmatischer Hinsicht 
abgefaßte Anthropologie […].«

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


363

bietet sich ihr zugleich in der Form einer intrinsischen Möglichkeit dar 
und versetzt sie in ein unbestimmtes Feld, in dem sie das freie Spiel ih-
rer Willkür ausüben kann. Nicht von ungefähr besteht der größte Teil 
der Anthropologie in einer Didaktik: anthropologische Erkenntnis ist 
immer ebenso präskriptiv wie deskriptiv. Zugleich macht die konstituti-
ve Zeitlichkeit und Unbestimmtheit der synthetischen Tätigkeit auf der 
Ebene der anthropologischen Empirie aus der Anthropologie wesentlich 
eine Kunst. Wahrheit und Freiheit im Menschen lassen sich nur durch 
eine Praxis zu einer Synthese bringen, die sich nicht ganz auf die Deter-
miniertheit allgemeiner Regeln zurückführen lässt.

Die Anthropologie ist aber nicht nur systematisch, sondern auch po-
pulär. Sie ist in Bezug auf konkrete Beispiele abgefasst, die von jedem 
Leser nachvollzogen und vermehrt werden können. Eine populäre Er-
kenntnis grenzt sich etwa von einer scholastischen oder technischen Er-
kenntnis durch eine Vielseitigkeit und eine Vollständigkeit der Schat-
tierungen ab, die sich auf »eine Welt- und Menschenkenntnis« stützen, 
das heißt auf eine konkrete Kenntnis der Begriffe, der Geschmäcker und 
der Neigungen der Menschen.220 Als Welt- und Menschenkenntnis be-
zeichnet Kant aber die Anthropologie selbst. Das heißt im Grunde, dass 
die Anthropologie in der Form der Popularität auf sich selbst beruht, 
insofern sie Welt- und Menschenkenntnis ist. Als populäre Erkenntnis 
stützt sie sich auf die Erkenntnis des Populären. Der Zirkel, in dem die 
Anthropologie sich notwendig bewegt, ist allerdings nicht aufzulösen, 
sondern in dem Element selbst weiterzuentwickeln, in dem er sich ergibt: 
die Sprache. In ihrem gängigen Gebrauch bildet sie die unerschöpfliche 
Quelle jener Beispiele, durch die ein jeder Leser den Text der Anthropo-
logie verlängern kann. Die Sprache ist der geteilte Grund einer unmittel-
baren Verständigung und Familiarität zwischen dem Autor und seinem 
Publikum. Die Anthropologie bildet eine Reflexion über ein System kon-
stituierter Zeichen, von dem sie zugleich konstituiert wird.

Der eigentliche Boden der anthropologischen Erfahrung ist mithin 
eher sprachlich als psychologisch.221 Die Anthropologie ist die Erläute-
rung einer Sprache, die immer schon angefangen hat zu sprechen und 
durch die der Mensch über den Dingen und unter seinesgleichen ein 
Netz des Austausches und der gegenseitigen Verständigung spannt: Sie 
ist weder Freiheit noch Natur, kein Gnadenreich der reinen Intelligenzen 
und keine totale Aneignung der Natur, sondern universelle Wohnstät-
te des Menschen in der Welt (»habitation universelle de l’homme dans 
le monde«, IAnth 61/dt. 90). In diesem Sinne ist die anthropologische 

220	Vgl. I. KANT, Logik, in: DERS., Schriften zur Metaphysik und Logik 2. Wer-
ke in zwölf Bänden, hg. v. W. Weischedel, Bd. VI, Frankfurt/M. 1977, A 48 
und IAnth 59/dt. 86.

221	Vgl. IAnth 63/dt. 93.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364

Untersuchung des menschlichen Gemütes wesentlich kosmopolitisch. 
Der Mensch der Anthropologie ist wohl Weltbürger, aber nicht inso-
fern er einer bestimmten sozialen Gruppe oder Institution angehört, 
sondern einfach deshalb, weil er spricht, weil die Zerstreuung einer mit 
sich selbst immer verzögerten Subjektivität ihn auf den Austausch durch 
ein System von Zeichen zurückgeworfen hat, das ihm zwar keinen fes-
ten Wohnsitz – anders als die reinen Formen der Vernunft –, aber doch 
eine Residenz (»résidence«) und einen Aufenthalt (»séjour«) in der Welt 
bietet.222 

Die Anthropologie ist also systematisch in Form einer zeitlichen Zer-
streuung und populär wegen ihres Angewiesenseins auf den Austausch 
innerhalb einer historischen, konkreten Sprache. Ihre Wahrheit vollzieht 
sich in der Zerstreuung ihrer Synthesen und in der Bewegung der Spra-
che und des Austausches; dort findet sie weder ihre ursprüngliche Form, 
noch die Momente a priori ihrer Konstitution oder die einfache Gege-
benheit ihrer Natur. Sie gewinnt vielmehr ihre eigentlichste Gestalt: das 
Universelle, insofern es mitten in der Erfahrung in einer Bewegung des 
wahrhaft Zeitlichen und des wirklich Ausgetauschten geboren wird.223

Die eigentümliche Form der menschlichen Allgemeinheit gestattet den 
genauen Standort der Anthropologie innerhalb des Überganges zu be-
stimmen, der von der Vorübung der Kritik zur eigentlichen Transzenden-
talen Philosophie als Vollendung des Systems der Erkenntnisse a priori 
führt. Die Anthropologie bildet insofern einen notwendigen Übergang 
von der Kritik zur Transzendentalen Philosophie, als in ihr Natur und 
Freiheit in ihrer notwendigen Korrelation zum Vorschein kommen. Die 
Kritik wird in ihr auf eine solche Art wiederholt, dass die Synthesen der 
Wahrheit, durch die das Notwendige der Natur erkannt wird, jetzt im 
Element der Freiheit erscheinen.224 In diesem Sinne wird mit der Anthro-
pologie nicht nur die Kritik der reinen Vernunft, sondern auch die Kri-
tik der praktischen Vernunft auf einer empirischen Ebene wiederholt. 
Dies ist in der Vorrede zur Grundlegung der Metaphysik der Sitten zu-
mindest vorgeahnt, in der Kant zwar die Anthropologie im empirischen 
Bereich als Gegenstück zur physikalischen Wissenschaft präsentiert, sie 
aber unter die Herrschaft der Ethik stellt. Dementsprechend geht es dort 
ausschließlich um eine pragmatische Anthropologie. Von einer physio-
logischen Anthropologie, die dem Bereich der Natur angehören würdet, 
ist keine Rede.225

Durch die notwendige Korrelation in ihr zwischen Natur und Freiheit 
verweist aber die Anthropologie auf das, was sie radikaler fundiert als 

222	Vgl. IAnth 65/dt. 95.
223	Vgl. IAnth 65/dt. 96.
224	Vgl. IAnth 65/dt. 96 f.
225	Vgl. IAnth 66/dt. 97.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


365

jeder anthropologische Diskurs: eine Transzendentalphilosophie, die die 
Beziehung zwischen Wahrheit und Freiheit von ihrem Fundament her de-
finiert. Die Anthropologie erweist sich somit als ein Übergangsmoment 
in der Vollendung der Philosophie, der in sich selbst nicht ruhen kann: 
Als ein solches Vorübergehende ist sie dazu bestimmt, sich zu liquidie-
ren und als das Wesentliche zu verschwinden.226

Foucault folgt der Spur von Kants Transzendentalphilosophie vor al-
lem im Anschluss an den Entwürfen aus dem sogenannten Opus postu-
mum. Er konzentriert sich insbesondere auf die Texte, die aus der Peri-
ode 1800–1801 stammen. Foucault ist zwar der Versuchscharakter der 
Fragmente aus Kants Nachlass bekannt, er meint allerdings, bei aller 
Divergenz in den Nuancen, auf einer systematischen Ebene eine einheit-
liche Stoßrichtung ausmachen zu können. Er betont insbesondere, wie 
die Einteilung des Systems der Philosophie um die Bestimmung des Ver-
hältnisses zwischen den drei Entitäten der metaphysica specialis: Gott, 
Welt und Mensch kreist.227 Die drei Termini sind allerdings im System 
der Transzendentalphilosophie einander nicht ebenbürtig: Bildet Gott 
den umfassenden Begriff, der beide anderen umfasst, so der Mensch den 
»medius terminus«;er ist die konkrete und aktive Einheit, in der und 
durch die Gott und die Welt ihre Einheit finden: »Gott, die Welt, und der 
Mensch als Person d. i. als Wesen, das diese Begriffe vereinigt.«228  Co-
pula mundi ist der Mensch sowohl als denkende – »Gott und die Welt, 
und der Geist des Menschen, der beide denkt«229 – als auch als universel-
le Synthese, als die reale Einheit, in der das sinnliche und das übersinnli-
che Prinzip, die Persönlichkeit Gottes und die Objektivität der Welt sich 
zusammenfügen: »l’homme devient le médiateur à partir duquel se des-
sine ›ein absoluter Ganze‹ [sic].«230

Eine Philosophie, die in Richtung der Realisierung der Transzendental-
philosophie voranschreitet, begegnet der Frage nach dem Menschen im-
mer wieder als die Frage, auf die sich jede systematische Bestimmung von 
Gott und der Welt notwendig beziehen muss. Der Frage nach dem Men-
schen kommt indes nicht der Wert einer absoluten Referenz zu, durch 
die sich ein fundamentales Denken unproblematisch etablieren könnte. 

226	IAnth 66/dt. 97.
227	 Vgl. IAnth 48/70 und I. KANT, Handschriftlicher Nachlaß, Bd. VIII, I. Hälf-

te, Opus postumum, in: Gesammelte Schriften, hg. v. der Preußischen Aka-
demie der Wissenschaften, Bd. XXI, Berlin/Leipzig 1936, 27: »System der 
Transcendental Philosophie in drei Abschnitten: Gott, die Welt, Universum, 
und ich Selbst der Mensch als moralisches Wesen.«

228	A.a.O.
229	A.a.O., 29.
230	IAnth 49 (»der Mensch wird der Vermittler, von dem ausgehend sich ›ein 

absolutes Ganzes‹ abzeichnet«, dt. 71) und KANT, Opus postumum, 
a.a.O., 31, für das deutsche Zitat im französischen Original.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366

Das, was von der Frage: »Was ist der Mensch?« anvisiert wird, kann 
sich nicht in einer ursprünglichen Autonomie entfalten. Der Mensch de-
finiert sich von Anfang an als Weltbewohner: »Ich bin. – Es ist eine Welt 
ausser mir (praeter me) im Raume und der Zeit, und ich bin selbst ein 
Weltwesen […]. Ich der Mensch bin mir selbst ein äußeres Sinnenobjekt, 
ein Teil der Welt.«231 Jede Reflexion über den Menschen ist zirkulär auf 
eine Reflexion über die Welt verwiesen, die sie bereits impliziert. Und 
Kants fundamentale Philosophie lässt keine naturalistische Perspektive 
zu, nach der es möglich wäre, eine Wissenschaft des Menschen auf der 
Ebene einer Erkenntnis der Natur zu entwickeln.232 Die konstitutive Am-
phibolie des Menschen zeigt andererseits zur Genüge an, dass auch die 
fundamentale Ebene der Transzendentalphilosophie die Erträge der Kri-
tik nicht ignoriert. Die wechselseitige Zugehörigkeit von Wahrheit und 
Freiheit kommt in der Anthropologie in der Form der Endlichkeit zum 
Vorschein und führt insofern zu den Wurzel selbst der kritischen Diszip-
linierung der Vernunft zurück, auf die Ebene dessen, was die Ablehnung 
eines intuitiven Verstandes motiviert.233

Der Übergangscharakter der Anthropologie zeigt aus der Sicht 
Foucaults, dass die zentrale Bedeutung, die die kantische Logik der Fra-
ge nach dem Menschen beimisst, nicht mehr als eine Episode im Den-
ken Kants darstellt.234 Ähnlich erklärt Foucault auch den Umstand, dass 
Kant fünfundzwanzig Jahre lang die Entfaltung der Kritik mit einer an-
thropologischen Lehre begleitet hat. Diese Hartnäckigkeit ist nicht ein-
fach auf die Anforderungen des universitären Lebens Kants zurückzu-
führen: sie ist vielmehr mit der Struktur des kantischen Denkens selbst 
verbunden, mit dem Übergang vom Apriori zum Fundamentalen, von 
der kritischen zur Transzendentalphilosophie, durch den allein das gan-
ze System abgeschlossen werden konnte.

Das Schicksal der zeitgenössischen Philosophie zeichnet sich laut 
Foucault durch die falsche Entfaltung der fundamentalen Verwurzelung 
(»enracinement fondamental«, IAnth 67/dt. 99) sowohl der Kritik als 
auch der Anthropologie aus und zugleich durch das Vergessen des An-
gewiesenseins auf eine kritische Disziplin der Transzendentalphilosophie 
selbst. Seit Kant wird insbesondere das implizite Projekt jeder Philoso-
phie darin bestehen, den Ebenenunterschied zwischen Apriori, Originä-
rem und Fundamentalem zu überwinden. 

Auf der kritischen Ebene einer prinzipiellen Erkenntnis der Gegen-
ständlichkeit überhaupt nach ihren Formeigenschaften bildet das Apri-
ori (»l’a priori«) die Bestimmung der reinen Passivität der Sinnlichkeit 

231	A.a.O., 63 (vgl. IAnth 49/dt. 72).
232	Vgl. IAnth 49/dt. 72.
233	Vgl. IAnth 66/dt. 98.
234	Vgl. IAnth 54/dt. 80. 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


367

durch die absolute Spontaneität des Ich denke. Auf der anthropologi-
schen Ebene der konkreten Existenz ergibt sich hingegen die reine Akti-
vität der transzendentalen Subjektivität in der Form eines immer schon 
bereits vollzogen Originären (»l’originaire«). Die »a priori de l’existen-
ce« bilden die Gegebenheiten einer konstitutiv zeitlich und sprachlich 
verstreuten synthetischen Tätigkeit: ein Originäres, das immer schon an-
gefangen hat und nie abgeschlossen wird, das immer schon da und nie 
ganz gegeben ist. Das Fundamentale (»le fondamental«) stellt schließlich 
jene radikale Dimension der vollendeten Transzendentalphilosophie dar, 
auf der sowohl die Kritik wie die Anthropologie gründen, in der in der 
unendlichen Einheit Gottes und durch den Menschen als urteilende und 
handelnde copula die wechselseitige Zugehörigkeit von Natur und Frei-
heit endlich gewährleistet ist.235

Dieser Ebenenunterschied lässt sich von keiner Vermengung (»confu-
sion«), sei sie »dialectique ou phénoménologique« (IAnth 67/dt. 99), re-
duzieren. Die Anthropologie, das heißt nicht unbedingt jeder sermo de 
homine, aber zumindest die anthropologische Ebene der Reflexion, wird 
allerdings genau der Ort sein, an dem die Verwechselung zwischen Apri-
ori, Originärem und Fundamentalem immer wieder entstehen wird. Die 
mittlere Position des Originären und mit ihm der anthropologischen 
Analyse zwischen Apriori und Fundamentalem wird die Anthropolo-
gie dahin führen, in der inneren Ökonomie der Philosophie als unreines 
und unreflektiertes Gemisch (»mixte impur et non réfléchi«, IAnth 67/
dt. 100) zu funktionieren. Bei dem Versuch, das kritische Denken auf 
der Ebene einer positiven Erkenntnis zur Geltung zu bringen, wird man 
dem Originären zugleich das Vorrecht des Apriori und den Sinn des 
Fundamentalen verleihen. Das Originäre wird zugleich als reine Spon-
taneität der Subjektivität und als absolute Vermittlung zwischen Ob-
jektivem und Subjektivem gelten, während es strukturell nicht weniger 
passiv als aktiv ist und in ihm Natur und Freiheit zwar sich wechselsei-
tig zugehören, aber nie ganz in Einklang miteinander gebracht werden 
können. Dem Originären wird demnach zugleich der propädeutische 
Charakter der Kritik und die vollendete Form der Transzendentalphi-
losophie zugewiesen. Zwischen der kritischen Ebene des Notwendigen, 
der formalen Beschaffenheit eines jeden Gegenstandes überhaupt, und 
der Fundamentalen der Entfaltung der Ideen in der Existenz wird nicht 
unterscheiden; die Rechtfertigung der synthetischen Tätigkeit a priori 
des Ich denke als Bedingung für eine widerspruchlose formale Bestim-
mung der Sinnlichkeit wird mit der Analyse der Grenzen der Endlich-
keit in der Entfaltung einer systematischen Erkenntnis des Empirischen 
verwechselt.236 

235	Vgl. v. a. IAnth 58/dt. 85 f. und 67/dt. 99 f.
236	Vgl. IAnth 67/dt. 99 f.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368

Vom Standpunkt der Vermischung zwischen Kritik, Anthropologie 
und Transzendentalphilosophie ließe sich laut Foucault die ganze Ge-
schichte der postkantischen und zeitgenössischen Philosophie betrach-
ten. Foucaults Augenmerk richtet sich jedoch insbesondere auf die 
Phänomenologie und auf ihre Rezeption, wobei er damit zugleich die 
Dialektik im Blick hat.237 Der Bezug auf die phänomenologische Tradi-
tion wirkt kaum verblüffend, wenn man bedenkt, dass die Perspektive, 
die Foucault bei seiner Lektüre der kantischen Anthropologie einnimmt, 
nämlich die des Übergangs von der Propädeutik der Kritik zur Vollen-
dung der Transzendentalphilosophie, parallel läuft zum Husserl’schen 
Programm, der Transzendentalphilosophie dadurch eine Endform zu ge-
ben, dass man sie durch die phänomenologische Epoche auf die Kon-
kretheit des Bewusstseinslebens als auf die Ebene ihrer Fundierung zu-
rückführt.238

Husserls anfängliches Projekt war darauf ausgerichtet, gegen den na-
turalistischen Reduktionismus der Psychologie eine echte kritische Ar-
beit wieder zur Geltung zu bringen. In den Logischen Untersuchungen 
ging es insbesondere darum, die Regionen des Apriori von ihrer Kon-
fiszierung durch das Beharren auf die naturalistische Einstellung des 
Psychologismus zu befreien. Dadurch trat das Husserl’sche Unterfan-
gen ganz in die Fußstapfen Kants und folgte dessen Einspruch gegen 
den Versuch, die empirische Psychologie als fundamentale Wissenschaft 
bzw. als Metaphysik gelten zu lassen. Das Projekt, die Gegebenheiten 
des Bewusstseins auf eine wirklich konstituierende Ebene zurückzufüh-
ren, scheiterte allerdings an der konstitutiven Passivität des konkreten 

237	Vgl. IAnth 67/dt. 99.
238	Vgl. insbesondere die Ausführungen über den Begriff des ›Transzendentalen‹ 

in Bezug auf Descartes’ und Kants Philosophie der Subjektivität in E. HUS-
SERL, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die Transzendentale 
Phänomenologie, in: DERS., Gesammelte Schriften, Bd. 8, hg. v. E. Ströker, 
Hamburg 1992, 70–104 (§§ 14–21), und auch die »konkret fundamentie-
renden Untersuchungen« in: DERS., Formale und transzendentale Logik, 
Tübingen 1981, 15 für das Zitat. Für Foucault vgl. was er zur Phänomeno-
logie Husserls in Les mots et les choses behauptet: »Elle [sc. die Phänome-
nologie Husserls] essaie, en effet, d’ancrer les droits et les limites d’une lo-
gique formelle dans une réflexion de type transcendantal, et de lier d’autre 
part la subjectivité transcendantale à l’horizon implicite des contenus em-
piriques, qu’elle seule a la possibilité de constituer, de maintenir et d’ouvrir 
par des explications infinies.« (MC 261; »Sie versucht in der Tat, die Rechte 
und Grenzen einer formalen Logik in einer Reflexion transzendentalen Typs 
zu verankern und andererseits die transzendentale Subjektivität mit dem 
impliziten Horizont der empirischen Inhalte zu verbinden, die zu errichten, 
aufrechtzuerhalten und durch unbegrenzte Erklärungen zu erschließen ihr 
allein die Möglichkeit gegeben ist«, dt. 305.)

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


369

bewussten Lebens (des Originären) und folglich an der Unmöglichkeit, 
dieses in sich selbst zu fundieren, sodass die Anstrengungen, den Natura-
lismus des Psychologismus zu überwinden, eigentlich selbst in eine Form 
des Positivismus mündete.239

Husserl hat der Öffnung auf die Region des Fundamentalen keine 
hinreichende Reflexion über die Grenzen der Endlichkeit im Wissen des 
Konkreten vorangehen lassen. Die phänomenologische Reduktion konn-
te deshalb nicht die Aufgabe erfüllen, die ihr zugewiesen wurde, nämlich 
den Platz einer kritischen Reflexion einzunehmen: Sie führt auf ein illu-
sionäres Transzendental zurück.240 Das Ungleichgewicht in den Struktu-
ren, nämlich zwischen den Ebenen des Apriori, des Originären und des 
Fundamentalen konnte auch nicht beim späten Husserl aufgehoben wer-
den, als bei ihm der Bezug auf Descartes gegenüber jenem auf Kant die 
Oberhand gewann. Wenn Husserl polemisch gegen Kant auf die »unge-
heuren Tiefen der Cartesianischen Fundamentalbetrachtung« und auf 
ihren »Radikalismus« zurückgeht, so bekanntlich, um gegen Descartes’ 
»psychologistische Verfälschung« des eigenen Ansatzes, das heißt gegen 
die Zurückführung der Subjektivität auf eine vom Leib getrennte See-
le, das »konkrete Leben« des Ego als absolute Quelle aller Sinnbildung 
und Seinssphäre zurückzugewinnen, und dies vor der Abscheidung sei-
ner absoluten Einheit in eine Seele und in eine Welt durch den karte-
sianischen, metaphysischen Dualismus.241 Foucault weiß aber zu gut, 
dass der Bezug auf die Einheit des Bewusstseinslebens an sich nicht rei-
chen kann, um die Entzweiung in Theorie und Praxis, Natur und Frei-
heit, Leib und Seele zu überwinden. Die Dimension des Fundamentalen, 
in der die Gegensätze der Metaphysik zu einer Synthese gebracht wer-
den, kann erst das absolute Leben der unendlichen Einheit Gottes ge-
währleisten. Die endliche Einheit des anthropologischen Originären für 
das Fundamentale gelten zu lassen, heißt auf den Boden eines unreinen 
und unreflektierten Gemischs zurückzufallen, das aus einer falschen Ver-
mittlung zwischen Transzendentalem und Empirischem hervorgeht. So 
konnte Husserl trotz des fundamentalen Radikalismus seiner Epoche 
die Analyse der konstituierenden Rolle der Intentionalität der Empirizi-
tät nicht entziehen: All die nach ihm entstandenen phänomenologischen 
und existenziellen Psychologien zeugen laut Foucault von diesem Rück-
fall in den Positivismus.242

Die Phänomenologie bleibt grundsätzlich ein anthropologisches Un-
terfangen. In ihrem Anspruch, sowohl Wissenschaft des Menschen als 

239	Vgl. IAnth 68/dt. 100.
240	Vgl. a.a.O.
241	Vgl. HUSSERL, Die Krisis der europäischen Wissenschaften, a.a.O., 100, 

80–82 und DERS., Formale und transzendentale Logik, a.a.O., 123 ff.
242	Vgl. IAnth 68/dt. 100 f.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370

auch Fundierung jeglichen Wissens über den Menschen zu sein, unter-
liegt sie unreflektiert derselben Amphibolie der Menschen-Kenntnis, die 
die Anthropologie auszeichnet: Sie ist zugleich Erkenntnis des Men-
schen in einer Bewegung, die ihn als natürliches Wesen verobjektiviert, 
und Erkenntnis der Erkenntnis des Menschen, die ihn als Subjekt jedes 
möglichen Wissens in Betracht zieht.243 Somit fällt sie de facto in den 
Naturalismus und in das grundsätzlich szientistische Programm all der 
philosophischen Anthropologien zurück, die sich als natürlicher Zugang 
zum Fundamentalen (»accès naturel au fondamental«, IAnth 77/dt. 114) 
geben und meinen, die Philosophie durch eine Wissenschaft des Men-
schen vollenden oder gar ersetzen zu dürfen. 

Erst die Naivität der Zeitgenossen gestattet zu glauben, die Anthro-
pologie könnte die Gegensätze des metaphysischen Rationalismus hinter 
sich lassen. Das Wunder der anthropologischen Versöhnung ist allein der 
grammatikalischen Äquivokation der Menschenkenntniss zuzusprechen: 

Il faut même la résistible naïveté de nos contemporains pour célébrer dans 
l’Anthropologie le dépassement enfin assuré des dissociations où se se-
rait perdue la sécheresse du rationalisme – âme et corps, sujet et objet. 
Alors que dans la merveille de cette réconciliation, ils ne rencontrent que 
le miracle, peu étonnant de leur surdité à l’équivoque grammaticale de la 
Menschenkenntniss.244

Diese Naivität könnte eigentlich entschuldigt werden, würde sie nicht im 
Zentrum eines wesentlich reduzierenden und normativen Projektes lie-
gen, durch das ein technisches Wissen als positive, wissenschaftliche Er-
kenntnis ausgegeben wird. Eine Vermengung zwischen Natur und Frei-
heit, deskriptiver und präskriptiver Ebene zeigt die Anthropologie nicht 
nur systematisch im Hinblick auf ihre Übergangsstellung zwischen Kri-
tik und Transzendentaler Philosophie, sondern auch historisch, wenn 
sie im Zusammenhang mit der großen Ausbreitung empirischer Studien 
über den Menschen im 18. Jahrhundert betrachten wird. Die Anthro
pologie Kants muss in die Reihe unzähliger Versuche anthropologischer 
Untersuchungen eingeordnet werden, die vor allem in Deutschland in 
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts erschienen sind, von Baum-
gartens Psychologia empirica (1749), Platners Anthropologie (1772), 

243	Vgl. IAnth 74/dt. 110.
244	IAnth 74 f. (»Es bedarf schon der widerstehlichen Naivität unserer Zeitge-

nossen, um in der Anthropologie die endlich gewährleistete Überwindung 
der Trennungen zu feiern, in der sich die Trockenheit des Rationalismus ver-
loren habe – Seele und Körper, Subjekt und Objekt. Im Wunderwerk dieser 
Versöhnung begegnen sie indessen nur dem wenig erstaunlichen Wunder ih-
rer Taubheit für die grammatikalische Äquivokation der Menschenkennt-
niss«, dt. 111, Übersetzung leicht verändert).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


371

Tetens’ Philosophische Versuche über die menschliche Natur (1777) bis 
zu Schmids Empirische Psychologie (1791), Iths Versuch einer Anthro-
pologie (1794/95) und Hufelands Makrobiotik (1796).245 Die Blüte der 
empirischen Anthropologien ist laut Foucault in Verbindung mit einer 
Verschiebung innerhalb der Erkenntnis der Natur zu verstehen, zu der 
die Untersuchungen über das Funktionieren des menschlichen Körpers 
im Laufe des 18. Jahrhunderts geführt haben. Ohne eine grundsätzliche 
Einheit der Natur infrage zu stellen, begann sich das, was das Physische 
(»le physique«) der Organismen ausmacht, von dem abzulösen, was für 
die Körper das Physikalische (»la physique«) darstellt. So macht in Kant 
die Physik insofern nur einen Ausschnitt der Gesamtheit der empirischen 
Erkenntnis der Natur aus, als sie den Bereich des menschlichen Körpers 
nicht mehr abdecken kann.246 

Die Verschiebung des Organischen innerhalb des Systems der Na-
tur ist insbesondere an eine Anthropologie und nicht einfach an eine 
Biologie im Allgemeinen zu knüpfen. So spricht Wolff von der Physio-
logie als von einer Wissenschaft des animierten Körpers, insbesondere 
des menschlichen (»de corpore animato praesertim humano«).247 Das 
Vorrecht der Anthropologie lässt sich laut Foucault mit der besonde-
ren Stellung der Erkenntnis über den Menschen erklären, die sich am 
Kreuzungspunkt zwischen Metaphysik und Medizin befindet: zwischen 
einem metaphysischen Privileg der Seele und einer Technik der Wider-
herstellung der Gesundheit. Demnach kann die Anthropologie seit Be-
ginn ihres Projektes nicht umhin, zugleich reduzierend und normativ zu 
sein. Sie erkennt einerseits die Seele nur im Horizont der Natur, durch 
die vergegenständlichende Vermittlung der Physis. Andererseits wird sie 
immer die Wissenschaft eines animierten, teleologisch organisierten Kör-
pers sein, der auf den gesunden Zustand eines optimalen Funktionierens 
technisch zurückgeführt werden soll. Sie ist die Wissenschaft des Nor-
malen schlechthin.248

Die unwiderstehliche Naivität der Zeitgenossen, die in der Anthropo-
logie die Vermittlung zwischen Seele und Körper feiern, ist insbesondere 
mit einem völligen Missverstehen des Verhältnisses zwischen Endlichkeit 
und Unendlichkeit verbunden. Man hat geglaubt, man könnte ein posi-
tives Wissen auf das aufbauen, was von seiner Natur aus den Charakter 
des Verschwindens hat, nämlich die Endlichkeit. 

Die Unendlichkeit ist kein entbehrliches Äußerliches, auf die eine 
schließlich auf sich selbst beschränkte Menschlichkeit Verzicht leisten 

245	Vgl. IAnth 69 f./dt. 102 f.
246	Vgl. IAnth 71 f./dt. 106 f.
247	Ch. WOLFF, Philosophia rationalis sive logica, Frankfurt/M. 1728, 37, § 84 

(in IAnth 72/dt. 107 angeführt).
248	Vgl. IAnth 72 f./dt. 107 f.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372

könnte. Die menschliche Endlichkeit in der Anthropologie ist stets auf 
die unendliche Einheit angewiesen, die erst jene Vermittlung zwischen 
Natur und Freiheit gewährleisten könnte, nach der der Mensch als mit 
Vernunft begabtes Erdwesen immer schon strebt. Das Angewiesensein 
auf eine aktualiter erfasste Unendlichkeit zeigt sich am klarsten durch 
einen Vergleich zwischen Physik und Anthropologie. Während die Me-
taphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft Gott entbehren und 
die Hypothese eines aktuellen Unendlichen überflüssig machen können, 
zeigt die Anthropologie »montre du doigt l'absence de Dieu, et se dé-
ploie dans le vide laissé par cet infini.«249

Auf die Notwendigkeit, das Verhältnis zwischen Endlichem und Un-
endlichem genau zu bestimmen, ist auch die Hartnäckigkeit zurückzu-
führen, mit der Kant an seine Anthropologie gearbeitet hat. Das Projekt 
der Anthropologie ist nämlich laut Foucault mit der Struktur des Pro
blems der kantischen Transzendentalphilosophie im Allgemeinen ver-
bunden, nämlich mit der Frage, wie die Endlichkeit in einer Reflexion zu 
denken und zu fundieren ist, die sich weder auf eine Ontologie der Un-
endlichkeit nach Art des kartesischen Rationalismus noch auf eine Phi-
losophie des Absoluten nach Hegel’schen Maßstäben bezieht.250

Die Anthropologie zeigt insbesondere, dass die Endlichkeit im kanti-
schen Denken sich niemals auf ihrer eigenen Ebene reflektieren kann.251 
Wenn man meint, das Apriori ließe sich auf der Ebene des Gegebenen 
und die Kritik auf jener der Empirie ansiedeln, vergisst man im Grunde 
das Wesentliche der Lektion der kantischen Philosophie. Die Endlich-
keit zeigt sich in der Anthropologie nur in der Form der Negativität, 
als das stete Verfehlen einer Unendlichkeit, auf die sie immer schon an-
gewiesen ist. Sie ins Positive umschlagen zu lassen oder gar durch eine 
unreflektierte Vermittlung zwischen der empirischen Erkenntnis vom 
Menschen und der Philosophie die Anthropologie zur Fundamental-
wissenschaft erheben zu wollen, heißt im Grunde, die Kritik in Verges-
senheit geraten zu lassen.252 Darauf gründet auch die anthropologische 
Illusion, der die Zeitgenossen anheimfallen und die wie die endliche 
Kehrseite – oder gar deren Rache auf der Ebene des vermeintlich Positi-
ven – der transzendentalen Illusion des metaphysischen Rationalismus 
sich darstellt. Sie besteht darin zu glauben, der natürliche Drang der 
Vernunft, die Verstandesprinzipien außerhalb der Grenzen der Erfah-
rung anzuwenden, sei nicht notwendig mit der Struktur der Erkennt-
nis verbunden, sondern auf eine Natur des Menschen zurückzuführen, 

249	IAnth 75 f. (»Die Anthropologie zeigt mit dem Finger auf die Abwesenheit 
Gottes und entfaltet sich in der Leere, die von diesem Unendlichen hinter-
lassen wird«, dt. 113).

250	Vgl. IAnth 76/dt. 113.
251	Vgl. IAnth 75/dt. 112.
252	Vgl. IAnth 78/dt. 117.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


373

die ihn dazu verleitet, den festen Boden des Positiven zugunsten einer 
chimärischen Transzendenz zu verlassen und sich dabei von sich selbst 
zu entfremden.253

Den Ausweg aus der anthropologischen Illusion, man könne das Fun-
damentale positiv, ja naturalistisch auffassen, hat laut Foucault bereits 
Nietzsche vorgezeichnet. Im Tod Gottes hat er zugleich den Tod des 
Menschen mitgedacht. Erst im Tod des Menschen kann sich der Tod 
Gottes wirklich zutragen, denn in seiner Endlichkeit ist der Mensch vom 
Unendlichen nicht zu trennen, das er als Einheit zwischen Freiheit und 
Natur zugleich negiert und vorankündigt.

Car l’homme, dans sa finitude, n’est pas séparable de l’infini dont il est à 
la fois la négation et le héraut ; c’est dans la mort de l’homme que s’ac-
complit la mort de Dieu.254

Gegen das Wuchern der anthropologischen Untersuchungen, das Gott 
am Leben erhält, ist aus der Sicht Foucaults eine Kritik der Endlichkeit 
zu entfalten, die emanzipatorisch sowohl in Bezug auf den Menschen 
als auch in Bezug auf das Unendliche wäre. Eine solche Kritik der End-
lichkeit würde das Unendliche im Zusammenhang mit Nietzsches ewi-
ger Wiederkehr erfassen: Die finitude bilde demnach keinen Endpunkt, 
sondern die Biegung und den Knoten der Zeit, in denen der Anfang Ende 
ist. Die Antwort auf die Frage: Was ist der Mensch? sei sodann eigent-
lich der Übermensch.255

Wie ein kritisches Denken der Endlichkeit als ewige Wiederkehr genau 
aussehen soll, ist Foucaults Text nicht mehr zu entnehmen. Ein Denken 
der ewigen Wiederkehr wird auch in Les mots et les choses angekündigt, 
in der allerdings gegenüber der Einführung in Kants ›Anthropologie‹ 
noch milderen Form eines Versprechens, von dem Foucault noch nicht 
zu sagen weiß, wie es überhaupt einzulösen sei.256 In den systematischen 
Ausführungen der Archäologie des Wissens ist schließlich von der ewi-
gen Wiederkehr keine Rede mehr, obwohl es in der Archäologie erklär-
termaßen darum geht, eine Methode der historischen Analyse zu entwi-
ckeln, die vor dem anthropologischen Thema gefeit wäre.257

Wie Ewigkeit unter endlichen Kategorien überhaupt aufzufassen ist, 
ist gewiss ein Rätsel. Es überrascht insofern kaum, dass die kritische 
Entfaltung des Endlichen als ewiges Wiederkehren des Gleichen auch 

253	Vgl.  IAnth 77/dt. 115.
254	IAnth 78 (»Denn der Mensch in seiner Endlichkeit ist nicht vom Unend-

lichen zu trennen, dessen Negation und Herold er zugleich ist; im Tod des 
Menschen erfüllt sich der Tod Gottes«, dt. 117).

255	Vgl. IAnth 78 f./117.
256	Vgl. insb. MC 396 ff./dt. 456 ff.
257	Vgl. AdS 26/dt. 28.

FOUCAULTS EINFÜHRUNG IN KANTS ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


374

bei Foucault ähnlich wie bei Nietzsches Zarathustra nicht – dabei aber 
anders als im Fall Deleuzes – die Ebene der verheißungsvollen Ankündi-
gung übersteigen durfte. Vielmehr bleibt die Archäologie als identitäts-
auflösende Tätigkeit, als bestreitende und überschreitende Gegen-Wis-
senschaft selbst in L’archéologie du savoir ihrer internen Logik nach auf 
die unendliche Einheit angewiesen, die eine jeder Diskurs in seiner er-
eignishaften Gegebenheit immer schon voraussetzt. Ohne eine absolu-
te, umfassende Einheit anzunehmen, lässt sich nämlich kaum eine kon-
stitutive Zugehörigkeit der diskursiven Formationen zu dem Anderen 
denken, das sie notwendigerweise ausschließen müssen, um sich über-
haupt artikulieren zu können. Und ohne ein solches Angewiesensein der 
Diskurse auf ihr Anderes ist die Archäologie kaum als contestation und 
transgression aufzufassen: Sie darf höchsten auf eine historische Rekon-
struktion des Annahmensystems, das einen bestimmten Diskurs über-
haupt möglich macht, einen Anspruch erheben, keineswegs aber auf sei-
ne genealogische, identitätsvernichtende Auflösung.

In diesem Sinne heißt, Foucaults Anknüpfung an Kant als eine histo-
rische-kritische Wende zu verstehen, nämlich als eine »Historisierung 
der Kritik, womit ein Verzicht auf Transzendentalität und universale 
Geltungsansprüche verbunden ist«, gewiss seiner Archäologie jeden kri-
tischen Stachel zu ziehen.258 Denn wenn es allein darum gehen würde, 
von einem aus der historischen Kontingenz erwachsenen Diskurs zu ei-
nem anderen, ebenso kontingent und historisch, überzugehen, ließe sich 
kaum verstehen, wozu eigentlich die geduldige Arbeit der Archäologie 
der Mühe wert sein sollte. Unerklärlich bliebe außerdem auch, inwiefern 
sie mit dem emanzipatorischen Anspruch, der Foucaults Denken doch 
stets begleitet hat, überhaupt in Verbindung zu bringen ist. Die Reduk-
tion der Archäologie auf die einfache Rekonstruktion der historischen 
Apriori der Diskurse als Systeme von existierenden Aussagen ist eine 
Verharmlosung, für die zum grossen Teil Foucault selbst die Verantwor-
tung trägt. Sie ist gewiss aus der Schwächung der eigenen Prägnanz ent-
standen, die die Archäologie durch den Verzicht auf das ambitionierte 
Projekt einbüßen musste, ein Denken der ewigen Wiederkehr als kriti-
sches Denken der Endlichkeit zu entfalten.

Wenn aber die Stunde des Menschen noch nicht geschlagen hat und 
weder der kartesische, alt-metaphysische Weg einer Ontologie des Un-
endlichen noch der idealistische einer positiven Philosophie des Ab-
soluten weiter begangen werden können, so heißt das nicht, dass der 

258	Vgl. A. HEMMINGER, »Nachwort«, in: FOUCAULT, Einführung in Kants 
›Anthropologie‹, a.a.O., 119–141, hier 127 und 131 f. Andrea Hemminger 
hat am überzeugendsten die These vertreten, Foucault habe seine Archäolo-
gie wesentlich im Anschluss an Kant entwickelt. Vgl. insbesondere ihre Dis-
sertation: DIES., Kritik und Geschichte. Foucault – ein Erbe Kants?, a.a.O.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


375

Positivierung des Endlichen, die im Zentrum des anthropologischen Re-
duktionismus liegt, nichts mehr entgegenzusetzen ist. Im Gegenteil: Ge-
rade die Unerfüllbarkeit des Todes Gottes durch jenen des Menschen 
bestätigt, dass die Endlichkeit auf Unendliches konstitutiv angewiesen 
bleibt. Die Unfähigkeit, das Endliche auf sich selbst zu begründen, bilde-
te den Kern von Foucaults Einspruch gegen den anthropologischen Re-
duktionismus und dessen prätendierte Naturalisierung des Fundamen-
talen. Foucault dachte freilich der menschlichen eine übermenschliche 
Endlichkeit entgegensetzen und somit auch das Paradigma einer konsti-
tutiv auf das unendliche Leben des Absoluten angewiesenen Anthropolo-
gie definitiv auflösen zu können. Das Ausbleiben der Zeit eines Übermen-
schen, dessen Endlichkeit unendlich wiederkehrt, führt nicht zwingend 
die archäologische Kritik auf das sinnlose Terrain einer bloß als Selbst-
zweck betriebenen, in ihrer reinen cupio dissolvi eigentlich dämonischen 
Auflösung eines jeden historisch gegebenen Diskurses. Es verweist hinge-
gen auf einen Kampf gegen das im schlechten Sinne prometheische Pro-
jekt der Moderne, die Endlichkeit durch die komplette Unterdrückung 
ihres unerfüllbaren Bedürfnisses nach dem Unendlichen zu verselbststän-
digen. Unter Bewahrung des anthropologischen Paradigmas eines not-
wendigen Bezuges auf unendliches Leben bringt diese Kritik die falschen, 
unreflektierten Vermischungen der kaum unschuldigen Naivität der Mo-
derne ans Licht: die Vermengung zwischen Körper und Seele, Tatsache 
und Wert (etwa bei Politzer oder Lagache) nicht weniger als jene zwi-
schen Philosophie und Wissenschaft (etwa in der Phänomenologie Mer-
leau-Pontys), die in ihrer unauflöslichen Korrelation als das biopolitische 
Instrumentarium eines technokratischen Szientismus zur funktionalisti-
schen Kontrolle der modernen Massengesellschaften unter Berufung auf 
Freiheit und Fortschritt fungieren.

IV. Les mots et les choses oder das Cogito als Natur  
des Menschen

Les 120 Journées sont l’envers velouté, merveilleux 
des Leçons d’anatomie comparée.

(Michel Foucault, Les mots et les choses)

Les mots et les choses (1966) kann als Vertiefung und Weiterführung 
von Foucaults Introduction à l’›Anthropologie‹ de Kant angesehen 
werden. Ähnlich wie in der Einleitung zu Kants Anthropologie geht 
Foucault in seiner Archäologie der Humanwissenschaften nicht von der 
transzendentalen Bestimmung der Möglichkeit von Gegenständlichkeit 

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376

überhaupt, sondern von der Positivität des empirischen Wissens aus. 
Dabei geht es insbesondere darum, einerseits die anthropologische Kon-
figuration zu umreißen, die das historische Apriori des modernen Ge-
gebenheitsmodus der Empirizitäten bildet, und andererseits den be-
sonderen Status der Humanwissenschaften zu bestimmen, die den 
fundamentalen Seinsmodus des Menschen nach seiner empirischen Sei-
te betrachten. 

Les mots et les choses nimmt darüber hinaus die wichtigsten Erträge 
von Foucaults Auseinandersetzung mit der modernen Psychologie und 
der modernen Medizin wieder auf und entwickelt sie weiter. Hinter dem 
Umbruch, der in Les mots et les choses von der Taxonomie des klas-
sischen Zeitalters als allgemeiner Charakteristik des Qualitativen zum 
Vorrang einer von Organisationen geprägten positiven Ordnung führt, 
lässt sich leicht der Übergang von der nomenklatorischen Methode der 
nosologischen Analyse hin zur Herstellung eines inneren Zusammen-
hangs zwischen Organen und Funktionen wiedererkennen, die in Nais-
sance de la clinique im Mittelpunkt des Verfahrens der Pathologischen 
Anatomie stand und die zur endgültigen Etablierung der moderne Me-
dizin führte. Der Übergang von der Nomenklatur zur Organisation be-
trifft allerdings nun nicht mehr ausschließlich die Medizin, sondern im 
Allgemeinen die Erkenntnis der Arbeit, des Lebens und der Sprache als 
die empirischen Ordnungen, die am ehesten mit der Bestimmung des 
Seins des Menschen verbunden sind.

Die zwei Fragen nach der psychosomatischen Einheit einerseits und 
nach der Kontinuität zwischen Normalem und Pathologischem ander-
seits, die Foucaults Maladie mentale et personnalité eröffneten, und die-
jenige nach der notwendigen Korrelation beider, die im Verlauf des Bu-
ches zur Artikulation gebracht wurden, sind in dem Einspruch gegen die 
falsche Vermittlung zwischen Positivem und Fundamentalem, von der 
laut Foucault die moderne Figur des Menschen geprägt wird, und in dem 
unreflektierten ethischen Imperativ wiederzufinden, der der modernen, 
anthropologischen Konstellation des Wissens innewohnt. 

Histoire de la folie ist zumindest in der Form des Privilegs wieder prä-
sent, das Foucault gegenüber allen anderen Wissenskonstellationen der 
Ethnologie und der Psychoanalyse und zumal einer dritten contre-science 
beimisst, die die beiden ersten in einer Art neues Totem und Tabu in sich 
vereint und der die Aufgabe zukommt, die schlechte Endlichkeit der mo-
dernen Anthropologie auf die kritische Endlichkeit des Wahnsinns zu-
rückzuführen, vor dem der Mensch als vor seinem eigentlichen Funda-
ment zugrunde gehen soll.

 Auch Les mots et les choses nimmt sich vor, der ideengeschichtli-
chen Vorstellung eines internen Fortschritts der abendländischen ratio, 
die mit der Etablierung der modernen Wissenschaften endlich zu seiner 
Positivität kommen würde, archäologisch zuwiderzulaufen. So sei der 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


377

Übergang vom klassischen Rationalismus zur Moderne nicht im Sinne 
der Entgegensetzung zwischen Mechanismus und Organizismus zu deu-
ten. Entgegen dem, was die herkömmliche Ideengeschichte zu behaupten 
gewöhnt ist, lässt sich nämlich der sogenannte klassische Rationalismus 
nicht durch den Versuch definieren, die Natur mechanisch und kalku-
lierbar zu machen.259 Fundamentaler als jeder kartesianische Einfluss 
oder jedes newtonsche Modell für die klassische epistéme, die grundle-
gende Disposition, die das Wissen des klassischen Zeitalters auszeich-
net, ist aber vielmehr ihr Verhältnis zu einer mathesis als zur grundsätz-
lichen Möglichkeit, zwischen den Dingen, selbst den nicht messbaren, 
eine geordnete Abfolge zu etablieren. In diesem Sinne kommt im klassi-
schen Zeitalter der Analyse die Bedeutung einer universellen Methode 
zu. Leibniz’ Projekt, durch eine allgemeine Charakteristik eine Mathe-
matik der qualitativen Ordnungen zu entwickeln, steht laut Foucault im 
Zentrum des klassischen Denkens.260 

Falsch ist demnach die Auffassung, die spätere Wendung zum Orga-
nischen, die dem Übergang Anfang des 19. Jahrhunderts der allgemei-
nen Grammatik, der Naturgeschichte und der Analyse der Reichtümer 
zur Philologie, zur Biologie und zur Politischen Ökonomie zugrunde 
lag, sei als eine innere, notwendige Entwicklung der abendländischen 
ratio zu verstehen, als die Reaktion auf die Unmöglichkeit, mit den 
Mitteln eines an der Algebra und an den Gesetzen der physischen Be-
wegung orientierten Rationalismus der Komplexität von den in sich 
selbst geschlossenen Gebieten der Sprache, des Lebens und der Arbeit 
gerecht zu werden. Der Übergang von den nomenklatorischen Tafeln 
der Wörter, der Naturwesen und der Reichtümer zur funktionalen Or-
ganisation des langage, der vie und des travail lässt sich kaum als Fort-
schritt beschreiben. Der Umbruch, der vom Taxonomischen zum Orga-
nischen führte, stellt vielmehr laut Foucault lediglich ein Ereignis dar, 
das eine tiefe Umwandlung in die fundamentale Disposition des Wis-
sens mit sich bringt.

Die Korrelation der neuen empirischen Ordnungen mit der Subjek-
tivität, die sie fundiert, zeigt am deutlichsten, in welchem Sinne laut 
Foucault der Übergang zur Organisation mit der Entstehung der Philo-
logie und der Biologie keinen Fortschritt, sondern höchstens eine Um-
stellung gegenüber der taxonomischen Analyse des klassischen Zeitalters 
darstellt. Zusammen mit der Philologie, der Biologie und der Politischen 
Ökonomie ist eine anthropologische Konfiguration in der Moderne zum 
Vorschein gekommen, die gleichsam die fundamentierende Aufnahme 
der objektiven Ordnung der Sprache, des Lebens und der Arbeit auf 
der Ebene der Subjektivität darstellt. Mit dieser anthropologischen 

259	Vgl. MC 70/dt. 90.
260	Vgl. MC 71/dt. 90.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378

Konstellation sei auch der Mensch entstanden, der vor dem Ende des 18. 
Jahrhunderts ebenso wenig wie die Kraft des Lebens, die Fruchtbarkeit 
der Arbeit oder die historische Dichte der Sprache existierte.261 Das Wort 
gab es bestimmt seit undenklichen Zeiten; l’homme aber als neue Figur, 
als dichte und ursprüngliche Realität, als zugleich Objekt und Subjekt 
jeder Erkenntnis, war vor dem Ende des 18. Jahrhunderts ebenso völ-
lig unbekannt wie die spezifische empirische Konstellation, die ihn an 
den Tag brachte.

Der Mensch ist laut Foucault insbesondere dadurch aufgekommen, 
dass die Moderne nicht auf der Höhe der Aufgabe gewesen ist, die ihr 
die kantische Kritik gestellt hat, nämlich die Endlichkeit zu denken.262 
Dieser Auftrag, der noch den unmittelbaren Raum der zeitgenössischen 
Reflexion darstellt, hat die moderne Kultur durch das vergebliche Bemü-
hen zu bewältigen versucht, die Endlichkeit von sich selbst her zu den-
ken. Der Mensch ist aus diesem aporetischen Versuch entstanden: »la 
culture moderne peut penser l’homme parce qu’elle pense le fini à par-
tir de lui-même.«263

Als Denken der Endlichkeit erweist sich die Anthropologie als eine 
neue Illusion und ein neuer Schlummer, der die Illusion und den Schlum-
mer der dogmatischen Metaphysik bloß auf einer anderen Ebene repro-
duziert. Die Anthropologie ist konstitutiv vor-kritisch, amphibologisch, 
naturalistisch und auf einer reduktiven und heimlichen Weise norma-
tiv. Wie bereits in der Einführung zu Kant möchte Foucault der Anthro
pologie ein Denken der Endlichkeit, quasi eine neue Kritik der reinen 
Vernunft, entgegenhalten, das kritisch sein und, von derselben anthro-
pologischen Konstellation ausgehend, in der auch die zeitgenössische 
Philosophie noch wurzelt, ihre intimste Bestreitung darstellen soll. Die 
eigentliche Aufgabe von Foucaults Archäologie der Humanwissenschaf-
ten ist es demnach, den Menschen als aporetische epistemische Konstel-
lation aufzulösen.

261	Vgl. insb. MC 319/dt. 373.
262	Vgl. MC 396: »Ce qui s’est passé à l’époque de Ricardo, de Cuvier et de 

Bopp, cette forme de savoir qui s’est instaurée avec l’économie, la biologie 
et la philologie, la pensée de la finitude que la critique kantienne a prescrite 
comme tâche à la philosophie, tout ceci forme encore l’espace immédiat de 
notre réflexion. Nous pensons en ce lieu« (»Was sich in der Epoche von Ri-
cardo, von Cuvier und von Bopp vollzogen hat, jene Form des Wissens, die 
sich mit der Ökonomie, der Biologie und der Philologie errichtet hat, der Ge-
danke der Endlichkeit, den die kantische Kritik der Philosophie als Aufgabe 
vorgeschrieben hat, alles das bildet noch den unmittelbaren Raum unserer 
Reflexion. Wir denken an diesem Ort«, dt. 459, Übersetzung leicht verän-
dert).

263	MC 329 (»Die moderne Kultur kann den Menschen denken, weil sie das 
Endliche von ihm selbst ausgehend denkt«, dt. 384).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


379

Es lässt sich zeigen, dass Foucaults Einspruch gegen die vor-kritische 
pensée de la finitude durchaus berechtigt ist. Er trifft darüber hinaus den 
technokratischen Charakter des prometheischen Projekts der Moderne 
ins Mark. Die Entgegensetzung zwischen einem unkritischen und einem 
kritischen Denken der Endlichkeit ist dagegen – wie bereits in der Ein-
führung zu Kants ›Anthropologie‹ – äußerst problematisch. Nicht von 
ungefähr bleibt der Anspruch, ein kritisches Denken der Endlichkeit qua 
übermenschliche Zeit der ewigen Wiederkehr zu entfalten, im Grunde 
ein Versprechen. Völlig unbeleuchtet sind hingegen in Les mots et les 
choses, das durchaus eine Diagnose des Zustandes der zeitgenössischen 
Philosophie und allgemeiner der zeitgenössischen Disposition des Wis-
sens zu sein beansprucht, alle die moderne Versuche seit dem Ende des 
18. Jahrhunderts, das Verhältnis zwischen Endlichem und Unendlichem 
in einer angemessen Form zu denken. Dazu gehört im Übrigen selbst-
verständlich auch bereits Kants Kritik, die stets darauf gerichtet ist, ei-
nen treffenden Zusammenhang sowohl in theoretischer wie in prakti-
scher Hinsicht zwischen der Endlichkeit der menschlichen Erkenntnis 
und dem Unendlichen herzustellen, und die nicht zufällig eine Vernunft-
philosophie darstellt. 

Die Entgegensetzung zwischen einem vor-kritischen und einem kri-
tischen Denken der Endlichkeit ist mit der Entgegensetzung zwischen 
einem depotenzierten und einem absoluten Begriff des Lebens als an-
gemessene Entfaltung des Gedankens einer unendlichen Einheit zu er-
setzen. Obwohl Foucault sie kaum in Betracht zieht – in dieser Hinsicht 
ist bezeichnend, dass er die endliche Lebensphilosophie Diltheys und die 
spekulative Bergsons auf derselben Ebene behandeln kann (vgl. MC 176/
dt. 210) –, wirkt die Opposition zwischen einer endlichen und einer un-
endlichen Auffassung des Lebens in seiner Archäologie der Humanwis-
senschaften insofern im Hintergrund, als sie von dem Einspruch gegen 
die moderne Wendung zum Organischen immer schon unterstellt wer-
den muss, und zwar als der kritische Ausgangspunkt und die notwendi-
ge Prämisse, die Foucaults Kritik am modernen anthropologischen Re-
duktionismus allein ihre Berechtigung geben kann. 

Die im Folgenden dargebotene Rekonstruktion von Les mots et les 
choses wird sich der vorgeschlagenen Korrektur an Foucault und ihren 
Folgen entsprechend insbesondere auf den Umbruch in den empirischen 
Ordnungen der Dinge konzentrieren, der sich um die Wende vom 18. 
zum 19. Jahrhundert vollzogen hat und der zur Entstehung der drei neu-
en Wissenschaften der Organisation, der Philologie, der Biologie und der 
Politischen Ökonomie geführt haben soll. Weiter wird die genaue Natur 
der neuen Empirizitäten Arbeit, Leben und Sprache bestimmt, die gleich-
sam die objektiven Apriori der mit dem Übergang von der taxonomi-
schen zur organischen Ordnung im 19. Jahrhundert neu entstandenen 
Wissenschaften darstellen. Gegenüber den objektiven Apriori der Arbeit, 

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


380

des Lebens und der Sprache bildet Foucaults Auffassung des modernen 
Denkens der Endlichkeit als anthropologisches, vor-kritisches Schlum-
mern die Theorie der Subjektivität, in der sie wie in ihrem fundamenta-
len Boden wurzeln. Mit der Darstellung von Foucaults Verständnis der 
Humanwissenschaften wird sodann die Voraussetzung dafür geschaf-
fen sein, auf seinen Vorschlag zur Entfaltung einer ›Gegen-Wissenschaft‹ 
einzugehen, die das unkritische Denken der Endlichkeit in ein kritisches 
übergehen lassen und den Menschen wie die Humanwissenschaften auf-
lösen soll.264

i. Die Grenzen der Repräsentation:                                                   
von der Taxonomie zur Organisation

Für die taxonomische Methode der Analyse im klassischen Zeitalter war 
aus der Sicht Foucaults deren Bezug auf die Repräsentation grundlegend. 
Das klassische taxonomische Denken spielte sich ganz auf der Ebene der 
Vorstellungen ab, von der elementarsten Wahrnehmung über die Bilder 
bis zur abstrakten und komplexen Idee, ohne eine tiefere Ebene zu er-
kennen, die Wahrnehmungen, Bildern und Ideen als die innere Einheit, 
die sie zu einer umfassenden Synthese zusammenfügt, einen Sinn geben 
würde. Wenn die grundlegende Disposition des Wissens im klassische 
Zeitalter im Allgemeinen als Repräsentation zu bezeichnen ist, so insbe-
sondere wegen der eigentümlichen Natur des Zeichensystems, auf das 
die klassische mathesis als Wissenschaft der Ordnung angewiesen war, 
und aufgrund dessen, was Foucault als seine fundamentalste Eigenschaft 
benennt.265 Das klassische Zeichensystem charakterisiert sich Foucault 
zufolge durch seine binäre Organisation, die ab dem 17. Jahrhundert an 
die Stelle der ternären Auffassung des Zeichens tritt, die seit der Stoa 
und sogar seit den ersten griechischen Grammatikern stets auf verschie-
dene Weisen vorherrschte. Die Beziehung des Signifikanten zum Signifi-
kat sei nunmehr von keiner vermittelnden dritten Instanz mehr gesichert, 
etwa durch die Bezugnahme auf die Äußerlichkeit der Welt, wie in der 
Stoa durch den Begriff der Referenz oder in der Renaissance durch die 
Ähnlichkeit, die zwischen den res und ihren signaturae eine Verbindung 
herstellte; der Raum, in dem sich das Spiel des Bezeichnens abspielt, sie-
delt sich nunmehr im Innern der Erkenntnis an und wird vom Verhältnis 
umrissen, das zwischen einer Vorstellung und einer anderen hergestellt 

264	Die Rekonstruktion folgt der Kapitelgliederung des zweiten Teiles des Bu-
ches, die einen guten Überblick über den Aufbau des Schlussteils von Les 
mots et les choses bietet: Kap. VII.: »Die Grenzen der Repräsentation«; 
VIII.: »Arbeit, Leben, Sprache«; IX.: »Der Mensch und seine Doppel«; X.: 
»Die Humanwissenschaften«.

265	Vgl. MC 77/dt. 98.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


381

wird. Dies besagt die Logik von Port-Royal, die das Zeichen folgender-
maßen definiert: 

Le signe enferme deux idées, l’une de la chose qui représente, l’autre de 
la chose représentée ; et sa nature consiste à exciter la première par la se-
conde.266

Um als binäres System zu funktionieren, muss das Zeichen eine besonde-
re Bedingung erfüllen: in ihm muss die Repräsentation sozusagen redu-
pliziert vorkommen. Das Zeichen stellt eine Vorstellung, Wahrnehmung, 
ein Bild oder eine Idee dar, die anderen Vorstellungen, Wahrnehmungen, 
Bilder oder Ideen repräsentieren, und muss zugleich – damit es tatsäch-
lich als Zeichen und nicht als einfache Vorstellung funktioniert – sich 
als Repräsentation zu erkennen geben. Es muss eine andere Vorstellung 
und zugleich diese seine Repräsentation repräsentieren. Deshalb kehrt 
das Zeichen laut Foucault nicht heimlich in ein ternäres System zurück. 
Vielmehr soll es sich um eine Verlagerung der binären Organisation des 
Zeichens in Signifikant und Signifikat handeln, die völlig auf die Seite 
des bezeichnenden Elements, des Signifikanten, rückt. Das Zeichen soll 
auf keinen anderen Inhalt als auf sich selbst verweisen, sodass sein Si
gnifikat nichts anderes als ein internes, völlig durchsichtiges Korrelat sei-
nes Signifikanten bildet.267 

Dank ihrer Verdoppelung, das heißt der Fähigkeit, sowohl eine Vor-
stellung durch eine andere wie auch den Akt des Repräsentierens selbst 
vorzustellen, spielt sich die Repräsentation gänzlich innerhalb eines aus 
Vorstellungen bestehenden Zeichensystems und das Zeichensystem in 
ihr ab. Dies hat laut Foucault drei Hauptfolgen. Zum einen besteht eine 
unmittelbare Korrespondenz zwischen Zeichen und Ideen, sodass zwi-
schen les mots und les choses in der Immanenz der Repräsentation eine 
völlige Entsprechung besteht. Die Zeichen sind nicht mehr wie einst ein-
fach der Schlüssel zu einem Wissen, sondern sie sind jetzt zur Repräsen-
tation koextensiv. Die Analyse der Repräsentation und die Zeichenthe-
orie durchdringen sich absolut gegenseitig. 

Zum zweiten sei die klassische Philosophie durch und durch eine Phi-
losophie des Zeichens gewesen, eine Semiologie, die insofern eine Her-
meneutik entbehren konnte, als sie unmittelbar als Sinnanalyse galt. 
Wenn es zwischen dem Zeichen und seinem Inhalt, dem Signifikant 
und seinem Signifikat, kein vermittelndes Element, keine Undurchsich-
tigkeit gibt, dann gehorchen die Zeichen keinen anderen Gesetzen als 

266	Logique de Port-Royal, I. Teil, 4. Kapitel, zitiert in MC 78 (»Das Zeichen 
schließt zwei Vorstellungen ein, die eine von dem Ding, das repräsentiert, die 
andere von dem repräsentierten Ding; seine Natur besteht darin, die zweite 
durch die erste hervorzurufen«, dt. 98).

267	Vgl. MC 78/dt. 99.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


382

denjenigen, die ihren Inhalt regeln: Jede Zeichenanalyse ist zugleich eine 
Inhaltsanalyse und umgekehrt bildet jede Entzifferung der Signifika-
te zugleich eine Reflexion über die Zeichen, die sie repräsentieren. Es 
gibt keinen Sinn, der dem Zeichen äußerlich oder vorhergehend ist; es 
gibt keinen selbstständigen, der Repräsentation gegenüber fremden Dis-
kurs, der wie in der Renaissance im Buch der Welt unabhängig von je-
dem Vorstellen eingeschrieben ist und den es zu entziffern gilt, um den 
autochthonen Sinn der Dinge an den Tag zu bringen. Ebenso wenig 
kann – anders als in der zeitgenössischen Auffassung der signification 
etwa innerhalb der phänomenologischen Tradition – von einem sinn-
konstituierenden Akt oder von einer dem Bewusstsein inneren Genese 
die Rede sein.268

Die dritte Folge der Selbstbezüglichkeit der Repräsentation ist schließ-
lich in der internen Korrelation zu sehen, die im klassischen Zeitalter 
zwischen der binären Theorie des Zeichens als verdoppelter Repräsen-
tation und einer allgemeinen Theorie der Repräsentation selbst bestand. 
Es sei demnach auf einer archäologischen Ebene notwendig gewesen, 
dass die klassische Semiologie durch die Idéologues ihre philosophische 
Grundlage in einer Ideenlehre suchte, das heißt in einer allgemeinen Ana-
lyse aller Formen der Vorstellung von der elementaren Wahrnehmung bis 
zur abstrakten Idee. Und notwendig war auch, dass de Saussure bei der 
Wiederaufnahme des Projekts einer allgemeinen Semiologie eine binäre 
Theorie des Zeichens wieder einführte.269 

Es ist leicht zu verstehen, welche strategische Bedeutung der Inter-
pretation der klassischen Repräsentation in Foucaults Les mots et les 
choses und im Allgemeinen in seiner Archäologie zukommt. Als Ge-
genentwurf zum organischen Denken der Moderne bildet sie zugleich 
offensichtlich eine Art Feldvorbereitung für das kritische Denken der 
Endlichkeit, das Foucault vorschwebt und das er zumindest in der Form 
des Versprechens vorankündigt. Wenn auf Nietzsches Frage der Ge-
nealogie der Moral, »Wer spricht?«, mit Mallarmé das Wort selbst in 
seinem abrupten Sein antworten soll, wenn die Archäologie als Ge-
gen-Wissenschaft, die die moderne, anthropologische epistéme zur Auf-
lösung führen soll, über eine Rückkehr der Sprache in ihrer ganzen 
Materialität verläuft, dann muss das Zeichensystem auf die schlich-
te Gegebenheit seiner Zeichen reduzierbar sein, ohne dass der Verweis 
auf eine umfassende Sinndimension, die ihrer synthetischen Natur nach 
immer schon jede raum-zeitliche Manifestation exzediert, seinen Rah-
men sprengen würde.

Man befindet sich hier offensichtlich bereits im Zentrum der Pro-
bleme, mit denen sich später die Archäologie des Wissens (1969) 

268	Vgl. MC 80/dt. 101.
269	Vgl. MC 81/dt. 102.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


383

beschäftigen wird. Dort wird es um Aussagen als die kleinsten Einhei-
ten des Diskurses gehen, die zum einen Ereignischarakter haben und 
eine situierbare und datierbare Singularität aufweisen und zum ande-
ren in Regelmäßigkeiten vorkommen, die ihre Zugehörigkeit zu einer 
breiteren Gesamtheit als zu einer allgemeinen Form (»forme générale« 
AdS 134/dt. 148) bestimmen und somit ihre Wiederholbarkeit und Er-
kennbarkeit in neuen Zusammenhängen sichern. Daraus ergibt sich – 
wie bereits gesehen – eine eigentümliche Materialität der Aussage, die 
Foucault als wiederholbare Materialität bezeichnet.270 Die Aussage ist 
auf eine Form verwiesen, die sie erst als identifizierbares Element eines 
Diskurses qualifiziert, wodurch sie aber ihre Materialität kaum einbü-
ßen soll: Sie bleibt Foucault zufolge selbst als konstitutives Element des 
Diskurses völlig singulär. Die Rede von einer wiederholbaren Materi-
alität klingt wie das Unding einer materialistischen Theorie der Form 
und zeugt eher von den Schwierigkeiten bereits auf der Ebene der Ele-
mentarlehre der Archäologie, eine materialistische Theorie des Diskur-
ses zu entwickeln. 

Um die reine Immanenz des Zeichensystems als Verweis der Vorstel-
lungen untereinander zu begründen, ist der Hinweis auf die Verdop-
pelung der Repräsentation zum einen trivial und zu anderem unzurei-
chend. Trivial, weil offensichtlich kein Zeichen in einem Zeichensystem 
als Zeichen gelten kann, wenn es nicht als solches wahrgenommen 
wird, das heißt, wenn es außer dem von ihm Bezeichneten nicht auch 
sein Bezeichnen, die Tatsache, dass es für anderes steht, repräsentiert. 
Unzureichend, weil die fundamentalste Eigenschaft des Zeichens nicht 
ausreicht, um eine reine Immanenz der Repräsentation des Zeichens 
und den Verzicht auf einen sinnkonstituierenden Akt und auf eine in-
nere Genese im Bewusstsein zu begründen. Auch die klassische Analy-
se kann nicht eines synthetischen Aktes entbehren, um sich überhaupt 
entfalten zu können: hiermit bleibt sie auf eine Genese und zumindest 
insofern auf ein Bewusstsein angewiesen, als sie ein intuitives Moment 
braucht.

Mag sein, dass, indem die Zeichentheorie dem Bezeichneten keine an-
dere Natur zuerkennt, als diejenige, die sie dem Zeichen zuspricht, der 
Sinn in nichts mehr bestehen kann als in der Totalität der in ihrer Ver-
kettung entfalteten Zeichen, sodass er sich im vollständigen Tableau der 
Zeichen darbieten wird.271 Es bleibt allerdings fraglich, wie die notwen-
dige Bezugnahme auf die Totalität des Zeichentableaus rein analytisch, 
das heißt ohne einen synthetischen Akt des Bewusstseins, überhaupt ge-
währleistet werden kann. Es trifft zu, dass Foucault anhand der Regu-
lae ad directionem ingenii Descartes’ die grundsätzliche Möglichkeit der 

270	Vgl. AdS 134/dt. 149.
271	Vgl. MC 80/dt. 10.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


384

restlosen Reduktion des Prinzips der Ähnlichkeit, das im Mittelpunkt 
des synthetischen Denkens der Renaissance stand, auf eine analytische, 
in unmittelbar evidente Identitäten und in deduzierte Differenzen zer-
legbare Ordnung postuliert.272 Das heißt aber nicht, dass Descartes’ ra-
tionalistisches Postulat auch angenommen werden soll, und dass eine 
analytische Wissenschaft der qualitativen Ordnungen überhaupt mög-
lich sei.273

Ein synthetisches Moment anzunehmen, würde hingegen heißen, das 
Tor für das Trojanische Pferd einer Kunst der Interpretation gerade dort 
zu öffnen, wo man eine reine Wissenschaft des Zeichens haben möch-
te. Mit der Hermeneutik würde aber auch das Bewusstsein als die In
stanz, die die Intuition des Ganzen erst gewährleisten kann, wieder sein 
Recht zur Geltung bringen. Zugleich würde sogar ein Moment der Re-
flexivität, ja Subjektivität, zum Vorschein kommen, das nicht subjek-
tivistisch als individuelles, psychologisches Bewusstsein, sondern sinn-
theoretisch als das Wiederspiegelungsverhältnis zu verstehen wäre, das 
sich auf der Ebene der Sinngebung zwischen dem Ganzen und seinen 
Teilen herstellt.

Die Emergenz einer Tiefe, die außerhalb oder gar unterhalb ihrer 
selbst die Elemente der Repräsentation als ihr inneres Gesetz und ihren 
essenziellen Kern (vgl. MC 251/dt. 293) regiert, als ein radikales Ereig-
nis zu interpretieren und nicht als eine innere Entwicklung, heißt dem-
nach zu übersehen, dass der Bezug auf eine umfassende Einheit als das 
Organisationsprinzip der empirischen Ordnungen bereits in der Logik 
der klassischen Analyse angelegt war. Dafür muss man keineswegs eine 
naive Epistemologie unterstellen, die etwa den Fortschritt der positiven 
Wissenschaften objektivistisch im Sinne einer allmählichen Anpassung 
an den Gegenstand versteht, sowohl als Intensivierung und Verfeinerung 

272	Vgl. MC 65–70/dt. 84–89, insb. MC 68: »Le semblable qui avait été 
longtemps catégorie fondamentale du savoir – à la fois forme et contenu de 
la connaissance – se trouve dissocié dans une analyse faite en termes d’iden-
tité et de différence« (»Das Ähnliche, das lange Zeit eine fundamentale Ka-
tegorie des Wissens gewesen war – zugleich Form und Inhalt der Erkenntnis 
–, findet sich in einer in Termini der Identität und des Unterschiedes erstell-
ten Analyse aufgelöst«, dt. 87).

273	Wie im Teil über Georges Canguilhem genauer zu sehen sein wird, befindet 
man sich hier an der antidialektischen Wurzel des modernen wissenschaftli-
chen Denkens, an dem Foucault nicht weniger als Canguilhem über die Tra-
dition der histoire des sciences teilhat. In der Regulae lehnt Descartes den 
Syllogismus ab, um ihm eine Analyse und eine Synthese entgegenzuhalten, 
die ohne Verweis auf eine höhere Einheit auskommen soll. Nichts anderes 
hat Foucault im Blick, wenn er an eine Repräsentation und an einen Diskurs 
denkt, die beide ohne Bezug auf die innere Einheit eines Sinnes sich rein ana-
lytisch auf der Ebene der Oberfläche ihrer Elemente entfalten würden.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


385

der Beobachtung, die erst die Verabschiedung der alten idola von Re-
ligion und Metaphysik ermöglicht haben soll, wie auch als methodi-
sche Vervollkommnung, als Entfaltung der angewandten Kategorien 
und der Formalisierungsverfahren. Man kann im Gegenteil durchaus 
mit Foucault das Wissen als fundamentalen und ungeteilten Seinsmo-
dus zwischen erkennendem Subjekt und dem Gegenstand der Erkennt-
nis auffassen.274 Die interne Korrelation zwischen Subjekt und Objekt 
des Wissens anzuerkennen, heißt aber nicht, die Möglichkeit einer inne-
ren Entwicklung kategorisch ausschließen zu müssen.

Mit dem Übergang von der klassischen Taxonomie zur Politischen 
Ökonomie, Biologie und Philologie schleicht sich laut Foucault in den 
allgemeinen Aufbau der empirischen Ordnungen zwischen dem Moment 
der Gliederung (»articulation«), das heißt der allgemeinen Verteilung 
alles Seienden, und jenem der Bezeichnung (»désignation«), das heißt 
der Verortung eines jeden Seienden innerhalb des allgemeinen taxono-
mischen Tableaus, der Begriff einer inneren Organisation als das We-
sen ein, das der Ganzheit der Vorstellungen ihre Einheit sichert und als 
solches jedem analytischen Einordnen unentbehrlich ist.275 Die klassi-
sche nomenklatorische Taxonomie wird durch die Organisation als in-
nere Beziehung zwischen Elementen, deren Gesamtheit eine Funktion 
sichert, ersetzt:

Enfin et surtout, elle [sc. die Archäologie] montrera que l’espace général 
du savoir n’est plus celui des identités et des différences, celui des ordres 
non quantitatifs, celui d’une caractérisation universelle, d’une taxinomia 
générale, d’une mathesis du non-mesurable, mais un espace fait d’organi-
sations, c’est-à-dire de rapports internes entre des éléments dont l’ensem-
ble assure une fonction.276

274	Vgl. MC 264/dt. 309.
275	Vgl. MC 244: »L’organisation s’insère entre les structures qui articulent et 

les caractères qui désignent, – introduisant entre eux un espace profond, in-
térieur, essentiel« (»Die Organisation reiht sich ein zwischen den Strukturen, 
die gliedern, und den Merkmalen, die bezeichnen, wodurch sie einen tiefen, 
inneren, wesentlichen Raum zwischen ihnen einführt«, dt. 286; Übersetzung 
leicht verändert).

276	MC 230 (»Schließlich und vor allem wird sie [sc. die Archäologie] zeigen, 
daß der allgemeine Raum des Wissens nicht mehr der der Identitäten oder 
der Unterschiede ist, der der nicht-quantitativen Ordnungen, der einer 
universellen Charakterisierung, einer allgemeinen Taxonomie, einer Ma-
thesis des Nicht-Meßbaren, sondern ein Raum, der geprägt ist von Orga-
nisationen, das heißt von inneren Beziehungen zwischen Elementen, deren 
Gesamtheit eine Funktion sichert«, dt. 270, Übersetzung leicht verändert).

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


386

ii. Die objektiven Apriori der neuen Empirizitäten:  
Arbeit, Leben, Sprache

Mit der Geburt der Biologie, der Philologie und der Politischen Öko-
nomie am Ende des 18. Jahrhunderts ändert sich der fundamentale 
Seinsmodus der Empirizitäten, die sich als die dem Gesetz einer inneren 
Zweckmäßigkeit gehorchenden Totalitäten geltend machen, das heißt 
nicht mehr als Naturwesen, Reichtümer und Wörter, sondern als Arbeit, 
Leben und Sprache. Im modernen Zeitalter der Geschichte seien dement-
sprechend nicht mehr der Raum und die analytische Ordnung der klassi-
schen, vom Zeichensystem unterstützten Aufteilung der Vorstellungen in 
Tafeln von kopräsenten Elementen, sondern die Zeit und die Geschichte 
qua innere Entwicklung zusammenhängender Ganzheiten von solidari-
schen Gliedern für die Positivität der empirischen Dinge maßgebend.277 

Der Übergang von der Ordnung zur Geschichte, der die Entstehung 
der modernen, positiven Wissenschaften des Lebens, der Sprache und 
der Arbeit bedingte, ist Foucault zufolge in seinen allgemeineren Zügen 
gut datierbar: Man kann leicht die Jahre 1775 und 1825 als seine äu-
ßersten Punkte fixieren. In jedem der untersuchten Gebiete kann man 
insbesondere zwei aufeinander folgende Phasen unterscheiden, deren 
Abgrenzungslinie ungefähr zwischen den Jahren 1795 bis 1800 liegt. 
In einer ersten Phase hat sich die fundamentale Seinsweise der Positivi-
täten nicht verändert. Natürliche Arten, Wörter und Reichtümer blei-
ben noch, was sie im klassischen Zeitalter waren: reduplizierte Reprä-
sentationen, Repräsentationen, die auf Repräsentationen hinweisen, sie 
analysieren, komponieren und dekomponieren, um sie ins räumliche 
System ihrer Identitäten und ihrer Differenzen einzuordnen. Was sich 
bereits ändert ist hingegen die Art und Weise, auf die eine positive Ord-
nung überhaupt hergestellt wird: Die gegenseitigen Beziehungen der re-
präsentativen Elemente untereinander werden nunmehr von einem in-
neren Gesetz als Ordnungsprinzip geregelt, das nicht auf dem Niveau 
dieser Elemente, sondern tiefer angelegt ist. Erst in der zweiten Phase 
werden schließlich die Reichtümer, die Klassen und die Wörter eine fun-
damentale Seinsweise annehmen, die nicht mehr mit der Repräsentati-
on vereinbar ist.278

Adam Smith hat laut Foucault gar nicht die Arbeit als ökonomischen 
Begriff erfunden und ihr auch nicht eine neue Funktion gegeben. Die Ar-
beit dient nicht anders als vor ihm, etwa bei Cantillon oder Turgot, als 
Maß des Tauschwertes zur Analyse der austauschbaren Reichtümer. Adam 
Smith begründet allerdings die Politische Ökonomie, indem er der Arbeit 
eine neue Stellung zuweist und von ihr eine irreduzible, unüberschreitbare 

277	Vgl. insbesondere Kapitel VII.I, »Das Zeitalter der Geschichte«.
278	Vgl. vor allem MC 233/dt. 273 f.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


387

und absolute Maßeinheit macht. Die Reichtümer stellen nunmehr das Sys-
tem ihrer Äquivalenzen nicht mehr in Bezug auf andere Repräsentationen, 
Bedürfnisse und Wertschätzungen, die etwa auch in Arbeitseinheiten dar-
gestellt werden konnten, sondern nach einem Ordnungsprinzip dar, näm-
lich die Arbeit als objektive Zeit und Mühe, das auf die Analyse der Vor-
stellungen nicht zurückgeführt werden kann. Selbstverständlich können 
die Menschen tauschen, weil sie Bedürfnisse und Begierden haben. Was 
ihren Austausch ermöglicht, sind aber nicht Bedürfnisobjekte, die mit-
tels anderer Bedürfnisobjekte repräsentiert werden, sondern der Umstand, 
dass sie aufgrund ihrer Endlichkeit der gleichen Fatalität der Zeit und der 
Mühe ausgesetzt sind. Als unbewusstes, der Repräsentation heterogenes 
Prinzip weist die Arbeit somit bereits auf eine Politische Ökonomie hin, 
die nicht mehr den Austausch der Reichtümer nach dem System ihrer Re-
präsentationen betrifft, sondern die reale Produktion: die Formen der Ar-
beit und des Kapitals als deren Akkumulation und somit die innere Zeit 
einer Organisation, die gemäß ihrer eigenen Notwendigkeit wächst und 
die nach autochthonen Gesetzen sich entwickelt.

Der entscheidende Schritt zur Politischen Ökonomie wird aber von 
David Ricardo vollzogen, der zwischen Arbeit als Produktionstätigkeit 
und Arbeit als Ware unterscheidet. Für Ricardo erlaubt die Arbeitsmenge 
als konstantes Maß den Wert eines Guts nicht allein deshalb festzustel-
len, weil dieses in Arbeitseinheiten repräsentiert werden kann, sondern 
zunächst und grundsätzlich, weil die Arbeit als produktive Aktivität die 
Quelle eines jeden Wertes ist. Der Wert kann nicht mehr wie im klassi-
schen Zeitalter durch die Fähigkeit einer jeden Ware definiert werden, 
in der Transparenz der Repräsentation eine andere vorzustellen: Er hat 
aufgehört, ein Zeichen zu sein und ist ein Produkt geworden. Als solcher 
ist der Wert auf die innere Gesetzlichkeit und auf die interne Geschicht-
lichkeit einer ganzheitlich zusammenhängenden Tätigkeit angewiesen.279

Ähnlich wird im Bereich der Naturgeschichte das nomenklatorische 
Verfahren in einer ersten Phase zwischen 1775 und 1795 nicht infrage 
gestellt. Weiterhin wird nach dem wesentlichen Merkmal, dem carac-
tère gesucht, der die Einzelwesen und die Arten auszeichnet und sie in-
nerhalb des taxonomischen Raums der gesamten Naturwesen verortet. 
Seit Jussieu, Lamarck und Vicq d’Azyr ändert sich allerdings die Tech-
nik, die ermöglicht, eine Beziehung zwischen der sichtbaren Struktur ei-
nes Wesens und der Gesamtheit der klassifizierten Naturmerkmale her-
zustellen und damit seinen wesentlichen Charakter als das Kriterieum, 
das es identifiziert, zu bestimmen. Der Übergang von der structure zum 
caractère wird von einem inneren, auf das gegenseitige Verhältnis der 

279	Für Foucaults genaue Rekonstruktion der Geburt der Politischen Ökonomie 
vgl. insbesondere Kapitel VII.II, »Das Maß der Arbeit«, und VIII.II, »Ricar-
do«.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


388

Repräsentationen nicht reduzierbaren Prinzip gewährleistet: Nunmehr 
bildet die Organisation als funktioneller Zusammenhang und mit ihr der 
Begriff des Lebens das Fundament der Taxonomien.

Die archäologischen Bedingungen für das Ende der Naturgeschichte 
und die Geburt der modernen Biologie werden aber erst in einer zweiten 
Phase durch Georges Cuvier geschaffen. Cuvier hat als erster den Begriff 
der Organisation von seiner taxonomischen Funktion befreit. Diesseits 
jeder eventuellen Klassifizierung hat er dadurch, dass er die Lebewesen 
als innerlich zusammengeknüpfte Formen dachte, in die klassische Ord-
nung der Wesen eine radikale Diskontinuität eingeführt. Seine Theorie 
der Verzweigungen verabschiedet sich endgültig von der kontinuierli-
chen Ontologie, von der die klassische Analyse noch ausgegangen war, 
und vom traditionellen Bild der scala rerum, der ununterbrochenen Stu-
fenleiter des Seienden, um die fundamentale Diskontinuität einer Ge-
samtheit von Zentren durchzusetzen, von denen aus sich eine Vielfalt 
von Strahlen entfaltet.

Auf einer archäologischen Ebene der Bedingung der Möglichkeit der 
Gegebenheitsweise der empirischen Dinge ist es demnach paradoxerwei-
se nicht der transformiste Lamarck, den die herkömmliche Geschichts-
schreibung in der Regel als Vorläufer des Evolutionismus feiert, sondern 
der fixiste Cuvier, der eine konstitutive Historizität in das Lebendige 
einführte. Cuvier zerbrach nämlich die analytische, räumliche Ordnung 
des klassischen Zeitalters zugunsten der inneren, progressiven Entfal-
tung von solidarisch, auf einen Zweck hin organisierten Naturformen 
und öffnete somit das Leben der Zeitlichkeit. Mit dem Bruch des klas-
sischen Tableaus der Wesen konnte man die Naturgeschichte mit einer 
›Geschichte‹ der Natur ersetzen.280 Der Übergang vom taxonomischen 
zum synthetischen Begriff des Lebens (vgl. MC 281/dt. 329) bewirkte 
aber nicht nur eine Diskontinuität der formes vivantes unter sich, son-
dern war auch für eine nicht weniger grundlegende Spaltung zwischen 
dem Organismus und der Welt verantwortlich. Die lebendigen Formen 
bilden nicht mehr einfach einige der Wesen, die das Tableau der êtres na-
turels in seiner Gesamtheit ausmachen, sondern setzten sich den anderen 
Naturwesen, die in das Reich der Toten einzureihen sind, als eine andere 
Ordnung der Dinge radikal entgegen. Gehören die trägen Dinge aller-
dings zu den Existenzbedingungen des Lebendigen, das heißt haben sie 
eine Bedeutung für die vitalen Zwecken eines Organismus und für sei-
ne Selbsterhaltung, so stellen sie zugleich seine Umwelt dar. Entstehung 
des biologischen Begriffes des Milieus und der äußerlichen Lebensbe-
dingungen, Auffassung einer grundsätzlichen Inkompatibilität zwischen 
lebendigen Formen, Verständnis des Lebens als eine bestimmte, einer 

280	Vgl. MC 288/dt. 337:»On a pu substituer une ›histoire‹ de la nature à l’his-
toire naturelle.«

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


389

eigenen innerlichen Gesetzlichkeit gehorchenden Kraft, die sich der ste-
ten Drohung der Materie und des Todes wiedersetzen muss: In Cuvier 
finden sich die meisten der Voraussetzungen vereinigt, die für die Ge-
burt der modernen Biologie als Wissenschaft der Erhaltungsbedingun-
gen eines Organismus in der Auseinandersetzung mit seiner Umwelt er-
füllt werden mussten.281

Die Flexion spielte in der Allgemeinen Grammatik die Rolle, die in der 
Analyse der Reichtümer der Arbeit und in der Naturgeschichte der Or-
ganisation zukam. In den Vergleichen zwischen den Sprachen am Ende 
des 18. Jahrhunderts, in denen die Analyse der repräsentativen Wer-
te der Wörter weiterhin im Mittelpunkt steht, nehmen die morphologi-
schen Abwandlungen der Flexionen eine neue Bedeutung an, durch die 
in der klassischen Analyse der Sprache ein ihr wesentlich irreduzibeles 
Moment eingeführt wird. Die Sprache besteht nicht mehr ausschließlich 
aus analytisch identifizierbaren Vorstellungen und Lauten, die andere 
Vorstellungen repräsentieren und die sie nach den diskursiven Gesetzen 
des Denkens ordnen. Sie wird außerdem von formellen Elementen gebil-
det, die den semantischen Segmenten, Lauten, Silben und Wurzeln, eine 
Gesetzlichkeit auferlegen, die der Repräsentation fremd ist. Eine histo-
rische Phonetik entsteht, die, statt nach den ersten Ausdruckswerten zu 
suchen, die Laute an sich, ihre Beziehungen aufeinander und ihre mög-
lichen Transformationen analysiert. Zugleich kann man die ersten Ent-
würfe einer vergleichenden Grammatik beobachten, die sich für Systeme 
der solidarischen Veränderungen mit morphologischem Wert (Konjuga-
tionen, Deklinationen, Affixe) interessiert.

Mit den philologischen Arbeiten Jacob Grimms, Friedrich Schlegels, 
Rasmus Christian Rasks und Franz Bopps führt der Bruch zwischen 
Sprache und Repräsentation am Anfang des 19. Jahrhunderts schließ-
lich zu einer völlig anderen Klassifikation der Sprachen. Ihre Genea-
logien und die Systeme ihrer Verwandtschaften werden auf der Basis 
eines neuen Ordnungsprinzips etabliert. Die Geburt der Philologie ist 
nicht von ungefähr mit der Identifizierung der indoeuropäischen Spra-
chen verbunden. 

Nicht anders als die Arbeit und das Leben ist die Sprache durch und 
durch historisch geworden. Die Zeit stellt nicht mehr den äußeren Fak-
tor der geschichtlichen Zerstreuung der synchronischen Ordnung al-
ler möglichen Formen wie im taxonomischen Tableau der klassischen 
Analyse dar; sie ist nunmehr das innere Prinzip von Empirizitäten ge-
worden, die sich im Seinsmodus einer inneren Organisation geben und 
die als solche in ihrer Entfaltung einer steten Evolution ausgesetzt sind. 

281	Zu Foucaults genauer Rekonstruktion der Geburt der modernen Biologie 
vgl. insbesondere Kap. VII.III, »Die Organisation der Wesen«, und VIII.III, 
»Cuvier«.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


390

Es ist gerade die Auflösung der Beziehungen, die die allgemeine Gram-
matik zwischen den Wörtern und der äußeren Geschichte errichtet hat-
te, und die Bestimmung der inneren Geschichte der Sprache, wodurch 
Franz Bopp historische Ereignisse rekonstruieren konnte, die außer je-
der Erinnerung geraten waren. Das Sanskrit ist nicht wie von Schlegel 
noch angenommen, der die ganze indoeuropäische Familie von der indi-
schen Sprache ableitete, das Archetyp aller anderen; zwischen ihm, dem 
Griechischen, dem Lateinischen, den persischen und den germanischen 
Sprachen besteht vielmehr eine Verwandtschaftsbeziehung, nach der das 
Sanskrit nicht die Mutter der anderen Sprachen, sondern eher deren äl-
tere Schwester darstellt, die am nächsten derjenigen Sprache war, die der 
Ursprung der ganzen Familie gewesen sein muss.282

Foucault betont die Rolle von objektiven Transzendentalien, die die 
Arbeit, das Leben und die Sprache im Hinblick auf die Synthese des em-
pirischen Wissens übernehmen. Dabei sollen sie ähnlich wie die unendli-
che Einheit der Idee in Kants transzendentaler Dialektik funktionieren:

Le travail, la vie et le langage apparaissent comme autant de › transcen-
dantaux ‹ qui rendent possible la connaissance objective des êtres vivants, 
des lois de la production, des formes du langage. En leur être, ils sont hors 
connaissance, mais ils sont, par cela même, conditions de connaissance ; 
ils correspondent à la découverte par Kant d’un champ transcendantal et 
pourtant ils en différent sur deux points essentiels : ils se logent du côté 
de l’objet, et en quelque sorte, au-delà ; comme l’Idée dans la Dialectique 
transcendantale, ils totalisent les phénomènes et disent la cohérence a prio
ri des multiplicités empiriques ; mais ils les fondent dans un être dont la 
réalité énigmatique constitue avant toute connaissance l’ordre et le lien de 
ce qu’elle a à connaître ; de plus, ils concernent le domaine des vérités a 
posteriori et les principes de leur synthèse – et non pas la synthèse a prio-
ri de toute expérience possible.283

282	Zu Foucaults genauer Rekonstruktion der Geburt der modernen Philologie 
vgl. insbesondere VII.IV, »Die Flexion der Wörter«, und VIII.IV, »Bopp«.

283	MC 257 (»Die Arbeit, das Leben und die Sprache erscheinen jeweils als 
›Transzendentalien‹, die die objektive Erfahrung der Lebewesen, der Pro-
duktionsgesetze und der Formen der Sprache ermöglichen. In ihrem Sein 
liegen sie außerhalb des Wissens, aber dadurch selbst sind sie Bedingungen 
der Erkenntnis. Sie entsprechen der Entdeckung eines transzendentalen Fel-
des durch Kant, und dennoch unterscheiden sie sich davon in zwei wesent-
lichen Punkten: sie liegen auf der Seite des Objekts und in bestimmter Weise 
jenseits davon; wie die Idee in der transzendentalen Dialektik totalisieren sie 
die Phänomene und besagen sie die apriorische Kohärenz der empirischen 
Mannigfaltigkeiten. Aber sie begründen sie in einem Sein, dessen rätselhaf-
te Realität vor jeder Erkenntnis die Ordnung und die Verbindung dessen 
ausmacht, was sie zu erkennen hat. Außerdem betreffen sie das Gebiet der 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


391

Nicht anders als bereits in der Einführung in Kants ›Anthropologie‹ ver-
hält sich Foucault zur absoluten Einheit der Idee zweideutig. Zum einen 
anerkennt er sie als grundlegendes Prinzip eines jeden Denkens des Or-
ganischen und kritisiert auf deren Grundlage jeden Versuch, zweckmä-
ßig organisierte Totalitäten endlich zu denken. In der Einführung konn-
te er so gegen die Bestrebung, die originäre Ebene der Anthropologie als 
fundamentale gelten zu lassen, die eigentliche fundamentale Ebene einer 
absoluten Vermittlung zwischen Welt und Gott, Natur und Freiheit, im 
Menschen mithilfe des Opus postumum geltend machen. Zum anderen 
sieht Foucault in der Idee einer absoluten Einheit nur eine Bedingung für 
ein Denken, das sich als organisch versteht, und nicht ein Prinzip des em-
pirischen Wissens überhaupt. Dies einfach deshalb, weil er an die Mög-
lichkeit eines kritischen Denkens der Endlichkeit festhält, das nicht syn-
thetisch, sondern durch und durch analytisch wäre.

Das lebensphilosophische Paradigma repräsentiert demnach laut 
Foucault lediglich eine zufällige wie – angesichts der Aporien, zu denen 
es führt – bedauerliche Parenthese im steten, geschichtlichen Wandeln 
der Wissenskonstellationen, aus der so schnell wie möglich hinauszu-
kommen ist. Es wurde bereits auf die problematische Gleichsetzung zwi-
schen der Lebensphilosophie Diltheys und der Lebensphilosophie Berg-
sons in Les mots et les choses hingewiesen. Selbstverständlich ist sie nicht 
an sich relevant, sondern als Indiz einer tiefen Konfusion in der Beurtei-
lung der Lebensphilosophie überhaupt. So ist bezeichnend, wie Foucault 
zwischen einer dualistischen, im Grunde endlichen, und einer monisti-
schen, unendlichen Philosophie des Lebens schwankt und wie er beide 
letztendlich verwechselt.

Genauer gesagt: Auf der Ebene der archäologischen Rekonstruktion 
und insbesondere der speziellen Positivitätsart der entstehenden Biolo-
gie weiß Foucault zu gut zwischen der dualistischen Radikalisierung der 
Teilung von Organischem und Anorganischem (vgl. MC 244/dt. 286) 
und der Verabsolutierung eines unendlichen Lebens zu unterscheiden, 
das als Wurzel einer jeden Existenz (vgl. MC 291/dt. 340) eine funda-
mentale Bedeutung annimmt. Zu undifferenziert geht er hingegen vor, 
wenn es darum geht, auf der Ebene der gemeinsamen Ontologie, die den 
Seinsmodus der Gegenstände der Politischen Ökonomie, der Philologie 
und der Biologie auszeichnet, die Folgen des Überganges von der analy-
tischen, taxonomischen Ordnung des klassischen Zeitalters zur synthe-
tischen Organisation der Moderne zu beurteilen.

In der nomenklatorischen Tafel der klassischen Naturgeschichte spiel-
ten das Organisierte und das Nicht-Organisierte keine konstitutive Rol-
le: Sie bildeten nicht mehr als zwei Kästchen, die sich zudem mit dem 

Wahrheiten a posteriori und die Prinzipien ihrer Synthese und nicht die Syn-
these a priori jeder möglichen Erfahrung«, dt. 301).

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


392

Gegensatz zwischen Lebendigem und Nicht-Lebendigem überkreuzten, 
ohne notwendig damit zu koinzidieren. Von dem Moment an allerdings, 
in dem die Organisation zum Grundbegriff und Ordnungsprinzip der 
natürlichen Charakterisierung wird, gewinnt die Opposition zwischen 
Organischem und Anorganischem eine fundamentale Bedeutung. Die 
Naturwesen werden nunmehr in zwei Reiche geteilt, die mit der Dicho-
tomie zwischen Lebendigem und Nicht-Lebendigen übereinstimmen. In 
dieser tiefen archäologischen Ebene wurzeln laut Foucault auch der Vi-
talismus eines Xavier Bichats und sein fundamentaler Gegensatz zwi-
schen Leben und Tod.284

Nunmehr ist die klassische Kontinuität des Seins und der Natur ge-
brochen. Das Leben regionalisiert und verselbstständigt sich gegenüber 
dem ausgedehnten Sein und seinen Gesetzten; es wird gar zu einem im 
Herzen der Natur eingenisteten Feindschaftsprinzip, eine Gegennatur 
(»contre-nature« MC 290/dt. 339). Der Dualismus von Lebendigem und 
Nicht-Lebendigem und die Unverträglichkeit der Lebensformen mitein-
ander machen aus der Natur den Schauplatz eines endlosen Kampfes al-
ler gegen alle. Die verborgene Kraft des Lebens wird zur dunklen Macht 
der Zerstörung, die alles verschlingt, was ihr begegnet, und die stets vom 
Vorrücken des Todes als von ihrem inneren Rückfall zur leblosen Ma-
terie verzehrt wird.

Vor dem Dämonismus einer dualistischen Metaphysik, die in einem 
endlichen Leben ein schlicht irrationales Zerstörungsprinzip sieht, kann 
Foucault wohl behaupten, dass Cuvier und Sade archäologisch das glei-
che Alter haben: Les 120 Journées de Sodome seien die samtige, wun-
derbare Kehrseite der Leçons d’anatomie comparée – und aller moder-
nen Versuche, möchten man hinzufügen, angesichts der Abwendung der 
Götter den Weg zu Acheron bewusst zu gehen.285 Denn Sade kündigte 
dem 18. Jahrhundert, dessen Sprache er bis zu ihrer letzten Konsequenz 
trieb, und zum Beginn des modernen Zeitalters an, dass das Leben nicht 
vom Mord, die Natur nicht vom Bösen und die Begierden nicht von der 
Gegennatur getrennt werden kann.286

Andererseits weist Foucault unter den multiplen und gleichzeitigen 
Funktionen, die das Leben im Denken des 19. Jahrhunderts übernom-
men hat, auf die fundamentale Stellung hin, die es im Gegensatz zum 
allzu problematischen Dualismus des herkömmlichen Vitalismus über 
die Opposition selbst zwischen Lebendigem und Nicht-Lebendigem als 
die Wurzel erhebt, aus der beide hervorgehen. Das Nicht-Lebendige, die 

284	Vgl. MC 244 f./dt. 286 f.
285	Vergils Exameter »Flectere si nequeo superos, Acheronta movebo« (Aen. 

VII, 312; »Wenn ich die Götter der Himmel nicht erweichen kann, so werde 
ich die Hölle in Bewegung setzten«) dient bekanntlich als Motto in Freuds 
Traumdeutung.

286	Vgl. MC 290/dt. 339.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


393

tote Natur, ist lediglich zurückgefallenes Leben. Das träge Sein ist das 
Nicht-Sein des Lebens. Dieses – so radikal wird es im Denken des 19. 
Jahrhunderts aufgefasst – stellt gleichzeitig den Kern des Seins und des 
Nicht-Seins dar: 

L’expérience de la vie se donne donc comme la loi la plus générale des 
êtres, la mise à jour de cette force primitive à partir de quoi ils sont.287

Die Unendlichkeit des Lebens (»l’infini de la vie«, MC 292/dt. 341) in-
terpretiert Foucault allerdings nicht im Hinblick auf ihr Integrationspo-
tenzial, auf ihre Fähigkeit, den Gegensatz zwischen Leben und Tod im 
Namen eines umfassenden Lebens auszusöhnen, sondern – wohl in An-
spielung auf Schopenhauer – lediglich als Wille und Vorstellung. Unend-
liches Leben sei dann als das Prinzip einer Ontologie der Vernichtung 
aller Wesen zu verstehen, die zugleich eine Erkenntniskritik bildet: Jede 
Individuierung sei bloß eine Illusion, der Schleier der Maja, den man 
zerreissen muss, um die Wahrheit des Lebens und seines blinden Willens 
wiederzuentdecken.288

Foucault nimmt das kritische Potenzial der Lebensphilosophie nicht 
ernst, letztendlich weil er von der Tragfähigkeit eines kritischen Denkens 
der Endlichkeit überzeugt bleibt, das als ewige Wiederkehr zu entfalten 
wäre. In seinem Bestreben, den Aporien des modernen, ja anthropolo-
gischen Denkens der Endlichkeit – wie es in der Einführung zu Kants 
›Anthropologie‹ hieß – weder mit einer Ontologie der Unendlichkeit im 
Sinne der herkömmlichen Metaphysik noch mit einer Philosophie des 
Absoluten im Sinne des Deutschen Idealismus zu entgehen, unterschätzt 
Foucault den möglichen Ertrag einer negativen Philosophie des unend-
lichen Lebens. Seine Kritik am modernen anthropologischen Schlum-
mer gründet dennoch auf einen Einspruch gegen den hybriden Charak-
ter und die Hybris eines Denkens des endlichen Lebens, der sich erst im 
Hinblick auf einen eminenten Begriff des Lebens und kaum aufgrund ei-
ner Philosophie der Endlichkeit rechtfertigen lässt. Auf einen depoten-
zierten Begriff des endlichen Lebens stützen sich auch die eigentümliche 
Form von Biologismus, die Foucault der Moderne vorhält, und der Re-
duktionismus ihrer Normativität: Dies soll nun aufgezeigt werden, in-
dem, nachdem die objektiven Synthesen der Arbeit, des Lebens und der 
Sprache bisher im Mittelpunkt standen, auf Foucaults Rekonstruktion 
der anthropologischen Subjektivität (Kapitel IX: »Der Mensch und sei-
ne Doppel«) und sodann auf die daraus gewonnene Bestimmung der 

287	MC 291 (»Die Erfahrung des Lebens gibt sich also als allgemeines Gesetz 
der Wesen, als das Hervorbringen jener primitiven Kraft, von der her sie 
existieren«, dt. 340).

288	Vgl. MC 291/dt. 340.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


394

Epistemologie der Humanwissenschaften (Kapitel X: »Die Humanwis-
senschaften«) eingegangen wird.

iii. Der konkrete Mensch anstelle des Cogito

Die Geburt des Menschen und der Zusammenbruch der klassischen Re-
präsentation haben aus einer archäologischen Sicht dasselbe Alter. Der 
Mensch ist eine Kreatur neuesten Datums, nicht älter als zweihundert 
Jahre, der eigenhändig von der Demiurgie des Wissens geschaffen wur-
de. Er ist zusammen mit der Transformation der Naturgeschichte in Bio-
logie, der Analyse der Reichtümer in Politische Ökonomie und der All-
gemeinen Grammatik in Philologie entstanden.

Avant la fin du XVIIIe siècle, l’homme n’existait pas. Non plus que la puis-
sance de la vie, la fécondité du travail, ou l’épaisseur historique du langage.289

Der Mensch ist insbesondere aus dem vakanten Raum hervorgegangen, 
der durch das Kollabieren der klassischen Analyse in der allgemeinen 
Organisation der empirischen Ordnung sich bildete. Als die diskursive 
Erkenntnis, in der im klassischen Zeitalter die Vorstellung und das Sein, 
die Wörter und die Dinge, ihren gemeinsamen Platz fanden, sich auflös-
te, tat sich der Mensch als neue Vermittlungsinstanz hervor: So wurde 
der ganze Raum der Repräsentation auf einen leiblichen Blick (»un re-
gard de chair«, MC 323/dt. 377) bezogen.

Der Humanismus der Renaissance und der Rationalismus des klassi-
schen Zeitalters haben wohl nicht anders als die abendländische Tradi-
tion seit der Antike dem Menschen eine privilegierte Stellung zuerkannt. 
Sie haben jedoch den homme weder auf einer epistemologischen Ebe-
ne als eigentümlichen wissenschaftlichen Gegenstand noch auf einer ei-
gentlich archäologischen als Fundament einer spezifischen Wissenskon-
stellation denken können.290

Was die Möglichkeit einer Wissenschaft des Menschen angeht, waren 
die Allgemeine Grammatik, die Naturgeschichte und die Analyse der 
Reichtümer zweifellos in einem gewissen Sinne Arten und Weisen, den 
Menschen zu erkennen. Die Naturwissenschaften haben vom Menschen 
als von einer Art oder Gattung gehandelt. Die klassische Ökonomie und 
die klassische Grammatik haben ihrerseits von Begriffen wie Bedürfnis 
und Verlangen, Gedächtnis und Einbildungskraft Gebrauch gemacht. 

289	MC 319 (»Vor dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts existierte der 
Mensch nicht. Es gab ihn ebenso wenig wie die Kraft des Lebens, die Frucht-
barkeit der Arbeit oder die historische Dichte der Sprache«, dt. 373, Über-
setzung leicht verändert).

290	Vgl. MC 329/dt. 384.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


395

Es gab aber kein epistemologisches Bewusstsein vom Menschen als sol-
chem und dem Menschen wurde kein spezifisches und eigenes Gebiet des 
Wissens zuerkannt. Mehr noch – so die eigentliche These Foucaults: Der 
Begriff von der menschlichen Natur und die Art und Weise, in der er in-
nerhalb der klassischen epistéme funktionierte, schloss die Möglichkeit 
einer klassischen Wissenschaft vom Menschen aus.291

Im klassischen Seinsmodus der empirischen Dinge hatten Natur und 
menschliche Natur ein komplementäres Verhältnis zueinander. Die Na-
tur diente mit der Besonderheit ihrer historischen und geographischen 
Bedingungen als ein Prinzip der Unordnung und der Differenz des or-
dentlichen Kontinuums des virtuellen Tableaus aller Wesen; die mensch-
liche Natur ermöglichte durch den Vergleich von inaktuellen Elementen 
aufgrund von Gedächtnis und Einbildungskraft, die historische Kette 
der Vorstellungen hinter der Unordnung der Erde auf die bruchlose Tafel 
der Wesen zurückzuführen. Durch die Sprache und insbesondere durch 
den nomenklatorischen Akt des Benennens ließ der Mensch die Welt in 
die Souveränität eines Diskurses eintreten, in dem Vorstellungen in eine 
bruchlose analytische Ordnung eingefügt wurden.292

Die Vermittlung zwischen Repräsentation und Sein wurde von der 
klassischen, analytischen Diskursivität gewährleistet; also nicht von der 
Souveränität des Menschen, sondern von der Souveränität eines Diskur-
ses (»la souveraineté d’un discours«, MC 320/dt. 374) oder der Worte 
(»la souveraineté des mots«, MC 322/dt. 376). Dort, wo sich Natur und 
menschliche Natur überkreuzen, an jener Stelle, an der man heute die 
ursprüngliche, rätselhafte Existenz des Menschen zu finden glaubt, ließ 
das klassische Denken die Macht des Diskurses aufkommen.293

Im klassischen Zeitalter verflocht sich die menschliche Natur mit der 
Natur durch die Vermittlung eines Dritten: die analytische Entfaltung des 
nomenklatorischen Diskurses. Der Mensch gehörte zur Natur unmittel-
bar durch sein besonderes Sein als Naturwesens und seine natürlichen 
Anlagen, er hatte die Natur nicht durch seine Natur bestimmt. Im klassi-
schen Diskurs der Repräsentation war der Mensch als jenes sonderbare 
Weltwesen, das in der Welt und zugleich am Rande von ihr die Welt kon-
stituiert, schlicht unmöglich: Die klassische epistéme war nicht mit dem 
Naturalismus, das heißt mit der die Moderne in ihrem Wesen auszeich-
nenden Vorstellung behaftet, man könne die Natur mit einem Teil von ihr 
erkennen oder gar die natura naturans auf die natura naturata reduzieren.

Il n’était pas possible en ce temps-là que se dresse, à la limite du monde, 
cette stature étrange d’un être dont la nature (celle qui le détermine, le 

291	Vgl. MC 320/dt. 373.
292	Vgl. MC 320 f. und auch 85/dt. 373–75 und 106 f.
293	Vgl. MC 321/dt. 375.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


396

détient et le traverse depuis le fond des temps) serait de connaître la na-
ture, et soi-même par conséquent comme être naturel.294

Solange der klassische Diskurs gedauert hat, konnte die konkrete Seins-
weise des Cogito qua Cogito nicht befragt werden.295 Der Mensch als 
dichte Realität, als konkretes Objekt und konstituierendes Subjekt ei-
ner jeden Erkenntnis fand keinen Platz. Ein Diskurs über die konkrete 
Seinsweise des Menschen in seiner zweideutigen Stellung als Objekt und 
Subjekt der Erkenntnis wurde erst mit dem Zusammenbruch der klas-
sischen Repräsentation möglich. Vielmehr: er wurde von diesem abver-
langt. Die Übereinstimmung zwischen Vorstellungen und Wesen, ordo 
idearum und ordo rerum, die der analytischen Ordnung der klassischen 
Taxonomie und ihrer Artikulation in und durch die Sprache eine Ent-
sprechung im Sein garantierte, wurde durch eine metaphysisch begrün-
dete Ontologie der Kontinuität gewährleistet.296 Mit der Auflösung der 
klassischen Repräsentation war eine neue Vermittlungsinstanz gefragt, 
die anstelle des taxonomischen Diskurses die mots und die choses zu-
sammenhielt. Diese Instanz ist nichts anderes als der Mensch in seiner 
leiblichen Konkretheit und Zweideutigkeit als zugleich Fundament und 
Gegenstand der Erkenntnis, so wie er sich in der modernen Konstellati-
on des Wissens abzeichnet.

Der Mensch wohnt zum einen der Struktur der objektiven Syn-
thesen der Arbeit, des Lebens und der Sprache inne, als die eigen-
tümliche Vermittlung zwischen Wesen und Dasein, funktioneller Ein-
heit und Mannigfaltigkeit, durch die Arbeit, Leben und Sprache als 
endliche Totalitäten sich auszeichnen. Als solcher bildet der Mensch 
die reflexive Figur, die das moderne Wissen auf einer fundamentalen, 
archäologischen Ebene aufweist und die sich in einer Analytik der 
Endlichkeit (»analytique de la finitude«, MC 323/dt. 377) entfaltet. 

294	MC 321 (»Es war zu jener Zeit nicht möglich, dass sich an der Grenze der 
Welt jene eigenartige Gestalt eines Wesens erhebt, dessen Natur (die es de-
terminiert, es festhält und seit der Tiefe der Zeiten durchdringt) es wäre, die 
Natur und infolgedessen sich selbst als natürliches Wesen zu erkennen«, dt. 
375).

295	Vgl. MC 323/dt. 377.
296	Für die Forderung einer kontinuierlichen Natur vgl. insbesondere das Unter-

kapitel V.V.: »Das Kontinuum und die Katastrophe«, MC 158–63/dt. 189–
95 und MC 219/dt. 258; für die Freilegung des verborgenen Dogmatismus 
der klassischen Repräsentation im Zusammenhang mit der kantischen Kri-
tik und ihrer Trennung zwischen Denken und Sein: MC 255 f./dt. 298 f. 
Die kantische Kritik sei insbesondere als die Sanktion auf philosophischer 
Ebene des Rückzuges des Seins aus dem Raum der Repräsentation zu ver-
stehen, der mit der Entstehung der Politischen Ökonomie, der Biologie und 
der Philologie die moderne Ordnung der Dinge auszeichnet.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


397

Gegenüber den objektiven Synthesen der Arbeit, des Lebens und der 
Sprache dient diese Analytik der reflexiven Figur des Menschen als 
Theorie der Subjektivität.297 Zum anderen ist der Mensch als der Ge-
genstand der Humanwissenschaften zu betrachten, die auf der anthro
pologischen Grundkonstellation des modernen Wissens selbst aufbau-
en. Als Gegenstand der sciences humaines ist er nicht mehr auf der 
Ebene der inneren Struktur der Empirizität anzusiedeln; er findet viel-
mehr im äußeren Verhältnis seinen Ort, das sich zwischen der inneren 
Gesetzlichkeit der Dinge und einer Repräsentation etabliert, die nicht 
mehr für die Ordnung der Dinge, sondern lediglich für die Vorstellun-
gen der Menschen steht. 

Der Anthropologismus der Moderne ist kaum programmatisch; viel-
mehr ergibt er sich aus der inneren Entfaltung des Gegebenheitsmo-
dus der empirischen Ordnungen selbst. Insofern ist er nicht prinzipiell 
doxographisch festzustellen, sondern bildet den eigentümlichen Gegen-
stand einer Archäologie. Er ist wesentlich mit der Verselbstständigung 

297	Foucault spielt offensichtlich auf die kantische Terminologie der Kritik der 
reinen Vernunft an, wenn er von »Analytik« spricht. Vgl. insbesondere MC 
330/dt. 385, wo es im Gegensatz zu einer transzendentalen Ästhetik und zu 
einer transzendentalen Dialektik um eine Analytik als Theorie des Subjekts 
geht: »à une analytique (ou à une théorie du sujet)«. Foucaults Wortprägung 
erinnert selbstredend auch an Heideggers ›Analytik des Daseins‹ als Analy-
tik der menschlichen Endlichkeit – wie im Übrigen die Rede von einer ›Wie-
derholung‹ des Positiven im Transzendentalen auf Heideggers Beteuerung 
der Notwendigkeit einer ›Wiederholung‹ der Frage nach dem Sein hinwei-
sen könnte (vgl. M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tübingen 171993 (1927) 
4, und DERS., Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt/M. 61998 
(1929), 204 ff.). Auf eine genauere Bestimmung von Foucaults Verhältnis 
zu Heidegger in dieser Hinsicht wird hier verzichtet (vgl. U.J. SCHNEIDER, 
»Martin Heidegger«, in: KAMMER, PARR, SCHNEIDER, Foucault-Hand-
buch, 176b–78b und die dort angegebene Literatur; M. RÖLLI, Kritik der 
anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 499 ff.). Es sei allerdings zumin-
dest vermerkt, dass – in Einklang mit der abkünftigen Stellung, die die Ar-
chäologie der Philosophie gegenüber der epistéme stets zuweist – Foucaults 
Analytik der Endlichkeit Heideggers Analytik des Daseins keine konstitu-
tive Funktion zukommen lässt: Sie gehört einfach zu ihr, wie die Erfahrun-
gen von Hölderlin und Nietzsche, in denen die Wiederkehr des Ursprungs 
sich zwar in der Form des Zurückweichens ergibt, die Identität zwischen 
Empirischem und Fundamentalem als die grundlegende Reflexivität der an-
thropologischen epistéme aber kaum infrage gestellt wird (vgl. MC 345/dt. 
402 f.). Foucaults Einordnung ist zumindest insofern plausibel, als Heideg-
ger zwar das innere Verhältnis der Endlichkeit des Daseins zum Sein als zu 
seiner intrinsischen Transzendenz erkennt, das Sein selbst aber nicht wirk-
lich als Unendliches zu denken weiß, nämlich als in sich selbst reflektiertes 
Leben.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


398

der Endlichkeit verbunden, die mit dem Zusammenbruch der klassischen 
Repräsentation und der Metaphysik des analytischen Kontinuums, die 
sie fundierte, einherging. Insofern ist er von Grund auf szientistisch: Er 
geht nämlich aus der Bewegung hervor, die im Übergang von der klassi-
schen zu der modernen epistéme Metaphysik durch Wissenschaft ersetzt 
hat. War im klassischen Zeitalter die prinzipielle Verbindung zwischen 
Vorstellung und Sein metaphysisch gesichert, so ist die Vermittlung zwi-
schen Wesen und Dasein in der Moderne zu einem wissenschaftlichen 
Problem geworden. Man musste nämlich einen Zusammenhang zwi-
schen einer funktionellen Organisation und ihren Manifestationen po-
sitiv herstellen. Dort, wo die klassische Grunddisposition des Wissens 
ein metaphysisch starkes Moment kannte, hat sich ein wissenschaftlich 
starker Aspekt herausgebildet.298

Das klassische Zeitalter dachte die Endlichkeit grundsätzlich von der 
Unendlichkeit aus. Die Empirizitäten ergaben sich als solche aufgrund 
der Unangemessenheit gegenüber dem Unendlichen des Menschen, der 
als endliches Wesen der Negativität des Gegebenen ausgesetzt war: des 
Körpers, der Bedürfnisse, der Worte. Zugleich mussten die manifesten 
Formen der menschlichen Endlichkeit ihren Ort innerhalb der Reprä-
sentation haben. Dies war möglich, weil das Endliche nicht nur als Ne-
gation des Unendlichen, sondern zugleich als seine Bestimmung gedacht 
wurde: Eine metaphysisch fundierte Ontologie des Kontinuums erlaub-
te, von einer grundsätzlichen Entsprechung zwischen Sein und Denken 
und von der Möglichkeit auszugehen, beide durch die assoziative Arbeit 
der Sprache innerhalb der Repräsentation analytisch durchzuordnen. 
Deshalb war, solange die empirischen Inhalte innerhalb des selbstrefe-
renziellen Raumes der Repräsentation als System der Anordnung der 
Vorstellungen untereinander aufgefasst wurden, eine Metaphysik des 
Unendlichen nicht nur nötig, sondern erforderlich.299 Mehr noch, so 
könnte man hinzufügen: Nur das Bestehen einer Metaphysik, die im 
Unendlichen etwa als Deus creator et rector oder als causa sua, die 
sich im Endlichen geometrisch ausdrückt, die Bürgschaft für die Über-
einstimmung zwischen res cogitans und res extensa, ordo idearum und 
ordo rerum fand, konnte die Entfaltung jener Dialektik zwischen Wesen 
und Dasein, einem teleologisch geschlossenen Ganzen und seinen Teilen 
verhindern, die im Mittelpunkt der Entfaltung der Politischen Ökono-
mie, der Biologie und der Philologie als Wissenschaften von funktionel-
len Organisationen stand. Es ist kein Zufall und noch weniger die Fol-
ge eines willkürlichen Ereignisses auf der Ebene der Grunddisposition 

298	»Un moment scientifiquement fort s’est constitué là où l’épistémè classique 
connaissait un temps métaphysiquement fort« (MC 219/dt. 259).

299	»Une métaphysique de l’infini était non seulement possible mais exigée« 
(MC 327/dt. 382).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


399

des empirischen Wissens, wenn mit Kant die Auflösung des metaphy-
sischen Dogmatismus mit der Neuentdeckung der Dialektik der Anti-
ke verbunden wurde.

Mit dem Bruch in der Ordnung der Dinge, der am Ende des 18. Jahr-
hunderts stattfand, wurde das Endliche nicht mehr in Bezug auf das Un-
endliche und als eine Manifestation von ihm gedacht, sondern in einem 
unendlichen Verweis auf sich selbst. 

L’expérience qui se forme au début du XIXe siècle loge la découverte de la 
finitude, non plus à l’intérieur de la pensée de l’infini, mais au cœur même 
de ces contenus qui sont donnés, par un savoir fini, comme les formes con-
crètes de l’existence finie.300

Die menschliche Subjektivität entdeckt in der Empirizität, die sie durch-
dringt, in den Gesetzten des Lebens, der Produktion und der Sprache, 
die sie in ihrer irreduziblen Vorgängigkeit beherrschen, ihre Endlichkeit 
als das Gesicht ihrer unerbittlichen Passivität. In der Positivität des Wis-
sens kündigt sich die Endlichkeit eines Menschen an, der durch die Ana-
tomie des Gehirns, den Mechanismus der Produktionskosten oder das 
System der indoeuropäischen Konjugation als Natur und als historisch 
und sozial vermitteltes Produkt einer Herstellungs- und Reflexionspra-
xis bestimmt wird. Die konkreten Formen der endlichen Existenz sind 
allerdings erst durch ein endliches Wissen gegeben; die positive Endlich-
keit ist erst im Hinblick auf eine fundamentale verständlich, die sie er-
scheinen lässt und die in ihr erscheint. Die empirischen Inhalte der Ar-
beit, des Lebens und der Sprache wären nicht da, wenn der Mensch, der 
sich durch sie entdeckt, in der stummen Unmittelbarkeit des tierischen 
Lebens oder im Licht einer unendlichen Selbstpräsenz leben würde. Die 
positiven Formen seiner endlichen Existenz sind dem Menschen allein 
auf der Grundlage seiner eigenen Endlichkeit gegeben.

Diese fundamentale Endlichkeit ist in einem gewissen Sinne diesel-
be wie die positive, die sich in den vitalen, ökonomischen und sprachli-
chen Bedingungen des menschlichen Lebens kundtut. Sie wird durch die 
Räumlichkeit des Körpers, das Offene des Begehrens und die Zeitlichkeit 
der Sprache bestimmt. Sie ist dennoch radikal anders: In ihr manifestiert 
sich die Grenze nicht als eine determinierte, die dem Menschen als na-
türliche und historische von außen her auferlegt wird, sondern als eine 
determinierende, die nur in sich selbst gründet. Im eigentlichen Zentrum 
der Empirizität ergibt sich somit die Notwendigkeit, auf eine Analytik 

300	MC 327 (»Die Erfahrung, die sich am Anfang des neunzehnten Jahrhun-
derts bildet, siedelt die Entdeckung der Endlichkeit nicht mehr innerhalb des 
Denkens des Unendlichen, sondern genau im Herzen jener Inhalte an, die 
durch ein endliches Wissen als die konkreten Formen der endlichen Exis-
tenz gegeben werden«, dt. 382, Übersetzung leicht verändert).

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


400

der Endlichkeit zurückzugreifen, in der das endliche Sein des Menschen 
alle positiven Formen seiner Endlichkeit begründen können wird.301

Der Raum, in dem sich die Analytik der Seinsweise des Menschen 
völlig entfaltet, ist die Wiederholung als die Identität und die Differenz 
zwischen dem Positiven und dem Fundamentalen.302 Das vom Tod stets 
aufgezehrte Leben der alltäglichen Existenz ist auf einer fundamentalen 
Ebene dasselbe wie die zum Vergehen verurteilte endliche Form, in der 
es in seiner Empirizität gegeben ist; das Begehren, das den Produktions-
prozess antreibt, ist dasselbe wie das Begehren, durch das Güter erst zu 
erwünschten Werten werden können; die Zeitlichkeit, die die Sprachen 
trägt und prägt, ist dieselbe wie die Zeitlichkeit der grundlegenden Zer-
streuung des menschlichen Denkens. 

Du bout à l’autre de l’expérience, la finitude se répond à elle-même ; elle 
est dans la figure du Même l’identité et le la différence des positivités et 
de leur fondement.303

Die Grundstruktur der Identität und Differenz, die die moderne, anthro
pologische Subjektivität als Widerspiegelung des Fundamentalen im Po-
sitiven auszeichnet, erinnert an die Verrücktheit des Neffen, an seine 
Persönlichkeit als absolute Unpersönlichkeit, und an den Widerspruch 
sowie an die intrinsische Gewalt der Reflexionslogik, die sie als reine 
Urteilsrelation formal prägt. Abgesehen von der Absichtlichkeit des Be-
zugs auf Hegel, ist Identität und Differenz vor allem die Formel, die zu-
gleich den Anspruch und die Selbsttäuschung eines jeden Denkens der 
Endlichkeit und letztendlich eines jeden Anthropologismus – wie Hegel 
spätestens seit Glauben und Wissen, seit seinem Einspruch gegen eine 
Reflexionsphilosophie, die nur »den Menschen denken kann«, wusste304 
– formal charakterisiert. Die Formel Identität und Differenz beschreibt 
insofern den Anspruch eines jeden anthropologischen Reduktionismus, 
als sie ein notwendiges Moment eines Denkens umreißt, das Allgemei-
nes und Besonderes aufgrund einer endlichen Totalität verbindet und 
dabei stehenbleiben sollte, möchte es sein Verlangen nach Selbstgenüg-
samkeit tatsächlich aufrechterhalten können. Identität und Differenz 
zeichnet ferner die Selbsttäuschung eines jeden Anthropologismus aus, 
sofern dieser nicht einsehen will, dass der Bezug auf eine höhere Identi-
tät, die Identität und Differenz in sich fassen kann, nicht die spekulative 

301	Vgl. MC 326/dt. 380 f.
302	Vgl. MC 326/dt. 381.
303	MC 326 (»Von einem Ende der Erfahrung zum andern erwidert die Endlich-

keit sich selbst; sie ist in der Figur des Gleichen die Identität und die Diffe-
renz der Positivitäten und ihres Fundaments«, dt. 381, Übersetzung leicht 
verändert).

304	Vgl. die bereits zitierte Stelle bei HEGEL, Glauben und Wissen, a.a.O., 12.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


401

Entäußerung der menschlichen Freiheit im Namen der Schwärmerei, 
sondern einfacher eine innere Notwendigkeit darstellt, der das endliche 
Denken ebenso wenig sich entziehen wie gerecht werden kann.

In Histoire de la folie dachte Foucault noch die Identität der Identität 
und der Differenz in der negativen Form eines Wahnsinns als der Un-
vernunft, die vor der Teilung zwischen Unvernunft und Vernunft liegt 
und ungeachtet ihrer mit dem Anspruch der Vernunft verwandten Ein-
heitsstruktur doch insofern unvernünftig bleibt, als sie sich jeder Be-
stimmung entzieht. Auch Foucaults Einspruch gegen die falschen Ver-
mittlungen und die reduktive Normativität der Psychologie baute auf 
eine solche folie. In der Introduction à l’›Anthropologie‹ de Kant zeigte 
Foucault im Anschluss an Kants Opus postumum und im Allgemeineren 
an dessen Geist- und Lebensbegriff, wie die Vermittlung zwischen Frei-
heit und Natur, die dem Menschen als mit Vernunft begabtem Erdwe-
sen innewohnt, kaum anthropologisch vollzogen werden kann. Zugleich 
umriss Foucault das Gegenprojekt, ein kritisches Denken der Endlichkeit 
als ewige Wiederkehr zu entwickeln. Was in der Introduction Foucault 
mit Kant immerhin noch sah, war das notwendige Angewiesensein des 
Menschen auf Unendlichkeit, das in Les mots et les choses mindestens 
unterbelichtet bleibt. 

Selbstverständlich ist Foucaults Rekonstruktion der Analytik der End-
lichkeit kritisch gemeint: Sie zeichnet eine im Grunde aporetische Struk-
tur nach, die es aufzulösen gilt. Foucault vermag in Les mots et les choses 
allerdings nicht mehr, das immanente Verhältnis der menschlichen End-
lichkeit zur Unendlichkeit zu erfassen, abgesehen höchstens davon, dass 
er den zirkulären Bezug der Endlichkeit auf sich selbst als unbeendbar 
(»interminable«; vgl. MC 329/dt. 385) bezeichnet. Die Unendlichkeit 
bildet allerdings als die absolute Identität, die Identität und Differenz in 
sich fasst, den natürlichen Endpunkt und die eigentliche Triebfeder der 
Dialektik zwischen Fundamentalem und Positivem, Wesen und Dasein, 
und als solche auch den einzigen Grund, von dem her die wesentliche 
Zerstreuung des Menschen, sein steter Kampf mit der Negativität und 
letztendlich seine Endlichkeit beschrieben werden können. Ohne den 
notwendigen Bezug zum Unendlichen zu denken, kann nicht nur nicht 
die spekulative Figur der Identität der Identität und der Differenz als die 
natürliche Ergänzung zur dürftigen Struktur der Identität und der Dif-
ferenz begriffen werden, sondern auch nicht die eigentliche existenzielle 
Lage der menschlichen Endlichkeit. Ohne notwendigen Bezug zur Un-
endlichkeit gibt es kein fundamentales Verhältnis des menschlichen or-
ganischen Lebens zum Tod als zu dem, was dem Leben ursprünglich ver-
wehrt, seine Form absolut zu verwirklichen, keine Unerfüllbarkeit des 
Begehrens, ohne die der Prozess der Produktion und der Zirkulation der 
Waren erlöschen würde, keine Zeitlichkeit der Sprache als das, was ihre 
konstitutive enérgeia nie in einem ergon zur Ruhe kommen lässt. Wäre 

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


402

die Endlichkeit selbstgenügsam, wäre die gewaltsame und gewalttätige 
Identifizierung des Fundamentalen mit dem Positiven, der Identität mit 
der Differenz, problemlos, so wäre auch die Angleichung zwischen Ver-
nunft und Unvernunft, die der Entstehung der modernen Psychopatho-
logie zugrunde liegt, oder die reine Definitions- und Habensbeziehung, 
die die Gönner des Neffen zu seiner Verrücktheit herstellen, ganz unpro-
blematisch. In der Verselbstständigung der Endlichkeit würde man ledig-
lich die Emanzipation des Menschen, seine Selbstbestimmung oder gar 
die Selbsterzeugung der Menschengattung feiern müssen.

Je mehr man den Menschen auf Natur reduziert, desto weniger kann 
man Natur in ihm erfassen: Dies ist das Paradox eines Denkens, das bei 
der Gegebenheit der physis Halt machen möchte und nicht wissen will, 
dass es im unendlichen Verweis der Endlichkeit auf sich selbst immer 
schon über sich selbst hinaus ist. Negativität, das heißt eigentlich Natur 
als Unmittelbarkeit, die vom Vermittlungsprozess des Geistes, von der 
Idealisierung, die Mannigfaltigkeit auf Einheit zurückführt, nicht einge-
holt werden kann, die Unerfüllbarkeit des Lebens, des Begehrens und 
des Sinnes, kommen erst durch die Unmöglichkeit der Endlichkeit, sich 
selbst zu erfassen, ohne auf ein Unendliches Bezug zu nehmen, das in 
ihr immer schon am Werk ist und zugleich sich ihr stets entzieht, zum 
Vorschein.

Die Reduktion der Negativität ist im modernen Anthropologismus 
so wesentlich angelegt, dass sich leicht zeigen lässt, wie das positivis-
tische Projekt einer Reduktion der Metaphysik durch die Zurückfüh-
rung des Menschen auf seine Endlichkeit immer wieder vom Verspre-
chen einer zukünftigen Auflösung der positiven Grenzen des Menschen 
begleitet wird. So weiß man, dass der Menschen endlich ist, so wie man 
die Anatomie seines Gehirns, den Mechanismus der Produktionskosten 
oder das Flexionssystems der indoeuropäischen Sprachen kennt. Es ist 
aber vielleicht nur eine Frage der Zeit, ob die Grenzen, die dadurch dem 
Menschen auferlegt werden, doch aufgelöst werden könnten: Die Evo-
lution der menschlichen Gattung ist wahrscheinlich noch nicht been-
det; die Produktionsverhältnisse und die Arbeitsmittel könnten sich ei-
nes Tages so weiterentwickeln, dass die menschlichen Bedürfnisse ohne 
Entfremdung erfüllt werden könnten; eine bis zum Ende geführte ana-
lytische Akribie könnte uns eines Morgens von allen Täuschungen der 
historischen Sprachen befreien, aus denen die Metaphysik und alle ande-
ren Formen von Obskurantismus entstanden sind. So verspricht die Ver-
kündung der Endlichkeit des Menschen durch die Positivität des Wissens 
und den szientistischen Reduktionismus in einer fernen Zukunft dassel-
be Unendliche, das sie der Gegenwart verweigert.305 

305	Vgl. MC 324 f./dt. 379.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


403

Diese Hybris ist dem Anspruch einer Verselbstständigung der Endlich-
keit selbst eingeschrieben. Ein Endliches, das kein inneres Verhältnis zum 
Unendlichen aufweist, muss enden können: Es muss hoffen können, zu 
einer endgültigen Stabilität zu kommen. Zumal, wenn es kostenlos, das 
heißt ohne dialektische Rückschläge, Negativität reduzieren kann. So 
dürfen auf einer archäologischen Ebene Positivismus und Eschatologie 
voneinander nicht getrennt werden.

Un discours qui se veut à la fois empirique et critique ne peut être que, 
d’un seul tenant, positiviste et eschatologique ; l’homme y apparaît comme 
une vérité à la fois réduite et promise. La naïveté précritique y règne sans 
partage.306

Die analytische Kraft der Archäologie Foucaults ist auf dieser Ebene 
einfach außerordentlich. Problematisch ist hingegen Foucaults Diagno-
se, wenn es darum geht, das Verhältnis der Analytik der Endlichkeit zur 
Metaphysik zu bestimmen. Foucault unterscheidet nämlich zwischen der 
Auslegung, die die nachmetaphysische Moderne von sich selbst gibt, und 
der inneren Logik der Wissenskonstellation, die sie verkörpert, nicht im-
mer scharf genug.

Er rekonstruiert treffend, wie mit dem Zusammenbruch der Reprä-
sentation und dem Übergang von der klassischen zur modernen epistéme 
das Verhältnis der empirischen Erkenntnis zur Metaphysik sich geändert 
hat: War früher die Metaphysik schlicht eine berechtigte Forderung, um 
den Zusammenhalt der analytischen Ordnung der Repräsentation zu ga-
rantieren, so ist sie mit der Konstitution hinter den klassischen Taxono-
mien der objektiven Synthesen der Arbeit, des Lebens und der Sprache 
zu einer bloßen Versuchung geworden. In der modernen epistéme habe 
sich in einer korrelativen Opposition zur Analytik der Endlichkeit und 
der menschlichen Existenz eine fortwährende Versuchung gebildet, eine 
Metaphysik des Lebens, der Arbeit und der Sprache zu konstituieren.307 
Es handelt sich aber eben um Versuchungen, die gleich bestritten und 
wie von innen her unterminiert werden, denn die Metaphysiken der Ar-
beit, des Lebens und der Sprache werden zugleich als Manifestation und 
Fundament der menschlichen Existenz stets auf die Analytik der End-
lichkeit zurückgeführt.

Die modernen Reflexionen über die Arbeit, das Leben und die Spra-
che haben sich so stets als das Ende der Metaphysik präsentieren kön-
nen. Dem Anschein nach hat die Moderne angefangen, als der Mensch 
in seiner Positivität aufgefasst wurde, als von seinem Körper, seiner 

306	MC 331 (»Ein Diskurs, der gleichzeitig empirisch und kritisch sein will, 
kann nur positivistisch und eschatologisch in einem sein. Die präkritische 
Naivität herrscht darin ungeteilt«, dt. 387).

307	Vgl. MC 328/dt. 383.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


404

Produktionsweise und seiner Sprache vorbestimmtes, endliches Wesen. 
Auf der archäologischen Ebene lässt sich allerdings aufweisen, dass die-
ses Sich-selbst-Bescheiden nicht ohne eine Wiederaufnahme der posi-
tiven Grenzen der menschlichen Endlichkeit auf einer fundamentalen, 
konstitutiven Ebene möglich ist, die es in sein Gegenteil umschlagen 
lässt, indem es dem konkreten, natürlichen Menschen eine Souveräni-
tät wiedergibt, die ihm früher lediglich als universelles Subjekt des Den-
kens beschieden war.

Das Ende der Metaphysik als die Zurückführung des Ich denke auf 
die Konkretheit der menschlichen Existenz und ihre positive Bestim-
mung durch die Natur, den Tausch und den Diskurs bildet demnach 
laut Foucault nicht mehr als die negative Seite eines viel komplexeren 
Ereignisses: Die Geburt des Menschen als des Wesens, in dem jene posi-
tive Zerstreuung auf einer fundamentalen Ebene wieder eingeholt wird. 

Mais la fin de la métaphysique n’est que la face négative d’un événement 
beaucoup plus complexe qui s’est produit dans la pensée occidentale. Cet 
événement, c’est l’apparition de l’homme.308

Was durch das Auftauchen des Menschen mit dem Anspruch der Mo-
derne, die Metaphysik hinter sich zu lassen, genau geschieht, bleibt zu-
mindest zweideutig. Zum einen betont Foucault bekanntlich, wie die 
moderne Anthropologie qua Analytik der Endlichkeit in einen neuen 
Schlummer gerät. Die Anthropologie wiederholte den alt-metaphysi-
schen Dogmatismus, der unkritisch das Wesen des Menschen spekulativ 
feststellte, indem sie ihn bloß in zwei Ebenen aufspaltet, in das Positi-
ve und das Fundamentale, die zirkulär aufeinander verweisen.309 Inso-
fern muss der Bezug der Analytik der Endlichkeit auf Metaphysik nicht 
so unwesentlich sein, wie die moderne anthropologische Reduktion ger-
ne meint. Zum anderen scheint Foucault die Rede vom Ende der Meta-
physik doch ernst zu nehmen und ihren Anspruch zu teilen: Die Verab-
schiedung vom Unendlichen sollte nur radikal genug vollzogen werden. 
So habe Nietzsche gezeigt, wie Gott und der Mensch zusammengehören 
– und das heißt einmal mehr, dass das Verhältnis zwischen Metaphysik 
und Anthropologie nicht unwesentlich ist: Die Verheißung des Übermen-
schen würde demnach nicht weniger den Tod Gottes als das Verschwin-
den des Menschen bedeuten.310

308	MC 328 (»Aber das Ende der Metaphysik ist nur die negative Seite eines 
viel komplexeren Ereignisses, das sich im abendländischen Denken vollzo-
gen hat. Dieses Ereignis ist das Auftauchen des Menschen«, dt. 383).

309	Vgl. insbesondere Unterkapitel IX.VIII.: »Der anthropologische Schlaf«, 
MC 351–54/dt. 410–12.

310	Vgl. MC 353/dt. 412.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


405

Foucaults Verschätzen der Notwendigkeit des Verhältnisses zum Un-
endlichen und zur Metaphysik, das die modernen Versuche, die Endlich-
keit im ausschließlichen Verweis auf sich selbst zu denken, doch unter-
halten, ist sicherlich mit der Überzeugung verbunden, die er bereits in 
der Introduction à l’›Anthropologie‹ de Kant formulierte, es ließe sich 
doch ein Denken der Endlichkeit entwickeln, nämlich die ewige Wieder-
kehr als Zeit des Übermenschen, das kritisch wäre, das heißt, das an-
ders als die moderne Anthropologie ohne Zirkularität auskommen wür-
de. Dadurch würde das kritische Denken der Endlichkeit gegen die von 
der kantischen Kritik vollzogene Trennung zwischen Empirischem und 
Transzendentalem nicht verstoßen.311

Foucault übernimmt die Selbstauslegung der modernen Anthropolo-
gie zu undifferenziert zum großen Teil auch deshalb, weil er mit einer 
dürftigen Metaphysikauffassung arbeitet. Auf der einen Seite wurde be-
reits gezeigt, dass seine Auffassung der Metaphysik des Lebens unzurei-
chend ist, indem er zwischen Bergson und Dilthey, das heißt zwischen 
einem unendlichen und einem endlichen Lebensbegriff nicht unterschei-
det, und dass er zudem die Unendlichkeit des Lebens im Anschluss an 
die Lebensphilosophie Schopenhauers nur im Sinne eines schlichten Zer-
störungsprinzips interpretiert. Auf der anderen Seite kehrt auch im Fall 
von Les mots et les choses der Theoretizismus zurück, der Foucault im 
ersten Teil dieser Arbeit bereits angesichts einer grundsätzlichen Unver-
söhnbarkeit zwischen Unvernunft und Geschichte vorgeworfen wurde. 
So trifft zwar zu, dass die Metaphysiken der Arbeit, des Lebens und der 
Sprache als Metaphysiken eines nicht objektivierbaren Grundes, von 
dem her sich die empirischen Objektivitäten erst zu erkennen geben, 
präkritisch sind. Sie geben nämlich vor, jene absolute Unendlichkeit ak-
tualiter zu erkennen, die erst erlaubt, Totalitäten tatsächlich zu erfassen 
und nicht allein metaphorisch zu bezeichnen, was »unser diskursiver, 
der Bilder bedürftige Verstand« zwangsläufig tut.312 Die kantische Kritik 
besagt aber ebenso, dass die theoretische Unterscheidung zwischen Er-
scheinung und Ding an sich erst die praktisch-moralische Unterstellung 
eines freien Willens möglich macht und dass die Existenz eines ens rea-
lissimus qua Ideal der reinen Vernunft, einer unendlichen Einheit, inner-
halb derer alle Unterschiede ihren Platz finden, zwar keinen Gegenstand 
einer möglichen Erkenntnis der theoretischen Vernunft, jedoch eine not-
wendige Annahme der praktisch-moralischen Vernunft bildet, ohne die 
menschliche Freiheit kaum zu denken ist. Die kantische Kritik als Ver-
nunfterkenntnis aus bloßen Begriffen ist mehr noch eine Frage der Frei-
heit als der Erkenntnis. In diesem Sinne ist eine Metaphysik des Lebens 
im eminentem Sinne als die absolute Einheit, die in jeder Sinnentfaltung 

311	Dazu vgl. auch HEMMINGER, Kritik und Geschichte, a.a.O., 94 f.
312	Vgl. KANT, Kritik der Urteilskraft, B 350 f.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


406

als die obere Bestimmung einer jeden Bestimmung immer schon am 
Werk ist und die von einer theoretisch aufgeklärten Praxis als certitude 
du cœur unterstellt wird, um vor der Gewalt der Geschichte die Mög-
lichkeit einer radikalen Gerechtigkeit und Liebe zu retten, kaum unkri-
tisch. Sie ist gar – wenn man will – eine Art und Weise, im Augenblick 
ihres (theoretischen) Umsturzes, der Metaphysik (praktisch-politisch) 
Solidarität zu zeigen.

iii.i Endlichkeit und Unendlichkeit des Menschen

Die Implikationen von Foucaults Analysen reichen allerdings viel wei-
ter als sein Programm. So genügt es, einen genauen Blick auf das gro-
ße Viereck (»le grand quadrilatère«, MC 346/dt. 404) zu werfen, in das 
Foucault die Seinsweise des Menschen dekliniert, um das notwendige 
Verhältnis der Analytik der Endlichkeit zur Metaphysik nachzuweisen. 
Zugleich erlaubt Foucaults Bestimmung des anthropologischen Vierecks, 
genauer zu erfassen, in welchem Sinne der moderne Rückzug zur phy-
sis eine Form des naturalistischen Reduktionismus darstellt, der tiefer 
als die Unterscheidung zwischen Natur und Geschichte greift und der 
sich sowohl durch seine Hybris als auch durch seinen hybriden Charak-
ter auszeichnet.

Foucault spricht am Ende seiner Übersicht der Verdoppelungen, in die 
der konkrete Mensch notwendig gerät, wenn er die Funktion des Cogi-
to übernimmt, zwar von einem quadrilatère, der aus vier Seiten besteht: 
der Verbindung der Positivitäten mit der Endlichkeit; der Reduplizierung 
des Empirischen im Transzendentalen; der ständigen Beziehung des Co-
gito zum Ungedachten und dem Rückzug und der Wiederkehr des Ur-
sprunges.313 Die vier Elemente, die Foucault zusammenfassend aufzählt, 
befinden sich allerdings in seiner Analyse nicht alle auf derselben Ebe-
ne, wie bereits die Betitelung der Unterkapitel zeigt. »IV. Das Empiri-
sche und das Transzendentale«, »V. Das Cogito und das Ungedachte«, 
»VI. Das Zurückweichen und die Wiederkehr des Ursprunges« bilden 
jeweils das Thema eines Unterkapitels. Der »Wiederholung des Positi-
ven im Fundamentalen« (MC 326/dt. 381) wird hingegen kein beson-
derer Raum gewährt. Sie wird direkt im Unterkapitel III. behandelt, das 
der »Analytik der Endlichkeit« im Allgemeinen gewidmet ist. Der Wie-
derholung des Positiven im Fundamentalen kommt allerdings gegenüber 
den anderen Deklinierungen des modernen Seinsmodus des Menschen 
keine Minderrolle zu. Ihre Sonderstellung besagt vielmehr, dass sie nicht 
auf derselben Ebene wie die anderen, sondern als eine Art Oberbegriff 
zu behandeln ist.

313	Vgl. MC 346/dt. 404.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


407

Die Wiederholung des Positiven und des Fundamentalen eröffnet den 
allgemeinen Raum, in dem sich die Analytik der Endlichkeit entfaltet: 
das Transzendentale wiederholt das Empirische, das Cogito das Unge-
dachte und die Wiederkehr des Ursprungs sein Zurückweichen.314 Die 
Verwechselung zwischen dem, was gegeben ist, dem Positiven, und dem, 
was als der Grund, aus dem es hervorgeht, das Gegebene ermöglicht, ist 
allen anderen drei Formen gemeinsam, in denen sich die Analytik der 
Endlichkeit entfaltet. Insbesondere zeichnet die Wiederholung des Posi-
tiven und des Fundamentalen sie alle als répétitions aus, das heißt als – 
in Foucaults technischer Sprache – identité et différence. Alle bilden ein 
Denken des Gleichen, in dem die Differenz dasselbe ist wie die Identi-
tät.315

Die übergeordnete Stellung der Wiederholung des Positiven und des 
Fundamentalen zeigt, wie die verschiedenen Formen, in denen sich die 
Analytik der Endlichkeit gliedert – in einer erkenntnistheoretischen Hin-
sicht bei der ersten (»Das Empirische und das Transzendentale«), in ei-
ner bewusstseinstheoretischen bei der zweiten (»Das Cogito und das 
Ungedachte«) und in einer ursprungstheoretischen bei der dritten (»Das 
Zurückweichen und die Wiederkehr des Ursprunges«) –, tatsächlich die 
Entfaltung ihrer inneren Logik darstellen. Das heißt zugespitzt und in 
einer Radikalität, die bei Foucault expressis verbis nicht zu finden ist, 
dass eine Endlichkeit, die sich in sich selbst fundieren will und die nicht 
vermag, ihr Verhältnis zum Unendlichen zu reflektieren, sich notwendig 
in einer fehlerhaften Dialektik entfalten muss, in der beim Mangel einer 
aktualiter erfassten unendlichen Einheit, die ihre unwillkürliche Zusam-
menfügung gestatten würde, die Einheitsebene als die Ebene der Allge-
meinheit, des Wesens und des Fundaments und die Mannigfaltigkeitsebe-
ne als die Ebene der Besonderheit, des Daseins und des Positiven zirkulär 
und gewaltsam vermittelt werden. Ein Denken der Endlichkeit kann sich 
nur durch endliche Urteile entfalten, durch die Allgemeines und Beson-
deres zugleich als identisch und different gesetzt werden, ohne dass eine 
höhere Identität den Widerspruch ihrer Verbindung versöhnen kann. 
Es ist zur Gewalt einer Reflexionslogik gezwungen: der eigentümlichen 
Form des modernen, anthropologischen Subjektivismus.

Damit ist allerdings nicht gesagt, dass es jemals eine nicht-anthropo-
logische Zeit gegeben hat oder geben wird, in der der menschliche Geist 

314	Vgl. MC 326: »C’est dans cet espace mince et immense ouvert par la répé-
tition du positif dans le fondamental que toute cette analytique de la fini-
tude, – si liée au destin de la pensée moderne – va se déployer« (»In diesem 
schmalen und immensen, durch die Wiederholung des Positiven im Funda-
mentalen eröffneten Raum wird sich jene ganze Analytik der Endlichkeit, 
die so mit dem Schicksal des modernen Denkens verbunden ist, entfalten«, 
dt. 381, Übersetzung leicht verändert).

315	Vgl. MC 326/dt. 381.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


408

intuitiv oder durch die Vermittlung der Urteile der Weltgeschichte das 
Unendliche anders als in seiner negativen Wirksamkeit erkennen und da-
durch sich anders als durch endliche Urteile entfalten wird. Es geht viel-
mehr einfach darum, die Mystifikationen eines modernen Denkens zu 
denunzieren, das nicht mehr vermag, zum einen Endliches und Unendli-
ches als notwendig zusammenhängend zu begreifen und zum anderen die 
Folgen zu beurteilen, die eine solche interne Korrelation für einen endli-
chen Geist mit sich bringt. Ohne die wesentliche Zusammengehörigkeit 
vom Endlichen und Unendlichen zu sehen, ist es demnach schlicht un-
möglich, den menschlichen Geist, sein Verhältnis zur physis und zu dem, 
was die physis übersteigt, seine intrinsische Hybris und Gewalt und den 
hybriden Charakter der falschen Vermittlungen zwischen Wert und Tat-
sachen, mit dem er zwangsläufig operiert, treffend aufzufassen.316

Foucault hebt den Zusammenhang, der zwischen der vermeintlichen 
Verselbstständigung der Endlichkeit und dem anthropologischen Den-
ken des Gleichen besteht, nicht ausdrücklich hervor. Er ist nämlich noch 
von der Plausibilität – zumindest in der Form der Verheißung – eines 
Denkens der Endlichkeit überzeugt, das ohne unendliche, unkritische 
Verweisung auf sich selbst auskommen soll. Wenn Foucault im Unterka-
pitel über das Empirische und das Transzendentale einmal mehr betont, 
dass die Schwelle unserer Modernität nicht an den Moment festzuma-
chen ist, in dem man angefangen hat, den Menschen zu vergegenständ-
lichen, sondern vielmehr an den Tag, an dem den empirischen Inhal-
ten transzendentaler Wert zugemessen wurde, so könnte der Anschein 
entstehen, zwischen den beiden Momenten – Vergegenständlichung des 
Menschen und naturalistische Behandlung des Transzendentalen – be-
stünde kein notwendiger Zusammenhang.317 In der Tat werden die zwei 
Momente, die empirische Untersuchung des Menschen und seine empi-
risch-transzendentale Reduplizierung, getrennt gehalten, und zwar al-
lein, um die Unhaltbarkeit einer Auslegung der anthropologischen Mo-
derne zu betonen, die im Projekt, die Erkenntnis zu naturalisieren, bloß 
das Selbstbescheiden des Menschen sieht. Jede Analyse, die sich als ein-
fach empirisch versteht, muss zwangsläufig mit Kategorien und mit ei-
nem Sinnzusammenhang operieren, denen sie eine transzendentale Rolle 
zukommen lässt, insofern verfängt sie sich notwendig in einer endlo-
sen gegenseitigen Verwechselung zwischen empirischer und transzen-
dentaler Ebene. Alles andere zu behaupten, wäre eine Form von naivem 
Realismus. Die Analytik der Endlichkeit stellt keinen weiteren Schritt 

316	Zum Verhältnis zwischen Unendlichem und Endlichem vgl. auch D. KARY-
DAS, »Von Kronos zu Zeus: zur Ermächtigung der Zeit durch den Geist«, 
in: A. ARNDT (Hg.), Was ist der Mensch? Hegels Anthropologie, Berlin 
2017, 141–78.

317	Vgl. MC 329 f./dt. 385.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


409

gegenüber der szientistischen Reduktion des Menschen auf seine Gege-
benheit, sondern einfach die Entfaltung ihrer inneren Logik dar. Die Ver-
pflichtung, auf eine Analytik der Endlichkeit zurückzugehen, wächst aus 
dem Zentrum der Empirizität selbst (»du cœur même de l’empiricité«, 
MC 326/dt. 380). Die modernen Versuche, eine endliche Objektivität 
und eine sich in sich selbst fundierende Natur die Rolle des Cogito ein-
nehmen zu lassen, erweisen sich demnach als intrinsisch subjektivistisch.

Die empirisch-transzendentale Dublette ist so fundamental, dass sie 
die Unterscheidung zwischen Natur und Geschichte unterläuft. Auf ei-
ner archäologischen Ebene ist nämlich irrelevant, wo man die empiri-
schen Inhalte, die man zugleich als Formen der Erkenntnis gelten lässt, 
lokalisiert. Es gab Analysen, die sich auf die anatomisch-physiologi-
schen Bedingungen der Erkenntnis konzentrierten: Sie entdeckten eine 
Natur der menschlichen Erkenntnis und galten als eine Art transzen-
dentale Ästhetik. Es gab Analysen, die sich für die historischen, sozialen 
und ökonomischen Bedingungen der Erkenntnis interessierten: Sie wie-
sen auf, dass es eine Geschichte der menschlichen Erkenntnis gibt, und 
funktionierten als eine Art transzendentale Dialektik. Beide, Natur und 
Geschichte der Erkenntnis, konnten darüber hinaus auf jeglichen Rück-
griff auf eine Analytik bzw. auf eine Theorie des Subjekts verzichten. Sie 
meinten nämlich, nur auf sich selbst beruhen zu können, denn sie ließen 
die Inhalte selbst als transzendentale Reflexion gelten.318  

Ohne den Gebrauch einer gewissen Kritik wäre es allerdings unmög-
lich, die Inhalte der Erkenntnis als ihre Form gelten zu lassen. Diese Kri-
tik besteht jedoch vielmehr im unreflektierten Ergebnis einer Reihe von 
mehr oder minder verborgenen Teilungen als in einer reinen Reflexion. 
Es gibt zum einen Teilungen, die nicht grundlos sind, auch wenn sie ih-
rer Natur nach grundsätzlich willkürlich bleiben. Dieser Art sind die Tei-
lung zwischen einer rudimentären, erst entstehenden Erkenntnis und ei-
ner ausgewogenen, in ihrer stabilen und endgültigen Form etablierten, 
die die Untersuchung der natürlichen Bedingungen der Erfahrung mög-
lich macht. Zum anderen geht es um die Teilung zwischen illusorischem 
und begründetem Wissen, ideologischen Chimären und wissenschaftli-
chen Theorien, auf die das Studium der historischen Bedingungen der 
Erkenntnis aufbaut. Außer diesen gibt es aber eine noch dunklere und 
fundamentalere Teilung, die sich auf die Wahrheit selbst bezieht und bei 
der zwischen der empirischen Wahrheit des Objekts und der formalen 
Wahrheit des Diskurses unterschieden wird.319 Neben einer Wahrheit, die 
zur Ordnung des Objekts gehört und die sich allmählich durch den Kör-
per und durch die Auflösung der Illusion der Geschichte herausbildet, 
gibt es eine, die die Ordnung des Diskurses betrifft. Sie gestattet, über 

318	Vgl. MC 330/dt. 385.
319	Vgl. MC 330 f./dt. 386.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


410

die Natur und die Geschichte der Erkenntnis eine wahre Rede zu hal-
ten. In einem Diskurs, der seiner Natur nach gleichzeitig empirisch und 
kritisch ist, bleibt das Verhältnis zwischen diesen zwei Wahrheiten zwei-
deutig: Es zeichnet sich durch ein permanentes Oszillieren aus, das ohne 
Willkür nicht entschieden werden kann.

Solche Teilungen bilden zwar keine »Vernunfterkenntnis aus bloßen 
Begriffen«, wie Kant Metaphysik definiert, weil sie durch keine reine Re-
flexion herbeigeführt werden.320 In ihrer Willkürlichkeit stellen sie jedoch 
die implizite Anwendung von Prinzipien dar, die jegliche Gegebenheit, 
jegliche physis, übersteigen. Auch wenn Foucault selbst nicht so weit 
geht, kann man in ihnen berechtigt die uneingestandene Metaphysik ei-
ner modernen Anthropologie als Analytik der Endlichkeit sehen, die das 
Ende der Metaphysik feiert.

Gegenüber der Alternative zwischen einer Analyse positivistischer Art 
auf der einen Seite (die Wahrheit des Diskurses wird durch die Wahr-
heit des Objekts vorgeschrieben) und einer Analyse eschatologischer 
Art auf der anderen (die Wahrheit des Diskurses nimmt vorweg und 
konstituiert eine Wahrheit des Objekts, die erst im Entstehen begrif-
fen ist) bietet das archäologische Feld der anthropologischen epistéme 
noch eine dritte Möglichkeit, die als Vermittlung zwischen den beiden 
ersten verstanden werden kann. So hat das anthropologische Denken 
der Moderne nach einem Diskurs gesucht, der das Empirische und das 
Transzendentale voneinander getrennt zu halten vermag und doch er-
möglicht, beide gleichzeitig anzuvisieren. Gegenüber der Quasi-Ästhetik 
der Untersuchungen über die Natur der menschlichen Erkenntnis und 
der Quasi-Dialektik der Untersuchungen über ihre Geschichte würde 
dieser neue Diskurs eine Theorie des Subjekts qua Analytik darstellen, 
die Natur und Geschichte erlauben würde, sich in einem dritten und 
vermittelnden Element zu entfalten, in dem die Erfahrung des Körpers 
und die der Kultur gleichzeitig verwurzelt wären. Eine solche komple-
xe Rolle hat im modernen Denken die Erlebnisanalyse phänomenolo-
gischer Art gespielt.321 

Die analyse du vécu bleibt jedoch ein Diskurs gemischter Natur (»de 
nature mixte«). Sie erfüllt nur mit größerer Gewissheit die Forderungen, 
die gestellt wurden, als die Vermittlung zwischen Denken und Sein nicht 
mehr durch den metaphysisch abgesicherten Diskurs der taxonomischen 
Analyse, sondern durch den konkreten Menschen sichergestellt werden 
musste. Im Grunde teilt die Erlebnisanalyse nämlich das anthropologi-
sche Postulat, das aus dem Menschen eine empirisch-transzendentale 

320	Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, B 878, wo von einer »Vernunfter-
kenntnis aus bloßen Begriffe« die Rede ist, »die, man mag sie benennen, wie 
man will, eigentlich nichts als Metaphysik ist.«

321	Vgl. MC 331 f./dt. 387.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


411

Dublette macht.322 Der analyse du vécu kann unter endlichen Bedingun-
gen, das heißt in ihrem besonderen Fall allein durch den Rückzug auf 
das Leben des Bewusstseins oder gar der Wahrnehmung und durch die 
Ausschaltung der Außenwelt, nicht eine Vermittlung gelingen, die eine 
unendliche Einheit, ja Leben im eminentem Sinne benötigt.

Benennt man in der Moderne mit dem alten Namen des Menschen 
eine eigentümliche Figur, die sich durch eine empirisch-transzendentale 
Reduplizierung auszeichnet, so kann sich der Mensch nicht in der un-
mittelbaren und souveränen Selbstpräsenz eines Cogito selbst gegeben 
sein. Sein Denken ist vielmehr immer schon auf sein Sein angewiesen als 
auf das Ungedachte, das sich dem denkenden Menschen als sein lästiger 
Doppelgänger stets entzieht. Zugleich bildet das Sein eines als Natur auf-
gefassten Denkens das, was den Menschen dazu zwingt, sich aus seiner 
konstitutiven Zerstreuung heraus zu sammeln und zu seiner Wahrheit 
als das Wesen zu bringen, das sich in seiner Endlichkeit fundiert. Auf-
grund seiner Naturalisierung ist das ganze moderne Denken vom Ge-
setz durchgedrungen, das Ungedachte zu denken (»la loi de penser l’im-
pensé«, MC 338/dt. 394).

Die positivistische Vulgata kann in der Entdeckung eines Unbewuss-
ten die Errungenschaften eines positiven Wissens feiern, das gegen die 
Verengungen des metaphysischen Logozentrismus den ganzen Menschen 
einschließlich der dunklen Seiten seines Leibes und seiner Sprache im 
Blick hält. Das Ungedachte, das zum Wesen des Menschen gehört, ist 
allerdings nicht einfach das, was einer endlichen, positiven Erkenntnis 
sich als eine für sich bestehende Wirklichkeit im Menschen – verdräng-
te Natur oder sedimentierte Geschichte – und als eine Belohnung dafür 
gibt, dass sie nicht mehr den Chimären der reinen Reflexion hinterher-
läuft. Es stellt vielmehr das brüderliche Andere des Menschen dar, der 
Zwilling, der gleichzeitig dem Menschen äußerlich und für ihn unerläss-
lich ist, insofern er das Sein ausmacht, das sich dem Denken entzieht 
und es zugleich konstituiert. Ein solches Anderes hat eine Analytik der 
Endlichkeit, die das Endliche aus sich heraus denken zu können meint, 
nie für sich selbst und in autonomer Weise reflektieren können; selbst 
endlich konnte es der menschlichen Endlichkeit nicht nach Art einer ir-
reduziblen, unüberwindbaren Äußerlichkeit fremd sein. Die anthropo-
logische Konstellation der Moderne konnte nie das Unbewusste tatsäch-
lich denken.323

Dem Auftreten des Menschen als eine neue Figur in der modernen 
epistéme wohnt demnach ein eigentümlicher Imperativ inne. Dieser liegt 
für Foucault insofern tiefer als jede moralische oder politische Werter-
klärung, als er vor jeder Formulierung und vor jeder Bewegung zur 

322	Vgl. MC 332/dt. 387.
323	Vgl. MC 337 f./dt. 394 und MC 335/dt. 391.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


412

Einholung des Ungedachten, mit der sich die Wahrheit des Menschen 
realisiert, seinen Ort im Inneren des Denkens hat. Aufgrund seiner kon-
stitutiven Verstrickung mit dem Sein des Menschen stellt das moderne 
Denken keine reine Spekulation, sondern vielmehr von Anbeginn an und 
in seiner eigenen empirisch-transzendentalen Konkretion eine gewisse 
Art und Weise zu handeln dar. Das anthropologische Denken der Mo-
derne ist seiner archäologischen Figur nach zugleich Wissen und Verän-
derung dessen, was es weiß, Reflexion und Transformation der Seinswei-
se dessen, worüber es reflektiert. 

Pour la pensée moderne, il n’y a pas de morale possible ; car depuis le XIXe 
siècle la pensée est déjà ›sortie‹ d’elle-même en son être propre, elle n’est 
plus théorie ; dès qu’elle pense, elle blesse ou réconcilie, elle rapproche 
ou éloigne, elle rompt, elle dissocie, elle noue ou renoue ; elle ne peut 
s’empêcher de libérer et d’asservir. Avant même de prescrire, d’esquisser 
un futur, de dire ce qu’il faut faire, avant même d’exhorter ou seulement 
d’alerter, la pensée, au ras de son existence, dès sa forme la plus matinale, 
est en elle-même une action, – un acte périlleux.324

Die anthropologische epistéme der Moderne erweist sich somit zumin-
dest in zweierlei Hinsicht konstitutiv mit einer Politik, das heißt mit 
Wertentscheidungen und mit einer Praxis, die diese durchsetzt, verfloch-
ten: in der nicht-reflektierten Willkür des Dezisionismus, zu dem die Zir-
kularität zwischen der positiven und der fundamentalen Endlichkeit des 
Menschen zwingt, und im prinzipiellen Angewiesensein des Denkens auf 
Sein und des Seins auf Denken in dieser Zirkularität, das dem anthro-
pologischen Wissen eine unmittelbare praktische Relevanz verleiht. Die 
ungewollte Tiefe derjenigen, die in ihrer Borniertheit meinen, dass alles 
Denken die Ideologie einer Klasse zum Ausdruck bringt, besteht dem-
nach darin, dass sie mit dem Finger auf die Seinsweise der modernen, 
anthropologischen Konfiguration des Wissens zeigen. Auf der oberfläch-
lichen Ebene des positiven Wissen kann man behaupten, dass die Hu-
manwissenschaften im Unterschied zu den Wissenschaften der Natur 
stets mit Ethiken und Politiken verbunden sind; auf der fundamentale-
ren Ebene der Archäologie zeichnet sich hingegen ein Denken ab, das in 

324	MC 339 (»Für das moderne Denken gibt es keine mögliche Moral, denn seit 
dem neunzehnten Jahrhundert ist das Denken bereits in seinem eigenen Sein 
aus sich selbst ›herausgetreten‹, es ist nicht mehr Theorie. Sobald es denkt, 
verletzt oder versöhnt es, nähert an oder entfernt es, bricht, dissoziiert, ver-
knüpft es oder verknüpft es erneut. Es kann nicht umhin, entweder zu be-
freien oder zu versklaven. Noch bevor es vorschreibt, eine Zukunft skizziert, 
sagt, was man tun muss, noch bevor es ermahnt oder Alarm schlägt, ist das 
Denken auf der einfachen Ebene seiner Existenz, von seiner frühesten Form 
an, in sich selbst eine Aktion, ein gefährlicher Akt«, dt. 395 f.).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


413

eine Richtung vordringt, in der das Andere des Menschen das Gleiche 
wie er selbst werden muss.325

Eine endliche Dialektik zwischen Identität und Differenz wohnt 
schließlich auch der modernen Analytik des Ursprunges inne (vgl. Unter-
kapitel VI.: »Das Zurückweichen und die Wiederkehr des Ursprungs«). 
Auch die Wiederholung des Ursprünglichen schreibt vor, so etwas wie 
das Gleiche zu denken (»quelque chose comme le ›Même‹«, MC 345/dt. 
403). Der Mensch soll in seiner Identität mit sich selbst wiedergefunden 
werden. Sein Geworfensein in einer Reihe von Ursprüngen, die älter sind 
als er und die ihn in seiner positiven Endlichkeit nicht weniger zerstreu-
en als ausmachen, sein Verwickeltsein in der Natur des Lebens und in 
den geschichtlichen Praktiken der Befriedigung der Bedürfnisse und der 
symbolischen Reflexion sollen auf die fundamentale Endlichkeit zurück-
geführt werden, die sie ermöglichen: auf die ursprüngliche Nicht-Präsenz 
des Menschen zu sich selbst, die erst die zeitliche Zerstreuung, in der die 
Dinge gegeben sind, möglich macht.326

iii.ii Die allgemeine Tragweite der modernen anthropologischen 
Konstellation des Wissens

Foucault lässt wenig Zweifel an der generellen Tragweite, die der mo-
dernen epistéme als fundamentale Form des Wissens zukommt. Die An-
thropologie bilde vielleicht die fundamentale Disposition, die das phi-
losophische Denken von Kant bis zu uns bestimmt hat.327 Die These 
Foucaults ist selbstverständlich schwer – wenn überhaupt möglich – im 
Detail zu belegen. Um ihre Plausibilität auf der Ebene, auf der sie bean-
sprucht wird, nämlich derjenigen der allgemeinen Paradigmen aufzu-
zeigen, ist es allerdings unerlässlich, seine Analytik der Endlichkeit in 
ihrer ganzen strukturellen Schärfe aufzufassen. Man sollte etwa nicht 
die interne Korrelation zwischen dem Anspruch, Metaphysik hinter sich 
zu lassen und Endlichkeit ohne Bezug auf das Unendliche und auf des-
sen immanente Wirksamkeit in sich selbst zu fundieren, und dem Auf-
kommen des konkreten Menschen als des konkreten, leiblichen Cogito 
übersehen, der ohne metaphysisches Rückgrat die Vermittlung zwischen 
Denken und Sein leisten soll, die einst der nomenklatorische Diskurs 
der klassischen Analysen gewährleistete. Die Analytik der Endlichkeit 
stellt nichts anderes als die Explikation der selbstbezüglichen Struktur 
dar, die notwendig eine Endlichkeit auszeichnet, die sich nur aus sich 
selbst heraus denkt. Es ist kein Zufall, dass Foucault die Theorie des 

325	Vgl. MC 339/dt. 396.
326	Vgl. MC 345 f./dt. 403 f.
327	MC 353/dt. 412.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


414

modernen, anthropologischen Subjekts als eine solche Analytik bezeich-
net. Sie allein auf eine dem Zeitgeist gemäße, wenn nicht modische Be-
schwörung des Todes des Menschen und auf eine schlichte Kritik am 
modernen Anthropozentrismus zu reduzieren, heißt, ihr ihre eigentli-
che Pointe und zugleich ihr kritisches und diagnostisches Potenzial zu 
nehmen. 

In diesem Sinne ist Herbert Schnädelbachs Interpretation von Foucaults 
anthropologischem Schlummer bezeichnend.328 Schnädelbachs Aufsatz, 
der zwar bereits von 1989 stammt, aber wegen des paradigmatischen 
und pointierenden Charakters der Argumentation zu Recht immer noch 
eine Referenz innerhalb der Auseinandersetzung mit Foucault bildet, 
zeigt am deutlichsten, was für Folgen die Unfähigkeit hat, die notwen-
dige Korrelation zwischen Anthropozentrik und Verselbstständigung 
der Endlichkeit im Blick zu behalten. Aus der Sicht Schnädelbachs ist 
es kaum zutreffend, dass »die moderne Philosophie insgesamt anthro-
pozentrisch ist.«329 Die einzige eigentlich anthropozentrische Episode 
der modernen Philosophie ist der Junghegelianismus gewesen, für den 
Schnädelbach exemplarisch Feuerbachs Grundsätze der Philosophie der 
Zukunft zitiert: »Die neue Philosophie macht den Menschen mit Ein-
schluß der Natur, als der Basis des Menschen, zum alleinigen, universa-
len und höchsten Gegenstand der Philosophie – die Anthropologie also, 
mit Einschluß der Physiologie, zur Universalwissenschaft.«330 Foucaults 
Bild des philosophischen Diskurses der Moderne wäre demnach lediglich 
»das Ergebnis einer junghegelianischen Projektion, die unhaltbar ist«, 
sodass »die Anwendung seiner Archäologie der Humanwissenschaften – 
deren Erklärungskraft hier nicht bestritten werden soll – auf die jüngste 
Philosophiegeschichte nicht zu befriedigen vermag.«331

Schnädelbach spricht Foucaults Rekonstruktion der anthropologi-
schen epistéme der Moderne eine große Plausibilität zu, was zum einen 
»die reale Wissenschaftspraxis und ihr eigenes Selbstverständnis« und 
was zum anderen den »Umkreis des sogenannten Hegelmarxismus«, in-
sofern dieser »totalisierend-anthropozentrische« Ansprüche erhebt, an-
geht.332 Es gäbe tatsächlich einen Zusammenhang zwischen »dem Ende 
der Metaphysik« und den »von Foucault beschriebenen Zirkularitä-
ten zwischen dem Positiven und Fundamentalen.« Der Zusammenhang 

328	Vgl. H. SCHNÄDELBACH, »Das Gesicht im Sand. Foucault und der 
anthropologische Schlummer«, in: A. HONNETH, Th. McCARTHY, C. 
OTTE, A. WELLMER (Hg.), Zwischenbetrachtungen. Festschrift für Jür-
gen Habermas, Frankfurt/M. 1989, 231–61.

329	A.a.O., 239.
330	L. FEUERBACH, Grundsätze der Philosophie der Zukunf, § 54, in: 

SCHNÄDELBACH, »Das Gesicht im Sand«, a.a.O., 240, zitiert.
331	A.a.O., 240.
332	Vgl. a.a.O., 247 ff. und 252 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


415

zwischen dem Ende der Metaphysik und der Reduktion des Cogito auf 
die Natur des Menschen sei aber kaum als notwendige, sondern lediglich 
als eine unberechtigte Projektion der Totalitätsansprüche der spekulati-
ven Philosophie anzusehen. So ist es laut Schnädelbach, der sich dabei 
auf Habermas bezieht, »das Schicksal der Moderne, nicht nur ihre nor-
mativen, sondern auch ihre kognitiven Grundlagen aus sich selbst schöp-
fen zu müssen.«333 Als das Apriori der Wissenschaft kann diese Grund-
lage »nach dem Ende der Metaphysik nicht mehr auf einer höheren, 
sondern auf derselben Ebene wie die Gegenstände des wissenschaftlichen 
Wissens liegen.«334 Demnach muss »der natürliche, historische oder ge-
sellschaftliche Mensch so, wie er sich aus den Natur-, Geschichts- und 
Sozialwissenschaften kennt, selbst die Rolle der transzendentalen Syn-
thesis übernehmen – als ›sinnliches Wesen‹ (Feuerbach), als ›historisches 
Bewusstsein‹ (Dilthey), als ›ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse‹ 
(Marx); kein metaphysisches Jenseits kann ihn davon entlasten.«335 	

Die erkenntnistheoretische Wendung zum Subjekt, die aus den »damit 
verbundenen Rückkoppelungen« folgte – »das Subjekt der Naturwissen-
schaften ist selbst ein natürliches Wesen, das Subjekt der Geschichtswis-
senschaften ein geschichtliches und das der Sozialwissenschaften ein so-
ziales Wesen«336 –, hatte allerdings kaum die schwerwiegenden Kosten, 
die ihr Foucault vorhält. Sie ist nämlich »ohne die spekulative Totalisie-
rung vorgenommen« worden, »ohne die es bei selbstrückbezüglichen 
Denkfiguren gar nicht zu Aporien und Antinomien kommt; wenn man 
nicht hartnäckig nach dem Ganzen fragt, braucht man auch keine Dia-
lektik.«337 Das Gegengift gegen einen solchen »metaphysischen Funda-
mentalismus« sei im »praktischen Pragmatismus« zu suchen. Darunter 
versteht Schnädelbach »eine Attitüde des Wissenschaftstreibens«, nach 
der man »auf transzendentale Grundsatzfragen verzichtet«, dafür sich 
mit der »Plausibilität« der »anthropozentrischen Rückkoppelungen« zu-
frieden gibt und »im übrigen pragmatisch verfährt.«338 Darüber, auf wel-
che praktischen Interessen sich die pragmatische Attitüde beziehen soll, 
die die Plausibilität der anthropologischen Subjektivationen fundiert, 
lässt Schnädelbach kaum einen Zweifel aufkommen: Es handelt sich 
letztendlich um funktionalistische Erwägungen, das heißt, das Interesse 
für die Handlung des modernen Pragmatismus ist keines für eine praxis, 
sondern letztendlich eines für eine poiesis; es sollte eigentlich poietisch 
und nicht pragmatisch heißen. Es ist kein Ziel, das sich innerhalb einer 
auf die Verfolgung des menschlichen guten Lebens und der menschlichen 

333	A.a.O., 247.
334	A.a.O.
335	A.a.O.
336	A.a.O., 247 f.
337	A.a.O., 248.
338	A.a.O.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


416

Freiheit als auf ihren immanenten Zweck ausgerichtete Tätigkeit einord-
nen ließe; es ist ein bloß endliches Ziel, das dem menschlichen Handeln 
von außen her auferlegt wird. Wird die menschliche enérgeia als Praxis, 
das heißt als intern zweckmäßige Tätigkeit, derart pragmatisch beurteilt, 
wird sie notwendig als Mittel zur Erreichung äußerer Ziele gebraucht. 
Dann reimt sich eigentlich Pragmatismus auf Instrumentalismus. Um 
dies zu behaupten, braucht es keine vermeintliche Hermeneutik des Ver-
dachts, denn es ist aus philosophischen und nicht aus psychologischen 
Gründen, dass man einsehen kann, dass die Vermittlung zwischen Fun-
damentalem und Positivem, Wesen und Dasein, aufgrund einer endlichen 
Synthese nur willkürlich vollzogen werden kann. Das organische Gan-
ze, das dadurch hergestellt wird, ist zudem eines, dem eine endliche Ein-
heit auferlegt wird, das heißt eine Einheit, die ihm notwendig äußerlich 
bleibt und kaum als Telos und Zweck – als zugleich causa formalis und 
causa finalis – eingesehen werden kann, der immanent eine solidarische, 
intern zweckmäßige Totalität organisiert. Ein solcher Pragmatismus ist 
deswegen nicht weniger »totalisierend« als die sogenannte »spekulative 
Philosophie« – denn gibt es überhaupt eine andere? Dem vielbeschwo-
renen ›Abschied vom Prinzipiellen‹ zum Trotz kommt er aufgrund seiner 
strukturellen Willkür nicht ohne die Unterstellung von Prinzipien aus, 
und er zeichnet sich außerdem durch einen konstitutiven Instrumenta-
lismus aus, den er kaum zu reflektieren vermag. 

Es wird demnach schwierig, den anthropologischen Schlummer bloß 
einer Projektion der Maßstäbe der »spekulativen Philosophie« auf die 
Wissensform der Moderne oder gar Foucaults »Faszination« für den He-
gelianismus zuzurechnen.

Die epistéme der Moderne ist pragmatistisch und kommt im Funktiona-
lismus philosophisch zu sich selbst. Sie kommt ohne jene totalisierenden 
Selbstabschlüsse aus, ohne die nur die spekulative Philosophie nicht aus-
kommt, die aber Foucault unter der Faszination des Hegelianismus auf 
den philosophischen Diskurs der Moderne als ganzen projiziert, woraus 
sich das Bild des anthropologischen Schlummers ergibt.339

Was insbesondere die Lage der modernen Philosophie angeht, seien 
Foucaults Analysen aktuell, indem sie nicht nur eine adäquate Rekon-
struktion der »praktisch-pragmatischen epistéme der Moderne«, son-
dern auch eine durchschlagende Diagnose »der totalisierend-anthro
pozentrischen Philosophie, die in unserem Jahrhundert meist dem 
Umkreis des sogenannten Hegelmarxismus angehört«, liefern.340 Man 
könne dies etwa an der Weiterführung der Kritischen Theorie durch 
Jürgen Habermas exemplarisch sehen, für dessen Festschrift im Übrigen 

339	A.a.O., 249.
340	A.a.O., 252.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


417

Schnädelbachs Aufsatz geschrieben wurde. Ist die Wiederholung des Po-
sitiven im Fundamentalen, die den Kern der modernen Analytik der End-
lichkeit bildet, nach der Anthropologisierung der Hegel’schen Dialek-
tik in der Zusammenführung von Erkenntnis- und Gesellschaftstheorie 
durch die Kritische Theorie wiederzufinden, so operiert auch Haber-
mas, der die Einheit von Erkenntnis und Interesse denkt, noch ganz in-
nerhalb von Foucaults anthropologischem Viereck, indem er die Basis 
der Leistungen des transzendentalen Subjekts in der Naturgeschichte der 
Menschengattung sucht.341 Dies gilt auch nach der sprachanalytischen 
Wende der Kritischen Theorie, denn zu bezweifeln ist, ob die Wendung 
zur kommunikativen Praxis imstande ist, die Aporien der herkömm-
lichen Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie zu lösen. Was Habermas 
trotzdem vor den katastrophalen Folgen des anthropologischen Vierecks 
bewahrt, ist die »rekonstruktiv-fallibilistische«, das heißt letztendlich die 
»pragmatische« Natur seiner Universalpragmatik. So sei es »nicht die 
sprachpragmatische, sondern die sprachpragmatische Wende – d. h. nicht 
deren linguistischer, sondern ihr pragmatistischer Aspekt –, der die von 
Habermas rekonstruierte Kritische Theorie vor dem Foucaultschen Ka-
tastrophen-Viereck bewahrt.«342

Schnädelbach kommt der nicht geringe Verdienst zu, in einem Kon-
text, der heute immer noch und mehr noch 1989 in Foucault und all-
gemeiner in den Vertretern des sogenannten ›Postmodernismus‹ allein 
die Enkelkinder von Nietzsche sehen will, den positiven und nicht nur 
kritischen Bezug der Archäologie auf die Tradition der spekulativen 
Philosophie und insbesondere auf Hegel hervorgehoben zu haben. In 
Schnädelbachs Ausführungen und in dem, was er mit dem Etikett einer 
»Faszination des Hegelianismus« versieht, liegt eine tiefe Intuition dar-
über vor, wie Foucault mit Hegel gegen Hegel arbeitet. So hört Foucault 
nicht auf, die Notwendigkeit hervorzuheben, dass eine Dialektik, die ins 
Positiv-Vernünftige mündet, in eine Anthropologie umschlagen muss.343

Wenn andererseits Foucault das Hegel’sche Projekt, die Entzweiungen 
einer unvollendeten Moderne, die in ihrer Abstraktheit nur Endliches, 
ja nur den Menschen zu denken vermag, durch die Zusammenführung 

341	Vgl. a.a.O., 252 und 256.
342	A.a.O., 259.
343	Vgl. MC 261, wo es um den »danger« geht, »qui menace, avant même la 

phénoménologie, toute entreprise dialectique et la fait toujours basculer de 
gré ou de force dans une anthropologie« (»die Gefahr, die sogar vor der 
Phänomenologie jedes dialektische Unternehmen bedroht und es stets frei-
willig oder gewaltsam in eine Anthropologie umschlagen lässt«, dt. 305 f., 
Übersetzung leicht verändert). Für eine ähnliche Einschätzung des »laten-
ten Positivismus« Hegels vgl. auch Th. W. ADORNO, M. HORKHEIMER, 
»Vorwort«, in: O. NEGT, Die Konstituierung der Soziologie zur Ordnungs-
wissenschaft, Frankfurt/M. 1964, 14 f.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


418

von Ansich und Fürsich, Wahrheit und Wissen, Bewusstsein und Selbst-
bewusstsein zu überwinden, für gescheitert erklärt, dann tut er dies – zu-
nächst und zuerst auf der Ebene der inneren Logik seiner Argumentation 
– unter den Bedingungen für eine solche absolute Vermittlung, die He-
gel selbst formuliert hat. Die Hegel’sche Phänomenologie als Wiederein-
holung der Totalität des Empirischen innerhalb eines Bewusstseins, das 
sich selbst als Geist enthüllt, das heißt als gleichzeitig empirisches und 
transzendentales Feld, verkommt zu einer dogmatischen empirisch-kri-
tischen Vermengung und letztendlich zur Anthropologie, indem sie die 
Bedingungen der Verwirklichung einer unendlichen Einheit als absolutes 
Leben unmöglich erfüllen kann.344 Wenn dadurch Hegel die interne Kor-
relation zwischen Vermittlung und absoluter Einheit reflektiert, so denkt 
er zugleich auch den notwendigen Bezug zwischen Endlichem und Un-
endlichem, aus dem die Aporetik einer Endlichkeit sich entwickelt, die 
beansprucht, in sich selbst ihr Fundament zu finden.

In diesem Sinne bildet das von vielen Seiten beschworene Ende der 
Metaphysik vielmehr einen Teil des Problems als dessen Lösung. Das 
Ende der Metaphysik gegen Foucault ins Spiel zu bringen, heißt die ei-
gentliche Pointe seiner Argumentation zu verfehlen. Nicht weniger ver-
fehlt ist andererseits, die Relevanz von Foucaults Einspruch gegen die 
anthropologische epistéme auf die wenigen erklärtermaßen anthropo-
zentrischen Programme der Geschichte der modernen Philosophie ein-
schränken zu wollen. Die Analytik der Endlichkeit und ihre Entfaltung 
in einem anthropologischen Viereck ist als die Explikation der intrinsi-
schen Selbstbezüglichkeit eines Endlichen zu verstehen, das ungestraft 
sich verselbstständigen zu können meint. Sie ist so wenig mit einem 
anthropozentrischen Programm zu verwechseln, als sie konstitutiv mit 
den positivistischen Versuchen verbunden ist, den Menschen auf seine 
verobjektivierbare Endlichkeit zu reduzieren. Darin liegt auch das Pa-
radox und die Ironie, der eine gewisse, sich postmetaphysisch selbst-
erklärende Moderne unterliegt, dass in dem Moment, in dem sie den 
Menschen dezentrieren will, ihn wiederum ins Zentrum von allem rü-
cken sieht.

Als Beleg dafür, dass sich Hegels Philosophie des Absoluten kaum 
als eine Anthropozentrik lesen lässt, erinnert Schnädelbach daran, dass 
Hegel in der Rechtsphilosophie den konkreten Menschen im System 
der Bedürfnisse der bürgerlichen Gesellschaft einordnet und dass er 
damit zumindest implizit das anthropologische Denken der Aufklä-
rung als »bourgeois-Philosophie« identifiziert.345 Ein Verweis auf die 

344	Vgl. MC 261/dt. 305 f.
345	Vgl. a.a.O., 245 f. und G.W.F. HEGEL, Grundlinien der Philosophie des 

Rechts, in: Werke in zwanzig Bänden, hg. v. E. Moldenhauer, K. M. Michel, 
Bd. VII, Frankfurt/M. 1970, § 190A, 348.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


419

Auseinandersetzung in der Jenaer Zeit mit der modernen Subjektphilo-
sophie hätte geholfen, Hegels Einspruch gegen die Reduktion der Phi-
losophie auf den bloßen Standpunkt des Menschen seine strukturelle, 
diagnostische Kraft wiederzugeben. Wie auch immer, der Hinweis auf 
Hegels Gleichsetzung des konkreten Menschen mit dem Bürger im Sin-
ne des bourgeois als des privaten Individuums mit seinen unmittelbaren 
Bedürfnissen, die nur, wenn reduktionistisch gemeint, kritisch verstan-
den werden kann, ist insofern mehr als angebracht, als er an den inter-
nen Zusammenhang erinnert, der zwischen der Reduktion des Denkens 
auf eine selbstgenügsame Endlichkeit und der Verabsolutierung von par-
tikularen Interessen besteht. Es ist im Übrigen bekannt, dass die Korre-
lation zwischen dem Denken der Endlichkeit und dem Instrumentalis-
mus im Zentrum von Hegels Auffassung von der Aufklärung steht.346

Den Anspruch, die Endlichkeit zu verselbständigen, zu problema-
tisieren, heißt selbstredend mitnichten, endlichen, menschlichen und 
göttlichen, intuitiven Verstand zu verwechseln. So heißt – wie Schnä-
delbach betont – selbstverständlich »›Endlichkeit‹ bei Kant, dass das 
Denken des Absoluten nicht mächtig ist.«347 Kant vermag gleichwohl 
durchaus, gleichzeitig das Angewiesensein der Endlichkeit auf Unendli-
ches zu denken. Foucault, der sich für den Übergang von der Propädeu-
tik der drei Kritiken zur Vollendung der transzendentalen Philosophie 
interessierte, musste einiges darüber wissen. In seiner Auseinanderset-
zung mit Kant ist nicht die Ebene der Konstitution einer Natur über-
haupt, sondern die des empirischen Wissens relevant, wo Dialektik kei-
ne Illusion mehr, sondern eine Notwendigkeit ist und wo sich die Frage 
nach der konkreten Vermittlung zwischen Freiheit und Natur, die kon-
stitutiv auf eine unendliche Einheit angewiesen ist, nicht als schlichte 
Schwärmerei, sondern als die eigentliche Frage der Anthropologie he-
rausstellt.

Weil er notwendig auf Unendliches angewiesen ist, kann der endli-
che Geist nicht umhin, metaphysisch zu denken, auch wenn man ge-
glaubt haben mag, man könnte sich die Mühe und den Mut, die dazu 
erforderlich sind, ersparen. Nur wenn er den notwendigen Bezug re-
flektiert, der ihn mit dem Unendlichen verbindet, kann endlicher Geist 
den Traum eines eschatologischen Fortschritts austräumen, unter dem 
er die strukturelle Hybris einer Endlichkeit, die irgendwann enden kön-
nen muss und die kein Negatives, das nicht bereits in ihr wäre, kennt, 
wie unter der Maske eines affizierten Sich-Bescheidens versteckt. Nur 

346	Zum Verhältnis von Foucaults ›Analytik der Endlichkeit‹ und Hegels Auf-
fassung der Aufklärung vgl. auch: BALZARETTI, »Hegels Aufklärung 
und Foucaults ›Analytik der Endlichkeit‹ als Schwelle zur Moderne«, 
a.a.O.

347	SCHNÄDELBACH, »Das Gesicht im Sand«, a.a.O., 245.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


420

am Maßstab einer unendlichen Einheit, die sich allein als Leben im 
eminenten Sinne konsistent denken lässt, als die absolute Tätigkeit ei-
nes Unendlichen, das kein Äußeres wie kein Ende kennt und das sich in 
sich selbst reflektierend selbst erhält, bildet und erzeugt, kann ein end-
licher Geist den notwendig hybriden Charakter seiner Synthesen und 
deren intrinsische politische Natur erkennen. 

Der Naturalismus der anthropologischen epistéme, wie schwach er 
auch immer sein mag, führt dazu, das Konstituierte für das Konstituie-
rende, die Notwendigkeit der natura naturata für die Freiheit der natu-
ra naturans gelten zu lassen.348 Hinter dem alten Namen des Menschen 
würde somit ein Wesen stecken, dessen ihn positiv bestimmende Na-
tur darin besteht, die Natur und somit sich selbst als natürliches Wesen 
zu erkennen. Die Auslöschung von Negativität, die einer solchen fal-
schen Vermittlung zwischen Positivem und Fundamentalem innewohnt, 
macht es unmöglich, Natur überhaupt zu denken. Eine Endlichkeit, die 
auf Unendliches nicht angewiesen zu sein glaubt, vermag prinzipiell je-
des Endliche endlich zu vermitteln. Die physis kennt keine Unmittelbar-
keit, keine Andersheit, die sie nicht einholen könnte. Darin liegt gerade 
das größte Paradox eines jeden Naturalismus: Je mehr man den Men-
schen auf Natur reduziert, desto weniger vermag man, die Natur in ihm 
zu denken.

Wenn man sich auf die strukturelle Höhe von Foucaults Argumen-
tation begibt, ist es nicht einfach, seiner Rekonstruktion der moder-
nen, anthropologischen epistéme nicht nur ihre begriffliche Konsistenz, 
sondern auch jegliche »Plausibilität« in einer geschichtsphilosophischen 
Hinsicht abzusprechen. Es ist nämlich schwierig zu bestreiten, dass im 
Herzen einer gewissen Moderne Projekte liegen, die, ohne mit einem 
ausdrücklich anthropozentrischen Programm unbedingt zusammenfal-
len zu müssen, jedoch in deren Anspruch auf eine selbstgenügsame End-
lichkeit der von Foucaults Archäologie umrissenen Form von anthro-
pologischem Reduktionismus entsprechen. Dies ist bei größtenteils die 
Moderne auszeichnenden Phänomenen der Fall wie der Reduktion der 
Philosophie auf Wissenschaft und der Erhebung der Wissenschaft zur 
Philosophie, wie dem Anspruch, die Dualismen der Metaphysik, als die 
zwischen Denken und Sein, Seele und Körper, nicht nur auf einer sub
stanziellen, sondern auch auf einer relationalen Ebene hinter sich gelas-
sen zu haben, oder wie der Suche nach endlichen Vermittlungsinstanzen: 
wenn nicht ausgesprochen nach dem konkreten Menschen, dann nach 
der Natur, der Gesellschaft, der Praxis, der Geschichte, dem Verhalten, 
der Psyche, der Struktur vor der Norm und der Natur, dem kommuni-
kativen Handeln. Dies ist bei den depotenzierten Lebensbegriffen der 

348	Für die Formel eines »schwachen Naturalismus« vergleich insbesondere J. 
HABERMAS, Wahrheit und Rechtfertigung, Frankfurt/M. 1999, 17.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


421

Fall, auf die man zurückgreift, um eine endliches organisches Denken 
zu begründen. Leben wird dann als vitale Tätigkeit, menschliche Praxis, 
psychophysische Genese im Bewusstsein, Einbildungskraft, sprachliche 
Lebensform, aber auch als abgründiger Willen oder Unergründlichkeit 
aufgefasst, das heißt als Unendliches, das, weil ungenügend begriffen, 
ins Endliche umschlägt.

iv. Totem und Tabu: eine Gegen-Wissenschaft zur Auflösung  
der Humanwissenschaften

Die geschichtsphilosophische Relevanz von Foucaults Analytik der End-
lichkeit begrenzt sich im Übrigen so wenig auf die seltenen ausdrück-
lich anthropozentrischen Programme der modernen Philosophie, dass 
sie zum Teil sogar Foucaults Archäologie trifft. Dies ist insbesondere der 
Fall bei der Ankündigung einer Gegen-Wissenschaft, die als deren in-
nere Bestreitung die Humanwissenschaften zur Auflösung bringen soll-
te. Foucaults contre-science bestätigt zum einen die Diagnose über den 
aporetischen Charakter der modernen Versuche, die Endlichkeit in sich 
selbst zu begründen. Sie stellt insbesondere die Geschichte der Grenzen 
dar, die Foucault seit den ersten Anfängen der Archäologie in Histoire 
de la folie ankündigte. Die Rekonstruktion der äußeren Grenzen (»les 
limites extérieures«, MC 390/dt. 453) der anthropologischen Wissens-
konstellation soll erlauben, durch das Auftreten eines Äußeren, das sich 
ihm als wesentlich erweist, den Menschen zur Auflösung zu bringen. 
Zum anderen wird Foucaults Gegen-Wissenschaft allerdings so verstan-
den, dass sie keineswegs ihrem Anspruch gerecht werden kann, selbst 
keine Anthropologie auszubilden.

Auch die Humanwissenschaften sind nicht an dem Tag entstanden, 
als man angefangen hat, den Menschen als ein wissenschaftliches Ob-
jekt zu behandeln. Sie bilden keine empirische Erkenntnis von dem, 
was der Mensch von Natur aus ist.349 Wenn sie eine Form von Natu-
ralismus darstellen, dann dieselbe, die die moderne, anthropologische 
epistéme auszeichnet, indem sie dem Menschen qua Naturwesen die 
Aufgabe zuwies, die Natur zu erkennen. Während allerdings die Ana-
lytik der Endlichkeit sich an die Seinsweise des Menschen nach ihrer 
fundamentalen Seite wendet, so interessieren sich die Humanwissen-
schaften für ihre empirischen Manifestationen.350 Ihr Feld ist aus der 
Sicht Foucaults insbesondere jenes der positiven Vorstellungen bzw. 
der Repräsentation.

349	Vgl. MC 364/dt. 423.
350	Vgl. MC 359/dt. 417.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


422

Aufgrund ihres Verhältnisses zur Analytik der Endlichkeit, die sie von 
der empirischen Seite der Repräsentation aufrollen, grenzen die Human-
wissenschaften sich von der Biologie, von der Ökonomie und von der 
Philologie ab, auf die sie gleichwohl aufbauen. Der Mensch, an den sie 
sich wenden, ist ein lebendes, produzierendes und sprechendes Wesen. 
Leben, Arbeit und Sprache interessieren die Humanwissenschaften aller-
dings nicht als objektive, funktionelle Organisationen, sondern insofern 
sie in den konkreten Repräsentationen der Menschen ihren Niederschlag 
finden. Die besonderen Vorstellungen des Lebens, der Arbeit und der 
Sprache untersuchen die Humanwissenschaften wiederum auf die Re-
präsentation hin, die sie möglich macht. So führen sie die Wissenschaf-
ten des Lebens, der Arbeit und der Sprache heimlich (»subrepticement«, 
MC 365/dt. 424) auf die Analytik der Endlichkeit zurück. Das Propri-
um der Humanwissenschaften besteht demnach aus der Sicht Foucaults 
nicht im Anvisieren eines bestimmten Inhaltes, sondern vielmehr in ei-
nem rein formalen Charakter: Sie treten zu den Wissenschaften, in de-
nen das menschliche Wesen als Objekt gegeben ist, in ein Verhältnis der 
kritischen Reduplizierung. In der Repräsentation finden sie die Bedin-
gungen der Möglichkeit der Repräsentation selbst und somit des objek-
tiven Wissens, von dem sie ausgehen.351

Nicht nur die Biologie, sondern auch die Ökonomie und die Philolo-
gie, die sich doch ausschließlich auf menschliche Tätigkeiten beziehen, 
bilden laut Foucault keine sciences humaines. Für die Humanwissen-
schaften ist der Mensch nämlich kein Lebewesen, das einen besonde-
ren physiologischen Charakter aufweist, sondern ein solches, das in-
nerhalb eines Lebens, das es gänzlich durchdringt, sich Vorstellungen 
bildet, durch die es lebt und die Fähigkeit hat, sich das Leben selbst 
vorzustellen. Ähnlich ist nicht der Mensch als produzierendes Wesen 
der Gegenstand der Humanwissenschaften, sondern der Mensch, in-
sofern er innerhalb der Produktionsformen, die seine Existenz beherr-
schen, sich Vorstellungen von seinen Bedürfnissen und von der Gesell-
schaft, in der er sie befriedigen kann und muss, macht, sodass er sich 
davon ausgehend eine Repräsentation der Ökonomie selbst bilden kann. 
Obwohl der Mensch ferner das einzige sprechende Wesen ist, gehört es 
nicht zu den Humanwissenschaften, die phonetischen Veränderungen, 
die Verwandtschaften zwischen den Sprachen, das Gesetz der semanti-
schen Verschiebungen zu erkennen; der Gegenstand der Humanwissen-
schaften ist nicht die Sprache, sondern das Wesen, das vom Inneren der 
Sprache selbst ausgehend sich den Sinn der eigenen Worte vorstellt und 
gleichzeitig sich dadurch die Möglichkeit verschafft, sich die Sprache 
selbst zu repräsentieren.352

351	Vgl. MC 365/dt. 424.
352	Vgl. vor allem MC 363 f./dt. 422 f.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


423

Aufgrund ihrer dreifachen Beziehung zur Biologie, Ökonomie und 
Philologie teilen sich die Humanwissenschaften in drei de facto immer 
miteinander verknüpfte epistemologische Gebiete auf. So könnte man 
annehmen, dass das psychologische Gebiet sich dort etabliert hat, wo 
sich das menschliche Lebewesen in der Verlängerung und in der Unter-
brechung seiner vitalen Funktionen und seiner sensomotorischen Sche-
mata der Repräsentation öffnete; ähnlich könnte man vermuten, dass 
das soziologische Gebiet seinen Platz dort gefunden hat, wo sich das pro-
duzierende Individuum eine Repräsentation von der Gesellschaft gab, in 
der es seine Tätigkeit ausübt; in der Region schließlich, in der die Gesetze 
und die Formen einer Sprache dem Menschen erlauben, das Spiel seiner 
Repräsentation zu entfalten, könnte man die Untersuchung der Literatu-
ren und der Mythen, aber auch der Kultur-, Ideen- und Wissenschaftsge-
schichte als eine Analyse der verbalen Spuren verstehen, die eine Kultur 
oder ein Individuum von sich selbst hinterlassen hat.353

Diese Aufteilung soll ermöglichen, zwei für die Humanwissenschaften 
grundlegende Probleme auszusprechen: zum einen die Frage nach ihrer 
eigentümlichen Positivitätsform, etwa nach den Begriffen, aus denen sie 
sich entfalten, oder nach dem Rationalitätstyp, den sie unterstellen; zum 
anderen die nach ihrem Verhältnis zur Repräsentation und zum Unbe-
wussten. Was ihre Positivität angeht, so zeichnen sich die Humanwissen-
schaften durch die Übertragung von drei Modellen aus, die sie der Biolo-
gie, der Ökonomie und der Philologie entlehnen und die in ihrem Wissen 
die Rolle von regelrechten Kategorien ausüben: Sie konstituieren näm-
lich die Gegenstände selbst der sciences humaines. In Bezug auf die Bio-
logie erscheint so der Mensch als ein Wesen, das Funktionen hat, die es 
durch Angleichungsnormen auszuüben vermag; in Anbetracht der Öko-
nomie ist der Mensch mit Konflikten konfrontiert, die er anhand von Re-
geln zu justieren versucht; angesichts der Philologie schließlich erschei-
nen die Verhaltensweisen des Menschen als etwas, das eine Bedeutung 
hat, die sich anhand eines Zeichensystems entwickelt. Diese drei Paare, 
die fonction und die norme, der conflit und die règle, die signification 
und der système, decken das ganze Gebiet der humanwissenschaftlichen 
Erkenntnis des Menschen ab. Diese Art Kategorien sind laut Foucault 
sogar als fundamentaler als die Gegensätze zu betrachten, durch die man 
üblicherweise versucht, die spezifische Positivität des epistemologischen 
Feldes der Humanwissenschaften zu bestimmen: Genese oder Struktur, 
Verstehen oder Erklären, Entschlüsselung der Tiefe oder Beschreibung 
der Oberfläche.354 

Wie wenig aufschlussreich die archäologische Reduktion in diesem 
Fall ist, zeigt allerdings am besten die einfache Tatsache, dass Foucault, 

353	Vgl. MC 366 f./dt. 425 f.
354	Vgl. MC 367 ff./dt. 427 ff.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


424

um den bipolaren Charakter seiner konstituierenden Modelle aufzuzei-
gen, implizit auf die Gegensätze zurückgreift, die ihnen gegenüber eigent-
lich abkünftig sein sollten. Die Kategorien der Humanwissenschaften, die 
nicht von ungefähr als Paare auftauchen, sollen sich durch eine Bipola-
rität auszeichnen, die fonctions, conflits und systèmes auf der einen Sei-
te und normes, règles und significations auf der anderen nach der Entge-
gensetzung zwischen Kontinuierlichem und Diskontinuierlichem, äußerer 
Zusammensetzung und innerer Kohärenz oder gar Zweckmäßigkeit auf-
teilt. Es ist allerdings schwierig zu behaupten, dass eine solche Entgegen-
setzung sich nicht auf diejenige zwischen Struktur und Genese, Erklären 
und Verstehen, Oberfläche und innerer Tiefe zurückführen lässt.355

Wie auch immer: Wichtiger ist auf jeden Fall die These, die Foucault 
anhand des bipolaren Charakters seiner Kategorien aufstellt. In der Ge-
schichte der Humanwissenschaften seit dem 19. Jahrhundert lässt sich 
nämlich Foucault zufolge außer einer Bewegung, die jeweils durch den 
Vorrang einer der drei epistemologischen Gebiete sich abzeichnet, auch 
ein Strang ausmachen, der hingegen auf die Bipolarität der Kategorien-
paare zurückzuführen ist. So wie Freud nach Comte und Marx kommt, 
hat man demnach einen Übergang von der Herrschaft des biologischen 
Modells zu jener des ökonomischen und schließlich von dieser zu jener 
des philologischen Modells erfahren. Diese Verschiebung ist aber von 
einer zweiten verkompliziert worden, die innerhalb eines jeden der Mo-
delle das Zurückweichen des ersten Gliedes der konstituierenden Paare 
(Funktion, Konflikt, Bedeutung) zugunsten des anderen (Norm, Regel, 
System) bewirkt hat. Die Werke von Kurt Goldstein, Marcel Mauss und 
Georges Dumézil können exemplarisch den Moment des Umschlagens 
für jedes der Modelle repräsentieren.356

Die Verschiebung zwischen den zwei Polen hat nach Foucault grund-
sätzlich zwei Reihen von Konsequenzen gehabt: die erste betrifft die Di-
chotomie des Normalen und des Pathologischen; die zweite die Span-
nung zwischen Repräsentation und Unbewusstem, die der Übergang 
zum Vorrang der Norm mit sich bringt. Solange der Gesichtspunkt der 
Funktion über jenen der Norm den Vorrang hatte, war man gezwun-
gen, die normalen Funktionsweisen von denjenigen zu unterscheiden, 
die nicht normal waren. Demnach nahm man neben der normalen eine 
pathologische Psychologie an, die keine Spezifizität aufwies, sondern 

355	Es sei außerdem auch die Frage dahingestellt, inwiefern die verschiedenen 
Paarpole sich nach der von Foucault suggerierten Bipolarität einordnen las-
sen. Kann etwa eine Funktion ohne Rückgriff auf die Norm, die sie inner-
lich strukturiert, überhaupt erfasst werden, und ist es nicht die Bedeutung 
(oder der Sinn, »un sens« MC 368/dt. 428), die einem Zeichensystem sei-
ne interne Kohärenz verleiht, und nicht umgekehrt – wie von Foucault be-
hauptet – das Zeichensystem, das die Bedeutung bestimmt?

356	Vgl. MC 371/dt. 431.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


425

schlicht als das Spiegelbild der ersten galt (Théodule Ribot, Pierre Janet); 
man räumte darüber hinaus eine Pathologie der Gesellschaften (Émile 
Durkheim) und irrationale und quasi morbide Formen des Glaubens 
ein (Lucien Lévy-Bruhl, Maurice Blondel). Solange der Gesichtspunkt 
des Konflikts jenen der Regel übertraf, ging man davon aus, dass be-
stimmte Konflikte notwendig zum Untergang einer Gesellschaft führen 
mussten. Solange man schließlich dem Gesichtspunkt der Bedeutung vor 
jenem des Systems ein Privileg zuwies, gab man zu, dass bestimmte Ver-
haltensweisen und soziale Formen einen Sinn hatten und andere kei-
nen. Die Humanwissenschaften vollzogen hiermit auf ihrem Feld eine 
wesentliche Teilung zwischen einem positiven und einem negativen Pol 
und bezeichneten dadurch stets eine Alterität, die sie von der Positivität 
her bestimmten, von der sie ausgingen: ein Pathologisches, das sie vom 
Normalen her erfassten.357

Als im Gegenteil die Perspektive der Norm, der Regel und des Systems 
die Oberhand bekam, erhielt jeder funktionelle Zusammenhang seine ei-
gene Kohärenz und seine eigene Gültigkeit aus sich selbst.358 Es war dann 
nicht mehr möglich, von einem morbiden Bewusstsein, von primitiven 
Mentalitäten oder von bedeutungslosem Gerede zu sprechen. Das Feld 
der Humanwissenschaften hatte sich in eine Vielfalt von selbstständigen, 
in ihrer inneren Zweckmäßigkeit geschlossenen Formen zerstreut und 
zugleich eine neue Einheit gefunden: Es hatte aufgehört, nach einer Di-
chotomie von Werten gespalten zu sein. 

Damit haben allerdings die Humanwissenschaften nicht ihre Legitima-
tionsprobleme gelöst und ihre unreflektierte praktische Relevanz verlo-
ren. Die Verschiebung vom ersten zum zweiten Pol der kategorialen Paare 
– von der Funktion, dem Konflikt und der Bedeutung zur Norm, zur Re-
gel und zum System – kann nicht an sich die Aporetik lösen, die mit der 
fundamentalen Disposition des Wissens verbunden ist, die das epistemo-
logische Feld der sciences humaines bestimmt, nämlich mit der Analytik 
der Endlichkeit der anthropologischen epistéme der Moderne. Der Über-
gang vom Normalen und Pathologischen zur Norm stellt aus der Sicht 
Foucaults keine Milderung, sondern schlicht eine Verschärfung der Pro-
bleme der Humanwissenschaften dar. Man denke nur an die Rolle, die 

357	Vgl. MC 371 f./dt. 431 f.
358	Vgl. MC 372/dt. 432. Foucault scheint allerdings davon auszugehen, dass 

der Übergang vom ersten zum zweiten Pol der Kategorien der Humanwis-
senschaften, von der Funktion zur Norm, vom Konflikt zur Regel, von der 
Bedeutung zum System, sich letztendlich auf eine Auswechselung innerhalb 
der biologischen Entgegensetzung zwischen fonction und norme zurückfüh-
ren lässt. So spricht er am Ende seiner Ausführungen über das kategoriale 
Gerüst der Humanwissenschaften zusammenfassend für sämtliche Human-
wissenschaften ausschließlich von der Dichotomie zwischen Normalem und 
Pathologischem (vgl. MC 374/dt. 435).

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


426

die Norm später in der Bestimmung der Disziplinar- und der Biomacht 
als eigentümliche Formen der modernen Macht spielen wird.359

Foucault scheint zwar zunächst eine gewisse Selbstauslegung der Hu-
manwissenschaften sich zu eigen zu machen, indem er auf den imma-
nenten Charakter ihrer Normativität abhebt. Ihr Ausgerichtetsein auf 
das Individuelle würde die Humanwissenschaften vor Normalisierungs-
effekten bewahren. Zugleich lässt Foucault aber die Humanwissenschaf-
ten wiederum in ein problematisches Licht eintreten, indem er die Frage 
nach dem Verhältnis der Repräsentation zum Unbewussten stellt, die mit 
dem Übergang zur Norm besonders akut wird. Wenn nämlich der erste 
Pol der kategorialen Paare – derjenige der Funktion, des Konflikts und 
der Bedeutung – die Art und Weise definiert, in der das objektive Wis-
sen der Biologie, der Ökonomie und der Philologie in der Repräsentati-
on gegeben werden kann, so stellen die Norm, die Regel und das System 
gegenüber dieser ersten positiven Seite die fundamentale dar, die sie erst 
ermöglicht. Dadurch aber, dass sie die Formen bestimmen, in denen die 
fundamentale Endlichkeit der Repräsentation gegeben werden kann, er-
öffnen sie den Humanwissenschaften die Dimension eines Unbewussten, 
das wieder an den Tag zu bringen ist. Die Verschiebung von der Dichoto-
mie des Normalen und des Pathologischen zur Norm, die die Geschich-
te der Humanwissenschaften markiert haben soll, kann hiermit ebenso 
als eine Verschiebung zu der Bipolarität zwischen Bewusstsein und Un-
bewusstem beschrieben und dadurch wiederum mit der fundamentalen 
Ebene der Analytik der Endlichkeit in Verbindung gebracht werden.360

Auf der Ebene der Repräsentation wiederholen die Humanwissen-
schaften die Zirkularität, die die Analytik der Endlichkeit und ihren Na-
turalismus auszeichnet: Sie behandeln das als ihren Gegenstand, was die 
Bedingung ihrer Möglichkeit ausmacht. Sie gehen von dem, was in der 
Repräsentation als Phänomen empirischer Natur gegeben ist (das Leben 
als Funktion; die Arbeit als Konflikt; die Sprache als Bedeutung), über zu 
dem, was die Repräsentation möglich macht und selbst eine Repräsen-
tation ist (die Norm, die Regel, das System). Deshalb wohnt einer jeden 
Humanwissenschaft das Projekt inne, das menschliche Bewusstsein auf 

359	In die geschilderte Richtung geht hingegen Guillaume Le Blanc, der im Über-
gang vom Normalen und Pathologischen zur Norm den Anlass für eine neue 
Begründung und eine neue Legitimation der Humanwissenschaften sieht 
und der allerdings Foucaults Bestimmung des epistemologischen Feldes der 
Humanwissenschaften per se behandelt, d. h. ohne sie auf die sie fundieren-
de epistemische Ebene der Analytik der Endlichkeit zu beziehen (vgl. G. LE 
BLANC, L’esprit des sciences humaines, Paris 2005, 49 ff.). Für die Schil-
derung des Übergangs vom Normalen und Pathologischen zur individuel-
len Norm und für ihre Problematisierung vergleiche man außerdem bereits 
MmPer/MmPs 13 f./dt. 23 f.

360	Vgl. MC 374/dt. 435.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


427

seine realen Bedingungen, auf die Inhalte und auf die Formen zurück-
zuführen, aus denen es hervorgeht und die gleichzeitig sich ihm entzie-
hen. Das Problem des Unbewussten bildet ein konstitutives Moment al-
ler Humanwissenschaften. Nach ihm lassen sich gar laut Foucault die 
Humanwissenschaften definieren: Man wird berechtigterweise von ei-
ner science humaine nicht einfach jedes Mal sprechen können, wenn es 
um den Menschen geht, sondern immer dort, wo man in der Dimension 
des Unbewussten Normen, Regeln und Zeichensysteme untersucht, die 
dem Bewusstsein die Bedingungen seiner Formen und Inhalten offenba-
ren.361 Nicht von ungefähr – möchte man den Ausführungen Foucaults 
hinzufügen – verdanken sich die Humanwissenschaften von Anbeginn 
einer Entmystifizierungsgeste.

Mit der Wende zum Inneren der Norm werden die Humanwissen-
schaften ihren unberechtigten normativen Charakter nicht los. Der Pro-
zess der Enthüllung des Unbewussten, der die Humanwissenschaften bis 
zur Erfassung der individuellen Phänomene (vgl. MC 375/dt. 436) ver-
feinern soll, bewegt sich in einem Zirkel, der den Naturalismus im Sinne 
einer Verabsolutierung der Unmittelbarkeit und einer defizitären Idea-
lisierung, den Biologismus als Reduktion auf endliche funktionelle Zu-
sammenhänge, die Hybris im Sinne der konstitutiven Grenzenlosigkeit 
eines Denkens, das keine wirkliche Grenze, kein Negatives und kein An-
deres kennt, die hybride Natur als falsche Vermittlung zwischen Dasein 
und Wesen, Tatsachen und Werten, Natur und Norm und die unmittel-
bare praktische Relevanz der epistemologischen epistéme der Moderne 
bloß reproduziert.

In seiner Bestimmung des Propriums der Humanwissenschaften weist 
Foucault schließlich der Geschichte eine Sonderstellung zu. In einem ge-
wissen Sinne kann die Geschichte nämlich neben den Humanwissen-
schaften gestellt werden: Der historische Mensch ist der Mensch, der 
lebt, produziert, spricht, sodass jeder Inhalt der Geschichte auf die Psy-
chologie, auf die Soziologie oder auf das Studium der Literatur und der 
Mythen angewiesen ist. Zugleich kommt der Geschichte gegenüber den 
Humanwissenschaften eine fundamentale Stellung zu, denn indem der 
Mensch in seiner konstitutiven Zerstreuung durch und durch geschicht-
lich ist, kann sich keiner der Inhalte der Humanwissenschaften der Be-
wegung der Geschichte entziehen. So wird laut Foucault der Prozess der 
Enthüllung des Unbewussten, der sich innerhalb des positiven Wissens 
der Humanwissenschaften vollzieht, von einer neuen Bewegung über-
kreuzt, die die Humanwissenschaften nicht mehr mit ihren verborgenen 
Schichten, sondern mit ihren äußeren Grenzen (»confins extérieurs«, 
MC 383/dt. 445) konfrontiert, ohne allerdings selbst die Ebene der Po-
sitivität zu verlassen. Die Geschichte offenbart dem positiven Wissen 

361	Vgl. MC 376/dt. 437.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


428

der Humanwissenschaften den historischen, konkreten Ort, von dem es 
entfaltet wird.

Les mots et les choses schließt mit der Ankündigung einer Gegen-Wis-
senschaft, die vor dem Horizont der Verheißung einer übermenschlichen 
Zeit der ewigen Wiederkehr, die nach dem Tode Gottes auch dem Men-
schen endlich zu seinem Ende verhelfen soll, das ganze Feld der Human-
wissenschaften auf seine äußeren Grenzen hin überschreiten wird.362 Da-
durch würde laut Foucault diese contre-science – man sieht, welche Rolle 
die Begrifflichkeit Batailles und Blanchots immer noch spielt – die allge-
meinere Bestreitung (»la contestation la plus générale«, MC 392/dt. 456) 
der Humanwissenschaften darstellen. Als dritte contre-science würde sie 
aus der Zusammenführung von Psychoanalyse und Ethnologie hervor-
gehen, den zwei Gegen-Wissenschaften, von denen sie ihr Vorrecht ge-
genüber den Humanwissenschaften erben würde.

Die Psychoanalyse gehört zur Dimension des Unbewussten und der 
kritischen Unruhe, die sich auf dieses stützt. Anders als die Human-
wissenschaften, die auf dem repräsentativen Feld verbleiben, übertrifft 
sie allerdings die Repräsentation in Richtung der fundamentalen End-
lichkeit, die ihr zugrunde liegt. Am äußeren Rande der Repräsentation 
bringt die Psychoanalyse das Gebiet an den Tag, in dem das Leben mit 
den Funktionen und Normen, die Arbeit mit ihren Konflikten und Re-
geln, die Sprache mit ihren Bedeutungen und Systemen, durch die sie alle 
zur Vorstellung gelangen, im nackten Faktum des Todes, des Begehren 
und des Gesetzes ihr Fundament finden.363 Wenn man über Mort, Désir 
und Loi von freudianischer Mythologie sprechen konnte, dann deshalb, 
weil mit ihnen eine Region an den Grenzen der Repräsentation erreicht 
worden ist, in der jedes positive Wissen über den Menschen erst möglich 
wird. In dem Tod, dem Begehren und dem Gesetz kann man insbeson-
dere den Wahnsinn in seiner heutigen Form wiedererkennen, so wie er 
der modernen epistéme als ihre Wahrheit und zugleich als ihre Alterität 
gegeben ist.364 Der Wahnsinn wäre in der Sprache, im Begehren und im 
Tod wiederzufinden: in der Sprache, wenn diese sich in ihrer Nacktheit 
als leeres und despotisches Gesetz jenseits aller Bedeutung zeigt; im Be-
gehren, das hinter dem Prozess der sozialen Befriedigung der Bedürfnis-
se steht, wenn dieses in seinem wilden Zustand herrscht, und im Tod, 
wenn dieser als zerstörerische Kraft alle Funktionen dominiert. Ihr pri-
vilegiertes, unmittelbares Verhältnis zur fundamentalen Endlichkeit des 
Menschen hindert die Psychoanalyse allerdings daran, sich gleichsam 

362	Vgl. Unterkapitel X.V.: »Psychoanalyse, Ethnologie«, MC 385–98 /dt. 447–
62; für das Thema der Verheißung vgl. vor allem MC 396 /dt. 460 und, im 
Gegensatz zur »Verheißungen der Dialektik und der Anthropologie«, MC 
275/dt. 322.

363	Vgl. MC 386/dt. 448.
364	Vgl. MC 387/dt. 449.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


429

als eine allgemeine Theorie des Menschen oder gar als eine Anthropo-
logie zu entfalten: Als Wissen bleibt sie notwendig auf eine Praxis an-
gewiesen, in der zwei Individuen in der Sprache die Irreversibilität des 
Verlustes der Gegenstände des Begehren und die Unabwendbarkeit des 
Todes erfahren.365

Die Ethnologie siedelt sich auf der Ebene der Historizität und der 
Bestreitung an, durch die die Humanwissenschaften aufgrund ihrer 
eigenen Geschichte stets infrage gestellt werden. Die Ethnologie ent-
zieht sich allerdings der Zirkularität des Historizismus, indem sie die 
Bewegung des letzteren umkehrt: Statt innerhalb der Repräsentatio-
nen die empirischen Inhalte, so wie sie in den Humanwissenschaften 
als Funktionen und Normen, Konflikte und Regeln, Bedeutungen und 
Systeme gegeben sind, auf die historische Positivität des sie wahrneh-
menden Subjekts zurückzuführen, untersucht die Ethnologie die Re-
gion, in der die Repräsentationen der Humanwissenschaften mit dem 
Außen der objektiven Erkenntnisse der Biologie, der Ökonomie und 
der Philologie zusammengefügt werden. Sie zeigt, wie in einer Kul-
tur die Normen die biologischen Funktionen, die Regeln die Formen 
des Austausches, der Produktion und der Konsumation und die Zei-
chensysteme die sprachlichen Strukturen zur Artikulation bringen. In 
diesem Sinne bilden die Beziehungen zwischen Natur und Kultur, das 
heißt zwischen dem objektiven Wissen über das Leben, die Arbeit und 
die Sprache und dessen Entfaltung in der Repräsentation durch Nor-
men, Regeln und Systeme, das allgemeine Problem einer jeden Ethno-
logie.366 Hiermit kehrt aber die Ethnologie das Problem der Geschichte 
um: Für eine jede Kultur gilt es zu bestimmen, welche Art des histo-
rischen Werdens gemäß den ausgewählten Zeichensystemen, Regeln 
und Normen ihr möglich ist.

Die Ethnologie untersucht nicht den Menschen, sondern die Regi-
on, die ein Wissen über den Menschen überhaupt möglich macht; nicht 
weniger als die Psychoanalyse durchquert sie das ganze Feld des Wis-
sens der Humanwissenschaften in einer Bewegung, die auf seine Gren-
zen hin tendiert. Während die Psychoanalyse allerdings durch die Pra-
xis der Übertragung an den äußeren Grenzen der Repräsentation das 
Begehren, das Gesetz und den Tod entdeckt und dadurch die konkreten 
Figuren der Endlichkeit freilegt, umgeht die Ethnologie die Repräsen-
tation nicht auf die fundamentale, sondern auf die positive Endlichkeit 
des Menschen hin; hinter den Vorstellungen, die die Menschen in einer 
bestimmten Zivilisation von ihrem Leben, von ihrer Arbeit und von ih-
rer Sprache haben können, bringt sie das Moment an den Tag, worin 
sich die Normen an das Leben, die Regeln an die Produktion und die 

365	Vgl. MC 386–88/dt. 449 f.
366	Vgl. MC 389/dt. 452.

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


430

Systeme an die Sprache binden.367 Das Vorrecht, das der Psychoanaly-
se und der Ethnologie zukommt, gründet darin, dass in ihren Diskur-
sen sich das historische Apriori aller Wissenschaften über den Men-
schen widerspiegelt. Beide sind Wissenschaften des Unbewussten, des 
Unbewussten – so könnte man mit Karl Jaspers’ Unterscheidung sagen 
– nicht als des Unvermerkten, sondern als des Außerbewussten. Sie vi-
sieren nicht das an, was im Menschen unterhalb seines Bewusstseins 
liegt, sondern sie wenden sich dem zu, was außerhalb des Menschen er-
möglicht, positiv zu wissen, was sich in seinem Bewusstsein offenbart 
oder sich ihm entzieht.368

Weder die Psychoanalyse noch die Ethnologie sind demnach Human-
wissenschaften. Die Vorstellung einer psychoanalytischen Anthropolo-
gie oder einer menschlichen Natur, die durch die Ethnologie wiedergege-
ben würde, ist schlicht ein Unsinn. Die Psychoanalyse und die Ethnologie 
können mit einem Begriff des Menschen nicht arbeiten, denn sie bezie-
hen sich auf das, was die äußeren Grenzen des Menschen konstituiert. 
Dies reicht ihnen unmittelbar, um das zu leisten, was Lévi-Strauss für die 
Ethnologie beanspruchte: Sie lösen den Menschen auf. Als Wissenschaf-
ten des Unbewussten stellen sie laut Foucault eo ipso die Gegen-Wis-
senschaften dar, die die Humanwissenschaften auf ihrem epistemischen 
Sockel ruinieren soll.369

Im Fall des privilegierten Wissens der Psychoanalyse und der Eth-
nologie heißt somit Kritik nicht Rechtfertigung, sondern unmittelbar 
Bestreitung: Zurückführung auf ein ausgeschlossenes Außen, das das, 
von dem es ausgeschlossen wird, negiert. Man fragt sich, warum? Wa
rum soll die Rekonstruktion des historischen Apriori der Humanwis-
senschaften eo ipso zu ihrer Auflösung führen? Die Bestimmung der 
Grenzen eines Gebiets soll doch dazu dienen, das Feld, das ihm eigen ist, 
zu umreißen, und nicht per se, es zu entgrenzen oder gar zu destruieren. 
Die Eingrenzung des Gebietes muss bereits an sich unberechtigt sein, 
wenn die Enthüllung der Grenzen mit ihrer Auflösung gleichzusetzen ist. 
Dies ist nicht einzusehen, ohne eine Logik oder gar eine Dialektik der 
Grenzen anzunehmen, wie es Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft 
im Projekt einer Archäologie als Geschichte der Grenzen vorschwebte. 
Man muss eine Indifferenz annehmen, aus deren Teilung ein Innen und 
ein Außen hervorgehen, die aufgrund ihres ursprünglichen Zusammen-
gehörens aufeinander angewiesen bleiben, sodass die Grenze zu denun-
zieren, die sie voneinander trennt, heißt, die Willkür ihrer vermeintli-
chen Selbstständigkeit zutage zu fördern. Angesichts einer Bestimmung, 

367	Vgl. MC 389/dt. 452.
368	Vgl. MC 390/dt. 453. Für die Unterscheidung zwischen Unvermerktem und 

Außerbewusstem vgl. JASPERS, Allgemeine Psychopathologie, a.a.O., 16.
369	Vgl. MC 390 f./dt. 453 f.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


431

die aufgrund einer höheren Einheit in dem durch sie negierten Anderen 
zugleich sich selbst entdeckt, scheint die Rede von einer Dialektik mehr 
als berechtigt. Zugleich sieht man durch eine solche Dialektik der Gren-
zen die Aporetik einer Endlichkeit zum Vorschein kommen, die meint, 
von der Unendlichkeit, auf die sie notwendig angewiesen ist, schlicht 
absehen zu können.

Der Wahnsinn, der den Humanwissenschaften zugrunde liegt, mag 
wohl jener der Freud‘schen Triade des Todes, des Begehrens und des 
Gesetzes sein, so wie jener eines Endlichen, das glaubt, in sich ruhen 
zu können; ein solcher, endlicher Wahnsinn vermag weder etwas über 
die menschliche Endlichkeit zu sagen, denn diese kann in ihrer ur-
sprünglichen Zerstreuung und ihrem Angewiesensein auf Unmittelba-
res, ja Natürliches, nur im Hinblick auf das Unendliche, das ihr inne-
wohnt, erfasst werden, noch das Vorrecht einer Gegen-Wissenschaft zu 
begründen, die als Wissenschaft des Unbewussten zugleich eine Wis-
senschaft der Auflösung bilden soll, in der Kritik sich mit transgres-
sion und contestation reimen würde. Noch weniger kann ein endli-
cher Wahnsinn unmittelbar in seiner Wildheit und Nacktheit erfasst 
werden, nicht einmal unter Berufung auf eine angeblich reine Praxis 
wie das psychoanalytische Ritual der Übertragung; dies zu behaupten 
heißt nicht nur, einer in der Moderne allzu verbreiteten Mythologie 
der Praxis, sondern auch einem schlichten Irrationalismus nachzuge-
ben, dem gegenüber Foucault sich in Histoire de la folie viel vorsich-
tiger gezeigt hatte.

Foucault legt allerdings auch der dritten Gegen-Wissenschaft, die er 
ankündigt, einen endlichen Wahnsinn zugrunde und nicht einen un-
endlichen, der als absolutes Leben allein die Bestreitung der anthro-
pologischen epistéme der Moderne rechtfertigen könnte. Diese dritte 
Gegen-Wissenschaft, die – eine Art neues Totem und Tabu – innerhalb 
der wesentlichen Korrelation zwischen Psychoanalyse und Ethnologie 
ihren Ort haben soll, würde das ganze Feld der Humanwissenschaften 
durchlaufen und es sowohl von der Seite seiner Positivität als auch von 
der Seite seiner fundamentalen Endlichkeit her als seine allgemeinste 
Bestreitung überschreiten. Foucaults dritte Gegen-Wissenschaft bestün-
de insbesondere in einer reinen Sprachtheorie (vgl. MC 392/dt. 455), 
die der Ethnologie und der Psychoanalyse als Wissenschaften der äu-
ßeren Grenzen der Humanwissenschaften ihr formales Modell liefern 
würde. Eine solche Linguistik würde das ganze Feld der anthropologi-
schen epistéme abdecken, die ethnologische Dimension, die das Wis-
sen über den Menschen auf die Positivitäten bezieht, von denen es be-
grenzt wird, nicht weniger als die psychoanalytische Dimension, die 
das Wissen über den Menschen auf die Endlichkeit zurückführt, auf der 
es gründet. Dies könnte die Linguistik leisten, indem sie eine Wissen-
schaft bildet, die völlig auf der Ebene der dem Menschen äußerlichen 

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


432

Positivitäten fundiert wäre, sofern sie auf die reine Sprache ausgerichtet 
ist, und die das gesamte Feld der anthropologischen epistéme durchlau-
fend unmittelbaren Zugang zur fundamentalen Endlichkeit hätte. Da-
durch nämlich, dass das Denken erst durch sie und in ihr möglich ist, 
bildet die Sprache eine Positivität, die berechtigterweise als das Funda-
mentale gilt.370 Der Mensch, auf diese Weise auf die Formen seiner Ge-
burt zurückgeführt, wäre an sein Ende gebracht. Damit wäre seine Ge-
nealogie vollzogen.371

Ihre positiv-fundamentale Sondergeltung soll Foucaults Linguistik 
daran hindern, bloß den Biologismus und den Ökonomismus zu wie-
derholen, in die man geraten ist, als zuerst dem Modell der Biologie 
und mit ihm der psychologischen Region der Humanwissenschaften 
und danach dem Modell der Ökonomie und mit ihm der soziologi-
schen Region ein Vorrang zugesprochen wurde. Comte und Marx mit 
den Philologen Nietzsche und Freud zu ersetzen, heißt nicht einfach, 
alte Szientismen wieder aufzuwerfen, gerade weil der Linguistik ge-
genüber der Biologie und der Ökonomie eine viel fundamentalere Rol-
le zukommen könnte.372 Zum einen operiert die Linguistik auf einer 
transzendentalen Ebene: Sie bildet nicht einfach eine ›sprachwissen-
schaftliche Version‹ des Objekts der Humanwissenschaften, sondern 
sie konstituiert es durch seine Zeichensysteme und stellt insofern das 
Prinzip einer ursprünglichen Entschlüsselung dar.373 Die Emergenz 
der Struktur als invarianter Relation innerhalb einer diskreten Ele-
mentenmenge, die aus dem transzendentalen Charakter der Linguis-
tik folgt, stellt zum anderen jenes positive Verhältnis des empirischen 
Wissens zur mathesis wieder her, das mit dem Umbruch der klassischen 
epistéme verloren ging, und ermöglicht damit erneut eine berechtigte 
Formalisierung. Das Vorrecht der Linguistik stellt schließlich die Fra-
ge nach dem Sein der Sprache wieder, der in der moderne epistéme eine 
Schlüsselstellung zukommt. Demnach ist auf Nietzsches Frage in der 
Genealogie der Moral, ›Wer spricht?‹, mit Mallarmé zu beantworten: 
›Das Wort selbst‹.374

Die Sprache, die im klassischen Zeitalter als bloßes Mittel der nomen-
klatorischen Anordnung der Vorstellungen galt und die mit der Philo-
logie erneut in ihrer Objektivität wahrgenommen wurde, drängt sich 
in der modernen Literatur in der Nacktheit ihres Seins auf. So wie die 

370	Vgl. MC 392/dt. 455.
371	Das Wort »Genealogie« fällt am Schluss von Les mots et les choses zwar 

nicht, Foucault spricht aber ausdrücklich von der »naissance« (MC 393/dt. 
456) des Menschen.

372	Vgl. MC 393, 316 und 371/dt. 456, 431 und 369; für den »rôle beaucoup 
plus fondamental« der Linguistik: MC 393/dt. 456.

373	Vgl. MC 393/dt. 456.
374	Vgl. MC 394/dt. 457.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


433

Frage nach den formalen Sprachen das Problem der Strukturierung der 
positiven Inhalte stellt, bringt eine der Sprache geweihte Literatur in ih-
rer empirischen Unmittelbarkeit die fundamentalen Formen der End-
lichkeit zur Geltung.375 Innerhalb der Sprache, die als Sprache erfahren 
wird, gelangt der Mensch an den Rand dessen, was ihn begrenzt. Bei 
Antonin Artaud ist eine Sprache, die in ihrer Diskursivität abgelehnt 
wird und die in der Gewalt des Aufprallens ihre Apotheose feiert, auf 
den Schrei, auf den gemarterten Körper, auf die Materialität des Den-
kens und auf das Fleisch zurückverwiesen; bei Raymond Roussel wird 
sie durch ein unerbittliches System von ebenso strengen wie willkürli-
chen Regeln zu einem regelmäßigen Zufall gezwungen und dadurch in 
ihrer Bedeutsamkeit vernichtet: Sie erzählt nunmehr unendlich die Wie-
derholung des Todes und das Rätsel des Sich-Spaltens der Ursprünge. 
Die Erfahrung der Formen der fundamentalen Endlichkeit manifestiert 
sich somit innerhalb des Wahnsinns – wie es neben Artaud und Rous-
sel ebenso die Werke Kafkas, Batailles und Blanchots zeigen: Die fun-
damentale Endlichkeit des Menschen ergibt sich in der Sprache als das, 
was sich in ihr enthüllt, aber auch als das, was diesseits ihrer die unför-
mige und stumme Region ausmacht, in der sie sich in ihrer Nacktheit 
befreien kann.376

Unter dem Zeichen Lacans – der allerdings nicht ausdrücklich genannt 
wird –, das heißt unter dem Zeichen des Gesetzes des Imperativs einer 
Sprache, die als despotisches und leeres System und jenseits von jeder 
Bedeutung den Wahnsinn stumm zur Sprache bringt, würde sich aus der 
Sicht Foucaults ein Denken der Endlichkeit entfalten, das zugleich das 
Ende der Philosophie und das Ende des Menschen bedeuten und das so-
mit das Anbrechen eines übermenschlichen Zeitalters der ewigen Wie-
derkehr mit sich bringen würde.377

Es fragt sich allerdings, inwiefern eine solche pensée de la finitude 
tatsächlich aus dem anthropologischen Schlummer aufgewacht ist. Wie 
kann ein Szientismus das Gegengift gegen den Szientismus darstellen. 
Wie kann die Linguistik anders als die Biologie und die Ökonomie oder 
die ganzen Humanwissenschaften und das Denken einer vermeintlich 
verselbstständigten Endlichkeit eine Positivität darstellen, die als das 
Fundamentale gilt, und dabei keinem Naturalismus, das heißt keiner 
dogmatischen, kritisch-empirischen Dublette verfallen? Etwa dadurch, 
dass sie eine Sprache, die in ihrer ursprünglichen enérgeia sich nie auf 
eine Struktur reduzieren lassen wird, formalisiert? Oder dadurch, dass 

375	Vgl. MC 394/dt. 458.
376	Vgl. MC 395/dt. 458 f.
377	Vgl. insbesondere MC 397: »l’identité du Retour du Même et de l’absolue 

dispersion de l’homme« (»die Identität der Wiederkehr des Gleichen und 
der absoluten Zerstreuung des Menschen«, dt. 460, Übersetzung leicht ver-
ändert).

LES MOTS ET LES CHOSES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


434

sie menschlichen, organischen Sinn auf die Struktur von Zeichensyste-
men als auf dessen Konstitutionsprinzip zurückzuführen vermag? Dafür 
wäre ein intuitiver Verstand nötig, der Ganzheiten anders als metapho-
risch auffassen könnte. Aber vielleicht vermag die Sprache tatsächlich, 
durch ein positives Wissen (»d’un savoir positif«, MC 390/dt. 453) die 
fundamentale Endlichkeit zu erfassen. Doch sollte dieses in einer rei-
nen Praxis wie der Psychoanalyse ebenso wie in der wilden Erfahrung 
der Sprache als bedeutungslose Materialität, in der der Wahnsinn sich 
nackt zeige, gesehen werden? In Histoire de la folie hatte Foucault doch 
gezeigt, viel mehr zu wissen, viel weiser zu sein: Er hatte sich den Aus-
weg eines unmittelbaren Zugangs zum Negativen, einer einfachen Poe-
sie der Verdammung nicht gestattet. Das Andere der Vernunft hatte er 
außerdem nicht einfach als ihre schlichte Kehrseite aufgefasst, die im-
mer schon dialektisch einzuholen ist, sondern als das Prinzip, das die 
Vernunft antreibt, ohne dass sie ihm in ihren konkreten Vollzügen je ge-
recht werden könnte.

Es ist somit schwer zu glauben, dass die Verbindung eines schlechten 
Positivismus mit einem naiven Irrationalismus je der Linguistik gestat-
ten sollte, sich der für die anthropologische epistéme grundlegenden 
Äquivokation zwischen Positivem und Fundamentalem zu entziehen. 
Vermag die Linguistik aber den Menschen aufzulösen? Dafür müss-
te sie ihn zum einen an seine äußeren Grenzen führen und zum ande-
ren zeigen können, dass die Rekonstruktion seines historischen Apri-
ori ihn nicht fundiert, sondern destruiert: bestreitet und überschreitet. 
Abgesehen von ihrer tatsächlichen Erfahrbarkeit ist eigentlich nicht 
auszuschließen, dass der Tod, das Begehren, das Gesetz in ihrer bezie-
hungslosen, unerbittlichen Endlichkeit das Fundament jeder endlichen 
Synthese der Analytik der Endlichkeit ausmachen. Die Endlichkeit des 
Menschen – nicht des homme – als Prinzip seiner grundlegenden Zer-
streuung können der Tod, das Begehren und das Gesetz aber ohne Be-
zug auf Unendliches gar nicht fundieren. Ebenso wenig ist der Wahn-
sinn, der durch sie zum Ausdruck kommt, imstande, die Auflösung der 
anthropologischen epistéme überhaupt zu erklären. Dafür ist eine un-
endliche Einheit erforderlich, ein absoluter Wahnsinn als absolutes Le-
ben. Seine Wirksamkeit in Foucaults Archäologie ist jedoch dasjenige, 
was erlaubt, eine Metaphysik des Todes, des Begehrens, des Gesetzes, 
die sich für ein Ende der Metaphysik nimmt, in ihrer Faszination für 
die Destruktion nicht einfach in einer Arbeit für den Faschismus auf-
gehen zu lassen.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


435

V. Foucaults Genealogie der modernen Seele:  
Biomacht als Macht der Norm und des Normalen 

On arriverait, en effet, à classer chaque individu, 
à pénétrer dans l’intimité de son existence  ; par-
fois, à supprimer ou à mutiler certains êtres tarés  
ou diminués. 

(Paul Valéry, La politique de l’esprit)378

Michel Foucault hat den Rahmen, der sich in Les mots et les choses ab-
zeichnet, in seinem weiteren Werk substanziell nicht mehr verlassen. Kri-
tik versteht er weiterhin nicht als Deduktion oder gar Rechtfertigung ei-
nes Wissens, sondern als seine tiefste Bestreitung und Überschreitung. 
Kritik ist demnach grundsätzlich Genealogie im prägnantesten Sinne des 
Wortes: nicht nur als Rekonstruktion der Entstehung einer bestimmten 
Konstellation, als Geburt des Asyls, der Klinik, des Menschen, des Ge-
fängnisses, sondern als die Auflösung der Identität eines Diskurses durch 
den Nachweis, dass das von ihm abgestoßene Negative ihm wesentlich 
ist, so wie etwa nach Nietzsche die niederen Triebe und das Ressenti-
ment der Moral. Dadurch bleibt aber die Archäologie strukturell dem 
Gedanken einer unendlichen Einheit, auf die eine jegliche Sinnentfaltung 
je schon angewiesen ist, und damit einhergehend einem Lebensbegriff im 
eminenten Sinne verpflichtet.379

Eine solche genealogische Kritik meint, den Aporien des modernen 
Anthropologismus dadurch entgehen zu können, dass sie positivistisch 
vorgeht, das heißt, ohne in eine fehlerhafte Zirkularität zwischen We-
sen und Dasein, Ganzem und Teilen, Fundamentalem und Positivem hi-
neinzugeraten. Wie das gehen könnte bleibt allerdings unklar. Obwohl 
sie sich außerdem zum Teil als allgemeine Methode der Rekonstruktion 
von Diskursen überhaupt präsentiert, ist in ihr grundsätzlich eine Ant-
wort auf die Defizite eines anthropologischen, modernen Denkens zu se-
hen, das sich als Selbstverständigung der Endlichkeit versteht. Nicht von 
ungefähr sind alle Diskurse, die Foucault in den siebziger Jahren rekon-
struiert, jener der Disziplinen, in denen die Geschichte des Gefängnisses 
ihren Ort hat (Surveiller et punir. Naissance de la prison, 1975), und je-
ner der Sexualität (Histoire de la sexualité. I. La volonté de savoir, 1976), 
von der Prädominanz der Norm geprägt. Die Norm stellt nicht nur ei-
nen operativen Hauptbegriff der Humanwissenschaften dar, sondern 

378	»Man würde nämlich dahin kommen, daß man jedes Individuum klassifi-
zierte und in den intimsten Bereich seiner Existenz eindränge. Man würde 
gewisse mit Fehlern behaftete und behinderte Wesen unterdrücken oder ver-
stümmeln.«

379	Was insbesondere Archäologie des Wissens angeht, vgl. hier I.iv.iv, 170 ff.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


436

eigentlich das, was ihre epistemologische Natur als Wissenschaften der 
Erkenntnis des Individuellen auszeichnet. So kann Foucault Surveiller 
et punir noch als eine Geschichte der Entstehung des Menschen des mo-
dernen Humanismus oder gar als eine Genealogie der modernen ›Seele‹ 
bezeichnen.380 Und in La volonté de savoir hebt er – das Privileg wider-
rufend, das er den beiden Disziplinen in Les mots et les choses zuer-
kannt hatte – hervor, dass seine Geschichte des Dispositivs der Sexuali-
tät zugleich als eine Archäologie der Psychoanalyse und der Ethnologie 
gelten kann.381

Gegenüber Les mots et les choses zeichnen sich allerdings Foucaults 
Rekonstruktionen der Diskurse der Disziplinen und der Sexualität 
durch ihr genetisches Interesse aus. Hatte sich Foucault in Les mots et 
les choses auf eine interne Beschreibung der verschiedenen Wissenskon
stellationen beschränkt, so interessiert er sich nunmehr für die Kausali-
tät, die zur Transformation der verschiedenen Seinsweisen der empiri-
schen Ordnungen geführt hat. Deshalb fällt jetzt der Akzent eher auf die 
genealogische Seite der Archäologie. Damit einhergehend tritt der Begriff 
der Macht in den Vordergrund, vom dem im früheren Werk expressis 
verbis kaum die Rede war. Obwohl viele Kommentatoren eher dazu nei-
gen, den Bruch hervorzuheben, den diese Wende zur Genealogie und zum 
pouvoir darstellt, betont Foucault hingegen, dass die Fokussierung auf 
die Kausalität der Veränderungen eher eine Rückkehr zu seinen früheren 
Untersuchungen über Psychopathologie und klinische Medizin darstellt, 
in denen er auf historisch-institutionelle und technische Bedingungen der 
Entstehung der neuen Wissensformen abhob.382 

Foucaults Rede von der Macht leidet an einer grundsätzlichen Zwei-
deutigkeit, die keineswegs zufällig ist, sondern sich auf ein strukturel-
les Problem zurückzuführen lässt. Macht wird in mindestens zwei ver-
schiedenen Hinsichten verwendet. Zum einen ist sie grundsätzlich als 
ein Kräfteverhältnis zu verstehen, das durch eine Grundasymmetrie 

380	Vgl. M. FOUCAULT, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Paris 1993 
(1975; fortan als SP angegeben), 166/dt. 181 und 38: »L’histoire de cette 
›microphysique‹ du pouvoir punitif serait alors une généalogie ou une pièce 
pour une généalogie de l’›âme‹ moderne« (»Die Geschichte dieser ›Mikro-
physik‹ der Strafgewalt wäre also eine Genealogie oder ein Stück der Genea-
logie der modernen ›Seele‹«, dt. 41). Im Klappentext ist gar von einer Ge-
nealogie der modernen Moral die Rede, die von einer politischen Geschichte 
des Körpers ausgehe: »Peut-on faire la généalogie de la morale moderne à 
partir d’une histoire politique des corps?«

381	Vgl. VS 172/dt. 127.
382	Vgl. das »Vorwort der deutschen Ausgabe« (1971) von Les mots et les  

choses, insb. 14 Anm. 2. Zu Foucaults Wende zur ›Machttheorie‹ vgl. etwa 
H. FINK-EITEL, Michel Foucault zur Einführung, Hamburg 31990 (1997); 
63 ff.; SCHNEIDER, Michel Foucault, a.a.O., 82 ff.; J. REVEL, Expériences 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


437

charakterisiert ist. Sie ist etwa in der Rede von einer Mikrophysik der 
Macht zu erkennen, mit der Foucault die verschiedenen Modalitäten der 
körperlichen Beherrschung und Abrichtung bezeichnet, die für die dis-
ziplinären Technologien kennzeichnend sein sollen.383 Zum anderen ist 
Macht als das Resultat eines Macht-Wissen-Komplexes zu begreifen, der 
sich aus der Verstrickung der physischen, asymmetrischen Kräfteverhält-
nisse mit Prinzipien der Wahrheitsbildung ergibt. Demnach ließe sich an 
eine politische Geschichte der Wahrheit denken, die zeigen würde, dass 
die Wahrheitsproduktion nicht von Natur aus frei, sondern durch und 
durch von Machtverhältnissen durchgezogen ist.384

Macht scheint sowohl Ausgangspunkt als auch Ergebnis der Wahrheit 
zu sein. Sie ist ihr zugleich äußerlich und immanent. Zwar muss Macht, 
wenn man Genealogie im Sinne einer (mikro-)physischen Kausalität der 
Diskurstransformationen versteht, als dem gegenüber äußerlich gedacht 
werden, das sie zu bewirken meint. Der Determinismus dem Wissen ge-
genüber, der ihr somit unterstellt wird, ist allerdings problematisch. Voll-
zieht sich nämlich Wissen organisch als ein synthetischer Akt innerhalb 
einer Sinnkonstellation, so weist es immer den schöpferischen Charak-
ter einer Emergenz auf: Es bleibt wesentlich willkürlich gegenüber jedem 
Versuch, es analytisch oder gar materialistisch zu prädeterminieren. In 
diesem Sinne ist es konstitutiv diskontinuierlich. Wenn von einer Poli-
tik der Wahrheit die Rede sein soll, oder von einer grundsätzlichen Ver-
schränkung zwischen Werten und Tatsachen, dann kann die falsche Ver-
mittlung zwischen Fundamentalem und Positivem, die im Mittelpunkt 
von Foucaults Bestimmung der anthropologischen epistéme der Moder-
ne in Les mots et les choses stand, viel mehr erklären. Ihr synthetischer 
Charakter schützt sie vor einfachen Determinismen und gestattet, eine 
echte immanente Verschränkung zwischen Wert und Wissen, Technik 
und Wissenschaft zu denken. 

Gegenüber einer im Grunde unerheblichen Bestimmung der Biopoli-
tik als die politische Relevanz, die das Leben des Menschen qua Lebe-
wesen seit dem 19. Jahrhundert in der industrialisierten Welt zunehmend 

de la pensée. Michel Foucault, Paris 2005, 61 ff. Es wurde bereits daran er-
innert, dass Foucault selbst Anfang der achtziger Jahre rückblickend die Fo-
kussierung auf das Problem der Macht eher als ein Moment innerhalb eines 
breiteren Unterfanges betrachtete, das er nun als Geschichte der verschie-
denen Subjektivierungsarten bezeichnete (vgl. FOUCAULT, »Le sujet et le 
pouvoir«, a.a.O., 1041 ff./dt. 269 ff. Auf jeden Fall geht es grundsätzlich um 
Perspektivenänderungen und nicht um einen neuen Ansatz. Für das Verhält-
nis zwischen Macht und Diskurs, diskursiven und nicht-diskursiven Prakti-
ken vgl. außerdem AdS 90 f./dt. 99 f. und FOUCAULT, L’ordre du discours, 
a.a.O., 10 ff., 62 ff./dt. 7 ff., 40 ff.

383	Vgl. insbesondere SP 34, 163/dt.38, 178.
384	Vgl. VS 81/dt. 64.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


438

eingenommen hat, als Intensivierung der Körper und Maximierung der 
Lebenskräfte, erlaubte die positiv-fundamentale Dublette der anthropo-
logischen Moderne das Politische des modernen Biologismus als funkti-
onalistischen Reduktionismus und das Biologische der modernen Politik 
als unvermeidliche, unreflektierte Naturverfallenheit aufzufassen. Eine 
solche Auffassung von Biopolitik und Biomacht bleibt auch in den Un-
tersuchungen über Disziplin und Sexualität erhalten: Sie ist im Begriff 
der Norm qua humanwissenschaftliches Individualgesetz präsent. Und 
so ist sie auch für die für Foucaults Auffassung der modernen Macht 
grundlegende These einer Unterminierung des Rechtes durch die Bio-
politik maßgebend.

Die Norm erhält aber auch die Verbindung zu Foucaults früherer Ver-
nunftkritik. Foucault weigert sich ausdrücklich, seine Auffassung der 
Macht im Zeichen einer Kritik an der Vernunft zu entwickeln. Die Tü-
cken der Disziplin seien etwa nicht auf die schlaflose große Vernunft (»la 
grande raison«, SP 163/dt. 178), sondern auf die intrinsische Böswillig-
keit der micro-physischen Praktiken zurückzuführen. Wen überhaupt 
ein solcher Hinweis auf eine substanzialisierte Vernunft treffen sollte, 
bleibt unklar. Abgesehen davon liegt es nahe, dass erst im Hinblick auf 
das Scheitern des Idealisierungsanspruches der Vernunft sich Macht als 
das Verhältnis von physischen, gegenseitig feindseligen Grundkräften 
begreifen lässt. 

Umso mehr ist aber eine Kritik der Vernunft in der Kritik an den Hu-
manwissenschaften als Normwissenschaften wirksam. Sie ist die Kri-
tik an der endlichen Synthese der Norm als Individualgesetz aufgrund 
der unendlichen Einheit, auf die sie angewiesen ist, um die Vermittlung, 
durch die sie zu einer Erkenntnis des Einzeln gelangt, nicht willkür-
lich herbeizuführen. Vernunftkritik ist dann Einspruch gegen die Apo-
retik und den intrinsischen Gewaltgehalt eines Denkens der vermeint-
lich selbstverständigten Endlichkeit aufgrund einer Wahrheitsstruktur, 
die die Vernunft auszeichnet, der sie aber in ihren konkreten Ausführun-
gen durch den endlichen, menschlichen Geist nie gerecht werden kann. 

Das Verhältnis der Macht zum Leben erweist sich somit als ein dop-
peltes. Genauer: Macht und Leben bilden sowohl ein Hendiadyoin als 
auch einen Gegensatz; als endliches, depotenziertes ist Leben Macht im 
Sinne einer assujettissement, einer im Grunde unterdrückenden Her-
stellung von Subjektivität, und zugleich ihr Gegensatz im Sinne einer 
absolut spontanen Tätigkeit; als eine solche sich selbsterzeugende und 
-erhaltende Unendlichkeit ist wiederum absolutes Leben Macht als un-
eingeschränkte Spontanität und zugleich deren Gegensatz, wenn die 
Macht die Gestalt der immanenten Gewalt einer endlichen Vermittlung 
annimmt. 

Auch was die Auswegmöglichkeiten anbelangt, verändert sich das 
Bild in den siebziger Jahren gegenüber Les mots et les choses kaum 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


439

wesentlich. Zum einen geht es um die Herrschaft der Macht über den 
Körper oder gar um die Seele als Gefängnis des Körpers.385 Der Kör-
per erscheint somit zugleich als das, was es in seiner Unmittelbarkeit 
zu befreien gilt und was befreit. Ohne dass er genannt würde, liegt die 
Referenz auf Antonin Artaud auf der Hand.386 Wenn außerdem in den 
Studien über Gefängnis und Sexualität noch deutlich die Rede von viel-
fältigen Kampftaktiken ist, die gegenüber der Mikrophysik der Macht 
und deren breiteren Strategien lokal und situativ Widerstand üben, so 
verlagert sich der Akzent in den achtziger Jahren und insbesondere mit 
den letzten zwei Bänden der Geschichte der Sexualität – L’usage des 
plaisirs und Le souci de soi (beide 1984) – dezidiert auf jene Selbst-
praktiken, durch die Subjektivität überhaupt konstituiert werden soll. 
Dabei handelt es sich hauptsächlich um die Herausarbeitung einer 
Möglichkeit, die sich bereits in Surveiller et punir abzeichnete. Bildet 
nämlich die Übung (exercice) die Haupttechnologie der mikro-physi-
schen Abrichtung der Körper, so kann sie, falls sie von den asymmetri-
schen Kräfteverhältnissen der Disziplin und vom Imperativ der Nütz-
lichkeitssteigerung auf der einen Seite und vom Wissenskomplex der 
humanwissenschaftlichen Prüfung (examen) auf der anderen Seite ab-
gekoppelt wird, zu jener Beherrschung seiner selbst und des eigenen 
Körpers werden, auf die bereits die asketische Tradition und die Klos-
terdisziplinen abzielten.387 Offensichtlich arbeitet Foucault hier weiter 
an dem Projekt eines Denkens der Endlichkeit, das sich der Aporetik 
des modernen Anthropologismus entziehen sollte. Nicht weniger als 
die Verheißung einer nicht zirkulären Entfaltung der Endlichkeit in der 
übermenschlichen Zeit der ewigen Wiederkehr scheint allerdings die In-
sistenz des späten Foucaults auf die Praktiken der – wie er in Anlehnung 
an Plutarch sagt388 – etho-poetischen Transformation des Selbst nicht 
auf der Höhe der Probleme zu sein, die er mit seiner Analyse der Apori-
en der anthropologischen Verselbstständigung der Endlichkeit aufge-
worfen hat. Der Hinweis auf Praxis und die Ausschaltung der Frage 
nach der Wahrheit kann selbstverständlich nicht reichen, um die Pro-
bleme einer Subjektivität zu lösen, die an ihrer selbstbezüglichen End-
lichkeit leidet; umso weniger können sie als Ausweg aus einer Moder-
ne gelten, die sowieso seit je auf Praxis vereidigt war. In diesem Sinn 
scheint Fink-Eitels Hinweis auf Kierkegaards Subjektivitätstheorie, von 
der in einem anderen Zusammenhang bereits die Rede war, zumindest 
insofern äußerst angebracht, als diese nicht so sehr und nicht prinzipiell 

385	Vgl. SP 38/dt. 42.
386	In Surveiller et punir denkt Foucault sicherlich auch an Gilles Deleuze und 

Félix Guattari (vgl. insb. SP 32 Anm. 1/dt. 35 Anm. 19).
387	Vgl. SP 161 ff./dt. 175 ff.
388	Vgl. M. FOUCAULT, L’usage des plaisirs. Histoire de la sexualité II, Paris 

1984, 21/dt. 21.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


440

auf die psychologischen und existenziellen Folgen einer endlichen Sub-
jektivität, sondern auf ihr strukturelles Angewiesensein auf Unendlich-
keit abhebt. Es ist, als ob Foucault mit seinen Untersuchungen über den 
Wahnsinn und die anthropologische Analytik der Endlichkeit mehr Un-
ruhe geschaffen hätte, als er selbst bewältigen konnte; den strukturellen 
Defiziten der endlichen Subjektivität der anthropologischen epistéme 
lässt sich nicht einfach mit den Selbstverständlichkeiten einer vermeint-
lich nachmetaphysischen Moderne begegnen.

Foucaults Analytik der Macht und Mikrophysik der Körperbezwin-
gung und seine späte Untersuchung der Selbstpraktiken in der Antike bie-
ten keinen Ausweg aus den Aporien der anthropologischen epistéme. Hier 
wird dementsprechend die Aufmerksamkeit auf das Problem der Norm 
im Zusammenhang mit Foucaults Bestimmung der modernen Dispositive 
der Disziplin und der Sexualität gelenkt. Die Norm als der Begriff, der im 
Zentrum der epistemologischen Konfiguration der Humanwissenschaften 
und der anthropologischen epistéme steht, ist der Schüssel zu Foucaults 
späterer Archäologie der modernen Seele. Sie allein erlaubt, dem Begriff 
der Biopolitik seine ganze diagnostische Kraft wiederzugeben.

i. Surveiller et punir: die Geburt des Gefängnisses

Ben puoi veder che la mala condotta
È la cagion che ’l mondo ha fatto reo,
E non natura che ’n voi sia corrotta.

(Dante, Purg XVI 103)389

In Histoire de la folie hatte Michel Foucault versucht zu zeigen, wie der 
Begriff eines normalen Menschen als homo natura, mit dem die Psycho-
pathologie des 19. Jahrhunderts operierte, in Wahrheit nicht in einem 
natürlichen Raum anzusiedeln war, sondern in einem System, das den 
sozialen Menschen mit dem Rechtsubjekt identifizierte. Im homo natu-
ra der Psychopathologie war demnach eine sozio-juristische Schöpfung 
zu sehen: Der seltsame Begriff einer psychologischen Entfremdung re-
sultierte eigentlich aus der Vermischung der Erfahrung der juristischen 
Entmündigung mit jener der sozialen Ausgrenzung und Internierung. 
Der Irrsinnige war zugleich jemand, der unter die Macht eines Anderen 
geraten war, und ein Individuum, das anders geworden war, das heißt 
dem fremd, was einen Menschen zu einem Mitglied der Gesellschaft in 
jeder Hinsicht macht.390

389	»Wohl kannst du sehn, dass nur die schlechte Führung / Der Grund ist, dass 
die Welt so bös geworden, / Und nicht Natur, die in euch wäre verdorben.«

390	Vgl. HF 176 ff./dt. 126 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


441

In Surveiller et punir nimmt Foucault die These einer Verobjektivie-
rung durch Exkommunikation erneut auf.391 Die Vermischung zwischen 
nomos und physis ist allerdings in Foucaults Genealogie der modernen 
Disziplin mit dem Begriff der Norm verbunden, den Foucault in Les 
mots et les choses in den Mittelpunkt der epistemologischen Konfigura-
tion der Humanwissenschaften gestellt hatte. Die Norm gilt jetzt zudem 
als neue Form des Gesetzes oder gar als regelrechte Unterminierung des 
formalen Rechts durch eine neue Art von Macht. 

Avec cette nouvelle économie du pouvoir, le système carcéral qui en est 
l’instrument de base a fait valoir une nouvelle forme de ›loi‹ : un mixte de 
légalité et de nature, de prescription et de constitution, la norme.392

Das Abheben auf den Begriff der Norm gehört demnach wesentlich zum 
Versuch, die eigentümliche Form der modernen Macht nicht mehr anhand 
des Modells des Leviathans, das heißt außerhalb des Feldes der juristischen 
Souveränität und der Staatsinstitution zu begreifen.393 In den Vordergrund 

391	Auf den Zusammenhang, der zwischen den zwei Untersuchungen besteht, 
und auf die Rolle, die dabei der Sache nach der Begriff der Norm spielt, hat 
Georges Canguilhem 1986 in einer Erinnerung an seine Begutachtung von 
Foucaults Wahnsinn und Gesellschaft mit scharfem Blick hingewiesen: »Si 
les concepts de norme et de normalisation, destinés à rendre intelligibles les 
stratégies des différents pouvoirs (politique, juridique, médical) dans les so-
ciétés modernes, ne sont systématiquement utilisés qu’à la fin de Surveiller 
et punir (1975), c’est l’Histoire de la folie (1961) qui a montré, dès le début 
des analyses, que ce que la psychologie prétendue scientifique au XIXe siècle 
a cherché de fonder en vérité, la délimitation du ›normal‹, n’est en fait que 
la consécration discursive de pratiques d’établissement de l’incapacité juri-
dique d’un individu.« (CANGUILHEM, »Sur l’Histoire de la folie en tant 
qu’événement«, a.a.O., 37–40, hier 38a; »Während die Begriffe Norm und 
Normalisierung, die dazu bestimmt waren, die Strategien der verschiede-
nen Mächte [politische, juridische, medizinische Macht] in den modernen 
Gesellschaften intelligibel zu machen, erst am Ende von Überwachen und 
Strafen [1975] systematisch verwendet werden, zeigte Wahnsinn und Ge-
sellschaft [1961] gleich am Anfang seiner Analysen, dass das, was die ver-
meintliche wissenschaftliche Psychologie im 19. Jahrhundert versucht hat, 
als eine Wahrheit zu etablieren, nämlich die Bestimmung des ›Normalen‹, 
in der Tat bloß die diskursive Aufnahme von Praktiken zur Feststellung der 
juridischen Unfähigkeit eines Individuums darstellt.«)

392	SP 355 (»Mit dieser neuen Ökonomie der Macht hat das Kerkersystem, das 
deren Grundinstrument ist, eine neue Form des ›Gesetzes‹ zur Geltung ge-
bracht: eine Mischung aus Legalität und Natur, aus Vorschrift und Konsti-
tution – die Norm«, Übersetzung leicht verändert, dt. 392).

393	Vgl. FOUCAULT, »Il faut défendre la société«, a.a.O., 26, 30 f./dt. 43 f., 49 
f. (fortan als IFDS angegeben).

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


442

sollen hingegen Techniken und Praktiken der Beherrschung treten, die mit 
dem Ende des Primats der juristisch-politischen Souveränität zugleich das 
des Erkenntnissubjekts dekretieren sollen. War 1961 in Histoire de la folie 
noch von verschiedenen ›Bewusstseinen‹, nämlich von einer »conscience 
juridique«, einer »conscience sociale« und einer »conscience médicale« 
des Wahnsinns die Rede,394 so geht es 1975 in Surveiller et punir nunmehr 
um nicht intentionale Techniken der Körperbeherrschung und -abrichtung 
und um das Wissen technischen Ursprunges, das aus ihnen hervorgeht.

In seinen Vorlesungen am Collège de France in der ersten Hälfte der 
siebziger Jahre hatte Foucault die Macht der Norm insbesondere in Be-
zug auf die Psychiatrie, die Kindessexualität und das Strafsystem unter-
sucht.395 Letzterem ist die Aufmerksamkeit von Surveiller et punir ge-
widmet, in dem das Gefängnis und die Gefängnis-Form die konkreten 
Figuren der Disziplinen als die Techniken der Abrichtung der Individu-
en bilden und das Kerkerarchipel durch Zuchthäuser, Krankenhäuser, 
Asyle, Kasernen, Schulen, Ateliers und Fabriken für die Übertragung der 
Disziplinartechniken und -dispositive auf das Ganze des gesellschaftli-
chen Körpers sorgt. 

Dem technischen und nicht intentionalen Charakter des ›Naturrechts‹ 
der Norm entsprechend untersucht Foucault in seiner Genealogie des 
Gefängnisses – so die Hauptkoordinaten seines Programms – die Ent-
wicklung des Strafrechts und -verfahrens nicht aus einer bloß internen 
Perspektive. Dies würde heißen, eine Geschichte der Mentalitäten oder 
gar des epistemologischen Fortschrittes zu schreiben und sie als ur-
sprüngliches Faktum gelten zu lassen.396 Nicht weniger als ein rechtshis-
torischer wird auch ein rein soziologischer Ansatz vermieden, etwa in 
der Art Émile Durkheims, der die qualitativen und quantitativen Varia-
tionen der Strafe gemäß der Entwicklung von allgemeinen gesellschaft-
lichen Formen untersuchte. Verfährt man so, läuft man Gefahr, die all-
gemeine Sozialentwicklung als Prinzip von Phänomenen, wie etwa die 
Individualisierung, zu betrachten, die hingegen aus der Sicht Foucaults 
lediglich Wirkungen von neuen Machttaktiken darstellen.397 Unterlaufen 
wird schließlich auch Louis Althussers Unterscheidung zwischen Gewalt 
und Ideologie, auf die Foucault wiederholt hinweist, ohne allerdings 

394	Vgl. insb. HF 172, 177/dt. 122, 127.
395	Vgl. IFDS 31/dt. 50. Foucault bezieht sich insbesondere auf die Vorlesungen: 

Théories et institutions pénales. Cours au Collège de France (1971–1972), Pa-
ris 2015; La société punitive. Cours au Collège de France (1972–1973), Paris 
2013; Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collège de France (1973–1974), Pa-
ris 2003; Les anormaux. Cours au Collège de France (1974–1975), Paris 1999.

396	Vgl. SP 30 f./dt. 33.
397	Vgl. SP 31/dt. 33 und É. DURKHEIM, »Deux lois de l’évolution pénale«, 

in: Année sociologique, IV, 1899–1900, 65–95.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


443

Althusser selbst zu nennen.398 Die Macht, deren Entstehung zusammen 
mit jener des Gefängnisses untersucht wird, kann weder mit der Gewalt, 
die von repressiven Staatsapparaten ausgeübt wird, noch mit der Ideo-
logie gleichgesetzt werden, für die ideologische Staatsapparate verant-
wortlich sind.399 Sie ist nämlich eher produktiv als repressiv, das heißt sie 
fördert eher bestehende Kräfte zur Erzeugung von individuellen Identi-
tätsprofilen statt Triebe, Begehren und Willen zu unterdrücken, und sie 
wirkt dennoch nicht prinzipiell auf der Ebene der ideologischen Hege-
monie, denn sie ist überhaupt nicht intentional. Sie ist außerdem diffus: 
Sie lässt sich nicht auf der Ebene von Institutionen und Staatsapparaten 
lokalisieren, die dennoch von ihr Gebrauch machen können; sie ist eben-
so wenig an der Grenze zwischen Staat und Bürger wie auch an derje-
nigen zwischen herrschenden und beherrschten Klassen festzumachen.

In seiner Untersuchung bezieht sich Foucault eher auf das große 
Werk von Georg Rusche und Otto Kirchheimer, Punishment and so-
cial structures, erschienen 1939 mit einem Vorwort von Max Horkhei-
mer.400 Rusche und Kirchheimer arbeiten auf der Grundlage einer strik-
ten Korrelation zwischen Strafarten und Produktionssystemen: In der 
Sklavenwirtschaft hatten etwa die Strafmechanismen die Aufgabe, zu-
sätzliche Arbeitskraft sicherzustellen; die geringe Entwicklung von Geld 
und Produktion im Feudalzeitalter machte aus dem Körper oft das einzi-
ge antastbare Gut: So erkläre sich die Zunahme der körperlichen Bestra-
fung; das Zuchthaus, die Zwangsarbeit, die Strafmanufaktur sind mit 
der Entwicklung der Tauschwirtschaft verbunden; das industrielle Sys-
tem verlangt hingegen einen freien Markt der Arbeitskraft, an die Stelle 
der Zwangsarbeit tritt so die Internierung zu Erziehungszwecken. Eher 
als diese strikte Zuordnung nimmt Foucault allerdings von Rusche und 
Kirchheimer den allgemeinen Gedanken der politischen und ökonomi-
schen Valenz des Strafens auf. Ihm geht es gar um eine gewisse ›politi-
sche Ökonomie‹ des Körpers.401

Foucault hebt hervor, dass die herkömmliche Geschichtsschreibung 
sich seit längerer Zeit mit einer Geschichte des Körpers im engeren bio-
logischen Sinne befasst hat. Der Körper wird im Zusammenhang etwa 
mit einer historischen Demographie und Pathologie studiert; man un-
tersucht, welchen Einfluss die biologischen Grundlagen der Existenz 

398	Vgl. etwa SP 34, 36/dt. 37 f., 40.
399	Für die Unterscheidung zwischen »appareils répressifs d’État« und »appa-

reils idéologiques d’État« vgl. L. ALTHUSSER, »Ideologie und ideologische 
Staatsapparate«, übers. v. P. Schöttler, K. Riepe, in DERS., Ideologie und 
Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg/Westberlin 
1977, 108–53, insb. 119 ff./fz. 82 ff.

400	Dazu auch das Gespräch mit Duccio Trombadori: FOUCAULT, »Entretien 
avec Michel Foucault«, a.a.O., 892/dt. 90.

401	Vgl. SP 33/dt. 36.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


444

auf die historischen Prozesse haben konnten, wie etwa die Ausbreitung 
von Bazillen oder die Verlängerung der Lebensdauer auf die Geschichte 
von bestimmten Gesellschaften einwirkten.402 Foucault interessiert aber 
eher, wie der Körper politisch besetzt wird: Die Machverhältnisse legen 
unmittelbar ihre Hand auf ihn, sie markieren, dressieren, martern ihn, 
zwingen ihn zur Arbeit und zu Zeremonien, laden ihn mit symbolischen 
Bedeutungen auf. Die politische Besetzung des Körpers ist wiederum 
durch komplexe und wechselseitige Beziehungen an seine ökonomische 
Nutzung gebunden: In einem erheblichen Ausmaß ist der Körper als Pro-
duktionskraft von Macht- und Herrschaftsbeziehungen durchdrungen; 
die Bestimmung der ökonomischen Bedürfnisse ist andererseits kaum 
ohne politisches Kalkül und Machteffekte zu denken.

Die ›politische Technologie‹ des Körpers, die daraus resultiert, ist kon-
stitutiv an Wissen gebunden. Auf der allgemeinen Ebene der Prinzipie-
nerklärungen schwankt Foucault zwar zwischen zwei Möglichkeiten: 
Einmal spricht er von einer Macht, die das Wissen regelrecht produ-
ziert, und ein anderes Mal von einer konstitutiven Verstrickung zwi-
schen Macht und Wissen, wonach es kein Machtverhältnis ohne die 
Ausbildung eines Wissensfelds als dessen Korrelat gibt und kein Wis-
sen, das nicht gleichzeitig Machtverhältnisse voraussetzt und konsti-
tuiert.403 Im konkreten Verfahren der genealogischen Rekonstruktion 
ergreift Foucault allerdings dezidiert die erste Variante: Macht bringt 
Wissen hervor. Die Verstrickung zwischen Macht und Wissen ist dem-
nach keine prinzipielle, sondern eine Folge der Fähigkeit der Macht, 
Wissen zu produzieren.

So möchte Foucault nicht nur zeigen, dass eine Geschichte der Stra-
fen sich nicht allein auf der Grundlage der inneren Entwicklung eines 
Wissens schreiben lässt: weder allein bezüglich der inneren Entfaltung 
des Strafrechts noch hinsichtlich der inneren Entwicklung der Human-
wissenschaften oder gar der moralischen Ideen eines Humanismus. Die 
Geburt des modernen Kerkerarchipels muss vielmehr vor dem Hinter-
grund einer Geschichte des Körpers geschrieben werden, insofern die-
se auf die geheime Seele der Verbrecher abzielt.404 Foucaults These ist 
noch stärker: Sie visiert nicht nur die Verstrickung zwischen Technik 
und Wissen, Körper und Seele an, sondern die Produktion des Wis-
sens durch die Technik, der Seele durch den Körper. So will er in seiner 
Genealogie des Gefängnisses die Geschichte des Strafrechts und jene 
der Humanwissenschaften nicht als zwei getrennte Reihen behandeln, 

402	Foucault bezieht sich dabei insbesondere auf die Tradition der Annales 
und verweist direkt auf eine Studie von Emmanuel Le Roy-Ladurie (E. LE 
ROY-LADURIE, »L’histoire immobile«, in: Annales, 29 (1974), 673–92; vgl. 
SP 34/dt. 37).

403	Vgl. SP 36/dt. 39.
404	Vgl. SP 33/dt. 36.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


445

sondern nach deren gemeinsamer Wurzel suchen. Dies würde insbe-
sondere heißen, die Technologie des Körpers als Prinzip sowohl der 
Humanisierung der Strafen wie auch der Erkenntnis des Menschen zu 
postulieren.405

Die Wandlung der Strafmethoden muss demnach von einer politischen 
Technologie des Körpers her untersucht werden, damit sich eine gemein-
same Herkunft der Macht- und Erkenntnisbeziehungen aufzeigen lässt. 
Die Analyse der modernen Strafmilde soll gleichzeitig zeigen, wie die Er-
kenntnis des konkreten Menschen, dessen, was ihn als besonderes Indi-
viduum auszeichnet, in den Mittelpunkt des Strafurteils und -vollzugs 
gerückt ist und wie eine spezifische Art und Weise der assujettissement, 
das heißt der Unterwerfung und der Subjektivierung, der Konstitution 
des Menschen als Gegenstand eines Diskurses mit wissenschaftlichen 
Ansprüchen dienen konnte.

 
En somme, essayer d’étudier la métamorphose des méthodes punitives à 
partir d’une technologie politique du corps où pourrait se lire une histoire 
commune des rapports de pouvoir et des relations d’objets. De sorte que 
par l’analyse de la douceur pénale comme technique de pouvoir, on pourrait 
comprendre à la fois comment l’homme, l’âme, l’individu normal ou anor-
mal sont venus doubler le crime comme objets de l’intervention pénale et de 
quelle manière un mode spécifique d’assujettissement a pu donner naissance 
à l’homme comme objet de savoir pour un discours à statut ›scientifique‹.406 

Mit seiner These bürdet Foucault seiner historischen Rekonstruktion 
der Strafmethoden eine Beweislast auf, die sich prinzipiell nicht beibe-
halten lässt. Zu unterstellen, dass Techniken als hinreichendes Konsti-
tutionsprinzip von Wissen dienen, dass Körper Seelen hervorbringen 
können, heißt, die konstitutive Willkür völlig zu übersehen, die Wissen 
und Seelen angesichts ihrer synthetischen Natur vor jedem Determi-
nismus auszeichnet. Hier scheint es wirklich, als würde auf der Ebene 
der matérialité des Gefängnisses als Instrument und Träger der Macht 
(vgl. SP 39/dt. 42) Jacques Derridas Vorwurf des strukturalistischen De-
terminismus zutreffen, von dem gezeigt wurde, dass er in Bezug auf 

405	Vgl. SP 31/dt. 34.
406	SP 31 f. (»Es soll also der Versuch unternommen werden, die Metamorphose 

der Strafmethoden von einer politischen Technologie des Körpers her zu un-
tersuchen, aus der sich vielleicht eine gemeinsame Geschichte der Machtver-
hältnisse und der Objektsbeziehungen ablesen lässt. So könnte aus der Analy-
se der Strafmilde verständlich werden, wie der Mensch, die Seele, das normale 
oder anormale Individuum zu weiteren Zielen der Strafintervention neben 
dem Verbrechen geworden sind; und wie eine spezifische Unterwerfungsme-
thode zur Geburt des Menschen als Wissensgegenstand für einen ›wissen-
schaftlichen‹ Diskurs führen konnte«, dt. 34 f., Übersetzung leicht verändert).

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


446

Foucaults Auffassung der Unvernunft in Histoire de la folie nicht an-
gebracht war.407

i.i Die Seele: das Gefängnis des Körpers

Die Autonomie und die Bestimmungskraft, die Foucault dem Körper 
und den Technologien, die ihn anvisieren, zuspricht, haben erhebliche 
Folgen sowohl auf der Ebene der Definition eines möglichen Widerstan-
des gegen die Macht, die Foucault anhand der Entstehung des moder-
nen Strafsystems umreißt, als auch auf jener der Rezeption des Buches 
gehabt. So schwebt die Möglichkeit einer Revolte, die gegen die in den 
Gefängnissen ausgeübte Technologie der Macht, von der die Technologie 
der Seele nur eines der Instrumente darstelle, auf der Ebene des Körpers 
ansetzen sollte, Foucault in Surveiller et punir noch stark vor.408 In diese 
Richtung weist außerdem die Umkehrung der traditionellen Bezeichnung 
des Körpers als Gefängnis der Seele, in deren Zeichen Foucaults Genea-
logie steht. Demnach wäre es die Seele, die als Gefängnis dem Körper 
dienen soll (»l’âme, prison du corps«, SP 38/dt. 42). Die Rezeption hat 
ihrerseits oft und gerne Surveiller et punir als ein Buch über den Körper 
wahrgenommen und das Thema der Seele und der Verflechtung zwischen 
Wissen und Macht größtenteils vernachlässigt.409 

Unter Seele versteht Foucault selbstverständlich keine übersinnliche 
Substanz im Sinne der alt-metaphysischen Tradition. Seele ist dennoch 
auch nicht eine bloße Illusion, der Rest einer Ideologie oder ihre Wir-
kung; sie ist vielmehr das unkörperliche, aber durchaus reelle Korrelat 
der Machttechnologien über den Körper. Als solche ist sie die persönliche 
Identität als das Individualgesetz oder die Norm, das innere Organisati-
onsprinzip, das den raum-zeitlichen Träger einer Vielfalt von Manifesta-
tionen zu einer Einzelheit als konkreter Allgemeinheit koalieren lässt. 

407	Man erinnert sich daran, dass Derrida in Bezug auf Foucaults Histoire de 
la folie von einem »strukturalistischen Totalitarismus« oder gar von einer 
»Gewalt totalitären und historizistischen Stils« sprechen konnte (vgl. DER-
RIDA, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, a.a.O., 92 und 91/fz. 88).

408	Vgl. SP 39: »une révolte, au niveau des corps, contre le corps même de la 
prison« (»eine Revolte auf der Ebene der Körper gegen den Körper des Ge-
fängnisses«, dt. 43).

409	Dies ist insbesondere der Fall bei Judith Butler (vgl. exemplarisch: BUTLER, 
»Noch einmal: Körper und Macht«, a.a.O.). Einen vorzüglichen Überblick 
über den Körperbegriff bei Foucault und die Tendenzen, ihn in den Mit-
telpunkt von Foucaults Archäologie zu rücken, bietet: H. SIEBENPFEIF-
FER, »Körper«, in: KAMMER, PARR, SCHNEIDER, Foucault-Handbuch, 
a.a.O., 266a–272a. Dazu auch A. SFORZINI, Michel Foucault. Une pensée 
du corps, Paris 2014.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


447

Hatte Ernst Kantorowicz anhand der mittelalterlichen politischen Theo-
logie die Verdoppelung des Königskörpers in einen natürlichen, sterb-
lichen und in einen politischen, unsterblichen, ja eigentlich unkörperli-
chen Körper untersucht, der die Machtleere im Moment der Nachfolge 
beschwören sollte, so denkt Foucault im Anschluss an ihn an eine ähn-
liche Verdoppelung für den Minderkörper des Verurteilten: Der Über-
schuss an Macht der Strafmechanismen gegenüber dem Gesetz führe zur 
Reduplikation des natürlichen Körpers des Häftlings in eine politische 
Seele als dem aktuellen Korrelat von körperlichen Prozeduren der Be-
strafung, der Überwachung, der Züchtigung und des Bezwingens und als 
dem Resultat der Vermittlung dieser Technologien mit einem Wissen.410

Die Seele dient in der Disziplin als Projektionsfläche von je nach Un-
tersuchungsbereich verschieden gefärbten Begriffen: Psyche, Subjektivi-
tät, Persönlichkeit, Bewusstsein, Gewissen; auf sie hat man Techniken 
und wissenschaftliche Diskurse sowie die moralischen Forderungen eines 
Humanismus aufgebaut. Laut Foucault sollte man sich allerdings nicht 
täuschen: Man hat nicht die Seele als Illusion der Theologen mit dem 
wirklichen Menschen als Gegenstand eines positiv etablierten Wissens, 
einer aufgeklärten philosophischen Reflexion und einer aseptischen tech-
nischen Intervention ersetzt. Denn der Mensch, den es zu befreien gelte, 
stelle an sich bereits die Wirkung einer Unterwerfung (assujettissement) 
dar, die viel fundamentaler ist als er.

In Foucaults Genealogie der modernen Seele kann ein Widerhall des 
empörten Lachens von Rameaus Neffen kaum entgehen. Auch das Selbst 
des Neffen war der fremden Macht der Reichtümer preisgegeben. Sei-
ne Empörung entsprang aber dem gleichzeitigen Bewusstsein, das sein 
Selbst zugleich allgemein war. So wusste der Neveu sich über jegliche 
Verkörperung seiner Subjektivität unmittelbar erhoben und konnte auf-
grund der Allgemeinheit seines Selbst jede vermeintlich unverrückbare 
endliche Bestimmung mit seinem Lachen ›verrücken‹. Die bestimmungs-
lose Unmittelbarkeit der Revolte der Häftlinge, die der ›Machtphysik‹ 
der modernen Gefängnisse ihren Körper entgegensetzen, ist zwar der ab-
strakten Subjektivität homolog, aus der der Neveu seinen Stolz speiste. 
Ähnlich erinnert das Motto von Was ist Kritik?, wonach Kritik in dem 
Willen und in der Kunst wurzelt, nicht derart regiert zu werden (»l’art de 
n’être pas tellement gouverné«), an das empörte Freiheitsbewusstsein des 
Neffen.411 Es fehlt nunmehr allerdings der Bezug auf die Allgemeinheit, 
die nur die Kehrseite der abstrakten Berufung auf Körper und auf Na-
tur darstellt und die in Histoire de la folie noch durch den Hinweis auf 
die Unteilbarkeit des Wahnsinns als absolute Indifferenz garantiert war. 

410	Vgl. SP 37f./dt. 40–42 und E. KANTOROWICZ, The King’s two Bodies. A 
Study in Mediaeval Political Theology, Princeton 1957.

411	FOUCAULT, »Qu'est-ce que la critique?«, a.a.O., 38/dt. 12.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


448

Noch mehr fehlt als Folge daraus jegliche Aussicht auf eine weitere Ent-
faltung, die der Allgemeinheit ihre Abstraktheit und Einseitigkeit neh-
men würde und durch ihre Konkretisierung aus ihr nicht nur eine parti-
kulare Bestimmung unter anderen, sondern die oberste machen könnte.

Dafür musste Foucault aber Kantorowicz’ Untersuchung über die mit-
telalterliche politische Theologie und deren juristische Formen eine ähn-
liche für die Moderne entgegensetzen. Von einer solchen Möglichkeit hat 
Foucault selbstverständlich nicht einmal geträumt. Der Untertitel von 
Kantorowicz’ The King’s two Bodies lautet: A Study in Mediaeval Po-
litical Theology. Jener von Surveiller et punir hätte A Study in Modern 
Legal-Political Science lauten können: dies nicht im Sinne einer Politik-
wissenschaft, sondern der politischen Implikationen eines juristisch-wis-
senschaftlichen Komplexes. In diesem Sinne muss auch Foucaults eigens-
te Leistung gemessen werden: Wenn er eine äußerst brisante Diagnose 
der modernen Formen der realen Unterminierung des Gesetzes durch 
den biopolitischen Reduktionismus der Humanwissenschaften und der 
nachmetaphysischen Analytik der Endlichkeit, auf die diese gründen, vor-
legt, vermag er andererseits kaum, die Berechtigung des formalen Rech-
tes angemessen zu verteidigen, dessen Entleerung durch das ›Naturrecht‹ 
der Norm er doch anprangert. Dafür hätte er über eine Theorie verfü-
gen müssen, die die Personen im Namen ihrer abstrakten Subjektivität, 
das heißt ihrer formalen Freiheit, vor ihrer Reduktion und Festlegung 
auf ihre Leiblichkeit, auf konkrete Subjektivität und Individualisierung 
als Zusammengewachsensein von Seele und Körper bewahrt und die zu-
gleich diese ihre abstrakte, rechtstiftende Subjektivität in den Horizont 
ihrer Erfüllung und Bewahrheitung stellt. So wusste noch der Neveu die 
konkrete Subjektivität, auf die man ihn aufgrund einer asymmetrischen 
Kumulation der Reichtümer festlegen wollte, zu ›verrücken‹. Dadurch 
war er bereits über sich selbst hinaus, von einer abstrakten Subjektivität 
hinter seinem Rücken bewegt, die auf dem Weg zu ihrer Vollendung ist. 
Es mag wenig überraschen, dass Foucault mit der paulinischen Tradition 
der Liebe und des Geistes als pléroma des Gesetzes wie mit deren Weiter-
führung durch Kant und Hegel wenig anfangen konnte, aus der sich sein 
Verständnis der modernen Disziplinarmacht durch die hegel-marxisti-
sche Kritik an dem formalen Recht und im Allgemeinen seine Archäologie 
durch ihr Angewiesensein auf den Begriff des Lebens im eminenten Sin-
ne doch weitgehend speisen. Bezeichnender ist allerdings, dass Foucaults 
Genealogie der modernen Moral dadurch selbst Nietzsche etwas schul-
dig bleibt, dessen Anprangerung des Phariseismus der allzu menschlichen 
Moral auf eine Theorie der Versöhnung aufbauen kann, auf deren Grund-
lage sich ein kategorischer Imperativ ausformulieren lässt.412

412	Vgl. NIETZSCHE, Also sprach Zarathustra, a.a.O., 246 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


449

Die Verdoppelung des Körpers der Verurteilten in den unkörperlichen 
Körper der Seele steht im Mittelpunkt auch von Foucaults historischer 
Rekonstruktion der Transformationen des modernen Strafrechts. Die 
moderne Reform der Strafsysteme und -gesetzbücher in Europa und in 
den Vereinigten Staaten seit 1760 zeichnet sich nämlich grundsätzlich 
durch eine Objektveränderung aus. Man habe nicht mehr die Tat, son-
dern den Täter, nicht mehr das Verbrechen, sondern die ›Seele‹ des Ver-
brechers verurteilt und bestraft. So lasse sich die Strafmilderung, die man 
in den letzten Jahrhunderten der abendländischen Geschichte beobach-
ten kann, nicht einfach im Sinne eines quantitativen Phänomens, einer 
Abnahme der Grausamkeit und der körperlichen Gewalt und eines Mehr 
an Humanität verstehen, wie es die Rechtshistoriker in der Regel tun. 
Die Humanisierung der Strafen impliziert vielmehr eine Verschiebung im 
Gegenstand sowohl des Strafurteils wie des Strafvollzugs, die extra-ju-
ristische Elemente mit sich bringt, sodass sie nicht mehr innerhalb des 
engen Rahmens des Rechts rekonstruiert werden kann.

Man hat nicht so sehr andere Verbrechen verurteilt, obwohl die Be-
stimmungen der Gesetzbücher sicherlich einer gewissen Variation un-
terstellt wurden, sondern eher anders begriffen, was man unter ›Ver-
brechen‹ zu verstehen hat. Man hat nicht mehr einfach untersucht, ob 
tatsächlich ein Verstoß gegen eine Strafnorm bestand, welches genau sei-
ne Natur war und wer dafür für verantwortlich gehalten werden muss-
te, sondern man hat immer mehr nach den Leidenschaften, den Trieben, 
den Anomalien und Perversionen, der mangelnden Anpassung und den 
Wirkungen des Milieus und der Vererbung gefragt, die hinter dem Han-
deln des Täters steckten. Die moderne Einführung der ›mildernden Um-
stände‹ hat so nicht nur die Tatumstände in den Urteilspruch eintreten 
lassen, sondern etwas ganz anderes, das sich rechtlich nicht mehr kodi-
fizieren lässt, nämlich die Erkenntnis des Verbrechers.413 Unter dem Vor-
wand, eine Tat zu erklären, hat man eigentlich versucht, ein Individu-
um zu qualifizieren. Somit hat man die Verstöße gegen das Gesetz in das 
Feld der wissenschaftlich erkennbaren Gegenstände eintreten lassen.414

Was den Strafvollzug angeht, so hat sich mit dem Verschwinden der 
Praxis der Marter und all der Sühnezeremoniellen und der Inszenierungen 

413	Vgl. SP 25/dt. 27.
414	 Foucaults Rekonstruktion ist in diesem Fall begrifflich nicht ganz über-

zeugend. Es ist nämlich schwierig einzusehen, inwiefern die Einbeziehung 
der Frage nach dem Willen des Subjekts und nach den mildernden Umstän-
den nicht zur Aufklärung der Tat selbst und der Verantwortung des Täters 
gehören und stattdessen eine neue Dimension einführen soll. Will man in 
Richtung einer Unterminierung des Rechts durch die Humanwissenschaften 
argumentieren, dann muss die These lauten, dass der Rahmen des Rechts 
nicht durch die Frage nach dem Willen des Subjekts per se, sondern vielmehr 
durch den Anspruch, sie wissenschaftlich zu lösen, gesprengt wird. Vgl. aber 

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


450

der Macht des Souveräns, die die Bestrafung seit Jahrhunderten beglei-
teten, ebenso ein Objektwechsel vollzogen. Mit den Wörtern des Refor-
mers Mably gesprochen, soll die Strafe nunmehr eher die Seele als den 
Körper treffen.415 Dabei geht es selbstverständlich nicht mehr um die 
Bekehrung einer Seele, aber auch nicht einfach darum, einem Rechtsub-
jekt einige seiner Ansprüche zu entziehen, etwa den Anspruch auf die 
Freiheit oder auf die Existenz. Der Übergang vom Körper und seinem 
Leiden zur Seele entspricht nicht nach den Wünschen der Aufklärer des 
18. Jahrhunderts einer zunehmenden Abstraktion und Rationalisierung 
der Strafe. Er berechtigt vielmehr zu einem Zugriff der gesetzlichen Be-
strafung nicht mehr einfach auf die Gesetzesübertretungen, sondern auf 
die konkreten Individuen: nicht mehr auf das, was sie getan haben, son-
dern auf das, was sie sind, sein werden, sein können.416 Im Strafvollzug 
wie im gesamten Verlauf des Strafverfahrens mehren sich so die außer-
gerichtlichen Urteilsinstanzen. Psychiatrische Experten und Psycholo-
gen, Strafbeamte, Erzieher, Verwalter zerstückeln und untergraben die 
gesetzliche Strafgewalt.

In diesem Zusammenhang muss auch die zentrale Bedeutung verstan-
den werden, die das Gefängnis im modernen Strafsystem eingenommen 
hat. Zwischen den Geldstrafen für die kleineren Verstöße und der Todes-
strafe ist der Freiheitsentzug an sich seit dem 19. Jahrhundert zur Strafe 
überhaupt geworden, nachdem er lange lediglich eine vorbeugende oder 
instrumentale Funktion hatte. Er diente eher dazu, den Vollzug von an-
deren Strafen möglich zu machen und galt auf jeden Fall nicht so sehr 
aufgrund der Privation der Freiheit an sich als Züchtigung, sondern eher 
wegen seinen körperlichen Folgen: Kälte, Hunger, Krankheiten. Das Ge-
fängnis bildet nicht – wie nach Émile Durkheim – den normalen Typ der 
Repression, der am Ende der sozialen Evolution steht.417 Es stellt nicht 
den Endpunkt der Rationalisierung der Strafe dar, den reinen Entzug der 
Freiheit, der über einen jeden gleichermaßen verhängt werden und durch 
dessen Dauer die Schwere der Tat genau ausgeglichen werden kann. In 
der Form, die es historisch angenommen hat, ist das Gefängnis vor al-
lem nicht die Strafe gewesen, die die Forderung nach der Gleichheit aller 

auch SP 118 ff. / dt. 127 ff., wo Foucault zwischen Intention und Qualität 
des Willens unterscheidet: Diente erstere einer Art Kasuistik, die bloß auf 
eine nicht-individualisierende Typologie der Taten abzielte, so war die zwei-
te Gegenstand eines psychologischen Wissens, das im Willen der Täter die 
Erkenntnis ihrer individuellen Natur suchte.

415	Vgl G. de MABLY, De la législation, in: DERS., Œuvres complètes, London 
1789, Bd. IX, 326: »Que le châtiment, si je puis ainsi parler, frappe l’âme 
plutôt que le corps« (in SP 24/dt. 26 zitiert).

416	Vgl. SP 26/dt. 28.
417	Vgl. DURKHEIM, »Deux lois de l’évolution pénale«, a.a.O., 13 ff. (13 für 

das Zitat).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


451

vor dem Gesetze am besten realisiert hat, indem es über alle individuel-
len Unterschiede hinweg auf die reinen Rechtsubjekte und auf das Gut 
zugriff, die Freiheit, die sie alle gleicherweise auszeichnet und voreinan-
der gleichmacht.

Dass das Gefängnis zur Strafe schlechthin wurde, muss eher im Ho-
rizont der modernen Vertragstheorie und der paradoxen Stellung ver-
standen werden, die der Kriminelle rechtlich gesehen dabei einnimmt. 
Der Verbrecher hat den sozialen Vertrag gebrochen und als Feind der 
Gesellschaft ist er somit außerhalb des vertraglichen Bundes gesetzt, der 
sie konstituiert. Er wird aber bestraft und nimmt damit doch an demsel-
ben Bund teil, von dem er ausgeschlossen ist.418 Als Feind aller fällt der 
Kriminelle aus dem Vertrag heraus und wird als Bürger (citoyen) dis-
qualifiziert. Er ist nunmehr ein Naturmensch, ein Missetäter, ein Mons-
ter, vielleicht ein Wahnsinniger, ein Kranker und ein Anormaler und ist 
als solcher prinzipiell verobjektivierbar. Aus seiner rechtlichen Entmün-
digung entsteht die Möglichkeit, zu ihm ein Objektverhältnis herzustel-
len. Es wird nicht lange dauern, bis aus dem gesetzlosen Verbrecher ein 
homo criminalis als bestimmbarer Gegenstand innerhalb eines Erkennt-
nisfeldes wird.419 

Die Fokussierung des Gefängnisses auf den entrechtlichten homo 
natura erklärt das Misstrauen, das die Reformer des 18. Jahrhunderts 
gegenüber den Strafanstalten immer empfunden haben. Die Geheim-
haltung und Selbstständigkeit des Vollzugs der Strafgewalt, die das 
moderne Gefängnis mit sich bringt, können sich kaum mit einer The-
orie vertragen, die die gesamte Gesellschaft an der Züchtigung des 
Täters als Sozialfeind teilnehmen lassen und die Ausübung der Straf-
gewalt mit der allergrößten Transparenz ihrer gesetzlichen Grundla-
ge adäquat machen wollte. Gegenüber dem Straf- und Wissensappa-
rat des Gefängnisses, mit dem sie das Programm einer politischen und 
ökonomischen Vervollkommnung des Strafsystems teilten, setzten die 
Reformer auf einer anderen Ebene an: Anwendungspunkt der Stra-
fe war ihnen das Rechtssubjet als freier Träger von Repräsentationen 
und nicht das konkrete Individuum als gefügiges, entrechtlichtes und 
verobjektiviertes Natursubjet. Das Rechtssubjet, das heißt der Urhe-
ber einer durch das Gesetz definierten Tat, und nicht das delinquente 
Subjekt, galt es aus Sicht der Reformer durch eine Zeichentechnik zu 

418	Vgl. SP 106 f./dt. 114.
419	Vgl. SP 120 f./dt. 129 f. Für die rechtliche Entmündigung als Voraussetzung 

für eine Verobjektivierung vgl. auch bereits HF 172: »c’est sur le fond d’une 
expérience juridique de l’aliénation que s’est constituée la science médicale 
des maladies mentales« (»die ärztliche Wissenschaft der Geisteskrankheiten 
hat sich vor dem Hintergrund einer juristischen Erfahrung mit der Aliena-
tion errichtet«, dt. 123).

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


452

verbessern, für das sie das Modell in der Theorie der Repräsentation 
der Idéologues fanden.420

Wenn der Gegenstand der Strafjustiz nicht mehr der Körper des Schul-
digen ist, den es vor jenem des Königs zu vernichten gilt, und auch nicht 
das Rechtssubjekt eines idealen Vertrags, dem nach dem Prinzip der 
höchsten formalen Gleichheit ein Eigentum und ein Recht, nämlich sei-
ne Freiheit, entzogen werden soll, sondern das Individuum der Diszi
plinen, kann der Weg, der von der Marter als Sühne eines Frevels gegen 
den mystischen Körper des Königs zum Gefängnis als zur Institution 
des vermeintlich reinen Freiheitsentzugs führt, nicht direkt über die auf-
klärerische Reform des Strafrechts verlaufen. Er muss über die Diszipli-
nen als Technologien der Erzeugung von Individuen führen: Erst im Zu-
sammenhang mit den Kontroll-, Mess- und Abrichtungsprozeduren der 
Disziplinen kann die Entstehung des Gefängnisses und des modernen 
Strafwesens als Apparat nicht zur Bestrafung der Verbrechen, sondern 
zur Neuadaptation von Delinquenten angemessen verstanden werden. 

Dementsprechend strukturiert sich Foucaults Untersuchung in die vier 
folgenden Teile: I. »Marter«; II. »Strafe«; III. »Disziplin«; IV. »Gefäng-
nis«. Während der erste Teil auf die alten Zeremonien der Sühne und 
der Manifestation der inkommensurablen Macht des Souveräns durch 
das Martern des Körpers des Verurteilten eingeht, behandelt der zwei-
te den Übergang zur Zeit der Aufklärung von der Rache des Königs zur 
Bestrafung im Namen der Verteidigung der Gesellschaft und die Folgen, 
die dieser Übergang für eine Ausweitung der Strafmechanismen auf einer 
gesamtgesellschaftlichen Ebene hatte. Der dritte Teil befasst sich mit den 
Disziplinen und der vierte schließlich mit dem Gefängnis als konzentrier-
te und strenge Figur aller Disziplinen.421 Da Foucault die moderne Macht 
der Norm vor allem im dritten Teil, jenem, der der Bestimmung der Dis-
ziplin gilt, behandelt, wird sich die folgende Rekonstruktion hauptsäch-
lich auf diesen beziehen.

i.ii Die Disziplinen als Machttechniken und Wissensprozeduren

In seiner Beschreibung der modernen Disziplinen geht es Foucault nicht 
primär um Institutionen und Staatsapparate. Er will vielmehr anhand 
von Beispielen einige wesentliche Techniken untersuchen, die sich auf 
den ganzen gesellschaftlichen Körper hin verallgemeinert haben.422 Es 
handelt sich um minutiöse, eindringliche Techniken der detaillierten 
Kontrolle und Strukturierung der Körpertätigkeiten zum Zweck der 

420	Vgl. SP 120 ff., 150 ff. / dt. 130 ff., 164 ff.
421	Vgl. SP 297/dt. 328.
422	Vgl. SP 163/dt. 177 f.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


453

größtmöglichen Steigerung ihrer Nützlichkeit. Foucault schlägt vor, die-
se Techniken »Disziplinen« zu nennen. Die meisten Disziplinarprozedu-
ren bestanden bereits vor dem 18. Jahrhundert, als sie der Intensivierung 
unterzogen wurden, die für die Entstehung des modernen Strafwesens 
eine entscheidende Bedeutung gehabt hat. Sie wurden in den Klöstern, in 
den Armeen und auch in den Werkstätten angewandt. Es ist auch nicht 
das erste Mal gewesen, dass der Körper zum Gegenstand eines nach-
drücklichen politischen Interesses wurde; in jeder Gesellschaft wird näm-
lich der Körper von einem System der Mächte vereinnahmt, ihm werden 
vielfältig Zwänge, Verbote und Verpflichtungen auferlegt.

Neu sind allerdings die Skala, der Gegenstand und die Modalität der 
Kontrolle. Was die Größenordnung betrifft, so geht es im 18. Jahrhun-
dert nicht mehr darum, den Körper grob, also als eine unterschiedslose 
Einheit zu behandeln, sondern ihn im Detail zu bearbeiten, Zugriff bis 
auf die kleinste Mechanik zu haben: Bewegungen, Gesten, Haltungen, 
Schnelligkeit. Der tätige Körper ist einer Infinitesimalrechnung der phy-
sischen Gewalt ausgesetzt. Auch der Gegenstand der Kontrolle ist neu: 
Der Zwang zielt eher auf die Kräfte als auf die Zeichen ab. Der Körper 
des Soldaten stellt etwa nicht mehr das Wappen seiner Tugenden und je-
ner des Souveräns dar, dem er dient; seine Haltung spricht keine körper-
liche Ehrenrhetorik mehr aus. Es zählt nicht mehr so sehr die Körper-
sprache, sondern die Ökonomie und Effizienz der Bewegungen und ihrer 
inneren Organisation. Die neue Modalität der Kontrolle besteht schließ-
lich in einer steten Zwangsausübung, die über die genauen Vorgänge der 
Tätigkeit wacht und die Zeit, den Raum, die Bewegungen strikt analy-
siert und bis ins Kleinste codiert.423

Die Neuheit dieser ›Politischen Anatomie‹ ist allerdings damit noch 
nicht vollständig umrissen. Zu einer hinreichenden Definition der ei-
gentlichen Spezifizität der Disziplin gehören nämlich zumindest noch 
eine technische und vor allem eine epistemologische Bestimmung. Auf 
einer technischen Ebene zeichnen sich die modernen Disziplinen durch 
die äußerste Sparsamkeit und mechanische Effizienz ihrer Mittel aus. 
Die Disziplinarkunst des menschlichen Körpers gestattet etwa, ein op-
timales Verhältnis zwischen Unterwerfung und Steigerung der Fähig-
keiten herzustellen: Derselbe Mechanismus macht den Körper umso 
nützlicher, je gefügiger er ist und umso gefügiger, je nützlicher er ist.424 
So greift in den großen Manövern der militärischen Kunst die Mikro-
physik der Macht mit ihrer infinitesimalen Reglementierung nicht in 
Form eines äußeren Zwangs ein, sondern sie wird zum inneren Kon
struktionsgesetz der Tätigkeit selbst. Sie wirkt als ein immanentes Prin-
zip, durch das es möglich wird, die Wirksamkeit und die Nützlichkeit 

423	Vgl. SP 161/dt. 175.
424	SP 162/dt. 176.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


454

der Bewegung eines jeden Soldaten innerhalb des Manövers der gesam-
ten Truppe zu steigern. Die Disziplinarmacht wird so bereits auf einer 
technischen Ebene intrinsisch produktiv: Die Funktion, die sie ausübt, 
ist eher die Synthese als der Entzug; es geht weniger darum, ein Produkt 
zu enteignen, als vielmehr eine Zwangsbindung an den Produktionsap-
parat herzustellen.425

Zur eigentlichen Prozedur für die Herstellung von Individuen wer-
den allerdings die Disziplinen, als sie auf einer epistemologischen Ebe-
ne ihre Methoden zur Unterwerfung der Körper mit jenen zur Herstel-
lung von Wissen kombinieren. Ihre Spezifizität gewinnen sie nämlich 
erst dadurch, dass sie zu Technologien werden. Als technologische Sys-
teme zeichnen sich die Disziplinen insbesondere dadurch aus, dass in ih-
nen jedes Objektverhältnis als eine Machtbeziehung funktioniert: Jeder 
Objektivierungsmechanismus gilt als Unterwerfungsinstrument, wäh-
rend umgekehrt jede Machtsteigerung neue Erkenntnisse ermöglicht.426 
Die Disziplinen interessieren Foucault gerade als solche Objektivations-, 
Subjektivierungs- und Unterwerfungsprozeduren, die ein Wissen tech-
nischen Ursprunges und Techniken wissenschaftlicher Erzeugung bil-
den. Deshalb enthält der dritte Teil von Surveiller et punir nicht nur ein 
Kapitel über die Erzeugung von gefügigen Körpern (I., »Die gelehrigen 
Körper«), sondern auch eines über die Methoden zur Abrichtung von 
zugleich gefügigen und erkennbaren Individuen (II., »Die Mittel der gu-
ten Abrichtung«). Ein drittes Kapitel (III., »Der Panoptismus«) widmet 
Foucault schließlich der Wirksamkeit und Zwangskraft der Disziplinar-
macht: In Jeremy Benthams Panopticon sieht er das architektonische 
Schema einer möglichen Ausweitung der Techniken der Disziplin auf 
die gesamte Gesellschaft.

Das erste Kapitel beschreibt vier Techniken zur individuellen und kol-
lektiven Bezwingung der Körper: das Tableau, das Manöver, die Übung 
und die Taktik. Das Tableau entspricht der Kunst der Verteilung der In-
dividuen im Raum. Es erlaubt in den Spitälern, in den Schulen, in der 
Armee und in den Manufakturen einen analytischen Raum zu organi-
sieren, in dem die Einzelnen klassifiziert, erkannt, beherrscht und nutz-
bar gemacht werden. Insofern stellt das Tableau gleichzeitig eine Macht-
technik und eine Wissensprozedur dar. Sein Modell im weiten Sinne ist 
die Klosterzelle als architektonisches und spirituelles Verfahren.427 Das 
Manöver ist das Muster einer genauen Reglementierung der Zeitver-
wendung, die keinen äußeren Zwang, sondern eine regelrechte Struktu-
rierung der Geste und der Tätigkeit, durch ihre Zerlegung und strenge 
instrumentelle Kodierung, darstellt. Der Körper wird dabei nicht mehr 

425	Vgl. SP 180/dt. 197.
426	Vgl. SP 260/dt. 287.
427	Vgl. SP 166–75/dt. 181–91.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


455

als Maschine nach den mechanischen Gesetzen der kartesianischen spe-
kulativen Physik erfahren, sondern als funktionell ausgerichteter Orga-
nismus, der physiologischen Bedingungen unterliegt.428 Die Disziplinen 
funktionieren aber auch als Apparate, die Zeit addieren und kapitalisie-
ren. Sie segmentieren Tätigkeiten und organisieren sie nach graduellen 
und auf ein Ziel ausgerichteten Reihen, durch die die Entwicklung ei-
nes jeden Individuums im Sinne einer Genese beschrieben werden kann. 
Diese Gestaltung der Zeit nach progressiven Reihen entspricht der Pro-
zedur der Übung. War die Übung als spirituelle Askese eine Technik, die 
diesseitige Zeit auf die Erlangung des Heils auszurichten, so ist sie jetzt 
zu einer politischen Technologie des Körpers geworden, durch die indivi-
duell charakterisierte Fähigkeiten für ihre mögliche kollektive Nutzbar-
machung produziert werden.429 Die Taktik bildet schließlich die Proze-
dur, die dem Erfordernis entspricht, die durch die Disziplinen gebildeten 
Kräfte optimal zusammenzusetzen. In den Armeen, in den Schulen und 
in den Manufakturen geht es somit darum, die Disziplinarkörper und 
ihre Operationen als die Elementarteilchen einer Maschine ineinander-
zufügen, die ein funktionelles Maximum gewährleistet.430

Durch ihre vier großen technischen Prozeduren: das Tableau, das Ma-
növer, die Übung und die Taktik, und dank der minutiösen Bezwingung 
der Körper und der intimen Strukturierung ihrer Operationen, die diese 
erlauben, fabriziert die Disziplin eine Individualität, die sich durch vier 
Hauptmerkmale auszeichnet: Sie ist zellenförmig (aufgrund der räum-
lichen Parzellierung nach der Tradition der Klosterzellen), organisch 
(durch die funktionelle Kodierung der Tätigkeiten), genetisch (aufgrund 
der Zeitkumulation auf ein Ziel hin) und kombinatorisch (aufgrund der 
Zusammensetzung der Kräfte). Unter den vier Techniken stellt die Tak-
tik die höchste Form dar. In ihr sahen die Theoretiker des 18. Jahrhun-
derts das Fundament der gesamten militärischen Kunst – von der Kon-
trolle über die individuellen Körper und den körperlichen Einübungen 
bis zur Handhabung der großen Menschenmengen. Die Taktik galt vor 
allem für die großen europäischen Nationalstaaten als allgemeines Mo-
dell für ein technisches Wissen zur Verwaltung und Disziplinierung der 
Massen. Sie wurde zum Mittel der Verhütung von Unordnung inner-
halb der Zivilgesellschaft. Neben dem Ideal einer vollkommenen Ge-
sellschaft, das die historiens des idées gerne den Philosophen und den 
Juristen des 18. Jahrhunderts zuschrieben, hat es demnach an den An-
fängen der modernen demokratischen Staaten den militärischen Traum 
einer disziplinierten Gesellschaft gegeben. Diese Disziplinargesellschaft 
berief sich weniger auf den Naturzustand, als auf das Räderwerk einer 

428	Vgl. SP 175–83/dt. 192–201.
429	Vgl. SP 31/dt. 34.
430	Vgl. SP 192/dt. 211 f.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


456

Maschine; weniger auf einen ursprünglichen Vertrag, als auf eine fort-
dauernde Zwangsübung; weniger auf Grundrechte, als auf eine progres-
sive Dressur; weniger auf die volonté générale, als auf eine automatisier-
te Fügsamkeit.431

i.iii Die Prüfung oder die technische Geburt  
der Humanwissenschaften

Damit aber die Disziplin zu ihrer spezifischen Prozedur kommt, nämlich 
zur Prüfung (examen), sind neben den vier Techniken der Körperabrich-
tung zwei Mittel nötig: die hierarchische Überwachung und die norma-
lisierende Sanktion. Aus ihrer Kombination entsteht die Prüfung als die 
Prozedur, die im Mittelpunkt aller Prozeduren der Disziplin steht, indem 
sie die Praxis des Überwachens und des Strafens in einer einzigen Tech-
nologie verbindet.

Obwohl von der Wissenschaftsgeschichte – nicht anders als die meis-
ten unter den Disziplinarprozeduren – zumeist vernachlässigt, ist den 
kleinen Techniken der vielfältigen und überkreuzten Überwachungen, 
deren Verbreitung im 18. Jahrhundert massiv zunimmt, aus der Sicht 
Foucaults eine Bedeutung zuzumessen, die als nicht geringer einzuschät-
zen ist als jene der weitaus mehr gepriesenen Technologien, wie das 
Fernrohr, die Linsen oder der Lichtkegel, mit denen die Gründung der 
neuen Physik und Kosmologie Hand in Hand ging. Sie sind eine Art Ver-
haltensmikroskop gewesen, das durch Unterwerfungsmechanismen und 
Prozeduren der Nutzbarmachung unvermerkt ein neues Wissen über 
den Menschen eingeleitet hat.432 Organisiert bereits auf der architekto-
nischen Ebene der Gebäude und Einrichtungen nach den Prinzipien ei-
ner ständigen Beobachtung aller durch alle und einer genauen, hierar-
chischen Einordnung eines jeden nach seiner kollektiven Nutzbarkeit, 
haben die Techniken der Überwachung als ein Dispositiv gedient, das 
die Ausübung der Disziplin durch einen zwingenden Blick und eine all-
gemeine Sichtbarkeit möglich machte. Die hierarchisierte, funktionelle 

431	Vgl. SP 198/dt. 218. In seinen Ausführungen über die politische Auswei-
tung der Taktik auf den gesamten gesellschaftlichen Körper bezieht sich 
Foucault auf das Essai général de tactique des Grafen de Guibert (London 
1772) und auf dessen Projekt einer politisch-militärischen Reform Frank-
reichs. Eine wichtige Referenz ist aber ebenso Marx, insbesondere das Ma-
nufakturkapitel im Kapital, was die Analogie zwischen Arbeitsteilung und 
militärischer Taktik angeht (vgl. Das Kapital, Buch I, Kapitel XIII, und SP 
192 Anm. 2/dt. 211 Anm. 51), und dessen Brief an Engels vom 25. Septem-
ber 1857, in dem Marx sich über die Armee und die Formen der bürgerli-
chen Gesellschaft äußert (vgl. SP 198 Anm. 1/dt. 218 Anm. 59).

432	Vgl. SP 204/dt. 224.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


457

Überwachung erlaubte insbesondere, dass die Disziplinarmacht zu ei-
nem integrierten System wurde: Sie wirkte nicht als ein äußerer Zwang 
innerhalb der sozialen Funktionen, wie das Gesundheits- und Schulwe-
sen, das Militär und die Warenproduktion, denen sie assoziiert wurde, 
sondern funktionierte als ein internes Prinzip zur Steigerung von deren 
Leistungsfähigkeit. Dank der Überwachung wurde die Disziplin zu ei-
ner vielfältigen, automatischen und anonymen Macht, zu einer Machi-
nerie, die sich durch ein Netz von Relationen, von ständig überwach-
ten Überwachungen als durch ihre eigenen Mechanismen stützt. In der 
Disziplin gehen die Effekte der Beherrschung nicht von einem ›Chef‹, ei-
nem Souverän aus, vielmehr ist es der gesamte Disziplinarapparat, der 
Macht erzeugt.433

Neben der Überwachung und in einem engen Korrelationsverhältnis 
mit ihr funktioniert im Mittelpunkt der Disziplin ein kleiner Strafme-
chanismus, eine infra-penalité oder gar Subjustiz, die so etwas wie ein 
Rechtsprivileg genießt. Die Sonderregelung der Disziplinarstrafe zeich-
net sich durch eigene Gesetze, spezifische Delikte, besondere Sanktions-
formen und Gerichtsinstanzen aus. Sie betrifft die kleinsten Verhaltens-
weisen (Verspätung, Unaufmerksamkeit, nicht korrekte Körperhaltung, 
Unverschämtheit) und alles, was in das weite Feld der ›Unordnung‹ fällt. 
Die Disziplin wendet sich allerdings nicht nur einem Bereich zu, der von 
der ordentlichen Strafjustiz vernachlässigt wird, sondern setzt eine ei-
gentümliche Art des Strafens voraus. Sie straft nicht das Gesetzwidri-
ge, sondern die Abweichung von der Regel, das unbestimmte Gebiet des 
Nicht-Konformen: Jedes Mal, wenn der Soldat das vorgeschriebene Ni-
veau nicht erreicht, begeht er einen Fehler; ebenso der Schüler, der unfä-
hig ist, seine Aufgaben zu erfüllen.

Die Ordnung, für deren Beachtung die Disziplin sorgen muss, zeich-
net sich insbesondere durch ihre nature mixte aus. Sie ist eine Satzung: 
eine künstliche Ordnung, die ausdrücklich durch ein Gesetz, ein Pro-
gramm, ein Reglement bestimmt ist; aber gleichzeitig auch eine Ord-
nung, die durch natürliche, beobachtbare Prozesse definiert wird: die 
Dauer eines Lernvorganges, die Zeit einer Übung. In der Disziplin wird 
die Strafe somit nach einer doppelten, juridisch-natürlichen Referenz 
verhängt.434 	

Weil die Disziplinarstrafe die Hauptfunktion hat, Abweichungen zu 
reduzieren, ist sie wesentlich korrektiv: Sie bevorzugt alle Sanktionen, 
die mit Üben und Abrichten verbunden sind. Zugleich ist sie nicht auf 
die Taten, sondern auf die Individuen ausgerichtet, die nach ihrer Na-
tur, ihren Anlagen, ihrem Niveau, ihrem Wert eingeschätzt und dank 
einer minutiösen Buchführung miteinander verglichen und differenziert 

433	Vgl. SP 208/dt. 228 f.
434	Vgl. SP 210 f./dt. 231 f.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


458

werden. Das Strafsystem der Disziplin fügt sich somit in den Prozess 
der Erkenntnis der Individuen ein.435 In diesem Sinne verwendet es die 
Anordnung nach Rängen und Stufen als ein Mittel, um zu bestrafen 
und zu belohnen. Indem die Disziplinarstrafe klassifiziert und einord-
net, bestraft oder belohnt sie; indem sie bestraft oder belohnt, ordnet 
sie ein.

Die Disziplinarstrafe zielt somit weder auf Sühne noch auf Repres-
sion ab. Ihre Aufgabe innerhalb des Systems der Disziplinarmacht ist 
vielmehr die Normalisierung. Auf der Grundlage einer Regel oder gar 
Norm, die aus dem Vergleichsfeld einer Menschenmenge gewonnen wird 
und die entweder als Mindestmaßstab, einzuhaltender Durchschnitt oder 
Idealwert funktionieren kann, vergleicht, differenziert und hierarchisiert 
das omnipräsente Strafsystem der Disziplin die Fähigkeiten, das Niveau 
und die ›Natur‹ der einzelnen Individuen. Es homogenisiert, indem ihm 
der wertende Maßstab der Norm einer Konformität dient, die die Indi-
viduen realisierten sollen, und grenzt schließlich aus, indem es die Dif-
ferenz aller Differenzen bestimmt: die äußere Grenze des Anormalen.436

Das Disziplinarstrafwesen setzt sich damit dem juristischen im Detail 
entgegen. Dieses bezieht sich nämlich nicht auf ein Ganzes beobachtba-
rer Phänomene und auf die vermeintlich positive Norm, die daraus ent-
nommen wird, sondern auf einen Gesetzes- und Textkorpus, dem man 
treu bleiben soll; es hat nicht Individuen zu differenzieren, sondern Taten 
anhand einer gewissen Anzahl allgemeiner Kategorien zu spezifizieren; 
es hat nicht individuelle Naturen zu charakterisieren und hierarchisch 
anzuordnen, sondern den binären Gegensatz zwischen Erlaubtem und 
Verbotenem zu bestimmen; es hat nicht Konformität zu fördern, son-
dern ein für alle Mal die Grenze zwischen schuldig und nicht-schuldig 
zu ziehen. Strafnorm und Strafgesetz und die Systeme, die sie unterstel-
len, stehen nicht einfach nebeneinander oder ergänzen sich gar, sondern 
sind aufeinander völlig irreduzibel.

Les dispositifs disciplinaires ont sécrété une ›pénalité de la norme‹, qui est 
irréductible dans ses principes et son fonctionnement à la pénalité tradi-
tionnelle de la loi.437 

Wenn die moderne Strafjustiz zu Recht als eine juristisch-anthropologi-
sche Formation gekennzeichnet werden kann, dann nicht, weil der Pro-
zess ihrer fortschreitenden Rationalisierung und Formalisierung durch 

435	Vgl. SP 213/dt. 234.
436	Vgl. SP 214/dt. 236.
437	SP 215 (»Aus den Dispositiven der Disziplin ist ein ›Strafsystem der Norm‹ 

hervorgegangen, das in ihren Prinzipien und ihrer Funktionsweise auf das 
traditionelle Strafsystem des Gesetzes irreduzibel ist«, dt. 236; Übersetzung 
leicht verändert).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


459

die Einbeziehung der positiven Rationalität der Humanwissenschaften 
und des Humanismus, der sie inspiriert, ergänzt wurde; die politische 
Anthropologie des modernen Strafwesens ist vielmehr auf die Ausbil-
dung einer Disziplinartechnik angewiesen, die die neuen Mechanismen 
der normalisierenden Sanktion ins Spiel bringt. Durch die Disziplinen 
kommt die Macht der Norm zum Durchbruch.438 Das Normale setzt sich 
im 19. Jahrhundert im Schul- und Gesundheitswesen sowie in der Wirt-
schaft durch. Es etabliert sich im Unterricht durch die Einführung einer 
standardisierten Erziehung und die Errichtung der Normalschulen zur 
Ausbildung der Lehrer; im Gesundheitswesen mittels der Organisation 
einer einheitlichen medizinischen Versorgung, durch die allgemeine Ge-
sundheitsnormen auf nationaler Ebene durchgesetzt werden sollen; in 
der Mechanisierung der Produktion durch die Standardisierung der Pro-
zesse und der Produkte der Industrie.439 

Hierarchische Überwachung und normalisierende Sanktion werden 
schließlich in der einzigen Prozedur kombiniert, die anders als alle an-
deren Disziplinartechniken und -mittel, für die sich leicht Modelle in der 
vorherigen Geschichte finden lassen, für die Disziplin eigentlich spezi-
fisch ist: die Prüfung.440 Als eigentümliche Prozedur der Disziplin fasst 
die Prüfung in sich alles das zusammen, was Foucault im Kern unter 
Überwachen und Strafen versteht. Sie steht im Zentrum der Prozeduren, 
die das Individuum als Effekt und Objekt eines Wissen-Macht-Komple-
xes konstituieren. Durch die Kombination von Überwachung und Stra-
fe, die sie auszeichnet, gewährt die Prüfung die großen Disziplinarfunk-
tionen, die von den Techniken der Zelle, der Manöver, der Übung und 
der Taktik anvisiert werden: die Klassifizierung, die maximale Förderung 
der Kräfte und der Zeit, die genetische Akkumulation und die Zusam-
mensetzung der Fähigkeiten. Somit bringt sie die Fabrikation der zellen-
förmigen, organischen, genetischen und kombinatorischen Individuali-
tät der Disziplin zur Vollendung. 

Finalement, l’examen est au centre des procédures qui constituent l’indi-
vidu comme effet et objet de pouvoir, comme effet et objet de savoir. C’est 
lui qui, en combinant surveillance hiérarchique et sanction normalisatrice, 

438	SP 215 f./dt. 237.
439	Vgl. SP 216/dt. 237. In diesem Punkt bezieht sich Foucault insbesondere auf 

die »wesentlichen Ausführungen« des ersten Kapitels von Canguilhems Nou-
velles réflexions concernant le normal et le pathologique, den Zusatz von 
1966 zum Essai sur quelques problèmes concernant le normal et le patholo-
gique (vgl. CANGUILHEM, Le normal et le pathologique, a.a.O., 175–91).

440	Vgl. SP 201/dt. 220. In der deutschen Ausgabe fehlt der Hinweis auf die 
Spezifizität der Prüfung. Über die Prüfung vgl. bereits die Vorlesungen: 
FOUCAULT, Théories et institutions pénales (1971–1972), a.a.O., 215, und 
DERS., La société punitive (1972–1973), a.a.O., 200/dt. 270.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


460

assure les grandes fonctions disciplinaires de répartition et de classement, 
d’extraction maximale des forces et du temps, de cumul génétique conti-
nu, de composition optimale des aptitudes. Donc, de fabrication de l’indi-
vidualité cellulaire, organique, génétique et combinatoire.441

Ist Foucaults Untersuchung im Allgemeinen von dem Projekt geleitet, die 
Verwandlung der Strafmethoden im Hinblick auf eine gemeinsame Ge-
schichte der Macht- und der Erkenntnisverhältnisse zu rekonstruieren, 
die in einer neuartigen politischen Technologie des Körpers ihren Aus-
gangspunkt hat, so bildet die Prüfung als Objektivierungs- und Unter-
werfungsprozedur ihren eigentlichen Fokus. 

Erst die Prüfung verleiht Foucaults politischer Anatomie ihre volle 
Bedeutung. Sie erst kann dem Anspruch Foucaults genügen, von einer 
Technologie des Körpers ausgehend eine Theorie der disziplinären Sub-
jektivität als Theorie der modernen Machtform zu entfalten. Körperli-
che Abrichtung bildet an sich keinen hinreichenden Grund der Konsti-
tution einer Subjektivität. Dazu bedarf es einer Synthese der einzelnen 
Bewegungen, Gesten, Fertig- und Fähigkeiten zu einer Identität, Einheit, 
Seele oder gar humanwissenschaftlichen, anthropologischen Norm als 
das innere Gesetz, das ein Bündel aus zerstreuten Manifestationen zu 
einem konkreten Allgemeinen und somit zu einem Individuum macht. 
Foucaults Behauptung, es ließe sich eine Genealogie der modernen See-
len im Sinne einer körperlichen Determinierung schreiben, zehrt im 
Grunde von einem materialistischen Vorurteil. Legt man sich auf eine 
ausschließlich körperliche Subjektivität fest, so versperrt man sich die 
Möglichkeit eines reichhaltigen Verständnisses der modernen ›Macht 
der Norm‹. Nicht der Körper, sondern die Seele als psychosomatische 
Einheit bildet die Schwelle zur modernen Macht, wie auch die politi-
sche Besetzung des Lebens und des Körpers durch die Disziplin an sich 
nichts Neues und nichts Spezifisches ist, insofern sie nicht durch die Ver-
bindung mit einem Wissen zur Technologie wird.442 Übersieht man die 

441	SP 225 (»Schließlich steht die Prüfung im Zentrum der Prozeduren, die das 
Individuum als Effekt und Objekt von Macht, als Effekt und Objekt von 
Wissen konstituieren. Indem sie hierarchische Überwachung und normali-
sierende Sanktion kombiniert, gewährt die Prüfung die großen Disziplinar-
funktionen der Verteilung und Klassifizierung, der maximalen Extrapolati-
on der Kräfte und der Zeiten, der stetigen genetischen Akkumulation und 
der optimalen Zusammensetzung der Fähigkeiten. Also der Herstellung der 
zellenförmigen, organischen, genetischen und kombinatorischen Individua-
lität«, dt. 247 f., Übersetzung leicht verändert).

442	Vgl. hingegen SIEBENPFEIFFER, »Körper«, a.a.O., 269b: »Das Kennzei-
chen der Moderne ist mithin die vollständige Durchdringung des Körpers 
mit Macht.« Für einen Ansatz, der nicht die Prüfung, sondern die Übung 
ins Zentrum von Foucaults Verständnis der Disziplin rückt, vgl. etwa: Ch. 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


461

entscheidende Rolle der Seele in der Konstitution der modernen Macht, 
versteht man außerdem nicht mehr, in welchem Sinne Überwachen und 
Strafen als eine erneute Genealogie der Humanwissenschaften und des 
modernen Humanismus zu begreifen ist.

Im Mittelpunkt der Prozeduren der Disziplin legt die Prüfung die Un-
terwerfung derer frei, die als Gegenstände konstituiert werden, und die 
Vergegenständlichung derjenigen, die unterworfen werden.443 Die Ver-
schränkung zwischen Machtverhältnissen und Wissensbeziehungen 
erreicht gar in der Prüfung das Moment ihrer höchsten Sichtbarkeit: 
Gleichzeitig Ritual und Methode, bildet die Prüfung die eigentliche Ze-
remonie der Moderne, in der die Macht nicht mehr triumphiert wie bei 
der Marter des Ancien Régime, sondern sich erst einem untersuchenden 
Blick und erst in ihren Effekten zeigt. Sträflich von den Wissenschafts-
historikern vernachlässigt, steckt in der winzigen Technik oder gar Tech-
nologie der Prüfung ein vollständiges Wissensgebiet und zugleich ein 
ganzer Machttypus. Als solche bildet sie keine Ideologie, wie auch die 
Apparate, die von ihr eventuell Gebrauch machen können, weder ideo-
logische noch repressive Staatsapparate – nach der Terminologie Althus-
sers – darstellen. Zwar bringt die Technologie der Prüfung nicht weni-
ger als die Ideologie, von der in Bezug auf die Humanwissenschaften so 
oft die Rede ist, Machtbeziehungen zum Einsatz, dank derer Wissen er-
hoben und gebildet wird. Die politische Besetzung erfolgt aber aus der 
Sicht Foucaults bei der Disziplinartechnologie anders als bei der Ideolo-
gie nicht bloß auf der Ebene des Bewusstseins und der Repräsentationen, 
sondern auf der Ebene dessen, was ein Wissen ermöglicht.444

Die Transformation des Spitals und der Schule in Prüfungsapparate, in 
denen Kranke und Schüler in eine beinahe ununterbrochene Prüfungssi-
tuation versetzt werden, in ein ständiges Vergleichen eines jeden mit al-
len anderen, durch das sie zugleich gemessen und sanktioniert werden, 
haben zur epistemologischen Deblockierung und zu den Anfängen einer 
als Wissenschaft auftretenden Pädagogik entscheidend beigetragen.445 

MENKE, »Zweierlei Übung. Zum Verhältnis von sozialer Disziplinierung 
und ästhetischer Existenz«, in: HONNETH, SAAR (Hg.), Zwischenbilanz 
einer Rezeption, a.a.O., 283–99.

443	Vgl. SP 271/dt. 238: »l’assujettissement de ceux qui sont perçus comme des 
objets et l’objectivation de ceux qui sont assujettis.«

444	Vgl. SP 217/dt. 239. Es bleibt allerdings unerklärt, ob der für die Disziplin 
qua Technologie notwendige Verweis auf die Norm angesichts des wesent-
lich synthetischen Charakters letzterer nicht ein Bewusstseinsmoment in 
den Vordergrund treten lässt. Foucaults strikt deterministische Auffassung 
des Verhältnisses zwischen körperlichen Techniken und anthropologischem 
Wissen infrage zu stellen, heißt auf jeden Fall, dem Bewusstsein erneut ein 
kritisches Potenzial zu eröffnen.

445	Vgl. SP 217/dt. 239.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


462

Die Prüfung funktioniert dabei als ein Mechanismus, der eine bestimm-
te Form der Machtausübung mit einem bestimmten Typ der Wissensfor-
mierung kombiniert. Dazu gelangt sie im Allgemeinen durch drei Vor-
gänge: Sie kehrt die Ökonomie der Sichtbarkeit in der Machtausübung 
um; sie lässt die Individualität in ein Dokumentationsfeld treten und sie 
macht mit Hilfe ihrer Dokumentationstechniken aus jedem Individu-
um einen Fall.

In der Disziplin sind es die Untertanen, die gesehen werden müssen, 
nicht der Souverän. Die ständige Sichtbarkeit der Disziplinarindividuen, 
die Tatsache, dass sie immer gesehen werden können, sichert den kons-
tanten Zugriff einer Macht, die sie in einem Mechanismus der Objekti-
vation einfängt. Hatte sich traditionell die Macht in ihrer Souveränität – 
wie etwa im Zeremoniell der Marter – in der Form des Exzesses und der 
Verausgabung manifestiert, so stellt das methodische, immanente Ritu-
al der Prüfung die politische Zeremonie der Moderne exemplarisch dar.

Die Prüfungsprozeduren wurden andererseits von ihren Anfängen an 
von einem System der dokumentarischen Erfassung begleitet. Die Prü-
fung, die die Individuen in ein Feld der ständigen Sichtbarkeit stellt, 
setzt sie zugleich in ein minutiöses Netz des Schreibens und der Schrift. 
Und zwar mit zwei gewichtigen Neuerungen gegenüber den Methoden 
der traditionellen administrativen Dokumentierung: Die eine betrifft die 
Identifikations-, Signalisierungs- und Beschreibungsmethoden, die ande-
re die Korrelation zwischen den dokumentarisch erfassten Elementen. 
Im ersten Fall steht man vor einer ersten Formalisierung des Individu-
ellen innerhalb von Machtverhältnissen. Vor der Aufgabe, Menschen-
mengen in der Armee, den Spitälern, den Schulen und den Fabriken ziel-
gerichtet zu verwalten, werden erste rudimentäre Codes entwickelt: ein 
physischer Code der Identifikation und Signalisierung, ein medizinischer 
Code der Symptome, ein Schul- und Militärcode der Verhaltensweisen 
und der Leistungen. Im zweiten Fall geht es darum, die erfassten Infor-
mationen untereinander zu korrelieren, zu kumulieren und nach Reihen 
anzuordnen, damit Vergleichsfelder etabliert werden können, durch die 
es möglich wird, zu klassifizieren, Kategorien zu bilden, Durchschnitte 
zu ermitteln und Normen zu fixieren.446

Dank des Aufzeichnungsapparates, der sie konstant begleitet, eröff-
net die Prüfung darüber hinaus zwei Möglichkeiten, die für den Zweck 
der Regierung der Menschenmengen und deren Nutzbarmachung inso-
fern wesentlich sind, als sie der Korrelation zwischen Individuen und 
Bevölkerungen dienen. Zum einen erlaubt die Prüfung die Konstituti-
on des Individuums als Gegenstand der Beobachtung und der Analyse. 
Das Individuum soll aber nicht, was Naturforscher in Bezug auf Lebe-
wesen tun, auf spezifische Eigenschaften reduziert werden, sondern in 

446	Vgl. SP 221–23/dt. 243–45.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


463

seinen einzigartigen Zügen und Fähigkeiten und in seiner eigentümli-
chen Entwicklung erfasst werden. Zum anderen kann durch die Prüfung 
ein Vergleichssystem konstituiert werden, das die Messung der Phäno-
mene auf einer globalen Ebene, die Charakterisierung kollektiver Tat-
bestände, die Einschätzung der Abweichungen der Individuen und ihre 
Verteilung innerhalb einer Bevölkerung ermöglicht. Durch die vielfäl-
tigen Dokumentationstechniken der Individualität, wie die Notierung, 
die Registrierung, die Dossierherstellung, hat die Prüfung aber vor al-
lem die epistemologische Deblockierung der Wissenschaften des Indivi-
duums möglich gemacht.447 

Die Aristotelische Frage nach der Möglichkeit und Legitimität einer 
Wissenschaft des Individuums darf durchaus auf einer rein philosophi-
schen, spekulativen Ebene gestellt werden.448 Laut Foucault ist aber der 
›technisch-historische‹ Ansatz, den er in Surveiller et punir vertritt, fun-
damentaler. Dieser zwingt dazu, sich mit einer simplen Tatsachenfrage 
auseinanderzusetzen, namentlich mit der Emergenz dessen, was gegen 
Ende des 18. Jahrhunderts im Zeichen der ›klinischen‹ Wissenschaften 
stehen könnte: Das Individuum (nicht mehr die Spezies) tritt ins Wissens-
feld. Der wissenschaftliche Diskurs öffnet sich Prozeduren wie der Be-
schreibung des Singulären, der Vernehmung, der Anamnese, dem ›Dos-
sier‹. 

Die Gründe einer solchen Emergenz sind in einem technischen Wandel 
zu suchen: Die Geburt der modernen Klinik kann aus der Sicht Foucaults 
nicht ideengeschichtlich erklärt werden, sie muss vielmehr auf das Auf-
tauchen der neuen Technologie der Klinik zurückgeführt werden. Man 
muss einen Blick auf die Schreib- und Registrierverfahren, auf die Prü-
fungsrituale und -mechanismen werfen, auf die Herausbildung diszipli-
närer Dispositive und eines neuen Typs der Macht über die Körper. Wenn 
somit Surveiller et punir noch eine Archäologie der Humanwissenschaf-
ten darstellt, dann – und dies nach einem ausdrücklichen Programm – 
nicht mehr wie Les mots et les choses auf der Ebene der Beschreibung 
einer Wissensstruktur und der impliziten Ontologie der empirischen 
Ordnungen, sondern auf der genealogischen Ebene der Bestimmung des 
technischen Ursprunges der Wissenschaften des Menschen.449

Mit Hilfe ihrer Dokumentationstechniken und der konstanten Sicht-
barkeit, zu denen die Disziplin die Einzelnen zwingt, macht die Prüfung 

447	Vgl. SP 223 f./dt. 246.
448	Dazu vgl. auch die bereits erwähnte Stelle in NC 174/dt. 184. Über den An-

spruch der Humanwissenschaften, die Aristotelische Ablehnung einer Er-
kenntnis des Individuellen hinter sich gelassen zu haben, vgl. POLITZER, 
Les fondements de la psychologie, a.a.O., etwa 115 (zur Entwicklung eines 
»determinisme individuel«) und 176 (zur »connaissance de l’individu« als 
dem Ausgangspunkt der Psychologie).

449	SP 224/dt. 246.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


464

schließlich aus jedem Individuum einen Fall. Anders als in der Kasuistik 
und in der Jurisprudenz stellt der Fall in der Disziplin nicht mehr eine 
Reihe von Umständen dar, die eine Tat qualifizieren und die Anwendung 
einer Regel bestimmen; der Fall ist vielmehr das Individuum selbst, wie 
man es in seiner Individualität beschreiben, abschätzen, messen, mit an-
dern vergleichen kann: das Individuum, dass es außerdem zu dressieren 
und anzupassen, zu klassifizieren, zu normalisieren und auszuschließen 
gilt. Die Chronik eines Menschen, die Erzählung seines Lebens haben 
lange zu den Ritualen der Manifestation seiner Macht gehört. Tag für 
Tag betrachtet, beobachtet und zum Gegenstand des Erzählens zu wer-
den, war ein Privileg, das den Trägern der politischen Macht vorbehal-
ten war. Die Disziplin kehrt dieses Verhältnis um: Nunmehr tritt die 
beliebige Individualität ins Feld der Beschreibbarkeit. Sie wird zum Ge-
genstand individueller Beschreibungen und biografischer Erzählungen. 
Sie stellt aber nicht mehr ein Monument für ein künftiges Gedächtnis, 
sondern ein Dokument für eine mögliche Auswertung dar. Die Prüfung 
als gleichzeitig rituelle und wissenschaftliche Fixierung der individuel-
len Unterschiede zeigt somit das Aufkommen einer neuen Spielart der 
Macht, die im Gegensatz zur traditionellen Zeremonie, in der Standeszu-
gehörigkeiten, Abstammungen, Privilegien als Machtwappen zur Schau 
gestellt werden, jedem seine eigene Individualität als Stand zuweist: die 
Züge, die Abmessungen, die Abweichungen, die Noten, die ihn charak-
terisieren und die aus ihm einen Fall machen. Auch vor der Disziplin 
hätte der Neveu genug Grund zum Lachen und zur Empörung gehabt.

i.iv Die Humanwissenschaften als Wissenschaften der Norm  
und des Normalen

Mit der Disziplinartechnologie findet eine Umkehrung der politischen 
Achse der Individualisierung statt, die immer absteigender wird. Je ano
nymer und funktioneller die Macht, umso mehr werden nicht die In-
haber von Privilegien, sondern diejenigen individualisiert, die dieser 
Macht unterworfen sind. Diese Individualisierung geschieht außer-
dem eher durch Überwachungen und Beobachtungen als mittels Zere-
monien und Darstellungen; eher durch vergleichende Messungen, die 
sich auf die Norm beziehen als mittels eines Verweises auf Ahnen; eher 
durch Abweichungen als mittels außerordentlicher Taten.450 In der Dis-
ziplin ist das Kind mehr individualisiert als der Erwachsene, der kran-
ke Mensch mehr als der gesunde, der Wahnsinnige und der Delinquent 
mehr als der ›normale‹ Mensch. Alle Wissenschaften und Praktiken psy-
chologischer Prägung sind im Zusammenhang mit dieser Umkehrung 

450	Vgl. SP 226/dt. 248.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


465

der Individualisierungsprozeduren zu denken. In ihrem Anspruch, sich 
als Wissenschaften der Wertvariationen zu etablieren, gehen sie insbe-
sondere vom Anormalen und Abweichenden aus, um das Normale in 
seiner individuellen, konkreten Natur zu bestimmen.451

Der Moment, in dem das Normale den Platz des Altehrwürdigen ein-
nahm und von den historisch-rituellen Methoden der Herausbildung 
der Individualität zu den wissenschaftlich-disziplinären Mechanismen 
der Herausbildung der Individualität übergegangen wurde, ist derselbe, 
in dem die Wissenschaften vom Menschen durch die Anwendung einer 
neuen Machttechnologie und Politischen Anatomie der Körper möglich 
wurden. Das Individuum ist dabei mehr als die bloße Ideologie einer 
Tauschgesellschaft, die sich als eine vertragliche Vereinigung von isolier-
ten Rechtsubjekten verstanden hat; es ist vielmehr eine durch die spezi-
fische Machttechnologie der Disziplin fabrizierte Realität. Es ist das Er-
zeugnis einer Macht, die ihrer technischen, synthetischen Natur nach 
wesentlich produktiv ist.452

In Les mots et les choses hatte Foucault von der unmittelbaren prak-
tischen Relevanz der anthropologischen epistéme gesprochen, von einem 
Imperativ, der das Denken von innen heimsucht und von Anfang an aus 
ihm eine Form des Handelns macht.453 Dieser Imperativ des modernen 
Denkens war mit dem Übergang vom abstrakten ›Ich denke‹ der neu-
zeitlichen Bewusstseinsphilosophie zum konkreten ›Ich‹ der modernen 
Analytik der Endlichkeit und mit der Notwendigkeit verbunden, eine 
konkrete Natur als ein Sein-Sollen zu erfassen. So in Surveiller et punir, 
wo das abstrakte Subjekt des Rechts dem konkreten der Disziplin ge-
genübergestellt wird, die Natur der Subjekte wird zu ihrem Sein-Sollen 
und ihr technisch bedingtes Sein-Sollen zu ihrer Natur. In Surveiller et 
punir hat freilich das anthropologische Denken in den Disziplinartech-
niken zudem seinen praktischen Arm gefunden.

Der Imperativ, der dem modernen Denken innewohnt, ist laut 
Foucault nicht zufällig mit dessen anthropologischem Charakter ver-
bunden, denn er wird von der Möglichkeit impliziert, den Menschen 
als einen Gegenstand für ein Wissen zu konstituieren. Er ruht insbe-
sondere im Inneren des anthropologischen Denkens und seiner Bewe-
gung darauf hin, das Ungedachte einzuholen. Die endlichen Vermittlun-
gen der modernen Anthropologie verinnerlichen das, was dem Denken 
äußerlich, aber nicht fremd, sondern wesentlich eigen ist. Die anthro
pologische epistéme ist somit – so kann man die in diesem Fall etwas 
kryptischen Ausführungen Foucaults verdeutlichen – aufgrund ihrer 
synthetischen Natur selbst unmittelbar praktisch und produktiv: Sie 

451	SP 226/dt. 248 f.
452	Vgl. SP 227/dt. 250.
453	Vgl. MC 338 f./dt. 394–96.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


466

registriert nicht einfach möglichst treu eine Realität, die ihr äußerlich 
ist, sondern sie erzeugt sie durch eine Vermittlung neu, in der das Sub-
jektive und das Objektive, das Fundamentale und das Positive nicht 
mehr voneinander zu trennen sind. Zudem ist sie strukturell und nicht 
erst genealogisch technisch, das heißt, sie erzeugt durch ihre syntheti-
sche Tätigkeit funktionell auf ein endliches Ziel hin organisierte Zu-
sammenhänge. Eher als durch ihren Ursprung ist sie ihrer Struktur nach 
poietisch ausgerichtet.454 Deshalb ist sie auch unmittelbar normativ, das 
heißt, sie bettet die Elemente ihrer Synthese in endliche Sinnzusammen-
hänge ein, die ihr als Werthorizont dienen.

Foucaults Bestimmung der unmittelbaren praktischen Natur der an-
thropologischen epistéme verhält sich homolog zur Charakterisierung, 
die er vom eigentlichen epistemologischen Kern der Humanwissenschaf-
ten gibt, abgesehen von deren Einordnung in die Dimension der Reprä-
sentation. Die Geschichte der Humanwissenschaften zeichnet sich laut 
Foucault durch die Bewegung aus, die sie von der Entgegensetzung zwi-
schen dem Normalen und dem Pathologischen zur Polarität zwischen 
Bewusstem und Unbewusstem führt. Es wurde bereits hervorgehoben, 
wie dadurch unter den drei von ihm unterschiedenen kategorialen Mo-
dellen der Humanwissenschaften, das biologische, das ökonomische und 
das philologische Modell, dem ersten ein Primat zugesprochen wird.455 
Surveiller et punir stellt eine implizite Bestätigung dieser Interpretations-
richtung dar, denn in Foucaults Untersuchung über die Geburt des Ge-
fängnisses in Zusammenhang mit den Humanwissenschaften ist kaum 
mehr von Konflikten und Regeln und von Bedeutung und System, son-
dern nunmehr allein von Funktionen, Normalem und Pathologischem 
und Normen die Rede. 

In Les mots et les choses hatte Foucault insbesondere an der Verschie-
bung der Perspektive der Funktion zu jener der Norm eine die gesamte Ge-
schichte der Humanwissenschaften prägende Umkehrung festgemacht.456 
An der Projektionsfläche der Biologie erscheint somit der Mensch als ein 
Wesen, das Funktionen hat, das heißt, das in der Auseinandersetzung mit 
seiner Umwelt Stimuli erhält (physiologischer wie auch sozialer und kul-
tureller Natur) und auf sie nach zusammenhängenden, funktionell auf 
ein Ziel hin ausgerichteten Strategien antwortet, deren Erfolgschancen 
seine Existenzbedingungen ausmachen. Mit einer Betrachtungsweise, die 
die Funktion in den Mittelpunkt stellt, geht aus der Sicht Foucaults die 
Notwendigkeit einher, das normale vom nicht-normalen Funktionieren 

454	Hier ist Foucault der Auffassung Gaston Bachelards von der Wissenschaft 
als Phänomenotechnik, als technische Konstitution von Phänomenen na-
hegekommen. Bachelard denkt an eine völlige Durchdringung von Technik 
und Wissenschaft, wie genau zu zeigen sein wird.

455	Vgl. hier Kap. III.iv.ii.
456	Vgl. MC 371 ff./dt. 431 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


467

de facto zu unterscheiden, sodass die Humanwissenschaften gemäß ei-
ner Wertdichotomie gespalten wurden: Sie teilten sich in einen positiven 
und in einen negativen Pol, in das Normale und das Pathologische. Mit 
dem Übergang zum Begriff der Norm – Foucault denkt dabei, wie bereits 
erwähnt, an Autoren wie Kurt Goldstein, Marcel Mauss und Georges 
Dumézil – hat sich diese Dichotomie aufgelöst, und das Feld der Human-
wissenschaften wurde nicht mehr in eine Pathologie und in eine Physio-
logie (im weitesten Sinne als Wissenschaft der normalen Funktionswei-
sen) aufgeteilt. Da nämlich die Norm die Erfüllung der Funktionen vom 
Standpunkt ihrer internen Konsistenz her, das heißt aus dem Inneren der 
Tätigkeit, die sie vollzieht, betrachtet, erhielt jede analysierte Gesamtheit 
in sich selbst ihre eigene Kohärenz und Gültigkeit. Es wurde somit nicht 
mehr möglich, selbst in Bezug auf Kranke von einem pathologischen Ver-
halten, selbst in Bezug auf Gesellschaften, die am Rande der Geschichte 
geblieben waren, von primitiver Mentalität oder selbst in Bezug auf ab-
surde Erzählungen oder gar auf die Unschlüssigkeit der Träume von sinn-
losen Reden zu sprechen. Vielmehr ging es nunmehr um einen originären 
Existenzstil, um eine Kultur, die ihrer eigenen Gesetzlichkeit folgt, und um 
narrative Gebilde, die einer anderen Sinnlogik gehorchen.

Foucaults Entgegensetzung zwischen Funktion und Norm hält kaum 
einer näheren Betrachtung stand. Man hat es nämlich nicht mit zwei 
Phänomenen zu tun, die fonction und die norme, auf die man sich nach 
zwei unterschiedlichen Standpunkten, dem Normalem und Pathologi-
schen und der Norm, beziehen kann, sondern offensichtlich mit einem 
einzigen Phänomen, der Funktion, und zwei Arten und Weisen, es in Be-
tracht zu ziehen, nämlich im Hinblick auf die Unterscheidung zwischen 
Normalem und Pathologischem und im Hinblick auf die Norm. Vom 
Normalen und Pathologischen sagt Foucault nur, dass es sich um eine 
Unterscheidung handelt, die mit dem Standpunkt der Funktion notwen-
dig verbunden ist und eine Dichotomie von Werten impliziert. Bezieht 
man sich allerdings auf Foucaults Bestimmung der Norm als die innere, 
synthetische Perspektive, so wird das Normale und das Pathologische als 
der äußere, analytische Standpunkt gelten. Da außerdem auch in Bezug 
auf die Norm sich leicht eine Wertdichotomie konstruieren lässt, näm-
lich zwischen dem, was der Norm entspricht, und dem, was ihr nicht 
entspricht, dem Normkonformen und dem Abnormen, bleiben als Cha-
rakteristika vom Normalen und Pathologischen eigentlich nur die Äu-
ßerlichkeit und der analytische Charakter übrig. 

Die Verschiebung vom Normalen und Pathologischen zur Norm, die 
laut Foucault die gesamte Geschichte der Humanwissenschaften mar-
kiert hat, kann demnach im Sinne des Überganges von einer äußeren, 
analytischen Perspektive zu einer innerlichen und synthetischen ver-
standen werden. Nicht anders als der Wandel von der klassischen Ana-
lytik des Qualitativen zum modernen Prinzip der Organisation stellt sie 

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


468

außerdem keinen zufälligen Sprung, sondern eine interne Entwicklung 
dar. Denn es gehört zum Begriff der Funktion, dass sie nur synthetisch 
und intern als ein solidarischer Zusammenhang erfasst werden kann. 
Das Problematische der (wissenschaftlichen) Grenzziehung zwischen 
Normalem und Pathologischem liegt gerade darin, dass man angibt, 
sie analytisch zu bestimmen, während sie immer den Bezug auf eine 
intrinsische Ganzheit und somit auf einen Sinn und einen Wert oder 
gar auf eine Norm impliziert.457 In diesem Sinne tut die laut Foucault 
für die Geschichte der Humanwissenschaften bezeichnende Verschie-
bung zur Norm nichts anderes, als das zum Vorschein zu bringen, was 
der Dichotomie zwischen Normalem und Pathologischem bereits in-
newohnte.

Die Verschiebung zur Norm ist aber vor allem eine Entwicklung, die 
mit der Epistemologie der Humanwissenschaften und der anthropologi-
schen epistéme, die sie trägt, wesentlich verbunden ist. Die Humanwis-
senschaften sind wesentlich Normwissenschaften. Denn die Norm führt 
in ihrem Anspruch, individuelle Phänomene zu erfassen, Mannigfaltiges 
auf die intrinsische Einheit zurück, die ihm als sein Individualgesetz in-
newohnt und es möglich macht. Das Einzelne oder konkrete Allgemeine, 
das sie somit erfasst, stellt eine endliche Subjektivation dar, eine reflexi-
ve Struktur, in der äußerliche Manifestationen und ihre Einheit bezie-
hungsweise Inneres, Objektives und Subjektives, Positives und Funda-
mentales sich amphibolisch, ja hybrid in sich selbst widerspiegeln. Diese 
fehlerhafte Zirkulärität erklärt, warum das Problem des Unbewussten 
sich – nicht anders als im Fall der anthropologischen epistéme, aber 
diesmal auf der Ebene der Repräsentation und nicht der fundamentalen 
Disposition der Dinge – mit der Existenz selbst der Humanwissenschaf-
ten deckt.458 Da sie das, was ihre Bedingung der Möglichkeit ausmacht, 
als ihren Gegenstand behandeln, das Fundamentale als das Positive, das 
Subjektive als das Objektive, sind die Humanwissenschaften stets von 
einer Art transzendentaler Beweglichkeit belebt, die sie dazu bringt, das 
Bewusstsein des Menschen immer wieder auf seine realen Bedingungen, 
das heißt auf sein Unbewusstes zurückzuführen. Es versteht sich, dass 
die Verschiebung von der Dichotomie des Normalen und des Patholo-
gischen zur Norm als das eigentliche Proprium der Humanwissenschaf-
ten gleichzeitig einen Übergang zur Bipolarität des Bewusstseins und des 
Unbewussten impliziert.

457	Dazu wird in Bezug auf Georges Canguilhem genauer noch die Rede sein. In 
Kapitel I. der Nouvelles réflexions (fortan als NPnr angegeben), dem Zusatz 
von 1966 zu Le normal et le pathologique, auf das Foucault in Surveiller et 
punir hinweist, spricht Canguilhem etwa vom notwendigen Angewiesensein 
einer jeden Normalisierungsbemühung auf die gesellschaftliche Vorstellung 
eines bestimmten Guten (vgl. NPnr 176/dt. 167).

458	Vgl. MC 375/dt. 436.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


469

Surveiller et punir stellt »le pouvoir de la norme« (SP 216/dt. 237) ins 
Zentrum der Disziplinen, insofern sich an diesen eine Genealogie der 
Humanwissenschaften ablesen lässt. In Foucaults Buch über das mo-
derne Gefängnis ist aber nicht mehr von einer Verschiebung vom Nor-
malen und Pathologischen zur Norm die Rede. Man hat es vielmehr 
mit einer Kombination der beiden Perspektiven zu tun, wie das Auftau-
chen des Begriffs der Normalisierung bezeugt. Mit den Disziplinen tritt 
das Problem der Verwaltung von Menschenmengen und somit jenes ei-
ner möglichst optimalen Artikulation zwischen Individuen und Bevöl-
kerungen in den Vordergrund. Die Bedeutung des Normalen als durch-
schnittlicher Wert ist in diesem Zusammenhang zu verstehen. Manchmal 
verwendet Foucault Norm und normal einfach als Synonyme.459 Eine 
Differenzierung muss eher auf der Ebene der impliziten Argumentation 
gesucht werden. In der Bestimmung der Operationen, die die normali-
sierende Sanktion ausmachen, spricht Foucault etwa von einer Gesamt-
regel, die dazu dient, die Leistungen und Verhaltensweisen der Einzelnen 
zu vergleichen, zu differenzieren, zu homogenisieren und auszuschließen. 
Diese règle d’ensemble funktioniert auf der einen Seite als ein Durch-
schnitt, den es einzuhalten gilt, das heißt letztendlich als positive, be-
obachtbare Naturtatsache, und auf der anderen als entweder minimale 
Schwelle oder als Optimum, dem man sich annähern soll, das heißt im 
Grunde als ein Idealwert, der nicht beobachtet, sondern gesetzt wird.460 
Im ersten Fall wirkt die Regel als äußerer, analytischer Standpunkt: als 
das Normale; im zweiten als innerer, synthetischer Standpunkt: als die 
Norm. Georges Canguilhem – wie noch näher zu sehen sein wird – in-
sistiert in Le normal et le pathologique darauf, dass das Normale seinen 
Anspruch, einen reinen Durchschnitt darzustellen, kaum einlösen kann: 
Angesichts seiner axiologischen, synthetischen Natur kann es ohne eine 
Wertsetzung nicht etabliert werden.461 Foucault, der hier zwar auf zwei 

459	Vgl. etwa SP 216/dt. 237. Zu den Begriffen normal und Normalisierung 
vgl. auch die Vorlesungen: FOUCAULT, La société punitive (1972–1973), 
a.a.O., 220 ff./dt. 295 ff. (dort auch die Anmerkung des Herausgebers Har-
courts, 228, Anm. 28/dt. 305 f.); DERS., Le pouvoir psychiatrique (1973–
1974), a.a.O., 56 ff./dt. 88 ff., 200 f./292 f.; DERS., Les anormaux (1974–
1975), a.a.O., 24, 39 ff., 253/dt. 45 f., 61 ff., 350.

460	Vgl. SP 215/dt. 236.

461	Vgl. etwa NPes 25: »C’est par rapport à une mesure jugée valable et souhai-
table – et donc par rapport à une norme – qu’il y a excès ou défaut. Définir 
l’anormal par le trop ou le trop peu, c’est reconnaître le caractère normatif 
de l’état dit normal« (»Denn Übermaß oder Mangel gibt es nur in Bezug auf 
für gültig und wünschenswert erachtetes Maß, ergo in Bezug auf eine Norm. 
Eine Definition des Anormalen durch das Zuviel oder Zuwenig anerkennt 
notwendig den normativen Charakter des normal genannten Zustandes«, dt. 
34). Vgl. außerdem das Kapitel über den Durschnitt NPes 96 ff./dt. 155 ff.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


470

unterschiedliche Verwendungsweisen der Regel hinweist, aber ansons-
ten deren nature mixte hervorhebt, ist sich bewusst, dass das Normale 
nie auf einen rein quantitativen Wert wird reduziert werden können. Er 
weiß aber auch, dass die Wertsetzung, durch die das Normale etabliert 
wird, aufgrund ihres unmittelbaren und endlichen Charakters wiederum 
nicht ohne einen strukturellen Naturrest dezidiert werden kann. Darin 
besteht auch die eigentliche biopolitische Natur der Norm und des Nor-
malen als deren Objektivierung.

Die Norm als idealisierter Durchschnitt einer Menschenmenge oder 
gar einer Bevölkerung kann als vergleichendes, differenzierendes, hie
rarchisierendes, homogenisierendes und ausschließendes Prinzip positiv 
gelten, indem sie in der analytischen Grenzziehung zwischen Norma-
lem und Pathologischem verobjektiviert wird.462 Sie muss aber darüber 
hinaus auch auf der Ebene der Individuen ihre Anwendung finden: Sie 
stellt die Natur der Individuen fest.463 Dabei dient sie als klinisches Prin-
zip der Erkenntnis des konkreten Menschen. Um die Anordnung und 
Nutzbarmachung der Einzelnen innerhalb einer gegebenen Menschen-
menge positiv zu ermöglichen, muss sie sich aber wiederum analytisch 
bestimmen lassen und in normalen Werten ihren Ausdruck finden: in 
quantitativen Abmessungen von Leistungen, Fertig- und Fähigkeiten, 
Niveaus, Rängen. Erst durch ihre ständige Verobjektivierung ins Nor-
male und durch das Wechselspiel zwischen der Ebene der Bevölkerung 
und jener der Individuen kann die Norm als Normalisierung konkret 
wirken.

i.v Die psychosomatische Einheit des Körpers und der Seele              
der Untertanen

Surveiller et punir weist weder eine direkte Diskussion der Begriffe des 
Normalen und des Pathologischen und der Norm noch eine ausführliche 
Theorie der Subjektivierung auf. Zwar ist immer wieder von der »Her-
stellung von Individuen«, von der Zuweisung der eigenen individuellen 
Identität als eines sozialen Standes, von der Erkenntnis des konkreten 
Menschen oder gar von der »schönen Totalität des Individuums« die 
Rede.464 Der Begriff der ›assujettissement‹ steht außerdem nicht nur für 
eine Unterwerfung, wie seine eigentliche Bedeutung suggerieren würde, 

462	Vgl. die äußere Grenze des Anormalen (»la frontière extérieure de l’anor-
mal«, SP 215/dt. 236), von der insbesondere in Bezug auf die ausschließen-
de Funktion der normalisierenden Sanktion die Rede ist.

463	Vgl. SP 215/dt. 236.
464	Vgl. etwa SP 196, 200 /dt. 216, 220; SP 225/dt. 247: »chacun reçoit pour 

statut sa propre individualité«; SP 224, 227/dt. 246, 250; SP 253/dt. 278: 
»la belle totalité de l’individu«.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


471

sondern zugleich auch für das Produzieren eines Subjektes. Foucault 
weist aber nirgends ausdrücklich darauf hin, wie die Art der Subjekti-
vität, die von der Disziplin hergestellt werden soll, weiter zu bestimmen 
ist. Foucault hatte auf jeden Fall in Les mots et les choses und insbe-
sondere in seiner Analytik der Endlichkeit die Struktur der modernen, 
anthropologischen, postmetaphysischen Subjektivität zur Genüge be-
schrieben. Für jeden Leser von Foucaults archéologie des sciences hu-
maines sprechen somit die Hinweise auf die Entstehung der Humanwis-
senschaften als klinische Wissenschaften für sich. In Surveiller et punir 
setzt Foucaults lediglich den Akzent anders: Es kommt nicht mehr da
rauf an, die Struktur der modernen, endlichen Subjektivität zu umrei-
ßen, sondern deren Genealogie aufzuzeigen. Neben den wiederholten 
Anspielungen auf die »schöne Totalität der Individuen« und dem aus-
drücklichen Programm einer Umkehrung von Kantorowicz’ Unterschei-
dung der zwei Körper des Königs in der natürlich-politischen, psychoso-
matischen Einheit des Körpers und der Seele der Untertanen ist darüber 
hinaus mit dem Begriff der Norm eine bestimmte Subjektivitätsform 
vorausgesetzt: Sie besteht im Reflexionsverhältnis zwischen einer inne-
ren Einheit und einer Mannigfaltigkeit, einem Subjekt und einem Ob-
jekt, das aufgrund seiner Endlichkeit nicht anders als amphibologisch 
und hybrid sein kann. 

Foucault unterscheidet de facto zwei Arten oder besser zwei Ebe-
nen der vom Normbegriff implizierten Subjektivität: Zum einen die ei-
nes allgemeinen Sinnzusammenhanges, der reflexiv strukturiert ist und 
in Bezug auf eine Bevölkerung oder eine gegebene multitude das Ide-
al ausspricht, aufgrund dessen die Grenze zwischen Normalem und Pa-
thologischem gezogen werden kann; zum anderen die eines besonde-
ren, ebenso reflexiv strukturierten Sinnzusammenhanges, dem gemäß 
die Norm und die konkrete Natur eines jeden Individuums festgestellt 
wird. Mit seiner These einer Herstellung der Individuen durch Körper-
technologien verpflichtet sich Foucault aufzuzeigen, dass die Synthese, 
deren inneres Gesetz von der Norm dargestellt wird, oder wenn man so 
will die schöne Totalität, die die Einzelnen als Einzelne ausmacht, sich 
gleichsam physisch-technologisch determinieren lässt und, damit einher-
gehend, dass die Macht, die diese physisch-technologische Determinie-
rung aufgrund der asymmetrischen Verhältnisse, die ihr innewohnen, 
darstellt, den von ihr erzeugten Individuen nicht äußerlich, sondern dass 
sie wesentlich intrinsisch ist. Dies ist weder prinzipiell noch real vertret-
bar. Auf einer prinzipiellen Ebene – wie bereits hervorgehoben – ver-
leiht die synthetische Natur der konkreten Individualität einen Emer-
genzcharakter, der sie vor jeder endlich analytischen Reduktion oder 
gar Determinierung bewahrt. Zudem hat die Rede von einer ›Physik‹, 
wie mikrologisch sie auch immer sein mag, hier keinen Sinn: Bereits die 
technische – geschweige denn eine techno-logische – Dressur der Körper 

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


472

richtet sich organisch auf ein bestimmtes Ziel, auf einen Nutzen hin aus. 
Man hat es somit offensichtlich mit einer Organik – oder noch besser 
mit einer Physiologie, wie der Gebrauch des Wortes normal an sich be-
reits bezeugt – und keineswegs mit einer Physik zu tun. Dies weiß auch 
Foucault, der gerade in Bezug auf die disziplinäre Dressur von der Ab-
lösung des mechanischen Körpers der metaphysischen Anatomie Des
cartes’ und La Mettries durch den organischen Körper der nützlichen 
Abrichtung spricht.465 Konkrete Individualitäten widersetzen sich aber 
prinzipiell auch jeder äußeren technischen Instrumentalisierung. Jeder 
auf einen bestimmten Sinn hin ausgerichteten Subjektivierung können 
sie jederzeit eine ebenso endliche, auf einen besonderen Sinn hin ausge-
richtete Subjektivierung entgegensetzen. Sie lassen sich von Natur aus 
weder physisch- noch organisch-technisch determinieren.

Auf einer realen, historisch-kontingenten Ebene wird mit der These ei-
ner physisch-technologischen Herstellung der Individuen Foucaults Ar-
gumentation eine Beweislast auferlegt, die kaum zu bewältigen ist. Denn 
die determinierende, äußerliche Gewalt der disziplinären Körperabrich-
tung zugleich als eine intrinsische Macht denken zu wollen, bedeutet, 
von einer Allgegenwart (»omniprésence«, SP 355/dt. 392) der Disziplin 
und einer Universalität des Normativen (»universalité du normatif«, SP 
356/dt. 393) ausgehen zu müssen, das heißt von Attributen, denen man 
eher mit einer Metaphysik als mit einer archäologischen Rekonstrukti-
on von Diskursformationen als Systeme existierender Aussagen gerecht 
werden kann.

Die Mängel der anthropologischen Subjektivität sind zuerst einmal 
nicht äußerlicher, sondern intrinsischer Natur: In erster Instanz sind sie 
nicht genealogisch, sondern strukturell. Deshalb wäre es falsch, dem ge-
nealogischen Ansatz von Surveiller et punir gegenüber dem strukturel-
len von Les mots et les choses irgendeine Form von Vorrang zuerkennen 
zu wollen. Wenn die endliche Subjektivität des homme der humanwis-
senschaftlichen Klinik ein Problem mit der Technik hat, dann nicht in 
erster Linie, weil sie technisch erzeugt ist, sondern weil sie einen intrin-
sischen technischen Charakter aufweist. Eine strukturell technische Na-
tur wohnt dem modernen, anthropologischen Individuum inne, indem 
die Einzelheit oder gar das konkrete Allgemeine, worin es besteht, end-
lich vermittelt ist: Es ist als eine auf ein besonderes Ziel hin ausgerichte-
te Totalität konstituiert. Daher rührt auch der intrinsische Gewaltgehalt 
einer solchen endlichen Form der Subjektivation: Die Vermittlung zwi-
schen Objektivität und Subjektivität, Mannigfaltigkeit und Einheit, Kör-
per und Seele, auf der sie beruht, wird nicht auf die gewaltlose Macht 
des Freiheits-, Gerechtigkeits-, Liebes- und Lebensprinzips bezogen, das 
dem Menschen als mit Vernunft begabtes Erdwesen, als handelnde und 

465	Vgl. SP 181 f., 160 f./dt. 199 f., 174 f.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


473

denkende Kopula zwischen Natur und Freiheit innewohnt. Diese Form 
von intrinsischer Selbstbeherrschung und -versklavung, die gleichsam 
wie die ironische Umkehrung des emanzipatorischen Programms der 
aufklärerischen Autonomie klingt, weist die strukturelle Dürftigkeit ei-
ner Subjektivität auf, die, auf einer vermeintlich verselbständigten End-
lichkeit aufgebaut, nach einer weiteren Vergeistigung und Idealisierung 
immer schon verlangt.

Anders als für die genealogische Disziplinarmacht, die nur fabrizierte 
Individuen zu kennen scheint, können im Fall der intrinsischen Beherr-
schungsstruktur der anthropologischen Subjektivität die Adressaten der 
Gewalt angegeben werden: Es sind die Subjekte, die ihr konstitutives An-
gewiesensein auf Absolutes und Unendliches zu artikulieren vermögen 
und somit sich als frei erweisen. Hiermit stellt die Struktur der anthro-
pologischen Subjektivität eine Machtform dar, die ebenso unterdrückend 
wie produktiv ist. Unterdrückend ist die anthropologische Subjektivati-
on selbstredend nicht im naiven Sinn eines auf eine anfängliche, für sich 
bestehende Substanz oder gar auf ein unbeflecktes Urbegehren ausge-
übten Zwanges. Gegen ein solches Repressionsparadigma sträubt sich 
Foucault zu Recht. Der intrinsisch repressive Charakter der anthropo-
logischen Subjektivierung besteht vielmehr in ihrer gewalttätigen Re-
duktion des strukturellen Freiseins der Subjekte. Produktiv ist sie da-
rüber hinaus, weil aufgrund ihrer synthetischen Natur die bestimmte 
Subjektivität, an der sie die Freiheit der Subjekte festmacht, immer eine 
erzeugte ist.

Der Weg, den der späte Foucault mit seiner Untersuchung der antiken 
Selbstpraktiken einschlägt, mag sicher eine Alternative gegenüber der 
disziplinären Genealogie der modernen Subjektivität darstellen. In die-
sem Sinne war sein Platz bereits in Surveiller et punir eingeschrieben, wo 
Foucault auf die Kloster- und asketische Disziplin der christlichen Tra-
dition hinweist, die zwar den Gehorsam gegenüber einem geistigen Füh-
rer vorhersahen, die aber wesentlich auf die Steigerung der Selbstherr-
schaft eines jeden über sich selbst und den eigenen Körper abzielten.466 
Es bleibt allerdings äußerst fraglich, inwiefern eine Änderung der Sub-
jektivierung lediglich auf der Ebene ihrer Genese – die jetzt nicht mehr 
auf ein durch eine asymmetrische Machtrelation erzeugtes disziplinäres, 
sondern auf ein freies, ästhetisch-ethisches Selbstverhältnis gerichtet sein 
soll – ihre Strukturprobleme lösen kann. Letztendlich kann es kaum da-
rum gehen, anders zu werden als man ist oder ein Anderer zu werden 
als der, als den man uns möchte und braucht, sondern schlicht anders 
zu sein. Foucaults späte etho-poetische Wende ist somit umso verblüf-
fender, je mehr man sie nicht nur als eine Antwort auf die Disziplinar-
genese der modernen Seele, sondern auch in Hinblick auf die Analytik 

466	Vgl. SP 162/dt. 176.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


474

der Endlichkeit der modernen epistéme betrachtet. Beide sind aber, wie 
die Rede von der Macht der Norm unmissverständlich zeigt, unauflös-
bar miteinander verflochten.467 Auf die Macht der Norm, zuerst der Dis-
ziplinar- und dann der Biomacht, auf das Dispositiv der Sexualität und 
auf jenes des Gefängnisses und der Disziplin kann die Lust ebenso we-
nig wie der Körper eine Antwort geben. Nicht weniger als das äußerli-
che, naturalistische Verzehren des Begehrens, gegen das sich Foucault in 
seiner Polemik gegen Wilhelm Reich und vor allem Jacques Lacan und 
Gilles Deleuze sträubt, kann die Lust als endliche, subjektivistische An-
eignung der Äußerlichkeit ohne Bezug auf die absolute Vermittlung der 
Liebe und des Lebens eine Alternative zur biopolitischen Hybris der mo-
dernen, anthropologischen Subjektivierung bieten.468

467	Im Sinne eines Strukturmangels in der endlichen, praktischen Subjektivi-
tät der etho-poetischen Wende können die Einwände Pierre Hadots gegen 
Foucaults Auffassung der antiken Lebenskunst verstanden werden: Die spi-
rituellen Übungen in der Antike dienten der Verwirklichung des wahren 
Wesens des Menschen und somit der Herstellung des richtigen Verhältnis-
ses eines jeden zur universellen Ratio des Kosmos (vgl. P. HADOT, »Réfle-
xions sur la notion de ›culture de soi‹«, in: DERS., Exercices spirituels 
et philosophie antique, Paris 2002 (1993), 323–32, insb. 325 f./dt. 221). 
Höchst interessant ist auch die Bewertung Heidrun Hesses, die allerdings 
den Parallelismus zur Disziplinartechnologie nicht hervorhebt, nach der 
Foucaults Lebenskunst die aristotelische Unterscheidung zwischen Handeln 
und Herstellen nicht sich anzueignen vermag (vgl. H. HESSE, »›Ästhetik 
der Existenz‹. Foucaults Entdeckung des ethischen Selbstverhältnisses«, in: 
HONNETH, SAAR (Hg.), Zwischenbilanz einer Rezeption, a.a.O., 300–
308, insb. 306 ff.). Ein Zeichen der strukturellen Schwäche der etho-poe-
tischen Subjektivierung ist darüber hinaus aber auch die relative Einfach-
heit, mit der sie sich in ihr Gegenteil umkehren lässt, nämlich von einer 
Form der Selbstbefreiung und Selbstverwirklichung in einen Reflex neoli-
beralen Individualismus (vgl. A. HONNETH, »Organisierte Selbstverwirk-
lichung. Paradoxien der Individualisierung«, in: DERS. (Hg.), Befreiung aus 
der Mündigkeit. Paradoxien des gegenwärtigen Kapitalismus, Frankfurt/M. 
2002,141–58 und RICHTER, »Expressivität und Freiheit«, a.a.O., 216 ff.). 
Im Sinne einer Differenzierung zwischen Struktur und Genese der Subjek-
tivität vgl. auch die wichtige Bemerkung von Charles Taylor, wonach zwi-
schen disziplinärer und etho-poetischer Subjektivität nur auf der Basis ihres 
Aufgezwungenseins und nicht ihres Verhältnisses zur Wahrheit unterschei-
den werden könne (vgl. Ch. TAYLOR, »Foucault on Freedom and Truth«, 
a.a.O., 90, Anm. 41).

468	Vgl. hingegen VS 208: »Contre le dispositif de sexualité, le point d’appui de 
la contre-attaque ne doit pas être le sexe-désir, mais le corps et les plaisirs« 
(»Gegen das Sexualitätsdispositiv kann der Stützpunkt des Gegenangriffs 
nicht das Sex-Begehren sein, sondern die Körper und die Lüste«, dt. 151). 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


475

Die Empörung des Neffen war zwar gegen den Anspruch gerichtet, 
seine Allgemeinheit in der festen, endlichen Bestimmung einer konkreten 
Subjektivität aufgehen zu lassen. Entfremdet fühlte er sich aber nicht nur 
deshalb, weil seine unverrückte Persönlichkeit nicht der vollen Entfal-
tung seines Selbst entsprach, sondern ebenso sehr, weil ihm diese von an-
deren, seinen Gönner und Mäzenen, äußerlich auferlegt wurde. Sie war 
ebenso eine Folge der vorrevolutionären Verabsolutierung der Macht 
der Reichtümer wie diese ihrerseits eine Folge von ihr war, nämlich von 
Subjekten, die zu keinem effektiven Widerstand mehr fähig sind. Die 
Rebellion des Neffen gründet nicht nur prinzipiell in der Mangelhaf-
tigkeit der Subjektivität, die man ihm aufzwingen wollte, sondern auch 
real in der einfachen Tatsache, dass ihm diese Subjektivität aufgezwun-
gen wurde. Ähnlich kann das Problem der modernen, anthropologischen 
Subjektivität nicht alleine in der Falschheit ihrer Konzeption liegen. Es 
ist nicht nur ein Problem spekulativer Natur, obwohl es unbestreitbar 
auch ein solches ist. Das Modell ist nicht nur prinzipiell falsch, sondern 
es wird auch real von Kräften aufgedrängt, deren Aufkommen wieder-
um im Sinne einer Wechselwirkung vom falschen spekulativen Modell 
abhängig ist.469 In diesem Sinne – wie noch zu zeigen sein wird – gewin-
nen Foucaults Untersuchungen über die Disziplin, die sich im Hinblick 
auf eine Genese der Subjekte als wenig aufschlussreich erwiesen haben, 
erneut an Plausibilität und Bedeutung.

i.vi Der Panoptismus als spezifische Technologie der politischen Macht 
nach der Abdankung des Leviathans

Jeremy Benthams architektonisches Modell des Panopticons interessiert 
Foucault als ein Verstärker für jeden beliebigen Machtapparat.470 In-
sofern antwortet das architektonische Modell Benthams auf die Fra-
ge nach der tatsächlichen, realen Wirksamkeit und Zwangsgewalt der 
Disziplinarmacht, die sich doch unscheinbarer, winziger Techniken und 
Hinterlistigkeiten bedient.471 Bentham entwarf 1787 das Panopticon vor 
allem als ein auf die verschiedensten Formen von Kontroll- und Un-
tersuchungsanstalten, auf Schulen, Manufakturen, Hospizen, Kranken-
häuser ebenso wie auf Haftanstalten anwendbares Konstruktionsprin-
zip und nicht, wie oft angenommen, als das Modell für eine perfekte 

Dazu auch G. DELEUZE, »Désir et plaisir«, zuerst in: Magazine littéraire, 
325 (1994), jetzt in: DERS., Deux régimes de fous, a.a.O., 112–22.

469	Zur Verschränkung zwischen »theoretischen Depotenzierungen« und »realen 
Entmächtigungen« im Status des modernen Subjekts vgl. E. ANGEHRN, »Das 
Bild des Menschen zwischen Hermeneutik und Naturalismus«, a.a.O., 15.

470	Vgl. SP 240/dt. 265.
471	Vgl. SP 227/dt. 250.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


476

Sicherheitsinstitution.472 In der Mitte des Panopticons soll ein hoher 
Turm stehen, der, nach allen Seiten geöffnet, einen konstanten Blick in 
das umgebende, in Zellen unterteilte Ringgebäude erlaubt. In den Zellen 
wird man vollständig gesehen, ohne jemals in den Turm sehen zu kön-
nen; vom Turm in der Mitte aus sieht man alles, ohne je gesehen zu wer-
den. Dadurch erzeugt das Panopticon seine Hauptwirkung, nämlich die 
Schaffung eines bewussten, permanenten Sichtbarkeitszustandes, der das 
automatische, anonyme Funktionieren der Macht sicherstellt. 

Als eine solche Figur politischer Technologie und als verallgemeine-
rungsfähiges Funktionsmodell versteht Foucault Benthams architektoni-
sches Prinzip der universellen Einsehbarkeit.473 Deshalb spricht Foucault 
lieber von Panoptismus und von panoptischem Schema als von Panopti-
con. Deshalb setzt er der panoptischen Anstalt die verpestete Stadt ent-
gegen.474 Die Vorkehrungen, die im 17. und 18. Jahrhundert für den Fall 
vorgesehen waren, dass die Pest sich in einer Stadt ankündigte, stellen 
ein kompaktes Modell eines Disziplinardispositivs dar. Der Ausnahme-
zustand der Pest forderte außerordentliche Massnahmen, die völlige Iso-
lierung der betroffen Stadt, eine Disziplin als Block, als geschlossene 
Anstalt, die am Rande der Gesellschaft etabliert wird und gänzlich auf 
negative Funktionen ausgerichtet ist: das Übel zu stoppen, die Kontakte 
und die Kommunikationen zu brechen, die Zeit und somit die Entwick-
lung der Seuche zum Stillstand zu bringen. Der Panoptismus, den man 
oft fälschlicherweise als die Utopie der perfekten Einsperrung verstanden 
hat, setzt hingegen keinen Ausnahmezustand voraus: Er stellt vielmehr 
das idealisierte Diagramm eines Machtmechanismus dar, der sich von je-
der spezifischen Verwendung ablösen lässt und der seiner wesentlichen 
Natur nach dazu bestimmt ist, sich im gesamten Gesellschaftskörper aus-
zubreiten und dort bis in das Alltagsleben der Menschen einzudringen.475 
Wenn Foucault insgesamt von einer Disziplinargesellschaft spricht, so hat 

472	Der vollständige Titel von Benthams Werk lautet: Panopticon; or, the Inspec-
tion House: containing the Idea of a new Principle of Construction appli-
cable to any Sort of Establishment, in which Persons of any Description are 
to be kept under Inspection; and in particular to Penitentiary-Houses, Pri-
sons, Houses of Industry, Work-Houses, Poor-Houses, Manufactories, Mad-
Houses, Lazarettos, Hospitals, and Schools; with a Plan of Management ad-
apted to the Principle: in a Series of Letters, written in the year 1787, from 
Crecheff in White Russia, to a Friend in England. By Jeremy Bentham. Dub-
lin, printed: London, reprinted 1791 (vgl. J. BENTHAM, Works, hg. von J. 
Bowring, Bd. IV, London 1791, 37–172).

473	Vgl. SP 239/dt. 263 f.
474	Vgl. SP 239/dt. 263.
475	Zur Infragestellung des Modells der Einsperrung zugunsten einer diffuse-

ren, auf die ganze Gesellschaft verallgemeinbaren Form des Eingriffes vgl. 
auch FOUCAULT, La société punitive (1972–1973), a.a.O., 200/dt. 270.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


477

er gerade die Bewegung im Blick, die vom Schema der Ausnahmediszi-
plin zu jenem der verallgemeinerten, alltäglichen Überwachung führt.476 

Die durch die panoptische Technologie ausgeübte Überwachung bildet 
allerdings keine nicht weiter bestimmte soziale Kontrolle: Sie ist im Ge-
genteil ganz spezifisch. So stellt das Panopticon gleichzeitig eine Art Mu-
seum der menschlichen Natur und ein Laboratorium dar. Es kann wie 
ein Garten zu Zwecken der Naturforschung verwendet werden. Es dient 
dann dem Klassifizieren, Vergleichen und Abmessen und dem Feststellen 
der Normalitätsgrenze. Das Panopticon kann aber auch als ein Labora-
torium zum Durchführen von Experimenten mit Menschen gebraucht 
werden, um neue Medikamente, neue Strafarten, neue Arbeitstechniken, 
neue pädagogische Methoden zu entwickeln.477 Die panoptische Über-
wachung ist somit gleichzeitig naturalistische Beobachtung und techni-
sche Instrumentalisierung; sie stellt Tatsachen als Werte und Werte als 
Tatsachen fest und gehört demnach mit vollem Recht zur juristisch-an-
thropologischen, ja biopolitischen Disziplinarmacht der Norm.

Als eine Art Ei des Kolumbus im Bereich der Politik kann das panop-
tische Schema insbesondere gelten, weil es die Wirksamkeit der Macht 
auf ihre Anwendungsfläche zu übertragen vermag. Derjenige, der der 
permanenten Sichtbarkeit und somit der ständigen Prüfung, der hierar-
chischen Überwachung und der normalisierenden Sanktion unterwor-
fen ist, schreibt direkt in sein Verhalten die Machtsituation ein, in der er 
eingebettet ist, und wird zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung. Der 
Panoptismus wird hiermit zur spezifischen Technologie der politischen 
Macht nach der massendemokratischen Abdankung des Leviathans. Die 
Übertragung des Beherrschungsvollzugs auf die Untertanen verleiht da
rüber hinaus der panoptischen Technologie den fördernden Charakter, in 
dem ihre unbestimmte Verallgemeinerungsfähigkeit eigentlich gründet. 
Sie steigert die Leistungsfähigkeit einer jeden Funktion (Erziehung, The-
rapie, Produktion, Bestrafung), mit der sie sich verbindet. Die Machtre-
lationen, die ihr innewohnen, werden nämlich nicht äußerlich, sondern 
immanent der Funktion übertragen, in die die panoptische Technologie 
integriert wird. Diese stellt demnach eine Art und Weise dar, Machtrela-
tionen in einer Funktion wirksam werden und eine Funktion durch die-
se Machtrelationen operieren zu lassen.478

Bentham sah in seinem panoptischen Prinzip aufgrund seiner Verall-
gemeinerungsfähigkeit nicht nur die ideale Architektur für die perfekte 
Strafanstalt, sondern auch und vor allem ein Instrument dafür, die Mo-
ral zu reformieren, die Gesundheit zu fördern, die Industrie zu stärken, 
die Bildung zu verbreiten, mit der Armut umzugehen, die Wirtschaft 

476	SP 251/dt. 277.
477	Vgl. SP 237 ff./dt. 261 ff.
478	Vgl. SP 241/dt. 266.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


478

anzureizen. Dem Gründer des Utilitarismus war das panoptische Sche-
ma ein großes und neues Regierungsinstrument (»un grand et nouvel in-
strument de gouvernement«479).

Historisch macht Foucault die Verallgemeinerung der Disziplin zu ei-
ner Disziplinargesellschaft vor allem an drei Prozessen fest, die tiefer als 
die Vervielfältigung der disziplinären Institutionen selbst gewirkt haben 
sollen.480 Auf der einen Seite haben die Disziplinen ihre Funktion umge-
kehrt. Waren sie in der verpesteten Stadt noch vor allem eine Kontroll-
methode, so werden sie nunmehr eine positive Rolle spielen: Sie funk-
tionieren immer mehr als Techniken für die Erzeugung von nützlichen 
Individuen. Es geht nicht mehr darum, in einem Ausnahmezustand die 
Rettung einer durch eine äußere Gefahr bedrohten Gesellschaft sicher-
zustellen, sondern die sozialen Kräfte zu verstärken, die Gesundheit der 
Bevölkerung zu verbessern, die Produktion zu steigern, die Bildung zu 
verbreiten, die öffentliche Moral zu fördern. Die Disziplinen haben in-
sofern die spezifische Regierungsform gebildet, die von der Entwicklung 
einer kapitalistischen Gesellschaft hervorgerufen wurde.481 So wie die 
Verfahren der Akkumulation des Kapitals den ökonomischen Aufstieg 
des Abendlands ermöglichten, haben die disziplinären Methoden der 
Akkumulation der Menschenressourcen dessen politisches Deblockieren 
erlaubt. Die Arbeitsverteilung, die technologischen Veränderungen des 
Produktionsapparates und die Herausarbeitung der disziplinären Pro-
zeduren stellen in diesem Sinne sehr eng verflochtene Phänomenen dar.

Die Disziplinen neigen auf der anderen Seite dazu, ihren geschlosse-
nen institutionellen Rahmen zu verlassen, um als geschmeidige Proze-
duren zu funktionieren, die sich frei übertragen und adaptieren lassen. 
Manchmal handelt es sich um geschlossene Apparate, die ihrer spezifi-
schen Funktionen eine Rolle der äußeren Überwachung und Disziplinie-
rung hinzufügen: Die Schulen werden zu Sozialobservatorien, die in das 
intime Leben der Familien und der Erwachsenen eindringen; die Kran-
kenhäuser dienen immer mehr als Stützpunkt für die Überwachung der 
Bevölkerung. Manchmal breiten sich die Disziplinen andererseits nicht 
von festen Institutionen, sondern von in der Gesellschaft frei zerstreuten 
Brennpunkten aus: religiösen Gruppen, Mildtätigkeitsvereinen, Wohl-
fahrtgesellschaften.482 

Die Disziplinarmechanismen haben schließlich eine Verstaatlichung 
erlebt. Anders als England, in dem private, religiös inspirierte Grup-
pen eine größere Rolle gespielt haben, wurde in Frankreich der weitaus 

479	SP 240/dt. 265 und BENTHAM, Panopticon, a.a.O., 65. Zur Disziplin als 
Instrument der Regierung von Menschenmengen auch SP 256/dt. 283.

480	Vgl. SP 244 ff./dt. 269 ff.
481	Vgl. SP 254 ff./dt. 279 ff.
482	Vgl. SP 246 ff./dt. 271 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


479

bedeutsamere Teil der Funktion der gesellschaftlichen Disziplin vom 
Polizeiapparat übernommen. Es wäre allerdings falsch zu meinen, dass 
dadurch die Disziplinen ein für alle Mal von einem Staatsapparat kon-
fisziert und absorbiert wurden. Wenn die Polizei als Institution nämlich 
unleugbar die Form eines direkt mit der souveränen Macht verbunde-
nen Staatsapparates hat, so sind die von ihr ausgeübten Machtformen 
und ins Werk gesetzten Mechanismen und ihre Zielscheiben beson-
derer Natur. Der polizeiliche Apparat übt eine permanente, allgegen-
wärtige Überwachung aus, durch die sie die Gesellschaft in ein Einseh-
barkeitsfeld transformiert. Zu diesem Zweck verwendet er Tausende 
von Augen: außer regelmäßig eingestellte Beamte auch ›Beobachter‹, 
Spitzel, Denunzianten, Kriminelle, Prostituierte. Die Polizei antwortet 
außerdem auf Forderungen, die nicht nur vom Souverän, sondern die 
auch aus der Gesellschaft kommen. Foucault denkt dabei vor allem an 
die berüchtigten königlichen Haftbefehle, die lettres de cachet, durch 
die auf Gesuche hin von Familien, Werkmeistern, Notabeln, Nachbarn, 
Pfarrern eine disziplinäre infrapénalité: eine Unordnung, eine Unge-
horsamkeit, ein schlechtes Benehmen mit der Inhaftierung sanktioniert 
wurde. Durch eine Vielfalt von in der Gesellschaft verstreuten Macht
instanzen hatte somit die Polizei des 18. Jahrhunderts eine Disziplinar-
funktion übernommen, die sie weit über die geschlossenen Institutio-
nen der Disziplin (Werkstätte, Armeen, Schulen, Spitäler) ausbreitete. 

Trotz ihrer Inanspruchnahme des Staatsapparates der Polizei und ih-
rer Entstehung innerhalb von geschlossenen Anstalten geht die Diszi
plin in ihren institutionellen Gestalten kaum auf; sie stellt vielmehr einen 
Machttypus dar und eine spezifische Modalität, Macht durch technolo-
gische Mittel auszuüben.

La ›discipline‹ ne peut s’identifier ni avec une institution ni avec un appa-
reil ; elle est un type de pouvoir, une modalité pour l’exercer, comportant 
tout un ensemble d’instruments, de techniques, de procédés, de niveaux 
d’application, de cibles ; elle est une ›physique‹ ou une ›anatomie‹ du pou-
voir, une technologie.483

Die Disziplin mit einem besonderen institutionellen Gebilde identifizie-
ren zu wollen, heißt vor allem ihre Eigenart zu verfehlen. Deshalb bil-
den die in der Forschung wiederholten Versuche, die Disziplinen auf ei-
nen geschlossenen, institutionellen Rahmen zurückzuführen, viel mehr 

483	SP 251 (»Die ›Disziplin‹ kann weder mit einer Institution noch mit einem 
Apparat identifiziert werden. Sie ist ein Machttypus und eine spezifische 
Modalität, Macht auszuüben, die eine Vielfalt von Instrumenten, Techni-
ken, Prozeduren, Einsatzebenen, Zielscheiben voraussetzt; sie ist eine ›Phy-
sik‹ oder eine ›Anatomie‹ der Macht, eine Technologie«, dt. 276 f., Überset-
zung leicht verändert).

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


480

als schlichte Fehlinterpretationen: Sie übersehen einfach den Kern, der 
das Proprium der Disziplin ausmacht.484 Die Disziplin von ihrem institu-
tionellen Charakter abhängig zu machen, bedeutet darüber hinaus, sich 
im Grunde auch die Möglichkeit zu versperren, Foucaults spätere Ver-
suche weiterzudenken, die Disziplin als neuartiges Regierungsinstrument 
auf die moderne, zeitgenössische neoliberale Gesellschaft und in Rich-
tung auf die liberale Kunst der Gouvernementalität anzuwenden. Diese 
Versuche haben – bekanntlich sind sie hauptsächlich in der Form von 
transkribierten mündlichen Vorlesungen erhalten – per se einen unabge-
schlossenen Charakter.485 Sie im Horizont einer vermeintlichen Wende 
von der Disziplin zur Gouvernementalität zu lesen, die die Konzeption 
einer neuartigen Macht mit sich bringe, heißt aber, sich dazu zu verur-
teilen, mit Begriffen zu arbeiten, die ihre Spezifizität und somit den größ-
ten Teil ihrer Erfassungskraft eingebüßt haben.486 Ohne Verbindung zur 

484	Vgl. exemplarisch G. DELEUZE, »Contrôle et devenir«, Interview mit T. 
Negri, in: DERS., Pourparlers (1972–1990), Paris 2003, 229–39, insb. 236 
ff./dt. 250; DERS., »Post-scriptum sur les sociétés de contrôle«, in: DERS., 
Pourparlers (1972–1990), a.a.O., 240–47 (laut Deleuze bildet die Internie-
rung die prinzipielle Technik der Disziplin; Foucault gehöre außerdem zu 
den ersten, die gesagt haben, dass wir dabei sind, die Disziplinargesellschaft 
zu verlassen); N. FRASER, »Von der Disziplin zur Flexibilisierung? Foucault 
im Spiegel der Globalisierung«, in: HONNETH, SAAR (Hg.), Zwischenbi-
lanz einer Rezeption, a.a.O., 239–58, die angesichts des neuen, auf Deregu-
lierung und Flexibilisierung ausgerichteten Regimes der neoliberalen Glo-
balisierung die Aktualität Foucaults großenteils bestreitet.

485	Vgl. v. a. die Vorlesungen zur gouvernementalité: M. FOUCAULT, Sécu-
rité, territoire, population. Cours au Collège de France (1977–78), hg. v. M. 
Senellart, Paris 2004 und DERS., Naissance de la biopolitique. Cours au 
Collège de France (1978–79), hg. v. M. Senellart, Paris 2004. Zum Verhält-
nis Foucauls zum Neoliberalismus vgl.: V. LEMM, M. VATTER (Hg.), The 
Government of Life. Foucault, Biopolitics, and Neoliberalism, New York 
2014; D. ZAMORA, M.C. BEHRENT (Hg.), Foucault and Neoliberalism, 
Cambridge 2016.

486	Die Kontinuität wird von Foucault selbst in seiner Vorlesung über die Ge-
burt der Biopolitik hervorgehoben: »Et ce fameux panoptique qu’au début 
de sa vie, enfin en 1792-95, Bentham présentait comme devant être la pro-
cédure par laquelle on allait pouvoir, à l’intérieur d’institutions déterminées 
comme les écoles, les ateliers, les prisons, surveiller la conduite des individus 
en augmentant la rentabilité, la productivité même de leur activité, à la fin 
de sa vie, dans son projet de codification générale de la législation anglaise, 
Bentham le présentera comme devant être la formule du gouvernement tout 
entier en disant: le panoptique, c’est la formule même d’un gouvernement 
libéral« (FOUCAULT, Naissance de la biopolitique, a.a.O., 68 f.; »Jenes 
berühmte Panopticon, das Bentham zu Beginn seines Lebens, d. h. 1792–
1795, als das Verfahren vorstellte, durch das man innerhalb bestimmter 

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


481

Macht der Norm verkommt die Kritik an der Gouvernementalität zum 
schlichten Einspruch gegen soziale Kontrolle oder – mit Nancy Frasers 
Worten – »soziale Regulierung« überhaupt.487 Foucault wäre dann der 
Vertreter eines groben Anarchismus, während eine positiv aufgefasste 
Disziplin eigentlich zur Steigerung der sozialen Kräfte in Form von ge-
sundheitlichen, therapeutischen, produktiven, pädagogischen Fortschrit-
ten beitragen würde, von denen letztendlich die Gesellschaft als Ganzes 
und alle ihre Mitglieder vereinzelt profitieren würden. 

Foucaults diskrete Polemik gegen Althussers Unterscheidung zwischen 
repressiven und ideologischen Staatsapparaten verliert darüber hinaus 
kaum an Überzeugungskraft, wenn man seinen Versuch, die Disziplinar-
technologie der reinen Gewaltausübung der Staatsrepression entgegen-
zusetzen, dahingehend neu formuliert, dass man die Rolle der Ideologie 
wieder reflektiert. Foucault folgt zum einen Althusser, indem er Macht 
nicht einfach als direkte, repressive Zwangsausübung deutet. Zum an-
deren weicht er aber von ihm ab: Er führt nämlich Macht nicht haupt-
sächlich auf Staatsapparate zurück, sondern in ihrer Verbreitung auf den 
gesamten Gesellschaftskörper. Unter diesen neuen Bedingungen vermag 
allerdings Foucaults Versuch, Ideologie durch Technologie zu ersetzen, 
nicht ganz zu überzeugen. Der synthetische Charakter der Norm zwingt 
dazu, wieder ein Bewusstseinsmoment einzuführen. Will man nämlich 
nicht auf der Ebene eines vulgären Materialismus stehenbleiben, so kann 
man nicht die Idee einer mikro-physischen Erzeugung der Individuen an-
nehmen, zumal Foucault selbst weiß, dass angesichts ihrer technischen 
Natur die Disziplin eher eine Organik als eine Physik darstellt: Sie hat 
es mit Organismen und nicht einfach mit den Maschinen der spekulati-
ven Physik der kartesianischen Tradition zu tun.

Die Disziplin stellt darüber hinaus einen Macht-Wissen-Komplex dar, 
das heißt, sie geht kaum in Praxis auf. Oder besser: Die Praxis, die sie 
darstellt, ist konstitutiv und unauflöslich mit Wissen verflochten. Des-
halb erreicht die moderne Disziplin die Schwelle ihrer Spezifizität erst 
dann, wenn sie als Technologie erfasst wird. Wie kann man aber Wissen 
von einem konkreten Allgemeinen überhaut erlangen, ohne den intuiti-
ven Akt eines Bewusstseins vorauszusetzen? Damit ist allerdings noch 
nicht das ganze Gebiet der Ideologie der Norm umrissen. Denn nicht nur 
die Intuitionen, durch die Normen als Individualgesetzte erfasst werden, 

Institutionen wie Schulen, Werkstätten, Gefängnissen usw. das Verhalten der 
Individuen überwachen können sollte, wodurch man die Rentabilität und 
Produktivität ihrer Aktivität steigerte, präsentierte Bentham am Ende sei-
nes Lebens in seinem Entwurf der allgemeinen Kodifizierung der englischen 
Gesetzgebung so, daß es die Formel der gesamten Regierung sein sollte, in-
dem er sagte: Das Panopticon ist im Grunde die eigentliche Formel einer li-
beralen Regierung«, dt. 102).

487	Vgl. FRASER, »Von der Disziplin zur Flexibilisierung«, a.a.O., 252.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


482

verlangen nach einem Bewusstseinsakt; Bewusstsein ist ebenso, wenn 
nicht sogar mehr auf der Ebene der Bedeutung und der Tragweite erfor-
dert, die dem intuitiven Bewusstseinsakt, durch den die Normen begrif-
fen werden, verliehen werden. Das Wissen der Norm kann man demnach 
als prätendierte postmetaphysische Verabschiedung der Abstraktion und 
der wissenschaftlichen Erkenntnis des Konkreten und des Individuellen 
auffassen, als Denken der Immanenz. Dabei verlässt man kaum die Ebe-
ne eines modernen Aberglaubens. Die Normen können aber auch folge-
richtig als biopolitische Konstrukte interpretiert werden, die das hybri-
de Land zwischen Natur und Recht, Tatsachen und Werten bewohnen. 
Um überhaupt ausgeübt werden zu können, setzt die Macht der Norm 
nicht nur einen Bewusstseinsakt, sondern ebenso falsches Bewusstsein 
notwendig voraus.

Der Zwangscharakter der Ideologie ist allerdings nicht in einem De-
terminismus zu suchen. Denken wird nie gänzlich in einem Überbau auf-
gehen können; es wird aber immer möglich sein, es mit einem Schein zu 
verblenden, dessen Notwendigkeit sich dem Willen verdankt, eine be-
stimmte Sozialpraxis am Leben zu erhalten, die ohne ihn gar nicht denk-
bar wäre.488 Die Macht der Norm ist außerdem nicht weniger wirksam 
oder tückisch, weil sie ebenso ideologisch wie technologisch ist. Im Ge-
genteil: Die Biopolitik verliert somit sogar die leicht paranoische Na-
tur, die ihr in Foucaults Ausführungen der systematische Zwang verlie-
hen hatte, die physische Allpräsenz der Disziplin aufzuzeigen.489 Auch im 
Sinne der Sparsamkeit der Mittel, die die moderne Macht kennzeichnet, 
wird die Biomacht von der Ideologie besser als von einer reinen physi-
schen Technologie plausibel gemacht. Und plausibler ist schließlich die 
Macht der Norm als Ideologie auch im Hinblick auf die Verallgemeine-
rung und die Desinstitutionalisierung, die Foucault als konstitutiv in der 
Disziplin angelegt sieht und die ihrer Inanspruchnahme durch die neo-
liberalen Freiheiten zugrunde liegt. Mit dem Zwang der Selektion ver-
bunden ist dann die diffuse Biomacht der Ideologie die sparsamste und 
funktionellste Kehrseite des laissez-faire der neoliberalen Demokratie. 
Im Begriff der über die biopolitische Norm ausgeübten Selektion, der in 
den Mittelpunkt der Mechanismen der modernen neoliberalen Ökono-
mien und deren Freiheiten rückt, treffen sich Foucault und Canguilhem. 
Die Geburt der Normalisierung wird nämlich von Canguilhem auf die 

488	MARX, Das Kapital, a.a.O., 85 ff. Für eine ähnliche Auffassung von Ideolo-
gie in Bezug auf die Moderne biologische Psychologie des Verhaltens, nach 
der diese ihren eigentlichen philosophischen Kern nicht ausformulieren kann, 
weil sie ansonsten gesellschaftlich nicht mehr vertretbar wäre, vgl. CAN-
GUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 377.

489	Vgl. N.A. RICHTER, Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des 
politischen Handelns nach Plessner und Foucault, Frankfurt/M. 2005, 123.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


483

Entstehung neuer Selektionspraktiken im Zusammenhang mit der Indus-
trialisierung und dem politischen Egalitarismus zurückgeführt.490

Surveiller et punir stellt die Macht der Norm ins Zentrum der Diszi
plinen und der Disziplinarmacht. Der pouvoir de la norme bildet gleich-
zeitig aber auch den eigentlichen Kern von Foucaults Bestimmung der 
biopolitique und der biopouvoir als die spezifische Form der modernen 
Macht. Die Biomacht ist die Macht der Norm und nur als solche lässt sie 
sich in ihrer Eigentümlichkeit verstehen. Gleichzeitig zeigt die Biopolitik, 
welche interne Korrelation zwischen dem intrinsischen Beherrschungsge-
halt der Norm und deren extrinsischer Ausnutzung besteht. Die Biopo-
litik gehört nicht nur zum Instrumentarium der modernen Regierungs-
kunst, der Gouvernementalität, sondern sie stellt zugleich deren innere 
biologistische Natur dar. Die Akkumulation der Menschen ist nicht nur 
eine Technik der Akkumulation des Kapitals, sondern sie teilt mit dieser 
denselben biologistischen Grund.

In Surveiller et punir stellt Foucault anhand von Rousseaus Contrat 
social den Souveränitätswechsel vom König zur Gesellschaft, vom Haupt 
des Leviathans zu dessen Sozialkörper ins Zentrum des modernen Straf-
verständnisses. Entscheidend für die Geburt des modernen Gefängnisses 
sei demnach der Übergang beim Strafrecht gewesen, der von der Rache, 
durch die der Souverän die Unermesslichkeit seiner Macht manifestier-
te, zum Prinzip der Verteidigung der Gesellschaft führte.491 Wird aber die 
volonté générale des enthaupteten Leviathans auf ein dürftiges System 
von Bedürfnissen reduziert, auf eine volonté de tous, so kann aus einem 
Aggregat aus besonderen Einzelwillen, die lediglich ihren eigenen, end-
lichen Nutzen kennen, nur ein Drang zur blinden Steigerung der gesam-
ten vitalen Kräfte des Sozialkörpers hervorgehen.492 Wenn die Biomacht 
wahrscheinlich sogar mehr als die Herausbildung einer asketischen Mo-
ral zur Entwicklung des Kapitalismus beigetragen hat, dann nicht nur 
als Instrument einer optimalen Abstimmung zwischen Wirtschaft und 
Bevölkerung, Verwertung und Förderung der menschlichen Ressourcen 
und der Akkumulation des Kapitals, sondern auch und vor allem als 

490	Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie«?, a.a.O., 376 und 
FOUCAULT, Naissance de la biopolitique, a.a.O., 60 ff./dt. 90 ff.

491	Vgl. SP 107: »Le droit de punir a été déplacé de la vengeance du souverain 
à la défense de la société« (»Das Recht der Strafe hat sich von der Rache 
des Souveräns auf die Verteidigung der Gesellschaft verschoben«, dt. 115). 
Zum Thema der ›Verteidigung der Gesellschaft‹ vgl. auch VS 181 / dt. 134 
und selbstverständlich die Vorlesung am Collège de France von 1976 mit 
dem gleichnamigen Titel: IFDS, insb. 53, 194/dt. 81, 256.

492	Ein solcher Steigerungsmechanismus der besonderen Bedürfnisse steht be-
kanntlich im Zentrum von Platons Kritik der (antiken) Demokratie als Vor-
stufe der Tyrannei und der Erfindung der Sklaverei in seiner modernen Form 
des Leibeigentums (vgl. Politeia, 562a ff.).

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


484

blinder Drang zur majoration de la vie.493 Dass sie mehr zur Produktion 
statt zur Repression neigt, ist auch in diesem Sinne zu verstehen.

Die Verabsolutierung des Geistes in einem Naturzustand, die Äußer-
lichkeit der Relationen, die sich daraus ergeben, die intrinsische Unfä-
higkeit, eine unendliche Einheit, absolutes Leben, zu denken, reduzieren 
alle Verhältnisse auf Verhältnisse der gegenseitigen Ausschließung, auf 
Naturverhältnisse in einem Krieg aller gegen alle wie auch aller Dinge ge-
geneinander, den Hegel als Kampf unter Arten verstand, als er mit Dide-
rot die Unfähigkeit des Neffen reflektierte, sich über die Lage der espèce 
zu erheben. Biologistisch ist insofern ein solcher Zustand und der Geist 
in ihm bis in sein Innerstes biologisch, als die Synthesen, durch die die 
Verhältnisse hergestellt werden, in einem endlichen, depotenzierten Le-
bensbegriff gründen. Die Einheiten, die darauf aufgebaut werden, ken-
nen nur endliche Ziele, besondere Interesse: Sie sind strukturell funkti-
onalistisch, ja von Natur aus technisch, denn sie stellen Synthesen auf 
besondere Zwecke und Funktionen hin her. Die moderne Biopolitik wird 
darüber hinaus insofern zu einer Thanatopolitik, als sie den Gestus des 
Ausschließens, auf dem sie gründet, zwangsläufig internalisiert. Der Aus-
schluss des Fremden außerhalb ihrer wird zum Ausschluss des Fremden 
in ihr. Damit wird der innere Antrieb zur Steigerung des Lebens gar zum 
Dämonismus. Im Drang zur Bereinigung, der ihr notwendig innewohnt, 
entdeckt eine in ihrem Grunde rassistische Gesellschaft, dass der Feind, 
den sie aus ihrem sozialen Körper ausgestoßen hatte, indem sie Poli-
tik bloß als Krieg zu verstehen vermochte, im Inneren ihrer selbst und 
des biopolitischen Bürgerkrieges haust, der sie wesentlich kennzeichnet.

ii. La volonté de savoir: Geburt des Menschen und politische 
Technologie des Lebens  

ii.i Der biologistische Grund der modernen Regierungskunst

Der biologistische Kern der Biopolitik erklärt, warum sie zum Funda-
ment der modernen Regierungskunst werden konnte. Als biologistischer 
Grund der modernen Kunst der Regierung bestimmt Foucault die Bio-
politik vor allem in zwei Texten: in der letzten Vorlesung von »Il faut 
défendre la société«, der Vorlesungsreihe, die er anfangs 1976 etwas 
weniger als ein Jahr nach dem Erscheinen von Surveiller et punir (Fe
bruar 1975) am Collège de France hielt, und in La volonté de savoir, 
dem ersten Band seiner Geschichte der Sexualität, der im Oktober 1976 
erschien. Die Interpretation von Foucaults Auffassung der Biopolitik 

493	Vgl. VS 185 ff./dt. 136 ff. und bereits SP 257 ff./dt. 287 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


485

erweist sich in beiden Fällen in zweierlei Hinsicht als besonders schwie-
rig: Zum einen, weil Foucault den Begriff der Biopolitik sowohl in ei-
nem engeren wie in einem weiteren Sinne verwendet; zum anderen, weil 
er den Fragenkomplex, der mit der Biopolitik zusammenhängt, in bei-
den Schriften so knapp und formelhaft zusammenfasst, dass er seinem 
Reichtum kaum gerecht werden kann.

Die erste Schwierigkeit lässt sich dadurch lösen, dass man in der Zen-
tralität der Norm und in der technischen Natur eines Wissens, das sich 
hiermit unausweichlich als ein Macht-Wissen-Komplex ausweist, die 
zwei gemeinsamen Eigenschaften ausmacht, die es erlauben, die enge mit 
der weiten Auffassung der Biopolitik zusammenzubringen. Die zweite 
Schwierigkeit lässt sich mit kontingenten Gründen erklären. In beiden 
Texten ist das Thema Biopolitik nicht für sich, sondern in Bezug auf an-
deres eingeführt: die Geburt des modernen Staatsrassismus in »Il faut 
défendre la société«, die Entstehung des Diskurses der Sexualität in La 
volonté de savoir; im ersten Fall hat man es mit einer mündlichen Vor-
lesung zu tun, die vom Autor für eine schriftliche Veröffentlichung nicht 
überarbeitet wurde, in zweiten mit einem Text, dem Foucault ausdrück-
lich allein eine einführende Rolle gegenüber einem Unterfangen zumisst, 
nämlich einer Geschichte der Sexualität, das viel umfangreicher werden 
soll. Die Schwierigkeiten sind aber substanzieller auch auf die Entschei-
dung des späten Foucaults zurückzuführen, nicht nur die technische Na-
tur der Biopolitik, sondern auch ihren technischen Ursprung zu betonen: 
Durch diese Einschränkung verliert aber Foucaults Diskurses die Präg-
nanz, die er früher noch hatte. Das größte Zeichen dieser Entleerung ist 
sicherlich die Einfachheit, mit der sich der Begriff der Biopolitik, die von 
Foucault durch und durch kritisch gemeint ist, ins Positive umkehren 
lässt, wenn er nicht in seiner eigentlichen Bedeutung verstanden wird.494

In »Il faut défendre la société« bestimmt Foucault zuerst die Biopolitik 
als eine Biopolitik der Menschengattung, die er der Politischen Anatomie 
des Disziplinarkörpers entgegensetzt. Nicht anders als die Disziplin ist die 
Biopolitik im engen Sinne als eine Reaktion auf die Unfähigkeit der her-
kömmlichen Souveränitätsmacht zu verstehen, den ökonomischen und 
politischen Körper einer Gesellschaft zu regieren, die seit dem 18. Jahr-
hundert gleichzeitig eine demographische Explosion und eine wachsen-
de Industrialisierung kennt. Beide, Disziplin und Biopolitik, sind vor al-
lem und zunächst Machttechnologien. Die Transformation, die vom alten 
Schwertrecht der Souveränität zu ihnen führte, ist demnach nicht so sehr 

494	Vgl. die kritische Bilanz von S. PROZOROV, »Conclusion: Whither bio-
politics? Current tendencies and directions of future research«, in: DERS., 
S. RENTEA (Hg.), The Routledge Handbook of Biopolitics, London/New 
York 2017, 328– 38, insb. 329.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


486

auf der Ebene der Rechtstheorie und der politischen Philosophie, sondern 
eher auf jener der Machtmechanismen und -techniken zu betrachten.495

Während allerdings die Disziplinartechnologie sich auf die individuel-
len Körper ausrichtet, anvisiert die biopolitische Technologie den Men-
schen als ein Lebewesen, das Teil einer Gattung ist. So greift die Biopo-
litik laut Foucault weniger auf der Ebene des Individuums als auf jener 
der Bevölkerung ein. Sie interessiert sich für Fragen der Natalität, der 
Morbidität, der Produktivitätsschwächung durch Alterung, Krankheit 
und Behinderung, für die entsprechenden Versicherungsmassnahmen 
und für die Wirkungen der Milieus, etwa auf der Ebene der Gestaltung 
des urbanen Raums. Mit der Anwendung der biopolitischen Technolo-
gie entsteht so ein neuer Gegenstand, nämlich die Bevölkerung, die zu-
gleich ein biologisches und ein politisches Problem darstellt. Mit ihr ge-
hen neue Kontrollmechanismen einher: Es geht nicht mehr um Dressur 
und Disziplinierung, sondern um die Regulierung der globalen Phäno-
mene einer Bevölkerung von Lebewesen: um statistische Daten und Pro-
babilitätskalküle, die Fixierung von Gleichgewichten und medialen Wer-
ten und die Herstellung von Homöostasen.

Trotz ihrer Differenzen schließen sich die Disziplin der Individualkör-
per und die Regulierung der Bevölkerung nicht gegenseitig aus. Im Gegen-
teil: Der Unterschied der Niveaus, auf denen sie ausgeübt werden, gestat-
tet ihnen, sich in Bezug zueinander zu artikulieren. Das ist etwa der Fall 
bei der Gestaltung der urbanen Räume, die sowohl disziplinäre Effekte 
der räumlichen Verteilung wie auch regulatorische Eingriffe auf der Ebe-
ne der Lebensumgebung der Bevölkerung erlaubt; das ist der Fall bei der 
wachsenden Bedeutung, die der Sexualität als Phänomen, das sich genau 
am Schnittpunkt zwischen Körper und Bevölkerung befindet, zugespro-
chen wird; und das ist schließlich der Fall bei einem technischen Wissen 
wie der Medizin, ein savoir-pouvoir, das sowohl die einzelnen Organis-
men wie auch die biologischen Prozesse der Gattung betrifft und das hier-
mit sowohl disziplinäre wie auch regulatorische Wirkungen haben kann.

Disziplin und Regulierung stellen aber nicht nur heterogene Elemen-
te dar, die sich als zueinander komplementär optimal in ein gemeinsa-
mes Gebilde zusammenfügen; auf einer allgemeineren Ebene weisen sie 
darüber hinaus eine tiefe Verwandtschaft auf, die sie als Techniken im 
Grunde vereinigt. Obwohl sie sich nämlich auf verschiedene Gegen-
stände anwenden lassen, die Disziplin auf den Individualkörper und die 
Regulierung auf die Bevölkerung, beziehen sie sich beide auf denselben 
operationalen Begriff, namentlich auf die Norm. In diesem Sinne präzi-
siert Foucault die These einer Verallgemeinerung der disziplinären Ins-
titutionen, die er in Surveiller et punir formuliert hatte. Die Normalisie-
rungsgesellschaft stellt laut Foucault nicht eine Art Verallgemeinerung 

495	Vgl. IFDS 215/dt. 284 f.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


487

der Disziplinargesellschaft, das Ergebnis der Anwendung der Prozedu-
ren der Disziplinarinstitutionen auf den gesamten Gesellschaftskörper 
dar. Sie resultiert vielmehr aus der Kombination zwischen disziplinä-
ren und regulatorischen Normen. Nur wenn man allerdings übersieht, 
dass die Verallgemeinerung der Disziplin bereits in Surveiller et punir 
eigentlich als eine Verallgemeinerung der Norm gedacht war, kann man 
wirklich glauben, dass Foucaults Präzisierung im Sinnen eines Wider-
rufs zu verstehen ist.496 Nur als Übergang vom Gesetz zur Norm kann 
die Übernahme des Lebens durch die Macht wirklich als eine der ent-
scheidendsten Transformationen des politischen Rechts im 19. Jahrhun-
dert verstanden werden.

La société de normalisation, c’est une société où se croisent, selon une ar-
ticulation orthogonale, la norme de la discipline et la norme de la régula-
tion. Dire que le pouvoir, au XIXe siècle, a pris possession de la vie, dire 
du moins que le pouvoir, au XIXe siècle, a pris la vie en charge, c’est dire 
qu’il est arrivé à couvrir toute la surface qui s’étend de l’organique au bio-
logique, du corps à la population, par le double jeu des technologies de 
discipline d’une part, et des technologies de régulation de l’autre.497

In Bezug auf diese Macht, die das Leben im Allgemeinen, das heißt zum 
einen als Körper und zum anderen als Bevölkerung, erobert hat, spricht 
Foucault von ›Biomacht‹ (›biopouvoir‹), mit der er nunmehr nicht weniger 
die Disziplin der Körper als die Regulierung der Bevölkerung meint.498 In 

496	Unter anderem darauf und auf jeden Fall auf einer Unterschätzung der zen-
tralen Bedeutung der Norm basiert die scharfe Trennung zwischen Diszi
plin und Regulierung, die in der Sekundärliteratur nunmehr üblich gewor-
den ist. Vgl. Th. LEMKE, Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults 
Analyse der modernen Gouvernementalität, Hamburg/Berlin 1997; DERS., 
Gouvernementalität und Biopolitik, Wiesbaden 22008 (2007), 12 ff.

497	IFDS 225 (»Die Normalisierungsgesellschaft ist eine Gesellschaft, in der 
sich entsprechend einer orthogonalen Verknüpfung die Norm der Diszi
plin und die Norm der Regulierung miteinander verbinden. Wenn man be-
hauptet, daß die Macht im 19. Jahrhundert vom Leben Besitz ergriffen hat 
oder zumindest, daß die Macht im 19. Jahrhundert das Leben in Beschlag 
genommen hat, heißt das, daß es ihm gelungen ist, die gesamte Oberfläche 
abzudecken, die sich vom Organischen zum Biologischen, vom Körper zur 
Bevölkerung dank des doppelten Spiels der Disziplinartechnologien einer-
seits, der Regulierungstechnologien andererseits erstreckt«, dt. 299).

498	IFDS 226/dt. 300. Genauer scheint Foucault in der Vorlesung von 1976 das 
Wort ›biopolitique‹ eher zu bevorzugen, wenn es im engen Sinne um die Re-
gulierung der Bevölkerung geht, und das Wort ›bio-pouvoir‹, wenn es im 
weiten Sinne um die Vereinigung von Disziplin und Regulierung durch die 
Norm geht. Die Unterscheidung wird aber nicht absolut eingehalten (vgl. 
etwa IFDS 216, 231/dt. 286, 306, wo Foucault in Bezug auf die Regulierung 

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


488

diesem weiteren Sinne gewinnt der Begriff, der ansonsten mit der einfachen 
Entwicklung eines öffentlichen Gesundheitswesens als eines politisch-öko-
nomischen Faktors verwechselt werden könnte, seine völlige Relevanz.

ii.ii Staatsrassismus als biopolitische Thanatopolitik

Foucault versucht sogleich, die Tragweite des so gewonnenen Begriffs ei-
ner Biomacht auf das Problem anzuwenden, auf das die Vorlesung von 
1976 eigentlich hinausläuft, nämlich die Geburt des modernen Staats-
rassismus zu erklären.499 Mit dem Vorrücken der disziplinären und regu-
latorischen biopouvoir und dem gleichzeitigen Zurückweichen der Sou-
veränitätsmacht und ihrer ius gladii stellt sich für den modernen Staat 
die Frage, wie sich überhaupt das Recht zum Töten ausüben lässt. Wie 
kann eine Macht, deren eigentliches Ziel in der Steigerung des biologi-
schen Lebens liegt, überhaupt töten? Wobei das Töten auch in dem Sin-
ne des politischen Todes, des Verbannens und des Zurückweichens zu 
nehmen ist. Der moderne Rassismus tritt aus der Sicht Foucaults gerade 
im Zusammenhang mit diesem Paradox auf. Die Biomacht erklärt, dass 
der Rassismus zu einem wesentlichen Mechanismus der Macht, wie sie 
in den modernen Staaten ausgeübt wird, geworden sei, sodass es kaum 
eine moderne Funktionsweise des Staats gebe, die unter gewissen Um-
ständen nicht über den Rassismus laufe.500

Die Rasse und der Rassismus stellen die Bedingungen her, unter denen 
das Töten innerhalb der Normalisierungsgesellschaft überhaupt akzep-
tabel wird. Sie bilden sozusagen die biopolitische Rechtfertigung, um in-
nerhalb eines nach dem Modus der Biomacht funktionierenden Staates 
die Mordfunktion ausüben zu können. Der Rassismus erlaubt zum ei-
nen, das Kontinuum des Lebens der Menschengattung durch ein Selekti-
onsprinzip biologistischer Natur in nach ihrem Wert und ihrer Tauglich-
keit hierarchisch angeordneten Untergruppen aufzuteilen: den Rassen. 
Zum anderen ermöglicht er, dem Kriegsprinzip, nach dem der Tod des 
Feindes mein Leben ist, mors tua vita mea, eine biologistische Deutung 
zu geben: Der Tod des Anderen als Tod der minderwertigen Rasse, des 
Entarteten und des Anormalen ist mein Leben nicht einfach im Sinne des 
schlichten Überlebens, sondern der Steigerung meiner vitalen Kräfte und 

der Bevölkerung sowohl von ›biopolitique‹ als auch von ›bio-pouvoir‹ 
spricht) und hat kaum eine technische Relevanz. Ähnlich scheint Foucault 
in La volonté de savoir ›bio-politique‹ – mit Strich – für die Regulierung der 
Bevölkerung (etwa VS 183/dt. 135) und ›bio-pouvoir‹ für die Macht über 
das Leben im Allgemeinen bereitzuhalten, verwendet aber ›bio-politique‹ 
auch für das umfassende Phänomen (vgl. VS 188/dt. 138).

499	Vgl. IFDS 213/dt. 282.
500	Vgl. IFDS 227/dt. 301.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


489

der Wahrung meiner vermeintlichen Reinheit als Lebewesen und Mit-
glied einer Gattung.

In La volonté de savoir spricht Foucault gar vom Völkermord als vom 
Traum der modernen Mächte.501 Die Massaker sind vital geworden: Die 
Kriege werden nicht mehr im Namen des Souveräns, sondern der orga-
nischen Selbsterhaltung einer Bevölkerung und der Steigerung ihrer Le-
benskraft geführt.502 Foucault nimmt die Unterscheidung zwischen dem 
alten Recht zum Töten und der neuen Macht über das Leben wieder ge-
nau auf, die er in »Il faut défendre la société« bereits getroffen hatte.503 
Im ersten Band seiner Geschichte der Sexualität betont Foucault wiede-
rum die technische Natur der modernen Fokussierung der Macht auf 
das Leben. Die Schwelle der biologischen Modernität ist insbesondere 
in dem Moment zu suchen, in dem das Leben in die Geschichte eingetre-
ten ist, namentlich als es das Feld der politischen Techniken als Ordnung 
zugleich des Wissens und der Macht betrat.504 Bio-Politik ist hiermit von 
einer Bio-Geschichte als der Untersuchung der gegenseitigen Interferen-
zen zwischen Biologie und Geschichte zu unterscheiden. Biopolitik stellt 
auch nicht die einfache Tatsache dar, dass man in das Leben technisch 
eingreift: das tut man sicherlich seit es Menschen und erste, rudimentä-
re Formen der Medizin gibt. Sie ist nicht einfach eine Technik in Bezug 
auf das Leben, sondern eine Technik in Bezug auf das Leben mit unmit-
telbarer politischer Relevanz. Gegenstand der Biomacht sind demnach 
nicht Rechtssubjekte, sondern Lebewesen: Der moderne Mensch, der 
lange geblieben ist, was er für Aristoteles war, nämlich ein lebendes Tier 
(un animal), das auch einer politischen Existenz fähig ist, ist nunmehr 
zu einem Tier geworden, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf 
dem Spiel steht.505

Die Genealogie der modernen Normalisierungsgesellschaft muss auf 
der Ebene dieser großen Technologie der Macht, in der Disziplin und Re-
gulierung, Politische Anatomie des menschlichen Körpers und Bio-Politik 
der Bevölkerung miteinander verbunden wurden, und nicht auf jener eines 
spekulativen Diskurses ansetzen: »Une société normalisatrice est l’effet 
historique d’une technologie de pouvoir centrée sur la vie.«506 So glaubt 
Foucault, sowohl die Entstehung der modernen epistéme, die er in Les 
mots et les choses geschildert hatte, wie auch die moderne Unterminierung 
des Gesetzes durch die Norm aus der Biomacht als politischer Technologie 

501	Vgl. VS 180/dt. 133.
502	A.a.O.: »Les massacres sont devenus vitaux«.
503	Vgl. den Titel des letzten Kapitels von La volonté de savoir, in dem es um 

die Biomacht geht: »Droit de mort et pouvoir sur la vie«.
504	Vgl. VS 186/dt. 137.
505	VS 188/dt. 138.
506	VS 190 (»Eine Normalisierungsgesellschaft ist der historische Effekt einer 

auf das Leben gerichteten Machttechnologie«, dt. 139).

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


490

des Lebens genealogisch ableiten zu müssen. Wenn die doppelte Proble-
matik des Lebens und des Menschen die klassische epistéme umgeworfen 
hat, sodass die Frage nach dem Menschen gestellt wurde, muss der Grund 
im neuen Verhältnis zwischen Leben und Geschichte gesucht werden, das 
heißt in der Tatsache, dass das menschliche Naturleben von Wissens- und 
Machttechniken durchdrungen wurde.507 Ähnlich ist die wachsende Be-
deutung der Norm und die Tatsache, dass das Gesetz immer mehr nach 
Art und Weise einer Norm funktioniert, auf die politische Relevanz der 
technologischen Inanspruchnahme des Lebens zurückzuführen.508

Um der Komplexität und der Prägnanz von Begriffen wie Biopolitik und 
Biomacht gerecht zu werden, ist es erforderlich, einigen einfachen Interpre-
tationsbedingungen zu genügen. In diesem Sinne kann man nicht zwischen 
Disziplin und Regulierung als Biopolitik im engen Sinne, als biopolitique 
restreinte, und, was damit einhergeht, zwischen Disziplin und Gouverne-
mentalität willkürlich trennen. Der beste Hinweis dafür ist die einfache 
Tatsache, dass Foucault, nachdem er die Unterscheidung zwischen Politi-
scher Anatomie der Körper und biopolitischer Regulierung der Bevölke-
rung eingeführt hat, seine Aufmerksamkeit auf die Sexualität lenkt, näm-
lich auf das Scharniergebiet, in dem Disziplin und Regulierung zu einer 
einheitlichen Artikulation kommen. So erklärt sich die politische Rele-
vanz, die der Sex vor dem Hintergrund der Biomacht annehmen konnte.

Sur ce fond, peut se comprendre l’importance prise par le sexe comme en-
jeu politique. C’est qu’il est à la charnière des deux axes le long desquels 
s’est développée toute la technologie politique de la vie. D’un côté il relève 
des disciplines du corps : dressage, intensification et distribution des forces, 
ajustement et économie des énergies. De l’autre, il relève de la régulation 
des populations, par tous les effets globaux qu’il induit.509

Die Gemeinsamkeit zwischen Disziplin und Regulierung zu verkennen, 
heißt einfach zu übersehen, was das eigentliche Proprium der moder-
nen Biomacht ausmacht, nämlich zum einen die zentrale Bedeutung 
der Norm als Individualgesetz und zum anderen der technische, bio-
logistische Charakter, der mit dieser verbunden ist: ihr funktionelles 

507	Vgl. VS 189/dt. 138 f.
508	Vgl. VS 189 f./dt. 139.
509	VS 192–91 (»Vor diesem Hintergrund wird die Bedeutung verständlich, die der 

Sex in den politischen Auseinandersetzungen gewonnen hat. Er bildet das Schar-
nier zwischen den beiden Entwicklungsachsen der politischen Technologie des 
Lebens. Einerseits gehört er zu den Disziplinen des Körpers: Dressur, Intensivie-
rung und Verteilung der Kräfte, Abstimmung und Ökonomie der Energien. An-
derseits hängt er aufgrund seiner Globalwirkungen mit den Bevölkerungsregu-
lierungen zusammen«, dt. 140). Dazu auch bereits IFDS 224/dt. 296 f.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


491

Hingerichtetsein auf ein partikulares Ziel auf der Grundlage einer end-
lichen Synthese bzw. eines depotenzierten Lebensbegriffes. 

Biopolitik und Biomacht gewinnen schließlich all ihre Relevanz, wenn 
sie im Zusammenhang mit der Bestimmung der modernen epistéme als 
Analytik der Endlichkeit verstanden werden, die Foucault in seiner Ar-
chäologie der Humanwissenschaften, Les mots et les choses, ausformu-
liert. In La volonté de savoir weist Foucault ausdrücklich darauf hin: In 
seiner knappen Rekonstruktion spricht er bedeutungsvoll von der in-
ternen Korrelation zwischen der Frage nach dem Leben und jener nach 
dem Menschen, der zur Transformation der abendländischen episteme 
geführt haben soll: »la double problématique de la vie et de l’homme est 
venue traverser et redistribuer l’ordre de l’épistémè classique.«510 Gegen-
über 1966 geht es allerdings zehn Jahre später nicht mehr ausschließ-
lich um die strukturelle Bestimmung der anthropologischen epistéme der 
Moderne, sondern um die genealogische Frage nach ihrer Entstehung. 
Demnach ist es die Entwicklung einer politischen Technologie des Le-
bens, seine technische Durchdringung auf politische Zwecke hin, die zur 
Geburt des Menschen als originelle epistemische Konstellation der Mo-
derne geführt haben soll.

Auf die konzeptionellen Schwierigkeiten, die mit einer solchen Ak-
zentsetzung auf die Genealogie verbunden sind, wurde bereits hinge-
wiesen. Im Zusammenhang mit der Frage nach der Biopolitik ist die 
Fokussierung auf die Genealogie zudem besonders ungünstig, weil aus-
schließlich auf die politische Technologie des Lebens abzuheben den 
Horizont verschwinden lässt, vor dem Biopolitik und Biomacht einen 
Reduktionismus darstellen. Das ist bestimmt gewollt, im Sinne einer ra-
dikalen, durch Nietzsche inspirierten Reduktion auf die Oberfläche der 
Phänomene, die hinter den historischen Strukturen der Diskurse keinen 
Wahrheitskern zulässt.511 Der Sache nach ist allerdings eine solche Re-
duktion auf Oberfläche kaum gerechtfertigt; sie wird den Problemen, 
die Foucault in seinem frühen Werk bis einschließlich in Les mots et les 
choses aufgeworfen hat, kaum gerecht und lässt zudem die Biopolitik 
in einer Undeutlichkeit schweben, die ihr großenteils ihre kritische Er-
schließungskraft nimmt. 

Ähnlich verliert Hannah Arendts Befund, nach dem in der moder-
nen Konsumgesellschaften die Sphäre der menschlichen biologischen 
Reproduktion und Selbsterhaltung den privaten Raum des oikos, des 
heimlichen Haushaltes, verlassen habe, um eine entscheidende politische 

510	VS 189 (»Die doppelte Problematik des Lebens hat die Ordnung der klas-
sischen Episteme durchkreuzt und neu verteilt«, dt. 138).

511	Vgl. die Polemik in L’archéologie du savoir gegen die traditionelle ›Ideen-
geschichte‹, die in der Interpretation Foucaults hingegen an einem solchen 
Wahrheitskern festhalten würde (AdS 15 ff./dt. 15 ff.).

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


492

Dimension einzunehmen, seine Relevanz, wenn er nicht mit einer mög-
lichst gehaltvollen Auffassung von menschlicher Praxis in Verbindung 
gesetzt wird.512 Die Politisierung des natürlichen Lebens des Menschen 
bildet per se keine hinreichende Bestimmung von Biopolitik. Das zeigt 
sich am besten in der Einfachheit, mit der sich ein abgeschwächter Be-
griff der Biopolitik ins Positive wenden lässt: Die zunehmende politische 
Bedeutung des Lebens wäre dann einfach im Sinne eines Fortschrittes 
zu verstehen, der vom höheren technischen Vermögen der modernen, 
abendländischen Gesellschaft und von ihrer zunehmenden Fähigkeit 
zeugt, sich von den Zwängen der Natur zu emanzipieren.

Es überrascht wenig, dass eine solche abgeschwächte Auffassung im 
Bereich der wirtschaftlichen Verwendung des Begriffs kursiert.513 Eine 
positive Biopolitik bildet aber auch – wie bereits im ersten Teil der Ar-
beit erwähnt – den Mittelpunkt einer im weitesten Sinne neu-spinozis-
tischen Rezeption des Begriffs, die in Giorgio Agamben, Gilles Deleuze 
und Michael Hardt und Antonio Negri wohl ihre wichtigsten Vertre-
ter hat. Der Begriff des Lebens als Immanenz stellt allerdings schlicht 
alles das dar, wogegen sich das Werk Foucaults sträubt. Weist er nicht 
immer wieder die Ansprüche der Moderne zurück, ein klinisches Den-
ken des Konkreten entwickelt zu haben, von dem er zeigen zu kön-
nen meint, dass es sich aus seinen falschen Vermittlungen speist und 
das Andere unterschlägt, dessen es dennoch bedarf? In diesem Sinne 
ist Derridas Auffassung einer physis en différance sicherlich derjeni-
gen Foucaults näher. Die fundamentale Stellung, die Derrida dem Be-
griff einer Grundäquivozität zwischen Natur und Kultur zuweist, lässt 
ihn aber auch ins Feld einer letztendlich positiv aufgefassten Biopolitik 
rücken, was mit Foucaults kritischem Anspruch kaum in Einklang ge-
bracht werden kann.

Ein gehaltvoller Begriff der Biopolitik, der sich alle Implikationen zu-
nutze macht, die in Foucaults Konzeption am Werk sind, und der sich 
mit seiner genealogischen Engführung nicht zufrieden gibt, erweist sich 
schließlich aufschlussreich auch im Hinblick auf die von Foucault auf-
geworfenen Frage nach dem Rassismus. Die Ausführung der Vorlesung 
von 1976, »Il faut défendre la société«, in der Foucault hauptsächlich 
auf diese Frage eingeht, könnte glauben lassen, dass Foucault seine Ge-
nealogie des Rassismus nicht so sehr in der Biomacht für sich genom-
men, sondern in ihrer Kreuzung mit dem alten Souveränitätsrecht ver-
ankert.514 Aus der Sicht Foucaults bildet der moderne Staatsrassismus 

512	H. ARENDT, The Human Condition, Chicago, London 21998 (1958), insb. der 
II. Teil »The Public and the Private Realm«; über »the new body politic of the 
nation« vgl. DIES., The Origins of Totalitarianism, San Diego/New York/Lon-
don 1985 (1951), insbesondere das 6. Kapitel »Race Thinking-Before Racism«.

513	Dazu etwa Th. LEMKE, Biopolitik zur Einführung, Hamburg 2007, 140–46.
514	Vgl. MUHLE, Eine Genealogie der Biopolitik, a.a.O., 34 ff.

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


493

biologischer und nicht prinzipiell ethnologischer Art die Rechtfertigung 
und das Mittel, um das alte Tötungsrecht des Souveräns innerhalb einer 
Macht auszuüben, die sich als eine Technologie zur Steigerung des Le-
bens auszeichnet.515 So kann etwa im Namen der Reinigung und Rege-
nerierung der eigenen Rasse oder der Erweiterung des Lebensraums ein 
Staat verlangen, dass das Leben seiner eigenen Bürger im Kriege der Ge-
fahr des Todes ausgeliefert oder gar unter eugenetischem Vorwand aus-
gemerzt wird. Versteht man außerdem – wie Foucault – unter der Tö-
tung auch den politischen Tot, den Ausschluss und das Verstoßen, dann 
sind es auch die kolonialen Verhältnisse, die Delinquenten, Irrsinnigen, 
Perversen und Anormalen, die nach dem Modell des Rassismus gedacht 
werden.516

Der Rassismus stellt allerdings laut Foucault keine Rückkehr zum alten 
ius gladii dar, wie im Übrigen Foucault in La volonté de savoir später aus-
drücklich betonen wird.517 Der Rassismus ist kein bloßer Rest der Souverä-
nitätsmacht, die aus irgendwelchem Grunde in einer regressiven Biopolitik 
noch wirksam wäre. Er ist vielmehr durch die Emergenz der Biomacht den 
Mechanismen des Staats selbst eingeschrieben. Die Wurzeln des Staatsras-
sismus sucht Foucault nicht von ungefähr in der Entstehung der moder-
nen bürgerlichen Nationalstaaten. Die Dialektisierung und die Verbürger-
lichung des historisch-politischen Diskurses des sozialen Krieges, die damit 
verbunden sind, bilden das Moment der großen Überführung des Histo-
rischen ins Biologische im Gedanken des sozialen Kampfes.518 Den Biolo-
gismus der Moderne erfasst Foucault vor jeglicher expliziten Übertragung 
des Diskurses der Biologie auf den Diskurs des sozialen Kampfes auf einer 
grundsätzlichen Ebene. Dadurch begreift er die Internalisierung des Krie-
ges, die mit jedem Versuch einhergeht, den Krieg, die Alterität, ganz zu ver-
äußerlichen. Wer aufgrund eines depotenzierten, endlichen Lebensbegriffs 
die Grenze zwischen Freunden und Feinden verabsolutiert und sogar zum 
Fundament des Politischen macht, kann sich nie unter Freunden wähnen. 
Er reproduziert nämlich das Fremde, von dem er den sozialen Körper ge-
säubert zu haben meinte, immer wieder intern. 

Foucault sieht zu Recht im konkreten Allgemeinen der humanwissen-
schaftlichen Norm als Individualgesetz und endliche Vermittlung zwi-
schen Seele und Körper ein intrinsisches Ausschlusspotenzial. Dieses 
muss sich insofern intern auswirken, als es in einer wesentlich gewalttäti-
gen Vermittlung zwischen Wesen und Dasein, Einheit und Mannigfaltig-
keit gründet. Eine jede endliche Vermittlung reproduziert nämlich stets 
das Außen, das man durch eine defizitäre Totalisierung zwangsläufig 

515	Vgl. IFDS 226 ff./dt. 230 ff. und auch VS 179 ff./dt. 132 ff.
516	Vgl. IFDS 229/dt. 303 f.
517	Vgl. VS 180/dt. 133.
518	Vgl. IFDS 194/dt. 256.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


494

ausscheidet, und zwar im Inneren des Verhältnisses des Vermittelten in 
Form seiner notwendigen Nicht-Entsprechung: zwischen Wesen und Da-
sein, Einheit und Mannigfaltigkeit, Norm und Normiertem. Dabei denkt 
Foucault eine Wesenshomologie zwischen dem endlichen Organismus-
begriff der modernen Biologie und der Idee des modernen National-
staates als partikularem Weg zur Allgemeinheit. Darin ist der eigentliche 
Kern des Mortalismus der modernen Kultur zu sehen: die zivilisationsge-
schichtliche Tatsache, die einen ideellen Bogen von Xavier Bichat bis zu 
Sigmund Freud hin schlägt, dass im Abendland die Erkenntnis des Indi-
viduellen immer durch den Tod als Voraussetzung und Resultat einer je-
den Verobjektivierung des Lebens zustande gekommen ist.519

Mit dem Anspruch des Bürgertums, das Allgemeine auf einem natio-
nalen Weg zu realisieren, und der Überführung des Historischen ins Bio-
logische, die damit einhergeht, taucht die Idee eines inneren Krieges als 
Verteidigung der Gesellschaft auf.520 Der Krieg und der Tod stellen da-
mit ein wesentliches Moment der Biopolitik und des Biologismus, in dem 
sie wurzelt, und kein ihr äußerliches Element dar. Die Gesellschaft muss 
nunmehr vor Gefahren verteidigt werden, die in ihrem Körper selbst ent-
stehen. Die andere Rasse ist im Grunde nicht mehr diejenige, die von wo-
anders hergekommen ist und eine Zeit lang triumphiert und geherrscht 
hat. Sie ist diejenige, die im sozialen Körper und ausgehend von ihm un-
ablässig wieder entsteht. Die nationale Rasse als Inhaberin der Norm 
erzeugt kontinuierlich eine Gegen-Rasse, die nicht von außen kommt, 
etwa durch eine Invasion oder eine Eroberung, sondern die das Resul-
tat der Ausgrenzung des sozialen Körpers alles desjenigen darstellt, was 
der Norm nicht entspricht. Die Gegen-Rasse kann dabei sowohl schlicht 

519	Vgl. NC 159/fz. 148 für den Mortalismus und 191/fz. 201 für das Verhältnis 
zwischen Xavier Bichats seziertem Leichnam, dem Freud’schen Menschen 
und der humanwissenschaftlichen Erkenntnis des Individuums. Man sieht, 
wie naiv das heute in Foucaults’ Rezeption vorherrschende Projekt klingen 
muss, die Biopolitik dadurch ins Affirmative zu wenden, dass man sie von 
ihrem intrinsischen Verhältnis zum Tod einfach abkoppelt. (Vgl. das prä-
zise Fazit von PROZOROV, »Conclusion: Whither biopolitics?«, a.a.O., 
331: »In simplest terms, affirmative biopolitics is a biopolitics adequate to 
its own concept in the original Foucauldian formulation, the power that af-
firms life, amplifies its potentialities, enhances its force, without collapsing 
into its opposite, the power of death or thanatopolitics.«) Man versteht 
auch andererseits, wie tief die Einsicht Giorgio Agambens – abgesehen von 
den Vorbehalten gegenüber seinem Begriff des Lebens als Immanenz – doch 
ist, der unmittelbar unter dem fürchterlichen Eindruck der Rückkehr der 
ethnischen Säuberungen in Europa in Bezug auf Foucaults Biopolitik 1995 
vom Lager als nomos der Moderne sprach (vgl. Homo sacer, a.a.O., 185 ff./
dt. 175).

520	A.a.O. (»une guerre interne comme défense de la société«).

MICHEL FOUCAULTS BIOMACHT ALS MACHT DER NORM

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


495

eine Unter-Rasse, als die Kehrseite (»l’envers«) der Ober-Rasse bzw. als 
das, was ihr gegenüber einfach minderwertig ist, als auch die Rückkehr 
zu einem Vorstadium der Entwicklung der Ober-Rasse darstellen: Sie ist 
sodann ihre Unterseite (»l’en-dessous«). Der innere Rassismus der per-
manenten Reinigung, der dadurch entsteht, produziert somit sowohl alle 
biologisch-rassistischen Diskurse über die Degeneration als auch alle 
Institutionen, durch die der Diskurs des Rassenkampfes als Prinzip der 
Eliminierung, der Absonderung und schließlich der Normalisierung der 
Gesellschaft fungiert.521

521	Vgl. IFDS 52 f./dt. 74 f. Zum Problem des Staatrassismus als intrinsischen 
Thanatopolitik einer grundsätzlich als Biologismus aufgefassten Biopolitik 
vgl. ausführlicher: U. BALZARETTI, »Remythisierung des corpus mysticum 
– Eric Voegelin und Michel Foucault: Rassismus zwischen Biologismus und 
Irrationalismus«, in: W. BIALAS, M. MARINO (Hg.), Körper, »Leibideen« 
und politische Gemeinschaft. ›Rasse‹ und ›Rassismus‹ aus der Sicht der Phi-
losophischen Anthropologie, Nordhausen (im Erscheinen). Zur Degenera-
tion vgl. C.-O. DORON, L’homme altéré. Races et dégénérescence (XVIIe 
– XIXe siècle), Ceyzérieu 2016.

FOUCAULTS GENEALOGIE DER MODERNEN SEELE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292458-284 - am 19.01.2026, 09:43:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-284
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I.  Foucaults Philosophische Anthropologie: Einheit des Menschen und psychosomatische Totalität
	i.  Georges Politzers konkrete Psychologie des menschlichen Dramas als wissenschaftliche Psychotechnik
	ii.  Maurice Merleau-Pontys eidetische Psychologie als Überwindung der Krisis der Humanwissenschaften
	iii.  Daniel Lagaches Einheit der Psychologie
	iii. i Daniel Lagaches Klinische Psychologie als Vermittlung zwischen Technik und Wissenschaft
	iii. ii Daniel Lagache und Georges Canguilhems Philosophie des Wertes und der Technik

	iv.  Foucaults Lösung des Problems der Einheit des Menschen und dessen Verabschiedung
	iv. i Die Einleitung zu Ludwig Binswangers »Traum und Existenz«
	iv. ii Foucaults Entdeckung des Wahnsinns und seine Überwindung des Paradigmas der Geisteskrankheit


	II.  Die Geburt der Klinik oder das biowissenschaftliche Paradigma der Humanwissenschaften
	III.  Foucaults Einführung in Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht
	IV.  Les mots et les choses oder das Cogito als Natur des Menschen
	i.  Die Grenzen der Repräsentation: von der Taxonomie zur Organisation
	ii.  Die objektiven Apriori der neuen Empirizitäten: Arbeit, Leben, Sprache
	iii.  Der konkrete Mensch anstelle des Cogito
	iii. i Endlichkeit und Unendlichkeit des Menschen
	iii. ii Die allgemeine Tragweite der modernen anthropologischen Konstellation des Wissens

	iv.  Totem und Tabu: eine Gegen-Wissenschaft zur Auflösung der Humanwissenschaften

	V.  Foucaults Genealogie der modernen Seele: Biomacht als Macht der Norm und des Normalen
	i.  Surveiller et punir: die Geburt des Gefängnisses
	i.i  Die Seele: das Gefängnis des Körpers
	i.ii  Die Disziplinen als Machttechniken und Wissensprozeduren
	i.iii  Die Prüfung oder die technische Geburt der Humanwissenschaften
	i.iv  Die Humanwissenschaften als Wissenschaften der Norm und des Normalen
	i.v  Die psychosomatische Einheit des Körpers und der Seele der Untertanen
	i.vi  Der Panoptismus als spezifische Technologie der politischen Macht nach der Abdankung des Leviathans

	ii.  La volonté de savoir: Geburt des Menschen und politische Technologie des Lebens
	ii. i. Der biologistische Grund der modernen Regierungskunst
	ii. ii. Staatsrassismus als biopolitische Thanatopolitik



