
Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit

»Der zweite grundsätzliche ökonomische Einwand gegen ein System

ungeordneter Freiheit geht dahin, dass sie auf den natürlichenWohl-

stand zerstörend wirkt. Die Fruchtbarkeit des Landes, der Reichtum

der Wälder und die Aufrechterhaltung eines gesunden Wasserhaus-

haltes im Gleichgewicht mit den beiden anderen sind nach der Be-

griffsbestimmung langfristige Forderungen, die die kurzfristige Be-

trachtungsweise des privaten Vorteils nicht zu würdigen weiß. In die-

sem Lande sind die Wälder lange Zeit doppelt so rasch gefällt wor-

den, wie sie nachwuchsen. Darin liegt eine Hauptursache für die hef-

tigen Wetterstürze. […] Mit der wachsenden Heftigkeit des Wetters

werden die Böschungen der Berghänge Wolkenbrüchen stärker aus-

gesetzt und je weniger dafür Sorge getragen wird, das Gewebe des

Bodens durch klug gewählte Getreidefolge zu erhalten, umso leich-

ter wird die Bodenkrone in Rinnsale, Bäche und Flüsse abgewaschen

[…]. In gewisser Hinsicht bietet dies eine Parallele zum Ursprung der

Wirtschaftsdepression aus Eigentümlichkeiten der Schwerindustrie.

In beiden Fällen liegt die Störung darin, daß die kurzfristige Arbeits-

weise des preis- und profitbestimmten Marktes auf dauerhafte Wer-

te in Industrie und Landwirtschaft angewandt wird. Und die agrari-

sche Störung ist sicherlich nicht weniger schwer als die industrielle.«

(Heimann 1950: 69f.)

Heimann spricht hier von einer »Mißachtung der Generationenfolge«.

Die marktkapitalistische »Wettbewerbsordnung hat verhältnismäßig

kurzfristige Ziele im Auge: […] Aber diese Ordnung ist prinzipiell nicht

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Die Dialektik der Angewiesenheit

bestimmt, sich mit Problemen zu messen, die sich über Generationen

erstrecken, wie dies beim Agrarproblem der Fall ist. Jefferson würde

sich einfach auf die Macht der Vernunft in den freien Bürgern bezogen

haben, die darauf achten würden, dass sie ihr Erbe unvermindert ihrer

Nachkommenschaft hinterließen. Aber auch Vernunftswesen können

aus Profitsucht den Boden ausbeuten und die Ernten steigern, um das

Land zu einem ungebührlich hohen Preis verkaufen zu können.« (ebd.:

72)

Hier greift Heimann sein früheres Motiv der Verbindung von Frei-

heit und Verantwortung wieder auf. Unschwer ist zu erkennen, dass es

sich hier auf Heimanns Emigrationsland, die damalige USA bezieht.

Vom Duktus her kann man Heimann durchaus als jemanden bezeich-

nen, der das Problem der Nachhaltigkeit früh erkannt hat. Er begreift

es als Frage der vertikalen Ungleichheit in der Generationenfolge. Aber

auch die horizontale soziale Ungleichheit spiegelt sich in der Umwelt-

frage. Denn der Arm-Reich-Gegensatz bildet sich auch in der Klimaka-

tastrophe ab. Nirgends wird deutlicher, wie das Soziale und die Natur

zusammenhängen. So wie der Kapitalismus in der Heimannschen De-

finition den Menschen als Ware betrachtet und seinem Profitstreben

unterordnet, so muss er dieser Logik folgend auch die Natur als Ware

betrachten und ihre profitable Ausbeutung betreiben. Hier greift wie-

der die Dialektik der Angewiesenheit. Allerdings ist das Problem der

gegenseitigen Angewiesenheit in diesem Dreieck Ökonomie – Mensch

– Natur wesentlich komplexer als im ›einfachen‹ Heimannschen Mo-

dell. Denn die soziale Idee, getragen von den Menschen, ist hinsicht-

lich des Naturbezugs in sich gespalten, da die antikapitalistische Kraft

des Klimadiskurses in dem Maße gebrochen ist, in dem sich die Leug-

ner eines menschengemachten Klimawandels und die Warner vor der

Klimakatastrophe die Waage halten.

Von der sozialen zur sozialökologischen Idee

Die Moderne des 20. Jahrhunderts verfing sich in der Illusion, man

könne Gesellschaft und Natur auseinanderhalten, die Natur technolo-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 149

gisch-rational beherrschen. Zwar ist »die Arbeit als Schlüsselkatego-

rie der klassischen Ökonomie bis heute anerkannt […], die Natur je-

doch als die andere Seite des Arbeitsprozesses von der wissenschaft-

lichen Ökonomie als ökonomische Kategorie eliminiert. Sie wird nur

mittelbar als Rohstoff in Warenform ökonomisch erfasst.« (Peter u.a.

2011: 37) Mit der Einbeziehung der Natur und ihrer Bewahrung in die

Ökonomie aber, ihrer sozialökologischen Transformation, würde »der

Begriff des Lebens zum Schlüssel für alle ökonomischen Werte und

Kriterien.« (ebd.: 41) Die soziale Idee ist zur sozialökologischen Idee von

der Bewahrung der Existenz des Menschen überhaupt geworden. Das

schließt die Natur mit ein. Wenn der Kapitalismus über den Menschen

und die Natur weiter als Ware verfügen will, ist er selbst bedroht. Die

Heimannsche Grundkonstellation scheint in ihrer damaligen Direkt-

heit neu auf, hat sich aber signifikant erweitert. Im Vordergrund steht

heute nicht nur das antisoziale Wesen des Kapitalismus, sondern dar-

über hinaus seine globale Schrankenlosigkeit (›Externalisierung‹). Da-

gegen steht die weltweite Sorge um das Überleben der Menschheit. So

ergeben sich für die nun erweiterte sozialökologische Idee zwei Begrün-

dungen: Zum einen die Erkenntnis, dass zwischen der Ausbeutung der

Natur und der Ausbeutung des Menschen eine Entsprechung besteht,

der Kapitalismus den Menschen wie die Natur gleichermaßen als Ware

behandelt. Zum Zweiten die Verpflichtung, die menschliche Existenz

vor allem auch in ihrer Verbindung zur Natur zu bewahren. Hans Jonas

hat in seinem »Prinzip Verantwortung« die Pflicht angemahnt, heute

dafür zu sorgen, dass auch dieMenschen in der Zukunft einmenschen-

würdiges Leben führen können. »Das noch nicht Seiende« wird in den

Blick genommen. »Wie aber ist diese Pflicht für die Lebensmöglich-

keit der zukünftigen Generation zu begründen, damit ihr kein redu-

ziertes Leben zugemutet wird? Eine solche Reflexion kann sich nicht

auf die Antizipation der Wünsche der späteren Generation und ihrem

Raum zur Selbstverwirklichung erstrecken. Die Wünsche könnten von

der heutigen Generation vorprogrammiert und nicht die eigenen Vor-

stellungen sein. Auch das Recht der nachfolgenden Generation etwa auf

Glück, kann nicht das entsprechende Motiv zum Handeln sein, denn

die Glücksvorstellungen variieren inhaltlich sehr. Die Grundlegung die-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Die Dialektik der Angewiesenheit

ser Ethik sollte so formuliert werden, dass sie nicht durch zeitlich be-

stimmteWünsche oder Rechtsvorstellungen fixiert wird.« (Müller 1988:

48f.) Jonas sucht deshalb nach einer Größe, die vom jeweils konkreten

Menschen unabhängig ist, ihn aber dennoch bestimmt. Er findet sie all-

gemein im »Menschsein«, das für die Menschen in Würde ermöglicht

werden muss. Indem wir selbst in diesemMenschsein leben, haben wir

die Pflicht, dieses Menschsein als Existenzrecht wie als Existenzpflicht

unseren Nachkommen zu bewahren. Es ist also die Idee vom Menschen

gemeint, der wir auf Zukunft verpflichtet und für die wir verantwort-

lich sind. Es ist nicht der jeweils konkrete zukünftige Mensch, den wir

ja noch gar nicht kennen. »Es ist […] eine ontologische Idee, die zwar

nicht,wie im ontologischen Beweis […] die Existenz ihres Gegenstandes

schon mit der Essenz verbürgt […]. aber die sagt, daß eine solche sein

soll. […] Sie also uns, die wir sie gefährden können, zur Pflicht macht.«

(Jonas 1979: 91)

Die Angewiesenheit des Kapitalismus
auf das sozialökologische Programm – Die Verwirklichung
der sozialökologischen Idee im Kapitalismus
gegen den Kapitalismus

Gegenwärtig kreist der postmoderne Transformationsdiskurs um die

Perspektive einer ökologischen Transformation des Kapitalismus. In-

dem aber soziale Frage und ökologische Frage miteinander verbunden

sind, sollte man von einer sozialökologischen Transformation sprechen.

Die Transformationsperspektive ist notwendig antikapitalistisch, da

der Kapitalismus weiterhin denMenschen und auch die Natur als Ware

betrachtet. Der Diskurs hat einen sozialistischen Einschlag, indem er

die Frage des Privateigentums an kollektiven Produktionsmitteln an-

gesichts der kapitalistischen Ausbeutung der natürlichen Ressourcen

neu stellt. Wenn Axel Honneth (2016) für eine »Revitalisierung« der

Theorie des Sozialismus plädiert und in diesem Zusammenhang dessen

freiheitliches Potenzial betont, so sind wir mitten imWerk von Eduard

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 151

Heimann, in dem Sozialismus und soziale Freiheit in notwendiger

Verbindung stehen.

Es lohnt sich, die Heimannsche Grundstruktur der gegenseitigen

Angewiesenheit von Kapitalismus und soziaer Idee auch auf den so-

zialökologischen Transformationsprozess zu übertragen. Es geht auch

heute um die Verwirklichung der nun sozialökologischen Idee im und

gleichzeitig gegen den Kapitalismus. Es geht weiter um den Nachweis

der gegenseitigen Angewiesenheit: Ist der Kapitalismus – um auch hier

inHeimannsDiktion zu bleiben –produktionspolitisch um seiner Exis-

tenz und Weiterentwicklung willen auf die sozialökologische Idee an-

gewiesen und brauchen die Menschen überhaupt einen sozialökolo-

gisch gewandelten Kapitalismus? Und nicht zuletzt: Wie stellt sich die

Frage des Privateigentums an kollektiven Produktionsmitteln in einer

sozial entbetteten globalisierten Finanzwelt? Und weiter: Welche Rolle

kann ein dekapitalisierter Markt im Sinne von Heimanns »sozialisti-

scher Marktwirtschaft« heute spielen. Und schließlich: Welchen Stel-

lenwert hat die gemeinwirtschaftliche Perspektive in diesem Transfor-

mationsprozess? Dies sind auch – in verblüffendem Gleichklang – die

zentralen Fragen des gegenwärtigen sozialökologischen Transformati-

onsdiskurses. Insofern ist es sinnvoll, Heimanns Konzeption auf die

Zweite Moderne zu beziehen, seine Überlegungen gleichsam als histo-

risch-reflexiven Beitrag zu betrachten. Bevor ich darauf eingehe,möch-

te ich ein Ausgangstableau des gegenwärtigen sozialökologischen Kri-

sendiskurses vorstellen:

Jeremy Rifkin beschreibt die systemische Verflechtung der ökolo-

gischen mit der sozialen Frage in einem Rückkoppelungsmodell: »Ne-

ben den klimatischen Rückkoppelungsschleifen, die bisher imGespräch

sind, gibt es auch die ökonomischen, politischen und sozialen Rückkop-

pelungsvariablen, von denen in denHochrechnungen der Klimamodelle

eher selten die Rede ist. Die sich anbahnende Klimakatastrophe stellt

bereits jetzt eine beispiellose Bedrohung für die Sicherheit von hun-

derten von Millionen und bald Milliarden Menschen dar. Hurrikane,

Überschwemmungen, Dürren, Flächenbrände und steigende Tempera-

turen an Land und im Wasser führen weltweit zu Konflikten. Es wird

Klimakriege geben, man wird umWasser, Erdöl, Land, Mineralien und

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Die Dialektik der Angewiesenheit

zahllose andere Ressourcen kämpfen, die für das Überleben notwendig

sind. Flüchtlinge werden zu Millionen über die Grenzen strömen, um

den Auswirkungen der steigenden Energiepreise und des Klimawan-

dels zu entkommen, und die Staaten bzw. staatlichen Gemeinschaften,

in die sich diese Flüchtlinge retten wollen, werden ihrerseits polizei-

lich und militärisch aufrüsten, um die Massenmigration mit Gewalt zu

unterbinden.« (Rifkin 2011: 358f.) Naomi Klein hat diese Zusammen-

hänge interventionspolitisch transformiert: »Dem Klimawandel entge-

genzutreten, bedeutet, dass wir buchstäblich jedes Marktfreiheitsdog-

ma zu brechen haben – und zwar so rasch wie möglich! Wir müssen

den öffentlichen Raum wiederherstellen, Privatisierungen rückgängig

machen, […] die Überkonsumtion zurückschrauben, zu einer langfris-

tigen Planung zurückkehren, Großunternehmen energisch regulieren

und besteuern, manche womöglich sogar verstaatlichen, die Rüstungs-

ausgaben zusammenstreichen und vieles mehr. Vor allem aber müs-

sen wir anerkennen, was wir dem südlichen Teil unserer Welt schuldig

sind.« (Klein 2012: 88)

Reinhard Bütikofer und Sven Giegold sehen drei Krisenkonstella-

tionen als ausschlaggebend für die globale Krise des Kapitalismus. Zum

einen eine Wirtschafts- und Finanzkrise als Ergebnis einer Politik der

Deregulierung der Finanzmärkte. Zum Zweiten eine Klima- und Res-

sourcenkrise und schließlich eine Gerechtigkeitskrise. »Auch wenn die

Gründe für diese Entwicklung komplex und vielschichtig sind, dasWir-

ken der Finanzmärkte in den letzten Jahren war auch in den nicht kri-

senhaften Zeiten hoch problematisch. Die entfesselten Finanzmärkte

haben die soziale Spaltung und die Konzentration vonVermögen enorm

beschleunigt. Der Druck zur Rationalisierung hat immer mehr Men-

schen von Arbeit und Einkommen ausgeschlossen« (Bütikofer/Giegold

2010: 7). Sie schlagen einen »grünen New Deal« vor der, auf drei Säulen

ruht. »Die erste Säule ist die Neugliederung der entfesselten Finanz-

märkte, damit diese nicht weiter eine Spekulationsblase nach der ande-

ren erzeugen, sondern die Finanzierung einer nachhaltigen wirtschaft-

lichen Entwicklung sichern. Die zweite Säule ist der ökologisch-soziale

Umbau unserer Gesellschaft, der durch massive Investitionen in Kli-

maschutz, Bildung und Gerechtigkeit aber auch durch eine ökologische

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 153

Industriepolitik vorangetrieben wird. Damit werden neue Arbeitsplät-

ze geschaffen und eine neue wirtschaftliche Dynamik in Gang gesetzt.

Die dritte Säule ist die Erneuerung des sozialen Ausgleichs – zwischen

Nord und Süd ebenso wie zwischen Arm und Reich hier im Lande.«

(ebd.: 9)

Mit diesen Interdependenzen werden die ökologischen sozialen,

aber auch ökonomischen Risiken und Grenzen des wachstumsfixierten

Kapitalismus bestimmbar. Damit ist in Ansätzen der Frage nach der

produktionspolitischen Notwendigkeit der Transformation eine Richtung

gegeben. Denn »bei einem langfristig fortgesetztenWachstum auf dem

Pfad der vergangenen zehn oder zwanzig Jahre müsste die Energie-

und Ressourceneffizienz in einem Maße steigen, dass alle physikali-

schen Zusammenhänge sprengt. Folglich gerät die Gesellschaft unter

einen Veränderungsdruck, für den sie bislang kein demokratisches

Lösungsangebot hat und – ohne grundlegende Selbstveränderung –

auch nicht haben kann. Ihrem bisherigen Versprechen – mit Wachs-

tum sind alle Probleme lösbar – wird dann der Boden entzogen« (Thie

2013: 22). Jetzt kann man die Heimannsche Formel von der Dialektik

der gegenseitigen Angewiesenheit sozialökologisch erweitern: Der

Kapitalismus muss um seiner erneuten Modernisierung, ja um seines

Überlebens willen, das sozialökologische Programm integrieren, der

Markt muss in eine entsprechende Richtung gelenkt werden. Die

produktionspolitische Notwendigkeit wird deutlich. Aber genauso der

kapitalistische Widerstand, der wohl solange anhält, als Profite aus

dem bisherigen Wirtschaften zu erwarten sind. Naomi Klein (2019:

92) hat diesen Widerstand so beschrieben: »Die Leugner konnten

punkten, indem sie die Klima- mit der Wirtschaftsfrage verknüpften:

der Klimaschutz werde den Kapitalismus zerstören, behaupteten sie,

Arbeitsplätze vernichten und die Preise in die Höhe treiben.« Deshalb

muss der Ansatzpunkt der sozialökologischen Gegenbewegung sein,

den kapitalistischen Beharrungsblock »auf dem Terrain der Wirtschaft

zu schlagen. Dazu müssen wir überzeugend darlegen, dass mit den

wahren Klimalösungen zugleich auch die besten Aussichten für den

Aufbau eines fairen und sehr viel klüger konzipierten Wirtschaftssys-

tems verbunden sind.« Und dies muss radikal produktionspolitisch

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Die Dialektik der Angewiesenheit

dahingehend untermauert werden, dass es – wie oben aufgezeigt

wird –, das weitere schrankenlose Wachstum des Kapitalismus ist,

das ihn zerstören wird, und nicht seine Begrenzung. Wir befinden

uns wieder in einer sozialökonomischen Konstellation wie vor 150

Jahren, auf die sich Heimann bezog und die nur, wie damals, nach dem

Muster der sozialpolitischen Dialektik, nun in einer sozialökologischen

Dialektik, sich auflösen wird; durch den schrittweisen Einbau des

sozialökologischen Prinzips in den Kapitalismus und dadurch dessen

Umbau.

Die Synthese wäre dann ein »Ökokapitalismus« in antikapitalisti-

scher Perspektive. »Ökokapitalismus ein Widerspruch in sich? Von Karl

Marx stammt der berühmte Satz: ›der Kapitalismus ruiniert die Spring-

quellen des Reichtums, auf denen er beruht: den Arbeiter und die Na-

tur‹. Heute, nach eineinhalb Jahrhunderten Erfahrung mit dem Kapi-

talismus muss man hinzufügen: der Kapitalismus ist ein hochgradig

lernfähiges, evolutionäres System, das bisher noch jede Krise in einen

Innovationsschub verwandelt hat. Zwar ist die soziale Einhegung des

Kapitalismus ein stetes umkämpfter, von Rückschlägen bedrohter Pro-

zess, aber sie ist auch im Zeitalter der Globalisierung nicht außer Kraft

gesetzt.« (Fücks 2007: 34) Heimann hat in diesem Sinne vom Einbau

des Sozialpolitischen gegen den Kapitalismus im Kapitalismus gesprochen,

denn die soziale Bewegung ist ja aus dem Kapitalismus – bzw. seiner

Kritik hervorgegangen. Gleiches gilt für die sozialökologisch-antikapi-

talistische Bewegung und den Einbau des Ökologischen in den Kapita-

lismus. Das Sozialökologische ist dann im Kapitalismus – in Heimanns

Sinne – Bestandteil und Fremdkörper zugleich.

Auch die Eigentumsfrage kann man auf die Heimannschen Überle-

gungen rückbeziehen. Heimann lehnt ja nicht das private Eigentum

als Basis der individuellen Existenz und als zum individuellen Unter-

halt notwendiges Mittel ab, sondern die willkürliche und »absolutisti-

sche« Verfügungsgewalt des Privateigentums an Produktionsmitteln,

die die Arbeit und den Arbeiter zur Ware macht. Diese Willkür zeigt

sich heute bei den sozial entbetteten Finanzmärkten, die immer wieder

auf das Schicksal von Unternehmen und Arbeitnehmer*innen einwir-

ken. »Das Problem heute ist, dass Finanzmärkte das Kapital nicht dort-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 155

hin lenken, wo es für eine nachhaltige Entwicklung notwendig wäre. In

den letzten zwei Jahrzehnten ist ein immer größerer Teil des globalen

Kapitals nicht mehr in Investitionen in die Realwirtschaft, sondern in

das Zocken an den Finanzmärkten geflossen. Anstatt Dienstleister und

Kapitalgeber für die Realwirtschaft zu sein, kreisten die Finanzmärkte

nur noch um sich selbst. Das betrifft nicht nur die Finanzakteure. Mit

den viel zitierten Heuschrecken und einer extremen Fixierung auf den

kurzfristigen Shareholder Value haben die Finanzmärkte viele Unter-

nehmen zu einer nicht-nachhaltigen Unternehmenspolitik gezwungen

und die soziale Verunsicherung vergrößert.« (Bütikofer/Giegold 2010:

13) Grundsätzlich gestellt wird die Eigentumsfrage von Jeremy Rifkin:

»Wir sind so sehr daran gewöhnt, Eigentum für das Recht zu halten,

dass es uns erlaubt, andere von der Nutzung einer Sache auszuschlie-

ßen, dass wir aus den Augen verloren haben, dass es auch Zeiten gab,

in denen Eigentum als das Recht definiert wurde, nicht von der Nutz-

nießung ausgeschlossen zu sein. […] Die Marktwirtschaft hat ein Ver-

ständnis von Eigentum an den Rand gedrängt, in dem Eigentum als

Zugangsrecht zu öffentlichen Gütern definiert war […] In einer kollabo-

rativen Wirtschaft wird das Recht auf Zugehörigkeit wichtiger als das

Ausschlussrecht.« (Rifkin 2011: 394)

So wie Heimann das Marktprinzip von seiner kapitalistischen

Durchdringung befreit sehen wollte, und den Markt als Funktion und

nicht als Instanz begriff, so ähnlich wird der Markt auch heute in den

sozialökologischen und neosozialistischen Transformationsdiskussion

begriffen.

»Ein sozialistischer Markt würde nicht durch autonome Wirtschafts-

kräfte auf der Suche nach Profit betrieben werden, sondern wäre

in diesem sozialen Sinne »entkapitalisiert«, d.h. er würde den Kräf-

ten der Gesellschaft übergeben, die in verschiedenen Formen wie

möglich organisiert sind: Konsumgenossenschaften, Produktionsge-

nossenschaften; Gemeinde- und Staatsunternehmungen; autonome

Kooperationen, […] die von der Regierung finanziert werden, aber

mehr der öffentlichen Meinung als der Regierung verantwortlich

sind, und Stiftungen ergänzt durch Genossenschaften, um sie an den

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Die Dialektik der Angewiesenheit

technischen Vorteilen des Betriebs teilhaben zu lassen; und schließ-

lich, aber nicht weniger bedeutungsvoll, Privatunternehmungen

bei denen Konkurrenz, Arbeitsrecht und öffentliche Kontrolle der

Expansionsmittel unverantwortlicher Macht Grenzen setzt. Wenn

die demokratische Gesellschaft überhaupt etwas bedeutet, dann

bedeutet sie Verantwortlichkeit der Macht; ihr Feind ist nicht Eigen-

tum, sondern unverantwortliche Macht, ob private oder öffentliche.«

(Heimann 1953/1975: 148f.)

Das meint auch Naomi Klein, wenn sie von der Befreiung vom neolibe-

ralenMarktdogma spricht. Die vonHeimann vorgeschlageneMischung

von Markt und Planung wird auch heute wieder dahingehend interpre-

tiert, dass der Markt in seiner Gegenwartsorientierung eine zukunfts-

orientierte Rahmung braucht. Schließlich sieht Heimann in seiner ge-

meinwirtschaftlichen Orientierung auch regionale Märkte, die von regio-

nalen Akteuren getragen werden. So verstehen sich auch die heutigen

gemeinökonomischen Projekte.

»Auf Sicht der nächsten Jahrzehnte hängt alles davon ab, dass eine

Entkoppelung von ökonomischer Wertschöpfung und Naturverbrauch

gelingt. Das bedeutet nichts weniger als eine neue industrielle Revolu-

tion, eine völlig neue Generation umweltfreundlicher Technologien, ei-

ne Umstellung der Energiebasis von fossilen auf erneuerbare Energien

und einen grundlegenden Umbau des Verkehrssystems. Diese koperni-

kanische Wende von der bisherigen, auf dem Raubbau an den natürli-

chen Lebensgrundlagen basierenden Produktionsweise zu einer nach-

haltigen Ökonomie erfordert zwei grundlegende Operationen. Erstens

geht es darum, aus weniger Ressourcen ein Mehr an Wohlstand zu er-

wirtschaften […] In einer zweiten parallelen Kraftanstrengung geht es

darum, fossile Energieträger durch erneuerbare Energien und knappe

Ressourcen durch nachwachsende Rohstoffe zu ersetzen.« (Fücks 2014:

560) Und mit Jeremy Rifkin, der in der Infrastruktur den Schlüssel zum

Green NewDeal sieht, kann weiter differenziert werden: »Infrastruktu-

ren sind wie lebende Organismen. Sie werden geboren, wachsen, kom-

men zur Reife und schwenken ein in eine lange Verfallsperiode, die

schließlich mit ihrem Ableben endet, und genau das ist es, was im Au-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 157

genblick mit der auf Kohlenstoff gebauten zweiten industriellen Revo-

lution passiert. Glücklicherweise ist im Herzen eines Green New Deal

eine digital unterstützte kohlenstofffreie Infrastruktur der dritten in-

dustriellen Revolution im Wachsen begriffen, zusammen mit erhöhten

Gesamteffizienzen, höherer Produktivität und einer drastischen Ver-

besserung der Klimabilanz. Der Ausbau der Infrastruktur dieser drit-

ten industriellen Revolution und ihre Verwaltung im 21. Jahrhundert

bedürfen jedoch sowohl neuer Unternehmungen als auch einer neuen

Arbeiterschaft.« (Rifkin 2019: 194)

Das Soziale kann im Globalisierungsmaßstab ökonomisch ausge-

hebelt werden, die Natur aber nicht, sie kann nur endgültig zerstört

werden. Das Soziale ist nun über die Dimension der Natur und der

natürlichen Grenzen des Wachstums neu definiert. Im Prozess der

sozialökologischen Transformation vereinigen sich die sozialen und

ökologischen Gegenkräfte des digitalen Kapitalismus. So kann die

sozialpolitische Dialektik der Angewiesenheit erweitert werden. Denn

während die ökonomische Globalisierung die sozialstaatliche und

darin sozialpolitische Kraft schwächt, entwickelt sich im aufkom-

menden sozialökologischen Katastrophendiskurs zu Klimawandel

und weltweiter Arm-Reich-Spaltung eine Gegenströmung, die die-

ser Dialektik der Angewiesenheit wieder Kraft verleihen kann. Der

große Unterschied zur Ersten Moderne besteht aber darin, dass die

sozialökologischen Bewegungen bisher nicht die sozialpolitische Kraft

entfalten können, wie dies die nationalstaatlich gebundenen sozialen

Bewegungen früherer Zeit – Arbeiterbewegung, Frauenbewegungen –

konnten. Im digitalen, ortlosen Kapitalismus hängen sie gleichsam in

der Luft und können immer nur wieder einzelne sozialpolitische Punk-

te setzen. Dennoch können sie auf regionale und nationalstaatliche

Entwicklungen einwirken und zur Schaffung eines sozialökologischen

Bewusstseins beitragen. »Die Soziale Ökonomie strebt nicht an, in-

dustriegesellschaftlich mit den multinationalen Konzernen Schritt

zu halten, wohl aber sich zwecks Existenzsicherung aus ihrem Griff

zu lösen« (Wallimann 1998: 61). Auch wenn die aktuelle politische

Durchsetzungsmacht solcher sozialökologisch begründeter antikapita-

listischer Projekte noch gering ist, so ist die Gesellschaft längst auf ihre

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Die Dialektik der Angewiesenheit

Pilotfunktion angewiesen. Letztlich auch das kapitalistische System,

denn es lauert ja ständig darauf, Erkenntnisse und Ergebnisse solcher

gemeinwohlorientierten Projekte aufzunehmen und zu integrieren,

marktfähig zu machen – im Sinne der Profitsteigerung und nicht des

Gemeinwohls. Aber die Angewiesenheit steht im Raum.

Mit der Globalisierung ist zwar die HeimannscheHypothese der so-

zialen Angewiesenheit des Kapitalismus brüchig geworden, da er nun

über die Sozialstaaten hinweg agiert. Dafür tritt die sozialökologische

Dimension der Angewiesenheit global und zwingend hervor. Es braucht

deshalb die global agierenden antikapitalistischen Bewegungen,welche

die Zusammenhänge zwischen ökonomischen, sozialen und ökologi-

schen Risikofaktoren thematisieren und die nun erweiterte Dialektik

der Angewiesenheit in Bewegung halten können. Diese sozialökologi-

sche Erweiterung, in der die Grenzen des ökonomischen Wachstums

längst an der Natur und darüber auch an immer mehr Menschen sicht-

bar werden, legitimiert die antikapitalistische Gegenwehr neu und stär-

ker denn je.

Es genügt nicht, die »Externalisierungsgesellschaft« (Lessenich

2016) in ihren Auswüchsen zu beschreiben, sondern man muss zur

Dynamik ihrer inneren Zwanghaftigkeit vorstoßen können. Denn wir

haben es bei der ökonomisch-gesellschaftlichen Externalisierung nicht

nur mit einer innerkapitalistischen Logik zu tun, sondern auch mit

der inneren Angst des Kapitalismus vor Begrenzung und Innehalten.

Dieser Zwangscharakter hat sich in die Mentalität der Menschen ge-

nauso eingegraben wie in das Rationalitätssystem der kapitalistischen

Ökonomie. Abspaltungen gehenmit Abstraktionen einher. Die Schäden

und Opfer der Wachstumsneurose werden ausgeblendet, denn es geht

um das ökonomische Überleben des kapitalistischen Systems. Ange-

sichts der globalen Macht des digitalen Kapitalismus ist es allerdings

nicht leicht, seine innere Hilflosigkeit zu thematisieren. Manchmal –

wie in der weltweiten Finanzkrise der 2000er Jahre oder erst recht in

der Corona-Krise 2020 – scheint sie auf.

Die Trennung der Natur von der Gesellschaft und damit die Selbst-

verständlichkeit der Ausbeutung der natürlichen Ressourcen war lan-

ge Zeit ein Entwicklungsprinzip der Industriegesellschaften. Erst im

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 159

Prozess der reflexiven Modernisierung bringt die Kommunikation über

die Natur als Lebensgrundlagemenschlicher Tätigkeit, als Konflikt zwi-

schen der Perspektive des menschlichen Überlebens und der ›ökologi-

schen Selbstzerstörung‹ des Menschen das sozialökologischeThema als

öffentliche Konfliktthematik in Bewegung. Es wurde deutlich, dass mit

der technologischen Umgestaltung der Natur diese nicht mehr von der

Gesellschaft abtrennbar, sondern zu einer »in den Zivilisationsprozess

hineingeholte(n) Zweitnatur« geworden ist (Beck 1986: 107). Damit er-

hielt das ökologische Problem seine soziale Transformation: »Die Ver-

wandlung der ungesehenen Nebenfolgen industrieller Produktion in

globale, ökologische Krisenherde ist gerade kein Problem der uns um-

gebenden Welt – kein sogenanntes ›Umweltproblem‹, – sondern eine

tiefgreifende Institutionenkrise der ersten, nationalstaatlichen Indus-

triemoderne selbst.« (ebd.: 131) In dieser Spannung sind die ökologi-

schen Bewegungen in den 1980er Jahren – und ist damit der sozial-

ökologische Konflikt – freigesetzt worden. Sie richteten sich – wie z.B.

Greenpeace –mit immer wieder spektakulären Aktionen an die media-

le Weltöffentlichkeit, gleichzeitig erfuhren sie – wie eben die grünen

Gruppierungen und später Parteien – ihre Politisierung in der national-

staatlichen Szenerie. Der nationale Sozialstaat, der im Spagat zwischen

ökonomischer Standortpolitik und Massenloyalität suchender Konsu-

mentenpolitik stand und steht, wurde durch diese Freisetzung des öko-

logischen Konflikts gleichsam auf dem falschen Bein erwischt. Deshalb

galten die grünen Bewegungen, die zudem identitätspolitisch mit der

Nach-68er-Generation und ihrem Lebensstil verbunden waren, in der

ersten Zeit als Bedrohung dieser sozialstaatlichen Balance, die von ihrer

Grundstruktur eben nur auf das Verhältnis von Ökonomie und Mensch

fixiert war. Mit der Austragung und Institutionalisierung des Konflikts

im Kontext integrativ wirkender und gouvernemental anerkannter Ge-

sellschaftsziele konnte dann aber auch die ökologische Perspektive ein-

bezogen und in der Dynamik von Konflikt und Wandel gesellschaftlich

wirksam werden.

Die Gesellschaft der Moderne, wie wir sie kennen, lebte von

der Zuversicht, dass das persönliche Betroffensein von ökonomisch-

gesellschaftlichen Verhältnissen auf gesellschaftliche Konflikte rück-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Die Dialektik der Angewiesenheit

gebunden und sozial sichtbar sowie darstellbar werden könne. Die

Macht der Herrschenden und die Abhängigkeit wie der Widerstand

der Beherrschten stehen in diesem Verständnis in einer Relation

zueinander, die deshalb erfahrbar gemacht werden kann, weil beide

Seiten eingebettet sind in dieselbe soziale Welt. Diese Relation ist in

der Geschichte immer wieder in mehr oder minder radikaler Praxis

aktiviert worden: in den Aufständen, Revolutionen und Reformbewe-

gungen. Auch Heimanns Theorie basiert auf dieser Relationalität. Mit

dem politischen Aufkommen des digitalen Kapitalismus scheint diese

Grundvoraussetzung sozialer Relationalität nicht mehr gegeben. Es

haben sich zwei auseinanderdriftende Welten gebildet. Neben der uns

gewohnten raum-zeitlich begrenzten und über soziale Beziehungen

fassbaren sozialen Welt ist eine virtuelle parasoziale Welt der globalen

Kapitalzirkulation und -akkumulation entstanden, die ihrer eigenen,

kapitalgebundenen Logik folgt. Sie bildet eine Moral aus, die den

sozial gebundenen Normen nicht nur entgegensteht, sondern auch

nicht mehr sozial kommunizierbar und vermittelbar ist. Damit wird es

nahezu unmöglich, jene Beziehungen zwischen diesen beiden Welten

herzustellen, in denen sich Konflikt und Legitimität als Funktionser-

fordernisse demokratischer Gesellschaften konstituieren können. Mit

der Nachhaltigkeitsfrage ist ein weltumspannendes Problem sichtbar

geworden, das alle angeht: die Bedrohung der Existenz des Menschen

überhaupt. Diese Relation ist nicht aushebelbar.

Der Nachhaltigkeitskonflikt

In den Programmatiken zur sozialökologischen Transformation des Ka-

pitalismus tritt die Heimannsche Dialektik der Angewiesenheit deut-

lich hervor. Der Kapitalismus braucht die sozialökologische Interven-

tion, um sich nicht selbst zu gefährden, die Menschen brauchen einen

gewandelten, sozialökologisch begrenzten und dennoch ökonomisch-

technologisch produktiven Kapitalismus, um bei weltweit steigender

Bevölkerungsentwicklung Wohlfahrtsniveaus einigermaßen zu halten

oder entwickeln zu können. Aber dies ist vorerst ein Programm, das

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 161

sich nur langsam durchsetzt und von der Bevölkerung in den meisten

Ländern kaum getragen wird. Schon Heimann hatte beschrieben, dass

es nicht die durchschnittlichen Arbeiter waren, die die sozialpolitische

Transformation hin zum Sozialismus trugen, sondern die sozialen Be-

wegungen und die sozialistischen Intellektuellen. Schließlich war es vor

allem der historische Zwang, der die damalige Transformation voran

brachte. Ähnlich ist es heute: Von einem zunehmenden Teil der Bevöl-

kerung wird zwar die Notwendgkeit einer sozialökologischen Umkehr

zumindest geahnt, das Wissen darüber ist längst vorhanden, aber es

fällt schwer dies in Handeln umzusetzen. Auch in der kapitalistischen

Ökonomie gibt es inzwischen Kreise, die vor dem stofflichen Wachs-

tumszwang warnen, dennoch wirkt der Wachstumshype nahezu unge-

brochen weiter.

Die sozialökologische Transformation bildet sich in der Gesellschaft

im sozialpolitischen Diskurs zur Nachhaltigkeitsfrage ab. Und hier wird

auch der Konflikt deutlich, der diese Transformation blockieren kann.

Denn der wachstumsfixierte Externalisierungzwang wirkt weiter in

nahezu allen gesellschaftlichen Bereichen und gleichzeitig wächst

die Sorge, dass eine sozialökologische Umkehr nicht gelingen kann.

Der für das Heimannsche Grundmodell charakteristische Konflikt

zwischen Kapitalismus und sozialer Idee wirkt heute spezifisch im

Nachhaltigkeitskonflikt weiter. Es ist der Konflikt zwischen Externa-

lisierung und Sorge, zwischen dem Wissen um die brisanten Folgen

dieser Externalisierung und dem Selbstzwang, dieser Externalisierung

wider besseren Wissens weiter zu folgen. Zygmunt Bauman (2003)

hat diesen Konflikt als gesellschaftliches wie persönliches Dilemma,

in dem wir heute alle stecken, so formuliert: »Das Ausmaß dessen,

was wir wissen müssen, um den Forderungen der Humanität gerecht

zu werden, wächst schneller als unser Wissen darüber, wie wir die

bedauerlichen Folgen unserer Ignoranz beheben können« (ebd.: 129).

Baumanns Diagnose von der sozialen Gespaltenheit des Wissens

über die zukünftige Entwicklung der Gesellschaft und des entspre-

chenden Handelns trifft in die Mitte der Nachhaltigkeitsfrage, in der

sich die sozialökologische Transformation für das Alltagshandeln er-

schließt. Wir wissen um die Folgen der ökonomisch-gesellschaftlichen

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Die Dialektik der Angewiesenheit

Wachstumsfixierung, die wir auch als Externalisierung bezeichnen und

sind dennoch nicht in der Lage, ihrer Folgen Herr zu werden. Der

Begriff der Nachhaltigkeit als Gebot der Bewahrung der ökologischen,

ökonomischen und sozialen Ressourcen für die nächsten Generationen

muss deshalb diesen inneren Bruch als Konflikt ausdrücken können. Es

reicht nicht, ihn linear-programmatisch zu fassen, er muss dialektisch

gefasst werden. Dabei wird die Mehrdimensionalität deutlich, in der

sich Nachhaltigkeit konstituiert, die inneren Widersprüchlichkeiten

und Entsprechungen werden sichtbar. Was bei Baumanns Charakteri-

sierung vor allem durchdringt, ist die Hilflosigkeit, die sich mit dem

Unvermögen, Nachhaltigkeit einzulösen, verbindet. Diese Hilflosigkeit

ist eine Strukturierung, die sich von der personalen Befindlichkeit bis

hin zu einem gesellschaftlichen Zustand zieht.

Im Nachhaltigkeitsdiskurs werden drei Dimensionen (›Säulen‹) von

Nachhaltigkeit und ihre Verflechtung beschrieben. Eine ökonomische,

eine ökologische und eine soziale Dimension. Die ökologische Frage

ist dabei die ursprüngliche. Hier steht das Problem des sparsamen

Umgangs mit den Ressourcen der Natur und ihre Regenerationsfä-

higkeit im Vordergrund. Aktuell werden vor allem die Erweiterung

regenerativer Energien und die Reduzierung von Schadstoffemissio-

nen diskutiert. In der ökonomischenDimension geht es vor allem um die

zentrale Frage, ob unbegrenztes quantitatives Wirtschaftswachstum

mit ressourcenerhaltender nachhaltiger Entwicklung verträglich ist

oder ob stattdessen eine Begrenzung des ökonomischen Wachstums

oder eine Umsteuerung auf »qualitatives Wachstum« anzustreben

sei. In der sozialen Dimension bezieht sich der Nachhaltigkeitsdiskurs

vor allem auf die intergenerationale Gerechtigkeit, also auf die Be-

rücksichtigung der Lebensinteressen zukünftiger Generationen. Das

bedeutet, dass die Grundlagen dafür schon in der Gegenwart geschaf-

fen werden müssen. Soziale Gerechtigkeit über Klassen und Ethnien

hinweg und Geschlechtergerechtigkeit sind z.B. sozialpolitische Ge-

genwartsfragen, über die ein nachhaltigkeitssensibler Brückendiskurs

in die Zukunft aufgemacht werden muss. In diesem Zusammenhang

wird die Entwicklung und Bewahrung soziokultureller Ressourcen wie

Solidarität, Partizipation, Gemeinwohl- und Netzwerkorientierung

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 163

angemahnt. Im Mittelpunkt steht dabei das »Prinzip Verantwortung«,

das – nach Hans Jonas (1979) – die Verantwortung der Menschen für

die Bewahrung ihrer Existenz im Einklang mit der Natur meint. Die

Existenzfrage ist heute verschüttet, von sozialen und institutionellen

Sedimenten überlagert, bricht aber immer wieder in Ängsten auf,

die verdeckt schwelen, aber sich auch in sozialen Bewegungen for-

mieren. Der Sozialstaat, der die menschliche Existenzfrage in der

west- und mitteleuropäischen Kultur scheinbar gelöst hat, scheint

sie heute eher zu verdecken. Die Existenzfrage als Zusammenhang

existenzieller Lebensthemen, als Frage der Menschenwürde, verbindet

inzwischen die sozial unterschiedlichsten Bevölkerungsgruppen der

Welt. Diese Dimensionen sind miteinander verflochten, bilden ein

integratives System der Nachhaltigkeit. Naomi Klein hat dies an der

Klimafrage wie folgt dargestellt: »Ausgebeutete Arbeiterinnen und

Arbeiter und ein ausgebeuteter Planet gehen offensichtlich Hand in

Hand. Ein destabilisiertes Klima ist, mit anderen Worten, […] der

Preis des liberalisierten Kapitalismus, seine unbeabsichtigte, aber

unvermeidliche Konsequenz.« (Klein 2015: 106) So wie der Kapita-

lismus den Menschen als Ware betrachtet und seinem Profitstreben

unterordnet, so muss er dieser Logik folgend auch die Natur als Ware

betrachten und ihre profitable Ausbeutung betreiben. Für Klein hat der

spät erkannte Grundkonflikt zwischen liberalkapitalistischen Markt-

gesetzen und Naturgesetzen eine genuin sozialpolitische Relevanz,

indem die Lebensgrundlagen und -sicherheiten der Menschen auf dem

Spiel stehen. Allerdings behauptet die Kapitalfraktion, die Klimafrage

über den Markt lösen zu können. Ähnlich wie damals der Ford’sche

Konsumkapitalismus, der den Konflikt zwischen Kapital und Arbeit

über die Transformation des Arbeiters zum Konsumenten aushebeln

wollte, versuchen heute die Apologeten eines ›grünen Kapitalismus‹,

den Widerspruch zwischen Markt und Ökologie zu entkräften, Ökono-

mie, Soziale Frage und Umweltfrage gleichsam zu ›entkoppeln‹. Eine

innovative Ökotechnik mit steigenden Energiespareffekten wirke doch

so substitutiv, dass das überkommene Wachstumsmodell beibehalten,

weil ökologisch modernisiert werden könne.

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Die Dialektik der Angewiesenheit

Die Klimakritiker*innen bezweifeln die weltweite Machbarkeit

dieser technologisch-ökonomischen Prognose innerhalb des Zeit-

raums, in dem die Erderwärmung ihre kritische Grenze erreichen

wird. Sie weisen darauf hin, dass sich damit nichts an der kapitalis-

tischen Profitlogik verändere, denn diese bestimme dann weiter die

energiepolitischen Strategien. Deshalb fordern sie ein anderes, eben

nachhaltiges und sozial ausgeglichenes Wachstum, eine Regionalisie-

rung der Nahrungsmittelproduktion und -distribution, eine Kapital-

und Vermögensbesteuerung zur Finanzierung eines bedingungslosen

Grundeinkommens und die Wiederbelebung und Stärkung des öf-

fentlichen Sektors als Sphäre des ›Gemeinen Eigenen‹. Damit ist ein

ganzes sozialpolitisches Bündel geschnürt, das über die Klimafrage ein

neues Gewicht erhält. Im Mittelpunkt dieser sozialökologischen Vision

steht der nun vom marktkapitalistischen Wachstumsstress entlastete

Mensch, der dann Lebens- und Arbeitsbedingungen vorfindet, unter

denen er einen neuen, achtsamen Bezug zur Natur aufbauen kann.

Die Dialektik der Nachhaltigkeit

Neben dieser Spaltung der sozialökologischen Idee gibt es eine weitere

Barriere, die der Wende in der Klimapolitik entgegensteht. Es ist wie-

der die ökonomische Globalisierung, die die weltweite Durchsetzung

des sozialpolitischen Prinzips unterläuft. Es funktioniert zwar noch na-

tionalgesellschaftlich, wird aber global in dem Maße gleichsam aufge-

löst, in dem das Kapital sich seine Arbeitskraft nach seiner Profitlogik

international je neu und je andernorts suchen kann: »Dass zwischen

Umweltverschmutzung und Ausbeutung der Arbeitskraft eine Verbin-

dung besteht, war schon seit den Anfängen der industriellen Revoluti-

on klar. Aber wenn sich die Arbeiter in der Vergangenheit organisierten

und höhere Löhne forderten, und wenn sich die Stadtbewohner zusam-

mentaten und bessere Luft verlangten, waren die Unternehmen wei-

testgehend gezwungen, die Arbeits- und Umweltbedingungen zu ver-

bessern. Das änderte sich mit dem Aufkommen des Freihandels: Weil

buchstäblich alle Barrieren für den Kapitalfluss beseitigt wurden, konn-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 165

ten die Konzerne ihre Koffer packen und weiterziehen, sobald die Ar-

beitskosten zu steigen begannen. Aus diesem Grund verließen sie Ende

der 1990er Jahre Südkorea und gingen nach China, und deshalb ver-

abschieden sich jetzt viele aus China, wo die Löhne steigen und lassen

sich in Bangladesh nieder, wo die Bezahlung erheblich schlechter ist.«

(Klein 2015: 106)

Solange die Anerkennung der globalen gegenseitigen Abhängigkeit

von Ökonomie, Mensch und Natur von den Nationalstaaten aus nicht

international durchgesetzt werden kann, sind die global agierenden so-

zialen und ökologischen Bewegungen als öffentliche Foren für die inter-

nationale Thematisierung dieser Angewiesenheit so wichtig. Dennoch

bleiben die nationalen Sozialstaaten in ihrer Mittlerfunktion zwischen

Globalem und Regionalem im Spiel, wie sie Richard Münch (1998) de-

finiert hat. Auf die Klimathematik bezogen bedeutet das, dass der So-

zialstaat die Vermittlung zwischen eigengesellschaftlicher und inter-

nationaler klimapolitischer Verantwortung zum Politikziel macht. Das

heißt aber nicht nur, dass er energiepolitisch agiert, sondern auch die

damit zusammenhängenden sozialpolitischen Bedingungen anerkennt

und ihre Realisierung zumindest in seinemHoheitsbereich fördert. En-

ergiewende und sozialpolitische Wende sind nach diesem Verständnis

miteinander verknüpft, da sich »die soziale Frage nicht ohne die Lö-

sung der ökologischen Frage und die ökologische Frage sich nicht oh-

ne Lösung der sozialen Frage ernsthaft beantworten« lässt. »Bei der

sozialen Dimension der Nachhaltigkeit lassen sich zwei grundlegen-

de Ebenen differenzieren. Die erste bezieht sich auf die Implikationen

und Wirkungen der ökologischen Grenzen menschlicher Entwicklung,

auf die klassischen Theorien und Diskurse zu Gerechtigkeitserwägun-

gen, als jenem Komplex sozialer Ungleichheitsstrukturen und Konflik-

te, der klassischer Weise unter dem Begriff Soziale Frage zusammen-

gefasst wird. Die andere verweist auf die sozialen Mikro- und Makro-

Prozesse, die der Reproduktion der Gesellschaft und somit auch einer

nachhaltigen Entwicklung zu Grunde liegen.« (Görgen/Wendt 2015: 6f.)

Nachhaltigkeit ist als gesellschaftliche Strukturierung zu begreifen, die

aus dem Widerspruch zwischen Externalisierung und Sorge hervor-

geht.Wir sind in dieser Strukturierung gefangen, Engagement wie Ab-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Die Dialektik der Angewiesenheit

wehr sind hier zwei Seiten derselben Medaille. Der von Anthony Gid-

dens (1988) entlehnte Begriff der Strukturierung stellt vor allem solche

Entsprechungen in den Mittelpunkt, die sich zwischen den subjekti-

ven Befindlichkeiten, den sozialen Praktiken und den gesellschaftlichen

Strukturen herstellen lassen. Wenn ich das Konstrukt der Entsprechung

herausstelle, interessiert nicht nur Gidden’s These, dass Struktur und

Handeln als kollektive Praxis rekursiv aufeinander bezogen sind, son-

dern vor allem, wie sich in diesen Entsprechungen eigene strukturelle

Formungen ausbilden, die die Gesellschaft intermediär durchziehen. In

ihnen sind tiefenpsychisch verankerte Bewusstseinslagen, soziale Prak-

tiken und Diskursstränge, genauso wie institutionelle Kontexte aufein-

ander bezogen. Nachhaltigkeit wird so als in die Gesellschaft eingela-

gerte, personell wie sozial und institutionell wirksame Strukturierung

bestimmbar, deren Magnetlinien Anziehungen und Abstoßungen er-

zeugen.

Externalisierung zeigt sich im Kapitalismus in verschiedenen Di-

mensionen. Die ökonomische Dimension hat Stephan Lessenich (2016:

24f.) wie folgt beschrieben: Externalisierung bedeutet »Entwicklung

zu Lasten anderer […], Ausbeutung fremder Ressourcen, Abwälzung

von Kosten auf Außenstehende, Aneignung der Gewinne im Inneren,

Beförderung des eigenen Aufstiegs bei Hinderung bis zur Verhin-

derung des Fortschritts anderer«. Unter dem Gesichtspunkt sozialer

Nachhaltigkeit wird damit das Prinzip sozialer Gerechtigkeit zerstört

und soziale Ungleichheit verstärkt. Dieser Externalisierungsprozess

ist aber auch ein Abspaltungsprozess, in dem die reproduktiven

Sorgearbeiten vom Bereich der Erwerbsarbeit abgespalten, minder

bewertet werden. Externalisierung zeigt sich sowohl als psychodynamisch

rückgebundenes menschliches Verhaltens- und Bewältigungsmuster

(tiefenpsychischer Externalisierungszwang) als auch als ökonomisch-

gesellschaftliche Wachstumsformel. In dieser Entsprechung wirkt

die Spannung zwischen dem Eigentlich-innehalten-Müssen und dem

Nach-außen-gedrängt-Sein. Schon Eduard Heimann hat den kapi-

talistischen Wachstumszwang als »materialistischen Teufelskreis«

gegeißelt:

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 167

»Das Prinzip der modernen Wirtschaftsgesellschaft ist Expansion.

Produktion soll mehr Verbrauchsgüter bringen und muß ihrerseits

zu diesem Zweck dauernd verstärkt und erweitert werden. Expansion

erfordert daher Akkumulation: die Bereitstellung eines Überschusses

über das zu Verbrauchende, damit dieser Überschuss zur Herstellung

von mehr und stärkeren Maschinen, Fabriken, Eisenbahnen, Hafen-

anlagen etc. dienen kann, die dann ihrerseits mehr Verbrauchsgüter

hervorbringen werden. Der für die Expansion verfügbare Überschuss

heißt Profit.« (Heimann 1966/1975: 167)

Der fortgeschrittene Kapitalismus ist auf Begrenzung angewiesen, will

er überleben und sich weiterentwickeln. Nachhaltigkeitskonzepte wen-

den sich dementsprechend gegen die Fortschreibung der marktzen-

trierten Wachstumsformel, die das Marktversagen im Hinblick auf die

sozialen und ökologischen Kosten der herrschenden Wirtschaftsweise

ausblendet. Anzeichen gibt es heute schon dort, wo die sozialstaatli-

chen Definitionen sozialer Probleme nicht mehr wirken, durch global

ausgelöste Strömungen unterspült werden. So galt Armut in den west-

europäischen Staaten als sozialstaatlich regulier- und begrenzbar. Nun

grassiert die Angst vor Armut sogar in europäischen Wohlstandsregio-

nen und man sieht sich plötzlich einem globalen Sog ausgesetzt. Aus

sozialen Problemen werden so existenzielle Lebensthemen, die biografisch

nicht mehr so ohne weiteres ausgrenzbar sind und die die scheinprivi-

legierte abendländische Situation für einige Menschen mit der in an-

deren Teilen der Welt vergleichbar macht. Gleichzeitig werden die Fol-

gen einer Enteignungsökonomie am eigenen Leibe gespürt: Die Priva-

tisierung öffentlicher Güter (commons), vor allem von Basisgütern wie

Wasser, Raum und Energie, setzen das Bewusstwerden kollektiver Ab-

hängigkeiten und existenzielle Ängste frei.

Externalisierung ist im Genderdiskurs geschlechtstypisch kon-

notiert. So wird die Prognose kolportiert, die Männer würden in

Zukunft die sozial entbettete globalisierte Sphäre, die Frauen die sozial

gebundenen Terrains dominieren. Indem der neue Männerbund der

Global Player die Kultur der internationalen Beziehungen in Wirt-

schaft und Politik okkupiert, nistet sich hegemoniale Männlichkeit in

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Die Dialektik der Angewiesenheit

fast allen transnationalen Organisationen ein. Männliche Hegemonie

scheint sich zunehmend in die Sphären sozial entbetteter Techno-

logie und Ökonomie zu verlagern, die sich sozialen Bindungen und

gesellschaftlicher Verantwortung entziehen und wo sozialpolitische

Angewiesenheit geleugnet wird. Mit den im Zuge der Globalisierung

aufkommenden »Transpatriarchien«, die ihre Schatten auch in die

sozialstaatlich verfassten Gesellschaften werfen, hat die Geschlech-

terfrage gerade für den Nachhaltigkeitsdiskurs eine neue Dimension

erreicht. Der Begriff Transpatriarchie wurde von Jeff Hearn (2009)

eingeführt. Er soll das transnationale Managertum bezeichnen, dessen

meist männliche Vertreter international mobil und dominant sind.

Die mit der Globalisierung sich verselbstständigenden multinationa-

len Konzerne haben ein lokal entbettetes Gender-Regime aufgebaut,

das von Rasse und Nationalität abgehoben durch einen männlichen

Code zusammengehalten wird. Trotz der Skepsis, dass diese neuen

hegemonialen Männlichkeitsmuster zu Leitbildern des alltäglichen

Mann-Seins werden könnten, finden wir entsprechende Vermittlungs-

kulturen. Die transpatriarchale Strukturierung ist ein Phänomen, das

dem sozial gebundenen Alltag gleichzeitig entrückt und trotzdem in

ihn vermittelt ist.

Der neue Männerbund der Global Player hat die Kultur der inter-

nationalen Beziehungen in Wirtschaft und Politik okkupiert. Wichtig

ist dabei wieder der zentrale Aspekt der sozialen Entbettung, der diese

Prozesse kennzeichnet: Globalisierte Männlichkeit kann sich so den

›local pressures‹ entziehen. Das Prinzip der Externalisierung findet

hier seinen augenfälligsten Ausdruck. Dieses Auseinanderklaffen von

männlich konnotiertem ökonomischen System und lebensweltlicher

Dekonstruktion männlicher Dominanz hat in der globalisierten Welt

der Zweiten Moderne eine neue Qualität erhalten. Es verweist auf

ein gesellschaftliches Magnetfeld, in dem sich zwar ein bisher nie

gekannter Pluralismus der Geschlechterbeziehungen streut, dessen

Grundkräfte aber nicht mehr aus der bisherigen Geschlechterperspek-

tive fassbar sind. Denn männliche Macht scheint sich zunehmend in

Sphären zu verlagern, die sich den sozialen Beziehungen entziehen

und damit ihre Legitimation nicht mehr begründen müssen: in den

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 169

Sphären sozial entbetteter Technologie und Ökonomie. Dabei geht

es nicht so sehr darum, dass es sich hier mehrheitlich um Männer

handelt, die dort führende Positionen einnehmen, sondern darum,

dass das Prinzip der Externalisierung, das in unserer Kultur als Aus-

druck männlichen Denkens und Handelns gilt, weiter und wieder

neu als Leitprinzip einer transnationalen Erfolgskultur wirksam wird.

Vor diesem Hintergrund zeichnet sich durchaus auch eine politische

Spaltung ab: Während in den sozial gebundenen, national- und sozial-

staatlich strukturierten Politikbereichen weiter nach der Vereinbarkeit

von Politik, Ökonomie und Sozialem gesucht wird, agieren die global

ausgerichteten transnationalen Konzerne sozial ungebunden nach

hegemonialen Prinzipien des Marktzwangs und des Durchsetzungs-

erfolgs der Machbarkeit. Obwohl Gewalt ausgeübt wird, versteckt sie

sich hinter dem Legitimationsmodell der »marketplace manhood«, der

ökonomisch-rational kalkulierenden und regulierenden Männlichkeit

(Connell 1995). Hegemoniale Männlichkeit geht in der Ideologie des

ökonomischen, sozial entbetteten Sachzwangs auf. Damit ist aber

nicht nur vordergründig gemeint, dass Frauen den Part der Nachhal-

tigkeit spielen, Männer diese aber wieder verspielen. Vielmehr tritt

in diesem Nachhaltigkeitsdiskurs die reproduktive Dimension des

Sozialpolitischen neu hervor. Sorge (Care) ist nicht mehr nur auf die

Reproduktion der Arbeit bezogen, sondern erhält eine gesellschaftlich

erweiterte sozialökologische Rahmung.

Sorge bezeichnet eine Beziehung der Verantwortung für andere und

für sich selbst, die Empathie,Mitgefühl und darin Selbstreflexivität vor-

aussetzt. Sorge als Strukturierung meint darüber hinaus auch die ge-

sellschaftliche undmithin kollektive Transformation und Entsprechung

dieser Prinzipien. Care als gesellschaftliche Kraft wurde in Deutsch-

land schon in den 1920er Jahren von der dritten Generation der bür-

gerlichen Frauenbewegung und später von der neuen Frauenbewegung

der 1980er und 1990er Jahre als Systemkritik verstanden: Das männli-

che Konkurrenz-, Wachstums- und Rationalitäts-Denken, das dem In-

dustriekapitalismus als inhärent zugeschrieben war, wurde fundamen-

tal in Frage gestellt; die Forderung nach einer ›weiblichen Ökonomie‹

kam auf den Tisch. Folgerichtig wurde Sozialpolitik als Geschlechter-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Die Dialektik der Angewiesenheit

politik begriffen, die gegen die ökonomische Ausbeutung und soziale

Ausgrenzung der Frauen gedreht und als Reproduktionspolitik neu ge-

fasst werden sollte. Mit dieser Perspektive wurde ein breites Feld so-

zialpolitischerThemen feministisch besetzt: Bildungspolitik, Lohnpoli-

tik, Mütterpolitik, Rentenpolitik, Familien- und Arbeitsrecht etc. Zwar

wurde hier immer wieder auf die sozialhistorischen Vorbilder der Frau-

enbewegung und ihre reproduktionspolitischen Forderungen zurück-

gegriffen, neu aber war jetzt das Frauen- und Weiblichkeitsbild, das

die feministische Sozialpolitik leitete: Nicht länger die nur ›gleichge-

stellte Frau‹, die komplementär und ergänzend ihre reproduktionspo-

litischen Ziele durchsetzte, war das Leitbild. Jetzt wurde ein Frauen-

bild propagiert, in dem Frauen mit einer Politik der weiblichen Ökono-

mie und den ihr entsprechenden Reproduktionsprinzipien und sozia-

len wie ökologischen Implikationen das konkurrenzkapitalistische Sys-

tem durchdringen oder gar umpolenwollten. EmanzipatorischesWeib-

lichkeitsbild und Gesellschaftsbild gingen ineinander über. Vor allem

machte die Frauenbewegung deutlich, dass die industriegesellschaftli-

che Ökonomie zwar arbeitsteilig, aber nicht notwendig patriarchalisch

strukturiert sein müsse und dass die Verantwortung für den Reproduk-

tionsbereich nicht einseitig den Frauen zudefiniert werden könne.

Doch so ohne weiteres lässt sich die Care-Perspektive in die sozi-

alpolitischen Konfliktzonen des globalisierten Kapitalismus nicht ein-

führen. Es ist wieder ein Hase-und-Igel-Spiel. Was der feministische

Care-Diskurs programmatisch erstrebt, theoretisch und politisch aber

nicht erreicht hat, scheint nun im fortgeschrittenen Kapitalismus seine

– wenn auch verkehrte – Erfüllung zu finden. Sorge ist heute in einem

Maße gesellschaftlich freigesetzt, dass man durchaus von ihr als einer

Vergesellschaftungsform der ZweitenModerne sprechen kann. Nur: Im

Gegensatz zum feministisch geprägten Care-Diskurs der Ersten Mo-

derne, der als Gestaltungsdiskurs geführt wurde, ist der gegenwärti-

ge Sorgediskurs ein Krisendiskurs. Gleichzeitig stoßen wir hier wieder

auf eine der bezeichnenden Paradoxien des fortgeschrittenen Kapita-

lismus: Sorge wird freigesetzt und gleichzeitig wieder vermarktet, ka-

pitalisiert. Die neokapitalistischen Prozesse der sozialen Entbettung,

gesellschaftlichen Entgrenzung und sozialstaatlichen Erosion, die den

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 171

Hintergrund der Freisetzung von Sorge bilden, werden zu konsumti-

ven Bezügen transformiert. In der medialen Welt der Werbeindustrie

wird Sorge allenthalben in Modulen angeboten, werden Bausätze offe-

riert, in denen Sorge und ökonomische Konkurrenz, sowidersprüchlich

sie auch in sich sein mögen, miteinander verbunden werden können.

Die Auto- und Versicherungswerbung sind Protagonisten in diesemBe-

reich.

Gleichzeitig hat sich – der Globalisierungsdynamik des fortge-

schrittenen Kapitalismus entsprechend – eine globalisierte Sorge-

kultur entwickelt. Die Völker der Welt sind aufeinander angewiesen.

Klimadiskurse, Migrationsdiskurse, Armuts- und Reichtumsdiskur-

se bestimmen die Schlagzeilen. Beim näheren Hinsehen wird aber

deutlich, dass diese Sorgediskurse eine bezeichnende Asymmetrie

aufweisen: Es sind Diskurse einer »Zitadellenkultur« (Werckmeister

1990): Wir müssen uns um die Armen und Zurückgebliebenen dieser

Welt kümmern, müssen uns um sie sorgen, damit sie uns nicht eines

Tages bedrohen, noch mehr als heute vor unseren Mauern stehen.

Sozialökonomische und politische Konflikte werden in Sorgeverhält-

nisse umgedeutet. Die Milliardäre dieser Welt kümmern sich um die

Probleme dieser Welt.

Die mit der Care-Perspektive notwendige Einbeziehung der

Geschlechterfrage in den Nachhaltigkeitsdiskurs verweist auf den

Hintergrund der geschlechtshierarchischen Arbeitsteilung, in der sich bis

heute wirtschaftliche Macht und männliche Dominanz zu einem he-

gemonialen System verbinden, das Massen von Männern an sich zieht

und ihnen eine »patriarchale Dividende« (Connell 1987) verspricht

und gleichzeitig versucht, die inzwischen aufgestiegenen Frauen

›männlichen‹ Arbeits- und Konkurrenzformen zu unterwerfen. Im

System der geschlechtshierarchischen Arbeitsteilung, nach dem unse-

re Arbeitsgesellschaft bis heute aufgebaut ist, sind die reproduktiven

Rollen der Beziehungs- und Hausarbeit, aber auch der Erziehung und

Fürsorge niedriger bewertet als die industriewirtschaftlichen, techni-

schen und die darauf bezogenen administrativen Rollen. Traditionell

waren die reproduktiven Rollen den Frauen zugeordnet. Zwar stehen

heute den Frauen auch alle gesellschaftlichen Rollen außerhalb des

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Die Dialektik der Angewiesenheit

Reproduktionsbereiches offen, das geschlechtshierarchische Prinzip

ist aber als Wertprinzip geblieben. Die Kluft zwischen externalisierter

Ökonomie und sozial gebundener Reproduktionssphäre ist eher noch

gewachsen. Es geht dabei nicht so sehr um die Frauen und Männer

an sich, sondern um weiblich und männlich konnotierte Strukturen,

die als Hintergrundstrukturen der Entwicklung der Sozialpolitik zu

betrachten sind.

Externalisierung und Sorge sind zwei zueinander widersprüchliche

Strukturierungen, die das gesellschaftliche Konfliktfeld ausbilden, aus

dem heraus sich der sozialökologische Nachhaltigkeitsdiskurs entwi-

ckelt hat. Nachhaltigkeit stellt damit eine resultante Strukturierung

dar, in der immer wieder nach dem integrativen Punkt in der Span-

nung zwischen ökonomischem Wachstumszwang und ökonomischer

Begrenzung sowie sozialökologischer Reproduktion gesucht wird. Die

entsprechende Hypothese lautet in diesem Zusammenhang: Demokra-

tisch-sozialstaatliche Gesellschaften sind zu ihrer Existenzsicherung

und Weiterentwicklung auf die Anerkennung und Austragung dieses

Konflikts angewiesen.

Mit der Perspektive der Nachhaltigkeit hat sich diese Dialektik der

Angewiesenheit erweitert. Nicht nur die soziale Zähmung und darin

ökonomische Begrenzung des Kapitalismus ist nach wie vor dringlich,

sondern nun vor allem auch seine ökologisch notwendige Umpolung.

Und es geht nicht mehr nur darum, dass der Mensch in der kapitalis-

tischen Ökonomie zur Geltung gebracht wird, sondern es geht grund-

sätzlich um die zukünftige Existenz des Menschen in seiner Abhängig-

keit von der bedrohten Natur. Um dieses Risiko als ein gemeinsames

erkennen und anerkennen zu können, bedarf es der sozialen Veranke-

rung dieser Erkenntnis und Anerkennung in entsprechenden Normen

und Institutionen.

Innehalten und die ›Gnade der Dialektik‹

Innehalten ist eine Synthese in der Dialektik der Nachhaltigkeit, ist das

Gegenmittel zu Externalisierung und schafft Zeit und Raum für die

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 173

Anerkennung von Sorge. Zeit – bislang hoch ökonomisiert – wird zum

sozialen Gut. Gegen die Ökonomisierung als Beschleunigung der Zeit

richtet sich ein sozialwissenschaftlicher Zeitdiskurs, in dem Perspek-

tiven der »Entschleunigung« entwickelt, herrschende Zeitstrukturen

dekonstruiert werden sollen (vgl. Rosa 2005). In einer umfassenden

Analyse zur Veränderung von Zeitstrukturen in der Zweiten Moderne

schlägt Hartmut Rosa eine Typologie vor, in der drei Formen sozialer

Beschleunigungsprozesse unterschieden werden können: die techni-

sche Beschleunigung, die Beschleunigung des sozialen Wandels sowie

die Beschleunigung des Lebenstempos. Diese drei Formen sieht Rosa

in einem Beschleunigungszirkel verknüpft, sodass ein wechselseitiges

Steigerungsverhältnis zwischen ihnen angenommen werden kann:

»Beschleunigung innerhalb dieses Zirkels erzeugt daher stets und

unvermeidlich mehr Beschleunigung, sie wird zu einem sich selbst

verstärkenden Feedback-System.« (ebd.: 243) Dies bedeutet, dass die

Menschen nicht einfach unter Beschleunigungsdruck stehen, sondern

in die Beschleunigungsdynamik selbst involviert sind und sich damit

gleichzeitig als Akteure wie Opfer der Beschleunigung fühlen können.

Innehalten ist kaum möglich. Optionen und Zwänge liegen dicht bei-

einander, Handlungsfähigkeit muss immer wieder neu hergestellt, den

digitalisierten Strukturen angepasst werden. Dabei werden verdeckte

Gesellschafts- und Lebensprobleme zwangsläufig übergangen. Die

Dringlichkeit von Nachhaltigkeit meldet sich in verdeckten Botschaften,

in Hilferufen der Natur und der mit ihr zerstörten Menschen. Das

Erkennen dieser verdeckten Botschaften ist die Essenz jeder Nachhal-

tigkeitspolitik. Probleme der Nachhaltigkeit liegen nicht offen zutage,

ökosoziale Erscheinungen, die auf Bedrohung von Nachhaltigkeit

hinweisen, werden unterschiedlich gedeutet. Der Konflikt zwischen

Externalisierung und Innehalten spiegelt sich im Konflikt zwischen

äußerer Deutung und innengerichteter Wahrnehmung. Nachhaltig-

keitsprobleme erkennen, heißt Botschaften erkennen, die hinter den

äußeren Daten versteckt sind und deshalb negiert werden. Innehalten

ist deshalb ein erster Schritt im sozialökologischen Transformations-

prozess. Innehalten, um die Leitprinzipien des bislang Gewordenen

einer kritischen Reflexion unterziehen zu können. Das meint auch das

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Die Dialektik der Angewiesenheit

Paradigma der reflexiven Modernisierung von Ulrich Beck (1993), nach

dem die technologisch-lineare Entwicklung der Moderne ungeplante

Folgen und Risiken hervorgebracht und gleichzeitig verdeckt hat;

Entwicklungen, die wir jetzt bereuen. Erkennen dieser Widersprüche

ist der zweite Schritt.

In einem letzten Manuskript aus seinem Nachlass gebraucht

Heimann in ähnlichem Zusammenhang das theologische Bild der

Reue.

»Die westliche Welt hat sich die Marxsche Kritik an ihrer Ungerech-

tigkeit und Unordnung zu Herzen genommen. Sie hat zwar die Marx-

sche Lösung der Krise abgelehnt und im Rahmen ihrer eigenen Erfah-

rung und Wertung ihre eigene Lösung entwickelt. Sie hat die Marx-

sche Ideologie, die bloße Umstülpungung der Vergangenheit verwor-

fen und ihre eigene Zukunft gesucht. Aber sie hat die Wahrheit der

Marxschen Kritik erkannt und anerkannt. […] Den Vorgang, durch den

wir uns die Kritik zu Herzen nehmen, nennen wir Reue. In der Reue

erreichen wir einen höheren Standpunkt, mit dem sich eine neue Vi-

sion vor uns eröffnet und das Bisherige in seiner Unzulänglichkeit er-

kannt und zurückgelassen wird. Reue ist der Beginn der Erneuerung,

sie überwindet die Härte der alten selbstgerechten, ja sich ewig set-

zenden Struktur und beseitigt eben dadurch die Gefahr für den Be-

stand des Lebens. Zwar wird durch Reue das alte Unrecht nie ausge-

löscht. […] Daran leidet die Reue. Sie verdient zu leiden; denn das Un-

recht kann nie rückgängig gemacht werden. Aber die Gnade kann die

Reue statt der Vergeltung akzeptieren. […] Daher ist Reue das Zeichen

und der Beginn der Erneuerung, in der sich zeigt, daß die Gnade das

Leben erhält. […] Wo ist dann die Grenze der alten Struktur? Wo be-

ginnt das neue System? Der Kapitalismus mußte reformiert werden,

wenn er nicht in einer Katastrophe untergehen wollte. […] Was als Al-

ternative zu unserer Lebensformgedachtwar, wurde ihr Korrektiv. Der

Marxismus, der ausgezogen war, um das westliche Leben umzustür-

zen, wurde in das westliche Leben als heilende Kraft aufgenommen.

Dies ist die Gnade der Dialektik.« (Heimann 1961/1975: 160f.)

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 175

Heimanns Modell des Sozialismus und
der ›neosozialistische‹ Diskurs

Die ›echte Idee des Sozialismus‹ wird heute wieder – in einem ›neoso-

zialistischen‹ Diskurs – gesucht. Dieser Diskurs folgt implizit, in den

Grundzügen, eher Heimanns Modell der Sozialreform statt einem so-

zialrevolutionären Konzept. Es ist weiter die Verwirklichung des So-

zialen (und Ökologischen) gegen den Kapitalismus aber im Kapitalismus als

stufenweiser Prozess der Einschränkung und Reduktion der kapitalis-

tischen Macht. Die Programme variieren darin, ob sie Systemwandel

oder institutionelle Weiterentwicklung favorisieren. 1930 veröffentlich-

te Heimann in den ›Neue(n) Blättern für den Sozialismus‹ eine kur-

ze Systematik der Sozialisierung, die man heute durchaus als histo-

risch-reflexives Erbe für diesen neosozialistischen Diskurs heranziehen

kann. Heimann beginnt mit einer

»grundsätzlichen Besinnung: der Sinn der Sozialisierung ist klar und

eindeutig. Sozialisierung ist der Name für die Befreiung der Arbeit

aus ihrer Erniedrigung imSystemdes Kapitalismus. Das Prinzip dieses

Systems ist das Privateigentum an den Produktionsmitteln, also die

Trennungdes arbeitendenMenschen von denProduktionsmitteln. […]

In der sozialistischen Bewegung ringt die Arbeiterschaft um die Frei-

heit. Diese Freiheit ist [...] ganz umfassend gemeint, sie will undmuss

das ganze Leben in und außerhalb der Arbeit ergreifen.« (Heimann

1930b/1975: 30f.)

Sozialisierung werde immer wieder mit Verstaatlichung und Bü-

rokratisierung gleichgesetzt. Diese verhindern aber die historisch-

gesellschaftliche Wandlungsfähigkeit des Sozialismus genauso wie die

lebendige Teilhabe der Bevölkerung an dem sozialistischen Geschehen.

Aber

»Sozialisierung ist bekanntlich nicht Verstaatlichung, sondern aus-

drücklich Vergesellschaftung der Produktionsmittel. Sozialisierung

umfaßt […] eine eigenwertige ›sozialorganisatorische Aufgabe‹, die

auf der Gemeinschaft der Arbeitenden beruht. Natürlich ist auch

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Die Dialektik der Angewiesenheit

diese sozialistische Gemeinschaftsordnung nicht gegen willkürliche

Herrschaftsstrukturen gefeit. Deshalb müssen diese der demokra-

tischen Kontrolle unterliegen. […] Sozialisierung ist in diesem Sinne

nur das wirtschaftliche Teilproblem der Freiheit überhaupt, also

kein ökonomisches, sondern ein soziologisch-politisch-moralisches

Problem.« (ebd.: 39ff.)

Heimann als Protagonist einer sozialistischen Marktwirtschaft war ge-

gen eine Zentralisierungspolitik, wie er sie damals im sowjetrussischen

Beispiel realisiert sah.Dort sah er einen vollständigen Verzicht auf Frei-

heit wie demokratische Verantwortung als das Gegenteil zum Prinzip

der Vergesellschaftung. Ein Modell, in dem der Markt zerschlagen ist

und die Weisungen einer zentralen Stelle im Mittelpunkt stehen. Aller-

dings räumt er ein, dass es nicht leicht ist, eine sozialistische Markt-

wirtschaft zu propagieren, da der Markt in der öffentlichen Diskussion

meist nicht vom Kapitalismus getrennt wird. Deshalb noch einmal:

»Alles kommt immer darauf an, die historisch-soziale Konstellation

des konkretenMarktablaufs von dem in sozialer Beziehung neutralen

technischen Prinzip des Marktes zu unterscheiden.« (ebd: 43)

Heimanns reformsozialistische Konzeption der stufenweisen Weiter-

entwicklung schon erreichter institutioneller Fortschritte scheint vor

allem bei Axel Honneth durch. Er setzt auf das »Vertrauen, dass die

sich in der Abfolge institutioneller Errungenschaften dokumentieren-

de Fortschrittslinie einen willkürlichen Abbruch nicht duldet und daher

auch in Zukunft eine Fortsetzung finden wird.« (Honneth 2016: 153) Al-

lerdings greift – wenn man Heimanns antikapitalistischen Maßstab als

Kritik anlegt – Honneths Entwurf zu kurz, weil er dem Grundproblem

der Wirkung des Privateigentums an Produktionsmitteln aus demWeg

geht. So auch Brigitte Aulenbacher (2019: 67f.): Honneths Kapitalismus-

kritik »setzt an der ›Marktgesellschaft‹ an, nicht […] auch an den aus-

beuterischen Mechanismen, die der kapitalistischen Produktionsweise

im Hinblick auf die Vergesellschaftung von Natur, Arbeit und Geld in-

newohnen. Das ermöglicht ihm die Überführung des Sozialismus von

einem, seinen Zeitkern spiegelnden, klassenpolitischen in ein bürger-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 177

liches Projekt.« Heimann hat schon zu seiner Zeit vor einer Verbürger-

lichung der sozialistischen Perspektive gewarnt, wenn sie nur auf den

Markt abzielt und nicht auf den Kern des ausbeuterischen Privateigen-

tums an Produktionsmitteln:

»Die Verbürgerlichung der Arbeiterschaft ist umso eher möglich, je

mehr der umfassende Charakter der sozialen Freiheit und der von

ihr gestellten Anforderungen verkannt wird. Umso eher kann man

sich mit einem Teil begnügen und sich in die dann gegebene Kom-

promissordnung befriedigt einfügen. Und zwar wird das am besten

gelingen, wenn auch das Erstrebte undGewährtemöglichst genau auf

der Linie der bürgerlichen Wertungen liegt, also dem bürgerlichen

Erwerbsgeist entspricht. Lohnkämpfe sind notwendig […] im Rahmen

des Kampfes um die soziale Freiheit, die ihrerseits ein Mindestmaß

wirtschaftliche Bewegungsfreiheit fordert. Aber die soziale Frage ist

ihrem inneren Sinne nach keine bloße Lohnfrage; sie ist die Frage, die

der arbeitende Mensch an das Leben stellt und auf die er sich durch

die soziale Bewegung eine sinnvolle Antwort holen will.« (Heimann

1929: 231f.)

Dennoch möchte ich Honneths Argumentation weiter folgen, nicht nur

weil sie sich auf der Grenzlinie zwischen antikapitalistischem Reform-

sozialismus und bürgerlicher Sozialreform bewegt, sondern auch in ih-

rer Differenzierung eine Auseinandersetzung mit heutigen neosozia-

listischen Postionen im Vergleich zum Heimannschen Modell ermög-

licht. Honneth sieht drei Geburtsfehler des dogmatischen Sozialismus,

die es bei einer Revitalisierung der sozialistischen Idee zu überwinden

gilt: seine Zentrierung auf die Ökonomie, die exklusive Rolle des Prole-

tariats als Träger des Sozialismus und den Geschichtsdeterminismus,

in dem das Ende des Kapitalismus geschichtsnotwendig angenommen

wird. Schon Heimann hat diese Probleme bearbeitet. So wurde gezeigt,

wie er amBeispiel der Einbeziehung desMittelstandes versucht, die so-

zialistische Idee in die Gesamtbevölkerung hineinzutragen, wie er wei-

ter gegen den Geschichtsdeterminismus der orthodoxen marxistischen

Lehre argumentiert und die Geschichte in dialektischer Offenheit be-

greift.Dass der ökonomischeGesellschaftsbereich imMittelpunkt eines

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Die Dialektik der Angewiesenheit

sozialistischen Entwurfs zu stehen hat, ist auch heute noch plausibel.

Gerade in der neoliberalen kapitalistischen Gesellschaft der Gegenwart

ist die Ökonomisierung in alle Gesellschafts- und Lebensbereiche vor-

gedrungen. Doch wird in der Heimannschen Dialektik der Angewie-

senheit auch deutlich, dass sich mit dem Einbau des Sozialen in den

Kapitalismus die sozialen und kulturellen Spielräume derMenschen er-

weitern und damit die errungene soziale Freiheit als Gestaltungschance

und Verantwortungsprinzip weit über den ökonomischen Bereich hin-

ausgehen kann. Deshalb können beide Gestaltungsperspektiven – die

ökonomische wie die eigensinnig soziale – thematisiert werden.

Klaus Dörre sieht die Chancen einer neosozialistischen Option

heute deshalb gegeben, weil »die historisch einmalige ökonomisch-

ökologische Zangenkrise eine gesellschaftliche Transformation in

Gang gesetzt hat, die sich nicht mehr aufhalten, sondern nur noch

in ihrer Richtung beeinflussen lässt. […] Die historische Einmaligkeit

der ökonomisch-ökologischen Zangenkrise ergibt sich daraus, dass

das bis dato wichtigste Mittel zur Überwindung ökonomischer Krisen,

die Generierung von Wirtschaftswachstum, mehr und mehr sowohl

in ökologische Zerstörung als auch in sozial destruktives Wachstum

umschlägt.« (Dörre 2019: 22) Hier wäre das Heimannsche Modell der

Dialektik der Angewiesenheit einzuführen, um die von Dörre genann-

te Zwangsläufigkeit auch als notwendige Angewiesenheit erkennen

und formulieren zu können. Das ist nicht nur analytisch geboten,

sondern auch deswegen, weil damit die neosozialistische Position

wirksam, weil plausibel in die Gesellschaft hineingetragen werden

kann. Dörre betont ja, dass eine neosozialistische Perspektive in einer

pluralen demokratischen Gesellschaft nicht mehr im traditionellen

Sinne klassenpolitisch – auf der Scheidelinie zwischen ›Ausbeutern‹

und ›Ausgebeuteten‹ – vermittelt werden kann. Wie Heimann stellt

er die Eigentumsfrage in den Mittelpunkt der Perspektiven des ge-

sellschaftlichen Wandels. Er fordert eine radikale Demokratisierung

der Wirtschaft und denkt dabei an »kollektive Eigentumsformen« in

den »strategischen Schlüsselsektoren der Gesellschaft« sowie »Formen

eines kollektiven Selbsteigentums« in regionalen Zonen (ebd.: 27). Hier

hätte ruhig an das historische Erbe von Heimann und Ritschl mit ihren

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil III: Die neue Dialektik der Angewiesenheit 179

Modellen der Gemeinwirtschaft und Selbstverwaltung erinnert werden

können; vor allem weil sie zeigen, wie solche Formen sich historisch in

der Dialektik der Angewiesenheit und Erweiterung entwickelt haben

und weiter entwickeln werden. Deshalb ist es zu wenig, nach einer nur

programmatischen Reformulierung des ›Neosozialismus‹ zu suchen.

Das Wesen des sozialistischen Denkens besteht eben in der sozia-

listischen Methode, im dialektischen Denken, dem aktiven Umgang

mit Widersprüchen. Vor allem weil sich zeigt, wie solche Formen sich

historisch in der ›Dialektik der Angewiesenheit‹ und der ›Dialektik

der Erweiterung‹ entwickelt haben und weiter entwickeln werden.

Übrigens: auch Heimann hatte eine neosozialistische Perspektive:

»Der freie Markt unterwirft jedermann der despotischen Herrschaft

des Leistungseffekts als oberster und ausschließlicherMacht undbaut

in dieser Richtung eine Industriestruktur, die nur durch Expansion am

Leben gehalten werden kann. In der Vergangenheit hat diese fantas-

tische Expansion sich als ein Segen für Lebenshaltung und Gesund-

heitszustand erwiesen; aber ihre Verlängerung in die Zukunft hinein

wird unsinnig und anstößig, ein Hohn auf das organische Gleichge-

wicht der menschlichen Seele […] Die westliche Menschheit wird da-

her von der nun leeren Dynamik des höchsten Leistungseffekts, wie

in der Laissez-Faire-Wirtschaft, zu gesellschaftlichen undmoralischen

Kontrollen gedrängt, und diese sind die Definition eines neuerfassten

Sozialismus.« (Heimann 1955: 242)

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik

der Angewiesenheit

Ein Grundproblem der Honnethschen Revitalisierung des Sozialismus

ist, dass er an den frühen Sozialisten ansetzt und nicht an der viel wei-

ter entwickelten reformsozialistischen Debatte der Weimarer Zeit, aus

der eben auch Heimanns Entwurf stammt. Dennoch kann seine Kritik,

dass die Auseinandersetzung um den Sozialismus auf die ökonomische

Sphäre zentriert war, und die Sphären der persönlichen Beziehungen

und der politischen Willensbildung unberücksichtigt blieben, auch für

etliche Sozialisten der 1920er Jahre gelten. Deshalb, aber auch um sie

überprüfen zu können, will ich diese zentrale These noch einmal aus-

führlich vorstellen: »Unser Ausgangspunkt war die Beobachtung, dass

keiner der frühen Vertreter der [sozialistischen] Bewegung Anstren-

gungen unternommen hat, die Idee der sozialen Freiheit noch für an-

dere Aufgabenfelder der gesellschaftlichen Reproduktion fruchtbar zu

machen als dasjenige des wirtschaftlichenHandelns; man belässt es da-

bei, nur die kapitalistisch verfasste Ökonomie unter der normativen

Perspektive zu untersuchen, mit welchen Maßnahmen der Umbau in

Richtung einer stärkeren Assoziierung der Gesellschaftsgenossen her-

beigeführt werden könne, ohne auch nur in Erwägung zu ziehen, ob

nicht auch andere produktive Sphären unter einem solchen Gesichts-

punkt der Verwirklichung von sozialer Freiheit betrachtet werden sol-

len. Der Grund für dieses Versäumnis ergab sich daraus […], dass kei-

ner der frühen Sozialisten bereit war, den sich allmählich vollziehenden

Prozess der funktionalen Differenzierung moderner Gesellschaften zur

Kenntnis zu nehmen, ganz imGeiste des Industrialismus befangen und

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Die Dialektik der Angewiesenheit

daher überzeugt davon, dass auch in Zukunft alles soziale Geschehen

von den Vorgängen in der industriellen Produktion bestimmt sein wür-

de. […] Es ist diese Weigerung gewesen, einen Prozess der funktiona-

len Differenzierung überhaupt in Erwägung zu ziehen, die dann auch

erklärt, warum die Sozialisten keinerlei Anstrengungen unternommen

haben, ihre Idee einer sozialen Freiheit für die normative Erschließung

anderer Handlungssphären fruchtbar zu machen.Wenn solche Teilsys-

teme eine eigene, selbstständige Funktionslogik prinzipiell gar nicht

besitzen konnten, weil das Geschehen in ihnen stets durch ökonomi-

sche Prinzipien undOrientierung bestimmt sein sollte,war’s auch nicht

erforderlich, dort nach eigensinnigen Gestalten der Verwirklichung von

sozialer Freiheit zu suchen.« (Honneth 2016: 137f.)

Heimanns dialektischer Ansatz geht zwar auch davon aus, dass das

Ökonomische das Gesellschaftbestimmende ist, erkennt aber, dass es

eine soziale Freiheit zulassen muss, die sich in anderen Lebensberei-

chen erweitern und dort gestaltet werden kann. Schon damit wandte

er sich gegen den Ökonomismus, die Hypostasierung der Wirtschaft.

Sein Schüler Hans-Dietrich Ortlieb pointiert dies wie folgt: »Im Kapita-

lismus wie im Kommunismusmarxscher Prägung tritt […] zumÖkono-

mismus als Absolutsetzung desWirtschaftlichen jeweils auch noch eine

folgenschwere Verkennung des Menschen, insbesondere des Verhält-

nisses von Mensch und Gesellschaft […]. Daß es Heilmann letztlich um

die ›Verhältnisbestimmung des Wirtschaftlichen im Leben der Gesell-

schaft‹ geht und daß diese ihrerseits die rechte Verhältnisbestimmung

der Person im wirtschaftlichen Ganzen voraussetzt, wird hier deutlich.

›Wirtschaftssysteme‹, so läßt sich nun sagen, sind – unter dem Blick

der Ontologie – fehlkonstruierte und damit der Gefährdung von innen

ausgesetzte Gesellschaftssysteme.« (Ortlieb 1975: 14)

Allerdings setzt Heimann nicht direkt auf den Eigenwert und die Ei-

gensinnigkeit anderer – außerökonomischer – Sphären. Deshalb ist es

plausibel, wenn Honneth die Sphären der politischen Willensbildung

und der persönlichen Beziehungen als experimentelle und darin im-

pulsgebende Sphären der Entwicklung sozialer Freiheit und demokrati-

scher Lebensform einführt, um dem ökonomischen Determinismus zu

entgehen. Doch er setzt einfach voraus, dass diese Entwicklung aus den

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik der Angewiesenheit 183

Sphären selbst heraus entsteht. »Nicht nur das ökonomische Handling-

system, sondern auch die beiden anderen Handlungsbereiche der per-

sönlichen Beziehungen und der demokratischen Willensbildung kön-

nen nach Maßgabe einer solchen erweiterten Sichtweise dann als ge-

sellschaftliche Teilsysteme begriffen werden, in denen die gewünschten

Leistungen nur erbracht werden können, wenn die Beteiligten ihre je-

weiligen Beiträge als zwanglos ineinandergreifend und sich ergänzend

zu deuten vermögen. Für die Sphäre von Liebe, Ehe und Familie heißt

das, darin Beziehungsformen zu erkennen, in denen das versprochene

Füreinander nur möglich ist, wenn alle Mitglieder ihre tatsächlichen

Bedürfnisse und Interessen ungehindert artikulieren und mit Hilfe des

jeweils anderen verwirklichen können, für die Sphäre der demokrati-

schen Willensbildung ergibt sich daraus, dass die Teilnehmer ihre je

individuellen Meinungsäußerungen als sich ergänzende Beiträge zum

gemeinsamen Projekt einer allgemeinenWillensbildung auffassen kön-

nen müssen.« (Honneth 2016: 139)

Man kann Honneths Zugang noch weiter begründen. Angesichts

der oben beschriebenen doppelten Entgrenzung der Erwerbsarbeit und

damit der Erosion des sozialen Blocks als antikapitalistischer Gegen-

kraft, ist es geradezu notwendig, nach Gegenkräften in außerökono-

mischen Gesellschaftsbereichen zu suchen. Man muss aber dabei fra-

gen, ob diese Bereiche auch die strukturelle Qualität dafür aufweisen.

So sind persönliche Beziehungen und ihre Aggregate, wie zum Bei-

spiel Familien und Freundesgruppen durch Intimstrukturen geprägt.

Durch Zuneigung oder Abneigung, durch Liebe aber auch Hass, durch

Enttäuschung und Schuld. Das sind Kategorien, die eben nicht denen

der Arbeits- und Vertragswelt entsprechen, in der sich soziale Freiheit

und demokratische Lebensform bewähren sollen. Die intime Verant-

wortung der Eltern für ihre Kinder führt nicht automatisch zur sozia-

len Verantwortung, die innerfamilialenWiderstandsformen verlängern

sich nicht einfach in soziale Widerstandsmuster und intime Partnerlie-

be und sozialer Fremdenhass können durchaus nebeneinander existie-

ren. Es braucht also ein Medium der Vermittlung zwischen persönli-

chen Beziehungen und gesellschaftlichen Sozialmustern. Hier schlage

ich das Konstrukt Milieu vor. Milieu meint eine räumlich und zeitlich

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Die Dialektik der Angewiesenheit

begrenzte Nahwelt, eine typische, meist über Gruppen oder über das

Gemeinwesen vermittelte emotionale Gegenseitigkeitsstruktur, die die

einzelnen Individuen übergreift. Dabei wirdMilieu als Prozess verstan-

den, in dem es sich »als Zentrum räumlicher, zeitlicher und sozialer

Orientierung ständig rekonstituiert.« (Grathoff 1991: 414) Deshalb ist es

auch möglich, Milieubildung sozial zu gestalten. In solchen Projekt-

oder Bewegungsmilieus können aktivierende wie bewältigungsstützen-

de Komponenten wie Anerkennung und Erfahrung von Selbstwirksam-

keit auch in alternativen Bezügen aktiviert und sozial verbreitert wer-

den. Milieu und Milieubildung sind in diesem Zusammenhang Brü-

ckenkonzepte zwischen je individueller Lebenswelt und gesellschafti-

chen Bezügen.

Im Bereich der politischen Willensbildung sind es vor allem sozial-

moralische Milieus, aus denen heraus experimentelle Projekte wie z.B.

gemeinwohlökonomische und andere soziale Initiativen entstehen; Mi-

lieus, die die persönlichen Beziehungen prägen und auf die Famili-

en und Bezugsgruppen der Beteiligten zurückwirken und vice versa.

Das Verhältnis Jugendlicher zu sozialer Freiheit und demokratischer

Lebensform entwickelt sich vor allem in jenen Gruppen der Gleichalt-

rigenkultur, die sozial offen und nicht regressiv geschlossen sind. In

den Milieus kommt der Eigensinn zum Tragen. Aber es zeigt sich auch,

dass dieser Eigensinn immer wieder auf ökonomische Barrieren stößt

und das dieser Konflikt den psychosozial eigensinnigen Projekten im

Prozessverlauf zwangsläufig einen notwendig antikapitalistischen Dri-

ve geben kann. Gerade in der Frauenfrage, die Honneth hier anführt,

hat sich seit den 1920er Jahren gezeigt, dass nicht nur der sozialan-

thropologische Eigensinn der Frauen als Sorge im Mittelpunkt stand,

sondern damit verbunden auch der antikapitalistische Anspruch, Sor-

ge und Reproduktion nicht nur als familiale, sondern als gesellschaftli-

che Aufgabe gegen den Primat der Ökonomie zu bewerten. Aber auch

Gewalt in der Familie kann oft auf wirtschaftlichen Druck und seine

intime Abspaltung zurückgeführt werden.

Auch die »demokratische Lebensform«, die Honneth in den Mittel-

punkt seiner neosozialistischen Perspektive stellt, kann nicht abseits

des sozialökonomischen Grundkonflikts diskutiert werden. In der ge-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik der Angewiesenheit 185

genwärtigen neoliberalen kapitalistischen Gesellschaft sind nahezu alle

Lebensbereiche von der Ökonomisierung betroffen. Deshalb kann man

die dort wirkende Eigensinnigkeit nicht einfach abrufen, sondernmuss

sie gleichsam aus den Widersprüchen und Konflikten herausholen, die

im Zuge dieser Ökonomisierung aufbrechen. Es braucht also jenen dia-

lektischen Zugang, wie er im Heimannschen Modell vorgezeichnet ist.

Soziale Freiheit als soziale Idee kann sich auch hier wieder nur im Kon-

flikt entwickeln, demokratische Lebensformen können aus der Bewäl-

tigungsdynamik dieser Konflikte entstehen.

Die eigensinnige Kraft zur sozialen Freiheit im Bereich des poli-

tischen Handelns haben wir insbesonders an den sozialen Bewegun-

gen und den Gemeinwohlinitiativen und ihren Milieus kennengelernt.

Den Eigensinn in persönlichen Beziehungen kann man vor allem in

der psychosozialen Widerstandskraft der Familien, der Dynamik der

Geschlechter und Unwägbarkeit der Generationenbeziehungen erken-

nen. Familien entwickeln einen intimen Zusammenhalt, Frauen sind in

ihrem innengerichteten Bewältigungsmodus der Sorge näher und Ju-

gendliche können die Unbefangenheit, mit der sie neu in die Kultur

eingetreten sind, sozialkritisch inszenieren. Es können also in all die-

sen Sphären eigensinnige Impulse entstehen, die auf den ersten Blick

einen autonomen Anschein vermitteln. Auch Heimann hat ja den so-

zialen Freiheitsdrang der Menschen in der Arbeiterbewegung sozialan-

thropologisch und nicht nur aus der kapitalistischen Erniedrigung her-

aus begründet. Es ist also sinnvoll diese Eigensinnigkeit aufzuschlie-

ßen und sozial einzubringen. Es sind Impulse, die eine eigene Dyna-

mik entwickeln können. Dennoch ist der zweite Blick wichtig und der

bringt wieder den Konflikt Ökonomie/Mensch ins Spiel. Denn auf den

zweiten Blick wird oft deutlich, dass dieses Freiheitsstreben auf bis ins

Private eindringende ökonomische Gegenkräfte trifft, die es zurück-

weisen oder entwerten. Dann entsteht eine Dialektik, die zu verstärk-

ter sozialer Gestaltungskraft, aber auch zu antisozialen Umformun-

gen dieses Strebens führen kann. Auch in ›außerökonomischen‹ zentra-

len Lebensbereichen – so die Hypothese – spiegelt sich der Grundkon-

flikt zwischen kapitalistischem Verwertungsdruck und sozialer Frei-

heitsidee so wider, dass man beides, sowohl den Ökonomisierungs-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Die Dialektik der Angewiesenheit

druck, als auch den eigensinnigen sozialen Freiheitsdrang gleichzeitig

aufschließen muss.

Die Familie im Zwiespalt

Im Lichte der Dialektik der Angewiesenheit erkennen wir eine wider-

sprüchliche Konstellation im Verhältnis von Ökonomie und Familie:

die kapitalistische Ökonomie setzt die Familie als zentralen Reproduk-

tionsort der Arbeitskraft voraus, die Familien stehen aber unter dem

Druck, Probleme aus der Arbeitswelt privat bearbeiten zu müssen. In

dieser Spannung zwischen Arbeit und Familie muss Familie bewältigt

werden. In den unterschiedlichen Formen der Bewältigung und ihren

Kommunikationsmustern entscheidet sich, ob sich die Familie in eine

Sphäre sozialer Freiheit hinein entwickeln kann.

Familien sind durch basale Zugehörigkeit und Bindung, Liebe und

Empathie zusammengehalten, werden durch Hass, Schuldgefühle und

Verlustängste auseinandergetrieben.Wenn sich die Gesellschaft der Fa-

milie als Reproduktionsort bedient, dann setzt sie das integrative Wir-

ken dieser Intimstrukturen, den ›Zusammenhalt‹ der Familie voraus.

Soziale Reproduktion im Sinne der Bearbeitung gesellschaftlich erfah-

rener Lebensprobleme in der Familie bedeutet also, dass diese Probleme

zu Intimproblemen der Familie werden und dass gesellschaftlich davon

ausgegangen wird, dass sie dort entsprechend bearbeitet werden. In

der Familie bildet sich aber die geschlechtshierarchische Arbeitsteilung

mit ihrer entsprechenden Rollenstruktur ab, es wirken männliche und

weibliche Bewältigungsmuster, die – besonders in kritischen Situatio-

nen, in denen die bisherigen sozialen Ressourcen versagen –, eine re-

gressive Eigenkraft entfalten können.

Die Rationalisierungsprozesse der modernen Arbeitsgesellschaft

haben vor allem die emotionale und soziale Angewiesenheit des

Mannes und Vaters auf die Familie und die Notwendigkeit einer Neu-

bestimmung der familialen Männer- und Vaterrolle hervortreten lassen

(vgl. dazu Böhnisch 2013). Heute drängen viele Männer aus eigenen

biografischen Antrieben in die Familie hinein, werden aber gleichzeitig

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik der Angewiesenheit 187

im Zuge der Intensivierung der Arbeit – und damit gestiegener Zumu-

tung an die ökonomische Verfügbarkeit des Mannes – wieder von der

Familie weggezogen. Es entwickelt sich eine männliche Bedürftigkeit,

die leicht in häusliche Gewalt umschlagen kann.

Die moderne Arbeitsgesellschaft verlangt nach flexiblen, mobilen

und fungiblen Lebensformen, die den Anforderungen der postmo-

dernen Industriegesellschaft und ihrem Strukturwandel standhalten

und folgen können. So ist ein klassischer Widerspruch zwischen

Wirtschafts- und Familienpolitik entstanden: Die eine fördert – struk-

turell – eine Wirtschaftsform, die die Familie entstrukturiert, die

andere geht von der ›intakten Familie‹ aus, die wiederum ökonomisch

nicht richtig zum Zuge kommt.

Das Geschlechterverhältnis und die gespaltene Dialektik
der Angewiesenheit

Indem wir die Familie als geschlechtshierarchisches Gewaltverhält-

nis betrachten (bei Honneth 2016: 135 »Brutstätte männlicher Macht«),

denunzieren wir sie nicht, sondern unterlaufen damit eine geschlechts-

neutrale Familienideologie. Wenn dieses Gewaltverhältnis in Krisen-

situationen destruktiv aufbricht, dann verhalten sich Männer und

Frauen oft regressiv und versuchen, die Familie in den Sog einer schon

überwunden geglaubten geschlechtstypischen Bewältigungsdynamik

zu ziehen: Männer, indem sie von der Familie selbstverständliche emo-

tionale Stützungen verlangen und diese manchmal auch mit Gewalt

bei Frauen und Kindern holen wollen, Frauen, indem sie die Folgen der

Gewaltdynamik schuldverstrickt auf sich und die Kinder beziehen.

Der digitale Kapitalismus bietet nun eine Ideologie an, nach der

die ökonomisch-technologische Entwicklung sowie die Teilhabe an ihr

jenseits von Rasse und Geschlecht gestaltbar seien. Sollte sich der ›stö-

rende‹ Einfluss des Geschlechts dennoch bemerkbarmachen, liegt es an

den Einzelnen, wie sie damit umgehen, geschlechtsspezifische Benach-

teiligungen als individuelle und persönliche Probleme zu bewältigen.

Mit dieser Privatisierung und Biografisierung scheint die Geschlechter-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Die Dialektik der Angewiesenheit

frage auf das individuelle Handeln und die persönliche Verantwortlich-

keit verschoben. Es ist eine Verschiebung vom Öffentlichen ins Priva-

te. Die Verschiebung des geschlechtshierarchischen Problemkomplexes

von derWelt der öffentlichen Institutionen auf die der privaten Lebens-

führung scheint bei manchen den Effekt mit sich zu bringen, dass es

dort die Einzelnen subjektiv nicht mehr als Geschlechterungleichheit

empfinden. Vielmehr spielt sich ein »Figurationsmodell harmonischer

Ungleichheit« ein (vgl. Stolk/Wouters 1987).Nach diesemModell ordnen

sich zwar viele Frauen ihren Männern weiter unter. Diese Unterord-

nung wird aber aufgefangen durch eine weibliche Beziehungsmacht,

die sich aus der emotionalen Angewiesenheit der Männer auf die Frau-

en speist.

Die Emanzipation der Frau ist nicht nur über die entsprechenden

sozialen Bewegungen gelungen, sondern auch dadurch, dass der sich

modernisierende Kapitalismus sowohl auf die Reproduktionstätigkeit

als auch auf das Bildungs- und Arbeitspotenzial der Frauen angewiesen

war. Diese Dialektik der Angewiesenheit kam bei den Männern bisher

nicht zum Zuge. Zwar möchten viele Männer zu sich kommen, stär-

ker in familiale Sorgekontexte eingebunden sein und gleichzeitig wer-

den sie durch die Intensivierung der Erwerbsarbeit, auf die ihr männli-

ches Selbstbild in unserer Gesellschaft fixiert ist, daran gehindert. Der

Begriff Bedürftigkeit beschreibt diesen ambivalenten Verwehrungszu-

sammenhang, in dem wieder der Zwang entsteht, Gefühle des Inne-

haltens und Zu-sich-Kommens abzuspalten und weiter nach außen ge-

drängt zu sein (vgl. Böhnisch 2018). Es gibt eine Masse bedürftiger

Männer, aber keine Männerbewegungen.

Nun könnte man im Sinne Honneths dennoch erwarten, dass sich

der Sorgewunsch vieler Männer in der Beziehungssphäre der Familie

und des Haushalts erfüllen, und dort zu sozialer Freiheit und demo-

kratischen Lebensformen beitragen kann. Da aber dieser männliche

Mechanismus von Externalisierung und Abspaltung in der Ökonomie

verankert ist und einen entsprechenden Sozialisationstyp strukturell

abfordert, ist das Mannsein in unserer Gesellschaft über den Lebens-

lauf hinweg immer wieder in diesen ökonomischen Bann der Exter-

nalisierung gezogen. Von seiner sozialanthropologischen Ausgangslage

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik der Angewiesenheit 189

hat sich der Mann als ökonomisch verfügbarer, intensiver und stetiger

nutzbar erwiesen als die durch die Mutterschaft biologisch und sozi-

al gebundene Frau. Er bietet sich deshalb primär für die Inkorpora-

tion der industriekapitalistischen Prinzipien der Externalisierung und

Abspaltung an. Moderne Frauen, die sich karriereorientiert in das in-

dustriekapitalistischeMagnetfeld der Externalisierung und Abspaltung

begeben, stehen deshalb unter Druck, sich der männlichen Lebensform

anzupassen.

Zahlreiche Studien zur Arbeitsteilung in Haushalten belegen über-

zeugend die Persistenz geschlechtstypischer Muster. Es gibt nach wie

vor deutliche Unterschiede zwischen dem Partnerschaftsideal und der

Praxis der familialen Arbeitsteilung. Vor allem das Auseinanderfallen

zwischen dem Diskursideal der Geschlechtergleichheit und der Praxis

der Geschlechterungleichheit fällt auf (vgl. Böhnisch 2018). Die prak-

tischen Vollzüge, gespeist aus unterschiedlichen Geschlechter- und

Ordnungsvorstellungen oder auch aus dem Wunsch nach einer har-

monischen Beziehung, bestimmen die partnerschaftliche Wirklichkeit.

Wieder entsteht ›harmonische Ungleichheit‹: Die ungleiche Alltags-

praxis geht Hand in Hand mit einer nachdrücklich aufrechterhaltenen

Illusion der gerechten Aufteilung. Die häusliche Ungleichheit wird

durch suggestive Bilder von Beziehungsmythen geleugnet oder/und

auch dadurch, dass sie als Ergebnis einer freien gemeinsamen Ent-

scheidung beziehungsweise einer individuellen Neigung gedeutet

wird. Hinter dem Schleier der Rhetorik der Gleichheit und über mehr

oder minder explizite Aushandlungs- und Verständigungsprozesse

hergestellt, breitet sich oft eine paarinterne Selbstverständlichkeit von

Männlichkeit und Weiblichkeit aus.

Gerade hier wird deutlich, dass die Verwirklichung sozialer Freiheit

und die Stärkung einer demokratischen Lebensform imBeziehungsfeld

von Familie und Geschlechterverhältnis einer reflexiven Vergewisse-

rung bis hin zur milieugestützten Mediatisierung bedarf. Die Schatten

der Ökonomisierung können nicht einfach verscheucht werden, den-

noch sind es Lebensbereiche, in denen die sozialanthropologisch

gegebene Freiheits- und Gemeinschaftssehnsucht des Menschen

(Heimann) als Widerstands- und Gestaltungskraft wirken kann. Es

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Die Dialektik der Angewiesenheit

gibt zwar inzwischen genug Männer, die sich vom Partnerstatus

der harmonischen Ungleichheit lösen können, es fehlt aber an von

Männern getragenen sozialen Milieus, die geschlechterdemokratische

Lebensformen nicht nur rhetorisch, sondern auch praktisch unterstüt-

zen und – wie die Fraueninitiativen – aus den familiären Verhältnissen

in die Gesellschaft hineintragen.

Im gegenwärtigen Geschlechterverhältnis zeigt sich die Dialektik

der Angewiesenheit gespalten. Auf der einen Seite braucht der Kapi-

talismus die Frauen als Humankapital (inzwischen genauso wie die

Männer), was – in der Dialektik der Erweiterung – zu außerfamiliären

Interessen und Bestrebungen vieler Frauen geführt hat. Gleichzeitig

werden sie aber weiter – im Banne der geschlechtshierarchischen

Arbeitsteilung – in den familiären Orten der Reproduktion der Ar-

beitskraft gebraucht. Diesen Konflikt müssen die Frauen – in der

prekären Synthese der Vereinbarkeit – bewältigen. Was die meisten

Männer anbelangt, so erweist sich die Dialektik der Angewiesen-

heit als asymmetrisch. Dem Verwertungs- und Intensivierungsdruck

der kapitalistischen Ökonomie steht ein schwaches, weil meist nur

psychisches, sozial nicht organisiertes Bedürfnis nach Emanzipation

gegenüber der Ökonomie und nach familialer Nähe gegenüber. Soziale

Eigenständigkeit als Antriebskraft sozialer Freiheit kann sich deshalb

in unserer Gesellschaft bei Frauen eher entfalten als bei Männern.

Das Generationenverhältnis im Lichte der Dialektik
der Angewiesenheit

Der Eigensinn der Jugend gründet nicht nur in der Tiefendynamik

der Adoleszenz, sondern vor allem auch in ihrer Generationsgestalt.

Es war der Soziologe Karl Mannheim, der den sozialwissenschaftli-

chen Generationsbegriff, der seit der Jugendbewegung gleichsam in

der Luft lag, systematisiert, zur soziologischen Kategorie – für ihn

vergleichbar mit dem Klassenbegriff – erhoben hat. In seiner erstmals

1928 erschienen Schrift »Das Problem der Generationen« zeigt er,

dass der Altersgruppen-Rhythmus des gleichen Zeitgefühls sich nicht

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik der Angewiesenheit 191

naturwüchsig aus den anthropologischen Lebensaltern des Menschen,

sondern erst als Element des sozialen Geschehens ausbildet. Dass

er seine Generationentheorie vor allem auf der jungen Generation

aufgebaut hat, liegt an dem kulturellen Spezifikum der Jugend, aus

dem heraus sich die soziale Dynamik des Generationenverhältnisses

noch besonders akzentuiert. Denn die Jugend tritt jeweils neu in die

schon bestehende Kultur ein und hat ihre Zukunft – ohne Bezug zum

Vergangenen – noch vor sich. Sie ist in dieser Generationenperspektive

– wie Mannheim in einer späteren Schrift (1952) weiter ausführt –

grundsätzlich zum Neuen bereit: Wie dieses Neue allerdings ausfällt,

ob es nun in progressiver oder regressiver, passiver oder aktiver,

konformistischer oder abweichender Gestalt auftritt, hängt von den

gesellschaftlichen Rahmenbedingungen ab; vor allem von der Bereit-

schaft der maßgeblichen gesellschaftlichen Kräfte, das Neue und damit

Konflikthafte in der Jugend anzuerkennen. An der Generationsgestalt

der Jugend symbolisiert sich also das jeweils historisch Neue, ob es nun

die Jugend selbst durch Konflikt, Protest und abweichendes Verhalten

ausdrückt oder ob sich lediglich die gesellschaftliche Diskussion um

Wandel und Bestand, Integration oder Zerfall der Gesellschaft an

dem Zustand der jungen Generation entzündet. Die Jugend wird so –

aktiv oder passiv – zum Kristallisationspunkt des Zeitverständnisses.

Mit dem soziologischen Generationsverständnis ist auch ein neues

Zeit- und Identitätsproblem in die moderne Pädagogik gekommen.

Erziehung ist nicht mehr länger nur Weitergabe des Kulturerbes,

sondern gleichzeitig Vermittlung unterschiedlicher Zeitverständnisse

und Austragungsort von Generationskonflikten.

In den periodischen Jugendprotesten der letzten hundert Jahre ist

die Dialektik der Angewiesenheit immer wieder aufgebrochen. Schon

die erste Jugendbewegung anfangs des 20. Jahrhunderts wollte sich der

Abhängigkeit von der autoritären Gesellschaft entziehen und ihre so-

ziale Freiheit über die soziale Idee einer selbstbestimmten Jugend errei-

chen. Die Jugendproteste der 1960er und 1970er Jahre, die auch antika-

pitalistisch durchwirkt waren, kann man durchaus mit dem Heimann-

schen Modell erfassen: Gerade unter dem Modernisierungsdruck der

damaligen Zeit und dem offensichtlich gewordenen Mangel an ent-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Die Dialektik der Angewiesenheit

sprechendem Humankapital wurde der industriekapitalistischen Ge-

sellschaft ihre Angewiesenheit auf die Jugend vor Augen geführt. Diese

wiederum verkörperte sich in ihren Protesten als soziale Idee, die die

Gesellschaft aufnehmen musste, auch wenn sie sich in den gegebenen

Machtverhältnissen dagegen sperrte. Die soziale Idee Jugend sickerte

als Prinzip der Enthierarchisierung und Mitbestimmung in die gesell-

schaftlichen Institutionen ein. Das Zusammenspiel zwischen adoles-

zentem Eigensinn und gesellschaftlichem Druck in der Dialektik der

Angewiesenheit wird deutlich.

Seit den 1990er Jahren wurde eher von der Risikogruppe Jugend

als von der jungen Generation als kritischem Potenzial der Zukunfts-

entwicklung der Gesellschaft gesprochen. Danach bleibt die Jugend

zwar weiter eine besondere Sozialgruppe, sie ist aber nicht mehr – per

Generationsdefinition – den anderen Lebensaltern gegenüber in einer

Ausnahmestellung. Vor allem aber: Der neue Kapitalismus scheint die

Jugend vereinnahmt zu haben. In den letzten Jahren wird von einer

neuen Generation der 16- bis 25-Jährigen gesprochen, die den Spagat

zwischen dem Aufgehen in der Arbeit und dem Sich-Entfalten in

Familie und Freizeit zukunftsoptimistisch vollbringen will. Einstweilen

sind dies vor allem abgefragte Einstellungen bei jungen Leuten, die

ihre Lebenswünsche und Zukunftsoptionen äußern und großenteils

noch nicht das Spannungsverhältnis Beruf-Familie am eigenen Leibe

erfahren haben. Sie möchten mit ihrem hohen Bildungsstand einen

guten, sinnvollen Beruf erreichen, aber nicht in einen Karrierestress

geraten, sondern genug Zeit und Energie für Freizeit und Familie

haben. Eigenes Wohlbefinden steht an erster Stelle. Sie haben sich an

die neuen Formen der Arbeitsorganisation gewöhnt, an die befriste-

ten Projektverträge und Zeiten prekärer Beschäftigung und warten

geduldig aber durchsetzungsorientiert auf ihre Chance, sich in der

Berufswelt einen Platz zu erobern. Von da aus gesehen stellt diese

Generation Y den Sozialisationstyp des neuen Kapitalismus dar.

Gleichzeitig bricht aber die soziale Idee Jugend als widerständiger

Generationsdruck bei vielen Jugendlichen auch heute noch und wieder

gesellschaftlich auf – in den sozialen Bewegungen, aber inzwischen

auch im Alltag der Schülerdemonstrationen zur Klimafrage. Jugendli-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik der Angewiesenheit 193

che entdecken und spüren auf einmal, dass die Zukunft ihre Zukunft

ist. Zwar entstehen die Bewegungen auch hier wieder aus persönlichen

Motiven (eigene Zukunftsangst), verdichten sich aber in der Dynamik

der Gleichaltrigenkultur zu sozialen Idee. Dieser antikapitalistische

Einschlag ist aber bei den Schülerprotesten zur Klimafrage erst im

Verlaufe der Demonstrationen hervorgetreten. Beispiel dafür ist je-

ner Vorfall im Januar 2020, als Friday-for-Future Gruppen vor dem

Sitz des Siemens-Konzerns in München aufzogen und verlangten,

dass der Konzern seine technisch-investive Beteiligung am Ausbau

der klimaschädlichen australischen Kohleproduktion zurückziehen

sollte. Der Konzernchef schien erst einsichtig darauf einzugehen,

schwenkte aber dann doch wieder um und blieb bei dem Deal, den

er vertragsbedingt rechtfertigte. Da aber die öffentlich-mediale Kritik

groß war, ist zu erwarten, dass dies doch einen Einschnitt in die kapi-

talistische Selbstverständlichkeit, die Natur als marktgängige Ware zu

betrachten, bedeutet. Insofern kann auch dieses Ereignis durchaus als

Bestätigung der Gültigkeit des Heimannschen Konzepts der Dialektik

der Angewiesenheit gelten.

Bildung und Schule zwischen ökonomischem
Verwertungsinteresse und Mündigkeit

Für EduardHeimannwar der Sozialisierungsprozess vor allem auch ein

Bildungsprozess, für den besonders die Arbeiterbildung Modell stand.

Umso problematischer war für ihn das öffentliche Schulsystem:

»Daß dem Arbeiter die Stellung eines ebenbürtigen Gliedes der Ge-

meinschaft in der bürgerlichen Ordnung vorenthalten ist, zeigt sich

nochmals in der Bildungssphäre. Die bürgerliche Bildung ist rationa-

listisch mit sentimentalem Einschlag; als gebildet gilt derjenige, der

über ein Mindestquantum akademisch-rationalen Wissens verfügt.

Insoweit nun Bildung in der vertieften Ausprägung des eigenen Le-

benssinnes besteht, in der bürgerlichen Ordnung aber zu einer Frage

der Wissensmenge und so durch die Schul- und Hochschulkosten zu

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Die Dialektik der Angewiesenheit

einer Funktion der wirtschaftlichen Lage gemacht wird, fühlt sich

der Arbeiter von dem Zugang zum Sinnzentrum des Lebens abge-

sperrt, also nochmals auch im geistigen Bereich der Sinnlosigkeit

preisgegeben.« (Heimann 1929: 96)

Bildung diente für Heimann zu seiner Zeit dazu, »die Klassenschei-

dung zu betonen und zu vertiefen.« (Heimann 1926: 41) Heute heißt

es immer noch: »Empirische Studien zeigen, dass insbesondere die

kulturelle Praxis der Mittelschicht von den Lehrern anerkannt wird und

[…] der normativen institutionellen Praxis entspricht. Das ermöglicht

den Mittelschichtseltern auch stärker in die Schulangelegenheiten

einzugreifen, während die Eltern unterer sozialer Schichten dazu

tendieren, ihre (Schul-)Verantwortung den Lehrern zu übertragen.«

(Lange/Soremski 2010: 38) Mittelschichtkinder und -jugendliche finden

ihr Herkunftsmilieu in der Schule wieder, während sozial benachtei-

ligte Kinder und Jugendliche und solche mit Migrationshintergrund

Schwierigkeiten haben, sich in der Schule habituell zurechtzufin-

den. Wenn trotz aller schulreformerischen Bemühungen der soziale

Ausgleich bis heute nicht gelungen ist, muss dahinter ein tieferes

gesellschaftliches Problem liegen. Wieder stoßen wir auf die Dialek-

tik der Angewiesenheit, auf den Konflikt zwischen Kapitalismus und

sozialer Idee, der sich im Bildungsbereich als Konflikt zwischen kapita-

listischem Verwertungsinteresse an der Bildung und einer Bildung zur

Mündigkeit ausformt. Aus diesem Blickwinkel könnte die Diskussion

zur Schulreform neu gerahmt werden.

Heute ist Bildung angesichts des Wandels der arbeitsgesellschaftli-

chen Strukturen zum Zentrum des Diskurses zur Wissensgesellschaft

geworden. Unter »Wissensgesellschaft« wird in diesem Zusammen-

hang eine Gesellschaft verstanden, deren ökonomische Produktivität

sich nicht mehr primär in Kategorien von industrieller Massenarbeit

errechnet, sondern auf wissensbasierter Technologie beruht. Bildung

ist in dieser neuen Sichtweise nicht mehr nur Voraussetzung von

ökonomischer Produktivität und Wachstum, sondern direkt Produk-

tionsfaktor. Die Sicht auf Bildung und Schule als Produktionsfaktor

lenkt den Blick auf den Konflikt zwischen ökonomischer Verwertung

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik der Angewiesenheit 195

und demokratie- und mündigkeitsorientierter Bildung. Dabei wird die

Verstrickung der Schule in die jeweils ökonomisch-gesellschaftliche

Ordnung deutlich und werden ihre gesellschaftlichen Möglichkeiten

bestimmbar. Denn noch bevor die Schule aktiv auf den Plan tritt,

läuft ein vorentscheidender Transformationsprozess in der Art und

Weise ab, wie gesellschaftlich verfügbares Wissen zu Schulbildung

wird. »In der Form des Wissens als Schulbildung ist seine Bedeutung

und damit Annahmen über gesellschaftliche Strukturen immanent

und somit auch seine Verteilung vordefiniert. Wissen ist damit nicht

mehr neutral, sondern wird in weiterer Folge zu einem Instrument

der Reproduktion von Machtverhältnissen.« (Brandmayr 2014: 32f.)

Schulische Selektionsfunktion und Leistungszentriertheit spiegeln

die Leistungs- und Konkurrenzgesellschaft, auf die die Schule trotz

ihrer normativen Bildungsbeteuerungen vorbereiten muss. Dies ist das

gesellschaftliche Hidden Curriculum, das die Schule durchzieht und

von dem sie sich nur bedingt emanzipieren kann. So wirke es auch bei

der Modernisierung von Schule, auch wenn Schulreformen sich meist

als autonome Gegenbewegungen verstehen. Neue Lernformen »wie die

des offenen Unterrichts, korrespondieren mit Voraussetzungen, die

der Neoliberalismus an seine Arbeitskräfte stellt. Lernprozesse wür-

den danach nicht (ausschließlich) nach pädagogischen Überlegungen,

sondern aufgrund von ökonomischen Prinzipien wie Verwertbarkeit

und Effizienz organisiert. Daher wird gefolgert, dass auch die Kon-

junktur offener Lernformen und entsprechender Maßnahmen so zu

interpretieren sind, dass sie einer wirtschaftlichen Generalstrategie

dienen.« (ebd.: 34) In Heimanns Sprache: Der wissensbasierte Kapi-

talismus ist zentral auf Humankapital und Bildung angewiesen, ist

dabei aber bestrebt, die soziale Idee der Mündigkeit zu blockieren

oder in seiner Verwertungsstruktur umzuformen. Wir haben es auch

hier mit einer Dialektik der Angewiesenheit zu tun. Der nun digitale

Kapitalismus ist noch mehr auf entsprechend technologisch forcierte

Bildung angewiesen, die er seiner Produktionslogik entsprechend

versucht, als ökonomisches Humankapital zu definieren. Wieder:

Bildung als Ware (vgl. Krautz 2007). Dem stehen das demokratisch-

sozialstaatliche Prinzip der Mündigkeit und sozialen Bindung des

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Die Dialektik der Angewiesenheit

Wissens als Bildungsziele gegenüber. Von diesem Spannungsverhält-

nis ist auszugehen. Nun versucht die neoliberale Ökonomie, die auch

auf demokratische und sozialstaatliche Legitimation angewiesen ist,

die ihr wesensfremden humanen Bildungsziele in ihre ökonomische

Logik einzubinden. Selbstbestimmung wird so zur Selbstorganisation,

Konfliktfähigkeit zur Flexibilität umdefiniert.

Deshalb darf man den Grundkonflikt zwischen ökonomischer Ver-

wertung und mündigkeitsorientierter Bildung nicht auf die Schule fo-

kussieren, sondern muss ihn immer wieder gesellschaftlich rückbin-

den. Dann erst wird die Verstrickung der Schule in die jeweils öko-

nomisch-gesellschaftliche Ordnung deutlich und werden ihre gesell-

schaftlichen Möglichkeiten bestimmbar. Der österreichische Sozialphi-

losoph Konrad Liessmann setzt hier den Punkt, wenn er bilanziert,

nicht die im Kompetenzdiskurs vielfach bemühte ›Wissensgesellschaft‹

löse die Industriegesellschaft ab, sondern das Wissen werde industria-

lisiert (Liessmann 2006: 39f.). Dem sollte einmal – in den 1990er Jah-

ren – das demokratische Modell der Gerechten Schule (vgl. Oser 1990)

entgegengehalten werden. Inzwischen hat sich in den Schulen Einiges

in Richtung innerer Konfliktkultur getan. Dennoch bleibt weiter unge-

klärt, welchen Konfliktstatus die Schüler*innen in dem hierarchisch-

administrativen System Schule haben, solange Schüler*innen nicht als

Bürger*innen mit entsprechenden Rechten anerkannt sind.

Das war schon zu Heimanns Zeit ein Thema der Schulreform:

»Ein Recht der Jugend spielte in der Erziehung noch kaum jemals eine

Rolle. Die Jugend war das Objekt im Unterricht und also rechtlos […].

DieseBasis der alten Schulewirdheute auch vielfach festgehalten, das

Schulleben verrät jedoch einemerkwürdige Lockerung in diesem Ver-

hältnis. In der Jugend dämmert das Bewußtsein von einem Recht, das

sie hat, und dadurch ist heute weitgehend die Haltung in der Schule

bestimmt. […] Einer Erörterung der Rechte der Schuljugend geht man

in den Schulen nach Möglichkeit noch aus dem Weg. […] Ein geord-

netes von Schülern und Lehrern anerkanntes Rechtsverhältnis würde

nicht nur die Schularbeit reibungsloser gestalten, sondern wäre al-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik der Angewiesenheit 197

ler Wahrscheinlichkeit nach auch erziehlicher und produktiver, weil

es die innere Freiheit mehren würde.« (Suhrkamp 1930: 340 f.)

Die konservative Antwort darauf lautet bis in die Gegenwart: »Schulen

sind Lerngemeinschaften und weniger eine Polis. Schulen haben ihr ei-

genes Leben, aber sie sind nicht des Lebens selbst; sie haben nicht wie

dieses den gleichen Ernstcharakter.Und sind nicht den gleichenMacht-

und Spannungsverhältnissen ausgesetzt, wie sie in den politisch gesell-

schaftlichen Handlungsbereichen bestehen. Deshalb können Schulen

auch keine Polis sein, aber sie sollten anstreben, demokratisch ausge-

richtete Lerngemeinschaften in Richtung des Ideals der Polis zu sein.«

(Aurin 1999: 175f.) Dazwischen gab es dieModelle einer ›gerechten Schu-

le‹ mit gemeinschaftlichen Kommunikations- und Konfliktformen, in

denen die Schüler und Schülerinnen, Lehrer und Lehrerinnen ihre un-

terschiedlichen Interessen bezüglich des innerschulischen Alltags kon-

trovers und öffentlich machen konnten und nicht mehr der hierarchi-

schen Anordnung unterworfen waren (vgl. Oser 1990). Die praktische

Bilanz des Diskurses zur ›gerechten Schule‹ fällt heute bescheiden aus.

Vom Anspruch, die Schule über eine zweite – demokratische – Kul-

tur zu öffnen, konnte wenig realisiert werden. So blieb es dabei, dass

die Konzepte der demokratischen Schule Wichtiges, aber nur Begrenz-

tes zur neuen Diskussion zur Reform der Schule beigetragen haben.

Lediglich im Rahmen der Diskussionen um die Gewalt in den Schu-

len wurden Bezüge zum demokratischen Schuldiskurs – nun meist in

einer schulisch instrumentalisierten Form – bei der Entwicklung von

Konzepten und Verfahren zur Gewaltprävention und Kriseninterventi-

on hergestellt.

Die Schule und ihre Reformen waren damals strategische Orte im

Experimentier- und Modellraum eines sich weiter modernisierenden

Sozialstaates. Heute zeigt sich, dass auch die Bildungsinstitutionen

und damit die Schulen in den Sog der Erosion des Sozialstaates geraten

sind und längst in einem ökonomischenWettbewerb stehen, in dem sie

durch Zielvereinbarungen und Lernmodule gesteuert werden. Fast alle

Studien verweisen darauf, dass ein gehobener Bildungsabschluss zwar

die prinzipielle Anwartschaft in eine gehobene Einkommenssphäre,

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Die Dialektik der Angewiesenheit

aber nicht die Garantie für ihre Erreichbarkeit darstellt. So wächst

der ökonomische Verwertungsdruck auf die Schule. Gerade auch im

Bereich der Politischen Bildung, die ja zu politischer Mündigkeit und

Projekten bürgerschaftlichen Engagements motivieren soll, ist dieser

Verwertungsdruck spürbar. Es wird sogar von einem »Verdrängungs-

wettbewerb« gesprochen, dem die Politische Bildung gegenüber den

technisch, ökonomisch und beruflich verwertbaren Wissensberei-

chen ausgesetzt sei (vgl. Gödbudak/Hedtke 2017). Der Grundkonflikt

zwischen Verwertungs- und Bildungsorientierung scheint wieder

durch.

Die Schüler*innen selbst haben inzwischen von sich aus gelernt,

dieses Dilemma zu bewältigen. In der gegenwärtigen Schule lernen

sie vor allem, mit der Schule umzugehen, biografisch durchzukom-

men, eben Schule zu bewältigen. Das offiziell weiter hoch gehaltene

Bildungsethos bleibt dabei meist auf der Strecke. Angesichts der

Tendenz, dass die Jugendzeit nicht nur Entwicklungszeit, sondern

schon auch soziale Bewältigungszeit ist, in die der Ernstcharakter des

späteren Lebens längst hineinspielt, muss die Schule den Jugendli-

chen auch entsprechend sozial sensibel begegnen können. Als erstes

muss sie die Jugendlichen als Akteure akzeptieren, die erst durch

ihr Handeln Beteiligung oder Nichtbeteiligung herstellen, und die

Jugendlichen als junge Bürger*innen anerkennen: Es geht nicht mehr

um ein Moratorium, in dem Jugendliche separiert von arbeitsgesell-

schaftlichen und gesellschaftspolitischen Verpflichtungen, Gesellschaft

erfahren. Von daher ist es nicht abwegig, vom »Arbeitsplatz Schule« zu

sprechen und in diesem Kontext Überlegungen zur »Humanisierung

der Schule« (Schirp 1993) anzustellen. Hier wird bewusst versucht, die

Schulreformdiskussion an die Diskussion um die »Humanisierung der

Arbeitswelt« anzubinden. Damit will man das Prinzip der institutiona-

lisierten Gegenseitigkeit und Vertraglichkeit einbringen, in das auch

Beteiligungsrechte eingebunden sind. Ein zugleich humaner wie ent-

wicklungsfördernder Arbeitsplatz Schule kann für die Verfechter dieses

Konzepts aber wiederum nur dort entstehen, wo sich die Produktivi-

tät per Definition nicht nur auf unterrichtliche Leistungen, sondern

auch auf soziale Kompetenzen bezieht, wo Selbstwert nicht nur über

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Teil IV: Die sekundäre Dialektik der Angewiesenheit 199

Leistungskonkurrenz, sondern sozial multipel vermittelt werden kann

und wo Raum für fachlich-kognitive sowie emotionale Auseinander-

setzungen und soziale Konflikte gleichermaßen gegeben ist. Natürlich

ist die Schule in ihrer institutionellen und biografischen Stellung kein

Arbeitsplatz wie der Erwerbsarbeitsplatz. Sie steht strukturell – auch

wenn sie sich noch so sehr räumlich und sozial eröffnet – immer in der

Spannung zur Jugendkultur und auch die schulischen Konflikte lassen

diese Spannung immer wieder aufbrechen. Ein neues institutionel-

les Verständnis vom Arbeitsplatz Schule und von den Schüler*innen

als Bürger*innen erkennt aber die soziokulturelle Selbstständigkeit

von Jugendlichen trotz ihres ökonomischen und auch schulischen

Abhängigkeitsstatus an und schafft somit die Voraussetzung dafür,

dass Schüler*innen sich als Bürger*innen verstehen können, sodass

sie nicht mehr zwanghaft die schulische und außerschulische Sphä-

re auseinanderhalten müssen. Das aber erfordert einen erweiterten

Bildungsbegriff, in dem Bildung ›mehr als Schule‹ ist und der die tradi-

tionalen curricularen Verfahren der Schule weit übergreift. »Wenn also

Bildung nicht nur kognitives Wissen, sondern auch soziales Lernen

– Kommunikations-, Kooperations- und Teamfähigkeit, Empathie

und soziales Verantwortungsbewusstsein […] sowie Partizipations-

und Mitbestimmungsfähigkeit als mündige Bürgerinnen und Bürger

umfasst«, dann kann Schule zum »Ort des Erlernens von Gemeinsinn«

werden (Hartnuß u.a. 2013: 126ff.). Schulische Lerninhalte können in

solchen Projekten mit außerschulischen Problembereichen verbunden

werden.

Die Synthese im Spannungsverhältnis zwischen verwertungsori-

entierter und mündigkeitsorientierter Bildung sehe ich im Modell

der Sozialintegrativen Schule (vgl. Böhnisch 2019). Die Angewiesenheit

der Schule auf das Soziale findet hier ihren institutionellen Nieder-

schlag. Respekt ist die Grundlage einer Struktur der Gegenseitigkeit,

die Schüler*innen wie Lehrer*innen gleichermaßen bindet, Befähi-

gungsgerechtigkeit der Schlüssel zur meist verdeckten Vielfalt der

Begabungen. Die Sozialintegrative Schule stellt auch eine Synthese

zwischen lehrerzentrierten und schülerzentrierten Prinzipien dar, setzt

auf kooperative Lernprozesse trotz unterschiedlicher Ausgangsbedin-

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Die Dialektik der Angewiesenheit

gungen und Befähigungen der Schüler*innen, setzt auf Gegenseitigkeit

in Anerkennung und Respekt und auf die Suche nach einer kritischen

Balance von ökonomischer Verwertung und Mündigkeit.

Die sozialintegrative Schule ist damit das Experimentierfeld einer

Bildungspolitik als Sozialpolitik vor dem Hintergrund der Dialektik

der Angewiesenheit. Der Konflikt zwischen verwertungs- und per-

sönlichkeitsbezogener Bildung im Schatten des gesellschaftlichen

Grundkonflikts zwischen Ökonomie und Sozialem durchzieht die

Schule weiter und dabei droht das ökonomische Wissen das soziale

Wissen zu verdrängen. Wir können deswegen, wenn wir über die

Zukunft der Schule reden, nicht einfach linear weiterdenken, sondern

müssen fragen, wie die Gesellschaft der Zukunft angesichts der oben

beschriebenen Entwicklungsprobleme der kapitalistischen Gesellschaft

aussehen wird, auf die sich die Schule hin weiter modernisieren soll.

Das wird auch die Art und Weise bestimmen, in der wir die Dialektik

der Angewiesenheit in der Sphäre von Schule und Gesellschaft the-

matisieren sollten. Die neoliberale Wirtschaftsentwicklung hat diese

Dialektik der Angewiesenheit auch im Bildungsbereich zunehmend au-

ßer Kraft gesetzt, indem das soziale Wissen zurückgedrängt, scheinbar

immer weniger gebraucht wird. Wenn wir uns aber im Gegenentwurf

eine Gesellschaft vorstellen, die das Soziale und damit den Menschen

(wieder) in den Mittelpunkt stellt, die Wachstum auch sozial definiert

und dementsprechend Nachhaltigkeit anstrebt, dann wird soziales

Wissen wieder zentral werden und die Dialektik der Angewiesenheit

wieder produktiv ins bildungspolitische Spiel kommen können.

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004 - am 12.02.2026, 23:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452714-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

