Vierter Teil

Georges Canguilbems anthropologischer Zirkel des Lebens

[’Amour pour principe, et ’Ordre pour base; le
Progres pour but.

(Auguste Comte,

Systéme de politique positive)*

D’ame, c’est ce qui refuse le corps.

(Alain, »Définitions«)*

1 »Die Liebe als Prinzip, die Ordnung als Grundlage und der Fortschritt als
Ziel.«
2 »Die Seele ist das, was den Korper ablehnt. «

hitps://dol.org/10.5771/9783845292458-408 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19.



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theuth, der alt-dgyptische Gott der Schrift, ist zugleich Gott der Medi-
zin und des Todes. Die Medizin, deren Gott er ist, ist aber nicht die blof3e
Anwendung einer Wissenschaft als einer Kunst, die im Wahren sowohl
ihre Grundlage wie auch ihre Rechtfertigung finden wiirde. Sie ist viel-
mehr zugleich okkulte Droge, Heilmittel und Gift, in einer unentwirrba-
ren Art und Weise gleichzeitig epistéme und techne.’ Insofern entspricht
die Medizin der Schrift Theuths, in deren konstitutiver Abkunftigkeit der
paradox ursprunglose Ursprung eines Logos zu sehen ist, in dem sich jede
Identitit in der Grunddquivozitit auflost, die die Gegensatze der alten,
metaphysischen Ontotheologie: Wort und Schrift, Leben und Tod, Vater
und Sohn, Seele und Korper, destruiert. Theuths Medizin nicht weniger
als seine Schrift bildet eine physis en différance: In ihr kommt der Wider-
streit der Dichotomien zur Sprache, die die Alt-Metaphysik beilegen zu
konnen glaubte und die die moderne Nach-Metaphysik hinter sich ge-
lassen zu haben meint. Derrida weifs durchaus die falschen Vermittlun-
gen der modernen Verabsolutierung des Endlichen Liigen zu strafen. Der
Biopolitik hat er allerdings nichts entgegenzusetzen, wenn er die Grund-
aquivozitdt der physis und der nomoi, der Seele und der Korper, deren dif-
férance, die unabwendbar zugleich sie selbst und nicht sie selbst sind, mit
der paradoxen Figur eines ursprunglosen Ursprunges fundamentalisiert.
Den docteurs de la castration, fiir die die Beschneidung nichts anderes als
eine Eviktion bedeutet, hat er im Grunde kaum was entgegenzuhalten.

Sieht man mit einer gewissen Berechtigung in Derridas physis en dif-
férance eine Art Biopolitik, so ist diese durchaus eine positive. Dadurch
unterscheidet sich Derrida radikal von Foucault, fiir den Aquivozitit
stets ein Problem bleibt und Biopolitik — trotz der zahlreichen Versuche,
sie ins Positive zu wenden — immer eine kritische Bedeutung hat. Wenn
Derrida die Biopolitik durchaus zur Sprache bringen kann, sie aber nicht
zu kritisieren weifs, so vermag Foucault eine entschiedene Kritik auszu-
formulieren, hat aber erhebliche Schwierigkeiten, sie zu fundieren.

Die Grammatologie ist programmatisch ein Einspruch gegen die Philo-
sophie des Lebens und des Sinnes der abendlandischen Tradition. In dieser
vermag Derrida blofs die Mystifikation eines christlichen Universalismus
zu sehen, der historisch zur nackten Herrschaftsideologie aufgestiegen
ist. So weifS er die versteckte Wirksamkeit des Lebens als Prinzip sowohl
der Konstitution als auch der Auflosung des Sinnes durchaus auszuspre-
chen: Es ist das, was als unendliche Einheit zur Auflosung jeder endlichen
Identitat fithrt und damit die Idealisierungsanspriiche des menschlichen
Geistes stets auf deren Angewiesensein auf Korper und Schrift oder gar

3 Vgl. DERRIDA, »Platons Pharmazie«, a.a.0., 104 ff./fz. 116 ff.

499

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

auf Tod verweist. Derrida ontologisiert allerdings seine Verneinung selbst
der Ontologie, macht die Wirksamkeit des Lebens zu dessen paradoxem
Fundament: Mit der Moglichkeit einer hoheren Einheit unterminiert er
zugleich die Gerechtigkeitsanspriiche seiner Dekonstruktion.

Nicht anders als Derrida operiert Foucault mit dem Begriff des Lebens
qua unendlicher Einheit. Dieser ist in seiner Geschichte des Wahnsinns
nicht weniger als im Mittelpunkt der Archdologie als dasjenige am Werk,
was jede Abgrenzung destruiert; er steht in seiner Lektiire Kants im Mittel-
punkt, wo Foucault die absolute Vermittlung zwischen Freiheit und Natur
ausmacht, nach der der Mensch als mit Vernunft begabtes Erdwesen in sei-
nem Handeln nicht weniger als in seinem Denken immer schon strebt. Als
solcher ist der Begriff des Lebens fiir Les mots et les choses, Foucaults Ar-
chaologie der Humanwissenschaften, entscheidend, denn als Integrations-
modell zwischen Endlichem und Unendlichem bildet er den Gegenpart zur
Verabsolutierung der Endlichkeit und zur Verallgemeinerung des Begriffs
der funktionellen Organisation, die Foucault ins Zentrum der Entstehung
der modernen, anthropologischen episteme stellt: Es ist demnach die dop-
pelte Problematik des Lebens und des Menschen — wie es zehn Jahre spa-
ter in La volonté de savoir 1976 heifst —, die die Ordnung der klassischen
epistéme erschiittert hat.* Der spatere Foucault wird dem Versprechen ei-
nes nicht-antinomischen Denkens der Endlichkeit qua ewiger Wiederkehr
dezidiert nachgehen, ohne es je einhalten zu konnen: Weder der Riickzug
auf die Unmittelbarkeit des Leibes, auf das Geschrei des Fleisches, noch
der Versuch, mit der Asthetik der Existenz der Selbstpraktiken blofS die
Genealogie und nicht die Struktur der modernen Subjektivitit infrage zu
stellen, konnen eine befriedigende Antwort auf die Fragen bieten, die der
frithere Foucault aufgeworfen hat. Wenn aber der spatere Foucault dem
fritheren nicht mehr ganz gerecht zu werden scheint, so bleibt der Gedan-
ke eines absoluten Lebens qua unendlicher Einheit jedoch auf der Ebene
der nicht erkldrten Vorannahme hinter seinem Riicken wirksam. Er ist
das, was die Archiologie nicht zur schlicht harten Methode der positivis-
tischen Rekonstruktion von Diskursen qua Aussagenaggregaten herabzu-
stufen erlaubt, sondern ihre Anspriiche auf Bestreitung und Ubertretung
und ihren genuin genealogischen, das heifSt identitdtsauflosenden Charak-
ter aufbewahrt; er ist das, was Biopolitik nicht zur bloflen Politik des Le-
bens, einer Steigerung der individuellen und kollektiven Lebenskraft, von
der wir alle profitieren zu konnen glauben und die problemlos 6ffentlich
vertreten wird, herabkommen ldsst, sondern ihr ihren intrinsischen Herr-
schaftsgehalt und ihr wesentliches Verhaltnis zur Thanatopolitik des Ras-
sismus zurlickgibt und sie zusammen mit der biologistischen Auffassung
des Geistes, von der sie ausgeht, ins Zentrum der Interpretation unserer
jungsten Geschichte und Gegenwart riicken lasst.

4 Vgl. VS 189/dt. 138.

500

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

In seiner berihmten Einleitung zur amerikanischen Ausgabe von Le
normal et le pathologique, der Text, dem in seiner letzten Fassung von
1985 Foucaults letztes Imprimatur galt, fihrt Foucault den aufSerordent-
lichen Einfluss, den Georges Canguilhem auf die franzosische Philoso-
phie der Nachkriegszeit ausiiben konnte, auf dessen Fahigkeit zuriick,
die Frage nach der Wahrheit nicht mehr vom Subjekt, sondern vom Le-
ben her zu denken. Hatte der grofle kartesische Bruch zu der Frage des
Verhiltnisses zwischen Wabrbeit und Subjekt gefuhrt, so hat das 18.
Jahrhundert eine Reihe von Fragen tiber das Verhaltnis zwischen Wahr-
beit und Leben gestellt, deren erste grofle Formulierung Kants Kritik
der Urteilskraft und Hegels Phidnomenologie des Geistes gewesen sind:
Stellt die Erkenntnis des Lebens nicht mehr als nur ein besonderes Ge-
biet dar, das auf die allgemeine Frage nach der Wahrheit, dem Subjekt
und der Erkenntnis angewiesen ist, oder zwingt sie nicht vielmehr dazu,
dieselbe Frage anders zu stellen? Die entscheidende Relevanz von Can-
guilhems Werk ist daran zu ermessen, dass er auf der Hohe dieses fiir
die Geschichte der modernen Philosophie wesentlichen Ereignisses zu
denken wusste.’

I. Canguilhems kritische Treue zur franzosischen
histoire des sciences

Le perfectionnement de I’étude de la nature et celui
de l’action sur la nature ne tiennent-ils pas 'un a Pau-
tre ? Tous deux ne sont-ils pas étroitement liés avec

’état de ’organisation sociale, et réciproquement?
(Auguste Comte, Plan des travaux scientifiques
nécessaires pour réorganiser la société)s

Ce n’est pas revenir a précher le culte du fait. En
science comme en politique, le culte du fait est une

forme de barbarie.
(Georges Canguilbem, »Role de Ihistoire des sciences
dans la philosophie des sciences«)’

i. Canguilbems fundamentale Auffassung des Lebens
Das Leben, von dem her Canguilhem denkt, ist kein primar biologisches.

Sein Interesse fiir die Philosophie und die Geschichte der Wissenschaf-
ten und der Techniken des Lebens, Biologie und Medizin, die Aufrufe

5 Vgl. FOUCAULT, »La vie : ’expérience et la science«, a.a.0., 1594 f./dt. 957 f.

sOI1

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

zugunsten einer philosophie biologique, die unermiidliche Verteidigung
eines radikalen Vitalismus, die konsequente Vertretung einer negativen
Lebensphilosophie haben an die Biologie und an ein Vindizieren einer
vitalen Verankerung des menschlichen Lebens als an den eigentlichen
Kern der Philosophie Canguilhems denken lassen.® Der Philosoph, der
von seiner diplome d’études supérieures iber den Begriff der Ordnung
und des Fortschrittes bei Auguste Comte bis zum spéten Einspruch gegen
das fatale Biindnis zwischen Biologie und kognitiven Wissenschaften nie
miide wurde, den Biologismus anzuprangern; der frithe Antifaschist, der
vor der Steigerung des borniertesten Sozialnaturalismus zur Bedrohung
der ganzen abendldndischen Zivilisation kaum wagte, das eigene Leben
aufs Spiel zu setzen, wihrend sich andere mit dem >Scheinfrieden< der
Kollaboration zufrieden gaben, wird zum Verfechter eines auf die vita-
len Wurzeln des Menschen ausgerichteten Naturalismus.®

Wenn es iiberhaupt einen Kern gibt, auf den sich die Philosophie Can-
guilhems von ihren Anfingen bis zu ihrem Ende zurtuckfihren lasst, so
besteht er sicherlich in der Uberzeugung, dass es unmoglich ist, die Er-
fahrung zu naturalisieren. Es ist eine der besonderen Stiarken von Can-
guilhems Philosophie, dass er die Naturverankerung des Menschen von
einer radikalen Kritik am Naturalismus her denkt. Natur im Menschen
ist nicht seine grundsitzliche Reduzierbarkeit auf die Gegebenheit von
fiir sich bestehenden, deutlich bestimmbaren, homogenen Elementen. Ei-
ner solchen Reduktion, wie die bescheidene Hybris der modernen Ana-
lytik der Endlichkeit zur Geniige zeigt, wohnt der Anspruch inne, Na-
tur in und auflerhalb des Menschen zu tilgen. Die Vereinheitlichung der
Erfahrung anhand von Naturgesetzen liuft notwendig auf eine Gleich-
setzung zwischen Natur und Geist hinaus, durch die jede Negativitat
aufgelost wird. Das Projekt der Naturalisierung der Erfabrung mundet

6  »Die Vervollkommnung des Studiums der Natur und die Einwirkung auf
die Natur hiangen nicht voneinander ab? Beide sind nicht auf das engste mit
dem Grade der sozialen Organisation verkniipft und umgekehrt?«

7 »Dies heifit nicht, dazu zuriickzukehren, den Tatsachenkult zu verkiindigen.
In der Wissenschaft wie in der Politik ist der Tatsachenkult eine Form von
Barbarei.«

8  Vgl. bereits E DAGOGNET, Georges Canguilhem. Philosophe de la vie, Le
Plessis-Robinson 1997, 12 ff. und exemplarisch den Versuch Guillaume Le
Blancs, mit Canguilhem die Anthropologie und die Humanwissenschaften
auf eine neue, vitale Basis zu stellen: G. LE BLANC, Canguilhem et la vie
humaine, Paris *2010 (2002).

9  Vgl. G. CANGUILHEM, La théorie de I'ordre et du progres chez A. Comte,
Manuskript 1926; DERS., »Le cerveau et la pensée«, zuerst in: Prospective et
Santé, 14 (1980), 81-98, dann in: Georges Canguilbem. Philosophe, historien
des sciences, Paris 1993, 11-33; fir den >borniertesten Sozialnaturalismus«
DERS., »Jean Cavailles (1903-1944)« (1947), in: OC IV, 25171, insb. 255.

502

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

paradox genug in eine vollendete Idealisierung, in der es sich selbst ab-
schafft oder genauer: seine Maske ablegt. Die Mannigfaltigkeit ist dann
vollstindig auf Einheit gebracht, das heifst verinnerlicht und idealisiert.
Auf die unendlichen Bedingungen abzuheben, die mit einer solchen Ver-
einheitlichung gesetzt sind, heift hingegen — was Canguilhem tut — die
grundlegende Spaltung zu denken, auf die die menschliche Erfahrung
angewiesen bleibt. Die Negativitit, die AuSerlichkeit der Natur kann
nicht gestrichen werden.

Zeitdiagnostisch ist selbstredend nicht unerheblich, dass, wenn man
die vitale Verwurzelung des Menschen durch Canguilhem begriifSt und
ihm seinen Vitalismus — zumindest in einem heuristischen Sinne — so-
gar gerne schenkt, man kaum ein klares Gespir fur die fundamentale
Bedeutung, die der Begriff des Lebens bei ihm einnimmt, und insbeson-
dere fiur die Offenheit Canguilhems gegeniiber (nicht substanzialisti-
scher) Metaphysik und Spekulation hat.’> Man konnte gar behaupten,
dass man mit Canguilhem das tut, was er an der Rezeption des Me-
chanismus Descartes’ immer wieder denunziert hat: die programmati-
sche Streichung von dessen spekulativen Wurzeln. Descartes Maschi-
nen funktionieren nur, weil jemand sie montiert hat, namlich ein erster

10 Vgl. etwa G. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite en France a la
philosophie biologique« (1947), in: OC 1V, 307—20. Dort sieht Canguil-
hem im Erscheinen von Raymond Ruyers Eléments de Psychobiologie (Pa-
ris 1946) die Gelegenheit, die Frage nach der Aktualitit des metaphysischen
Denkens zu stellen (insb. 307/dt. 23; auflerdem 312/dt. 28, wo die Freiheit
der Spekulation gegeniiber den falschen Philosophien der Wissenschaftler
vindiziert wird). Fur eine offene Verteidigung der Legitimitdt der Metaphy-
sik vgl. auch unter anderem: G. CANGUILHEM, C. PLANET, Traité de
logique et de morale (fortan als TLM zitiert), zuerst Marseille 1939, jetzt
in: G. CANGUILHEM, (Euvres complétes 1. Ecrits philosophiques et po-
litiques (1926-1939), hg. v. J.-E. Braunstein, Y. Schwartz, Paris 2011, 633—
924, 637 Anm. b (fortan als OC I zitiert); die Erinnerungen Jacques Bou-
veresses uber die Irritation Canguilhems gegeniiber den Versuchen, dem
>Obskurantismus« der (deutschen) Metaphysik die Anspriiche einer Verwis-
senschaftlichung der Philosophie durch den Wiener Kreis entgegenzusetzen
(J. BOUVERESSE, Préface aux (Euvres completes de Georges Canguilbem,
in: OC 1, 7-66, 52—53 und 57 ff.) und die wiederholte Wirdigung seitens
Canguilhems der romantischen Tradition der Naturphilosophie: G. CAN-
GUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte et son influence
en France au XIX¢siécle« (1958), in: DERS., Etudes d’histoire et de philo-
sophie des sciences concernant les vivants et la vie, Paris 71994 (1968), 61—
74, 64 (fortan als Etudes angegeben); DERS., »’Ecole de Montpellier jugée
par Auguste Comte« (1961), in: Etudes 75-80, 80; DERS., »Le concept et
la vie« (1966), in: Etudes 33 5-64, 346. Fiir die Nihe zur deutschen roman-
tischen Philosophie auch: D. LECOURT, Georges Canguilbem, Paris 2008,
38 Anm. 2.

503

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Urheber. Die Teleologie wird somit nicht ausgeschlossen, sondern blofs
ganz an den Anfang versetzt. Die Korper funktionieren nach Descartes
nicht von sich aus als reine wirkkausale Aggregate von Elementen, son-
dern weil sie zu einer funktionellen Einheit zusammengefiigt werden; sie
setzten somit eine Seele voraus, fiir deren Vermittlung mit dem Korper
letztendlich Gott biirgt.'* Es wird die Ubereinstimmung mit Foucaults
Deutung der klassischen epistéme in Les mots et les choses kaum ent-
gehen konnen: Hatte noch im Klassischen Zeitalter eine unendliche
Einheit auf der Ebene einer philosophischen Ontologie des Kontinu-
ums die Korrespondenz zwischen les mots und les choses garantiert, so
wird in der Moderne die Vermittlung szientistisch ganzlich auf der Ebe-
ne einer verabsolutierten Endlichkeit gesucht. Wie die unendlichen Be-
dingungen der Vermittlung tberhaupt endlich zu erfullen seien, bleibt
unausgesprochen.™

Canguilhem hat den eigentiimlichen Weg seiner Philosophie auf dem
schmalen Grat zwischen einer Philosophie des Lebens und einer Philo-
sophie des Erlebten gesucht. Diesbeziiglich bildet Mikel Dufrennes Re-
zension (1953) von Canguilhems erster Aufsatzsammlung, La conaissan-
ce de la vie (1952), weiterhin eine der ernsthafteren Auseinandersetzung
mit Canguilhems Philosophie. Dufrenne versucht, Canguilhems Ansatz
sowohl von einer philosophie de la vie (Bergson) wie auch von einer phi-
losophie du vécu (Merleau-Ponty) abzusetzen. Zugleich kritisiert er Can-
guilhems angeblichen Naturalismus im Namen einer Geistesphilosophie,
fur die er ein Modell in Paul Ricceurs Philosophie des Willens sieht.'s
Canguilhems Einleitung zu La connaissance de la vie tragt den Unterti-
tel »La pensée et le vivant«: ein klarer Anklang an Henri Bergsons Auf-
satzsammlung La pensée et le mouvant (1934)." Steht le mouvant bei
Bergson fiir das Leben als das unaufhaltsame schopferische Werden, so
setzt Canguilhem ihm le vivant entgegen, das Leben nicht im Allgemei-
nen, sondern in individuierter Form.

Mit dieser Akzentverschiebung tritt Canguilhem allerdings nicht fiir
ein endliches Verstandnis des Lebens ein. Auf der Grundlage eines end-
lichen Lebens liefe sich keine philosophie du vivant mehr entwickeln,

11 Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite en France a la philoso-
phie biologique«, a.a.0., 311 f./dt. 27; DERS., »Machine et organisme«,
in: DERS, La connaissance de la vie, a.a.0., 129—64, insb. 113 f./dt. 206 f.;
DERS., La formation du concept de réflexe aux XVII* et X VIII¢siecles, Paris
*1977 (1955), 53 ff./dt. 68 ff.; DERS., »Organisme et modéles mécaniques.
Réflexions sur la biologie cartésienne« (1955), in: OC IV, 625—42.

12 Vgl. MC 219 f./dt. 258 f.

13 Vgl. M. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, in:
Revue de Métaphysique et de Morale, (58) 1953, 170-87.

14 Vgl. G. CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, in: DERS., La connais-
sance de la vie, a.a.0., 9-13/dt. 15-22.

504

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

sondern hochstens eine philosophie du vécu, eine Philosophie des Kon-
kreten und der Formen, die auf psychophysische Indifferenz, auf eine
positiv auffassbare Einheit zwischen Leib und Seele abzielt. Dem Szi-
entismus der Moderne wie der rationalistischen Tradition der neuzeitli-
chen Metaphysik, die den Dualismus der Essenz mit der Existenz nicht
mehr zu denken vermag, gibe es nichts mehr entgegenzusetzen.*s Sinn
wire dann auf Tatsachen, Tatsachen auf Sinn zurtckfithrbar. Eine Wis-
senschaft des Wertes wiare moglich, eine science des fins, die nicht we-
niger als eine Vermittlung zwischen Wissenschaft und Technik und zwi-
schen Wissenschaft, Technik und Ethik fur sich beanspruchen konnte.
Gegen eine solche Hybris straubt sich aber das ganze Werk Canguilhems.

In welchem Ausmaf die Ablehnung der Verabsolutierung von endli-
chen Vermittlungen auf eine Theorie der Biopolitik ante litteram zutrifft
(Canguilhem macht selbst von dem Wort keinen Gebrauch), lasst sich
am einfachsten seiner Rezension von Les mots et les choses entnehmen.
Canguilhem vertritt dort Foucaults Vorwurf gegentiber der phinomeno-
logischen Tradition, sie habe trotz ihrer Zurtckweisung der naturalisti-
schen, innerweltlichen Einstellung der Psychologie letztendlich zwischen
Wesen und Tatsachen nicht unterscheiden konnen. Damit steht aber die
»analyse du vécu« im Mittelpunkt der Verwechselung zwischen Empiri-
schem und Transzendentalem, Tatsachen und Werten, also des Diskurses
gemischter Natur, der die anthropologische epistéme der Moderne nicht
weniger als die moderne Biopolitik kennzeichnet.

Ce n’est pas moi qui reprocherai @ M. Foucault le rapprochement, para-
doxal pour beaucoup, scandaleux pour certains, de la phénoménologie et
du positivisme. Lanalyse du vécu lui semble une tentative, seulement plus
exigeante et donc plus rigoureuse, pour >faire valoir ’empirique pour le
transcendantal<.*

15 So habe nach Etienne Gilson die neuzeitliche Metaphysik seit Suarez den
Dualismus zwischen Essenz und Existenz, der fiir die aristotelische Tradi-
tion bis Thomas grundlegend gewesen war, zugunsten eines Monismus der
Essenz zuriickgewiesen (vgl. E. GILSON, L’étre et Pessence, Paris 1994
(1948), 146 ff.

16 G. CANGUILHEM, »Mort de ’homme ou épuisement du Cogito ?«, in:
Critique, 242 (1967), 599618, 616 (»Ich werde nicht derjenige sein, der
Foucault vorhalten wird, die Phanomenologie und den Positivismus — fur
viele auf eine paradoxe, fiir einige auf skandalése Art — zusammengeriickt zu
haben. In seinen Augen ist die Erlebnisanalyse ein — lediglich anspruchsvol-
lerer und deshalb stringenterer — Versuch, »das Empirische fiir das Transzen-
dentale gelten zu lassen««, dt. 45, Ubersetzung leicht verindert). Fiir die
wesentliche Verwandtschaft zwischen Logischem Empirismus und Phino-
menologie bereits: J. CAVAILLES, Sur la logique et la théorie de la science,
Paris 1974, 65 f./dt. 89.

505

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Canguilhem sucht aber auch nicht eine Immanenz im Leben in der intui-
tiven, gar mystischen Auffassung unendlichen Lebens im eminenten Sin-
ne. Und selbstverstiandlich auch nicht in der ewigen Wiederholung von
expressiven Differenzen jenseits des Organischen oder gar der Dialek-
tik, die zwischen Gestein, Tier und Menschen keine Grenze mehr kennt
(Deleuze), oder in einem nackten, gegen die Erbsiinde der Bestimmung
und damit gar gegen die Kultur gefeiten Leben (Agamben). Canguilhems
Verstindnis des Lebens ist dennoch ein genuin spekulatives. Leben, wie
er es auffasst, muss ganz im Sinne der spekulativen Tradition als absolu-
te Tatigkeit und Spontanitit verstanden werden. Anders kann man Can-
guilhems Bestimmung des Lebens, das er nicht als eine Form, sondern
als das Prinzip der Herausbildung der Formen (»la vie est formation de
formes«'7) versteht, keinen konsistenten Sinn geben. Ahnlich lisst sich
Canguilhems Programm einer Radikalisierung des traditionellen Vita-
lismus nur einhalten, wenn Leben so aufgefasst wird, dass es seine Dif-
ferenz und AufSerlichkeit in sich aufnehmen kann, um sie zu verinnerli-
chen und zu idealisieren. Die eigene Auflerlichkeit zu idealisieren kann
aber das Leben nur als unendliche Einheit. Dem klassischen Vitalismus,
der auf dualistische Weise bestrebt war, das Leben als ein Reich inner-
halb des Reiches der Physik zu behaupten, ist demnach laut Canguilhem
ein Zuviel an Bescheidenheit vorzuhalten. Stattdessen muss man konse-
quent sein und die Materie so denken, dass sie vom Leben umfasst wird
(»comprendre« la matiére dans la vie«).'®

Leben ist somit im eigentlichsten Sinne Normativitit: Assimilation
seiner AufSerlichkeit nach dem Gesetz der eigenen Einheit, und dies dem
Anspruch nach bereits in seiner unmittelbareren Manifestation als orga-
nisches Leben. Leben zeichnet sich auf allen seinen Stufen als ein Streben
nach Idealisierung aus. Es aus der Perspektive seiner Individuierungen,
aus der Perspektive des vivant aufzufassen heifdt nicht, es auf der Grund-
lage eines missverstandenen Positiven verendlichen zu wollen. Es geht
vielmehr darum, Leben vom Standpunkt seiner endlichen, individuierten
Manifestationen als das unendliche Prinzip zu begreifen, das ihnen allen
als das Telos ihres Strebens nach Assimilation innewohnt. Leben ist die
umfassende Einheit, von der her sich der immer offene Streit zwischen
Tatsachen und Werten, Materie und Sinn entfaltet und vermittelt. Leben
ist das Prinzip des Konflikts zwischen Natur und Freiheit, aus dem alle
Erfahrung und Geschichte entsteht.

La vie n’est, a vrai dire, selon nous, que la médiation entre le mécanique et
la valeur ; c’est d’elle que se dégagent par abstraction, comme termes d’un

17 CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.O., r1/dt. 19.
18 G. CANGUILHEM, »Aspects du vitalisme«, in: DERS., La connaissance de
la vie, a.a.0., 83-100, hier 95/dt. 173.

506

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

conflit toujours ouvert, et par la méme générateur de toute expérience et
de toute histoire, le mécanisme et la valeur.™

Das Lebendige als individuiertes Leben ist das, was der Mannigfaltigkeit
einen Sinn gibt, die Materie zu einer zusammenhingenden Einheit fiihrt
und sie assimiliert. Somit erzeugt das Lebendige Wert, es organisiert
Mannigfaltigkeit auf eine mogliche innere Einheit hin, end- und nicht
einfach wirkkausal, sodass jedes Element sich als werthaft und polari-
siert erweist: sinnvoll oder sinnwidrig, zweckmifSig oder zweckwidrig,
gut oder schlecht. Als synthetisch entzieht sich der Wert jeder Erkennt-
nis: nicht weniger einer analytischen, die zersetzend versucht, das zu er-
fassen, was nur zusammenhingend seinen Sinn hat, als einer syntheti-
schen, die uiber einen unendlichen, intuitiven Verstand verfiigen miisste,
um anders als metaphorisch durch Bilder eine Totalitdt begreifen zu kon-
nen. Als endlicher ist der Wert immer unvollendet, das heifdt — aristote-
lisch und hegelisch gesprochen — physisch. Er realisiert immer nur teil-
weise die zusammenhingende Form, nach der er wesentlich strebt. Der
Konflikt mit der Materie ist somit innerlich wie auch duflerlich immer
unaufgelost. Das Lebendige ist urspriinglich krank* oder — nicht mit He-
gel, sondern mit Canguilhem gesprochen — in der Auseinandersetzung
mit seinem Milieu, von dem es bestimmt wird, in einem gewissen MafS
immer fehl am Platz.>'

Als synthetisches und endliches ist das Lebendige auf Leben ange-
wiesen, als auf die unendliche Einheit, die es allein mit sich selbst — mit
der Materie, die sich ihm als fremd erweist, wenn es darum bemiiht ist,
sie zu assimilieren — versohnen konnte. Als unendliches ist Leben das,
was sich dem Lebendigen immer schon entzieht und ihm dennoch in
der Form seines Strebens nach Freiheit innewohnt. Es ist die immanente
Transzendenz, die das Lebendige mit Zeit und Natur konfrontiert. Mit

19 Das Zitat stammt aus Canguilhems Rezension des Buches Georges Fried-
manns uber die Probleme der mechanisierten Produktion in der moder-
nen Industrie (Probléemes humains du machinisme industriel, Paris 1946):
G. CANGUILHEM, »Milieu et Normes de 'Homme au Travail. A propos
d’un livre récent de Georges Friedmann« (1947), in: OC IV, 291-306, 306
(»Das Leben ist — unseres Erachtens — eigentlich nichts Anderes als die Ver-
mittlung zwischen dem Mechanischen und dem Wert; aus ihm gehen durch
Abstraktion der Mechanismus und der Wert als die Teile eines immer offe-
nen Konfliktes hervor, der als solcher alle Erfahrung und alle Geschichte ge-
neriert«).

20 Fur den Gedanken einer urspriinglichen Krankbeit des Lebendigen, das als
nattrliches Wesen zum Sterben bestimmt ist, vgl. G. W. E. HEGEL, Enzy-
klopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse. I1. Die Natur-
philosopbhie, in: Werke in zwanzig Binden, a.a.O., Bd. IX, § 375, 535.

21 Vgl. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.0O., 364.

507

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Zeit, insofern es sich als die notwendige Vollendung gibt, mit der man nie
zu einem Ende kommen kann; mit Natur, insofern das Lebendige nicht
im Begegnen mit endlich bestimmten Tatsachen, sondern erst durch sein
Angewiesensein auf die Unendlichkeit des Lebens die Negativitit seiner
Endlichkeit erfahrt, das heifSt durch die konstitutive Unmdoglichkeit, sei-
ne Erfahrung auf Einheit zu bringen.

Wie Canguilhem in Bezug auf den Anspruch Alexandre Kojéves, die
Dialektik zu verendlichen und auf den Menschen zu reduzieren, kritisch
bemerkt, kommt durch das notwendige Verhaltnis zwischen der Endlich-
keit des Lebendigen und der Unendlichkeit des Lebens das traditionelle
Problem des Verhiltnisses zwischen Freiheit und Natur wieder ans Licht.

Nous demanderions alors si M. Kojéve n’estime pas qu’en identifiant
I’'Homme, I’Esprit et ’Histoire, en séparant radicalement I’histoire et la
nature, la Liberté et I'Ildentité, il n’escamote pas un probléme tradition-
nel en philosophie, celui des rapports en I’homme, de la nature et de la
liberté ? Chomme, dit-il, est essentiellement différent de tout ce qui est
seulement nature. En convenir n’est pas nier que ’homme soit aussi na-
ture. **

Nicht anders als bei den zwei Autoren Auguste Comte und Henri Berg-
son, in deren Zeichen — wie genauer darzustellen sein wird — sein Werk
in ausgezeichneter Weise steht, spielt Leben bei Georges Canguilhem so-
wohl eine epistemologische als auch eine ethische Rolle. Leben ist einer-
seits die absolute Einheit, auf die jede Erkenntnis hinauslduft, um ihrem
strukturellen Bediirfnis nach Totalisierung der Erfahrung nachzukom-
men. Es vom Standpunkt der Endlichkeit des Lebendigen anzuvisieren
heifSt somit nicht weniger, als die konstitutive Unvollstandigkeit und
folglich die Kontingenz der Erkenntnis wie auch ihr Angewiesensein auf
eine umfassende Totalitit und unendliche Einheit hervorzuheben, von
der her sie zu betrachten ist, will man ihre eigentliche Bedeutung erfas-
sen konnen. Weil daruber hinaus der Erkenntnis angesichts ihres Stre-
bens nach Totalisierung gleichzeitig ein inneres Ziel innewohnt, namlich
eine moglichst durchgingige Bestimmung der Erfahrung, ihre Zuriick-
fithrung auf ein System von eindeutig bestimmbaren Identititen, die un-
tereinander eindeutige Relationen aufweisen, darf sie in keinem Fall als

22 CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.0., 334 (»Wir mochten dann fra-
gen, ob Kojéve, indem er den Menschen, den Geist und die Geschichte iden-
tifiziert und die Geschichte und die Natur, die Freiheit und die Identitit ra-
dikal trennt, nicht meint, einem traditionellen Problem in der Philosophie,
namlich der Frage nach dem Verhiltnis im Menschen zwischen der Natur
und der Freiheit, aus dem Wege zu gehen? Der Mensch — sagt er — ist we-
sentlich unterschiedlich von all dem, was ausschliefSlich Natur ist. Zuzustim-
men heifst nicht zu leugnen, dass der Mensch ebenso Natur ist«).

508

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

eine Tatsache behandelt werden: Erkenntnis bildet ein Ideal, das einer
eigenen internen Norm der Konstruktion von Objektivitat gehorcht. Er-
kenntnis ist somit zumindest in zweierlei Hinsicht ein Wert: Sie bildet
zum einem einen Wert in Bezug auf die umfassende Totalitdt des Lebens
und der Erfahrung, der gegeniiber sie blofS ein Moment und eine mogli-
che Einstellung darstellt, und in Bezug auf die subjektive Einstellung des
Lebendigen, das sich selbst auf Leben hin definiert; zum anderen weist
sie selbst, indem sie konstitutiv auf ein Ziel hin ausgerichtet ist, die in-
terne Struktur eines Wertes auf.>s

Leben bildet andererseits den grofSen Organismus der Humanité
im endlich realisierten Frieden der République occidentale (Auguste
Comte), die absolute Einheit und die Liebe der offenen Gesellschaft der
Menschheit gegen den naturbestimmten Egoismus und den Krieg des
Nationalismus (Henri Bergson). Leben ist nach Georges Canguilhem
die grof3geschriebene Espece humaine, die menschliche Gattung, die es
durch menschliche Praxis zu realisieren gilt (vgl. TLM 915 ff.); es ist da-
ruber hinaus die strukturelle Bedingung der Moglichkeit einer morali-
schen Handlung nach einem Selbstzweck oder einer Selbstbestimmung
des Willens, die Canguilhem mit Kant jeder technischen Handlung nach
einem besonderen Zweck entgegensetzt. Leben als Prinzip der ethischen
Handlung aus der Sicht des Lebendigen zu betrachten, heifSt Freibeit als
Postulat der Moral und die Menschen als die hochste Realisierung der
Freiheit des Lebens als Selbstzweck zu setzen (vgl. TLM 833 ff.). Dass
der moralische Mensch ein Tier ist, das sich bemiiht, wie ein Engel zu
handeln (vgl. TLM 821), besagt somit, dass gegeniiber den Verobjek-
tivierungen der Erkenntnis die Rechte der subjektiven Perspektive des
Lebendigen als vital verankertes wie auch als moralisch entscheidendes
Subjekt zur Geltung gebracht werden miissen.

Am meisten fir seine Studien uber die Geschichte und Philosophie
der Lebenswissenschaften, iiber die Epistemologie der Medizin und der
Psychologie und den Sinn von Technik und Maschinen bekannt, zeich-
net sich das Werk Georges Canguilhems durch die Konsistenz aus, mit
denen er jeglichen hegemonialen Anspruch der Wissenschaft und der
Technik zurtickweist. Mit seinem Einspruch gegen Szientismus und
Technokratie weifS Canguilhem der doppelten Gefahr einer Erhebung
von Wissenschaft und Technologie zum fundamentalen Wissen einer
Philosophie und einer Verwissenschaftlichung und Technisierung der

23 Zum teleologischen Charakter der Verifikation auch: CAVAILLES, Sur la lo-
gique et la théorie de la science, a.a.0., 25/dt. 43 f., der vom but — dem Ziel
— spricht, das von der Beweisfilhrung gesetzt wird, und CANGUILHEM,
»Lobjet de I’histoire des sciences«, in: Etudes, 923, a.a.0., 17/dt. 30, wo
die Historizitit der Wissenschaft als Folge eines intern normierten Vorha-
bens (»un projet intérieurement normé«) prasentiert wird.

509

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Philosophie auszuweichen.>* Die Wissenschaft und die Technik gewin-
nen ihre Bedeutung und ihren Wert erst in Bezug auf ihr Verhiltnis zu
einer moglichen Totalisierung der Erfahrung und auf das Verhiltnis,
das vital verankerte Subjekte zu dieser Totalitdt als zum Leben unter-
halten, das ihnen Freiheit und Gerechtigkeit schenken wiirde. Philoso-
phie ist das Wissen und die Tatigkeit, die alles andere Wissen und alle
anderen Tatigkeiten im Hinblick auf eine mogliche systematische, ja or-
ganische Vervollstandigung von Theorie und Praxis in Betracht zieht.
Indem sie Wissenschaft und Technik, soweit diese eine hegemoniale
Stellung beanspruchen, in ihre Grenzen verweist, gestattet die Philo-
sophie zugleich, die Angemessenheit ihrer besonderen Ausfithrungen
gegeniiber der eigentiimlichen Normativitiat zu beurteilen, die ihnen
innewohnt und die der besonderen Leistung entspricht, die man von
ihnen erwartet.

ii. Ein anti-positivistisches Verstindnis der Wissenschaft

Am Ende seines aufsehenerregenden Vortrags an Jean Wahls College phi-
losophique im Dezember 1956 gab Canguilhem der Psychologie einen
berithmten Ratschlag. Die Psychologie sollte angesichts ihres schlecht
definierten epistemologischen Status an den Scheideweg denken, an dem
sich derjenige befindet, der die Sorbonne auf ihrer hinteren Seite ver-
lasst: Entweder man geht hinauf und gelangt zum Pantheon oder man
geht hinunter und lauft dann dezidiert in die Richtung der Polizeipra-
fektur.>s Die Psychologie miisse insbesondere endlich die Anthropologie
ausweisen, von der ihre Theorie der menschlichen Fertigkeiten ausgehe,
das heif3t die Idee des Menschen, die sie unterstellt. Gegen die Anspriiche
der Verhaltenspsychologie des 19. und des 20. Jahrhunderts, sich gegen-
uber jeglicher Philosophie zu verselbststindigen, das heifSt, ausgehend
von einer Spekulation, die eine Idee des Menschen jenseits der biologi-
schen und soziologischen Gegebenbeiten sucht, geht es vor allem dar-
um, die Psychologie wieder in der Philosophie zu situieren.** Man kann

24 Zur ersten Gefahr vgl. H. SCHMIDGEN, »Fehlformen des Wissens«, in:
CANGUILHEM, Die Herausbildung des Reflexbegriffs, tibers. v. H. Schmid-
gen, Paderborn 2008, VII-LVIII, VII. Hinsichtlich der zweiten Gefahr ist
eine Erinnerung Dominique Lecourts vielsagend, der auf Aufforderung
Louis Althussers sich an Canguilhem gewendet hatte, um ein Memoire zur
Epistemologie Gaston Bachelards betreuen zu lassen. Canguilhem habe ihn
kritisch zurtickgefragt, ob er bei der allgemeinen Bewegung zu einer Episte-
mologisierung der Philosophie mitmachen wolle (vgl. LECOURT, Georges
Canguilbem, a.a.O., 120).

25 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 381.

26 A.a.O.

510

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

sicherlich behaupten, dass Wissenschaft und Technik aus der Sicht Can-
guilhems vor einem Scheideweg stehen, wie der zwischen Pantheon und
Polizei im Falle der Psychologie, solange sie sich iiber ihre philosophi-
schen Implikationen nicht klar werden.

Niemand hat sich allerdings von einer undifferenzierten Vormund-
schaft der Philosophie gegentiber der Wissenschaft und der Technik mehr
ferngehalten als Canguilhem. Wenngleich die Philosophie — selbstver-
standlich als Wissensform und nicht als Institution — sowohl tber die
internen als auch externen Ziele der Wissenschaft, das heifst iiber das
Ideal der Konstitution der Objektivitit und tber dessen Bedeutung fiir
das Leben und fir das Lebendige, das Sagen hat, so darf sie jedoch zu
den Mitteln und den Inhalten der Wissenschaft und der Technik kei-
ne Stellung nehmen. Angesichts der synthetischen Natur, die diesen zu-
kommt, kommt sie nicht anders als die Eule der Minerva immer nach-
traglich: apres coup.

Auf seiner Auffassung der wechselseitigen Verhaltnisse zwischen Wis-
senschaft, Technik und Philosophie griindet sich Canguilhems kritische
Treue gegentiber der Tradition der franzosischen philosophischen Wis-
senschaftsgeschichte.?” Canguilhem bleibt sicherlich dem esprit der his-
toire des sciences treu, indem er Wissenschaft als zugleich historisch
und intern normativ versteht. Er betreibt demnach konsequent eine Ge-
schichte und Philosophie der Wissenschaft, wie der Titel einer seiner
wichtigsten Aufsatzsammlungen suggeriert: Etudes d’bistoire et de phi-
losophie des sciences.*® Als Tatigkeit der objektiven Konstruktion der
Realitdt zum Zweck ihrer Beherrschung ist die Wissenschaft konstitu-
tiv historisch. Sie kann ihr Ideal nie wirklich realisieren: Die unendli-
che Aufgabe einer Verobjektivierung des Lebens kann sie immer nur
erst partiell und folglich kontingent erfiillen. Demnach ist sie immer
Gegenstand sowohl einer Geschichte wie auch einer Geographie. Mit
Canguilhem Worten: Ein verniinftiger Rationalismus muss seine Gren-
ze anerkennen und die Bedingungen seiner Ausiibung in sich integrie-
ren konnen.

27 Zur Tradition der franzosischen historischen Epistemologie vgl. J. F
BRAUNSTEIN, »Bachelard, Canguilhem, Foucault. Le >style frangais< en
épistémologie«, in: P. WAGNER (Hg.), Les philosophes et la science, Paris
2002, 920-64; D. LECOURT, La philosophie des sciences, Paris 2010, insb.
9o ff.; H.-J. RHEINBERGER, Historische Epistemologie zur Einfiibrung,
Hamburg 32013 (2007) insb. 99 ff.

28 Zur Historizitdt von Canguilhems Epistemologie vgl. auch: H.-J. RHEIN-
BERGER, »Ein erneuter Blick auf die historische Epistemologie von Georges
Canguilhem«, in: C. BORCK, V. HESS, H. SCHMIDGEN (Hg.), Maf§ und
Eigensinn. Studien im Anschluf§ an Georges Canguilbem, Miinchen 2005,

223-37.

SII

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Nous pensons, quant a nous, qu’un rationalisme raisonnable doit savoir
reconnaitre ses limites et intégrer ses conditions d’exercice.*

Zum anderen ist die Wissenschaft als Wert und Ideal der Objektivitats-
konstruktion in ihrem Bestreben, die Erfahrung analytisch auf nach ge-
setzmifligen Relationen zusammenhingende numerische Identitdten zu
reduzieren, immer synthetisch: Sie ist auf ein Ziel gerichtet, nimlich auf
die Konstitution einer Realitit als solidarischer Zusammenhang von
Substanzen und Kausalverhaltnissen. Wissenschaft ist immer das Resul-
tat eines Urteils (Léon Brunschvicg), einer Phdnomenotechnik als wis-
senschaftlicher Technik zur Konstruktion von Phinomenen (Gaston Ba-
chelard) oder einer Dialektik von Konzepten (Jean Cavailles). Als solche
ist sie in ihrer Entwicklung immer intrinsisch zeitlich. Im Verfolgen des
Ziels der Realisierung, das heifst der Konstitution einer verobjektivier-
baren Realitit, die ihr innewohnt, veranlasst sie den Prozess der Heraus-
bildung der konkreten Kategorien, mit denen sie operiert. Die Dialek-
tik, der die Wissenschaft im Prozess der Rationalisierung der Erfahrung
unterliegt, betrifft ihre Prinzipien nicht weniger als ihren Gegenstand.
Das Ich denke der Wissenschaftler wird immer medial dekliniert; es bil-
det ein voluntatives Passiv. Genauer: Das cogitatur des Wissenschaftlers,
dem die Kategorien entstehen, ist zugleich aktiv, ja willentlich, indem es
sie auf den Wert, auf die Norm der Wissenschaft hin beurteilt, nimlich
im Hinblick auf eine Realisierung der Erfahrung.’° Der junge Canguilhem
hat die lateinische These Emile Boutroux’ iibersetzt, in der die Ansicht

29 CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.O., 12 (» Wir unsererseits den-
ken, dass ein verniinftiger Rationalismus seine Grenzen anerkennen und die
Bedingungen seiner Ausiibung einbeziehen muss«, dt. 22).

30 Fiir den Gedanken eines »cogitatur ergo est« vgl. G. BACHELARD, Der
neue wissenschaftliche Geist, iibers. v. M. Bischoff, Frankfurt/M. 1988, 166/
fz. 172. Im Hinblick auf die Entwicklung einer nicht-kartesischen sowie
nicht-kantischen Epistemologie und polemisch gegeniiber dem Bestreben,
Wissenschaft im Bewusstsein zu begriinden, spricht Bachelard gar von einer
Entwicklung des Geistes, die Variationen hinsichtlich der Einheit und der
Unabanderlichkeit des Ich denke akzeptiert (vgl. DERS., Die Philosophie
des Nein. Versuch einer Philosophie des neuen wissenschaftlichen Geistes,
iibers. v. G. Schmidt, M. Tietz, Frankfurt/M. 1980, 24/fz. 9); fiir das Projekt
einer nicht-kartesischen vgl. das Kapitel VI, »Die nichtcartesische Episte-
mologie«, in: DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O.; fir das Pro-
jekt einer nicht-kantischen, d. h. nicht-substanzialistischen Epistemologie
vgl. das Kapitel III, »Der Nicht-Substantialismus«, in: DERS., Die Philoso-
phie des Nein, a.a.O.; fur das Problem der Begriindung der Wissenschaft im
Bewusstsein und fiir das polemische Verhiltnis zur Phinomenologie vgl. B.
BARSOTTTL, Bachelard critique de Husserl. Aux racines de la fracture épisté-
mologie/phénoménologie, Paris 2002.

512

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

verteidigt wird, dass nach Descartes Gott die ewigen Wahrheiten durch
den freien Akt eines Gesetzgebers etabliert hat und dass dabei sein Intel-
lekt und sein Wille vollig koinzidierten.’* Canguilhem besteht auf jeden
Fall darauf, dass die Dialektik der Prinzipien, die nach Bachelard die Spezi-
fizitat des neuen wissenschaftlichen Geistes ausmacht, selbst keine catégo-
rie —im Sinne einer Vorgegebenheit im Bewusstsein —, sondern eine norme
darstellt.>* Bachelards rationeller Materialismus stellt aus der Sicht Can-
guilhems eine nicht-positivistische Konzeption der Wissenschaft dar: Von
der konkreten Erfahrung bis zur Ebene der Gesetze findet keine Verallge-
meinerung statt; es sind vielmehr die Ideen, die komplexen, systematischen
Netze aus Identitatsrelationen der Mathematik, die eine Spezifikation der
Theorie und die Entdeckung von besonderen Fakten jenseits der Unfa-
higkeit der Empfindung, etwas anders als ein Allgemeines zu erfassen, er-
moglichen. Nur so ldsst sich die rasante Entwicklung der mathematischen
Physik, die nach Bachelard so etwas wie die kénigliche Wissenschaft dar-
stellt, in den modernen Wissenschaften erklaren. Canguilhem zitiert dies-
beziiglich Bachelards komplementire These: Etude sur I’évolution d’un
probleme de physique : la propagation thermique dans les solides (1927):

Mais on est bien obligé de convenir que cette prévision qui part d’une ma-
thématique réussit physiquement et qu’elle entre dans I'intimité du phé-
nomene. Il ne s’agit pas d’une généralisation, mais au contraire en de-
vancgant le fait, 'idée découvre le détail et fait surgir des spécifications.
C’est I'idée qui voit le particulier dans toute sa richesse, par-dela la sensa-
tion qui ne saisissait que le général.>s

31 Vgl. E.BOUTROUX, Des vérités éternelles chez Descartes, iibers. v. G. Can-
guilhem, Paris 1927, jetzt in: OC 1, 935-78, v.a. 938 und 944 ff.

32 Vgl. G. CANGUILHEM, »Lhistoire des sciences dans I’ceuvre épistémolo-
gique de Gaston Bachelard«, in: Etudes, 175-86, hier 180/dt. 14.

33 G.BACHELARD, Etude sur évolution d’un probléeme de physique: la pro-
pagation thermique dans les solides, Paris 1927, 159 (»Aber man muss zu-
geben, dass diese Voraussicht, die von einer Mathematik ausgeht, auf der
Ebene der Physik gelingt und dass sie in die Intimitdt des Phinomens ein-
dringt. Es handelt sich nicht um eine Verallgemeinerung: Indem sie der Tat-
sache vorangeht, entdeckt die Idee im Gegenteil das Detail und lasst Spezi-
fikationen entstehen. Nicht die Empfindung, die nur das Allgemeine erfasst,
sondern die Idee sieht das Besondere in all seinem Reichtum«), nach CAN-
GUILHEM, »histoire des sciences dans ’ceuvre épistémologique de Gas-
ton Bachelard«, a.a.O., 176 zitiert (dt.10; Ubersetzung leicht verandert). In
dieser Hinsicht scheint es schwierig, Bachelard und die Tradition der bistoire
des sciences als Paten fiir den Versuch stehen zu lassen, in der Wissenschafts-
geschichte »dem Primat der Theorie zu entgehen« (vgl. H.-J. RHEINBER-
GER, Experimentalsysteme und epistemische Dinge, Frankfurt/M. *2006
[2001], 22).

513

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Die empirische Induktion, deren Verallgemeinerungen — wie man spites-
tens seit Hume weifs — keine Notwendigkeit zugesprochen werden kann,
besteht in nichts anderem als in einem Konstatieren.’* Nicht weniger an-
ti-positivistisch ist die bistoire des sciences dariiber hinaus auf der Ebene
der Prinzipien der Wissenschaft: Anders als die herkommliche, nicht-phi-
losophische Wissenschaftsgeschichte nimmt sie nicht die Ideen als Tatsa-
chen, sondern sie behandelt die Tatsachen und a fortiori die Ideen selbst
als Teil von Gedankensystemen, denen als auf ein Ziel hin ausgerichtete,
namlich auf die Konstruktion von Realitit, Normativitit innewohnt. In
dieser Hinsicht hat die Tendenz ihre Berechtigung, den historisch-philo-
sophischen Ansatz der Wissenschaftsgeschichte franzosischer Tradition
dem eher logischen der Wissenschaftsphilosophie der angelsachsischen
Tradition entgegenzusetzen.3s

Wissenschaft ist kaum als Verallgemeinerung der empirischen Erfah-
rung zu verstehen; sie ist vielmehr die rationale Konstruktion von intel-
ligiblen Identitdtsverhiltnissen — deshalb findet sie in der Mathematik
ihre ausgezeichnete theoretische Form —, die in der Erfahrung eine Be-
statigung, aber keine Begriindung finden.3¢ Bachelard erhebt demnach
den Anspruch, keinen Positivismus, sondern einen (angewandten) Ra-
tionalismus entwickelt zu haben: Das Reale ist Gegenstand nicht einer

34 Fiir das Problem der empirischen Induktion vgl. ausfiihrlich TLM 669-78;
vgl. auflerdem S. PRAVICA, »>Scientific Philosophies<in the Early 1930s and
Gaston Bachelard on >Induction««, in: Epistemology and bistory. From Ba-
chelard and Canguilbem to today’s history of science, Berlin 2012, 159 —70.

35 Vgl. etwa V. BONTEMS, »Dactualité de I’épistémologie historique«, in:
Revue d’histoire des sciences, 59 (2006), 137—47; LECOURT, La philoso-
phie des sciences, a.a.O., 115 ff. und DERS., Georges Canguilbem, a.a.O.,
s1-52. Anders Jacques Bouveresse, der den wesentlich schépferischen Cha-
rakter der wissenschaftlichen Induktion verkennt und sie insofern auf eine
Logik zurtickfithrt, wihrend er die Geschichtlichkeit auf die Ebene der Er-
findung der wissenschaftlichen Wahrheiten relegiert (vgl. BOUVERESSE,
»Préface«, 48 f. und 50 ff.). Uber die Irreduzibilitit des Prozesses der wis-
senschaftlichen Erfindung — selbst auf der axiomatischen Ebene — auf Logik
vgl. auch Cavailles, der gegen Husserls psychophysischen Monismus den
intrinsischen Antrieb der Geschichtlichkeit der Wissenschaft in der Grund-
dualitdt zwischen ndesis und noémata, setzendem und gesetztem Sinn sieht
(vgl. CAVAILLES, Sur la logique et la théorie de la science, a.a.O. 31/dt. 51:
»dualité entre sens posant et sens posé«).

36 Ahnlich macht laut Léon Brunschvicg die Wissenschaft aus der empirischen
Erfahrung ein System, das in intelligiblen Verhaltnissen aufgeht. Der Fort-
schritt von der Wahrnehmung zur Wissenschaft entfaltet sich demnach nicht
in die Richtung der Natur der Dinge, sondern in jene der Natur des Geis-
tes. Vgl. L. BRUNSCHVICG, Introduction a la vie de I’esprit (1900), Paris
20710, 148.

514

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

Beobachtung, sondern einer Demonstration.’” Die schopferischen Synthe-
sen der mathematischen Physik reichen aufSerdem nach Bachelard bis zu
den Prinzipien des Denkens selbst: Logik und Erfindung werden daher
kaum verwechselt, sie sind im Gegenteil programmatisch verbunden.3
Bachelard spricht allerdings auch von einer induction métaphysique.>
Eine solche steht gar im Mittelpunkt seiner Auffassung der Dialektik
der wissenschaftlichen Prinzipien. Bezeichnend fiir die Entwicklung des
esprit scientifique ist eine Verallgemeinerung (induction) der Prinzipien
(métaphysique), die durch eine allmédhliche Bereinigung (épuration oder
gar Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis) der Intension der wissen-
schaftlichen Begriffe zur Erweiterung ihrer Extension fihrt.+ Die Auflo-
sung des unmittelbaren Gegenstandes Feuer, als Gegenstand der Wahr-
nehmung und der Praxis, in physikalische oder chemische Entititen, die
nach intelligiblen Verhiltnissen der quantitativen Identitidt miteinander
verglichen werden, markiert den Ubergang vom vorwissenschaftlichen
zum wissenschaftlichen Geist. Die Auflosung dieser wissenschaftlichen
Entitdten in komplexe Systeme von Relationen fihrt wiederum vom wis-
senschaftlichen zum neuen wissenschaftlichen Geist.#* So verliert die Ge-
rade Euklids ihre substanzielle Gebundenheit mit der sinnlichen Intuition
und wird zur reinen Relation im axiomatischen System der nicht-eukli-
dischen Geometrie. Die Intension des Begriffs der Gerade wird um das

37 BACHELARD, Die Philosophie des Nein, a.a.O., 107/fz. 9o.

38 DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 177/fz. 183. Brunschvicg
bestimmt seinerseits den Geist — auch und zumal den wissenschaftlichen —
als eine unendliche Macht der intellektuellen Schopfung und bestimmt in-
folgedessen die Wahrheit als ein Leben, das Leben des Geistes selbst (vgl.
BRUNSCHVICG, Introduction a la vie de esprit, a.a.O., 103, 153). Fiir
Jean Cavaillés kann eine Logik des Prozesses der dialektischen Schopfung
der wissenschaftlichen (mathematischen) Konzepte erst nachtriglich rekon-
struiert werden: Sie ist nicht in der unbedingten Struktur eines Bewusst-
seins iiberhaupt verankert (vgl. CAVAILLES, Sur la logique et la théorie de
la science, a.a.0., 2/dt. 18).

39 Vgl. BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 12/fz. 10. In
diesem Zusammenhang sei auch auf die einflussreichen Uberlegungen Paul
Valérys iiber die Ahnlichkeiten zwischen wissenschaftlicher und kiinstleri-
scher Schopfung verwiesen (vgl. P. VALERY, Introduction a la méthode de
Léonard de Vinci, in: DERS., (Euvres I, Paris 1957, 1182 ff./dt. 41 ff.).

40 Vgl. BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 28/fz. 27;
DERS., Die Philosophie des Nein, a.a.O., 75/fz. 60 und D. LECOURT,
Lépistémologie historique de Gaston Bachelard, mit einem Vorwort von
G. Canguilhem, Paris ""2002 (1969), 27 ff.

41 Fiir das Verschwinden des Feuers als wissenschaftlicher Gegenstand vgl.
G. BACHELARD, La psychanalyse du feu (1938), Paris 1985. Uber das
Dreistadiengesetz des wissenschaftlichen Geistes vgl. DERS., Die Philoso-
phie des Nein, a.a.O., 69/fz. 54.

SIS

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Postulat der Parallelen vermindert und seine Extension zur Gruppe der
sowohl euklidischen wie der nicht-euklidischen Geraden innerhalb ei-
ner verallgemeinerten Geometrie erweitert, der gegentiber die euklidische
Geometrie nunmehr blof$ einen Sonderfall darstellt.** Einer dhnlichen Be-
reinigung ihrer Konzepte werden auch die Mechanik Newtons oder die
Chemie Lavoisiers von der modernen Relativitits-, Matrizen- und Wel-
lenmechanik und der modernen Chemie unterzogen. Somit werden zu-
néchst die Gegenstiande der alltiglichen Erfahrung und spéter die wissen-
schaftlichen Entitaten dialektisiert: Thre urspriingliche Identitat erweist
sich als ein heterogenes Biindel von Differenzen. Bachelards Philosophie
des Nein bildet demnach eine differentielle Wissenschaftsphilosophie.*

iii. Gaston Bachelards technisch-wissenschaftliche Synthese
der metaphysischen Gegensitze

Wenn andererseits Canguilhems Treue zur philosophischen Wissen-
schaftsgeschichte franzosischer Tradition jedoch eine kritische ist, dann
deshalb, weil er die histoire des sciences und insbesondere ihr Anspruch,
Wissenschaft und Technik zu vereinigen, ernst nimmt. Gaston Bache-
lard verwendet zum ersten Mal den Begriff der »Phinomenotechnik< in
Le nouvel esprit scientifique (1934).# In einer schwicheren Lesart be-
zeichnet Bachelards Wortpragung den einfachen Sachverhalt, dass die
wissenschaftliche Erschaffung des Wahren, die Veri-fikation, eine expe-
rimentelle Seite miteinschlief3t.+s Bachelard hat aber vielmehr sowohl die
allgemeine Struktur des wissenschaftlichen Wissens wie auch eine meta-
physische These tiber die Substanzialisierung des logischen Subjekts im
Blick, die zur Uberwindung der Dichotomie zwischen Realismus und
Rationalismus fiithren soll.

Die wissenschaftliche Tatigkeit zeichnet sich dadurch aus, dass sie auf
Anwendung ausgerichtet ist. So erklart sich laut Bachelard sowohl die

42 Vgl.insbesondere das erste Kapitel, »Die Dilemmata der geometrischen Phi-
losophie«, in: BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O.

43 Vgl. DERS., Die Philosophie des Nein, a.a.O., 27 f./fz. 14.

44 Vgl. LECOURT, L'épistémologie historique de Gaston Bachelard, a.a.O., 68
ff.; H.-J. RHEINBERGER, »Gaston Bachelard und der Begriff der >Phino-
menotechnik««, in: P. TH. WALTHER, M. SCHALENBERG (Hg.), »... im-
mer im forschen bleiben«. Riidiger von Bruch zum 6o0. Geburtstag, Stutt-
gart 2004, 297—310.

45 Soetwain: G. BACHELARD, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Bei-
trag zu einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis, iibers. v. M. Bischoff,
Frankfurt/M. *1984 (1978), 111/fz. 61., nach dem die Phinomenotechnik die
Phinomenologie erweitert: Ein Begriff wird erst wissenschaftlich, indem er
technisch geworden ist, d. h. von einer Realisierungstechnik begleitet wird.

516

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

dualistische Basis — zwischen Realismus und Rationalismus — einer je-
den Wissenschaftsphilosophie wie auch die Neigung der Wissenschaft
zum Transzendieren der Grenzen zwischen Realitit und Vernunft: Das
Experimentieren muss theoretisch gedeutet, mithilfe der Theorie muss
experimentiert werden.*® Dabei zielt die Wissenschaft auf eine wahrhaf-
te Synthese der metaphysischen Widerspriiche ab. Nur so kann sie ih-
rem Wissensanspruch gerecht werden.#” Die Synthese zwischen Realem
und Rationalem, Objektivem und Subjektivem durch die moderne Wis-
senschaft geschieht aber nicht in eine beliebige Richtung. Sie geht nicht
induktiv von der Realitit zum Allgemeinen, wie alle Philosophen von
Aristoteles bis Bacon behauptet haben, sondern ohne Zweifel vom Rati-
onalen zum Realen. Die moderne Wissenschaft ist somit als Realisierung
des Rationalen oder noch scharfer als Realisierung des Mathematischen
zu verstehen. Die schopferischen Synthesen der mathematischen Physik
verwirklichen namlich am besten den synthetischen Charakter des neu-
en wissenschaftlichen Geistes, das heifSt den Ubergang von der Ebene der
Entitidten, die noch jene des metaphysischen Substanzenrealismus und
des ersten wissenschaftlichen Geistes war, zu jener der komplexen Netze
aus Relationen, durch die die Erfahrung bereinigt und das Experimen-
tieren zugleich geleitet und vervollstandigt wird: Das Denken vollendet
somit die Erfahrung: (»la pensée achéve I’expérience«).+*

Als Realisierung des Rationalen im physischen Experiment bildet die
mathematische Physik das ausgezeichnete Beispiel des technischen Re-
alismus, der den neuen wissenschaftlichen Geist kennzeichnet.+ Dieser
setzt sich sowohl vom Phinomenismus der Positivisten, die auf Gesetze

46 Vgl. DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.0., 9/fz. 7.

47 Vgl.a.a.0., 9/fz. 8.

48 A.a.O., 156 f./fz. 162. An derselben Stelle spricht Bachelard von einem Vor-
rang des vervollstindigten Denkens vor der Detailerfabrung. Fiir den Primat
der mathematischen Physik als angewandter Rationalismus vgl. auch DERS.,
Die Philosophie des Nein, a.a.O., 21 ff./fz. 6 ff. Canguilhem betont seinerseits,
dass Bachelard die physische Mathematik als die konigliche Wissenschaft be-
trachtet (vgl. CANGUILHEM, »histoire des sciences dans I’ceuvre épistémo-
logique de Gaston Bachelard«, a.a.O., 175/dt. 9). Ein dhnlicher Vorrang wird
der mathematischen Physik auch von Léon Brunschvicg zugesprochen, der in
ihr gar das Modell fiir die integrale Wissenschaft der Welt sieht, die in sich
die Chemie wie die Biologie prinzipiell aufnehmen kann. Die mathematische
Physik erlaubt namlich, die sinnlichen Phanomene nach intelligiblen Quanti-
titsverhiltnissen zu koordinieren. Nichts anderes heifdt es, dass der Fortschritt
von der Wahrnehmung zur Wissenschaft sich nicht in die Richtung der Nazur
der Dinge, sondern in jene der Natur des Geistes entwickelt (vgl. BRUNSCH-
VICG, Introduction a la vie de lesprit, a.a.O., 142 ff.).

49 Spiter wird Bachelard von technischem Materialismus (»matérialisme
technique«) sprechen. Vgl. vor allem das erste Kapitel von: G. BACHELARD,

517

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

abheben und sich um den inneren Zusammenhang der Phinomenen
nicht kimmern, wie auch vom Konventionalismus des mathematischen
Formalismus und der Tradition des Pragmatismus ab, die in der Evo-
lution der Wissenschaften lediglich einen Sprachwechsel sehen. Das
wissenschaftliche Reale als im Experiment realisierte Vernunft erkennt
kein Ding an sich, das ein Noumenon unter Ausschluss seiner phino-
menalen Werte darstellt; es bildet vielmehr ein noumenales Geflecht
(»contexture nouménale«), das die Achsen des Experimentierens vor-
gibt. Die wissenschaftliche Erfahrung stellt somit keine Verallgemeine-
rung der Wahrnehmung, sondern grundsatzlich eine bestdtigte Vernunft
dar. Aufgabe des Physikers ist es, das Phinomen zu bereinigen, um
hinter ihm ein organisches Noumenon zu konstruieren, das heifst eine
Synthese von intelligiblen Relationen jenseits der Entitdten der unmit-
telbaren Erfahrung und des metaphysischen Realismus. Die Notwen-
digkeit des Experiments wird von der Theorie erfunden, bevor sie von
der Beobachtung entdeckt wird. Durch und durch vom Ideal der Ob-
jektivitdt durchdrungen, bildet die wissenschaftliche Erfahrung zuerst
einen Wert als eine blofle Tatsache und erweist sich somit als struktu-
rell normativ.s°

Die prometheische Miibe stellt sicherlich einen Willen, aber nicht nur
unsere Vorstellung oder unsere Konvention dar; sie ist eine Voraussage
(»prédiction«) und besser noch ein Predigen (»prédication«). Durch die
Verkiindung der wissenschaftlichen Botschaft werden die Forscher der
Wabrheit dazu aufgerufen, vor der Verbindung des Denkens und der Er-
fahrung in einer Veri-fikation, in einer Herstellung des Wahren, zusam-
menzukommen. Die wissenschaftliche Welt ist somit Wille und Verifika-
tion: Unter dem Subjekt der Erkenntnis und jenseits des unmittelbaren
Objekts griindet die moderne Wissenschaft in einem Projekz.s* Die wis-
senschaftliche Handlung strebt die effektive Realisierung des Noume-
non als organisches Phinomen an. Die wahre wissenschaftliche Phano-
menologie ist demnach ihrem Wesen nach eine noumenal ausgerichtete
Phanomenotechnik.s*

Die strukturelle Verfasstheit der technischen Wissenschaft hat aus der
Sicht Bachelards eine unmittelbare metaphysische Relevanz. Die Tétig-
keit der technischen Idee stellt nimlich die praktische Losung des Pro-
blems der Synthese zwischen Realitat und Vernunft oder zwischen dem
in seiner dufleren Vielfalt und dem in seiner inneren Einheit erfassten

Le rationalisme appliqué, Paris 1949, 1—11 und DERS., Le matérialisme ra-
tionnel, Paris 1953.

so Vgl. DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 11/fz. 9 f. Fiir die Auf-
fassung der wissenschaftlichen Wahrheit als eines intrinsischen Wertes auch
BRUNSCHVICG, Introduction a la vie de I'esprit, a.a.0., 148 ff.

st Vgl. BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 17/fz. 15.

52 Vgl. DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 18/fz. 17.

518

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

Sein dar, das sich der Philosophie als hoffnungsloses stellt.s3> Bachelard
bezieht sich insbesondere auf das Dilemma der Substanz, in dem Charles
Renouvier die wichtigste Dichotomie der Metaphysik sieht.5* Die Sub-
stanz kann demnach entweder blof$ als das logische Subjekt von be-
stimmbaren Qualitidten und Relationen oder als ein an sich Seiendes,
das als solches durch seine Manifestationen nicht erkennbar ist, aufge-
fasst werden.ss Die technische Synthese der Wissenschaft fithrt zwischen
den beiden Seiten des Dilemmas laut Bachelard ein Drittes ein: das sub-
stangzialisierte Substantiv. Das Substantiv, das heifst das logische Sub-
jekt, wird zur Substanz, sobald das System seiner Qualitaten technisch
auf eine Rolle hin vereinheitlich wird.

In einem allgemeinen Sinne wird das Substantiv, das logische Subjekt,
Substanz, sobald das System seiner Qualititen durch eine Funktion ver-
einheitlicht wird.s¢

Die Wissenschaft als mathematische Physik mag zwar nicht immer auf
der Hohe ihres Objektivationsideals sein, sodass Bachelard die Zweideu-
tigkeit des wissenschaftlichen Phinomens hervorhebt und von einer On-
tologie des Komplementdren spricht.s” Die technische, noumenale Syn-
these der Phanomene bildet allerdings ihre interne Norm und wird von
Bachelard durchaus fir prinzipiell méglich gehalten. Die Dichotomie
des Rationalen und des Irrationalen ist somit durchaus als relativ zu be-
trachten. Sie markiert blofS die Grenze, die zwischen intellektuellem Mut
und intellektueller Miidigkeit verlauft.s®

53 Vgl.a.a.0., 19 und 22/fz. 17 und 20.

54 Vgl. Ch. RENOUVIER, Les dilemmes de la métaphysique pure, Paris 1901,
insb. 91—98 und 248 f.

55 Vgl. BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 19/fz. 17 und
RENOUVIER, Les dilemmes de la métaphysique pure, a.a.O., 248 f. Bache-
lard gibt den Wortlaut von Renouviers Text falsch wieder: Die erste mog-
liche Bedeutung der Substanz ist nicht jene eines logischen Subjekts von
unbestimmbaren (»indéfinissables«), sondern von bestimmbaren (»définis-
sables«) Qualititen und Relationen, wie es in Renouviers Text heifst. Der
Fehler wird in der deutschen Ausgabe tibernommen.

56 BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 19/fz. 17 f. (Uber-
setzung leicht verdndert).

57 Vgl.a.a.0., 21/fz. 19 f..

58 A.a.0., 155/dt. 150. Gegen die tibliche Idee, nach der die Realitit eine un-
erschopfliche Summe von Irrationalititen bildet, stellt die zeitgendssische
physische Wissenschaft eine rationale Konstruktion dar, die die Irrationali-
tit von ihren Baumaterialien beseitigt (vgl. BACHELARD, Die Philosophie
des Nein, a.a.O., 21/fz. 6).

519

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Man sieht, in welchem polemischen Verhiltnis die Archiologie
Foucaults zu Bachelards technischem Materialismus steht. Die ratio-
nalistische Reduktion des Irrationalen bildet selbstverstiandlich ein po-
lemisches Ziel von Foucaults Untersuchungen tiber die Entstehung der
modernen Psychopathologie. Die Ebene ist zwar offensichtlich eine an-
dere: die mathematische Physik im Fall Bachelards, die abweichenden
Verhaltensweisen im Fall Foucaults. Das Reduktionsprinzip ist aber im
Grunde dasselbe. In seiner Archdologie der Humanwissenschaften und
in seinen Untersuchungen tiber die Natur der modernen Machtformen
nimmt Foucault zudem Bachelards Gedanken einer technischen Struk-
tur der Wissenschaft wieder auf und verleiht ihm eine genealogische
Pointe, die eigentlich bereits in Histoire de la folie prasent war: Erst
die juristische und soziale Entmiindigung des Irrsinnigen ermoglich-
te namlich dessen psychopathologische Verobjektivierung. Die Wissen-
schaften haben einen technischen Ursprung, das heifSt, sie sind durch
und durch politisch.

Foucaults Archdologie steht aber auch und vor allem in einem polemi-
schen Verhiltnis zu Bachelards technischer Auffassung der Wissenschaft,
was das unkritische Projekt der modernen Anthropologie angeht, das
transzendentale Subjekt empiristisch als konkreten, historischen Men-
schen zu behandeln. Das substanzialisierte Subjekt der technischen Syn-
thesen von Bachelards mathematischer Physik wird bei Foucault zum
Homme als empirisch-transzendentaler Doublette und zu den falschen
Vermittlungen der Biopolitik. Die moralischen und juridischen Aus-
schluss- und Entmiindigungstechniken der Irrsinnigen werden zum psy-
chopathologischen Begriff des Wahnsinns, die Disziplinartechnologien
zur humanwissenschaftlichen Norm, durch die die individuelle Seele von
Delinquenten und Sexualperversen, Arbeits- und Lernscheuen sowie Ab-
weichlern aller Art in ihrer intimsten Natur erkannt wird.

Georges Canguilhem hat sich nicht weniger stark als Foucault ge-
gen die Versuche gestraubt, zwischen Denken und Realitiat auf endlicher
Basis zu vermitteln. Sowohl Foucault als auch Canguilhem zeigen sich
als durchaus kritisch gegeniiber den in ihrer Zeit vielfaltig zu horenden
Aufrufen zum Konkreten. Gegen Bachelards Anspruch, wissenschaft-
lich-technisch ein substanzialisiertes Substantiv hervorzubringen und
dadurch die Dichotomien der herkommlichen Substanzmetaphysik hin-
ter sich zu lassen, die — was Canguilhem tut — grundsitzliche Unmoglich-
keit hervorzuheben, zwischen Subjekt und Substanz unter endlichen Be-
dingungen zu vermitteln, heifdt gar, de facto sich der besten spekulativen
Tradition der abendlindischen Philosophie zu verpflichten. Nur Gottes
unendliche Einheit vermag nach Descartes, Seele und Korper, res cogi-
tans und res extensa in Einklang zu bringen, allen Versuchen zum Trotz,
die Organisation der korperlichen Maschinen ohne Metaphysik zu den-
ken. Der Korper kann nach Spinoza zwar viel mehr, als wir vermuten

520

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

wollen, die Ubereinstimmung zwischen der ordo et connexio idearum
und der ordo et connexio rerum erklirt sich aber einzig dadurch, dass
beide in der unendlichen causa sua wurzeln, von der sie gleichermaflen
Ausdruck sind.s Die Anspriiche der technischen Wissenschaft, eine Syn-
these der metaphysischen Gegensitze zu leisten, zu verweigern, bedeutet
dariiber hinaus, den Befund von Kants Kritik der teleologischen Urteils-
kraft ernst zu nehmen, nach dem erst ein intuitiver Verstand, der eine ak-
tuelle Erkenntnis des Unendlichen hat, zwischen Organismus und Me-
chanismus vermittelt kann. Eine wissenschaftliche Vermittlung zwischen
Subjekt und Substanz zu verwerfen, heifst schliefSlich an Hegels Einsicht
zu erinnern, wonach erst im ewigen, ausgezeichneten Leben des abso-
luten Begriffes das Subjekt zur Substanz werden kann, und damit ein-
hergehend bereits auf Aristoteles zu verweisen, nach dem in der Meta-
physik und im Leben Gottes allein eine absolute Tatigkeit zu denken ist,
wohingegen die physis das Reich der stets nur unvollendete Vermittlung
zwischen Materie und Form und somit das Reich des Verganglichen und
des Todes darstellt.

iv. Canguilbems Lebenswissenschaften statt mathematischer Physik

Georges Canguilhems kritische Treue zur Tradition der bistoire des
sciences stellt den wichtigsten Hintergrund dar, vor dem sich sein Inte-
resse fuir die Lebenswissenschaften verstehen lasst. Abgesehen von den
personlichen und biografischen Griinden, die ihn dazu gefiihrt haben
mogen, nach einem Studium der Philosophie Medizin zu studieren, er-
weist sich diese Entscheidung deutlich als mit einem politisch-philoso-
phischen Programm eng verbunden. In »Descartes et la technique«, dem
Vortrag, den Canguilhem auf dem Descartes-Kongress von 1937 hielt,
erscheint das Problem der epistemologischen Besonderheit der Medizin
als wissenschaftlich unterstiitzter Kunst im Zusammenhang mit der Fra-
ge nach dem Verhiltnis zwischen Technik und Wissenschaft und am Ho-
rizont der Unmoglichkeit, das Leben sowohl in vitaler als auch in ethi-
scher Hinsicht wissenschaftlich zu vereinheitlichen.

59 Das Argument wird etwa von Paul Ricceur gegen den Neurowissenschaft-
ler Jean-Pierre Changeux gewendet, der unter Berufung auf Spinoza das
Programm verteidigt, den Korper als hinreichenden Grund des Denkens zu
betrachten. In diesem Zusammenhang weist Ricceur auf die Bedeutung des
Werks Canguilhems hin (vgl. J.-P. CHANGEUX, P. RIC(EUR, Ce qui nous
fait penser. La nature et la regle, Paris 1998, 30 ff.). Was Canguilhem an-
geht, vgl. insb. G. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée« (1980), in:
Georges Canguilbem. Philosophe, historien des sciences. Actes du colloque
(6-8 décembre 1990), a.a.0., 11-33.

521

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Le soin mis par Descartes a affirmer dans sa théorie de 'union de ’dme et
du corps P’irréductibilité des affections et dans sa théorie de I’erreur, lori-
ginalité de la volonté, signifie vraisemblablement 'impossibilité a ses yeux
d’unifier dans une philosophie de entendement pur, dans un pur systéme
de jugements de connaissance, cette vie que le propos de la philosophie
consiste a vouloir bien vivre.®

Descartes VI. Meditation ist dem Problem der Zusammensetzung des
Menschen aus Seele und Korper und somit eigentlich der Anthropologie
gewidmet, als die besondere Natur des Menschen darin besteht, ein Kom-
positum von Seele und Korper zu sein. Deshalb gehoren die Medizin wie
die Moral zur V1. Meditation. Als unvollkommen synthetische, eigentlich
menschliche Formen des Wissens sind sie auf Affektionen angewiesen, die
einer analytischen Erkenntnis grundsatzlich versperrt bleiben.®

Die Vermittlung zwischen Seele und Korper ist im menschlichen Be-
wusstsein immer unvollendet und somit triib, dunkel, hybrid und das Er-
gebnis einer Hybris als eine gleichzeitig endliche und konstitutiv auf ein
Unendliches bezogene Synthese; sie ist grundsatzlich symbolisch, weil sie
strukturell auf ein Leben angewiesen ist, das sich mit den endlichen Be-
stimmungen eines reinen Verstandes nicht erfassen lasst. So erklart sich,
dass die Medizin und die Moral zwei eigentiimliche Formen von Wis-
sen darstellen. Die Medizin dient insbesondere Canguilhem als ausge-
zeichnetes Bespiel fiir die Unmoglichkeit, selbst bei Descartes die Technik
ganzlich auf Wissenschaft zuriickzufiihren.®> Wie Canguilhem 1955 in
seiner Rezension von Martial Gueroults Analyse von Descartes’ VI. Me-
ditation betont, besteht der Sonderstatus der Medizin in ihrer grundsitz-
lich zweideutigen Lage: Sie stellt gleichzeitig als Physiologie eine Wissen-
schaft der Funktionen des menschlichen Korpers und als Pathologie eine
therapeutische Technik dar.®> Im einleitenden Brief zu seinen Principes

60 DERS., »Descartes et la technique« (1937),in OC L, 490-98, 497 (»Descar-
tes Bemiithung, mit seiner Theorie tiber die Einheit von Seele und Korper die
Nichtableitbarkeit der Affektionen und mit seiner Theorie des Irrtums die
Originalitdt des Willens zu beweisen, verweist wahrscheinlich darauf, dass
es aus seiner Sicht unmoglich ist, dieses Leben — das der Philosophie zufol-
ge darin besteht, gut leben zu wollen — in einer Philosophie des reinen Ver-
standes oder in einem reinen System von Erkenntnisurteilen zu vereinheit-
lichen«, dt. 19 f.).

61 Zu Descartes’ VI. Meditation und zum Problem der Biologie vgl. Canguil-
hems lange Rezension (1955) der Schrift von M. GUEROULT, Descartes
selon Pordre des raisons. Bd. I1. L’Ame et le Corps, Paris 1953, die ganz der
letzten der Meditationen Descartes’ gewidmet ist: CANGUILHEM, »Orga-
nisme et modeles mécaniques«, a.a.O.

62 CANGUILHEM, »Descartes et la technique«, a.a.0O., 497/dt. 20.

63 DERS., »Organisme et modeles mécaniques«, a.a.O., 629.

522

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

de philosophie weist Descartes somit der Medizin eine mittlere Stellung
zwischen Mechanik und Moral zu, die mit ihr die drei Friichte des phi-
losophischen Baumes bilden: Wahrend die Mechanik hoffen kann, ihre
Probleme instrumenteller Natur durch die mathematische Methode zu
losen, und die Moral die ethische Frage nach den Endzwecken durch
eine Vertiefung des Cogito als der intelligiblen Natur des Menschen zu
beantworten verspricht, spaltet sich die Medizin in instrumentelle und
ethische Fragen, in Uberlegungen iiber die Mittel und iiber die Zwecke.5
Bilden die Medizin und die Moral die Bestandteile einer Kunst des in-
tegralen Lebens (»un art de la vie intégrale«), so ist die erste, die die
Wiederherstellung von vitalen Werten anvisiert, auf die zweite insofern
angewiesen, als die Moral den Anspruch erhebt, von einer umfassenden
Reflexion tiber die Gesamtheit der menschlichen Existenz ausgehend das
Leben gut, das heifdt nach ethischen Prinzipien, zu leben.

Es ist schwierig zu sagen, ob Canguilhem bereits Bachelards tech-
nischen Realismus im Blick hat, wenn er die Moglichkeit einer restlo-
sen Vermittlung zwischen Wissenschaft und Technik infrage stellt und
durch die Hervorhebung des besonderen Status der Medizin den Pri-
mat der physischen Mathematik in Richtung einer umfassenden Auf-
fassung des eigentlich menschlichen Wissens bestreitet.® Offensichtlich
ist hingegen die Anspielung Canguilhems — der nicht von ungefihr die
Philosophie des reinen Verstandes als ein reines Systems von »juge-
ments de connaissance« bezeichnet — auf seinen und Bachelards Lehrer
an der Ecole normale supérieure Léon Brunschvicg.’” Der Autor der La

64 Vgl.a.a.0.und R. DESCARTES, Principes de la philosophie, AT IX 14. Zur
Kontrastierung mit Descartes Baum der Philosophie, die im Boden der Meta-
physik wurzelt, vgl. auch die Anspielung an Hippolyte Taines Baum in Mau-
rice Barrés Roman Les déracinés, dessen Wurzel tief in den franzdsischen Bo-
den reichen, in der Rede, die der junge Canguilhem aus Anlass der Verleihung
der Preise des Gymnasiums von Charleville 1930 hielt (G. CANGUILHEM,
»Discours prononcé a la distribution des prix du lycée de Charleville« (1930),
in: OC I, 306-12, 309 f.). Dabei hat Canguilhem mit Barrés und Taine die
Urspriinge des franzosischen Rassismus und Antisemitismus im Blick.

65 CANGUILHEM, »Organisme et modeles mécaniques«, a.a.O., 641.

66 Im Werk Canguilhems wird Gaston Bachelard erst ein Jahr spater, d. h. 1938
erwihnt (vgl. OC 1, 499 und die Anmerkung des Herausgebers J-F. Braun-
steins, 498, Anm. 1). Zur relativ spaten Entdeckung Bachelards, der Can-
guilhems philosophische Dissertation, La formation du concept de réflexe
aux XVII¢ et XVIII siecles, 1955 betreut hat, durch Canguilhem, vgl. auch
C. LIMOGES, »Lépistémologie historique dans litinéraire intellectuel de
Georges Canguilhem«, in: Epistemology and bistory, a.a.O., 53-66.

67 Fiir das Verhiltnis zu Bachelard vgl. insbesondere G. BACHELARD, »La
philosophie scientifique de Léon Brunschvicg«, in: Revue de Métaphysique
et de Morale, 50 (1945), 77-84.

523

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

modalité du jugement (1897) hatte im Urteil das Fundament des Den-
kens ausgemacht, den freien Akt, durch den das Cogito die eigenen Ka-
tegorien synthetisch stiftet. Der eigentliche Sinn des kantischen Kriti-
zismus kann vor den Entwicklungen der modernen Wissenschaft, der
nicht-euklidischen Geometrie und der Relativititsmechanik, nur dann
gerettet werden, wenn die Kategorien nicht per se, sondern von der ver-
einigenden Titigkeit des Ich denke ausgehend begriffen werden. Der
Vorrang, den Kant in der Deduktion der Kategorien dem Begriff an sich
gegeniiber dem positiven Akt des Urteils zusprach, soll demnach um-
gekehrt werden: Das Ich denke soll vor den reinen Begriffen des Ver-
standes stehen.®®

Die Rationalitit geht demnach aus dem Bewusstsein hervor und
ubt sich in der Wissenschaft in ihrer gianzlich menschlichen Form, das
heifst als Verstand und keineswegs als Vernunft, aus (»sous sa forme
toute humaine, qui est proprement ’entendement, Verstand et non Ver-
nunft«).* Die moderne Wissenschaft als vereinigende, autonome T4i-
tigkeit des menschlichen Bewusstseins wendet die zweite und die drit-
te Regel von Descartes’ Regulae ad directionem ingenii an, namlich das
Prinzip der Analyse und das Prinzip der Synthese. Die moderne Wissen-
schaft schlechthin, nimlich die mathematische Physik, ist insbesonde-
re als die zersetzende Tatigkeit der Analyse und die zusammensetzende
der Synthese definitiv begriindet worden, wonach ein Phanomen expe-
rimental in seine elementarsten Erscheinungsbedingung analysiert und
dann synthetisch erneut hervorgebracht wird, sodass es auf eine mathe-
matische Formel, das heifSt auf ein intelligibles Identitatsverhaltnis von
Quantititen, zuriickgefithrt werden kann.” Ganz im Sinne der Philoso-
phie Descartes’ verweigert dabei Brunschvicg jeden Eingriff des Syllogis-
mus nach der aristotelischen Tradition.”* Die idealisierende Tatigkeit des
Bewusstseins braucht keinen Bezug auf eine finale und totale Synthese
wie diejenige der Vernunft, die im aristotelischen Schluss ihr ausgezeich-
netes technisches Mittel hat. Brunschvicg weif§ zwar, welche zentrale
Rolle die Vernunft und der Schluss in Kants transzendentaler Philoso-
phie spielen. Er sieht aber keinen notwendigen Zusammenhang zwischen

68 Vgl. L. BRUNSCHVICG, »Lidée critique et le systeme kantien« (1924), in:
DERS., Ecrits philosophiques. 1. L'humanisme de I'Occident. Descartes, Spi-
noza, Kant, Paris 1951, 206-71, insb. 244. Die Urteilskraft spielte eine ent-
scheidende Rolle auch fiir Canguilhems Lehrer Alain und fiir dessen Lehrer
Jules Lagneau: vgl. ALAIN, Eléments de philosophie, Paris 1990, 227-30
und dazu X. ROTH, Georges Canguilbem et I'unité de I'expérience. Juger
et agir (1926 —-1939), Paris 2013, 57 ff.

69 BRUNSCHVICG, »L'idée critique et le systeme kantien«, a.a.O., 221.

70 Vgl. DERS., Introduction a la vie de I'esprit, a.a.O., 143 f. und DERS., L’ex-
périence humaine et la causalité physique, Paris 31949 (1922), 578 ff.

71 Fiir Descartes vgl. Regulae ad directionem ingenii, AT X 363.

524

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

der unendlichen Einheit der Vernunft und der Verstandeseinheit der Wis-
senschaft. Er wirft im Gegenteil Kant vor, mit seinem Festhalten am Syl-
logismus und an der absoluten Synthese ein zu grofles Zugestindnis an
diejenige spekulative Tradition gemacht zu haben, wie sie vor und nach
ihm von Leibniz und Hegel verkorpert wurde.”

Kant hat somit aus der Sicht Brunschvicgs den eigentlichen Sinn sei-
nes Kritizismus verfehlt, der darin bestehen soll, in der freien Tatigkeit
des wissenschaftlichen Bewusstseins die Autonomie eines menschlichen
Geistes zur Geltung zu bringen, der nunmehr auf kein Unendliches und
auf keinen Gott angewiesen ist.”> Im wissenschaftlichen Bewusstsein er-
kennt sich niamlich der Mensch als geistiges Wesen, nicht als ein Gege-
benes, sondern als eine freie Tatigkeit der Schopfung seiner selbst und
der Welt. Im wissenschaftlichen Humanismus hat der sokratische Huma-
nismus seine Vollendung, in der Wissenschaft wird die Menschheit ihrer
geistigen Berufung gewahr.7+ In diesem Sinne spricht Brunschvicg von
einer Teilhabe Kants an der spinozistischen Tradition. So wie Spinozas
Ethik aufzeigt, dass der Fortschritt des Intellekts mit einem Fortschritt
des Bewusstseins einhergeht, ist die in der Autonomie des synthetischen
Urteils des Ich denke begriindete Wissenschaft maitresse d’intériorité:
Dank ihrer geht der Mensch von einem unangemessenen zu einem an-
gemessenen Bewusstsein tiber, von einer Form des Unbewussten zum
Selbstbewusstsein.”s

Die Synthese des wissenschaftlichen Urteils ist nach Brunschvicg prin-
zipiell eine vollendete und intelligible. Resultat einer synthetischen Ana-
lyse und einer analytischen Synthese bleibt sie stets analysierbar. Durch

72 Vgl. BRUNSCHVICG, »Lidée critique et le systéme kantien«, a.a.O., 213.

73 Vgl.a.a.0.

74 Vgl. DERS., L'expérience humaine et la causalité physique, a.a.O., 590-92.
Das intellektuelle Bewusstsein, zu dem die Subjektivitit des individuellen
Bewusstseins dadurch erhoben wurde, dass es durch die wissenschaftliche
Erkenntnis seine schopferische Autonomie erfahren konnte, ist imstande,
das moralische und das religicse Bewusstsein zu unterstiitzen und aufzukli-
ren und sie von den egoistischen Vorurteilen und der historischen Uberliefe-
rung zu befreien. Das wissenschaftliche Leben wird somit zu einer Basis des
eigentlichen menschlichen Lebens, namentlich des geistigen, insofern dieses
sich iiber das instinktive Unbewusstsein, in dem das Biologische natiirlich
eingeschlossen ist, erhebt.

75 Vgl. BRUNSCHVICG, »L’idée critique et le systeme kantien«, a.a.O., 221.
Raymond Aron sagt nicht von ungefihr von seinem Meister Brunschvicg,
er habe seine moralischen Biicher in der Form einer kritischen Geschichte
der Wissenschaften geschrieben (vgl. R. ARON, »La philosophie de Léon
Brunschvicg«, in: Revue de Métaphysique et de Morale, 50 [1945], 127—
40, insb. 129). Die Wurzel von Bachelards Vorstellung einer Psychoanaly-
se der objektiven Erkenntnis und die evangelische Bedeutung, die er der

525

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

sie erkennt sich der menschliche Geist in der Andersheit der Welt als ei-
nig mit sich selbst wieder. Als schopferische, selbstbildende Tatigkeit ist
der Geist grundsitzlich Lebené: jedoch kein unendliches, sondern ein
endliches, denn er meint, die Bedingungen seiner absoluten Tatigkeit
und seiner Freiheit als endliche erfillen zu konnen. Dementsprechend
glaubt Brunschvicg gegen Kants Kritik der teleologischen Urteilskraft,
dass Organisches auch ohne Bezug auf einen intuitiven Verstand mecha-
nisch erklarbar ist. Die moderne mathematische Physik bildet demnach
eigentlich die einzige Wissenschaft, die den Anspruch erheben kann, die
Erfahrung zu vereinheitlichen und dadurch vollstindig zu werden. Die
wissenschaftliche Wahrheit ist das Modell der Wahrheit.”” Die mathe-
matisch-physische Reduktion der biologischen Phinomene ist, wie das
Aufkommen der modernen biologischen Chemie zeigt, nur eine Frage
der Zeit.”

Indem sie die unbenutzten, schlafenden Krifte der Welt zum Vorschein
bringt und zahmt, kommt die schopferische Souverinitit des Geistes
(»la souveraineté créatrice de I’esprit«)7® zugleich zum Selbstbewusst-
sein und findet sich selbst in der Natur wieder. Zwischen den moder-
nen Erfolgen der experimentellen Verifikation und den Fortschritten in
der technischen Anwendung der Wissenschaften besteht dem Anschein
nach eine Antinomie: Die experimentelle Bestatigung des wissenschaft-
lichen Determinismus scheint keinen Raum mehr fiir einen technischen
Eingriff der menschlichen Finalitit in die Natur zuzulassen. Fur die mo-
derne Wissenschaft ist die Natur allerdings kein Ansich mehr, weder re-
alistisch als ein System von ihrer eigenen Gesetzlichkeit gehorchenden
Elementen noch idealistisch als ein System von Essenzen. Durch die ma-
thematische Physik als Inbegriff der Wissenschaft offenbart sich die Na-
tur vielmehr als das Produkt des gemeinsamen, solidarischen Bemiihens
einer Rationalitit und einer experimentellen Tatigkeit, eines Wissens und
eines Willens und weist eine endliche, analytisch-synthetische Konstruk-
tion, gar — auch wenn bei Brunschvicg das Wort so nicht fallt — eine kon-
stitutiv technische Struktur auf. Demnach besteht zwischen Natur und
Geist, Mechanismus und Finalitdt, Wissenschaft und Industrie kein Ge-
gensatz mehr, den der wissenschaftliche Geist nicht aufzuheben wusste.

Wissenschaft als Einheitsversprechen fiir die menschliche Gemeinschaft zu-
spricht, sind wohl u. a. hier zu suchen.

76 Vgl. BRUNSCHVICG, Introduction a la vie de I'esprit, a.a.O., 153, nach
dem die (wissenschaftliche) Wahrheit wesentlich Leben ist, das Leben des
Geistes selbst: »Elle est une vie, la vie méme de Pesprit.«

77 Vgl.a.a.0., 148 ff.

78 Vgl.a.a.0.,, 146 f.

79 DERS., L'expérience humaine et la causalité physique, a.a.O., 591.

526

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Natur und Kunst sind nicht mehr zu unterscheiden und der Fortschritt
des Wissens und der Menschheit ist der Fortschritt der Natur.

Industrie und Wissenschaft fuhren sich wechselseitig weiter, ohne dass es
notig wire, irgendwo eine Trennungslinie zwischen dem Natiirlichen und
dem Kiinstlichen zu ziehen oder gar zu denken.®

Brunschvicg entwickelt bis in ihre letzten Folgen die kartesische Verbin-
dung zwischen Selbstvergewisserung des menschlichen Geistes als Co-
gito und Naturbeherrschung, die er unter Verzicht auf die metaphysi-
schen Pramissen in der modernen Wissenschaft vollendet sieht. Seine
spiritualistische Auffassung der modernen Wissenschaft zeigt am deut-
lichsten, wie das Programm des modernen, wissenschaftlichen Natura-
lismus, die Welt auf Natur im Sinne ihrer Auflosung in klar und deutlich
bestimmbare Elemente partes extra partes zu reduzieren, eigentlich auf
eine Abschaffung der Natur als Negativitit und Unbewusstes, als kon-
stitutive Resistenz, sich unter endlichen Bedingungen idealisieren zu las-
sen, hinauslauft.

Bachelards technischer Wissenschaft, Brunschvicgs kiinstlicher Na-
tur und dessen Kartesianismus, der sich als kartesianischer erweist als
die Lehre von Descartes selbst, hilt Canguilhem die selbst von Descar-
tes gesehene Irreduzibilitit der Technik auf die Wissenschaft entgegen:
»irréductibilité finale de la technique a la science«.®* Gegen das Ein-
ebnen des Unterschiedes zwischen Theorie und Praxis, das Bachelards
sowie Brunschvcigs Auffassung der modernen Wissenschaft zugrunde
liegt, hebt er die irreduzible Originalitit der Handlung und des Willens
hervor: »L’impossibilité d’une transformation totale et continue de la
science en action, reviendrait a I’affirmation de I’originalité d’un >pou-
voir«.«%* Die Technik fasst Canguilhem nicht anders als Bachelard und
Brunschvicg als eine synthetische Handlung auf, als ein Einrichten der
Welt auf einen besonderen menschlichen Zweck hin; indem er aber Des-
cartes’ Metaphysik ernst nimmt, weif§ Canguilhem, dass zwischen See-
le und Korper, Einheit und Vielfalt, nur die unendliche Einheit Gottes
vermitteln kann. Die Technik kann somit nie auf Wissenschaft zurtick-
gefuhrt werden, die Kluft zwischen Kunst und Natur, Geist und Korper
ldsst sich nicht einebnen. Die Technik ist eine synthetische Handlung und
kann folglich auf keinen Fall restlos analysiert werden.® Die Wurzeln
der Technik konnen somit keineswegs im Verstand liegen; sie bestehen

8o A.a.O.

81 Vgl. CANGUILHEM, »Descartes et la technique«, a.a.0., 497/dt. 20.

82 A.a.O. (»Die Unmoglichkeit, die Wissenschaft bruchlos und total in Hand-
lung zu verwandeln, wiirde der Behauptung der Originalitit einer »Macht<
entsprechen«, Ubersetzung leicht verdndert).

83 A.a.O.

527

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

vielmehr in den Erfordernissen des Lebendigen (»les exigences du vi-
vant«), in der vitalen Verankerung des Menschen, die von Natur aus
nach ihrer ethischen Erginzung und Vervollkommnung strebt, so wie
das menschliche Leben immer auf ein gutes Leben ausgerichtet ist. Mein-
te Brunschvicg aufgrund seiner Pradilektion fiir Spinoza, dass Descartes
in der VI. Meditation, wo er im Hinblick auf seine Theorie der Verbin-
dung zwischen Seele und Korper die Irreduzibilitit der Affekte behaup-
tete, nicht auf der Hohe seiner selbst gewesen war, so stellt Canguil-
hem Descartes letzte Meditation in den Mittelpunkt seiner Auffassung
der modernen Wissenschaft: Der physischen Mathematik Brunschvicgs
und Bachelards hilt er die Biologie und insbesondere die Medizin als
eine Technik und eine Kunst entgegen, die an der Kreuzung zwischen
verschiedenen Wissenschaften steht.

Keineswegs kann auflerdem die Geschichte des wissenschaftlichen
Fortschrittes als die Geschichte eines Fortschrittes des Bewusstseins ge-
schrieben werden. Die wissenschaftliche Vermittlung zwischen Subjekt
und Objekt, Mensch und Welt ist keine absolute Synthese, die die tech-
nische Phanomenologie der theoretisch ausgerichteten Praxis des Expe-
riments auf die Identitit von mathematischen, intelligiblen Werten und
somit auf ein Cogito zuriickfuhren wiirde. Die technische Natur der wis-
senschaftlichen Vermittlung stellt keinen Garanten fiir ihre Intelligibilitat
dar, was bei Brunschvicg nicht weniger als bei Bachelard, der immerhin
eine restlose Vermittlung zwischen Subjekt und Substanz durch die wis-
senschaftliche Technik annimmt, der Fall ist. Im Gegenteil: Gerade die
notwendig technische Natur der Wissenschaft weist auf ihre wesentli-
che Triibheit, ihr Angewiesensein auf Differenz und Andersheit und so-
mit auf synthetische Werte hin, die wissenschaftlich nicht mehr einhol-
bar sind.®s In der Rezension von Les mots et les choses von 1967, in der
Canguilhem in der Polemik, die nach der Veroffentlichung von Foucaults
Archiologie der Humanwissenschaften ausbrach, unmissverstandlich

84 Vgl. CANGUILHEM, »Organisme et modéles mécaniques«, a.a.0., 636.

85 Im Hinblick auf sein folgendes Werk und - so mochte man sagen — auch
angesichts jenes Foucaults ist die Anktindigung des Vortrages iiber techni-
sche Titigkeit und Schopfung, den Canguilhem in der Sitzung vom 26. Fe-
bruar 1938 vor der Société Toulousaine de Philosophie gehalten hat, du-
Berst interessant. Dort ist als zweiter Punkt der Gliederung, die Canguilhem
vorschligt, die folgende Notiz angegeben: »Les normes du savoir et les
normes du pouvoir. Réduction analytique et production synthétique. Valeur
de I'Identique et valeur de I’ Autre. Rapports de la science et de la technique«
(»Die Normen des Wissens und die Normen der Macht. Analytische Reduk-
tion und synthetische Produktion. Wert des Identischen und Wert des Ande-
ren. Verhiltnisse der Wissenschaft und der Technik«). Vgl. G. CANGUIL-
HEM, »Activité technique et création«, (1937-1938), in: OC I, 499-509,
499 Anm. 1 fiir das Zitat.

528

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Partei fiir Foucault ergriff, erinnert er an das Ende von Jean Cavailles’
posthumem Werk Logique et théorie de la science, in dem sich — laut
Canguilhem — der Philosoph der Mathematik von seinem Lehrer Léon
Brunschvicg de facto philosophisch verabschiedete. Cavailles, der in ei-
nem Brief an Brunschvicg Husserl einen exorbitanten Riickgriff auf das
Cogito vorgeworfen hatte und in seiner posthumen Abhandlung in Be-
zug unter anderem auf Kurt Godel von einer konstitutiven Nicht-Sa-
turation und Unbestimmtheit der mathematischen Theorien, das heifdt
von der Unmoglichkeit, sie als durchgingig vom System ihrer Axiome
determiniert zu betrachten, spricht, betont in den Schlusszeilen seiner in
der deutschen Gefangenschaft verfassten letzten Schrift die Notwendig-
keit fiir eine Theorie der Wissenschaft, das Bewusstsein durch den Be-
griff, die synthetische Titigkeit des Ich denke durch jene einer Dialek-
tik zu ersetzen.

Keine Philosophie des Bewusstseins, nur eine Philosophie des Begriffs kann
eine Wissenschaftslehre liefern. Die erzeugende [génératrice] Notwendig-
keit ist nicht die einer Aktivitit, sondern die einer Dialektik.%¢

Man merkt wohl, welche Relevanz Canguilhems Auffassung von der Ge-
schichte der Wissenschaft als die einer Herausbildung von Begriffen hat
— man denke nur an den Titel seiner philosophischen Dissertation: La
formation du concept de réflexe aux XVII¢ et XVIII¢ siecles. Man ver-
steht auch, welche Affinitit Canguilhem zu Foucaults Verwerfung der
Reduktion von Kants transzendentalem Ich denke auf ein konkretes Sub-
jekt durch die moderne, anthropologische epistéme spiiren konnte, auch
wenn Canguilhems prompte Verteidigung von Les mots et les choses bei
vielen lange auf Unverstiandnis gestoflen ist.®” Der Titel von Canguilhems
Aufsatz — »Tod des Menschen oder Erschopfung des Cogito?« — besag-
te allerdings bereits, zumindest fiir diejenigen, die es horen wollten, dass

86 CAVAILLES, Sur la logique et la théorie de la science,a.a.O., 78/dt. 103. Vgl.
auflerdem CANGUILHEM, »Mort de ’lhomme ou épuisement du Cogito?«,
a.a.0., 616. Cavailles’ Entgegensetzung zwischen activité und dialectique,
was das Husser’sche Problem der Genese der Idealititen angeht, und der
Grunddualismus zwischen noésis und noémata, den er Husserls Monismus
des Lebens des Bewusstseins entgegenhilt, sind wohl auch noch bei Foucault
am Werk, etwa wenn er in seiner Auffassung des modernen Staatsrassismus
und des intrinsischen Verhiltnisses zur Biopolitik mit ihrem Mortalismus
eines internen Krieges zwischen Genese und Genealogie unterscheidet (vgl.
IFDS 209 ff./dt. 277 ff.).

87 Fir das Unverstindnis gegeniiber Canguilhems Eintreten fiir Foucault vgl.
etwa C. DEBRU, »Préface«, in: ROTH, Georges Canguilbem et I'unité de
Iexpérience. a.a.O., 7 f.

529

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

nach Canguilhem Foucaults Diagnose einer Erschopfung des moder-
nen Cogito keineswegs mit einem Tod des Menschen gleichzusetzen ist.

v. » Der Wille und die Freibeit liegen nicht innerbhalb
der Grenzen der Intelligenz«

Auf der Ebene einer Verteidigung der grundsitzlichen Autonomie des
Menschen ist andererseits die Treue zu verstehen, die Canguilhem trotz
der tiefgriindigen Distanzierung, die seine Pradilektion fir die Medi-
zin bedeutet, gegentiber der Tradition der histoire des sciences bewahrt.
Canguilhem wusste zu gut, woher Brunschvicgs wissenschaftlicher Hu-
manismus stammte und wogegen er gerichtet war. In »Le cerveau et
la pensée« (1980) Canguilhem gibt eine kurze Skizze von der Entste-
hung einer Wissenschaft des Gehirns in Frankreich.*® Neben den Ver-
suchen, anhand von Galls Phrenologie die experimentelle Neurologie
in den Rang einer Philosophie zu erheben, weist Canguilhem auf die
physiologische Begriindung der Psychologie durch Hippolyte Taine hin.
Der Vater des franzosischen literarischen Naturalismus setzte Pierre-Paul
Royer-Collards und Victor Cousins eklektischem Spiritualismus die ex-
perimentale Untersuchung des Physiologen Marie-Jean-Pierre Flou-
rens uber das Gehirn entgegen und verteidigte in seiner De lintelligen-
ce (1870), ein Werk, das noch stark den jungen Freud beeinflusste, von
einem sensualistischen Ausgangspunkt her einen psychophysiologischen
Parallelismus. Canguilhem bemerkt, wie die Lehrer derjenigen, die seine
Lehrer gewesen sind, Bergson eingeschlossen, versucht haben, sich nicht
nur von der substanzialistischen Metaphysik der Eklektiker Royer-Col-
lards und Cousins, denen sie die politische Verstrickung mit der Restau-
ration entgegenhielten, sondern auch und vor allem vom »naturalisme
psychologique« eines Taines abzuheben. Daftir mussten sie mit dem Ta-
del Théodule Ribots rechnen, des wichtigsten Verfechters der Experi-
mentalpsychologie in Frankreich, der sich als eine Art Testamentsvoll-
strecker Taines verstand.®

Die Studie Léon Brunschvicgs iiber die Philosophie Emile Boutroux’,
die Canguilhems Ubersetzung von dessen lateinischer thése iiber die ewi-
gen Wahrheiten bei Descartes als Vorwort voranging, gibt hinreichen-
den Aufschluss dariiber, an wen Canguilhem gedacht haben mochte, als
er 1980 ruckblickend auf die Lehrer seiner Lehrer hinwies, die sich tiber
den Gegensatz zur experimentellen Substanzontologie eines eklektischen
Spiritualismus und vor allem zum psychologischen Determinismus eines

88 Vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 12 ff./dt. 8 ff.
89 Vgl.a.a.0., 14/dt. 11 f.

530

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Taine definierten.*® Dort setzt Léon Brunschvicg seinen Lehrer Emile
Boutroux, der bei Descartes die absolute Freiheit Gottes gegeniiber den
eingeborenen Ideen, die freie Macht einer schopferischen Urteilskraft,
in der Wille und Verstand absolut koinzidieren, hervorgehoben und der
gegen die vermeintliche Notwendigkeit der Geschichte die Willensfrei-
heit der Einzelnen verteidigt hatte, dem positivistischen Historismus ei-
nes Renans oder eines Taines entgegen. Boutroux’ these francaise tiber
die Kontingenz der Naturgesetze, De la contingence des lois de la na-
ture (1874), markiert laut Brunschvicg insbesondere den Augenblick, in
dem die Kritik des wissenschaftlichen Wissens sich ihrer selbst bewusst
wird und die Wissenschaft endlich sich selbst untersucht.”* Boutroux ne-
giert in seiner These keineswegs den Determinismus der Naturgesetze,
der von den beiden entgegengesetzten Schulen des historischen Positivis-
mus und der eklektischen Substanzmetaphysik verfochten wurde. Nur
grundet Boutroux ihn auf die freie Kristallisierung der Erfahrung durch
die Wissenschaft und weigert sich somit, einen empirischen Determinis-
mus, den man unter bestimmten Bedingungen beobachten kann, in eine
prinzipielle Notwendigkeit zu verwandeln, die entweder aus den Erfor-
dernissen a priori des Verstandes oder aus dem analytischen Charakter
der wissenschaftlichen Beweisfiihrung abzuleiten sei. Die Tatigkeit des
Erkennens geht somit dem Wesen voraus und der Gegenstand der wis-
senschaftlichen Untersuchung ist nicht die Natur der Sachen, sondern
deren Geschichte.

Die Tat [P’acte] hat das Wesen [I’essence] vielmehr zur Folge, als dass das
Wesen die Tat erklaren konnte. Nicht die Natur der Sachen also muss der
hochste Gegenstand unserer wissenschaftlichen Untersuchungen sein, son-
dern deren Geschichte.?>

90 Vgl. L. BRUNSCHVICG, »La philosophie d’Emile Boutroux« (1922), in:
DERS., Ecrits philosophiques. 1I. L'orientation du rationalisme, hg. v. A.-R.
Weill-Brunschvicg, M. Lehec, Paris 1954, 211-31.

91 Vgl. A.a.O., 220 und insb. 217 ff. fiir Boutroux’ Philosophie der Wissen-
schaft.

92 E.BOUTROUX, De la contingence des lois de la nature, Paris 1921 (1874),
145. Hauptanliegen von Boutroux’ Die Kontingenz der Naturgesetze ist es,
gegen die Anspriiche der positiven Wissenschaften, den Fatalismus in einer
mehr oder minder verschleierten Form nicht nur in die Erkenntnis aller phy-
sischen Phanomene, sondern auch in die Psychologie, die Geschichte und die
Sozialwissenschaften eindringen zu lassen, die Willensfreiheit zu verteidigen
(vgl. a.a.0., 5). Es ist insbesondere die grundsitzliche Inkommensurabilitit
zwischen Mannigfaltigkeit und Einheit — denn »die Mannigfaltigkeit bein-
haltet nicht die ratio der Einheit« (a.a.O., 9) —, die Emile Boutroux daran
hindert, die Notwendigkeit der Naturgesetze zu begriinden. Vgl. auflerdem:
BRUNSCHVICG, »La philosophie d’Emile Boutroux«, a.a.O., 219.

531

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

Man konnte Boutroux’ Behauptung der ganzen Tradition der histoire
des sciences des 20. Jahrhunderts voranstellen. Sie weist auf jeden Fall
auf die Wurzel von deren Auffassung der Geschichtlichkeit der Wissen-
schaften. Trotz der durchaus polemischen Valenz seiner Wende zur Le-
benswissenschaften verteidigt Canguilhem den eigentlichen Geist dieser
Tradition, als er neben der Irreduzibilitiat der Technik und der Medizin
auch die absolute Originalitit des Willens in Descartes’ Theorie des Irr-
tums und die Unmoglichkeit hervorhebt, das Leben in einer Philoso-
phie des reinen Verstandes zu vereinigen. Im menschlichen Bewusstsein
nicht weniger als in Gott tibersteigen der Wille und die Freiheit die Gren-
zen der Intelligenz.?s Die Technik als einen synthetischen Akt zu verste-
hen, der nicht analytisch erschlossen werden kann, heifst dartiber hin-
aus selbst aus kartesischer Sicht nicht, ihr jeden Wert abzusprechen: man
sieht in ihr im Gegenteil eine Form von Schopfung, wenn auch gewiss
gegenuber der gottlichen eine von untergeordneter Art.*+

Canguilhem behauptet die grundsatzliche Willensfreiheit des Men-
schen, lasst sie aber keineswegs in einem Rationalismus aufgehen. Die
schopferische Souveranitit des Geistes, die Brunschvicg ins Zentrum sei-
nes wissenschaftlichen Humanismus setzte, stellt gegentiber dem Leben,
selbst wenn sie in der Form der wissenschaftlichen Wahrheit ihren Aus-
druck findet, nichts anderes als einen Irrtum dar.>s Dementsprechend be-
deutet auch die Selbststandigkeit, die Canguilhem der Technik zuspricht,
keinen Riuickfall vom Szientismus in einen schlichten Pragmatismus oder
gar in eine Technokratie: Die Affirmation der Originalitdt der Technik
gegeniiber der Wissenschaft bringt keinen Anspruch auf ihre Hegemo-
nie in der Gesamtheit der menschlichen Erfahrung mit sich. Ahnlich im-
pliziert Canguilhems Betonung der Irreduzibilitit des Willens und der
Handlung gegentiber dem Wissen und der Reflexion keinen Primat der
Praxis als des Ortes einer urspriinglichen Einheit der Erfahrung, die dann
das Wissen zu zerlegen hitte. Durch diesen letzten Aspekt nimmt Can-
guilhem nicht nur von der Wissenschaftsauffassung Brunschvicgs und

93 Vgl. CANGUILHEM, »Descartes et la technique«, a.a.0., 497: »Dans la
conscience humaine comme en Dieu, la volonté ou la liberté ne sont pas aux
limites de I'intelligence.« (»Wie in Gott liegen im menschlichen BewufStsein
der Wille oder die Freiheit nicht innerhalb der Grenzen der Erkenntnis«, dt.
20.)

94 Vgl.a.a.O.

95 So sagt etwa Canguilhem in Bezug auf Nietzsche: »La vérité est une espéce
d’erreur, au sens d’illusion vitale, sans laquelle une certaine espece de vi-
vants, ’homme, ne pourrait vivre« (vgl. G. CANGUILHEM, »De la science
et de la contre-science«, in: Hommage a Jean Hyppolite, a.a.O., 173-80, hier
178; »Die Wahrheit ist eine Art Irrtum im Sinne einer vitalen Illusion, ohne
die eine bestimmte Art von Lebendigem, der Mensch, nicht leben konnte«).

532

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Bachelards, sondern auch von Alain und Bergson Abstand.?® Vielmehr
ist Canguilhems Hervorhebung der Originalitit des Willens — wie im An-
schluss an seinem weiteren Werk noch zu zeigen sein wird — im Sinne ei-
ner Verteidigung der absoluten Selbststandigkeit und Urspriinglichkeit
der Ethik gegeniiber jeglicher Form von Wissen zu verstehen.

In seinem Vortrag iiber technische Tatigkeit und Schépfung, » Acti-
vité technique et création«, vor der Société Toulousaine de Philosophie
(1938) insistiert Canguilhem auf die Notwendigkeit, den Ort der Tech-
nik innerhalb einer Philosophie der Schopfung zu bestimmen, will man
der konstitutiven Dualitdt der menschlichen Erfahrung gerecht werden
und sie weder auf reine Materie noch auf reinen Geist reduzieren.®” Mit
René Le Senne definiert Canguilhem den Philosophen als einen Einheits-
professor (»un professeur d’unité«).*® In Le Devoir, seiner Dissertation
von 1930, bezieht sich Le Senne genauer auf den Metaphysiker.®® Das

96 Die These eines Primats der Handlung und der Technik muss allerdings bei
Alain nicht im Sinne einer Irreduzibilitit gegeniiber der Reflexion verstan-
den werden. Im Gegenteil: Obwohl die Reflexion selbstverstandlich nicht
vermag, die urspringlichen Synthesen der Praxis selbst zu produzieren, ist
sie durchaus imstande, ihrer eigentlichen Aufgabe nachzukommen, nam-
lich sie nachtriglich zu analysieren (vgl. ALAIN, Eléments de philosophie,
a.a.0., 97 ff., und was insbesondere die technischen Werkzeuge angeht:
DERS., Entretiens au bord de la mer. Recherche de I'entendement, Paris
1998, 21 ff.). Zum Verhiltnis Canguilhems zu seinem Lehrer an der Vorbe-
reitungsklasse zur Ecole normale supérieure des Pariser Elitengymnasiums
Henri IV vgl. ROTH, Georges Canguilhem et I'unité de 'expérience, a.a.O.,
passim. Aufserdem: J.-F. BRAUNSTEIN, »Canguilhem avant Canguilhem«,
in: SALOMON-BAYET (Hg.), Georges Canguilbhem en son temps, a.a.O.,
9—26, insb. 11 ff.; G. BIANCO, »Pacifisme et théorie des passions: Alain et
Canguilhem«, in: M. MURAT, E WORMS (Hg.), Alain. Littérature et philo-
sophie mélées, 2012, 129—50. Zum Mystizismus der Handlung bei Bergson
vgl. H. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion, Frank-
furt/M. 1992, 176/fz. 240 und zum Ideal einer Vereinigung zwischen The-
orie und Praxis bei Bergson CANGUILHEM, » Activité technique et créati-
ong, a.a.0., 500.

97 Vgl.a.a.0,, 502.

98 A.a.O, s501.

99 Vgl. R. LE SENNE, Le Devoir, Paris *1950 (1930), 309. Zwischen den ent-
gegengesetzten und korrelativen Bediirfnissen, dem Erkennen und dem Han-
deln, betrachtet der Metaphysiker die Einheit einmal als analytisches Prinzip
der Intelligenz und einmal als synthetisches Ideal der Handlung. In beiden
Fillen stellt die Einheit ein Ideal dar, das der realisierten Objektivitit wi-
derspricht »Der Metaphysiker ist also wesentlich ein Einheitsprofessor. Auf-
gefordert in entgegengesetzter Richtung durch das Bediirfnis zu reduzieren
und das Bediirfnis zu konstruieren, wird er die Einheit mal als das analy-
tische Prinzip der Intelligenz, mal als das synthetische Ideal der Handlung

533

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

Werk wurde 1933 von Canguilhem rezensiert, der in Le Sennes Buch die
Riickkehr einer Bestimmung der Philosophie als Einheitsfunktion be-
grufst, die sich jenseits der disparaten Ergebnisse des wissenschaftlichen
oder sozialen Empirismus stellt. Das Postulat einer totalen Intelligibilitat
ist insbesondere als eine notwendige Vorannahme der Urteilskraft auf-
zufassen, die als eine AnmafSung nur gelten kann, wenn das ausschlie-
Bende Fokussieren auf die Mittel der Erkenntnis die Frage nach deren
Zielen zu Unrecht ausblendet. Ahnlich bestimmt Canguilhem in »Ac-
tivité technique et création« die Philosophie als den Anspruch auf eine
umfassende Erfahrung, in der eine jede geistige Funktion entsprechend
ihrer Besonderheit und ihrem spezifischen Wert ihren Ort hat und in ei-
ner bestimmten Relation zu allen anderen Funktionen steht.**

Im Hinblick auf die synthetische Funktion der Philosophie lassen sich
zwei Hauptformen des Reduktionismus unterscheiden. Als Asthetizis-
mus kann man eine Philosophie bezeichnen, die alle Bewusstseinsfunk-
tionen der dsthetischen unterordnet. Der Szientismus zeichnet sich hin-
gegen dadurch aus, dass er versucht, alle Bewusstseinsfunktionen auf
die Funktion der theoretischen Bestimmung zuriickzufiihren. Der Name
Pragmatismus passt schliefSlich zu der Philosophie, die alle Funktionen
auf die Funktion der vitalen Anpassung utilitaristischer oder technischer
Natur reduzieren will.™* Dadurch begeht allerdings der Pragmatismus
eine petitio principii: Er versucht das Problem mit dem Problem zu 16-
sen, indem er den Sinn mit dem definiert, was von ihm definiert wird,
namlich mit dem Niitzlichen und der Technik, die sich zu ihm wie ein
Mittel zu einem Zweck verhalt.

Die Technik kann somit sich weder pragmatisch, oder gar technokra-
tisch, was auf dasselbe hinauslauft, noch szientistisch oder dsthetizistisch
definieren. Thren architektonischen Ort in der Gesamtheit der mensch-
lichen Erfahrung kann sie hingegen erst in Bezug auf eine Philosophie
der Schopfung finden. Gegenuber der Einseitigkeit des Szientismus, der
materialistisch auf das Reale setzt, und der Einseitigkeit des Asthetizis-
mus, den Canguilhem als das spiritualistische Festhalten am Idealen un-
geachtet seiner Realisierung bestimmt, und gegenuiber der Parteilichkeit
der Technokratie, die auf endliche Weise — das heifSt in Bezug auf ein
besonderes Ziel — zwischen Tatsachen und Werten vermittelt, stellt die

prasentieren: immer als ein Ideal, das dem realisierten Objekt widerspricht«,
a.a.0.). Zur Wertphilosophie von René Le Senne (1882-1954) auch die ein-
fithrende FufSnote vom Herausgeber Jean-Fran¢ois Braunstein in der Re-
zension von Le Devoir in Canguilhems Werksausgabe: OC I, 441. Anm. 1.

100 Vgl G. CANGUILHEM, »R. Le Senne — Le Devoir« (1933) in: OC1, 441—
44, 441,

101 Vgl. DERS., »Activité technique et création«, a.a.O., 500 f.

102 Vgl. a.a.0.,, 501.

534

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Schopfung das Ideal einer moglichen vollendeten Realisation des Idea-
len dar.” Die Schopfung weist somit einen konstitutiven Bezug auf Un-
endlichkeit aus. In Anlehnung an Henri Focillons Philosophie der For-
men und insbesondere an die romantische Kunstauffassung, fiir die er
auf Schelling verweist, bestimmt Canguilhem gar das Unendliche als die
werdende geistige Schopfung. Die Schopfung ist wesentlich Freibeit und
insofern Geist, als dieser in unserer Erfahrung die Moglichkeit darstellt,
von keiner endlichen Realitat erfillt zu sein. Als universelles Herstellen
ist aber die Schopfung ebenso Leben wie auch Kunst.*>4

vi. Das Sein des Nichts: die Positivitit des Pathologischen
und des Irrtums

Die Unendlichkeit der Schopfung gestattet aber vor allem, das Nichts
und die Negativitit aus der Vernichtung zu ziehen, zu der sie von den
endlichen Monismen des materialistischen Szientismus und des spiri-
tualistischen Asthetizismus verurteilt werden. Die Schépfung erlaubt,
das Sein des Nichts zu denken. Erst wenn eine unendliche Einheit und
absolute Totalitat als Bedingung einer jeden Sinnentfaltung angenom-
men wird, kann der Dualitit zwischen Nichts und Sein ihre Irreduzibi-
litat zuriickgewonnen werden. Das Nichi-Sein kann sodann nicht ein-
fach als Nichts, als das Kontrire des Seins, sondern als ein Anders-Sein
gedacht werden, dem gegeniiber dem Sein eine eigene Positivitit zu-
kommt. Die Trennung zwischen Sein und Nichis ist blofs die vorlaufige
einer endlichen Vermittlung, die auf die Unerschopflichkeit einer unend-
lichen angewiesen bleibt und die die Unterscheidung zwischen Nichts
und Sein immer neu setzt, indem sie die Grenzen des Moglichen stets
neu bestimmt. Canguilhem fithrt zwar in seinem Vortrag diesen Gendan-
ken nicht vollstandig aus, er lasst sich aber mit Sicherheit von der ent-
sprechenden Intuition leiten, wenn er hervorhebt, dass die menschliche,
endliche Kreation die Trennungslinie zwischen Nich#s und Sein neu be-
stimmt, indem sie als Ubergang von dem, was frither fiir das Nichts ge-
halten wurde, zu dem, was jetzt als Sein gilt, das jetzige Nichts des fri-
heren Wirklichen durch das jetzige Sein des zuvor nur Méglichen und
Idealen ersetzt.

La création, passage du néant a I’étre, c’est la substitution de I’étre du pos-
sible au néant du réel.™s

103 Vgl. a.a.0., 502.

104 Vgl. a.a.0., 505.

105 A.a.0., 502 (»Die Schopfung als der Ubergang vom Nichts zum Sein ist
das Ersetzen des Nichts des Realen durch das Sein des Moglichen«). Zur

535

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

Canguilhem kehrt zu dem fiir jede Theorie der Schopfung wesentli-
chen Problem des Nichts noch 1952 in einen Aufsatz tiber die kiinstli-
che Schopfung bei Alain zuriick.™® Dort betont er, dass Alains Theorie
der Schopfung auf der Ebene von Descartes’ Auffassung der Imaginati-
on und des Urteilsvermogens und somit des Verhiltnisses zwischen Seele
und Kérper anzusiedeln ist. Um die Schopfung zu begreifen, geht dem-
nach Alain vom Dualismus des Reellen und des Denkens, des Seins und
des Nicht-Seins aus. Erst die Nicht-Entsprechung des Reellen mit dem
Denken erklart, dass man aufgrund eines freien Urteilsakts Tatsachen
und Werte, Materie und Geist neu vermittelt und dadurch die Grenze
zwischen Nichts und Sein neu bestimmt.

Ainsi ’ceuvre créée procéde du néant, qui n’est pas un rien d’étre ou ’étre
du rien, mais Pesprit dans sa liberté.*”

Mit der Auffassung der unendlichen Schopfung befindet man sich im
Mittelpunkt der Philosophie Georges Canguilhems. Der Bezug auf die
Unendlichkeit der Schopfung sowohl als Kunst wie auch als Leben er-
laubt ihm, die konstitutive Naturhaftigkeit einer jeden menschlichen
Vermittlung, ihr Angewiesensein auf Unmittelbarkeit und somit auf eine
unvollendete Form der Einheitsbildung und Idealisierung, und gleichzei-
tigt ihre wesentliche Freiheit gegentiber jedem Determinismus hervorzu-
heben. Der Gedanke der Unendlichkeit der Schopfung liegt aber auch
Canguilhems Rehabilitierung des Negativen zugrunde. Die Betonung des
positiven Charakters der Krankheit und des Anormalen nicht einfach als
Abwesenheit des Gesunden und des Normalen, sondern als eine andere
Art und Weise zu leben, hat hier ihre Wurzel.

Dasselbe gilt aufSerdem fiir das korrelative Problem des Irrtums und
auch der Wahrheit. Denn wenn Canguilhem Descartes vorhalt, dass er
nicht geschafft hat, dem Irrtum eine positive Bedeutung beizumessen, so
kann dasselbe umgekehrt durchaus von Nietzsche gesagt werden, der
nicht vermocht hat, der Wahrheit einen positiven Gehalt zu geben. De-
scartes, der die Wahrheit nicht als Wert und Wille zu denken wusste,
konnte im Willen nur einen Missbrauch gegentiber dem Verstand als dem
Ort der logischen Evidenzen sehen. Deshalb konnte er keine Theorie der
Schopfung konzipieren. Nietzsche, fiir den gegeniiber dem Willen, sich

Schwierigkeit, das Mégliche zu denken, vgl. auflerdem: G. CANGUILHEM,
»Georges Friedmann, Leibniz et Spinoza« (1946), in OC 1V, 233—40, 239.

106 Vgl. G. CANGUILHEM, »Réflexions sur la création artistique selon Alain«
(1952),in: OC1V, 415-35, 433 ff.

107 A.a.0,, 434 (»So geht das geschopfte Werk aus dem Nichts hervor, das kein
Nichts vom Sein oder das Sein des Nichts ist, sondern der Geist in seiner
Freiheit«).

108 Vgl. NP=91/dt. 148.

536

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

ausschlieflich an den Schein zu halten, der Verstand eine Uberschreitung
darstellt, konnte hingegen keine Theorie der Wissenschaft entwickeln.
Somit vermochte er aber kaum, den Schein selbst zu begreifen.

Wenn es Canguilhem gelingt, die abstrakte Unterscheidung zwischen
Wissenschaft und Gegen-Wissenschaft — science und contre-science, wie
es im Titel eines 1971 zum Gedenken an Jean Hyppolite verfassten Auf-
satzes steht — zu dialektisieren und so die Wissenschaft konstitutiv der Ge-
schichtlichkeit gegentiber zu 6ffnen, dann deshalb, weil er den entgegenge-
setzten Dualismen der Wahrheit und des Scheins wiederum den Gedanke
einer unendlichen Einheit entgegensetzt. Damit die Geschichte der Wis-
senschaft, nimlich die Konstitution des Wahren in der Wissenschaft, an-
ders denn nur als eine blofSe Tatsache verstandlich wird, ist es notig, dass
der Schein und das Falsche von der Philosophie einen eigenen, originalen
Status erhalten.”™® Dafiir muss man aber dem Prinzip des ausgeschlosse-
nen Widerspruches einen philosophischen Vorrang gegentiber dem Iden-
titdtsprinzip zuerkennen und somit die Identitit zwischen Wahrheit und
Sein durchbrechen.'** Das Identitatsprinzip identifiziert nimlich nur des-
halb die Wahrheit mit dem Sein, weil es die Entscheidung vergisst, aus der
es hervorgeht. Demgegentber stellt das Prinzip des ausgeschlossenen Wi-
derspruches nicht nur den treffenden Ausdruck des Verhaltnisses dar, das
zwischen Wahrem und Falschem, Wirklichem und Scheinbarem besteht,
sondern es ist zudem Anzeichen der gleichen Attraktionskraft, die die bei-
den Pole der Alternative, vor der das Urteilsvermogen gestellt wird, aus-
tiben. Das Prinzip des ausgeschlossenen Widerspruchs ist Ausdruck gleich-
zeitig des konstitutiven Strebens des Urteils nach einer unendlichen Einheit
und der Notwendigkeit zu unterscheiden und zu negieren, um tiberhaupt
Sinn artikulieren zu konnen. Die logischen Prinzipien als Mittel der the-
oretischen Falsifikation — wie Canguilhem mit einer impliziten Anspie-
lung auf die Tradition des logischen Positivismus betont — stellen demnach
keine logischen Tatsachen dar, denn sie fallen selbst nicht unter die Kri-
terien des Wahren und des Falschen, die sie vielmehr konstituieren. Das
Wabhre ist keine Proposition (»une pro-position«), sondern eine normative
Prasupposition (»une pré-sup-position normative«), die man macht, wenn
man zum Zweck des Erkennens das Prinzip des ausgeschlossenen Wider-
spruchs anwendet und zwischen Wahrem und Falschem unterscheidet.***
Die Rationalitit stellt somit keine Essenz mehr, sondern eine Disziplin und
einen Willen, und der Irrtum kein Nichts, sondern ein Ausgeschlossenes
dar, dessen die Wahrheit in ihrer Entfaltung eigentlich bedarf.s

109 Vgl. DERS.., »De la science et de la contre-science«, a.a.O., 180.
110 Vgl. a.2.0., 175.

111 Vgl a.a.0.

112 Vgl. a.a.0., 176.

113 Vgl. a.a.0., 177.

537

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

Die Technik von einer Philosophie der Schopfung (oder des absoluten
Lebens) her verstanden bildet ein ausgezeichnetes Beispiel eines Irriums
mit positivem Status. Sie stellt einen Febler sowohl gegentiber der Schop-
fung als auch gegeniiber der Wissenschaft dar und weist dennoch eine
schéopferische und befreiende Originalitit auf.”™+ Anders als der Wille zur
integralen Schopfung, der das Idel der Kunst ausmacht, beansprucht die
Technik, keine reine Tatigkeit darzustellen. Sie bringt endliche Synthe-
sen hervor, die insoweit einen wesentlich subjektiven und teleologischen
Wert haben. Die Technik korreliert insbesondere eng mit der Welt der
Wahrnehmung und ist insofern auf besondere Interessen und Affekte so-
wie auf eine qualitative, sinnliche Auffassung bezogen. Gegeniiber der
vitalen Verankerung der perception zeichnet sie sich jedoch durch einen
deutlich geistigen Charakter aus. Besteht der Geist namlich in der Mog-
lichkeit, sich mit einer bestimmten Realitit nicht zufrieden zu geben, so
verfolgt die Technik insofern geistige Ziele, als diese der Vorstellung von
Bedurfnissen entsprechen, die in der unmittelbar von vitalen Interessen
geleiteten Wahrnehmung als solche nicht gegeben sind.

Wegen ihres konstitutiv iberschiissigen Charakters gegeniiber jeder
Analyse begehen die technischen Synthesen dariiber hinaus immer ei-
nen Irrtum gegentuiber dem analytischen Wissen der Wissenschaft. In ih-
rem herstellenden Elan gehen sie davon aus, dass das Problem der Ver-
mittlung zwischen Bediirfnissen und Wirklichkeit gelost sei: Sie sind das
Ergebnis eines Willens und einer Not, etwas zu bewerkstelligen, und er-
scheinen gegeniiber der zersetzenden Enthaltsamkeit der Wissenschaft
stets als voreilig und fehlerhaft. Gerade deshalb sind sie aber auch je-
derzeit schopferisch: Sie gehen iber den wissenschaftlichen Determinis-
mus immer schon hinaus.*'s

Die Gleichsetzung zwischen scientia und potentia, die die Neigung
zum Szientismus der modernen Kultur als plausibel erscheinen lasst, ist
insofern offensichtlich falsch. Die Formel Auguste Comtes, » Wissen, um
vorherzusehen, vorherzusehen, um handeln zu kénnen« (»Savoir pour
prévoir afin de pouvoir«) ist nicht weniger betriigerisch als berithmt. Sie
entspricht aufSerdem nur einem Aspekt des Denkens Auguste Comtes.**¢
Sie betrifft namlich nur die philosophie positive und damit die Systema-
tik der Wissenschaften in ihrer Geschichte und nicht die politique positi-
ve und die subjektive Wendung, die diese mit sich bringt: die Notwendig-
keit — angesichts der Tatsache, dass das Projekt einer wissenschaftlichen
Vereinigung der Welt noch nicht abgeschlossen werden konnte —, das
Problem der Praxis nach der Annahme einer absoluten Liebe und ei-
nes absoluten Friedens durch die Realisierung des grofSen Organismus

114 Vgl. DERS., » Activité technique et création«, a.a.0., 503.
115 Vgl. a.a.0., 504.
116 Vgl. a.a.0., 504.

538

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

der Menschheit politisch und religios zu l6sen.”™” Die Originalitat der
Technik und des Willens hervorzuheben heifdt somit gleichzeitig, die Un-
moglichkeit zu betonen, dem politischen Projekt des Positivismus, der
Verbindung zwischen Wabhrem und Niitzlichem und der Einbeziehung
der Wissenschaft in ein politisches Programm, wissenschaftlich gerecht
zu werden. Damit einhergehend wird die politische Relevanz der Wis-
senschaftsgeschichte selbst unterstrichen. Kénnen ginzlich auf Wissen,
Technik auf Wissenschaft zuriickzufiihren, wiirde aufSerdem heifSen, den
Menschen als Ursprung der Fahigkeit iiberhaupt, Natur zu iibersteigen,
als einen Teil der Natur in den Gegenstand der wissenschaftlichen Er-
kenntnis einzuschlieflen: »’homme est compris comme >une partie de la
nature< dans objet de cette connaissance.«'** Wenn aber der Mensch als
Subjekt des Wissens und des Kénnens nicht auflerhalb des Systems der
zu erkennenden Gegenstinde gestellt wird, dann fehlt der hinreichende
Grund, um den Ubergang vom Wissen zum Kénnen iiberhaupt zu er-
kliren. Ein Mensch, der wissenschaftlich zu erkennen wire, wiirde nicht
zum Handeln im eigentlichen Sinne kommen konnen.*™ Der Naturalis-
mus kann Handlungen nicht erklaren.

War nach Bachelard der technische Materialismus des neuen wissen-
schaftlichen Geistes der Ort, an dem sich die Dilemmata der Metaphy-
sik iiberwinden lassen, so hebt Canguilhem die Differenz, wenn nicht
gar die Antinomie hervor, die zwischen technischem und wissenschaft-
lichem Denken besteht.

La pensée technique est donc normalement et normativement différente —
et en fait antinomique — de la pensée scientifique.*

Man versteht vor diesem Hintergrund besser, was es heifSen konnte,
wenn Canguilhem 1943 in der Einleitung seiner medizinischen Dis-
sertation, dem Essai sur quelques problémes concernant le normal et
le pathologique, erklirte, dass er sich vom Studium der Medizin eine

117 Zum grofSen Organismus der Menschheit vgl. A. COMTE, Cours de phi-
losophie positive. (Philosophie premiere), Bd. I, hg. v. M. Serres, F. Dago-
gnet, A. Sinaceur, Paris 1975, 681 und DERS., Systéme de politique positi-
ve, Bd. I, Paris 1852, 288—89. Zum Begriff der Liebe bei Comte auch M.C.
NUSSBAUM, Political Emotions. Why Love Matters for Justice, Cambridge
(Mass.) 2013, insb. 2. Kapitel. Zur subjektiven Wendung vgl. auch CAN-
GUILHEM, »Mort de ’lhomme ou épuisement du Cogito?«, a.a.O., 61 5/dt.
44.

118 CANGUILHEM, »Activité technique et création«, a.a.O., 504.

119 Vgl. a.a.0.

120 A.a.0,, 505 (»Das technische Denken ist also normaler- und normativerwei-
se vom wissenschaftlichen Denken unterschieden und ihm eigentlich anti-
nomisch«).

539

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

Einfiihrung in einige konkrete menschliche Probleme erhofft hatte. Zum
einen hebt Canguilhem in der Einleitung zum Essai hervor, dass gegen-
tber den schopferischen Synthesen der Wissenschaften das systemati-
sierende, vereinigende Wissen der Philosophie immer ein nachtragliches
ist. Demnach bildet die Philosophie eine Form der Reflexion, fiir die je-
der gute Gegenstand fremd sein muss; die Philosophie ist gar — wie Can-
guilhem Léon Brunschvicg zitierend sagt — die Wissenschaft der gelsten
Probleme.*** Zum anderen wiinscht sich Canguilhem, von einer direkten
medizinischen Kultur profitieren zu konnen, um zwei Probleme priziser
zu behandeln, die ihn philosophisch beschiftigen und iiber das enge Ge-
biet der somatischen Medizin hinausweisen, namentlich die Frage nach
dem Verhaltnis zwischen Wissenschaften und Techniken und die Frage
nach den Normen und nach dem Normalen.***

Die enge Korrelation, die zwischen den beiden Problemen besteht,
lasst sich am besten verstehen, wenn man an die zwei Fragen denkt, die
im Mittelpunkt von Foucaults Maladie mentale et psychologie standen:
Wie lasst sich die Grenze zwischen Gesundheit und Krankheit im psy-
chologischen Bereich bestimmen und welches Verhiltnis besteht zwi-
schen organischer und geistiger Pathologie, Korper und Seele.™ Zwi-
schen allgemeiner Psychologie und Pathopsychologie lasst sich namlich
nur eine Kontinuitdt denken und somit die Einheit der Psychologie tber-
haupt retten, wenn das Problem der Vermittlung zwischen Seele und
Korper gelost und damit die Moglichkeit eroffnet wird, Werte als Tat-
sachen — etwa den Ubergang vom Gesunden zum Pathologischen — zu
erfassen. Ahnlich wird die Vermittlung zwischen technischen Synthe-
sen und wissenschaftlichen Analysen erst gewahrleistet, wenn das Pro-
blem einer positiven, wissenschaftlichen Bestimmung der Normen und
das der Schwelle zwischen Normalem und Pathologischem gelost sind.
Eine wissenschaftliche Pathologie ist aber schlicht unméglich; die Me-
dizin bildet eher eine Technik und eine Kunst, die an der Kreuzung zwi-
schen verschiedenen Wissenschaften steht, als eine Wissenschaft im ei-
gentlichen Sinne. Trotz der vielen lobenswerten Bemithungen, in ihren
Bereich Methoden der wissenschaftlichen Rationalisierung einzuftihren,
liegt der Kern der Medizin weiterhin nicht in der Physiologie, sondern in
der Klinik und in der Therapeutik, das heifSt in einer Technik der Her-
stellung oder der Wiederherstellung des Normalen, die nicht vollig auf
Erkenntnis zuriickgefiihrt werden kann.**+ Es gibt demnach keine Wis-
senschaft der Werte. Angesichts seines technischen Ursprungs und seiner
konstitutiven Wertbezogenheit bildet das Problem der Unterscheidung

121 Vgl. NP*7 und 9/dt. 19 und 21.
122 Vgl. NP* 7 f./dt. 20.

123 Vgl. MmPs 1/dt. 9.

124 Vgl. NP 8/dt. 20.

540

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

zwischen Normalem und Pathologischem ein Politikum, das wesent-
lich auf eine vitale ebenso wie auf eine ethische Dimension angewie-
sen bleibt.

vii. Die philosophische und politische Relevanz
der philosophie biologique in Frankreich

Canguilhem macht die philosophische und politische Tragweite seiner
philosophie biologique — eine Bezeichnung, die er Auguste Comte ent-
lehnt — in einer »Anmerkung« zur Lage der biologischen Philosophie in
Frankreich deutlich, die 1947 in der Revue de Métaphysique et de Mo-
rale erschienen ist.”*s Canguilhem begriifst dort das Erscheinen von Ray-
mond Ruyers Eléments de Psychobiologie (Paris 1946), das er als ein
dufSerst wichtiges Ereignis in der Geschichte der zeitgendssischen fran-
zosischen Philosophie bezeichnet. Ruyers Psychobiologie bricht mit ei-
ner langen Gewohnheit der Gleichgultigkeit gegeniiber der biologischen
Philosophie in Frankreich und kann daher als Anlass dienen, das allge-
meinere Problem der Aktualitit des metaphysischen Denkens zu stel-
len.”>¢ Die Revue de Métaphysique et de Morale, zu deren Begrunder
1893 auch Léon Brunschvicg zihlte, hat in ihrer Geschichte dem kriti-
schen Rationalismus kantischer Tradition und der Philosophie der ma-
thematischen Wissenschaft eine iiberragende Bedeutung beigemessen.'*?
Das Misstrauen gegeniiber der biologischen Philosophie ist selbstver-
stindlich auf Descartes’ Einfluss zuriickzufithren, mit dem sich beson-
ders nach der Niederlage von 1871 zunehmend nationalistische Motive
gegen die Neigung zur Spekulation der deutschen Philosophie verban-
den.**$ Das kartesische System gesteht dem Leben auf jeden Fall keine
ontologische Originalitit zu: Vom Cogito begriffen ist das Leben ein-
fach in der Materie eingeschlossen. Descartes nimmt zwar neben der
res extensa und der res cogitans eine dritte einfache Natur an, die Ein-
heit von Seele und Korper, diese betrifft aber die menschliche Erfahrung
vom Leben — dieselbe, von der Canguilhems philosophie du vivant aus-
geht —, nicht das Leben selbst. So wird das Leben in der Philosophie
Alains, Brunschvicgs und Sartres ahnlich wie in jener Descartes’ nicht

125 CANGUILHEM, »Note sur la situation faite a la philosophie biologique en
France«, a.a.O.

126 Vgl. a.a.0., 307/dt. 23.

127 Vgl. a.a.0., 307-09/ dt. 23 f.

128 Zum steten Interesse Canguilhems hingegen fiir die deutsche Philosophie
vgl. H. SCHMIDGEN, » Canguilhem et >les discours allemands««, in: A. FA-
GOT-LARGEAULT, C. DEBRU, M. MORANGE (Hg.), Philosophie et mé-
decine. Hommage a Georges Canguilhem, Paris 2008, 49—62.

541

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

als ein eigentimliches metaphysisches Objekt anerkannt.™ Die biologi-
sche Philosophie wird als ein zwielichtiger Auswuchs der positiven Wis-
senschaft behandelt. Das Leben wird von der raison tendenziell verach-
tet, denn als spontane Produktionstitigkeit, Gabe und Emergenz, fiihrt
es das Mehr und das Andere, die der Analyse versperrt bleiben und auf
keine Identitat zuriickgefithrt werden konnen, in die allgemeine Erfah-
rung ein.'3°

Descartes hat allerdings sehr wohl gesehen, dass der Mechanismus al-
les erkldren kann, nicht aber die Produktion der Mechanismen selbst.
Das Lebendige als Maschine wird zwar vom Verstand nach den allge-
meinen Prinzipien der Tragheit, der konstanten Quantitat der Bewegung
und nach den Gesetzen des ZusammenstofSes erkannt; Descartes vergisst
aber nie hervorzuheben, dass diese Maschine von den Sorgen und den
Hinden Gottes zusammengebaut wird. Die Finalitat wird demnach in
Descartes mechanischer Erklarung des Korpers nicht so radikal ausge-
schlossen, wie man es gerne hitte: Sie wird einfach auf den Anfang ver-
schoben.’* Die Ablehnung von Descartes’ Ontologie und seiner Theolo-
gie wird somit paradoxerweise als Treue zu ihm gedeutet.

Canguilhem erklart sich andererseits von der dialektischen Auffas-
sung des Lebens, das vom marxistischen Materialismus in Frankreich
vertreten wird, als nicht mehr tiiberzeugt als von jener des Rationalis-
mus kartesischer Tradition. Das Leben wird vom dialektischen Ratio-
nalismus zwar als Konflikt von Gegensatzen gedacht, als dessen Prinzip
wird aber im Voraus eine einzige Realitit als gegebene vorausgesetzt,
die Materie, wihrend jeder Vitalismus pauschal und nuancenlos verur-
teilt wird.">* Eine mechanische oder (dialektisch-)materialistische Auf-
fassung des Lebens — so Canguilhem ironisch — zu verwerfen, heifst so-
mit keineswegs, gegen die Vernunft zu verstofSen, nicht einmal gegen die

129 Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite a la philosophie biolo-
gique en France«, a.a.0., 311/dt. 26.

130 Vgl. a.a.0., 314/dt. 371.

131 Vgl. a.a.0., 312/dt. 28: »Toute la finalité se trouve télescopée au départ.«
Zur Notwendigkeit, Descartes’ Physik im Licht seiner Metaphysik zu verste-
hen, vgl. das Manuskript von Canguilhems unterbrochen gebliebenes Buch
tiber Descartes: G. CANGUILHEM, »Descartes interrompu ..., 1948<«,
Fonds Georges Canguilhem CAPHES, Ms., Bl. 6 ff.; dort auch Canguilhems
zustimmende Reaktion auf das Erscheinen von F. ALQUIE, La découverte
métaphysique de 'homme chez Descartes, Paris 1950, wo dhnliche Thesen
vertreten werden: a.a.O., Bl. 35 ff.

132 Vgl. a.a.0., 314 f./dt. 31 f. Canguilhem bezieht sich insbesondere auf das
Werk Marcel Prenants, Biologie et marxisme (Paris 193 5). Zur materialisti-
schen Dialektik vgl. auch CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.0., 334
f., wo Canguilhem sich auf eine dhnliche Kritik Sartres am franzosischen
dialektischen Materialismus bezicht.

542

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Descartes’. Die Grunde der Verabsolutierung des Mechanismus miissen
deshalb anderswo als in philosophischen Argumenten gesucht werden.
Sie sind eher auf der Ebene einer Verflechtung zwischen philosophi-
schen Konzeptionen und sozialen Strukturen, Erkenntnis und Interesse
zu suchen, ohne dabei allerdings in eine Form von sozialem Determi-
nismus der Kategorien des Denkens zuriickzufallen. Canguilhem kehrt
sich insbesondere gegen die marxistische These, nach der die nicht-ma-
terialistischen Auffassungen des Lebens ein Ausdruck der Dekadenz
der biirgerlichen Gesellschaft sind. Bergsons Philosophie des Elan vital
wiirde demnach einen mystischen Irrationalismus darstellen, der als ein
Zeichen des Zerfalls des franzosischen Kapitalismus und seiner Unfa-
higkeit, seine inneren Gegensatze zu iiberwinden, zu interpretieren ist.
Demgegeniiber betont Canguilhem den internen Zusammenhang, der
zwischen dem Rationalismus — auch in seiner materialistisch-dialekti-
schen Inanspruchnahme — und der maschinenartigen Form der Tech-
nik besteht.?s

Eine restlose Vermittlung zwischen Technik und Wissenschaft ist
nicht nur prinzipiell unmoglich, sie bildet auch dartiber hinaus die Be-
dingung eines jeglichen endlichen Rationalismus. Einmal mehr zeigt
Canguilhem mit seiner kritischen Technikauffassung, wie sehr Léon
Brunschvicg die Wahrheit der modernen Wissenschaft erkannt hat. Die
Vermittlung zwischen Technik und Wissenschaft entspricht nicht nur
dem Wesen der mathematischen Physik, sie bildet auch als vollendete
Verbindung zwischen Analyse und Synthese, das heifst letztendlich zwi-
schen der zweiten und der dritten Regel von Descartes’ Regulae ad di-
rectionem ingenii, das interne Telos einer jeden endlichen Entfaltung
der Vernunft. Nicht von ungefahr zeichnet sich der Fortschritt der mo-
dernen Wissenschaft durch die Uberwindung des Substanzialismus der

133 Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite a la philosophie biolo-
gique«, a.a.0., 318 f./dt. 36 f. Angesichts von Canguilhems Unterscheidung
zwischen einer Technik, die in ihrer Originalitit gegentiber der Wissenschaft
und jeglichem Determinismus ein Befreiungspotenzial aufweist, und einer
Technik, die vollig dem Rationalismus unterworfen ist, ist die Ahnlichkeit
seiner Technikauffassung mit jener Martin Heideggers offensichtlich, auch
wenn Canguilhem immer vermieden hat, sich auf Heidegger zu beziehen
(vgl. allerdings CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 18/dt.
17). Man wiirde zudem in Heidegger das Gegenstiick zu Canguilhems Phi-
losophie der Willensfreiheit vergeblich suchen. Vgl. insbesondere Heideggers
Gegeniiberstellung zwischen der »modernen Technik«, die »darauf verfal-
len kann, die exakten Naturwissenschaften zu verwenden«, und der Tech-
nik, die als poiesis und nicht-instrumentales Entbergen zu denken ist (vgl.
M. HEIDEGGER, »Die Frage nach der Technik« [1953], in: DERS., Gesam-
te Ausgabe. VII. Vortrige und Aufsdtze, hg. v. E-W. von Hermann, Frank-
furt/M. 2000, 7-36, 15 fiir das Zitat).

543

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

neuzeitlichen Wissenschaft in Richtung der Konstitution von Systemen
aus reinen Relationen aus.

Canguilhem hebt hervor, dass, indem man den Rationalismus in die mar-
xistische Dialektik implantiert und folglich den historischen und logischen
Primat der Technik und der Okonomie iiber jede andere menschliche Funk-
tion stellt, man — unter dem Vorwand der Authebung — die Kontinuitit der
fundamentalen Normen der biirgerlichen Auffassung des Lebens sichert.'34
Canguilhem gesteht dartiber hinaus gerne zu, dass die Entwicklung der gro-
Sen Industrie, im Bewusstsein des Proletariats reflektiert, mit der sozialen
Entfremdung der Arbeiterklasse Schluss machen wird. Alles andere als si-
cher ist hingegen, dass das Ende der sozialen Entfremdung des Proletariats
das Ende der menschlichen Entfremdung im Allgemeinen bringen wird. Um
die Entfremdung zu tberwinden, muss der Mensch nicht nur die Klassen-
unterschiede hinter sich lassen, sondern auch die Fiille eines Wesens wieder-
erlangen, das sich den allgemeinen Mechanismus zunutze macht, statt sich
von ihm zum Knecht machen zu lassen. Wenn es eine Dialektik geben muss,
so hat diese auch die dialektische Umkehrung des Verhiltnisses zwischen
Mechanismus und Organismus einzubeziehen, um die Geschichte des Me-
chanismus in jene des Lebens erneut einzuschreiben. Diese Umkehrung
kann aber nicht von einer endlichen Rationalitit gewahrleistet werden, die
sich am ehesten auf der Ebene des Mechanismus und der Materie entfaltet.
Deshalb glaubt Canguilhem nicht, dass die dialektischen Rationalisten in
Frankreich wirklich das Programm haben konnen, dem Mechanismus sei-
nen Platz im Leben und fiir das Leben wiederzugeben.'ss Die franzosischen
Marxisten halten namlich an der szientistischen Illusion fest, das heifSt an

134 Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite a la philosophie biolo-
gique«, a.a.0., 318/dt. 36. Zur Gemeinsamkeit zwischen kapitalistischer und
sozialistischer Auffassung des Lebens in Bezug auf den zentralen Stellenwert
der Arbeit und die >soziale Frage<im Allgemeinen vgl. auch TLM 883 ff., insb.
886: »Le socialisme, au XIX¢ siécle, est une réaction contre I’inégalité inhéren-
te au systéme capitaliste, mais en accepte les postulats fondamentaux.« Zu
Canguilhems Verhiltnis zum Marxismus auch M. CAMMELLI, »Présenta-
tion — Le fascisme et les paysans«, in: OC1, 515-33, insb. 526 f. und G. CAN-
GUILHEM, Le fascisme et les paysans, Paris 1933, jetzt in: OC I, 535-93,
insb. 547—48. Was den Primat der Technik und der Industrie angeht, so denkt
Canguilhem sicherlich auch an Auguste Comtes kritische Stellung gegen-
tiber Saint-Simons Erhebung der Industrie zur Hauptinstanz der gesellschaft-
lich-politischen Vermittlung. Vgl. G. CANGUILHEM, La théorie de I'ordre
et du progres chez A. Comte, a.a.0., Bl. 76 ff. Zur Entgegensetzung Comtes
gegen Marx und zum Primat der Erziehung tiber die Arbeit vgl. auch DERS.,
»Humanités et marxisme — Prolétariat, marxisme et culture« (1931), in: OC
I, 33235, insb. 334 f.

135 Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite a la philosophie biolo-
gique«, a.a.0., 320/dt. 39.

544

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

einer verengten, laizisierten Form des klassischen Rationalismus, die die
philosophische Seite einer mit dem 6konomischen Aufschwung der kapi-
talistischen Klassen verbundenen Lebensweise darstellt, nach der die To-
talitit der Erfahrung, einschlieflich vom Lebendigen und vom Menschen,
als eine Vielfalt von Gegenstanden zu betrachten ist, deren technische Aus-
nutzung ihre vorgingige Reduktion auf Mechanismen voraussetzt. So ver-
steht sich, dass die biologische Philosophie sowohl von den marxistischen
als auch von den biirgerlichen Rationalisten verurteilt wird.'¢

Auf die Originalitat der Technik abzuheben heift gleichzeitig, keine
endgtiltige Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis zuzulassen. Wis-
sen kann kaum von seiner synthetischen Dimension bereinigt werden:
es ist konstitutiv technisch, wertbezogen, intuitiv und metaphorisch.
Es lasst sich somit kaum so scharf zwischen image und concept, den
Produkten der Einbildungskraft und jenen der Wissenschaft trennen,
wie es Gaston Bachelard in seinem Werk getan hat, das sowohl wis-
senschaftsgeschichtliche Studien als auch poetologische Untersuchun-
gen tiber das Imaginire umfasst, aber immer auf getrennten Schienen.'”
Dadurch nimmt Canguilhem nicht nur von Léon Brunschvicgs und Gas-
ton Bachelards Wissenschaftsauffassung, sondern von jener Henri Berg-
sons Abstand, der in der Uberzeugung, die Ebene der Synthese und der
Analyse, des Lebens und der Materie, der intuition und der intelligence
auseinanderhalten zu kénnen, eine Form von wissenschaftlichem Rea-
lismus verteidigte.”s® Gleichwohl teilt Canguilhem kaum den Anspruch
der Archiologie Foucaults, Wissenschaft und Einbildungskraft auf den
Diskurs als auf einen gemeinsamen Nenner und als auf eine umfassende

136 Vgl. a.a.0., 319/dt. 37.

137 Vgl. CANGUILHEM, »De la science et de la contre-science«, a.a.0., 177
und G. BACHELARD, La poétique de la réverie, Paris 1960, insb. 45—47.
Auflerdem G. CANGUILHEM, »Vie«, in: Encyclopedia Universalis, Paris
*1989 (1973), 636—42, 637¢ f./dt. 81 f., wo die Rede von den Wissenschafts-
gegenstinden als von iiberdeterminierten, aus psychischen Komplexen be-
stehenden Objekten ist und wo sich Canguilhem an die Epistemologie der
Lebenswissenschaft mithilfe von Bachelards Buch iiber Lautréamont nihert,
d. h. nicht so sehr von dessem wissenschaftstheoretischen Werk, sondern
vielmehr von dessen Untersuchungen iiber das Imaginire her.

138 Fur einen Vergleich zwischen Léon Brunschvicgs und Henri Bergsons
Wissenschaftsauffassung vgl. . WORMS, »La science chez Bergson et
Brunschvicg«, in: Wagner (Hg.), Les philosophes et la science, a.a.O., 403~
46. Obwohl Bergson nicht anders als Alain den Primat der Technik tiber die
Wissenschaft, des homo faber tiber den homo sapiens oder gar die prakti-
sche Natur der Intelligenz hervorhob, sah er prinzipiell kein Hindernis ge-
gen eine vollstindige analytische Zerlegung der Materie durch die Wissen-
schaft (vgl. H. BERGSON, Schopferische Evolution, iibers. v. M. Drewsen,
Hamburg 20713, 159 ff., 223 ff./fz. 137 ff., 195 ff.).

545

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

Herkunft zurtiickzufithren, woraus beide gleichermafSen hervorgehen sol-
len.™ Die Wissenschaft folgt namlich einer eigenen Logik, einer internen
Normativitat als Wille zur Verifikation und Realisierung der Wirklich-
keit, die ihre Spezifizitit ausmacht und die sie von allen anderen Formen
der Sinnartikulation konstitutiv unterscheidet.

Deshalb hilt Canguilhem trotzdem, anders als Foucault, an der Un-
terscheidung zwischen Ideologie und Rationalitit in der Wissenschaft
fest, wie bereits der Titel seiner dritten Aufsatzsammlung bezeugt: Idéo-
logie et rationalité dans I’bistoire des sciences de la vie.** Canguilhem
besteht auflerdem darauf, in der Wissenschaftsgeschichte nicht auf der
Ebene des Diskurses, sondern auf jener des Begriffs anzusetzen, der mit
Jean Cavailles in seiner dialektischen Entfaltung und nicht als Tatig-
keit des Bewusstseins aufzufassen ist.*+* Die historische Epistemologie

139 Vgl. das Kapitel IV.vi »Science et savoir« in L'archéologie du savoir, insb.
AdS 139 ff./dt. 260 ff. und die irritierte Reaktion von Canguilhem im Vor-
wort zu G. CANGUILHEM, Idéologie et rationalité dans I’bistoire des
sciences de la vie. Nouvelles études d’bistoire et de philosophie des scien-
ces, Paris 21988 (1977), 9.

140 Dort vgl. insbesondere den Aufsatz von G. CANGUILHEM, »Qu’est-ce
qu’une idéologie scientifique« (1970), in: DERS., Idéologie et rationalité
dans I’bistoire des sciences de la vie, a.a.0., 33—45.

141 Die ausfiihrlichere Erlduterung von dem, was Canguilhem unter der He-
rausbildung eines wissenschaftlichen Begriffs versteht, bietet seine philoso-
phische Dissertation: CANGUILHEM, La formation du concept de réflexe
aux X VIIet XVIII siecles,a.a.O., insb. die Zusammenfassung von 130 f./dt.
160 f. Zum wissenschaftlichen Begriff bei Canguilhem vgl. auch SCHMID-
GEN, »Fehlformen des Wissens«, a.a.0., XL ff.; DERS., »Dreifache De-
zentrierung. Canguilhem und die Geschichte wissenschaftlicher Begriffe«,
in: E. Miiller, F. Schmieder (Hg.), Begriffsgeschichte der Naturwissenschaf-
ten. Zur historischen und kulturellen Dimension naturwissenschaftlicher
Kongzepte, Berlin 2008, 149—63. Zum Unterschied zwischen Foucaults Dis-
kurs- und Canguilhems Konzeptanalyse vgl. A. I. DAVIDSON, »Uber Epi-
stemologie und Archiologie. Von Canguilhem zu Foucault«, in: Honneth,
Saar (Hg.), Zwischenbetrachtung einer Rezeption, a.a.O., r92—211 und F.
DELAPORTE, »Foucault, I’histoire et épistémologie«, in: Artieres, Bert,
Gros, Revel (Hg.), Michel Foucault [Cahier de 'Herne], a.a.0., 335—4T1;
Th. EBKE, Lebendiges Wissen des Lebens. Zur Verschrinkung von Pless-
ners Philosophischer Anthropologie und Canguilbems Historischer Episte-
mologie, Berlin 2012, 117-33; DERS., »Prismatische Brechungen und epis-
temologische Mimesis. Philosophie und Geschichte der Wissenschaften vom
Leben nach Georges Canguilhem«, in: G. CANGUILHEM, Regulation und
Leben, ubers. v. Th. Ebke, Berlin 2017, 7-67, insb. 20 ff.; KELM, Hegel und
Foucault, a.a.O., 68 ff. L. PALTRINIERI, Lexpérience du concept. Michel
Foucault entre épistémologie et histoire, Paris 2013, geht hingegen von der

546

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Canguilhems unterscheidet sich somit entscheidend von Foucaults Ar-
chaologie. Sie versteht die Diskontinuitat in der Wissenschaft als Weg
zu einem die wissenschaftliche Tatigkeit bestimmenden Ideal, namlich
die Konstruktion der Wirklichkeit als System von messbaren Identititen,
und damit einhergehend als Fortschritt; sie verteidigt die innere Norma-
tivitat der Wissenschaft und somit die Spezifizitit, die nicht zulasst, sie
undifferenziert mit den Produkten der Einbildungskraft und auf der um-
fassenden Ebene des Diskurses, statt auf der eigentiimlichen des Begriffs
zu behandeln. Aus der Sicht Canguilhems muss man wohl wie bereits in
jenem Nietzsches so auch im Fall Foucaults, der in L’archéologie du sa-
voir der lediglich epistemologischen Geschichte der Wissenschaften der
Tradition der histoire des sciences seine archdologische Geschichte der
diskursiven Praktiken kritisch entgegengesetzt hatte,'+* von einer kons-
titutiven Unfihigkeit ausgehen, eine Theorie der Wissenschaft zu entwi-
ckeln und eine Erkldrung fur die technische-wissenschaftlichen Erfolge
der Moderne anzubieten.

Die Unmoglichkeit, die Wissenschaft vollig von ihrem synthetischen,
werthaften und technischen Charakter zu bereinigen, erklart deren un-
mittelbare politische und philosophische Relevanz, ohne dass die Logik
der Wissenschaft auf eine soziologische Logik reduziert werden konnte.
Angesichts ihrer schopferischen, synthetischen Natur kann die Wissen-
schaft auf keinen Determinismus zuriickgefiihrt werden; der besondere
Wert, den sie als Wille zur Verobjektivierung der Wirklichkeit mit dem
Ziel ihrer Verfigbarmachung bildet, und die interne Wertbezogenheit
ihrer Ergebnisse verweisen sie allerdings konstitutiv auf Soziologie, Po-
litik und Philosophie. Weder der >Internalismus<, nach dem die Wissen-
schaft von gesellschaftlichen Verhiltnissen intern bestimmt wird, noch
der >Externalismus<, nach dem der soziale Einfluss den wissenschaftli-
chen Inhalten vollig duflerlich ist, konnen ohne Weiteres auf Canguil-
hems Wissenschaftsauffassung angewendet werden. Gegen den oft wie-
derholten Vorwurf, die franzosische Wissenschaftsgeschichte sei sozial
und politisch naiv, weifs Canguilhem somit fruchtbar an die urspringli-
che Tradition der histoire des sciences anzuknupfen, die von Anfang an
— man denke nur an Auguste Comte, dessen positive Philosophie kon-
stitutiv mit einer positiven Politik verbunden war — die Entwicklung der
Wissenschaft aus einer historisch-politischen Perspektive betrachtet hat-
te.'+ Die Soziologie stellt bei Canguilhem jedoch auf keinen Fall eine

zentralen Bedeutung des Begriffs auch in der Archiologie Foucaults aus
(vgl. 15 ff.).

142 Vgl. AdS 248/dt. 270 f.

143 Zum Vorwurf, soziologischen Erkliarungen der Wissenschaft gegeniiber stur
zu sein, vgl. B. LATOUR, ,»Transmettre le syphilis, partager I’objectivi-
té«, Nachwort zu L. FLECK, Genese et développement d’un fait scienti-
fique, Paris 2005, 254 f. (in: BOUVERESSE, »Préface«, a.a.0., 4o zitiert),

547

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

bevorzugte oder gar die letzte Instanz dar, von der her die Wissenschaft
anzuschauen wire. Nicht eine andere Wissenschaft, sondern die Philo-
sophie als das Wissen, das alles andere Wissen auf das Ideal einer mog-
lichen Totalisierung der Erfahrung bezieht, verfiigt strukturell iiber die
Mittel, den Wissensgehalt und den Sinn und die Bedeutung einer jeden
besonderen Wissenschaft einzuschitzen. '+

und insbesondere in Bezug auf Bachelard, was Wolf Lepenies referiert: W.
LEPENIES, » Vergangenheit und Zukunft der Wissenschaftsgeschichte — Das
Werk Gaston Bachelards«, Einleitung zu: G. BACHELARD, Die Bildung
des wissenschaftlichen Geistes. Beitrag zu einer Psychoanalyse der objekti-
ven Erkenntnis, ibersetzt von M. Bischoff, Frankfurt/M. 1984, 7-34, insb.
27. Vgl. auferdem: P. SCHOTTLER, »Sur la réception de >I’épistémologie
francaise< en Allemagne«, in: Epistemology and history, a.a.O., 41—46; Th.
EBKE, »Innere Archdologien des Positivismus? Eine Bestandaufnahme zu
neueren Ubersetzungen aus dem Feld der Historischen Epistemologie«, in:
NTM - Zeitschrift fiir Geschichte der Wissenschaften, Technik und Medi-
zin, 23 (2015), 65-85. Zum urspriinglich politischen Charakter der his-
toire des sciences auch LECOURT, La philosophie des sciences, a.a.O., 12
ff. und P. MACHEREY, »Georges Canguilhem: un style de pensée«, zuerst
in: Cabiers philosophiques, (69) 1996, jetzt in: DERS., De Canguilbem a
Foucault. La force des normes, a.a.O., 110-23, insb. tiber den sozialen Sta-
tus der Wissenschaft 115 ff.

144 Canguilhems Verteidigung der entscheidenden Rolle der Philosophie kann
im deutschen Kulturraum am besten mit den im Grunde wissenssoziolo-
gischen Ansitzen Jurgen Habermas’ und Niklas Luhmann’ kontrastiert
werden. Der frithe Habermas denunziert zwar die Verstrickung zwischen
Erkenntnis und Interessen in der Wissenschaft und hebt die Notwendig-
keit einer Erkenntniskritik als kritische und insofern philosophische Ge-
sellschaftstheorie hervor (vgl. J. HABERMAS, Erkenntnis und Interesse,
Frankfurt/M. *1973 [1968], insb. 84-87), seine Rekonstruktion der Gat-
tungsgeschichte des Menschen bleibt aber auch nach der Entwicklung sei-
ner Theorie des kommunikativen Handelns im Grunde empirisch, eine Na-
turgeschichte (vgl. auch Habermas’ spitere Rede von einem »schwacher
Naturalismus«: DERS., Wahrheit und Rechtfertigung, a.a.O., 17) und so-
mit eine besondere Wissenschaft, die die Wissenschaft beurteilt und in sich
die Verstrickung zwischen Erkenntnis und Interesse blofs wiederholt. Man
sieht, was die kritisierten »spekulativen Kopfe in der Marxschen Traditi-
on (Benjamin, Bloch, Marcuse, Adorno)«, die an der Idee einer »absoluten
Einheit« zwischen Objekt und Subjekt, Natur und Geist festgehalten haben
(vgl. Erkenntnis und Interesse, 45), fir das Projekt einer Erkenntnistheo-
rie als Gesellschaftstheorie gegeniiber Habermas’ >Nachmetaphysik< noch
vorzuweisen haben. Ahnlich wird Niklas Luhmanns Wissenschaft der Ge-
sellschaft als gesellschaftliches Funktionssystem innerhalb einer allgemei-
nen Theorie autopoietischer Sozialsysteme verstanden, die als Wissenschaft
ihre Vorrangstellung gegeniiber anderen Wissenschaften dadurch begriindet,

548

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

viii. Leben und Tod des Menschen

Ein Rationalismus, der seine Grenzen anerkennt, ist aber — nach der be-
reits zitierten Formel von Canguilhems La connaissance de la vie'ts —
nicht nur dadurch raisonnable, dass er die Bedingungen reflektiert, un-
ter denen er vollzogen wird. Er ist auf eine andere Ordnung, namentlich
auf das raisonnable, nicht nur in einem epistemischen, sondern auch in
einem ethischen Sinne angewiesen. Die Abhangigkeit der Wissenschaft
und der Technik von der Philosophie und somit von einer moglichen To-
talisierung der Erfahrung hat aufSer einer epistemologischen auch eine
ethische Bedeutung. Die absolute Einheit der Erfahrung ist insofern nicht
nur Erkenntnis-, sondern auch ethische Bedingung, als erst durch sie eine
vollendete gesellschaftliche Vermittlung, eine gewaltlose Macht der Ge-
rechtigkeit und der Liebe moglich wird. Weil konstitutiv auf Wert bezo-
gen, weil Resultat einer genuin anthropologischen — das heifst wesentlich
unvollendeten beziehungsweise endlichen — Vermittlung zwischen Frei-
heit und Natur, Seele und Korper, Bediirfnissen und Wirklichkeit, stellen
die technischen Produkte der menschlichen Kultur immer schon einen
Wissen-Macht-Komplex dar, den keine Wissenschaft auflésen oder gar
rechtfertigen kann und der als solcher sowohl auf eine vitale als auch
auf eine ethische Dimension angewiesen bleibt.™+

Die Totalitdt der Erfahrung ist nur als unendliche Einheit, als Leben im
eminenten Sinne zu denken. Indem er konsistent an dem Gedanken eines
absoluten Lebens festhilt, vermag Georges Canguilhem die Verstrickung
zwischen Technik und Wissenschaft, Willen und Wissen, die Foucault
in der Macht der Norm der Humanwissenschaften und - auf einer fun-
damentaleren Ebene — in der Analytik der Endlichkeit als Inbegriff des
modernen Subjektivismus und des modernen prometheischen Projekts

dass sie ihre eigene Selbstreferenz offen zugibt und in Kauf nimmt, wihrend
vitalen Werten und der Metaphysik, die als physische Erkenntnis vom Ab-
soluten missverstanden wird, jede Originalitit abgesprochen wird (vgl. N.
LUHMANN, Soziale Systeme. GrundrifS einer allgemeinen Theorie, Frank-
furt/M. *1987 (1984), 653 ff. und 143 ff., 244 f. und 656 fiir die Verab-
schiedung der Metaphysik; DERS., Die Wissenschaft der Gesellschaft, Fran-
kufrt/M. *1990 (1992), 716 ff.

145 Vgl. CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.O., 12 f./dt. 22.

146 Vgl. etwa G. CANGUILHEM, »Présentation«, in: Michel Foucault philo-
sophe. Rencontre internationale Paris 9,10, 11 janvier 1988, Paris 1989, 11—
12., 11: »S’étonner, par exemple, de voir Foucault traiter de la vérité comme
pouvoir plutdt que comme norme, c’est méconnaitre que, sous I’aspect de
sciences génératrices de technologies, savoir contient valoir« (»Sich etwa da-
ritber zu wundern, dass man bei Foucault die Wahrheit als Macht eher als
Norm behandelt sieht, heiflt zu verkennen, dass unter dem Gesichtspunkt
der Technologien generierenden Wissenschaften Wissen Gelten impliziert«).

549

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

zurecht denunziert, gleichzeitig in ihrer szientistischen Engfiihrung als
technokratischen Instrumentalismus und in ihrer anthropologischen Be-
deutung als Instrument aufzufassen, mit dem sich das menschliche Leben
im Streben nach der eigenen Freiheit den Kraften des Todes widersetzt.

Die Rede von der Biopolitik weifs Canguilhem in das ambivalente
Licht zu stellen, das ihr ihren volligen Sinn erst verleiht. Als technische
Wissenschaft und Wille zum Wissen ist die Biopolitik konstitutiv anthro-
pologische und instrumentale Verobjektivierungs- und Bestimmenstatig-
keit, die ihre volle Bedeutung und Berechtigung erst erlangen kann, wenn
sie die endlichen Vermittlungen zwischen Freiheit und Natur, Seele und
Korper, Werten und Tatsachen, mit denen sie zwangslaufig operiert, und
zugleich ihre Hybris wie ihren hybriden Charakter, nicht verabsolutiert,
sondern auf ihre vitalen und ethischen Grenzen hin betrachtet. Nur so
wird sie imstande sein, zwischen Polizei und Politik, Prifektur und Pan-
theon ihren richtigen Weg zu nehmen.

Derrida weif§ zwar die Verwirrung der >Biopolitik< — einer »phy-
sis en différance« — auszusprechen, namlich die Grundaquivozitat ei-
nes Geistes, der sein Angewiesensein auf eine Zeichentechnik und so-
mit zugleich seinen technischen Ursprung und seine technische Natur
nicht loszuwerden vermag. Er weifs die unverriickbaren Bestimmun-
gen der Doktoren der Kastration ins Wanken zu bringen. Der Reduk-
tion der religiosen Bedeutung der Beschneidung auf psychopatholo-
gischen Neid hat er aber kaum etwas entgegenzuhalten. Er begniigt
sich lediglich damit, die Biopolitik mit einem umgekehrten, negativen
Zeichen zu versehen; deren Fundamentalitidt vermag er aber nur zu
bestitigen. Deleuzes (und Agambens) Leben qua Immanenz sich wie-
derholender Differenzen beansprucht gleichsam, ein Projekt zu reali-
sieren, namlich die Entfaltung eines nicht-aporetischen, nicht-dialekti-
schen Denkens der Endlichkeit als ibermenschliche ewige Wiederkehr
des Gleichen, das auch Foucault zumindest in der Form eines Verspre-
chens vorschwebte, ohne dass er allerdings jemals gewagt hatte, es bis
zum Ende zu fiihren. Die Dualitit zwischen Seele und Korper und da-
mit einhergehend die immanente Transzendenz des Lebens leugnen zu
wollen und gleichzeitig im Namen der problematischen Aufnahme der
Rede von den unendlichen Virtualititen des Korpers, ohne deren me-
taphysischen Pramissen gerecht zu werden, die Rhetorik der grenzenlo-
sen Steigerung der Lebenskrifte sich anzueignen, heifdt, der Biopolitik
jeden kritischen Stachel zu nehmen. Statt die Biopolitik ins Affirmative
zu wenden, wiederholt Deleuzes Metaphysik der Insolenz somit blofs
ihre Grundstruktur und ihren unberechtigten Anspruch, die Dichoto-
mien der herkommlichen Metaphysik hinter sich zu lassen. In der Un-
moglichkeit das einzuhalten, was sie verspricht und was zugleich ihre
unumgingliche Voraussetzung ausmacht, nimlich Formen unter end-
lichen Bedingungen auf Elemente zuriickzufiihren, verbirgt Deleuzes

550

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Univozitit des Seins qua Indifferenz nur die Grundidquivozitit der bio-
politischen Hybris, auf der sie griindet. Affirmative Biopolitik ist dann
lediglich vitale Technik des posthumanen enhancement of life, und ge-
gen sie ist nichts mehr einzuwenden. Die Grenzen zwischen Menschen,
Tier und Gestein verwischen sich, nicht anders als die Idee eines unver-
fugbaren, weil irreduziblen Kerns des Individuums, der gegen den dem
Wesen der nachmetaphysischen, burgerlichen Moderne eingeschriebe-
nen technisch-wissenschaftlichen Instrumentalismus Widerstand leis-
ten konnte.

Canguilhem vermag hingegen Foucaults Biopolitik den kritischen Bo-
den zu sichern, auf dem sie eigentlich auf der Ebene zumeist der ver-
schwiegenen Unterstellungen und der inneren Logik der Argumentation
gewachsen war und den Foucault allerdings nie zu Ende zu denken ver-
mocht hat. Statt wie Foucault den Tod verkiindet Canguilhem dabei das
Leben des Menschen.™#” Die technokratischen Entgleisungen des moder-
nen Subjektivismus weif§ er unter Aufbewahrung der absoluten Zentrali-
tat der Subjekte zu denunzieren. Foucaults Einordnung Canguilhems in
eine Philosophie des Wissens, der Rationalitiat und des Begriffs, die einer
Philosophie der Erfabrung, des Sinnes und des Subjekts entgegenzuset-
zen sei, greift offensichtlich zu kurz.*#* Canguilhem hat die epistemische
Dezentrierung des Menschen mit seiner vitalen und ethischen Rezentrie-
rung verbunden. Die Erschopfung des Cogito geht bei ihm keineswegs
mit dem Tod des Menschen einher.

Trotz der Kraft, mit der er Foucaults Brandmarkung der Biopolitik
als spezifische Form der modernen Macht zu fundieren vermag, zeich-
net sich Canguilhems Werk allerdings teilweise auch durch eine relativ
szientistische und metaphysische Kurzsichtigkeit aus, die dessen Gren-
zen bildet. Die Behauptung in einem Interview, das Canguilhem 1964
Alain Badiou fiir eine Reihe des franzosischen Staatsfernsehens zum The-
ma Unterrichten der Philosophie gab, wonach von Wabrheit nicht in der
Philosophie, sondern allein in der Wissenschaft die Rede sein konne, ist

147 Dariiber vgl. auch U. BALZARETTI, » Vie et mort de I’lhomme. Anthropolo-
gie entre Michel Foucault et Georges Canguilhem«, in: Th. EBKE, C. ZANFI
(Hg.), Das Leben im Menschen oder der Mensch im Leben? Deutsch-Fran-
z0sische Genealogien zwischen Anthropologie und Anti-Humanismus, Pots-
dam 2017, 105-21.

148 Vgl. FOUCAULT, »La vie : Pexpérience et la science«, a.a.O., 1583/dt. 944.
Fiir eine Diskussion der von Foucault vorgeschlagenen Unterscheidung vgl.:
P. CASSOU-NOGUES, P. GILLOT (Hg.), Le concept, le sujet et la science,
Paris 2009; G. BIANCO, »Portées du nom >Bergsonc. Portrait de groupe
avec philosophe«, in: Philosophie(s) frangaise(s), hg. v. C. Riquier, monogra-
phische Nummer von: Philosophie 109 (2011), 43—59; A. BADIOU, »Pré-
face«, in: DERS., L'aventure de la philosophie francaise depuis les années
1960, Paris 2012, 7-25.

551

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

zwar alles andere als im Sinne des Szientismus zu verstehen. Im Gegen-
teil: Die von Canguilhem vorgeschlagene Eingrenzung dient gerade der
Verteidigung der Eigentiimlichkeit und Selbststandigkeit der Philoso-
phie, die eine andere Aufgabe und einen anderen Wert hat als die wissen-
schaftliche Konstruktion von Objektivitit in regionalen Bereichen der
Erfahrung. Die eigentliche Aufgabe der Philosophie ist nicht, die Welt
zu verifizieren, sondern die Wissenschaft mit anderen Werten, etwa as-
thetischen oder moralischen, im Hinblick auf eine mogliche Totalisie-
rung, eine mogliche konkrete Einbeit der Erfahrung zu konfrontieren,
die nicht positiv erfasst, sondern nur zu ethischen Zwecken und somit
im Hinblick auf die Frage nach dem eigentlichen Sinn des Lebens vor-
weggenommen werden kann und soll (»avec présomption d’unité con-
créte au terme«). '

In der Fernsehdebatte, die in Folge des Aufsehens organisiert wurde,
das das Interview mit Badiou erregte, stimmte Canguilhem der Rekon-
struktion Jean Hyppolites zu, nach der die Bestimmung des Wesens der
Wahrheit keine Wahrheit, die Philosophie, die nach dem Sinn und der
Bedeutung der Wissenschaft fragt, keine Wissenschaft sein kann. Kei-
ne Wissenschaft der Wissenschaft ist moglich wie auch keine wissen-
schaftliche Inanspruchnahme der Philosophie.’s° Derselben Debatte ist
auch zu entnehmen, dass Canguilhem mit seiner These aufSer der szien-
tistischen Verwechselung zwischen Wissenschaft und Philosophie den
Realismus der dogmatischen Substanzmetaphysik im Blick hat, deren
rationale Ontologie objektive Kategorien jenseits der Wissenschaft ver-
wendet. Nicht von ungefahr beruft sich Canguilhem auf Kants Transzen-
dentalphilosophie.'s

149 Vgl. G. CANGUILHEM, »Philosophie et science« (1964), in: OC IV, t097—
111, insb. 1107/dt. 63 (die Stelle wurde aber in der deutschen Ausgabe
schlicht missverstanden). In »Philosophie et vérité« (1965), OC IV, 1120~
38, spricht Canguilhem dhnlich von einer Totalitit, die lediglich voraus-ge-
setzt werden kann (»une totalité qui ne peut étre que présumée«, 1128/dt.
592).

150 Vgl. CANGUILHEM, »Philosophie et vérité«, a.a.O. Canguilhem kommen-
tiert seine Aussage im Interview mit Badiou folgendermaflen: »]J’ai simple-
ment voulu dire ceci: le discours philosophique sur ce que les sciences en-
tendent par >vérité« ne peut pas étre dit a son tour vrai. Il n’y a pas de vérité
de la vérité«, a.a.0., 1126 (»Ich wollte einfach sagen, dass der philosophi-
sche Diskurs iiber das, was die Wissenschaften unter »Wahrheit« verstehen,
nicht seinerseits wahr gesagt werden kann. Es gibt keine Wahrheit der Wahr-
heit«, dt. 590). Canguilhem hat dabei sicherlich u. a. Abel Reys positivisti-
sche Bestimmung der historischen Epistemologie als »une science positive
des sciences« im Blick (vgl. A. REY, La Théorie de la physique chez les phy-
siciens contemporains, Paris 1907, 13/dt. 12).

151 Vgl. CANGUILHEM, »Philosophie et vérité«, a.a.O., 1129ff./dt. 593.

552

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Abgesehen von Canguilhems eigentlicher Intention, ist es dennoch be-
zeichnend, dass er Wabrheit mit Wissenschaft und nicht mit Philosophie
assoziiert. Wire es lediglich, wie von Canguilhem behauptet, darum ge-
gangen, dasselbe Wort und denselben Begriff nicht in zwei verschiede-
nen Bedeutungen zu verwenden,'s* hitte es gereicht, zwei verschiedene
Bezeichnungen einzufiihren, etwa Objektivitat fur die wissenschaftliche
und schlicht Wabrheit fur die philosophische Wahrheit. Canguilhems Re-
duktion des Gebrauches des Wortes »Wahrheit< auf das wissenschaftliche
Gebiet ist ein Anzeichen zumindest fiir die Tendenz, aufSerhalb der ana-
lytisch-synthetischen Tatigkeit der wissenschaftlichen Verifikation kei-
nen Raum fiir ein Wissen zuzulassen, das sich auf Willkiir nicht reimen
liefSe. Das Problem wird von Canguilhem selbst in Bezug auf das Werk
Bachelards angesprochen, der mit seinem doppelseitigen, zwischen Wis-
senschaftsgeschichte und Poetologie gleichermaflen geteilten Werk zwar
ein fruchtbares Beispiel gegeben hat, wie wissenschaftliche Rationalitdt
und schopferische Energie der Einbildungskraft sich gegenseitig tolerie-
ren konnen, nichts aber iiber ihre mogliche Vermittlung gesagt hat.'s?

Kurz gesagt: Man spiirt im Werk Canguilhems trotz seiner eigen-
tumlichen Art und Weise, an den Rationalismus tiber die Biologie an-
zukniipfen, eine noch zu grofle Treue gegeniiber Descartes’ Verab-
schiedung der aristotelischen Kunst des Syllogismus zugunsten der
analytisch-synthetischen Methode der modernen Wissenschaften. Die
kartesische Verabschiedung des Syllogismus, der im Mittelpunkt von
Léon Brunschvicgs Verstindnis des Fortschrittes des modernen Be-
wusstseins stand,’s* ist insofern fiir Canguilhem relevant, als ohne syl-
logistische Kunst nicht nur Spekulation und metaphysische Erkenntnis,
sondern auch die ganze Tradition der rhetorischen Dialektik und somit
der Hermeneutik, die auf dem Enthymem als unvollstindigen Schluss
griinden, gleichsam miittellos bleiben. Das Fehlen der Anerkennung ei-
ner positiven Rolle der Dialektik und Hermeneutik stellt aber wahr-
scheinlich die schwerwiegendste systematische Liicke in Canguilhems
Werk dar. Die biologische Philosophie Canguilhems bleibt namlich eine
Antwort dartuber schuldig, wie iberhaupt zwischen der vitalen und der
ethischen Dimension anders als willktirlich vermittelt werden kann.*ss

152 Vgl. a.a.0., 1136/dt. 600.

153 Vgl. CANGUILHEM, »De la science et de la contre-science«, a.a.O., 177.

154 Aufler der bereits erwdhnten Stelle aus »L’idée critique et le systéme kan-
tien«, a.a.0., 213, vgl. auch Brunschvicgs lateinische These iiber die meta-
physische Bedeutung des Syllogismus bei Aristoteles: L. BRUNSCHVICG,
La vertu métaphysique du syllogisme selon Aristote, iibers. von Y. Belaval,
in: DERS., La modalité du jugement, Paris 31964 (1897), 254-96, fiir De-
scartes insb. 294 ff.

155 Canguilhem war sich offensichtlich des Problems bewusst, das sich durch
die scharfe Trennung zwischen Rationalem und Imagindrem nicht nur fur

553

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZOSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

Man kann zwar verstehen, in welchem zutiefst antiszientistischen Sin-
ne Canguilhem meinen konnte, dass ein Kriterium, um zwischen ei-
ner grofSen und einer bornierten Philosophie zu unterscheiden, in einer
gewissen Naivitdt und Popularitit liegt;'s¢ man kann darin auch eine
Ankniipfung an die beste Tradition des Positivismus des spaten Com-
tes und auch den Einfluss des Antiintellektualismus Alains sehen; ohne
eine hermeneutische und eine dialektisch-metaphysische Aufklirung
uber die qualitative, unmittelbar vital verankerte Welt der Werte und
uber die ersten Prinzipien ist allerdings die Berufung auf das populai-
re kaum im weltbuirgerlichen Sinne, sondern eher regressiv zu deuten.
Selbstverstandlich spricht Canguilhem von der Kraft einer Philosophie,
die sich in der Welt der konkreten Erfahrung einburgert, etwa dadurch,
dass sie in der Umgangssprache ein unmittelbar verstandliches Adjek-
tiv hinterldsst: stoisch, kartesisch, kantisch, und nicht von einem un-
mittelbaren Einfithlen ins Volk;'s7 er sagt aber kein Wort dariiber, wie
die Vermittlung zwischen der Philosophie und der Welt der alltaglichen
Erfahrung tiberhaupt geschehen soll.

Das Fehlen der Zuweisung der positiven Rolle von Dialektik und Her-
meneutik weist sicherlich auf einen Erganzungsbedarf hin; es greift aber
kaum die Konsistenz und die Relevanz von Canguilhems Denken an. Im
Gegensatz zu Foucaults Archiologie bleibt Canguilhems philosophie du
vivant kohdrent sowohl in einem epistemischen als auch in einem ethi-
schen Sinnen einem eminenten Begriff des Lebens treu. Im Folgenden

die Philosophie Bachelards, sondern auch fiir die eigene ergeben konnte.
So spielt er sicherlich auf sich selbst und auf das Interview mit Badiou an,
als er — im selben Zusammenhang, wo er auf Bachelards abstrakte Teilung
zwischen Wissenschaft und Poetik eingeht — von der Schwierigkeit spricht,
nachdem man der Logik jeglichen ontologischen Anspruch abgesprochen
hat, sich weiter als Rationalist zu bezeichnen, d. h. zu behaupten, es gibt
keine andere Wahrheit als die wissenschaftliche, und zugleich die Rechte
des Imaginiren zu verteidigen: »Mais il n’est pas aisé, quand on a décollé
la pensée logique de toute adhérence ontologique, de continuer a se dire ra-
tionaliste, c’est-a-dire a soutenir I'idée qu’il n’y a de vérité que scientifique
tout en soutenant, simultanément, les droits de "imaginaire« (CANGUIL-
HEM, »De la science et de la contre-science«, a.a.O., 177).

156 Vgl. CANGUILHEM, »Philosophie et vérité«,a.a.O., 19: »Il me semble qu’il
y a un coté fondamentalement naif, méme populaire, de la philosophie que
’on tend a négliger. « (»Ich glaube, es gibt eine wesentlich naive, gar popula-
re Seite der Philosophie, die man gerne vernachlissigt.«) In Bezug auf Kants
Unterscheidung in der Architektonik der reinen Vernunft zwischen Schul-
und Weltbegriffe (vgl. KrV B 866) bezeichnet Canguilhem auch den Begriff
des Normalen als weltlich oder gar populir. Dadurch unterscheidet er sich
vom Schulbegriff der »sNormg, vgl. NP 175/dt. 251.

157 Vgl. CANGUILHEM, »Philosophie et vérité«, a.a.O., 1135 f./dt. 599 f.

554

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

wird aufzuzeigen sein, inwiefern das Festhalten an einem spekulativen
Lebensbegriff es Canguilhem ermoglicht, ein konsistenteres Bild von
dem zu entwerfen, was man unter Biopolitik im weiten Sinne zu verste-
hen hat, das heifst unter dem Naturalismus und Biologismus der Mo-
derne und unter deren angeborener Neigung zum Szientismus und Ras-
sismus.

Zu diesem Zweck wird ein Riickblick auf die philosophie biologique
Auguste Comtes die Moglichkeit bieten, Canguilhems fundamentale
Auffassung des Lebens von ihrer theoriegeschichtlichen Wurzel her zu
verstehen und mithin nicht nur ihre philosophische, sondern auch ihre
politische und historische Valenz genauer zu bestimmen. Comte stellt
ins Zentrum seines Systems der Wissenschaften das Prinzip der Identi-
tat des Normalen und des Pathologischen, das dadurch zum Gesetz des
Naturgesetzes erhoben wird. Selbst die Soziologie wird demnach von ei-
nem biologischen Prinzip regiert. Man versteht daher, warum Autoren
wie Canguilhem und Foucault in den Begriffen des Normalen und der
Norm den eigentlichen Kern des modernen Biologismus suchen konnten.
Bereits in seinem unveroffentlicht gebliebenem diplome d’études supéri-
eures uber die Theorie der Ordnung und des Fortschrittes bei Comte, La
théorie de ordre et du progres chez A. Comte (1926), hatte Canguilhem
in Francois Broussais’ Prinzip den eigentlichen Schliissel zu Comtes posi-
tiver Auffassung der Geschichtlichkeit erkannt. Das spatere Projekt, die
Unterscheidung zwischen Normalem und Pathologischem in den Mittel-
punkt der eigenen medizinischen Dissertation (1943) zu stellen, ist dem-
nach durchaus als der Versuch zu verstehen, den modernen Biologismus
ins Mark zu treffen.

Ebenso entscheidend fiir das Verstindnis von Canguilhems funda-
mentaler Auffassung des Lebens ist dariiber hinaus Comtes Unterschei-
dung zwischen einer endlichen und einer unendlichen Biokratie, in der
die in der vorliegenden Arbeit vorgeschlagene Unterscheidung zwi-
schen einem depotenzierten und einem eminenten Begriff des Lebens
wieder anklingt und mit der sich der moderne naturalistische Reduk-
tionismus erst genau erfassen ldsst. Vor diesem Hintergrund wird es
schlieSlich moglich sein, Canguilhems >Biopolitik< ante litteram zu um-
reifsen. Untersucht werden dabei vor allem seine Konzeption der Me-
dizin und seine Kritik an der Psychologie, ohne jedoch zu vernachlas-
sigen, seine Auffassung von der Normalisierung, wie sie in der Schule,
in der Wirtschaft und in der Arbeitswelt stattfindet, und seinen kriti-
schen Blick auf die modernen Neuro- und Kognitionswissenschaften
in Betracht zu ziehen.

555

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

I1. Fur eine europaische Politik des Geistes: die
zweifache Bedeutung der Biokratie

- Agir, réplique Sturel, c’est annexer a notre réflexion
de plus vastes champs d’expérience. Il faut d’abord dé-
nombrer les sentiments qui bouillonnent dans les étres
et les classer suivant la prise qu’ils offrent & un domi-
nateur. Cela fait, nous pourrons placer des hommes
dans des circonstances arrétées d’avance, et en obtenir
des effets prévus. C’est, en somme, soumettre a I’ex-
périmentation des vérités psychologiques. Bel objet
pour toi que passionne la science et pour moi qui me
préoccupe de dépenser mon activité.
(Maurice Barrés, Les déracinés, Kap. VIL
»arbre de Taine«)*s®

In der Einleitung der Veroffentlichung zur Vorlesung tiber die Intellek-
tuellen in der europdischen Geschichte, die er 1991/1992 am College
de France hielt, zahlt Wolf Lepenies Georges Canguilhem, neben Pierre
Bourdieu (1930-2002) und dem 0Osterreichischen Direktor der Maison
des sciences de I’homme in Paris, Clemens Heller (1917-2002), zu den
grofsen europdischen Intellektuellen, denen er in seinem Leben begegnet
ist. Lepenies denkt dabei insbesondere an die europiische politique de
Pesprit, an die Verteidigung der Werte der Universalitit und der schop-
ferischen Freiheit des Geistes gegen den szientistischen und naturalisti-
schen Reduktionismus, so wie sie im Ausgang des ersten Weltkrieges von
Paul Valéry in seinen Uberlegungen iiber eine bedrohte europiische Zi-
vilisation verstanden wurde.™s?

158 »— Handeln, erwidert Sturel, heifdt, unserer Reflexion breitere Erfahrungs-
felder anzuschliefen. Zuerst muss man die Gefiihle, die in den Wesen und
in den Klassen giren, unterscheiden und nach dem Zugriff einordnen, die
sie einem Herrscher bieten. Nachdem wir dies getan haben, werden wir die
Menschen in im Voraus beschlossene Umstinde stellen und erwartete Wir-
kungen erlangen. Kurz, es handelt sich darum, psychologische Wahrheiten
dem Experimentieren zu unterstellen. Schoner Gegenstand fiir dich, der du
dich fiir die Wissenschaft passionierst, und fiir mich, der ich mich darum
kiimmere, meine Tatigkeit zu entfalten. «

159 Vgl. W. LEPENIES, Qu’est-ce qu'un intellectuel européen ¢ Les intellectuels
et la politique de I'esprit dans I’histoire européenne, Chaire européenne du
College de France, 1991-1992, hg. v. D. Séglard, Paris 2007, insb. 10, 15
ff. Vgl. auferdem P. VALERY, »Die Krise des Geistes« (1919/1922) und
»Die Politik des Geistes. Unser hochstes Gut« (1932), beide in: Werke, Bd.
7, Zur Zeitgeschichte und Politik, hg. v. J. Schmidt-Radefeldt, Frankfurt/
M./Leipzig 1995, 26—-54 und 75-104. Auflerdem: CANGUILHEM, »La

556

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Uber sein Interesse an der Medizin und an nicht unmittelbar philo-
sophischen Themen befragt, erinnerte der 9t1-Jahrige Canguilhem in ei-
nem Interview mit Francois Bing und Jean-Francois Braunstein an die
entscheidende Rolle, die fiir ihn das Werk Auguste Comtes spielte. Can-
guilhem sieht sogar seinen Lehrer Alain, dessen Philosophie stark vom
franzosischen Griinder der Soziologie gepragt wurde, unter dem Einfluss
Comtes stehen.**® Will man Wolf Lepenies’ Behauptung, das Werk Can-
guilhems sei im Licht einer Geistespolitik europdischer Tradition zu ver-
stehen, einen priagnanten Sinn geben, so muss man seinen Republikanis-
mus auf Auguste Comtes Positivismus beziehen. Die histoire des sciences,
die fur Comte als positive Philosophie gilt, bildet neben der positiven
Politik und der positiven Moral, die ihr in der Reihe tibergeordnet sind,
nur einen Teil der totalen, sowohl objektiven wie subjektiven Systemati-
sierung, die endlich die menschliche Einheit und den normalen Zustand
der Menschheit realisieren soll.*** Allein eine solche Systematisierung
wird die vollstindige Regenerierung des abendlindischen Europas her-
beifithren und somit die abendlandische Revolution organisch vollenden
konnen.™* Den blof§ kritischen, auflosenden Kriften der wissenschaftli-
chen Demonstration muss die positivistische Systematisierung eine orga-
nische, einheitliche Bestimmung geben. Nur so werden die Ordnung und
der Fortschritt der Liebe als deren leitendes Prinzip untergeordnet und
die Wissenschaft und die Politik auf die Moral zurtickgefuhrt werden

problématique de la philosophie de I’histoire au début des années 30«,
a.a.0., 17.

160 Vgl. CANGUILHEM, »Entretien avec Georges Canguilhem« (1995), Ge-
sprich mit F. Bing und J.-E Braunstein, in: F. BING, J.-F. BRAUNSTEIN, E.
ROUDINESCO (Hg.), Actualité de Georges Canguilbem. Le normal et le
pathologique, Le Plessis-Robinson 1998, 120-3 5, 130 f. Uber Canguilhems
Verhiltnis zu Comte vgl. insbesondere den Uberblick von J.-F. BRAUN-
STEIN, » Canguilhem, Comte et le positivisme«, in: BING, BRAUNSTEIN,
ROUDINESCO, Actualité de Georges Canguilbem, a.a.O., 95-120,und M.
CAMMELLI, »Da Comte a Foucault attraverso Canguilhem. I’avventura
ermeneutica della biopolitica«, in: Filosofia politica, (20) 2006, 13-28.

161 Zum politischen Programm Comtes vgl.: A. PETIT, »Des sciences positi-
ves a la politique positiviste«, in: DIES. (Hg.), Auguste Comte. Trajectoires
positivistes 1798-1998, Paris 2003, 57-87, und auch LEPENIES, Auguste
Comte. Die Macht der Zeichen, Miinchen 2010, 17-29.

162 Vgl. den Diskurs zur Gesamtheit des Positivismus, der zuerst als gesonderte
Ausgabe 1848 erschienen ist (vgl. A. COMTE, Discours sur I'ensemble du
positivisme [1848], Paris 2008); der Diskurs diente 1851 mit wenigen Ab-
weichungen als Einleitung zu Comtes Soziologie-Traktat, der Systeme de
politique positive: DERS., »Discours préliminaire sur I’ensemble du positi-
visme«, in: DERS., Systeme de politique positive, Paris 1851, 2—399, fir das
Zitat 2/dt. 79.

557

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

konnen.'® Der Zustand der Anarchie, in den Europa nach der Franzosi-
schen Revolution geraten ist, und die Vorherrschaft eines Industrialismus
und einer materiellen Macht, die von jeglichem politischen und mora-
lischen Band losgelost zum Selbstzweck herabgesunken sind, bilden die
Folgen des reinen subversiven Charakters eines wissenschaftlichen Fort-
schrittes, der in seinem Negativismus aus der Sicht Comtes noch zu sehr
an den Abstraktionen des metaphysischen Stadiums der Menschheit teil-
hat. Der Positivismus wird dadurch diesen metaphysischen Restzustand
uberwinden koénnen, dass er die empirische, unsystematische Einheit der
Theologie und des Christentums auf systematischer, positiver Grundlage
wiederherstellt. Die Grande République Occidentale, deren Basis bereits
von Karl dem Groflen hergestellt wurde, kann in einem letzten Schritt
der menschlichen Evolution als grofler Organismus der Menschheit, der
einen Zustand des allgemeinen Friedens garantieren soll, endlich auf-
gebaut werden. Von Frankreich und von den anderen fortgeschrittenen
Bevolkerungen Europas ausgehend, der italienischen, der germanischen,
der britischen und der spanischen, kann der Endsieg des Positivismus auf
den Rest der Welt tibertragen werden und zugleich durch die Allianz aus
Philosophen, Proletariern und Frauen zur Uberwindung des Biirgertums
als der Klasse der reinen materialen Interessen fithren. ¢+

Die Themen aus Comtes Positivismus, die einen Widerhall im Werk
Canguilhems finden, sind zahlreich: von der spiegelbildlichen Kritik an
den technokratischen Tendenzen des Marxismus sowie den biirgerlich-li-
beralen Massendemokratien, die ahnlich wie der von Comte verworfe-
ne Industrialismus Saint-Simons ins Zentrum der gesellschaftlichen Ver-
mittlung die technische Assimilation der Natur stellen, vom Pazifismus
und von der Prieminenz der Erziehung und der Offentlichkeit gegen-
tiber der Arbeit bis zur Wiirdigung der Volksweisheit und des bon sens
populaire, sofern in ihnen eine philosophisch aufgeklarte Verankerung
in der qualitativen, werthaften Sphére der Lebenswelt zu sehen ist, und
schlieSlich bis zur Verteidigung einer philosophischen Auffassung der

163 »Die Liebe als Prinzip, die Ordnung als Grundlage und der Fortschritt als
Ziel« ist die Devise, mit der Auguste Comte das urspriingliche Motto des
Positivismus, »Ordnung und Fortschritt«, seit dem Discours sur I'ensemble
du positivisme ersetzt (a.a.0., 441; unverandert in Systéme de politique po-
sitive, a.a.0., 321/dt. 333).

164 Zur Grande République Occidentale und Karl dem Groflen, aufSer dem
Frontispiz der ersten Ausgabe von 1848, auch COMTE, »Discours prélimi-
naire sur ’ensemble du positivisme«, a.a.O., 386/dt. 381. Fiir die Allianz aus
Philosophen, Proletariern und Frauen und die Uberwindung des Biirgertums
den dritten Teil (»Populdre Effizienz des Posivismus«) desselben Discours
(128—203/dt. 185-246) und DERS., Systeme de politique positive, Bd. IV,
Paris 1854, 467 ff./dt. 396 ff.

558

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Wissenschaftsgeschichte.'®s In der Fahigkeit, die Geschichte der Wissen-
schaften von einem systematischen, philosophischen Standpunkt zu be-
trachten, sieht Canguilhem gar die Besonderheit der franzosischen Tra-
dition der histoire des sciences.

Qu’il nous soit permis de voir, dans une telle conception philosophique
de I’histoire des sciences la source de ce qui a été et de ce qui devrait res-
ter, selon nous, ’originalité du style francais en histoire des sciences.*

Die Rolle der Biologie und der philosophie biologique bei Comte ist al-
lerdings fiir Canguilhem noch entscheidender gewesen als all diese Be-
ruhrungspunkte. Auf dieser Ebene ist auch der Bruch Canguilhems mit
seinen Lehrern anzusiedeln, Alain und Léon Brunschvicg, die dem Le-
ben und den Lebenswissenschaften keine Originalitit zusprechen. Le-
ben spielt in Auguste Comtes Positivismus zumindest in einer doppel-
ten Hinsicht eine entscheidende Rolle: zum einen ist es der Metabegriff,
der auf einer fundamentalen Ebene die Interaktion des Menschen mit
der Auflenwelt und mit seiner Mitwelt bestimmt; zum anderen bildet
die am Anfang des 19. Jahrhunderts neu begriindete und aus der Tau-
fe gehobene Biologie die Wissenschaft, die innerhalb der Hierarchie des
menschlichen Wissens den Ubergang von den objektiven, unorganischen
Wissenschaften (Astronomie, Physik, Chemie) zu den subjektiven, orga-
nischen Wissenschaften (Biologie und Soziologie) gewahrleistet. Die An-
wendung der positivistischen Methoden der theoretisch geregelten Be-
obachtung auf die Soziologie als die Endwissenschaft soll erlauben, die

165 Zum Verhiltnis Comtes zum Industrialismus und zu Saint-Simon, aufSer
der bereits erwdhnten Stelle in Canguilhems diplome d’études supérieu-
res (CANGUILHEM, La théorie de I'ordre et du progrés chez A. Comte,
a.a.0., Bl. 76 ff.) vgl. auch J. GRANGE, La philosophie d’Auguste Comte.
Science, politique, religion, Paris 1996, inbs. das Kapitel VI. Zum Vorrang
der Erziehung und der Offentlichkeit gegeniiber der Arbeit, die hingegen
von communistes und socialistes bevorzugt werde, als gesellschaftliche Ver-
mittlungsinstanzen, vgl. COMTE, »Discours préliminaire sur I’ensemble du
positivisme«, a.a.0., 169 ff./dt. 219.

166 Vgl. G. CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte et
son influence en France au XIX® siécle« (1958), in: Etudes 61—74, 63 (»Es
sei uns gestattet, in einer solchen philosophischen Auffassung der Wissen-
schaftsgeschichte die Quelle von dem zu sehen, was unseres Erachtens die
Originalitat des franzosischen Stils in der Wissenschaftsgeschichte geblie-
ben ist«). Zum notwendig dynamischen Charakter einer jeden vollstindigen
Systematisierung der menschlichen Erfahrung und somit zur konstitutiven
Untrennbarkeit von Philosophie und Geschichte vgl. COMTE, »Discours
préliminaire sur ’ensemble du positivisme«, a.a.O., 45/dt. 114: »sodass Ge-
schichte und Philosophie auf diese Weise fiir alle guten Képfe untrennbar
werden. «

559

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

positivistische Revolution zu vollenden und somit die politische Aufga-
be der Reorganisation und der Regenerierung der abendliandischen Ge-
sellschaft zu ihrem Ende zu fithren.

i. Auguste Comtes philosophie biologique

Canguilhem verschreibt sich im Grunde der philosophie biologique
Comtes. In dessen Auffassung vom epistemologischen Bruch, der die
Entstehung der Biologie ermoglicht haben soll, findet er allerdings eine
Form von Reduktionismus, an dem sich der Biologismus des modernen
Szientismus in seinem pragnantesten Sinne festmachen lasst.

Fur Comtes philosophie biologique kann man sich am besten auf die
Rekonstruktion beziehen, die Canguilhem 1958 in seinem Aufsatz zum
Anlass des hundertsten Todestages Comtes anbot. Es war bereits zu se-
hen, dass Canguilhem 1947 in der Revue de Métaphysique et de Mora-
le aus Comtes Begriff einer philosophie biologique die Devise eines phi-
losophisch-politischen Programms machte, mit dem er zugleich von der
kartesischen Tradition der franzosischen Wissenschaftsphilosophie Ab-
stand nahm, in der er sich ausgebildet hatte.™®”

Die Einfiihrung des Wortes >Biologies, eine Neubildung am Ende des
18. Jahrhunderts, in die moderne wissenschaftliche Debatte 1802 gleich-
zeitig und unabhingig voneinander durch Gottfried Reinhold Treviranus
und Jean-Baptiste Lamarck, ist als der Ausdruck eines neuen Bewusst-
seins unter Arzten und Physiologen von der Figentiimlichkeit des Lebens
als Untersuchungsobjekt zu verstehen. Comtes philosophie biologique
stellt laut Canguilhem die systematische Rechtfertigung dieser Intuition
dar.*s® Die Bezeichnung Biologie wird von Comte systematisch im zwei-
fachen Sinne verwendet: zum einen als die abstrakte Wissenschaft eines
allgemeinen Gegenstandes, der vitalen Gesetze, und zum anderen als die
synthetische Wissenschaft einer fundamentalen Tatigkeit, des Lebens.*®
Durch diese zweite Verwendung des Wortes und trotz seines Misstrau-
ens gegen die metaphysische Biologie und spekulative Naturphilosophie
deutscher Tradition stellt sich Comte auf einen eigentlich philosophi-
schen Standpunkt, den Canguilhem in seiner permanenten Bedeutung
als den Standpunkt der absoluten Vermittlung versteht, die aus der kon-
kreten Einbeit zwischen Dasein und Handlung hervorgeht.'7° Das Le-
ben als fundamentale Vermittlungstatigkeit ist der im ausgezeichneten

167 Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite en France a la philoso-
phie biologique«, a.a.O.

168 Vgl. DERS., »La philosophie biologique d’Auguste Comte«, a.a.O., 64.

169 Vgl. COMTE, Cours de philosophie positive. Bd. 1, a.a.O.,, 40. Vorlesung

(1935), 675.
170 CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte«, a.a.O., 64.

560

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Sinne philosophische Ort, an dem die trage Materie, das Inerte zur Ta-
tigkeit gebracht wird, die Tatsachen zu Werten, das Zusammenhangs-
lose zu Sinn und die Mannigfaltigkeit zur zweckmafSigen, organischen
Einheit werden.

Die fundamentale Tatigkeit des Lebens hat ihren Gipfel in der
Menschheit als die Spezies, in der die Vermittlung zwischen Tatsachen
und Werten ihren hoheren Punkt erreicht, und bildet zugleich den Ur-
sprung der Geschichte als die des allgemeinen Fortschrittes, der in nichts
anderem als in der Beherrschung der trigen Materie durch die Totali-
tat des Lebens angesichts der Menschheit besteht: »1’asservissement et
le controle de la matiére inerte par la totalité de la vie, a la lumiere de
I’humanité. «'7*

Dem doppelten Sinn entsprechend, in dem er das Wort verwendet,
bestimmt Comte in zweierlei Hinsicht das Verhiltnis der Biologie zur
positiven Wissenschaft der Menschheit, der Soziologie. Die Biologie ist
die Wissenschaft eines besonderen Gegenstandes, des Lebens, sofern es
der Materie entgegengesetzt ist; als solche ist sie gemafs der hierarchi-
schen Systematisierung der positiven Philosophie der Soziologie unterzu-
ordnen. Dem vollstindigen System der biologischen Wissenschaft muss
namlich das Studium des Menschen als soziales und historisches Wesen
vorgeordnet werden, denn die intellektuellen Funktionen stellen die Ani-
malitat in ihrem eminenten Sinne dar, und angesichts ihrer Historizitdt
kann die Intelligenz allein von der Soziologie her verstanden werden und
nicht von der Psychologie, die Comte fiir ein Unding halt.””* Die Soziolo-
gie ist allerdings zugleich der Biologie untergeordnet, insofern man unter
der letzten die fundamentale Vermittlungstitigkeit des Lebens versteht.
Der grofse Organismus der Menschheit als la supréme vitalité, die hochs-
te Realisierung des Lebens iiberhaupt, stellt das strukturelle Ziel und den
Fluchtpunkt der kontinuierlichen Progression von den Pflanzen zu den
Menschen tiber die Tiere dar, die die positivistische Systematisierung der
biologischen Hierarchie abbildet. Der Dualismus der Naturphilosophie

171 A.a.0, 67 f.

172 Vgl. a.a.0., 70 f. und COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. 1, a.a.O.,
731 ff. Zu Comtes Verwerfung der (spiritualistischen, introspektiven) Psy-
chologie vgl. A. COMTE, »Examen du traité de Broussais sur irritation«,
in: DERS., Systéme de politique positive, Bd. IV, a.a.0., 217-29, und DERS,
Cours de philosophie positive, Bd. 1, a.a.0., 1. Vorlesung (1830), 33—3 4. Au-
Berdem L. CLAUZADE, L'organe de la pensée. Biologie et philosophie chez
Auguste Comte, Paris 2009, insb. Kap. IV: »La critique de la psychologie«;
BRAUNSTEIN, » Canguilhem, Comte et le positivisme«, a.a.0., r15 ff., und
die differenzierende Anmerkung von Juliette Grange, die in Comte gar einen
Vorlaufer der modernen Verhaltenspsychologie siebt, in: A. COMTE, Philo-
sophie des sciences, hg. v. ]. Grange, Paris 1996, 446 Anm. 14.

561

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

zwischen Materie und Leben wird somit durch den einzigen moglichen
Ausgangspunkt seiner Synthese erginzt.

Ainsi, la supréme vitalité, particuliere au Grand-Etre, se lie encore mieux
a la vitalité intermédiaire des animaux que celle-ci a la vitalité fondamen-
tale des végétaux. Cette progression nécessaire compléte le dualisme élé-
mentaire de la philosophie naturelle entre le monde et la vie, en la rat-
tachant a la seule source possible d’une syntheése réelle.'7s

Die biocratie, das heifdt die Herrschaft des Lebens iiber die Natur, und
die sociocratie, nimlich die Herrschaft der Menschen iiber das Leben,
sind der biocratie finale untergeordnet, der Realisierung jenes grofSen
Organismus der Menschheit, die die hochste Form der Vermittlungsta-
tigkeit der Biokratie wie der Soziokratie darstellt. Angesichts ihrer Ab-
solutheit gehort allerdings die Endbiokratie des grofSen Organismus we-
der dem Reich des Wissens noch jenem der Handlung und der Technik
an, weder der Philosophie noch der Politik und auch nicht ihrer mog-
lichen Vermittlung. Sie betrifft eher das Herz und die Moral, das heifSt
die Liebe als das einzig angemessene Gefuihl gegentiber der unendlichen
Einheit des Lebens. Die Biokratie und die Soziokratie werden gleicher-
mafSen vom Altruismus regiert.'7+

Canguilhem sieht auf der einen Seite in Comtes philosophie biolo-
gique eine systematische Rechtfertigung jener Parteinabme fiir das Le-
ben, in der seines Erachtens die Medizin besteht.'”s Auf der anderen Seite
unterstreicht er die Affinitét, die Auguste Comte mit der metaphysischen
Tradition hauptsichlich in zwei Hinsichten verbindet. Zum einen hebt
Canguilhem hervor, dass Comtes Dualismus zwischen Materie und Le-
ben das positivistische Gegenstiick des metaphysischen Dualismus zwi-
schen res extensa und res cogitans bildet.'7® Im selben Dualismus sieht
Canguilhem zum anderen eine Grundverwandtschaft Comtes mit der vi-
talistischen Tradition der Medizinschule Montpelliers, nimlich mit dem

173 COMTE, Systéme de politique positive, Bd. 1, a.a.0., 621 (»So verbindet
sich die hochste Vitalitit, die dem Grand-Etre eigen ist, noch besser mit der
intermedidren Vitalitit der Tiere als letztere mit der grundlegenden Vitali-
tit der Pflanzen. Diese notwendige Progression vervollstandigt den elemen-
taren Dualismus der Naturphilosophie zwischen Welt und Leben, indem sie
ihn eng mit der einzigen moglichen Quelle einer reellen Synthese verbindet«,
dt. 189).

174 A.a.0., 619/dt. 187. An Comtes Biokratie erinnert auch A. CUTRO,
Technique et vie. Biopolitique et philosophie du bios dans la philosophie de
Michel Foucault, Paris 2010, 59.

175 Vgl. CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte«,
a.a.0., 73.

176 Vgl. a.a.0., 67.

562

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Vitalismus Joseph Barthez’ und Xavier Bichats. Comte, der in Montpel-
lier geboren wurde und aufwuchs und der 1816 einige Vorlesungen an
der medizinischen Fakultit besuchte, nahm Bichats berithmte Bestim-
mung des Lebens als die Gesamtheit der Krifte auf, die dem Tode wider-
stehen, und stellte sie ins Zentrum seiner Auffassung der Originalitat des
Lebens.'77 Descartes’” wie Comtes Dualismus griindet laut Canguilhem
dariiber hinaus in der Fihigkeit beider, die Bedingungen der Vermittlung
zwischen Materie und Leben, Korper und Seele auf einer spekulativen,
unendlichen Ebene zu begreifen: Gott im Fall Descartes’, der grofle Or-
ganismus der Menschheit im Fall Comtes, in dem Liebe ihre Grundlage
in der Form der unendlichen Vermittlung des Lebens findet. Nicht von
ungefihr spielen die Gefiihle sowohl bei Descartes als auch bei Comte
eine wesentliche Rolle, um die Eigentimlichkeit des anthropologischen
Wissens zu bestimmen.*7®

Canguilhem sieht dartiber hinaus in Comtes Idee der Biokratie als not-
wendige Bedingung der Soziokratie ein anderes positivistisches Gegen-
stiick zur metaphysischen Tradition, ndamlich die Idee eines Reiches der
Zwecke.'7 Kant setzt in der Kritik der reinen Vernunft Leibniz’ Idee ei-
nes Reiches der Gnade mit der absoluten Vermittlung des corpus mysti-
cum Jesus’ in Verbindung.'** Das Reich der Gnade bildet gar die unend-
liche Einheit, auf deren Grundlage die Idee einer Vermittlung zwischen
Natur und Freiheit gedacht werden kann und insbesondere die Idee eines
moralischen Gebots (»commandement moral«) als einer Handlung, die,
anders als die technischen Geschicklichkeitsregeln (»régles d’habilité«),
die blof$ die Erfindung der Mittel zu dufSerlichen Zwecken betreffen, ihr

177 Zum Verhiltnis Comtes zur vitalistischen Tradition und zur Medizinschule
Montpelliers vgl. auch CANGUILHEM, »LEcole de Montpellier jugée par
Auguste Comte« (1961), a.2.0., 75-80.

178 Fur Comte vgl. insbesondere »Discours préliminaire sur ’ensemble du po-
sitivisme«, a.a.O., 31/dt. 87, nach dem weder die Rationalitidt noch die Ta-
tigkeit, weder die Wissenschaft noch die Politik die wahre menschliche Ein-
heit herstellen konnen, die nur im Gefiihl, d. h. in der Moral, griinden kann:
»Denn weder die Vernunft noch gar die Aktivitit konnen die wahre mensch-
liche Einheit ausmachen. In der individuellen und vor allem kollektiven
Okonomie ruht die Harmonie letztendlich nur auf dem Gefiihl. «

179 Vgl. CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte«,
a.a.0., 73: »[...] idée de la Biocratie, condition obligée de la Sociocratie.
C’est la I’équivalent positiviste de la vieille idée métaphysique du Régne des
Fins.«

180 Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 840. Bereits bei Leibniz ist
die Vorstellung eines Reiches der Gnade mit der Erkliarung der Einheit zwi-
schen Korper und Seele verbunden: vgl. G.W. von LEIBNIZ, Systéme nou-
veau de la nature et de la communication des substances, aussi bien que de
PPunion de 'ame et du corps, hg. v. Ch. Frémont, Paris 1994, 74 (§ 15).

563

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

Ziel in sich selbst hat. Das Reich der Gnade stellt gleichsam nichts an-
ders dar als jenen unendlichen Organismus nach der Metaphysik des
Aristoteles, ja Leben im ausgezeichneten und ewigen Sinne, der unter-
stellt werden muss, um eine absolute Tatigkeit, die ihr Ziel gleichzeitig
als causa formalis und causa finalis in sich selbst hat, iberhaupt den-
ken zu konnen.

Es ist in diesem Sinne nicht unerheblich zu wissen, dass Canguilhem
in der Vorlesung iiber Les normes et le normal, die er wihrend der Vor-
bereitung seiner medizinischen Dissertation, das Essai sur quelques pro-
blemes concernant le normal et le pathologique, im akademischen Jahr
1942-43 an der nach Clermont-Ferrand verlegten Universitat StraSburg
gab, auf die kantische, auf Aristoteles’ Unterscheidung zwischen poie-
sis und praxis zurtickgehende Bestimmung der regles d’habilité und des
commandement moral in der Grundlegung der Metaphysik der Sitten zu-
ruckgreift, um zwischen einer blof$ technischen, pragmatischen und einer
eigentlich moralischen Handlung zu unterscheiden.*®:

Angesichts der zwei »équivalents positivistes« der Metaphysik, nament-
lich des Dualismus zwischen Materie und Leben, und der Unterstellung ei-
nes absoluten Organismus oder gar corpus mysticum als notwendige Be-
griindung der Moral, die er in dessen philosophie biologique ausmachen
zu konnen glaubt, scheut sich Canguilhem nicht, Comte als einen Meta-
physiker zu bezeichnen, auch wenn er weif3, dass der Betreffende kaum zu-
gelassen hitte, als ein solcher benannt zu werden. Canguilhem sieht ins-
besondere in Comte gleichzeitig den letzten und den groften Vertreter der
vitalistischen Tradition der Medizinschule Montpelliers im 19. Jahrhun-
dert.”®* In seinem Beitrag zum 16. Internationalen Kongress der Geschichte

181 Vgl G. CANGUILHEM, Les normes et le normal, Vorlesung an der Univer-
sitdt StrafSburg, akademisches Jahr 1942-1943, Fonds Georges Canguilhem
bei CAPHES, Ms. Bl. 14 f. Dort betont Canguilhem insbesondere die innere
Zweckmifig der praxis, die sie von der poiesis als eine Tatigkeit absetzt, deren
Ziele immer dufSerlich sind: »Les commandements de la moralité prescrivent
une action qu’a sa fin en elle-méme, qu’a donc valeur absolue.« (»Die Gebote
der Moralitit schreiben eine Handlung vor, die ihren Zweck in sich selbst hat
und der somit ein absoluter Wert zukommt.«) Vgl. I. KANT, Grundlegung der
Metaphysik der Sitten, hg. v. B. Kraft, D. Schonecker, Hamburg 1999, A 389,
A 440 ff. Es ist kaum nétig zu bemerken, dass eine solche Handlung erst als
absolute Tatigkeit, ja als eminentes Leben — oder nach Kant als corpus mys-
ticum des Reichs der Zwecke und nach Hegel als die unendliche Einheit des
absoluten Lebens — konsistent gedacht werden kann. Auch in diesem Fall ist
eine Hauptreferenz Canguilhems der Freund René Le Senne und dessen Traité
de morale générale. Fir die Unterscheidung zwischen technischen und mora-
lischen Handlungen in Bezug auf Kant vgl. auch TLM 834 ff.

182 Vgl. CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte«, a.a.O.,

73 f.

564

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

der Medizin in Montpellier, 22.—28. September 1958, behauptet Canguil-
hem gar, die philosophie biologique Comtes sei an Breite und Tiefe den
Systemen der romantischen Biologie, der franzosischen Tradition des Vi-
talismus ebenso wie der deutschen Naturphilosophie, kaum unterlegen.*®3

Canguilhems Einordnung Comtes in die grofSe spekulative Tradition
der romantischen Naturphilosophie konnte selbstverstandlich gleichsam
als ein Selbstportrit verstanden werden. Canguilhem, der 1926 seinen
diplome d’études supérieures tiber die Begriffe der Ordnung des Fort-
schritts bei Comte geschrieben hatte, war sicherlich nicht entgangen,
dass Léon Brunschvicg 1927 in Le progres de la conscience dans la phi-
losophie occidentale in Bezug auf den zur Biologie bekehrten Mathema-
tiker Comte in verwerfender Weise von einer »Biologie romantique« ge-
sprochen hatte.’® Die Umkehrung von Brunschvicgs Wertschdtzung ist
als ein Gegenprogramm zu verstehen, dessen romantischer Seite Canguil-
hem sich durchaus bewusst war. Wobei Canguilhem lediglich in einem
erkenntnistheoretischen und moralischen Sinne fir einen Metaphysiker
zu halten ist, aber keineswegs in einem ontologischen.'ss

Der Bezug auf Auguste Comte ist aber auch fur die Bestimmung des
Verhiltnisses zwischen Leben und Macht entscheidend. Die biocratie fi-
nale bildet gleichsam den oberen Begriff zu Foucaults biopouvoir.'*¢ Bio-
macht und Biopolitik sind reine Biokratie, Biokratie als reine Naturbe-
herrschung zu nackten vitalen Zwecken, zur Erhaltung und Steigerung
der Lebenskrifte. Sie sind Biokratie ohne ihre eigene Vollendung im gro-
Ben Organismus der Menschheit, Biokratie ohne Liebe. Als technische
Wissenschaft und wissenschaftliche Technik konnen sie nicht tiber den
begrenzten Horizont von Wissenschaft und Technik selbst hinausschau-
en und verurteilen sich hiermit zum Szientismus und zur Technokratie.
Der gegenuber der gewaltfreien Macht der absoluten Tatigkeit des aus-
gezeichneten Lebens depotenzierte Lebensbegriff, mit dem sie operieren,
ist Ausdruck einer Impotenz, deren Frustration ohne Vergeistigung nur

183 Vgl. DERS., »L’Ecole de Montpellier jugée par Auguste Comte«, a.a.O., 8o.

184 Vgl. L. BRUNSCHVICG, Le progres de la conscience dans la philosophie
occidentale, Bd. 11, Paris 1927, 543 ff. und insbesondere den Titel des Ab-
schnittes A: »Physique classique et Biologie romantique«.

185 Bezeichnend in diesem Sinne ist die Unterscheidung, zwischen Animismus
und Vitalismus, die Canguilhem hervorhebt. Das vitale Prinzip Barthez’ und
Bichats hat keine ontologische, sondern allein eine phdnomenologische Be-
deutung. Es stellt keine gesonderte Substanz wie etwa die Seele Georg Ernst
Stahls, sondern eine unbekannte Ursache dar, die zur Erkliarung der vitalen
Phinomene postuliert wird (vgl. CANGUILHEM, »L’Ecole de Montpellier
jugée par Auguste Comte«, a.a.0., 77).

186 Ahnlich sicht Michele Cammelli in Foucaults Biopolitik die technokrati-
sche Reduktion auf eine schlichte Biokratie (CAMMELLI, »Da Comte a
Foucault attraverso Canguilhem«, a.a.O., 22).

565

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

Aggressivitit und Herrschaftsdrang auslosen kann. Macht und Leben
sind dann als Gegensatze und nicht als ein Hendiadyoin, als der Doppel-
aspekt der Liebe, zu verstehen. Die Macht eines depotenzierten Lebens
steht im Gegensatz zum Leben im eminenten Sinne als eine gleichzeitig
gewalttitige und impotente Beherrschung (durch die Doktoren der Kas-
tration), die von Macht als absolute Tatigkeit und Vermittlung nichts
weifs.

ii. Das Normale als die physis der Physiologie

Canguilhems grundsitzliche Anlehnung an Comtes philosophie biolo-
gique geht allerdings kaum mit einer unkritischen Aufnahme von dessen
Biologie einher. Comtes Auffassung der Biologie als besondere Wissen-
schaft der vitalen Krifte zeigt sich im Gegenteil aus der Sicht Canguil-
hems kaum auf der Hohe von dessen philosophischem Verstindnis des
Lebens als fundamentaler Titigkeit. Die Biologie Comtes wird weder
der biocratie finale des ausgezeichneten Lebens des grofsen Organismus
der Menschheit noch dem phinomenalen Dualismus zwischen Materie
und Leben, der aus ihr hervorgeht, gerecht. Dadurch fillt sie ins Feld der
nackten biocratie und der nackten biopouvoir zuriick.

Canguilhems Kritik an Comtes Verstiandnis der Biologie ist wesentlich
mit einer Kritik an der positivistischen Auffassung der Unterscheidung
zwischen Normalem und Pathologischem verbunden. Die Relevanz der
beiden Kritiken kann man wiederum erst verstehen, wenn man einsieht,
welche wesentliche, ausgezeichnete Rolle der Biologie im positivistischen
System zukommt. Die Biologie spielt in Contes Positivismus auf der Ebe-
ne der Methode die Rolle, die in der wissenschaftlichen Weltauffassung
des Wiener Kreises die Physik einnimmt. Beide sind die Wissenschaften,
durch die eine antimetaphysische Vereinheitlichung, das heifSt im Grun-
de eine Naturalisierung der Erfahrung, zustande kommen soll. Die physis
der Physik muss blof$ mit jener der Physio-logie, die physikalischen Tat-
sachen miissen mit dem physiologischen Begriff fiir den Naturzustand,
das heif$t mit dem Normalen, ersetzt werden.

Infolge des Einflusses sowohl der neuzeitlichen wissenschaftlichen Re-
volution sowie des Wiener logischen Positivismus ist man geneigt, den
Positivismus eher mit einer Hegemonie der Physik in Verbindung zu
bringen. Die Eigentiimlichkeit des Positivismus Comtes ldsst sich hinge-
gen erst verstehen, wenn man die Prdeminenz im Auge hat, die in ihm der
Biologie zukommt. Comte war sich durchaus bewusst, dass das Privileg
des Positivismus, die Reorganisation der abendliandischen Gesellschaft
voranzubringen, in dessen Fahigkeit lag, die wissenschaftliche Revoluti-
on von den analytischen Wissenschaften, der Mathematik, der Astrono-
mie, der Physik und der Chemie, zu den synthetischen Wissenschaften,

566

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

der neu gegriindeten Biologie und der neu zu griindenden Soziologie, hin
zu erweitern. Nicht von ungefahr sind die beide letzten Wissenschaften
mit zwei Neologismen zu bezeichnen, von denen der letzte bekanntlich
von Comte selbst gepragt wurde. Die Biologie spielt dabei die entschei-
dende vermittelnde Rolle, die von der Gesamtheit der Vorbereitungswis-
senschaften zur Soziologie als der Endwissenschaft fihrt.*s” Im Systéme
de politique positive spricht Comte von der grofSen wissenschaftlichen
Revolution, oder gar von »der tiefsten Revolution des eigentlichen wis-
senschaftlichen Geistes«,™®® die durch den entscheidenden AnstofS von
Bichat die allgemeine Leitung der Naturphilosophie von der Astrono-
mie auf die Biologie tibertrug.

Ich sollte hier die noch sehr wenig verstandene philosophische Bedeutung
der grofSen wissenschaftlichen Revolution sorgfiltig erkldren, die unter
dem Impuls von Bichat die allgemeine Prasidentschaft der Naturphiloso-
phie von der Astronomie auf die Biologie tibertrug.™®®

187 Vgl. COMTE, Systéme de politique positive, Bd. I, a.a.0., 564/dt. 143: »Es
ist durch das Studium des Lebens, dass sich die Gesamtheit der vorgin-
gigen Wissenschaften direkt mit der finalen Wissenschaft verbindet.« Fiir
Comtes Auffassung der Biologie vgl. aufSer dem dritten Kapitel der Systéme
de politique positive (»Introduction directe, naturellement synthétique, ou
Biologie«), das als direkte, natiirlich synthetische Einfiibrung zum eigentli-
chen Traité de Sociologie dienen soll, nachdem die Kosmologie die indirek-
te, analytische Einfiihrung parat gestellt hatte, auch die 40. Vorlesung der
Cours de politique positive (» Considérations philosophiques sur ’ensemble
de la science biologique«). Entscheidend sind auflerdem auch der »Discours
prononcé aux funérailles de Blainville« (1950), den Comte in den Anhang
zum ersten Band der Systéme de politique positive stellte (a.a.O., 737-46/
dt. 283-94), und der »Examen du traité de Broussais sur irritation«, in:
Systeme de politique positive, Bd. IV, a.a.0., 217-29.

188 COMTE, Systeme de politique positive, Bd. 1, a.a.O., 574/dt. 151.

189 A.a.0., 584/dt. 159. Dazu auch CANGUILHEM, »La philosophie biolo-
gique d’Auguste Comte«, a.a.0., 64 und J.-E. BRAUNSTEIN, La philoso-
phie de la médecine d’Auguste Comte, Paris 2009, 95 ff. Léon Brunschvicg
erinnert daran, dass 1798, das Jahr der Geburt Comtes, der der Sekretir
von Saint-Simon gewesen war, dieser vom Arzt Jean Burdin den eigentlichen
Keim der zukiinftigen positiven Philosophie geliefert bekam. Im Gespriach
mit Burdin wurde Saint-Simon gewahr, dass die friheren Theoretiker der
Wissenschaft es versaumt hatten, die Enzyklopddie des wissenschaftlichen
Wissens weit genug zu fithren. So zdhlt die Physiologie noch nicht ganz zu
den positiven Wissenschaften. Es fehlt ihr aber nur noch ein Schritt, um die
konjekturalen Wissenschaften zu verlassen. Dann wird die Physiologie den
Weg zu einer positiven Wissenschaft des Menschen, ebenso zur einer positi-
ven Moral wie zu einer positiven Politik und zu einer positiven Philosophie
eroffnen und dadurch aus der Anarchie, die der Franzosischen Revolution

567

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

Georges Canguilhems Kritik am Naturalismus setzt auf der Ebene von
Comtes Auffassung der Biologie als allgemeine Vorsitzende der Natur-
philosophie an. Darin liegt ihre Radikalitit, denn ihn interessiert das
Organische und Synthetische und kaum der schlichte Physikalismus. Sie
erfasst den Naturrest im Geiste selbst und die Unfdhigkeit, ihn auf eine
angemessene Art und Weise zu reflektieren. Wie bereits Foucault be-
greift Canguilhem den Biologismus der Moderne als das Herz des geis-
tigen Lebens selbst — le coceur méme de la vie spirituelle nach Lévinas’
Formel. Der Bezug auf Comte ldsst in einer in der Form ansonsten kaum
gegebenen Deutlichkeit die Zugehorigkeit der beiden Autoren, Canguil-
hem und Foucault, an derselben Tradition, derjenigen der histoire des
sciences, zum Vorschein kommen. Die Bewegung, die in Les mots et les
choses von den Wissenschaften der Organisation — Politische Okonomie,
Philologie, Biologie — zu den Humanwissenschaften und zur modernen
epistéme als fundamentaler Disposition des anthropologischen Wissens
fiihrt, zeichnet offensichtlich die von Comte umrissene Evolution des
positiven Wissens von der Biologie zur Soziologie und von dieser zur
positivistischen, anthropologischen Begriindung der Wissenschaft, der
Technik und der Moral nach. Ahnlich findet Canguilhem in der Biologie
den Kern des modernen Geistes und seines intrinsischen Naturalismus.
Dadurch trifft er nicht nur den biopolitischen Kern der Humanwissen-
schaften, sondern auch das szientistische, technokratische Zentrum ei-
ner Philosophie, die mit dem modernen Subjektivismus auf Endlichkeit
und Natur vereidigt ist.

Die Verwerfung einer Vereinheitlichung der Erfahrung von der Wis-
senschaft her steht im Mittelpunkt von Canguilhems Werk und seines
Einspruchs gegen den Naturalismus. In einer Reihe von Vorlesungen
uber die Methode, die er im akademischen Jahr 1941-1942 in Cler-
mont-Ferrand hielt, kritisiert er den Reduktionismus des Wiener Krei-
ses und insbesondere Otto Neuraths Anspruch, eine einheitliche Wissen-
schaft zu begriinden, die die Sprache der Physik zur universellen Sprache
erhebt.”° Die Unmoglichkeit, die Erfahrung von der Wissenschaft her

folgte, fithren kénnen (vgl. BRUNSCHVICG, Le progres de la conscien-
ce dans la philosophie occidentale, Bd. 11, a.a.0., §36—38). Brunschvicg be-
zieht sich insbesondere auf Saint-Simons Mémoire sur la science de I’homme
(1813) und auf das Buch iiber Saint-Simon von Célestin Bouglé, dem Leiter
von Canguilhems diplome d’études supérieures iiber die Begriffe der Ord-
nung und des Fortschrittes bei Comte: C. BOUGLE, L'ceuvre d’Henri de
Saint-Simon, Paris 1925, 60 ff.

190 Vgl. G. CANGUILHEM, »Lecons sur la méthode«, Universitit StrafSburg
1941-1942, von Canguilhem ausgewihlte Ausziige, in: OC 1V, 65-80, insb.
68 ff. Dazu auch BRAUNSTEIN, »Canguilhem, Comte et le positivismex,
a.2.0., 1oo f. Uber die Entwicklungen des Wiener Kreises wurde Canguil-
hem friih informiert iiber seinen Freund Jean Cavailles (vgl. J. CAVAILLES,

568

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

auf Einheit zu bringen, ist die Hauptthese des zusammen mit seinem
Schulkollegen Camille Planet verfassten Traité de logique et de moral.
Von Henri Bergson ausgehend unterscheiden Planet und Canguilhem
zwei mogliche Ausdeutungen der Erfahrung mit je verschiedener Berech-
tigung und Tragweite: die objektive Orientierung an den quantitativen
Analysen und der determinierten Realitiat der Materie der Naturwissen-
schaften und die subjektive Orientierung an den qualitativen Synthesen
und am schopferischen Werden des Lebens der alltiglichen Erfahrung
und der Moralwissenschaften.*o*

Die Verwerfung einer wissenschaftlichen Vereinheitlichung der Erfah-
rung erhilt aber ihre priagnanteste Bedeutung in Canguilhems Ausei-
nandersetzung mit dem Positivismus Comtes, in der sie auf den allge-
meinen Vorsitz der Naturphilosophie durch die Biologie bezogen wird.
An ihr lassen sich sowohl die ethisch-politischen wie auch die erkennt-
nistheoretischen Einwinde ablesen, die Canguilhems Einspruch gegen
den Naturalismus pragen. Die ethisch-politischen Einwinde sind auf die
Unmoglichkeit ausgerichtet, Qualitdten und Werte auf Tatsachen zu re-
duzieren und somit eine Wissenschaft der Werte und der Zwecke — une
science des fins — zu begrinden. Die erkenntnistheoretischen Einwande
zielen auf den Zirkel, in den sich alle naturalistischen Theorien der Er-
kenntnis notwendig verwickeln. Das Projekt, die Erkenntnis der Natur
zu naturalisieren — »le projet de naturaliser la connaissance de la na-
ture« — ist bereits von seinem Ansatz her verfehlt.”* Die Erkenntnis der
Natur kann unmoglich von einer Natur her verstanden werden, die von
ihr erst konstituiert wird. Der fehlerhafte Zirkel, der sich daraus ergibt,
ist derselbe, den Foucault in seiner Schilderung der vergeblichen Versu-
che der anthropologische Moderne schildert, Endlichkeit in sich selbst
zu fundieren. Ist Natur nach der Bestimmung Kants als der »Inbegriff
gegebener Gegenstinde« zu verstehen,™3 so kann sie durchaus mit der
Endlichkeit, mit dem anscheinend Gegebenen und Immanenten gleich-
gesetzt werden. In seiner Rezension von Foucaults Les mots et les choses
erinnert Canguilhem daran, dass Comte oft gedacht hatte, der wahre
Kant zu sein, indem er das metaphysische Subjekt-Objekt-Verhaltnis mit
dem wissenschaftlichen von Milieu und Organismus ersetzte. Die Phi-
losophie Comtes stellt insofern laut Canguilhem das Paradebeispiel der

»LEcole de Vienne au Congrés de Prague«, in: Revue de Métaphysique et
de Morale, 42 (1935), 137-39).

191 Vgl. TLM 641, 798-809; aufsSerdem Bergson tiber die zwei divergierenden
Richtungen der Entwicklung des Lebens: H. BERGSON, Schopferische Evo-
lution, a.a.0., 157 ff./fz. 135 ff., und Auguste Comtes Unterscheidung zwi-
schen Welt- und Menscherkenntnis: COMTE, Cours de philosophie positi-
ve, Bd. 1, a.a.0., 40. Vorlesung, 665 f.

192 Vgl. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.0., 342 fir das Zitat.

193 KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 873.

569

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

empirischen Behandlung des kantischen Transzendentalprojekts dar, die
Foucault in seiner Analytik der Endlichkeit denunziert.’* Wenn man auf
die Geschichte der Anthropologisierung des Denkens im 19. Jahrhundert
mit den Augen von Autoren wie Canguilhem und Foucault zuriickblickt,
dann muss man erkennen, wie weit Kant vorauszuschauen wusste, als er
bereits in der Architektonik der reinen Vernunft die Anspriiche der empi-
rischen Psychologie brandmarkte, an die Stelle der Metaphysik zu treten.

Wo bleibt denn die empirische Psychologie, welche von jeher ihren Platz
in der Metaphysik behauptet hat, und von welcher man in unseren Zeiten
so grofe Dinge zur Aufklarung derselben erwartet hat, nachdem man die
Hoffnung aufgab, etwas Taugliches a priori auszurichten?*s

Beide Reihen von Einwinden gegen die Naturalisierung der Erfahrung,
gegen deren Zurickfithrung auf die Immanenz eines Gegebenen, die
ethisch-politische und die epistemologische, gehen im Grunde von der-
selben Art von Reduktionismus aus. Sie ebenen einfach die Differenz zwi-
schen Wesen und Tatsachen ein. Sie erweisen sich in ihrer Unfahigkeit,
Mannigfaltiges auf Einheit zurtickzubringen, als schlechte Idealisierun-
gen und falsche Vermittlungen. Deshalb kann Canguilhem die Annihe-
rung zwischen Positivismus und Phinomenologie bei Foucault guthei-
en, was selbstverstindlich auch bedeutet, im Grunde sich Foucaults
Polemik gegen die phinomenologische Anthropologisierung der Dia-
lektik durch den franzosischen Marxismus anzugeignen.'* Die Radika-
lisierung des Cogito Descartes’” durch das Ausklammern der Frage nach
der Existenz der AufSenwelt und die Fundierung der Transzendental-
philosophie durch die Riickversetzung des kantischen Ich denke in die
psychophysische Indifferenz des Bewusstseinslebens kann das Problem
der Vermittlung zwischen Seele und Korper, Ideal und Existenz per se
nicht losen. So fillt die Phinomenologie in den Naturalismus zuriick, die
sie dem Psychologismus entgegenhielt, und wirft sich an den Hals des
Positivismus. Ahnlich wie Foucault in der Erlebnisanalyse nichts ande-
res als einen lediglich strengeren Versuch sieht, das Empirische fur das
Transzendentale gelten zu lassen,™” setzt Canguilhem immer wieder den
vivant dem vécu entgegen, denn zwischen den beiden steht das Leben,

194 Vgl. CANGUILHEM, »Mort de ’homme et épuisement du Cogito ?«,
a.a.0., 615: »La philosophie de Comte est ’exemple type d’un traitement
empirique du projet transcendantal conservé« (»Die Comtesche Philoso-
phie ist das Paradebeispiel fiir eine empirische Bearbeitung des beibehalte-
nen transzendentalen Projekts«, dt. 44).

195 KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 876.

196 Vgl. CANGUILHEM, »Mort de I’homme et épuisement du Cogito?«,
a.a.0., 616/dt. 45.

197 Vgl. a.a.0. und MC 332/dt. 388.

570

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

der Grund einer Vermittlung zwischen Bediirfnissen und Materie, exi-
gences und existence, die das Lebendige in seiner konstitutiven Unzu-
friedenheit nie zu erleben weif3.

Was insbesondere die Biologie angeht, so kann sie im Positivismus den
Vorsitz der Naturphilosophie beanspruchen, weil sie ermoglicht, zwi-
schen Wesen und Tatsachen, Idealen und Fakten zu vermitteln. Can-
guilhem hebt hervor, dass durch die Philosophie Comtes die empirische
Behandlung des transzendentalen Projekts ihr Hauptinstrument in der
Biologie fand.*® Dabei hat Comte — so Canguilhem in Anspielung an Les
mots et les choses — die Okonomie und die Sprachwissenschaft ignoriert
oder gar missachtet. Man weifS allerdings aus Foucaults Ausfuhrungen,
dass sie als Wissenschaften der Organisation sich im Grunde auf dem-
selben Boden entwickeln, dem auch die Biologie zugehort.

iii. Frangois Broussais’ Prinzip der Identitit zwischen
Normalem und Pathologischem

Man kann Comte kaum Naivitit gegeniiber dem Problem des Redukti-
onismus zwischen den Wissenschaften vorwerfen. Die enzyklopadische
Miihe, mit der er seiner politique positive als deren notwendige Bedin-
gung eine Philosophie und Geschichte der Wissenschaften vorausgehen
lasst, in der er eine klare Evolution und Hierarchie der sciences posi-
tives nachzeichnet, ist von dem Willen geleitet, Verstofe gegen die pro-
gressive Ordnung der Wissenschaften zu vermeiden. Nur so kann dem
esprit organique der synthetischen Wissenschaft zur Leitung der Re-
generierung der abendlandischen Republik verholfen werden. Es wur-
de bereits erwahnt, dass Comte die unberechtigte Hegemonie der Phy-
sik und den auflosenden Charakter der analytischen Wissenschaften
fur die Anarchie der Franzosischen Revolution verantwortlich mach-
te.”® Die positivistische Klassifizierung der Wissenschaften folgt dem
enzyklopddischen Prinzip der abnebhmenden Allgemeinheit (»généra-
lité décroissante«) und der anwachsenden Komplikation (»complica-
tion croissante«).>*® Die astronomischen Phinomene, die am Anfang
der Hierarchie stehen, sind gleichzeitig die allgemeineren, weil sie auf
alle anderen Einfluss ausiiben, und die einfacheren; die sozialen Phano-
mene, die die Hierarchie abschliefSen, stellen hingegen die spezifischeren

198 CANGUILHEM, »Mort de ’homme et épuisement du Cogito?«, a.a.0., 615
f./dt. 44.

199 Vgl. COMTE, »Discours préliminaire sur 1’ensemble du positivismex,
a.a.0., 5o ff./dt. 117 ff.

200 Vgl. etwa COMTE, Systeme de politique positive, Bd. 1, a.a.0., 639 f./dt.
205. Zu Comtes Hierarchie der Wissenschaften vgl. aufferdem BRAUN-
STEIN, La philosophie de la médicine d’Auguste Comte, a.a.O., 36 ff.

571

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

und die komplexeren dar, weil sie alle anderen, die astronomischen, die
physischen, die chemischen und die biologischen Phianomene in sich
aufnehmen. Jede obere Wissenschaft ist somit einerseits allen unteren
Wissenschaften untergeordnet, insofern sie aus einer Komplikation der
Phianomene der letzteren besteht, andererseits lasst sie sich aufgrund ih-
rer oberen Komplexitit und Spezifizitit nicht auf eine untere Wissen-
schaft restlos zuriickfithren. Comte konnte somit den Vorwurf des Ma-
terialismus mit dem Argument zuriickweisen, dass erst die hierarchische
Klassifizierung der Wissenschaften durch die positivistische Philosophie
erlaubt, die Reduktion der oberen Wissenschaften auf die unteren zu
vermeiden. Eine der bedeutendsten Usurpationen wird laut Comte ins-
besondere von den Anspriichen der Biologie dargestellt, sich die Sozio-
logie anzueignen.>"

Auf der Ebene der Phidnomene ist die Soziologie einerseits der Biolo-
gie als der Gesamtheit der organischen Philosophie, die alleine die Ge-
setze der menschlichen Natur zu erkennen erlaubt, untergeordnet. Die
Soziologie, die Comte in Cours de philosophie positive noch als phy-
sique sociale bezeichnet, ist insbesondere auf Galls neu begriindeter
Gehirnphysiologie angewiesen, die die spezifische Biologie des Men-
schen als denkenden und fihlenden Organismus bildet.>°* Falsch wire
es aber, die sozialen Phanomene auf die natiirliche, den organisme col-
lectif auf den organisme individuel zu reduzieren. Die Soziologie weist
namlich eine irreduzible originalité scientifique auf, die sich auf ein
Phanomen, das ihr eigentiimlich ist, zurtickzufiihren lasst, namlich auf
den graduellen und kontinuierlichen Einfluss der Generationen aufein-
ander. So erklirt sich das Ubergewicht (»prépondérance«), das der his-
torischen Analyse in der Soziologie zukommt. Der soziale Organismus
ist anders als der natiirliche relativ und geschichtlich und kann folglich
mit den fundamentalen Gesetzen der menschlichen Natur nicht véllig
erfasst werden.>*

Comte bekriftigt und prazisiert die Unterscheidung zwischen kollek-
tivem und individuellem Organismus im V. Kapitel (» Théorie positive de
I’organisme social«) der sozialen Statik des Systeme de politique positive,
in dem er die positivistische Theorie des sozialen Organismus entwickelt.

201 Vgl. COMTE, »Discours préliminaire sur I’ensemble du positivismex«,
a.a.0., 51 ff./dt. 119 ff.

202 Vgl. A. COMTE, Cours de philosophie positive. (Physique sociale), Bd. 11,
hg. von J.-P. Enthoven, Paris 1975, 49. Vorlesung (1839), »Relations néces-
saires de la physique sociale avec les autres branches fondamentales de la
philosophie«, 155-75/dt. 343—91; fir das Verhiltnis der Soziologie zur Bio-
logie insb. 156 ff./dt. 346 ff., und DERS., »Examen du traité de Broussais
sur Dirritation«, a.a.0., 218.

203 Vgl. COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. 11, a.a.O., 49. Vorlesung,

159/dt. 353.

572

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Die Analogie zwischen organisation sociale und organisme individuel ist
keine vollstindige. Wihrend namlich die soziale Organisation eine zu-
sammengesetzte Natur aufweist, sodass ihre Glieder auch getrennt be-
stehen konnen, wie bereits ihr historischer Charakter zeigt, bildet der le-
bendige Organismus eine unteilbare Einheit.>°+ Es wire allerdings falsch
zu glauben, dass in der Soziologie die Rede von einem Organismus nur
den Wert einer Metapher hat. Ganz im Gegenteil: Leben im eigentlichen
Sinne kann nur vom ewigen Organismus der Menschheit her verstanden
werden. Nach dem Prinzip der Praeminenz des subjektiven Standpunkts,
der den einzigen Grund jeder wahren Synthese darstellt, miissen alle we-
niger eminenten Organismen, der positivistischen Hierarchie nach zuerst
der soziale und dann der vitale, dem ausgezeichneten Leben des Grand
Etre untergeordnet werden.>s In den Nouvelles réflexions, dem Zusatz
von 1966 zu seiner medizinischen Dissertation, unterscheidet Canguil-
hem im Anschluss an Comte zwischen organisation sociale und orga-
nisme vivant.>*¢ Gegeniiber der Koprasenz der Glieder eines lebendigen
Organismus bildet die Exterioritit der sozialen Organe, das heifst der kol-
lektiven technischen Mittel, einen spezifischen Charakter der menschli-
chen Gesellschaft. Den vitalen Organismus als Modell der sozialen Or-
ganisation gelten zu lassen, wiirde demnach heiflen, von einer Rickkehr
nicht einmal zu den archaischen, sondern schlicht zu den tierischen Ge-
sellschaften zu traumen.>*” In seiner Rekonstruktion der Theorie Comtes
versaumt Canguilhem allerdings nicht daran zu erinnern, dass es neben
einer sozialen und einer vitalen auch eine moralische Dimension gibt. Mit
Comte das Leben einer Gesellschaft zu regeln heifSt demnach, sie auf eine
allgemeinere und edlere Gesellschaft, namlich auf die einzige konkrete
soziale Wirklichkeit, die Humanité oder dem Grand Etre zu beziehen.>*

Comtes Biologismus kann hauptsiachlich weder auf der Ebene ei-
ner Reduktion der intellektuellen und affektiven Vermogen auf die

204 Vgl. A. COMTE, Systeme de politique positive, Bd. 11, a.a.O., 288/dt. 270.

205 A.a.0., 288 f.: »In allen theoretischen Hinsichten wird die direkte Unter-
suchung des wahren Grand-Etre, des einzigen, in dem sich das Leben voll-
standig entwickelt, von nun an die normale Basis der wichtigsten wissen-
schaftlichen oder logischen Konzeptionen, die sich auf weniger eminente
Organismen beziehen, liefern. Diese notwendige Unterordnung charakteri-
siert immer die subjektive Methode als einzige Quelle aller wahrhaften Syn-
these.«

206 Vgl. das erste Kapitel des Zusatzes von 1966 zur Medizindissertation Can-
guilhems: »Du social au vital«, NP 175—91, 185 ff./dt. 251—75, 266 ff.

207 Vgl. NP 190/dt. 273~74.

208 Vgl. NP 187: »Régler la vie d’une société, famille ou cité, c’est I’insérer
dans une société a la fois plus générale et plus noble — parce que plus proche
de la seule réalité sociale concréte, ’Humanité ou Grand-Etre« (»Das Leben
einer Gesellschaft, Familie oder Stadt regeln heifst: diese in eine Gesellschaft

573

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

Physiologie oder gar die Natur des Gehirns noch auf der Ebene einer Re-
duktion des kollektiven und historischen Organismus der Menschheit
auf den individuellen und natiirlichen Organismus des Menschen festge-
macht werden. Der eigentliche Einfluss der Biologie auf die Soziologie ist
nicht auf der materiellen Ebene der Phinomene, sondern auf der formel-
len der Methode auszuzumachen. Fiir den Biologismus der Soziologie
als die anthropologische Endwissenschaft, die das System der positivisti-
schen Wissenschaften abschliefSt und vereinigt, ist insbesondere das von
dem franzosischen Physiologen Frangois Broussais’ formulierte Prinzip
der Identitat zwischen normalen und pathologischen Lebensphdnome-
nen entscheidend. Comte macht aus Broussais’ Prinzip das Prinzip der
GesetzmafSigkeit der Natur tiberhaupt und erweitert es programmatisch
auf alle Wissenschaften der positivistischen Enzyklopadie, insbesondere
auf die zwei letzten, synthetischen und subjektiven Wissenschaften, die
Biologie und die Soziologie, von denen er den endgiiltigen Triumph der
positiven Philosophie und Politik erwartet.

Francois Broussais kann laut Comte in einer doppelten Hinsicht als
der Begriinder der positiven Pathologie angesehen werden.>* Broussais
hat zum einen die Physiologie, die seit der Mitte des 18. Jahrhunderts
dabei war, sich als wahre Wissenschaft herauszubilden,**° dadurch po-
sitiv begrundet, dass er durch die Einfiihrung der jedem lebendigen Ge-
webe allgemeinen Eigenschaft der Reizbarkeit eine eindeutige Korre-
lation zwischen Organen und Funktionen etablieren konnte.** Somit
vermochte er, dem Problem der Lokalisierung der Krankheiten eine po-
sitive Losung zu geben. Die Krankheiten bilden kein Wesen mehr, wie in
der metaphysischen Tradition der Nosologie, sondern funktionelle Sto-
rungen, die mit Organverletzungen eindeutig verbunden sind. Die klare

einfiigen, die zugleich allgemeiner und erhabener, weil der einzigen konkre-
ten sozialen Wirklichkeit — nimlich der Menschheit, dem GrofSen Wesen —
niher ist«, dt. 269.)

209 Vgl. COMTE, »Examen du traité de Broussais sur lirritation«, a.a.O., 223.
Zu Francgois Broussais’ physiologischer Medizin und zur ihrer politischen
Relevanz als Riickzugsort des materialistischen Denkens der philosophes
zur Zeit der Restauration: J.-FE. BRAUNSTEIN, Broussais et le matérialis-
me. Médecine et philosophie au XIX siécle, Paris 1986, insb. zur Identitit
zwischen Physiologie und Pathologie: das Kapitel I. 3 (»La médecine phy-
siologique«), 51-83, und tiber das Verhiltnis zum Positivismus das Kapitel
III. 3 (»Broussaisme et positivisme«), 203-26.

210 Zur Geschichte der Physiologie vgl. auch G. CANGUILHEM, »La consti-
tution de la physiologie comme science« (1963), in: Etudes 226-73.

211 Vgl. COMTE, »Examen du traité de Broussais sur Pirritation«, a.a.O., 223,
und zum positiven Verhiltnis zwischen Organen, Milieu und Funktionen als
der Bedingung fiir die Konstitution einer positiven Biologie: DERS., Cours
de philosophie positive, Bd. I, a.a.0., 40. Vorlesung, 682 ff.

574

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Lokalisierung der Funktionen erlaubt Broussais zum anderen, das fun-
damentale Verhiltnis zwischen der Physiologie und der Pathologie posi-
tiv zu begreifen. Der Ubergang von den normalen zu den pathologischen
Lebensphdnomenen stellt nunmehr keine qualitative Naturveranderung,
sondern blof$ eine quantitative Abweichung desselben physiologischen
Prinzips dar, nimlich der Reizbarkeit.>*>

Die positive, endliche Vermittlung zwischen einer Funktion, das
heifSt einer auf ein Ziel hin ausgerichteten Ganzheit, und ihren raum-
lichen Manifestationen, den Organen, wird bei Broussais zum Prin-
zip einer Wissenschaft des Qualitativen, nach der die Wertabweichung
vom Normalen zum Pathologischen zur blof§ quantitativen, messbaren
Veranderung wird. Broussais erfiillt somit die Bedingung, die Foucault
1954 am Anfang von Maladie mentale et personnalité fur die Begriin-
dung einer positiven Psychopathologie nannte, nimlich die Losung des
Problems der Einheit zwischen Korper und Seele.**s Das letzte Kapi-
tel von Naissance de la clinique ist Broussais gewidmet, in dessen Kri-
tik an der Theorie der essenziellen Fieber Foucault den letzten Schritt
sieht, der die Konstitution der anatomisch-klinischen Wahrnehmung
und somit der positiven, modernen Medizin ermoglichte.>*+ Foucault
wiirdigt an Broussais — wie bereits gesehen — insbesondere die grofie
begriffliche Umwandlung, die durch die Vereinigung von physiologi-
scher Medizin und pathologischer Anatomie ermoglicht, eine positive
Korrelation zwischen funktionellen Storungen und Organverletzungen
zu etablieren.*>’s Broussais konnte damit eine Physiologie des krank-
haften Phinomens als erster definieren, die fundamentaler ist als die
Vermittlung zwischen normaler und pathologischer Anatomie, die er
ebenso zustande brachte.>*¢ In Broussais endlicher Vermittlung zwi-
schen Funktionen und Organen sieht Foucault den Eckstein der Ge-
burt der Klinik mit allen Folgen, die er damit verbindet. Der Ubergang
von der maladie zum malade, von den Krankheiten als nosologische
Wesen zu dem Organismus des kranken Menschen ist der erste einer
Reihe von VerstofSen gegen das alte aristotelische Gesetz, das Verbot,
einen wissenschaftlichen Diskurs tiber das Individuum zu halten, die
Foucault bis zur Bestimmung der Disziplinartechniken in den siebzi-
ger verfolgte.>'”

Die Verobjektivierung der Krankheit 16ste sie von der hundertjahrigen
Metaphysik des Bosen, die sie gefangen gehalten hatte. In der konkreten
Synthese der Funktion mit dem Organ, der Wesen mit den Tatsachen,

212 Vgl. DERS., »Examen du traité de Broussais sur I'irritation«, a.a.0., 223 f.
213 Vgl. MmPer 1 f.

214 Vgl. NC 177 ff./dt. 186 ff.

215 Vgl. NC 190, 191/dt. 198, 199.

216 Vgl. NC 192/dt. 200.

217 NC 175/dt. 184 und SP 223 f./dt. 245 f.

575

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

durch die Broussais die Krankheit lokalisieren und sie — gleichsam als
ein konkretes Allgemeine — am individuellen Organismus festmachen
konnte, sieht Foucault die erste Entfaltung jenes Spieles einer sich selbst
fundierenden Endlichkeit, das er mit der structure anthropologique der
Moderne und mit der sie kennzeichnenden Gleichsetzung zwischen Fun-
damentalem und Empirischem, Subjekt und Objekt, gleichsetzt.>** Der
Bezug auf Comte und Broussais ldsst mit Sicherheit schirfer verstehen,
was Foucault meint, wenn er am Ende seiner Untersuchung tiber die
Entstehung der modernen, positiven Klinik von dem entscheidenden
Platz der Medizin in der gesamten Architektur der Humanwissenschaf-
ten spricht.> Denselben, fur Comtes Positivismus zentralen Gedanken
verfolgte er im Grunde auch in Les mots et les choses, in der die Biolo-
gie, die Philologie und die Politische Okonomie als Wissenschaften der
Organisation zur Entstehung der Humanwissenschaften fithren, ohne
sich allerdings direkt auf Comte zu beziehen.>*°

iv. Ein nosologisches Prinzip mit universeller Geltung

In der Jugendschrift Plan der wissenschaftlichen Arbeiten, die fiir eine
Reform der Gesellschaft notwendig sind, urspringlich 1822 bereits un-
ter dem Titel Systeme de politique positive erschienen, den er spiter
auch fur seinen Soziologischen Traktat verwendet, formuliert Comte
bereits den Keim des politischen Programms, das seiner Wissenschafts-
geschichte zugrunde liegt. Um endlich die wissenschaftliche Lebre der
Politik entwickeln und somit nach positiven MafSstiben auf die Welt

218 Vgl. NC 199 ff./dt. 206.

219 Vgl. NC 201/dt. 208.

220 Einen wichtigen Einfluss hat sicherlich das historiographische Werk des po-
sitivistischen Arztes Charles Daremberg ausgetibt, mit dem beide, Foucault
und Canguilhem, arbeiten. Canguilhem spricht von Darembergs Histoire
des sciences médicales (Paris 1870) als von einem »unerreichten« Werk
(fiir Canguilhems Wertschitzung: »La philosophie biologique d’Auguste
Comte«, a.a.0., 72—73; fiur Broussais’ Prinzip vgl. Ch. DAREMBERG,
»De la maladie«, in: DERS., La médecine, histoire et doctrine, Paris 1863,
305—34 und dazu NP* 17 Anm. 1/dt. 33-34 Anm. 12; zu Daremberg: J.-E
BRAUNSTEIN, »Daremberg et les débuts de I'histoire de la médecine en
France«, in: Revue d’histoire des sciences, 58 (2005), 367—87). Fiir Foucault
hat auch das Thema der Verwendung der Krankheit als eine Art spontanen
Experiments eine entscheidende Bedeutung. Comte benutzt nimlich Brous-
sais’ Prinzip der qualitativen Identitit zwischen Normalem und Pathologi-
schem auch, um die naturwissenschaftliche Experimentalmethode auf die
Biologie zu erweitern (vgl. COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. I,
a.a.0., 40. Vorlesung, 695 ff., und auch Canguilhem: NP* 20 ff./dt. 38 ff.).

576

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

und auf die Menschen technisch eingreifen zu konnen, sei es notwen-
dig, das Gesetz zu bestimmen, das zwischen der kollektiven Zivilisati-
onsgeschichte der Menschheit und der individuellen Naturgeschichte
des Menschen zu vermitteln ermoglicht.>** Allein so wird man nach dem
Hauptdogma des Positivismus den Fortschritt auf die Ordnung und auf
fundamentale Gesetzen der menschlichen Organisation, die physique so-
ciale auf die physiologie oder — wie es erst spiter heifSen wird — die So-
ziologie auf die Biologie zurtickfiihren konnen. Dafir fehlt aber noch
die wahre Geschichte, la véritable histoire, die die Gesetze, die die sozi-
ale Entwicklung der menschlichen Gattung regeln, wissenschaftlich un-
tersucht.>*

Comte findet das Prinzip der historischen Entwicklung der Mensch-
heit in dem, was er selbst als Broussais’ Prinzip bezeichnet. Aus dem
Prinzip der radikalen Identitdt zwischen der Krankheit und der Gesund-
heit leitet er das Gesetz der Variation tiberhaupt ab, oder, wie er sagt, das
allgemeine Gesetz der Modifizierbarkeit (»la loi générale de la modifica-
bilité«).>*s Jede qualitative Veranderung kann prinzipiell auf eine quanti-
tative zuriickgefiihrt werden, so wie die pathologischen Phinomene der
Quantitit, nicht aber ihrer Natur nach von den normalen abweichen. In
Bezug auf Comtes Verallgemeinerung des Prinzips von Broussais spricht
Canguilhem im Essai von einem Prinzip der Nosologie, dem eine uni-
verselle Geltung zugesprochen wird, die auch die politische Ordnung
umfasst: »un principe de nosologie investi d’une autorité universelle, y
compris dans ’ordre politique. «** Spiter betont er, dass Comtes Theorie
der Entwicklung eine biologische Auffassung der Geschichte zugrunde
liegt.>>s Als eigentliches Kernstiick von Comtes Dreistadiengesetz riickt

221 Vgl. A. COMTE, Plan des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser
la société, in DERS.: Philosophie des sciences, a.a.0., 274-346, insb. 333/
dt. 139.

222 Vgl. a.a.0., 345/dt. 152.

223 A. COMTE, Systeme de politique positive, Bd. 111, Paris 1853, 21/dt. 76 und
Systéme de politique positive, Bd. 11, a.a.O., 453/dt. 400.

224 NP* 20/dt. 38.

225 G. CANGUILHEM, »Histoire des religions et histoire des sciences dans la
théorie du fétichisme chez Auguste Comte« (1964), in: Etudes, 81-98, hier
98. Vgl. aber bereits den dipléme d’études supérieures von 1926, wo Can-
guilhem betont, dass Comte in der biologischen Theorie Broussais® iiber die
qualitative Identitdt zwischen normalen und pathologischen Lebensphino-
menen ein Fundament fiir seine Theorie des Fortschrittes finden konnte:
»Le fondement du progrés, Comte I’a trouvé dans une théorie biologique
[sc. Broussais’ Lehre] qui a eu sur lui la plus grande influence.« Demnach
kommt Canguilhem zu dem Schluss, dass es die Biologie ist, die der Mog-
lichkeit des Fortschrittes ein objektives Fundament verschafft und somit
ermoglicht, eine Theorie der Verdnderbarkeit zu entwickeln, die mit der

577

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

somit Broussais’ Prinzip der Identitat zwischen Qualitiat und Quantitit
— wie es in Canguilhems Vorlesung von 1942-1943 tiber Les normes et
le normal heift — in den Mittelpunkt des positivistischen Projekts, den
Geist zu naturalisieren, und dies im gleichen Moment, in dem Comte fiir
die Soziologie als historische Wissenschaft des Geistes die Unabhingig-
keit gegentiber der Biologie beanspruchte.

En faisant de la notion de progres le contenu d’une loi, Comte naturali-
sait ’esprit, au moment précis qu’il revendiquait pour la sociologie, science
de I’esprit, son indépendance d’objet et de méthode relativement a la bio-
logie.>¢

In der von Canguilhem angeregten kollektiven Studie tiber die Begriffe
der »Entwicklung< und der >Evolution<im 19. Jahrhundert ist ein wichti-
ger Teil Comtes Auffassung des Fortschrittes als Entwicklung nach dem
Modell der Embryologie gewidmet.**” Comtes Prinzip, nach dem der
Fortschritt eine Entwicklung der Ordnung ist, sei insbesondere auf ei-
nen der Biologie entlehnten Begriff der développement als Praformati-
on zuriickzufithren. Der Fortschritt ist demnach nicht das Produkt einer
menschlichen Geschichte, die mit Kant und dessen Nachfolger als der
Ausdruck des Konfliktes zwischen menschlicher Freiheit und Naturge-
setzen zu verstehen ist, sondern die schlichte Entfaltung der Natur des
Menschen.>** Die menschliche Geschichte konstituiert nicht die natiirli-
chen Veranlagungen des Menschen, sondern vollzieht sie blofS. In diesem
Sinne zwingt die Biologie demnach der Geschichte ihr Apriori auf (»un
a priori que la biologie impose a I’histoire«).>* So kann Canguilhem in

Ordnung vereinbar ist: »C’est la biologie qui fournit un fondement objectif
a la possibilité du progrés, c’est-a-dire a la réalité de variations compatibles
avec 'ordre« (CANGUILHEM, La théorie de I'ordre et du progres chez A.
Comte, a.a.0.,Bl. 35 f.).

226 G. CANGUILHEM, Cours de philosophie générale et de logique. Année
1942-1943. Les normes et le normal (Auszige), zuerst mit der Genehmi-
gung des Autors auf Englisch erschienen: DELAPORTE, A Vital Rationa-
list,a.a.0., jetzt in: OC IV, 81-109, hier 91: »Indem er vom Begriff des Fort-
schrittes den Inhalt eines Gesetzes machte, naturalisierte Comte den Geist
im selben Moment, in dem er fiir die Soziologie, Wissenschaft des Geistes,
die Unabhingigkeit hinsichtlich ihres Gegenstandes und ihrer Methode ge-
geniiber der Biologie beanspruchte.«

227 Vgl. G. CANGUILHEM, G. LAPASSADE, J. PIQUEMAL, J. ULMANN, Du
développement i I'évolution au XIX¢ siecle, hg. v. E. Balibar, D. Lecourt, Pa-
ris 21985 (1962), insb. Kapitel IV (»Histoire et embryologie: le progrés en
tant que développement selon Auguste Comte«).

228 Vgl.a.a.0,, 51.

229 Vgl.a.a.0., 49. Ahnlich CANGUILHEM, »Mort de ’homme ou épuisement
du Cogito?«, a.a.0., 615: »Mais, chez Comte, I’a priori biologique est un a

578

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

dem von ihm allein verfassten Vorwort angesichts dieses biologischen
Naturalismus schlicht von den Praktiken einer neuen Technokratie spre-
chen, der der Begriff der Entwicklung in der Psychologie und in der Pi-
dagogik als Fundament dienen soll. In der internationalen Politik neigt
hingen der Begriff der Unterentwicklung dazu, den ehemaligen Koloni-
almichte ein gutes Gewissen zu verschaffen.>°

Die methodologische Erweiterung des biologischen Prinzips Brous-
sais’ und damit einhergehend der Biologismus des Positivismus be-
trifft aber nicht nur die Soziologie, sondern die Wissenschaft tiber-
haupt. Broussais’ Aphorismus ist laut Comte gleichzeitig logisch und
wissenschaftlich. Er kann insofern vom animalischen auf das intellek-
tuelle und affektive Leben des Menschen, wie Broussais in seiner Stu-
die des Wahnsinns gezeigt hat, und von dort auf den kollektiven Orga-
nismus, das heifSt auf die Soziologie tibertragen werden.>* Er vermag
dem Studium der Krankheiten nicht weniger als jenem der Anomali-
en und Monstrosititen, der Pathologie als der Teratologie zu dienen.**
Wahrend auflerdem die Psychologie nur den erwachsenen und gesun-
den Menschen in Betracht zog, ermoglicht die physiologische Patholo-
gie Broussais’, auch dem nicht vollendet entwickelten Menschen, sprich
den Kindern und den Wilden, und dem Menschen, dessen Organisation
gestort ist, sprich dem Monster, dem Behinderten, dem Delinquenten,
dem Perversen, dem Invertierten, gerecht zu werden.*s3 Comte erweitert
aber das Prinzip Broussais’ auch auf die unorganische Welt und somit
auf die ganze Enzyklopadie des positiven Wissens.?3* Er sieht namlich
in ihm schlicht das Gesetz des Naturgesetzes uberhaupt. Muss namlich
der wahre wissenschaftliche Geist stets dazu tendieren, die anscheinen-
den Qualititsvariationen auf einfache Quantititsdifferenzen zu redu-
zieren, so hat er in Broussais’ Prinzip der blof§ quantitativen und nicht
qualitativen Abweichung zwischen Normalem und Pathologischem sein
Prinzip gefunden. Wire hingegen die Qualitit der Quantitit radikal ir-
reduzibel, wie es seit Kant die metaphysischen und literarischen Den-
ker wiederholen, so wiirde der Begriff selbst des Naturgesetzes jeden
Sinn verlieren.

priori pour I’a priori historique. Lhistoire ne peut pas dénaturer la nature«
(»Aber bei Comte stellt das biologische Apriori ein Apriori fir das histo-
rische Apriori dar. Die Geschichte kann die Natur nicht denaturierenc, dt.
44).
230 Vgl. CANGUILHEM, LAPASSADE, PIQUEMAL, ULMANN, Du dévelop-
pement a I'évolution au XIX¢ siecle, a.a.O., 11.
231 Vgl. COMTE, Systéme de politique positive, Bd 11, a.a.0., 440/dt. 390.
232 Vgl. DERS., Cours de philosophie positive, Bd. 1, a.a.0., 40. Vorlesung, 698.
233 Vgl. DERS., »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, a.a.O., 221.
234 Vgl. DERS., Systéme de politique positive, Bd. 11, a.a.O., 440 f./dt. 390.

579

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

Wenn die Qualitit iiberhaupt nicht auf die Quantitit zuriickzufithren
wire, wie es gemafs Kant die literarischen und ontologischen Denker wie-
derholen, wiirde es wirklich keine allgemeine Regel geben, und der Begriff
der Naturgesetze wire umgeworfen.s

Comte sagt im Grunde nichts anderes als das, was mehr als ein halbes
Jahrhundert spater Léon Brunschvicg und Gaston Bachelard behaupten
werden. Wissenschaft setzt die Moglichkeit einer endlichen, positiven
Vermittlung zwischen Qualitativem und Quantitativem, Synthese und
Analyse, gar Seele und Korper voraus. Sie ist das Resultat einer Vermitt-
lung zwischen von Interessen geleiteten technischen Verfahren, durch
die auf ein besonderes Ziel ausgerichtete solidarische Zusammenhin-
ge konstituiert werden, und wissenschaftlichen Prozeduren, dank derer
diese Zusammenhange in diskrete, nach Identititsverhiltnissen messba-
re Elemente zerlegt werden.

Damit ist eine entscheidende Bedingungen fir die Vollendung der po-
sitivistischen Revolution erfiillt, die laut Comte im europdischen Euro-
pa durch den Einfluss der arabischen Kultur im Mittelalter vorbereitet
und der ab dem Ende des 16. Jahrhunderts durch Descartes, Bacon und
Galilei auf der Ebene der physisch-mathematischen Wissenschaften zum
Durchbruch verholfen wurde.?3¢ Durch die Konstitution einer positiven
Physiologie und die Ubertragung von deren logischem Prinzip der Iden-
titat zwischen Qualitit und Quantitit nicht nur auf die tibergeordne-
te Soziologie, sondern auch nachtriglich auf die Gesamtheit der unter-
geordneten Wissenschaften der positivistischen Enzyklopadie, wird es
namlich moglich, Realitat (»réalité«) und Nutzlichkeit (»utilité «) mitein-
ander zu verbinden. Das Wort positiv bedeutet nichts anderes — was von
den wichtigsten abendlindischen Sprachen bestitigt wird — als die Ver-
bindung der zwei Attribute der Realitdt und der Niitzlichkeit, durch die
nunmehr der wahre wissenschaftliche Geist, das heifdt letztendlich der
systematisierte und verallgemeinerte gesunde Menschenverstand, hinrei-
chend definiert werden kann:

All unsere abendlandischen Sprachen stimmen namlich darin tberein,
durch das Wort positiv und seine Ableitungen die beiden Attribute der
Wirklichkeit und der Niitzlichkeit anzuzeigen, deren Kombination allein
geniigte, um von nun an den wirklichen philosophischen Geist zu definie-
ren, der im Grunde nur der verallgemeinerte und systematisierte Mutter-
witz [bon sens] sein kann.?7

235 DERS., Systéeme de politique positive, Bd. 11, a.a.0., 444 f./dt. 393.

236 Vgl. DERS., »Examen du traité de Broussais sur I'irritation«, a.a.0., 217 und
DERS., Cours de philosophie positive, Bd. 1, a.a.0., 1. Vorlesung (1830), 27 ff.

237 Vgl. DERS., »Discours préliminaire sur ensemble du positivisme«, a.a.O.,
s7/dt. 124.

580

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Der Positivismus als der wabre philosophische Geist wird letztendlich
vom gesunden Menschenverstand (»le bon sens«) definiert, insofern
dieser in Wissenschaft und Technik aufgehoben wird. Foucault hitte
wahrscheinlich eher vom alten biirgerlichen Traum einer Vereinigung
der Tugend mit der Natur gesprochen. Die Vermittlung zwischen Re-
alem und Niitzlichem, in der die positivistische Wahrheit besteht, re-
alisiert allerdings die Verbindung zwischen Wissen und Politik, Spe-
kulation und Handlung, Wissenschaft und Technik, die von seinem
ersten Ansatz her den Positivismus kennzeichnete, das heifSt von dem
Projekt her, dem Systeme de politique positive der Cours de philoso-
phie positive, der systematischen Theorie des menschlichen Handelns
in der Gesellschaft die philosophische Koordination der Gesamtheit
des menschlichen Wissens vorangehen zu lassen. Comtes beruhmtes
Motto: »science, d’ou prévoyance; prévoyance, d’ou action« (»die Wis-
senschaft fuhrt zur Voraussicht; aus der Voraussicht geht die Hand-
lung hervor«), besagt im Grunde, dass der Positivismus in der prinzi-
piellen Moglichkeit einer restlosen Vermittlung zwischen Wissenschaft
und Technik, science et art, wurzelt.>>® Im selben Zusammenhang spielt
Comte auf Bacons Diktum an, nach dem Wissenschaft und Macht sich
entsprechen, scientia et potentia in unum coincidunt.*»® Zwar weist
Comte daraufhin, dass die Wissenschaften nicht lediglich der Indus-
trie dienen, sondern einem hoheren Ziel, nimlich dem fundamentalen
Bediirfnis des menschlichen Geistes, die Gesetze der Phinomene zu er-
kennen.>+ Der Positivismus bildet aber unleugbar eine Philosophie der
Wissenschaften, das heifdt deren systematische, allgemeine Koordinati-
on zum Zwecke der Politik. So dient die Vollendung des Positivismus
durch die positive Konstitution der zwei letzten, tibergeordneten, sub-
jektiven Wissenschaften, der Biologie und der Soziologie, dazu, zum
einen die medizinische (»’art médical«) und zum anderen die soziale,
politische sowie moralische Kunst (»I’art social, soit moral soit poli-
tique«) zu entwickeln. Dadurch soll es prinzipiell moglich werden, den
ganzen Rest unserer praktischen Existenz zu rationalisieren.*+* Nicht

238 Vgl. DERS., Cours de philosophie positive, Bd. 1, a.a.0., 2. Vorlesung
(1830), 45/dt. 19. Canguilhem greift auf die Formel Comtes in einer etwas
verdnderten Form zuriick: »savoir pour prévoir afin de pouvoir« (»wissen,
um vorauszusehen, voraussehen, um zu kénnen«), die insofern bezeich-
nend ist, als sie die spatere Rede Foucaults von den Wissen-Macht-Kom-
plexen und von den Verwicklungen zwischen pouvoir und savoir vor-
wegnimmt (vgl. CANGUILHEM, » Activité technique et création«, a.a.O.,
504).

239 E. BACON, De dignitate et augmentis scientiarum, IIL. 1, § 4.

240 DERS., Cours de philosophie positive, Bd. 1, a.a.0., 2. Vorlesung, 45.

241 COMTE, »Discours préliminaire sur ’ensemble du positivisme«, a.a.O., 31/
dt. tor1.

581

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

von ungefahr hat der Positivismus sein Hauptprinzip in Broussais’ phy-
siologischer Medizin gefunden, das heifst in der Verbindung einer Le-
benswissenschaft, der Physiologie als Studium der Funktionsweise des
Organismus in seinem Naturzustand, und einer Technik, der Medizin
als therapeutischer Kunst.

Positiv heifSt aber ebenso das, was gegeben ist: Fakten, die durch rai-
sonnement, das heift philosophisch nach allgemeinen Prinzipien, die
selbst allmahlich auf Fakten zuriickgefiihrt werden, und durch koordi-
nierte Beobachtung in ihrer nackten Gegebenheit lediglich festgestellt
werden. In diesem Sinne korrespondiert das Adjektiv positiv einfach mit
dem wissenschaftlichen Stadium der Menschheit. Es setzte sich als sol-
ches den Adjektiven fiktiv und abstrakt entgegen, die respektive dem
theologischen und dem metaphysischen Stadium der Entwicklung der
Menschheit entsprechen. Das theologische Stadium der Menschheit ist
fiktiv, insofern in ihm der menschliche Geist, der seine Aufmerksam-
keit wesentlich auf die innere Natur der Wesen richtet, die Ursachen der
Phanomene in den Willen und die Affekte der durch die imagination fin-
gierten tibernaturlichen Akteure setzt. Das metaphysische Stadium der
Menschheit ist hingegen abstrakt, insofern es die iibernaturlichen Ak-
teure des metaphysischen Stadiums durch abstrakte Krafte und Entita-
ten ersetzt.***

Die drei Bestimmungen: niitzlich, real und gegeben hingen notwendig
zusammen. Die Moglichkeit einer Vermittlung zwischen Niitzlichem und
Realem, Technischem und Wissenschaftlichem, oder mit dem zum Ge-
setz des Naturgesetzes tiberhaupt verallgemeinerten Prinzip Broussais’:
zwischen Qualitativem und Qualitativen, infrage zu stellen, heifSt nim-
lich zugleich zu bestreiten, dass die positivistische Wissenschaft wirklich
durch raisonnement und observation sich an Tatsachen halten kann, das
heifst an das Normale in dem durchaus technischen Sinne, der dem Wort
bei Comte zukommt: dem eines nicht blof§ empirizistisch, sondern nach
der volligen Entfaltung der positivistischen Methode festgestellten Na-
turzustandes.

Bleiben aber die positivistisch rekonstruierten Fakten notwendig auf
ein Niitzliches und Qualitatives angewiesen, dann kehrt die Einbildungs-
kraft aus ihrer Verbannung im theologischen Zeitalter zuruick. Die Fe-
tischisten winken den Positivisten amiisiert zuriick, wihrend sich diese
mit der inneren Natur der Wesen befassen und mit Brunschvicg und Ba-
chelard vergeblich versuchen, sie objektiv zu psychoanalysieren.>*> Die

242 Vgl. COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. 1, a.a.O., 1. Vorlesung, 21
ff. und auch DERS., Systéme de politique positive, Bd. 111, a.a.O., 63—73/dt.
107-115§.

243 Die Riickkehr des Fetischismus wiirde somit nicht nur die Religion und die
Praeminenz des Gefiihls (vgl. COMTE, Systéme de philosophie positive, Bd.
I11, 78 ff./dt. 119 ff.), sondern auch die Wissenschaft betreffen.

582

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

alte Nosologie hatte vielleicht doch nicht ganz unrecht, als sie sich mit
den Essenzen der Krankheiten beschiftigte, und die Metaphysiker und
Literaten, die Kant folgten, waren vielleicht auch nicht unbedingt so
ruckstandig, als sie sich weigerten, das Qualitative ganz im Quantitati-
ven aufgehen zu lassen, wie man es nach dem Eintritt in das positivisti-
schen Zeitalter glauben mochte.

Auguste Comtes Philosophie des Wissens, der Rationalitit, des Kon-
zepts — mitsamt jener von Cavailles, Bachelard, Koyré, Canguilhem —
wurde von Foucault der Philosophie der Erfahrung, des Sinnes, des
Subjekts — woftur die Namen Maine de Biran, Sartre, Merleau-Ponty,
Bergson und Lachelier stehen — entgegensetzt. Man versteht, welches Pa-
radox es wire, wenn sich zeigen wiirde, dass der Verichter der Psycho-
logie und der Bewusstseinsphilosophie, namlich Auguste Comte, schlicht
in den Subjektivismus zuriickfallt. Was heifdt aber Qualitit und Quanti-
tat restlos miteinander zu identifizieren, wenn nicht zwischen Wesen und
Dasein, synthetischer Einheit und analytischer Mannigfaltigkeit ein re-
flexives, subjektives Verhiltnis zu etablieren?>++

Die Physiologie der intellektuellen und affektiven Fakultiten als die
objektive Beobachtung der Organe der intellektuellen und moralischen
Operationen, deren letzte Vollendung Comte demselben Broussais zu-
schreibt, von dem er das biologische Gesetz der Wissenschaft des Qua-
litativen hatte, und die Philosophie der Wissenschaften als die histo-
rische Untersuchung der Resultate der menschlichen Intelligenz, das
heifdt die positive Philosophie, sollen aus der Sicht Comtes die Psycho-
logie verdriangen.>+ Mit der Psychologie, deren riickstindige Vertreter
sich heftig bemiihen, die deutsche Metaphysik in Frankreich einzufiih-
ren, und insbesondere mit der Nosologie, die die Krankheiten ontolo-
gisch versteht, wiirde man die Metaphysik aus ihrer letzten Zuflucht
(»dernier asile«) vertreiben.>+ Was aber, wenn die physiologische Me-
dizin und die positive Philosophie sich in denselben fehlerhaften Zirkel
begeben, den sie der vermeintlichen inneren Beobachtung der Intelli-
genz vorhalten? Wenn es aufgrund der Identitdt zwischen beobachtetem
und beobachtendem Organ offensichtlich unmoglich ist, sich selbst in

244 Nicht von ungefihr zeichnet sich die Substanzontologie der neuzeitlichen
Metaphysik, die bis hin zu ihren Transformationen in den modernen Pha-
nomenologien und logischen Positivismen das stete polemische Ziel Can-
guilhems bildet und die den Mittelpunkt des modernen Subjektivismus dar-
stellt, im Hinblick auf den Begriff des Wesens von einer dhnlichen falschen
Vermittlung zwischen Tatsachen und Werten, scientia et potentia aus wie
das positivistische Gesetz des Naturgesetzes der radikalen Identitit zwi-
schen Normalem und Pathologischem (dazu vgl. etwa ALQUIE, La décou-
verte métaphysique de I’homme chez Descartes, a.a.0., 329).

245 Vgl. DERS., »Examen du traité de Broussais sur Pirritation«, a.a.O., 220 f.

246 A.a.0O., 224.

583

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

seinen eigenen intellektuellen Akten zu beobachten,*#” wie vermag man
dem reflexiven Verhiltnis zwischen Qualitativem und Quantitativem,
Wesen und Dasein standzuhalten, ohne sich in einem Kreis zu drehen?
Wer verwechselt dann (nach Cuvier) Metaphern mit Schliissen? Wer
betreibt (nach Broussais) ein Spiel mit der Imagination, das an die Po-
esie grenzt?*+®

Der Positivismus ist als ein Naturalismus zu verstehen; normal heifst
so viel wie natiirlich, nicht aber im Sinne von spontan und unmittelbar,
sondern in dem einer urspriinglichen Naturorganisation des Menschen,
die erst durch die wissenschaftliche Entwicklung der entsprechenden
technischen Mittel, sowohl auf der Ebene der Industrie wie auf jener der
Politik im engen Sinne, durch die Geschichte der Menschheit hindurch
kiinstlich zu sich selbst gefiihrt werden kann. Im Hinweis auf den Leser,
der den ersten Band des Cours de philosophie positive eroffnet, erklart
Comte, dass er gern statt einer positiven eine Natur- oder eine Wissen-
schaftsphilosophie geschrieben hitte, wiirden die Worte Natur und Wis-
senschaft nicht in einem Sinne verstanden, der die organischen und die
sozialen Phanomene ausschlieSt.>+ In seiner diplome d’études supérieurs
betont Canguilhem auflerdem, dass Comte unter Natur genau das Ge-
genteil von dem verstand, was das 18. Jahrhundert den Naturzustand
nannte. Die Natur steht bei Comte gleichsam nicht am Anfang, sondern
am Ende der Zivilisation. Comte versteht Natur als das, was dem Nor-
malen gleich ist und nimmt insofern die Worte Natur und natiirlich im
Sinne des Royalisten Louis de Bonald, nach dem das Natirliche (»le na-
turel«), nicht mit dem Unmittelbaren, Eingeborenen (»le natif«) zu ver-
wechseln ist, da dieses der Kunst (»’art«) entgegensetzt ist, wihrend das
Natiirliche — nach dem Wort Leibniz’ — der Zustand ist, der am meisten
Kunst erfordert.>s° Das Normale wire somit — so konnte man zusam-
menfassen — das Resultat der kiinstlich-wissenschaftlich zu ihrer Entfal-
tung gebrachten Natur des Menschen.

Was aber, wenn die Wissenschaft sich nicht auf die Technik und die
Technik nicht auf die Wissenschaft reduzieren lasst? Wie wire es dann
mit dem Projekt einer Naturalisierung der Erkenntnis bestellt? Wie
ware es moglich, von den logischen Tatsachen (»les faits logiques«), die
die wissenschaftlichen Theorien darstellen, sich bis zur Erkenntnis der

247 Vgl. a.a.0., 200. Canguilhem weist seinerseits darauf hin, dass die Beob-
achtung der Seele als eine Naturbeobachtung zu verstehen, heifdt, die natu-
ralistische Auffassung des inneren Sinnes seitens des Aristotelismus unkri-
tisch zu wiederholen, gegen den sich Descartes bereits gestraubt hatte (vgl.
CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 372).

248 Vgl. COMTE, »Examen du traité de Broussais sur lirritation«, a.a.0., 223.

249 Vgl. DERS., Ecrits philosophiques, a.a.0., 45.

250 Vgl. CANGUILHEM, La théorie de I'ordre et du progres chez A. Comte,
a.a.0., Bl. 62.

584

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

logischen Gesetze (»des lois logiques«) zu erheben?** Konnen die logi-
schen Gesetze tiberhaupt auf Tatsachen reduziert werden, wenn die Syn-
thesen sich nicht restlos analysieren lassen, oder ist nicht vielmehr zwi-
schen der Ebene des Daseins und jener des Wesens eine grundlegende
Differenz anzunehmen? Verweist nicht die Gegebenbeit der Natur auf
ein Ubernatiirliches, das sich ihr konstitutiv entzieht? Geridt man da-
durch nicht in eine fehlerhafte Zirkularitit, die nicht weniger problema-
tisch ist als diejenige der Psychologie?

v. Canguilbems Zirkel des Lebens

Als er seine medizinische Dissertation 1943 der Unterscheidung zwi-
schen Normalem und Pathologischem und insbesondere einer im 19.
Jahrhundert allgemein angenommenen These widmete, nach der die
pathologischen Phinomene von den entsprechenden normalen Phino-
menen allein quantitativ abweichen und ansonsten grundsatzlich iden-
tisch sind,>s* traf Georges Canguilhem den modernen, positivistischen,
nachmetaphysischen Biologismus direkt in seinem Zentrum. Canguil-
hem entwarf sicherlich eine philosophische Anthropologie, indem er das
Verhiltnis des Menschen zur Krankheit, zum mal der maladie, unter
die Lupe nahm.>* Abgesehen von einer Philosophie der Medizin spricht
allerdings Canguilhems Essai bereits von seinem Ansatz her vom Ver-
hiltnis zwischen Wissenschaft, Technik und Philosophie; vom hegemo-
nialen Anspruch einer Wissenschaft, die ihren technischen, werthaften
Ursprung gerne unterschlagt oder ihn doch als wissenschaftlich restlos
einholbar versteht und zum Mafs aller Dinge werden ldsst; von der An-
mafSsung einer Technik, die sich von den eigenen Monstren und Phan-
tasmen bereinigt, ja sich wissenschaftlich psychoanalysiert wahnt; von
der Blindheit einer Philosophie, die ihre alte Briderschaft mit dem My-
thos und der Dichtung vergessend, sich blofs als allgemeine, systemati-
sche Koordination des positiven Wissens der Wissenschaft und somit als
Wissenschaft der Wissenschaft versteht; von der Gier einer (antimeta-
physischen) Tatsachenforschung, die an die Stelle der Metaphysik treten
will, und von den Folgen, die eine solche Usurpation fiir das politische

251 Vgl. COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. 1,a.a.0., 1. Vorlesung, 3 3.

252 Vgl. NP* 9/dt. 21.

253 Vgl. etwa C. DEBRU, Georges Canguilbem, science et non-science, Paris
2004, 22 und M. MORANGE, »Retour sur le normal et le pathologique«,
in: FAGOT-LARGEAULT, DEBRU, MORANGE (Hg.), Philosophie et mé-
decine, a.a.0., 155-69, 155. Die Relevanz des Werks Canguilhems im Hin-
blick auf eine allgemeine Anthropologie haben insbesondere LE BLANC,
Canguilbem et la vie humaine, a.a.O., und EBKE, Lebendiges Wissen des
Lebens, a.a.O., hervorgehoben.

585

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

Programm einer europaischen Republik und fiir die Moglichkeit hat,
der Biokratie als reine Naturbeherrschung der Technik und der Wissen-
schaft und als Ausdruck des historischen Siegs einer besonderen Klas-
se die Endbiokratie als Macht der Liebe und der Gerechtigkeit entge-
genzuhalten.

Canguilhem weif$ zu gut, dass die Bedingungen fiir eine Naturalisie-
rung der Erfahrung im Biologismus als die Idee einer endlichen Ver-
mittlung zwischen Qualitit und Quantitit von Broussais’ Prinzip einer
radikalen Identitat zwischen Normalem und Pathologischem ausge-
zeichnet verkorpert werden. Die technische, ja poietische Struktur, die
die biologistischen Bedingungen der Naturalisierung der Erfahrung als
Konstitution einer auf ein endliches und somit notwendig dufSerliches
Ziel ausgerichteten Synthese nachweisen, bildet die Konsekration des
Instrumentalismus als politischer Sieg einer Klasse und ihrer Meta-
physik.

Angesichts der Unmaoglichkeit, Essenzen und Existenzen, Gesetze und
Fakten auf endliche Weise zu vermitteln, erweist sich der fehlerhafte Zir-
kel der introspektiven Psychologie als der Zirkel jedes Versuches, Er-
kenntnis objektiv auf das Gegebene, das heiflt auf das Normale als ei-
nes kiinstlich wiederhergestellten Naturzustandes zu griinden. Ahnlich
wie Foucault, der in der Biologie, in der Philologie und in der politischen
Okonomie die Primissen der Konstitution der endlichen, konkreten Sub-
jektivitit des Menschen als spezifisch epistemischer Konstellation der
Moderne ausgemacht hatte, entdeckt Canguilhem im wichtigsten Prin-
zip der Lehre eines der Hauptvertreter des Objektivismus oder gar des
Begrinders der Soziologie die Grundstruktur des modernen endlichen
Subjektivismus wieder. Die prometheische Technokratie, die mit diesem
einhergeht, driickt sich nicht zuletzt in dem Bestreben aus, durch die Re-
duktion einer jeden Erfahrung auf Natur Natur als Unmittelbarkeit und
uneinholbare Differenz abzuschaffen.

Vor der »équivoque grammaticale de la Menschenkenntniss« (IAnth
75/dt. T11), der Zweideutigkeit einer Erkenntnis, in der der Mensch
gleichzeitig Objekt und Subjekt ist, versuchte Foucault, dem anthropo-
logischen Zirkel entweder durch ewige Wiederkehr, Diskursanalyse oder
Korperrevolte zu entgehen, oder mit der etho-poetischen Spatwende ihm
eine neue, ethisch-dsthetische Genese der Subjektivitit zu verschaffen,
ohne allerdings wirklich seine Struktur anzutasten. Canguilhem ant-
wortet im Gegenteil schlicht mit einer neuen équivoque grammaticale,
die zwar zum Standardthema der Rezeption seines Werkes gehort, die
aber bisher kaum in Verbindung mit der von Foucault hervorgehobe-
nen Grundiquivozitit der anthropologischen Analytik der Endlichkeit
gebracht wurde. Auf die Amphibolie der Menschenkenniniss antwor-
tet Canguilhem mit dem umfassenden Zirkel, der in den grammatikali-
schen aequivocus der Erkenntnis des Lebens zum Ausdruck kommt. In

586

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

dieser Hinsicht stellt Le normal et le pathologique nichts anderes als den
Versuch dar, den Zirkel der Erkenntnis des Menschen, der von Brous-
sais’ Prinzip der qualitativen Identitit zwischen Normalem und Patho-
logischem pragnant reprisentiert wird, in den fundamentaleren Zirkel
des Lebens als zugleich natura naturans und natura naturata aufzuneh-
men.>*

Canguilhem verfolgt bereits in seiner medizinischen Dissertation
von 1943 das Programm, dessen Prinzip in La connaissance de la vie
und insbesondere im dort aufgenommenen Vortrag tiber den Vitalis-
mus (1946) ausformuliert wurde: Die Materie und die Wissenschaft
der Materie, die die Wissenschaft schlechthin ausmacht, missen in das
Leben als die umfassende Einheit, aus der sie hervorgehen, einbezogen
werden.>ss Nicht weniger radikal ist die Bestimmung des Lebens, die
Canguilhem in der bereits erwdhnten Einfithrung zu seiner ersten Auf-
satzsammlung gibt, »La pensée et le vivant«, die in ihrer Anspielung
auf Bergsons La pensée et le mouvant (1934) als eine Art Manifest gel-
ten kann. Dort ist das Leben Bildungsprinzip, »formation de formes«,
ja natura naturans, und die Erkenntnis Analyse geformter Materie (oder
der natura naturata).>s¢

Um die Natur der Kluft zu verstehen, die Canguilhem zwischen den
zwei Dimensionen denkt und die der moderne Naturalismus unter end-
lichen Bedingungen vermitteln zu konnen glaubt, kann man sich auf
einen anderen wichtigen, berithmten Aufsatz beziehen, der wie »As-
pects du vitalisme« zu dem der »Philosophie« gewidmeten Teil von La
connaissance de la vie gehort und der am Jean Wahls Colleége philoso-
phique zwischen 1946 und 1947 vorgetragen wurde: »Machine et or-
ganisme«.>7 Dort pladiert Canguilhem in Anlehnung an Bergson fiir
die Begriindung einer Allgemeinen Organologie, die die mechanische
Erfindung als eine biologische Funktion, einen Aspekt der Organisa-
tion der Materie durch das Leben betrachtet.>s® Canguilhem liest den

254 Der Zirkel des Lebens steht im Mittelpunkt der Dissertation von Thomas
Ebke, die die Anthropologie Canguilhems mit der Philosophischen Anthro-
pologie Helmuth Plessners systematisch in Verbindung bringt (EBKE, Le-
bendiges Wissen des Lebens, a.a.0.).

255 Vgl. CANGUILHEM, » Aspects du vitalisme«, a.a.0., 95/dt. 173.

256 Vgl. CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.0., 11: »La vie est for-
mation de formes, la connaissance est analyse des matiéres informées. «
(»Das Leben ist Herausbildung von Formen, die Erkenntnis ist Analyse ge-
formter Materie«, dt. 19.)

257 CANGUILHEM, »Machine et organisme«, a.a.0., to1—27/dt. 183-232.

258 Vgl. a.a.0., ror/dt. 183 und fiir Bergson 125 Anm. 3/dt. 228 Anm. 52. Can-
guilhems Organologie ist durch die Arbeiten seines Schiilers Gilbert Simon-
don tiber den Daseinsmodus der technischen Gegenstinde, die wiederum ei-
nen starken Einfluss auf Gilles Deleuze ausgeiibt haben, aufgenommen und

587

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUR EINE EUROPAISCHE POLITIK DES GEISTES

Anfang von Descartes’ Traité de I’homme und vermerkt, dass die kar-
tesische Theorie der Tier-Maschine zwei notwendige Postulate voraus-
setzt: zum einen den Eingriff eines herstellenden Gottes und zum ande-
ren die Praexistenz eines Lebendigen, das als Form- und Zweckursache

weitergefiihrt worden (vgl. G. SIMONDON, Du mode d’existence des objets
techniques, Paris 1958 und J.~H. BARTHELEMY, »Simondon — Ein Den-
ken der Technik im Dialog mit der Kybernetik«, iibers. v. K. Wojtyczka, in:
E. HORL (Hg.), Die technologische Bedingung. Beitrige zur Beschreibung
der technischen Welt, Berlin 2011, 93-110). lan Hacking liest Canguilhems
Auffassung der Kybernetik parallel zu Donna Haraways Post-Gender-Ma-
nifest fiir Cyborgs (vgl. I. HACKING, »Canguilhem amid the cyborgs«, in:
Economy and Society, 27 (1998), 202-16). Wihrend allerdings Haraway
eine »post-moderne« Entgrenzung zwischen Organismus und Maschine (Kul-
tur und Natur, Menschen und Tier, Mann und Frau) im Blick hat, geht es
Canguilhem darum, eine Hierarchie neu zu etablieren: In diesem Sinne ist
auch die Umkehrung des kartesianischen Verstindnisses des Verhaltnisses
zwischen Organismus und Maschine zu verstehen, nach der der Organis-
mus nicht durch den Mechanismus erklart werden kann, sondern umge-
kehrt der Mechanismus (seine Produktion, wenn nicht sogar seine Funkti-
onsweise) durch den Organismus (vgl. D. HARAWAY, » A cyborg manifesto.
Science, technology, and socialist-feminism in the late twentieth century«, in:
DIES., Simians, cyborgs and women. The reinvention of nature, New York
1991, 149-81, und dort die Definition, die Haraway vom Cyborg als dem
Mischwesen gibt, das unsere Ontologie wie unsere Politik ausmacht, eine
cyborg politics, dergegentiber Foucaults Biopolitik erst eine Vorahnung dar-
stellen sollte: »A cyborg is a cybernetic organism, a hybrid of machine and
organism, a creature of social reality as well as a creature of fiction«, a.a.O.,
149/dt. 33; fir Canguilhem vgl. »Machine et organisme«, a.a.O., 149 ff./dt.
211 ff.). Haraway, die sich gegen den Finalismus straubt, hat bei Canguil-
hem im Ubrigen keine Riickkehr zu einem im weitesten Sinne katholisch-tho-
mistischen Naturalismus der Essenzen zu befiirchten. Leben als normative
Tatigkeit ist gerade das, was sich auf keine Natur reduzieren lasst, weder
auf endliche Formen noch auf materielle Elemente. Seine Irreduzibilitat als
die Kraft, die sich zeigt, aber sich nicht erfassen ldsst, zu betonen, heift zu-
gleich, epistemologisch und dann ethisch fiir seine Unverfiigbarkeit einzutre-
ten. Gegentiber einer solchen Verteidigung der Freiheit klingen die Versuche,
das Hybride zu ontologisieren und somit das Leben auf die Inmanenz seiner
Manifestationen zu reduzieren, Donna Haraways cyborgs ontology nicht we-
niger als Deleuzes Entgrenzung zwischen Menschen, Tier und Gestein, eher
wie ein Manifest fiir die Manipulation. Zu Canguilhem und Haraway vgl.
auch den Sammelband: A. DEUBER-MANKOWSKY, Ch. EE. HOLZHEY
(Hg.), Situiertes Wissen und regionale Epistemologie. Zur Aktualitit Georges
Canguilhems und Donna . Haraways, Wien/Berlin 2013; dort den Aufsatz:
H. SCHMIDGEN, »Cyborg Vision. Uber eine Konfiguration zwischen His-
torischer Epistemologie, Wissenschaftsforschung und Medienwissenschaft«,
51-85, insb. §1-60; zum Verhiltnis zwischen Maschinen und Organismen

588

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

dient.>s* Die mechanische Kunst ist somit durch das Modell des Leben-
digen dem Leben eingeschrieben, und um von dem einen zum anderen
tiberzugehen, ist — nicht anders als im Fall des Verhiltnisses eines regel-
mifSigen Vielecks zu einem Kreis — ein Sprung zum Unendlichen notig,
den nur Gott gewahren kann.

Et, de méme qu’un polygone régulier est inscrit dans un cercle et que pour
conclure de 'un a Pautre il faut le passage a I’infini, de méme Iartifice
mécanique est inscrit dans la vie et pour conclure de I'un a lautre il faut
le passage a Pinfini, ¢’est-a-dire Dieu.>%°

Die Philosophie Canguilhems bildet nicht anders als die Philosophie
des fruhen Foucaults insofern eine Philosophie der Differenz, als sie
zugleich eine Philosophie des Unendlichen ist. Weil eine jede endliche
Bestimmung ihrer unendlichen Aufgabe nicht gerecht werden kann,
muss sie jenseits des ihr gegentiber Anderen und Negativen, das durch
sie selbst notwendig gesetzt wird, ein Negatives und eine Differenz an-
nehmen, die ihr entgehen und die nicht als ein chimarisch urspriing-
liches Ding vor der Erkenntnis, sondern als ihr notwendiges Korrelat
angesichts ihrer unendlichen Struktur zu verstehen sind. Canguilhem
kann hiermit, dhnlich wie er die Realitdt des Irrtums gegeniiber der
Wahrheit, der contre-science gegentiber der science und der science ge-
geniiber der contre-science verteidigt, die Eigentiimlichkeit der Krank-
heit betonen, die als negativer Wert doch kein Nichts ist (»le terme
négatif n’est pas pour autant un néant«, NP* 52/dt. 87).2¢ Nicht we-
niger als der Irrsinnige, der Delinquent, der Perverse, der Invertierte
bei Foucault ist der Kranke bei Canguilhem nicht blof§ das Negative
des normalen Menschen. Ob sich Foucaults spites kritisches Denken
der Endlichkeit eine solche Verteidigung der Differenz noch leisten

bei Canguilhem DERS., »Nachwort. Uber Maschinen und Organismen bei
Canguilhem«, in: G. CANGUILHEM, Wissenschaft, Technik, Leben. Beitrd-
ge zur historischen Epistemologie, hg. v. H. Schmidgen, tibers. v. R. Vouillié
u. a., 15778, insb. 162, was das Verhiltnis zu Haraway angeht.

259 Vgl. CANGUILHEM, »Machine et organisme«, 112 ff./dt. 203 ff..

260 A.a.0., 113 (»Und ebenso wie ein regelmifSiges Vieleck einem Kreis eingeschrie-
ben ist und es des Ubergangs zum Unendlichen bedarf, um von dem einen auf den
anderen zu schliefSen, ist auch das mechanische Artefakt dem Leben eingeschrie-
ben: Um von dem einen auf das andere zu schlieflen, bedarf es des Ubergangs zum
Unendlichen, das heif$t zu Gott«, dt. 205, Ubersetzung leicht verindert).

261 Im Sinne einer Homologie zwischen Erkenntnis- und Lebensformen hat-
te Pierre Macherey bereits 1964 von einer Teratologie der Begriffe gespro-
chen (vgl. . MACHEREY, »La philosophie de la science de Georges Can-
guilhem. Epistémologie et histoire des sciences«, in: DERS., De Canguilbem
a Foucault. La force des normes, a.a.O., 33—70, insb. 59).

589

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

kann, ist allerdings fraglich.>®* Mit seiner Auffassung der Negativi-
tat der Krankheit bezieht sich Canguilhem insbesondere auf Bergsons
auf die Unendlichkeit des Lebens aufbauende Theorie der Unordnung.
Der Unordnung (wie dem Nichts) kommt keine Realitdt an sich zu:
Sie stellt lediglich die Negation einer Ordnung vor einer unerwarteten
oder gar unerwiinschten neuen Ordnung dar, die nicht weniger Kon-
sistenz als die vorherige hat.>3 Ahnlich stellt die Krankheit fiir Can-
guilhem nicht einfach die Negation der physiologischen Ordnung, son-
dern das Auftreten einer neuen, eigenstandigen vitalen Ordnung dar.>64

I1I. Das Normale und das Pathologische:
Canguilhems Biopolitik

L’homme n’est ni ange ni béte, et le malheur
veut que qui veut faire ’ange fait la béte.
(Pascal, Pensées)*5s

Canguilhems Le normal et le pathologique bildet erklirtermafSen die
Widerlegung des positivistischen Verstandnisses des Verhiltnisses zwi-
schen Normalem und Pathologischem. Canguilhems Ausgangspunkt ist
allerdings eine fundamentale Auffassung des Lebens, die sich grundsatz-
lich mit jener Comtes deckt. Hiermit scheint Canguilhem Comte ge-
gen Comte ausspielen zu wollen. Er widerlegt de facto die Biologie und

262 Fiir das Thema eines Denkens der Differenz und des Anderen bei Foucault
vgl. insb. AdS 21/dt. 22 ff. und die Rezension von Deleuze’ Différence et
répétition und Logique du sens: FOUCAULT, » Theatrum philosophicum«,
a.a.0., 956 ff./dt. 108 ff.

263 Vgl. BERGSON, Schopferische Evolution, a.a.O., 251 ff., 311 ff./fz. 221 ff.,
274 ff.

264 Vgl. NP* 128/dt. 203 und auch G. CANGUILHEM, » Commentaire au tro-
isieme chapitre de L'évolution créatrice« (1943), in: OC IV, 111-70, insb.
163 ff. Auch Gilles Deleuze hat bekanntlich an Bergson angekniipft, um ein
Denken der Differenz zu begriinden. Dabei greift er im Zusammenhang mit
Bergson Argumente auf, nimlich die Unterscheidung zwischen einer Diffe-
renz des Grades und einer Differenz der Natur, die im Mittelpunkt von Can-
guilhems Kritik an Broussais’ Prinzip stehen (vgl. G. DELEUZE, Le bergso-
nisme, Paris 1966, 9 f.). Ahnlich wie im Fall von Foucault bleibt allerdings
fraglich, ob ihm anhand einer Philosophie der Endlichkeit, der illimité fini,
tiberhaupt gelingen kann, Differenz zu konzipieren. Fiir Bergsons positive
Auffassung der Krankheit vgl. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral
und der Religion, a.a.O., 25/fz. 26 f.

265 »Der Mensch ist weder Engel noch Tier, und das Ungliick will es, dass, wer
ihn zum Engel machen will, ihn zum Tier macht.«

590

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

insbesondere den Biologismus Comtes mit dessen biologischer Philo-
sophie. Somit setzt er den Hebel an einer Kluft an, die die Philosophie
Comtes durchzieht, und bringt dessen gliickliche Systematisierung der
Verhiltnisse zwischen Wissenschaft, Technik, Philosophie, Ethik und
Religion ins Wanken. Le normal et le pathologique besteht in diesem
Sinne — wie es mehr als zwanzig Jahre spater in den Nouwvelles réfléxions
riickblickend heifst — in dem Versuch, die fundamentale Bedeutung des
Normalen durch eine philosophische Analyse des Lebens zu begriin-
den.>¢¢ Die Erkenntnis des Lebens, sowohl ihre Wissenschaft, die Bio-
logie und insbesondere die Physiologie, wie auch die Technik, die von
deren Errungenschaften profitiert und sie zugleich fordert, das heifst
die Medizin, ist als eine Verldngerung der normativen Tatigkeit des Le-
bens zu verstehen, die sich der Tragheit und der Indifferenz widersetzt.
Das Leben stellt demnach fur den Arzt kein Objekt, keine einfache Tat-
sache dar, sondern eine sinnsetzende und insofern zwischen positiven
und negativen Werten polarisierte Tatigkeit, von der die Medizin selbst
ein Moment ist.

La vie, pour le médecin, ce n’est pas un objet, c’est une activité polarisée
dont la médecine prolonge, en lui apportant la lumiére relative mais in-
dispensable de la science humaine, Peffort spontané de défense et de lutte
contre tout ce qui est de valeur négative.*s”

Wie eine jede menschliche Technik ist die Medizin dem Leben selbst
eingeschrieben, das heifst einer Tatigkeit, die die Materie formt und as-
similiert. Die technischen Synthesen, durch die die Medizin als Tech-
nik des Lebens ins Leben eingreift, stellen Vermittlungen zwischen Wer-
ten und Tatsachen, exigences (Bediirfnissen) und existences (Existenzen)
dar, die die unendliche Reflexion des Lebens in sich selbst als das Prin-
zip der Normativitit, die es als Leben auszeichnet, nur auf einer endli-
chen, hybriden Ebene reproduzieren. Der Anspruch, die Medizin ganz
auf Wissenschaft zu reduzieren, bildet demnach schlicht eine szientisti-
sche Mystifikation, ohne dass deshalb die Medizin als art de vivre ihre
Berechtigung verlieren wiirde. Sind sie in den Zirkel des Lebens selbst
aufgenommen, der sowohl als Totalitit das epistemische wie auch als
Freiheit und Liebe das ethische Prinzip einer jeden menschlichen Exis-
tenz ausmacht, gewinnen die Verobjektivierungen und die technischen

266 Vgl. NP 173/dt. 250.

267 NP* 81 (»Fiir den Arzt ist das Leben kein Objekt, sondern eine polarisierte
Titigkeit, deren spontane Abwehr- und Kampfanstrengung gegen alles mit
negativem Wert Behaftete von der Medizin dadurch verlingert wird, dass
diese dem Leben eine nur relative, aber unverzichtbare Aufklirung durch die
menschliche Wissenschaft zuteil werden lisst«, dt. 132, Ubersetzung leicht
verandert).

591

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Eingriffe der Medizin, das heift ihre endlichen Vermittlungen, vollstan-
dig ihre Bedeutung: Sie sind Mittel einer Tatigkeit, die sie Gbersteigt,
und nicht Ausgangs- oder gar Endpunkt einer sich selbst geniigenden
Erkenntnis.

Man sieht, was ein solcher Befund im Hinblick auf Foucaults Auf-
fassung der Biopolitik bedeutet: Die biopolitischen Vermittlungen zwi-
schen Wissenschaft und Technik, sozialem und juristischem Ausschluss
und psychopathologischer Vergegenstandlichung; die Vereinigung von
Seele und Korper des Delinquenten, des Invertierten, des Perversen, des
Degenerierten durch die Technologien der Disziplin und der Gouverne-
mentalitdt in einer wissenschaftlichen Erkenntnis der Individuen sind
an sich schlecht, und zwar vor allem, weil sie die politische und ethi-
sche Relevanz ihres hybriden Charakters und der Hybris, auf der sie
griinden, nicht zu reflektieren vermogen. Nehmen diese biopolitischen
Techno-logien dariiber hinaus die von ihnen beanspruchte hegemonia-
le Stellung ein, so werden sie zur longa manus der Produktion und der
funktionalistischen, burgerlichen Moral, die damit einhergeht: zu reinen
Instrumenten der Biokratie als schlichter Naturbeherrschung. Ist aber
die endliche Vermittlung zwischen Werten und Tatsachen, die die Tech-
nologien der Biopolitik prinzipiell auszeichnet, reflektiert, sind die endli-
chen Subjektivierungen, mit denen sie operieren, als solche erkannt, das
heifdt als notwendige Momente der Entfaltung eines menschlichen Geis-
tes, der nicht umhin kann, endlich zu vermitteln, wihrend er auf Unend-
lichkeit als auf das Prinzip konstitutiv angewiesen bleibt, aus dem seine
Geschichtlichkeit hervorgeht, so werden die biopolitischen Technologi-
en, abgelost von ihrem technokratischen Kontext, zu Mitteln einer obe-
ren Einheit, die weder zu erkennen noch zu erzeugen ist, weder Gegen-
stand einer Wissenschaft noch Ziel einer Technik sein kann, obwohl sie
Prinzip einer jeden Erkenntnis und eines jeden Erzeugnisses ist, und die
man hingegen (vor-)fithlen, metaphorisch erfahren, an die man glauben
und auf die man wetten kann und soll. Mit Comte gesprochen: Endli-
che Biokratie muss unendlicher Biokratie, die Ordnung und der Fort-
schritt, das heifSt die Wissenschaft und die Technik, missen der Liebe
unterstellt werden.

Was das in concreto heiflen kann, zeigt exemplarisch aufSer Canguil-
hems medizinischer Dissertation auch seine Kritik an der Psychologie
und an den Kognitions- und Neurowissenschaften. Canguilhems Vortrag
uber die Psychologie (»Qu’est-ce que la psychologie ?«, 1956) und sein
spater Aufsatz iiber Kognitions- und Neurowissenschaften (»Le cerveau
et la pensée«, 1980) nehmen nicht nur Uberlegungen iiber die Gefahren
einer Gesellschaft der Normalisierung auf, die spatestens mit der Rezen-
sion (»Milieu et normes de ’homme au travail«, 1947) des Werkes Ge-
orges Friedmanns tiber die mechanisierte Produktion in der modernen
Industrie, die Problemes humains du machinisme industriel (Paris 1946),

592

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

ansetzen.>*® Sie bilden aufSerdem mit dieser die natirliche Verlangerung
des Essai sur quelques problemes concernant le normal et le patholo-
gique, den Canguilhem, wie zu erwarten fiir eine medizinische Disser-
tation, auf das Gebiet der organischen Krankheiten, der somatischen
Nosologie, begrenzt hatte. Gleichzeitig geht allerdings der Essai auf ein
Problem ein, ndmlich auf die pathologischen Strukturen und Verhaltens-
weisen des Menschen, dessen Tragweite enorm ist und das wegen seiner
jeweiligen Implikationen auf der Ebene der Embryologie, der Teratolo-
gie, der Psychologie (und der Soziologie und der Kultur) nicht aufge-
spaltet werden kann (»ne peut pas étre divisé«), das heifdt, es kann nur
in seiner Gesamtheit und nicht allein unter einem seiner Aspekte behan-
delt werden.>*

Die Fokussierung auf die drei Kernschriften Canguilhems tiber die
Medizin, die Psychologie und die Kognitions- und Neurowissenschaf-
ten wird in einem letzten Schritt erlauben, bei Canguilhem gleichsam
eine Biopolitik ante litteram zu umreifSen, die nicht den Umfang jener
Foucaults haben mag, die aber aufgrund ihrer Integration in eine Philo-
sophie des unendlichen Lebens qua absolutem Freiheitsprinzip eine Kon-
sistenz und eine Tragweite erhalt, die Foucault versagt blieben. Die Fra-
ge nach dem Verhiltnis zwischen Wissenschaft und Technik, die alle drei
Schriften aufwerfen, wird mit dem notwendigen Verweis auf die Philoso-
phie beantwortet. Die Philosophie ist namlich jene Einheitslehre, durch
die erst Wissenschaft und Technik in eine Anthropologie integriert wer-
den konnen und diese wiederum in einer Moral ihren Ort finden kann
als in einer systematischen Einordnung von Werten und Zwecken in eine
umfassende Hierarchie. Die Antwort auf den konstitutiven technokrati-
schen und szientistischen Charakter des modernen, biologistischen Na-
turalismus ist somit der Hinweis auf ein immanentes Jenseits der Physis,
das sich weder mit einer im Normalismus kulminierenden Physio-logie
noch mit einem Differieren der Physis als die ironische, verriickte Wahr-
heit der physiologischen Normen zufrieden gibt, geschweige denn mit ei-
nem Denken der Immanenz. Am Horizont zeigt sich schlieflich die Ga-
lerie von Canguilhems Ubermenschen, die nicht auf die Einhaltung der
VerheifSungen der ewigen Wiederkehr gewartet haben, um auf geistige

268 Uber den Anspruch der kapitalistischen Okonomie in der Form ihrer fa-
schistischen Entgleisungen auf Kontrolle und auf Dressur der Bevolkerung,
die keinen Aspekt des Lebens der Biirger ausschlieSen, vgl. allerdings bereits
CANGUILHEM, Le fascisme et les paysans, a.a.O., 566.

269 Vgl. die allgemeine Einleitung zu Canguilhems medizinischer Dissertation,
insb. NP*7/dt. 15. In der Einleitung zum ersten Teil seiner thése betont Can-
guilhem aufSerdem, wie das Dogma der realen Identitit zwischen normalen
und pathologischen Lebensphinomenen in seiner Ausweitung auf die Phi-
losophie und auf die Psychologie sich an der Autoritit der Biologie und der
Medizin orientiert (NP* 14/dt. 30).

593

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Einheit zu wetten. Jean Cavailles, Simone Weil, Spinoza haben mit ih-
ren Taten gezeigt, was es heiflt, dass Leben an sich, wie im Ubrigen auch
die Biokratie als reine Naturbeherrschung, kein Zweck ist und dass man
dementsprechend bereit sein kann, es im Namen eines hoheren Zwecks
aufs Spiel zu setzen.

i. Das Essai sur quelques problemes
concernant le normal et le pathologique

Von einer direkten medizinischen Kultur erhoffte sich Canguilhem Hil-
fe fur die Erhellung von zwei Problemen, die ihn beschiftigten: das Pro-
blem des Verhiltnisses zwischen Wissenschaft und Technik und das Pro-
blem der Normen und des Normalen.?”° Die Nihe zu Foucault, dem
sich in Maladie mentale et personnalité das Problem der Krankheit zu-
sammen mit jenem des Verhiltnisses zwischen organischer und geisti-
ger Pathologie stellte, ist offenkundig. Anstelle der Frage nach der Ver-
mittlung von Seele und Korper steht in Canguilhems Essai lediglich die
Frage nach dem Verhiltnis zwischen technischen Synthesen und wissen-
schaftlichen Analysen. Entsprechend den Problemen, die ihn beschiftig-
ten, teilt Canguilhem seine Untersuchung in zwei Teile, die je einer Fra-
ge gewidmet sind. Der erste Teil fragt, ob der pathologische Zustand nur
eine Abweichung vom normalen darstellt (»L’état pathologique n’est-il
qu’une modification quantitative de I’état normal? «, NP* 11/dt. 23). Der
zweite Teil untersucht hingegen, ob es Wissenschaften des Normalen und
des Pathologischen gibt (»Y a-t-il des sciences du normal et du patholo-
gique?«, NP 69/dt. 113).

i.i Ist der pathologische Zustand nur eine quantitative Abweichung
vom Normalzustand?

Der erste Teil des Essai prift die Tragfiahigkeit von Broussais’ Prinzip
der blof§ quantitativen Abweichung der Krankheit gegentiber der Ge-
sundheit. Zu diesem Zweck bezieht sich Canguilhem auf die Konzep-
tionen eines Philosophen, eines Wissenschaftlers und eines Technikers:
Auguste Comte, Claude Bernard und der franzosische Chirurg René Le-
riche (1879-1955), der den frither von Bernard besetzten Lehrstuhl fiir
Experimentalmedizin des College de France innehatte.

Die zwei Fragen, die im Mittelpunkt von Canguilhems Essai stehen,
konnen nicht unabhingig voneinander behandelt werden. Die Fra-
ge nach der Moglichkeit, den pathologischen Zustand blof§ als eine

270 Vgl. NP* 58/dt. 96.

594

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

quantitative Abweichung des normalen zu verstehen, fragt blof§ nach
dem Prinzip, aus dem eine Antwort auf die zweite Frage folgt, nimlich
ob eine wissenschaftliche Bestimmung der Grenze zwischen Norma-
lem und Pathologischem méglich ist. Denn die Reduktion auf ein ge-
meinsames Maf$, die Reduktion der Qualitit auf Quantitit, die die We-
sensidentitit zwischen Normalem und Pathologischem mit sich bringt,
realisiert das Determinismuspostulat, das jeder wissenschaftlichen Er-
kenntnis zugrunde liegt.>”* Damit es eine Wissenschaft des Normalen
und des Pathologischen geben kann, die nach Canguilhem einer Wissen-
schaft der Werte und der Zwecke gleichkommt, miissen die pathologi-
schen Phanomene einem Determinismuspostulat entsprechend rein der
Quantitdt nach auf die normalen zuriickgefiihrt werden kénnen. Wenn
aber die Medizin als therapeutische Technik nicht in reiner Tatsache-
nerkenntnis aufgeht und wenn andererseits — wie noch zu zeigen sein
wird — die wissenschaftliche Erkenntnis vom Normalen und Pathologi-
schen in der Technik, das heif$t in einer wertsetzenden Tatigkeit, ihren
Ursprung hat, dann bleiben beide auf Anderes angewiesen: die Technik
auf andere Werte als die wesentlich instrumentellen, die sie konstituie-
ren, die Wissenschaft auf eine andere Wahrheit, als die der reinen Tat-
sachen, auf die sie sich beruft.

Auguste Comte, der Broussais’ Prinzip einer radikalen Identitit zwi-
schen normalen und pathologischen Lebensphianomenen eine allge-
meine Geltung zusprach, ist in Wahrheit kaum imstande, weder eine
rein objektive Definition des Normalen zu liefern noch jede Differenz
zwischen normalem und pathologischem Zustand in die Sprache der
Quantitit zu tibertragen. Beide Bedingungen sind aber notwendig, um
den Anspruch zu erfiillen, die Pathologie und somit die Therapeutik
vollstindig zu verwissenschaftlichen, indem man sie aus einer vorgin-
gig gesetzten Physiologie als die Wissenschaft des normalen Funktio-
nierens des Organismus komplett ableitet.>”> Comte vermag namlich
nicht, ein objektives Kriterium zu liefern, um das Normale anzuerken-
nen. Es muss insofern davon ausgegangen werden, dass er dabei auf
den gdngigen Begriff rekurriert.>”> Wenn er ein Kriterium iiberhaupt

271 Vgl. NP* 66: »Enfin et comme conséquence du postulat déterministe, c’est
la réduction de la qualité a la quantité qui est impliquée dans I'identité es-
sentielle du physiologique et du pathologique.« (»Ein letztes Implikat der
Wesensgleichheit von Physiologie und Pathologie ist schliefSlich die Reduk-
tion der Qualitdt auf die Quantitit, und zwar ergibt sich diese als Konse-
quenz aus dem Determinismuspostulat«, dt. 108 f.)

272 Vgl. NP*26/dt. 47.

273 Vgl. NP* 22/dt. 42. In den Nouvelles réflexions, dem Zusatz von 1966, wird
Canguilhem anhand der kantischen Unterscheidung zwischen Schul- und
Weltbegriffe vom Normalen als von einem weltlichen und populiren Be-
griff sprechen (vgl. NP 175/dt. 251).

595

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

nennt, dann spricht er von einer Harmonie zwischen internen und ex-
ternen Einflussen. Der Begriff des Normalen oder Physiologischen wird
so auf einen qualitativen und mehrdeutigen Begriff, auf einen dsthe-
tisch und moralischen mehr noch als auf einen wissenschaftlichen Be-
griff zuriickgefithrt.>74

Comte bestimmt im Ubrigen den quantitativen Unterschied zwischen
Normalem und Pathologischem kaum auf eine prizise Art und Weise.
Er spricht etwa von einer mehr oder minder ausgedehnten Verlingerung
und zeigt damit, dass die Termini, von denen er Gebrauch macht, einen
qualitativen Unterton beibehalten.?”s Deshalb richtet Canguilhem sei-
ne Aufmerksamkeit auf Francois Broussais, von dem Comte das seiner
theoretischen Intention unangemessene Vokabular iibergenommen hat.
Um die quantitative Abweichung des Pathologischen vom Normalen zu
bestimmen, spricht Broussais von Ubermafl (»exceés«) und von Mangel
(»défaut«), das heifdt von zwei unbestimmten Begriffen, deren impliziter
qualitativer und normativer Charakter kaum von ihrem metrischen An-
spruch verdeckt wird. UbermafS und Mangel gibt es immer in Bezug auf
ein Mafs, das man als gultig und wiinschenswert erachtet und das also
den Wert von einer Norm ubernimmt. Das Anormale durch das Zuviel
oder das Zuwenig zu bestimmen heifst zwangsldufig, den normativen
Charakter des Normalen anzuerkennen. Ein Wert wird somit mit einer
Tatsache verwechselt.

Définir ’anormal par le trop ou le trop peu, c’est reconnaitre le caractere
normatif de I’état dit normal. Cet état normal ou physiologique ce n’est
plus seulement une disposition décelable et explicable comme un fait, c’est
la manifestation d’un attachement a quelque valeur.>7¢

Aller Abneigung gegentiber jeglicher Ontologie zum Trotz schleicht sich
bei Broussais’ Versuch, eine positive Definition des Normalen zu ge-
ben, ein Ideal der Vollkommenbheit ein.>”7 Xavier Bichat behauptet sei-
nerseits in seiner Pathologischen Anatomie, dass jedes pathologische
Phinomen aus einer Zunahme, einer Abnabme oder einer Alteration
der Eigenschaften der physiologischen Phianomene herzuleiten ist. Laut
Canguilhem ist man hier an der Quelle der begrifflichen Zweideutigkeit

274 Vgl. NP* 23/dt. 42.

275 Vgl. NP* 23/dt. 43.

276 NP 25 (»Eine Definition des Anormalen durch das Zuviel oder Zuwenig
anerkennt notwendig den normativen Charakter des normal genannten Zu-
standes. Denn dieser normale oder physiologische Zustand ist nicht mehr
blof eine gleich einer Tatsache nachweisbare und erklirbare korperliche
Verfassung, sondern er zeugt vom Festhalten an einem bestimmten Wertx,
dt. 46 f.).

277 Vgl. NP* 25 f./dt. 47.

596

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

angelangt, die Broussais und Comte vorzuwerfen ist. » Augmentation«
und »diminution« bilden namlich Begriffe mit einem quantitativen Wert,
»altération« ist hingegen unbestreitbar ein qualitativer Begriff.>”*

Der Begriff des Normalen weist somit die grundlegende Aquivozitit
auf, die Canguilhem bereits 1926 in seinem dipléme d’études supérieu-
res als den eigentlichen Kern von Comtes Theorie der Ordnung und
des Fortschrittes nachgewiesen hatte. Gehort die Ordnung dem Reich
der Tatsachen an, so zeichnet sich der Begriff des Fortschrittes dadurch
aus, dass er wesentlich ein Werturteil darstellt: Er driickt das Verhailtnis
zwischen einem Sachverbalt und einem Ideal aus.>”? Die Vermittlung
zwischen den beiden, die es Comte gestattet, Geschichte auf Natur zu-
riickzufiithren, und die als das grundlegende Prinzip seines Positivis-
mus gilt, nach dem der Fortschritt als eine Entwicklung der Ordnung
- und die Geschichte als eine Entwicklung der Natur, die Technik als
eine Entwicklung der Wissenschaft — zu verstehen ist, wird dartiber hi-
naus vom Prinzip Broussais’ gewahrleistet, dessen entscheidende Re-
levanz fiir das System Comtes vom jungen Canguilhem hervorgeho-
ben wird.>*

Dieselbe Zweideutigkeit zwischen quantitativen und qualitativen
Konzepten wie bei Bichat, Broussais und Comte findet sich in der Defi-
nition wieder, die Claude Benard von den pathologischen Phinomenen
gibt. Diese Ambiguitit ist laut Canguilhem aufschlussreich: Sie verrat
ein Problem, das bei allen vermeintlichen Losungen fortbesteht. Vor den
vergeblichen Versuchen, das Pathologische blof$ quantitativ aufzufassen,
stellt sich nimlich die Frage, ob die Krankheit eine objektive Realitit

278 vgl. NP* 29/dt. 53.

279 Vgl. CANGUILHEM, La théorie de I'ordre et du progres chez A. Comte,
a.a.0., Bl 5.

280 Giuseppe Bianco hat auf die Rolle hingewiesen, die die affirmative Uber-
nahme von Broussais’ Prinzip in der Philosophie von Canguilhems Leh-
rer Alain spielt. Das Prinzip der qualitativen Identitdt zwischen Normalem
und Pathologischem habe insbesondere eine entscheidende Bedeutung fiir
Alains Verstidndnis der Kontrolle der Leidenschaften durch den Geist und
fiir seine Auffassung der politischen Handlung gehabt. Bianco betont dem-
entsprechend auf eine durchaus tiberzeugende Art und Weise den Zusam-
menhang, der zwischen Canguilhems Kritik an Broussais’ Prinzip und sei-
nem Bruch mit dem radikalen Pazifismus Alains und im Allgemeinen mit
den politischen Positionen seines Lehrers besteht (vgl. BIANCO, »Pacifisme
et théorie des passions : Alain et Canguilhem«, a.a.0.; aufSerdem: DERS.,
»The Origins of Georges Canguilhem’s >Vitalism« Against the Anthropolo-
gy of Irritation«, in: S. NORMANDIN, Ch. T. WOLFE (Hg.), Vitalism and
the Scientific Image in Post-Enlightenment Life Science, 1800-2000, Dor-
drecht 2013, 243-67).

597

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

darstellt, die einer wissenschaftlichen, quantitativen Erkenntnis tiber-
haupt zuginglich ist. Oder anders gesagt:

La différence de valeur que le vivant institue entre sa vie normale et sa
vie pathologique est-elle une apparence illusoire que le savant doit légiti-
mement nier?*8!

Nur wenn eine solche Ausloschung eines qualitativen Gegensatzes theo-
retisch moglich ist, kann eine Wissenschaft des Pathologischen als legi-
tim betrachtet werden. Canguilhem konzentriert sich insbesondere auf
Bernards Vorlesungen tiber den Diabetes und die Erzeugung von Gluco-
se (Lecons sur le diabeéte et la glycogenese animale, 1877). Aus der Sicht
Bernards stellt der Diabetes ein ausgezeichnetes Beispiel der Uberein-
stimmung zwischen Physiologie und Pathologie dar. Er ist namlich eine
Krankheit, die ausschliefSlich in der Storung einer normalen Funktion
besteht. Alle seine Symptome stellen durch und durch physiologische
Phianomene dar, die im Krankheitszustand nur der Intensitit nach vom
Normalzustand abweichen. So hilt Bernard zum Beispiel die Glykosu-
rie, die die >Zuckerkrankheit< auszeichnende Ausscheidung von Zucker
in den Urin, anders als die Medizin seiner Zeit fiir ein normales, physio-
logisches Phanomen, das von dem entsprechenden normalen Phinomen
nur wegen seiner iibermifSigen Quantitit abweicht.>®* Aufgrund dieser
Quantifizierung ist Bernard davon tberzeugt, dem Pathologischen und
dem Normalen einen experimentellen Inhalt geben zu diirfen. Das Prin-
zip der physiologischen Medizin Broussais’ dient somit der Begriindung
einer experimentellen Pathologie, die dem Projekt entspricht, der the-
rapeutischen Technik eine wissenschaftliche Grundlage zu geben. Eine
rationelle Therapeutik wire von einer wissenschaftlichen, auf die ex-
perimentelle Methode der iibrigen Naturwissenschaften ausgerichteten
Pathologie getragen, die ihrerseits in den physiologischen Wissenschaf-
ten griinden wirde.

Cl. Bernard considére la médecine comme la science des maladies, la phy-
siologie comme la science de la vie. Dans les sciences, c’est la théorie qui
éclaire et domine la pratique. La thérapeutique rationnelle ne saurait étre
portée que par une pathologie scientifique et une pathologie scientifique
doit se fonder sur la science physiologique.**s

281 NP* 40 (»Stellt der Wertunterschied, den der lebendige Mensch zwischen
seinem normalen und seinem pathologischen Leben etabliert, einen illuso-
rischen Schein dar, den der Wissenschaftler berechtigterweise zu negieren
hat?«, dt. 70, Ubersetzung leicht veriandert).

282 Vgl. NP 33 f./dt. 59-6T1.

283 NP* 34 (»Bernard sieht in der Medizin die Wissenschaft von den Krankheiten
und in der Physiologie die Wissenschaft des Lebens. In den Wissenschaften

598

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

In seinem Bemiihen, eine experimentelle Pathologie zu entwickeln, nimmt
Claude Bernard einen analytischen und quantitativen Standpunkt einen,
den einzigen, mit dem sich ein wissenschaftlicher Ansatz garantieren lasst.
Seine experimentelle Pathologie betrachtet zwangsliufig die Krankheit
vom Standpunkt der realen Ursachen und nicht der scheinbaren Wirkun-
gen, der funktionalen Mechanismen und nicht ihrer symptomatischen
Ausdriicke.*** So kann Bernard aber nicht mehr erkliren, dass ein norma-
ler physikalisch-chemischer Mechanismus auf der phanomenologischen,
ganzheitlichen Ebene seiner Manifestation ein anormales Symptom her-
beifiihren kann. Ahnlich hilt eine Kakophonie im Fall der Musik zwar
die Gesetze der Akustik ein, ohne aber deswegen angenehm klingen zu
missen.>* Die Invarianz der Gesetze der Chemie und der Physik sowohl
in der Materie wie auch im Leben zum Postulat zu erheben, zwingt nicht
notwendigerweise dazu, die Spezifizitit der Phinomene zu verkennen, die
diese Gesetze manifestieren. Andernfalls wiirde auf diese Weise das Pa-
thologische nicht erklirt, sondern zum Verschwinden gebracht.>¢

In der Tat taugt Bernards physikalischer Reduktionismus nicht einmal
etwas auf der Ebene der Physiologie, denn funktionelle Zusammenhinge
lassen sich nicht auf Mechanismen zurtickfithren. Im konkreten Fall des
Diabetes entscheidet eigentlich das Nierenverhalten in seiner Gesamt-
heit, ob die Korrelation zwischen Hyperglykdmie und Hyperglykosurie,
der ibermifSigen Prasenz von Zucker im Blut und seiner ibermifSigen
Hahnausscheidung, die Bernard fiir den pathologischen Zustand des Di-
abetikers verantwortlich macht, tatsachlich besteht.

Die Unmoglichkeit, Symptome durch Mechanismen, Phanomene
durch Gesetze zu ersetzen, gilt schliefSlich umso mehr, wenn man die
Krankheit nicht mehr vom Standpunkt einer wissenschaftlichen Phy-
siologie in eine Vielfalt von abweichenden Funktionsmechanismen auf-
splittert, sondern sie allgemein biologisch als ein Ereignis betrachtet, von
dem ein lebendiger Organismus in der Auseinandersetzung mit seinem
Milieu betroffen ist.>$7

Claude Bernard kommt der Verdienst zu, dem Verlangen einer Epoche,
die an die Allmacht einer in der Wissenschaft fundierten Technik glaubte,

ist es ihm zufolge die Theorie, die die Praxis erhellt und beherrscht. Die ra-
tionelle Therapie kann allein von einer wissenschaftlichen Pathologie ge-
tragen werden, und diese wiederum hat sich auf die physiologische Wissen-
schaft zu stiitzen«, dt. 59 f., Ubersetzung leicht verindert).

284 Vgl. NP 42/dt. 73.

285 Vgl. NP* 24 f./dt. 45. Canguilhem fiihrt dort das Beispiel der Musik in Be-
zug auf Broussais an, dem er ebenso wie Bernard die Verwechselung zwi-
schen Ursachen und Wirkungen, dem Standpunkt des Wissenschaftlers und
jenem des kranken Menschen vorwirft.

286 Vgl. NP 46/dt. 78.

287 Vgl. NP* 43/dt. 75.

599

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

eine strenge methodologische Ausfiihrung auf medizinischem Gebiet ge-
geben zu haben. Eine Lebenskunst — und die Medizin ist laut Canguil-
hem unleugbar eine solche — erfordert nach dieser positivistischen Sicht-
weise eine Wissenschaft des Lebens. Eine wirksame Therapeutik setzt
eine experimentelle Pathologie voraus, und diese kann nicht von einer
Physiologie als Wissenschaft des normalen Menschen getrennt werden.
Physiologie und Pathologie gehen somit laut Bernard ineinander iiber
und sind im Grunde ein und dasselbe.>*

Das Bemiihen, eine wissenschaftliche Pathologie zu entwickeln, ist
im Ubrigen nicht nur véllig legitim, sondern entspricht dem dringlichen
Bediirfnis einer Wissenschaft des Lebens, simtlichen Wechselfillen des
Lebens gewachsen zu sein. Dies berechtigt aber keineswegs zu dem An-
spruch, die Pathologie als nichts anderes als eine Physiologie und die
Krankheit lediglich als eine Vergroflerung oder eine Verkleinerung des
normalen Zustandes zu betrachten. Weit entfernt, ihr jegliche Legitimi-
tat abzusprechen, wirft hier Canguilhem der Verwissenschaftlichung der
Medizin die Unfahigkeit vor, die eigentliche Bedeutung des eigenen Wis-
sens angemessen zu erfassen. Der Wert einer wissenschaftlichen Medi-
zin kann demnach nicht darin bestehen, Werte — etwa die Schwelle zwi-
schen normalen und pathologischen Lebensphinomenen — auf Tatsachen
zu reduzieren, sondern die Resultate der eigenen Verobjektivierungen in
Dienst von Werten zu stellen. Man kann somit durchaus verstehen, dass
die Medizin als Lebenskunst eine objektive Pathologie braucht; eine Un-
tersuchung aber, die ihren Gegenstand zum Verschwinden bringt, kann
nicht objektiv genannt werden.

On comprend que la médecine ait besoin d’une pathologie objective, mais
une recherche qui fait évanouir son objet n’est pas objective.*®

Um die Originalitat der Krankheit als eine qualitativ verschiedene, ei-
genartige Verhaltensweise des Organismus zu verstehen, muss man sie
nicht notwendig als eine Art Vergewaltigung der physiologischen Geset-
ze des Korpers begreifen. Die Krankheit mag durchaus aus dem Zusam-
menspiel der normalen organischen Funktionen hervorgehen. Das besagt
aber nicht, dass die Neuheit des organischen Zusammenspiels im patho-
logischen Zustand geleugnet werden und dass die Krankheit fir den Or-
ganismus blofS eine Summe aus Symptomen und nicht eine andere al-
lure, einen anderen Gesamtverlauf der funktionellen Totalitit und eine

288 Vgl. NP* 49/dt. 82.

289 NP* 49/dt. 83. Fiir eine Stellungnahme Canguilhems gegen jegliche pau-
schale Verwerfung der wissenschaftlichen Medizin vgl. den spiten Vortrag:
G. CANGUILHEM, »La santé: concept vulgaire et question philosophique«
(1988), in: DERS., Ecrits sur la médecine, Paris 2002, 49—68, insb. 67 f./dt.
67 f.

600

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

andere Verhaltensweise gegentber dem Milieu darstellt. Die (quantita-
tive) Progressivitit eines allmahlichen Eintretens — hier denkt Canguil-
hem wohl an Bergson — schlief3t nicht die Eigentiimlichkeit eines (quali-
tativen) Ereignisses aus.>°

Canguilhem wirft insbesondere dem technisch-wissenschaftlichen An-
satz einen grundsitzlichen Logizismus vor. Denn will man die Differenz
zwischen Pathologischem und Normalem auf das Identitatsprinzip redu-
zieren, das einem jeden quantitativen Wert zugrunde liegt, so kann man
nicht mehr die reale Entgegensetzung erkennen, in der Krankheit und
Gesundheit zueinander stehen. Im Essai erinnert Canguilhem insbeson-
dere an das Prinzip Aristoteles’, nach dem die Gegensitze derselben Gat-
tung angehoren miissen. Die Wissenschaft der Gegensatze ist somit ein-
heitlich. Muss aber daraus folgen, dass die Gegensitze keine Gegensitze
sind?** In seinem Aufsatz tiber das Normale und das Pathologische, den
er 1951 fur das von René Leriche miteditierten Handbuch der Medizin
Somme de la médicine contemporaine anfertigte, weist Canguilhem eine
schlichte dialektische Reduktion des Pathologischen ausdriicklich zu-
riick. Er unterscheidet insbesondere zwischen vitaler und logischer Ent-
gegensetzung. Demnach muss man in aller Strenge sagen, dass patholo-
gisch den vitalen Gegensatz zu gesund darstellt und nicht den logischen
Widerspruch zu normal.>*

Sechs Jahre nach dem Essai liefs Canguilhem 1949 im Verlag Vrin die
Ubersetzung von Kants Versuch den Begriff der negativen Gréflen in
die Weltweisheit einzufiibren erscheinen. Canguilhem verfasste das Vor-
wort, in dem er auf die jingste Wiederaufnahme und Erneuerung der
Frage nach dem Nichts und der Negation in Frankreich erinnerte.>3 Die
Reflexion iiber den mathematischen Begriff der negativen Groflen ver-
anlasst Kant, zwischen der Ebene der Logik und jener der Existenz zu
unterscheiden. Nicht von ungefahr fihrt er in der Allgemeinen Anmer-
kung, mit der die Schrift schlieflt, zum ersten Mal die fiir das kritische
Unterfangen zentrale Unterscheidung zwischen analytischen und synthe-
tischen Urteilen ein. Kant verwendet blof§ noch nicht das Vokabular der
kritischen Philosophie, sondern spricht von logischem Grund und von

290 Vgl. NP* 49/dt. 83.

291 Vgl. NP* 49/dt. 83.

292 G. CANGUILHEM, »Le normal et le pathologique« (1951), in: DERS., La
connaissance de la vie, a.a.0., 155-69, 166/dt. 303.

293 DERS., »Préface« (1949), in: OC 1V, 360-63. Heinrich Rickert unterschei-
det in seiner Wertphilosophie, mit der sich Canguilhem wihrend der Vorbe-
reitung seiner medizinischen Dissertation beschiftigte, zwischen einer Ne-
gation, die blof§ das Nichts als Folge hat, und den negativen Werten, wie
etwa denjenigen, die sich aus der Polarisierung des Lebens ergeben und die
durchaus eine positive Realitdt haben (vgl. die Anmerkung Camille Limo-
ges’ in: OC1V, 361 Anm. 1).

601

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Realgrund.»+ Im Mittelpunkt von Kants Schrift steht allerdings die Un-
terscheidung zwischen zwei Arten von Negation und Entgegensetzung.
Die logische Opposition hat zur Folge ein nibil negativum, irrepraesenta-
bile, das heif3t ein Nichis, das als Unding nicht reprasentiert werden kann.
Dieses negative Nichts besteht in dem Widerspruch, vom selben Subjekt
etwas zugleich zu bejahen und zu verneinen. Ein Korper, der in derselben
Hinsicht zugleich in Bewegung und nicht in Bewegung ist, ist gar nichts.
Die reale Opposition betrifft auch die Beziehung zwischen zwei Pradika-
ten desselben Subjekts. Diese sind allerdings an sich beide bejahend; das
eine stellt ebenso wie das andere Pradikat einen positiven Grund dar. Sie
stehen nur in einem solchen Verhiltnis zueinander, dass die Folgen des
einen die des anderen aufheben. Dies ist etwa der Fall von Krediten und
Schulden, von Bewegungen in entgegengesetzten Richtungen oder eben
von positiven und negativen mathematischen GrofSen. Aus einer Realent-
gegensetzung ergibt sich ein Zero, eine Ruhe oder ein Mangel, das heifst
kein Nichts, sondern ein Etwas, ein nibil privativum oder repraesentabi-
le.>>s Als einen solchen positiven Mangel denkt Canguilhem das Patho-
logische, dass die reale und nicht blof$ logische Negation des Normalen
darstellt. Deshalb unterstreicht er wiederholt im Essai, dass das Prinzip
Broussais’ eine reale Kontinuitit (»continuité réelle«) oder gar eine reale
Identitdt (»identité réelle«) zwischen normalen und pathologischen Le-
bensphanomene behauptet und nicht einfach eine logische.*¢

Die Unmoglichkeit, die Krankheit wissenschaftlich zu logifizieren, das
heifdt sie auf messbare Identitdtsverhaltnisse zwischen Groflen zu reduzie-
ren, impliziert fiir Canguilhem nicht nur die Verteidigung einer organizis-
tischen, vitalistischen Auffassung der Medizin, der gegeniiber den Verob-
jektivierungen der Physiologie lediglich ein instrumenteller Wert zukommt.
Die Unmoglichkeit einer wissenschaftlichen Logifizierung der Krankheit
bedingt vielmehr das Angewiesensein der Medizin sowohl als Wissenschaft
als auch als Technik auf eine Anthropologie. Denn zu behaupten, dass die
pathologische Tatsache als solche, das heifSt als reale, qualitative Abwei-
chung des Normalzustandes, erst auf der Ebene der organischen Totalitit
sich angemessen aufzufassen ldsst, bedeutet im Fall der Humanmedizin,
dass sie erst in Bezug auf eine individuelle, bewusste Totalitat ihren nega-
tiven Wert als Mangel und Beeintrachtigung gewinnt. Nur in Bezug auf
einen konkreten Menschen wird die Krankheit zu einem Ubel, die mala-
die zu einem mal.

294 Vgl. I. KANT, Versuch den Begriff der negativen Groflen in die Weltweis-
heit einzufiibren, in: DERS., Werkausgabe, hg. v. W. Weischedel, Bd. II, Vor-
kritische Schriften bis 1768. 2, 777-819, hier 816 ff.

295 Vgl. Kant, Versuch den Begriff der negativen Groflen in die Weltweisheit
einzufiibren, a.a.0., 783 f.

296 Vgl. NP* 14, 33, 62, 66/dt. 30, 59, 103, T09.

602

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

En fin de compte, ne conviendrait-il pas de dire que le fait pathologique
n’est saisissable comme tel, c’est-a-dire comme altération de I’état nor-
mal, qu’au niveau de la totalité organique et s’agissant de I’homme, au
niveau de la totalité individuelle consciente, ou la maladie devient une
espece de mal?*7

Die Pathologie ist somit wesentlich auf die Klinik angewiesen, die den
Arzt erst mit konkreten Individuen in Kontakt bringt. Die anatomische
wie die physiologische Pathologie analysieren, um besser zur erkennen.
Sie konnen allerdings die Symptome und die funktionellen Mechanis-
men, die sie isolieren, nur deswegen als pathologisch qualifizieren, weil
sie von der Klinik einen Krankheitsbegriff erhalten, dessen Ursprung in
der Erfabrung der Menschen von ihrer ganzheitlichen Beziehung mit
dem Milieu liegt.>*

Der Primat der Klinik soll allerdings nicht im Sinne einer Ubertragung
der Erkenntnishoheit missverstanden werden. Aufgrund seiner unmittel-
baren Erfahrung der Krankheit weif§ der Patient selbstverstiandlich iiber
die objektive, pathologische Tatsache nicht besser Bescheid als sein Arzt.
Das sinnliche, unmittelbare Bewusstsein des organischen Lebens stellt an
sich keine Wissenschaft des Organismus dar.>*® Aus der Tatsache, dass
der Patient sich anders fithlt oder — so mochte man gerne mit Descartes
hinzufiigen — dass die Medizin als menschliche Erkenntnis der Einheit
zwischen Korper und Seele immer auf Gefiihle angewiesen bleibt, folgt
nicht, dass er auch weif, wodurch und in welche Weise er anders gewor-
den ist. Es geht namlich nicht um eine Tatsachenerkenntnis oder um ein
technisches Konnen, sondern um eine Wertfrage. Der Vorrang der Kli-
nik ist kein Erkenntnis-, sondern ein Wertprimat.>>° Mit seiner These hat

297 NP* 49 (»Muss man daher nicht letzten Endes zu dem Schluss gelangen,
dass das Pathologische als solches, nimlich als Alteration des Normalzu-
stands, nur auf der Ebene der organischen Totalitit und — im Fall des Men-
schen — der bewussten Totalitit eines Individuums aufzufassen ist, in der die
Krankheit zu einer Art Ubel wird?«, dt. 84, Ubersetzung leicht verandert).

298 Vgl. NP 50/dt. 85.

299 Vgl. NP* s1/dt. 85.

300 Andrea Cavazzini spricht in diesem Sinne berechtigterweise von zwei unter-
schiedlichen Diskursregistern, der wissenschaftlichen Objektivitit und dem
Ausdruck des Sinnes (vgl. A. CAVAZZINI, »Per una filosofia critica. Lettu-
ra di Georges Canguilhem«, in: G. CANGUILHEM, Scritti filosofici, hg. v. A.
Cavazzini, Mailand 2004, 7-25, insb. 10). Von der Aktualitit der Position
Canguilhems zeugen am besten die Schwierigkeiten in der heutigen Biologie
und Medizin, den eigentlichen Sinn seiner These zu begreifen. Es ist namlich
kaum zu erkennen, in welcher Hinsicht die Entwicklung der modernen Mo-
lekularbiologie und Genetik und mit diesen einhergehend die Fortschritte in
der objektiven Bestimmung des Pathologischen die These eines prinzipiellen

603

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Canguilhem somit auch nicht eine klinische Erkenntnis des Konkreten
seitens des Arztes im Blick, keine intuitive, unmittelbare Erfassung des
Individuellen, die seine Verteidigung der Klinik berechtigterweise in das

Unterschieds zwischen Tatsachen und Werten widerlegen konnen. Vgl. insb.:
M. MORANGE, »Retour sur le normal et le pathologique«, a.a.O., und nuan-
cierter: DERS., »Georges Canguilhem et la biologie du XXe siécle«, in: Re-
vue d’Histoire des Sciences, 53 (2000), 83—-105. Gegen den Mythos, Canguil-
hem habe seine Auffassung von der Krankheit infolge der Entwicklungen der
Molekularbiologie revidiert oder gar zuriickgenommen, vgl. das Gestandnis
in der Nouvelles réflexions, er habe zwanzig Jahre spiter nicht den Eindruck,
damals die Frage falsch gestellt zu haben (NP 173/dt. 250), und den Schluss
der zwei Konferenzbeitrige, in denen Canguilhem 1966 sich mit dem Prob-
lem des Verhiltnisses seiner Auffassung von der Erkenninis des Lebens zu
der Entwicklung der modernen Genetik auseinandersetzte und die er in sei-
ne zweite Aufsatzsammlung, die Etudes d’bistoire et de philosophie des scien-
ces, unter dem Obertitel »Nouvelle connaissance de la vie« aufnahm: Dort
bekriftigt er das Angewiesensein der modernen Biologie auf eine philosophie
de la vie und der Erkenntnis des Lebens auf ein lebendiges Subjekt, das vor
der unendlichen Aufgabe, Tatsachen und Werte zu vermitteln, im Leben im-
mer fehl am Platz ist, sich immer irgendwie irrt und auf der Suche nach wis-
senschaftlicher Verifikation ist (vgl. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«,
a.a.0., 364 und auch 352 fiir das Angewiesensein der Erkenntnis des Lebens
auf ein lebendiges Subjekt). Fiir eine ausfiihrliche Darstellung der Thesen von
»Le concept et la vie« vgl. auch Canguilhems Rezension von Frangois Jacobs
La logique du vivant (Paris 1970): » Logique du vivant et histoire de la biolo-
gie«, in: Sciences, 71 (1971), 20-28. Zur Schwierigkeit fiir die Biologie auch
nach der Entwicklung der modernen Genetik ohne den Begriff der Finalitdt
auszukommen: DERS., »Biologie et philosophie«, in: R. KLIBANSKY (Hg.),
La philosophie contemporaine, Bd. 11, Florenz 1968, 387-94, 389 ff. Zur
Notwendigkeit, nach den Arbeiten Monods und Jacobs die wissenschaftli-
che Verobjektivierung des Lebens anders zu denken — was selbstverstandlich
nicht heifSt, auf die Einordnung der Biologie in eine Philosophie des Lebens
zu verzichten: DERS., »Entretien avec Georges Canguilhem« (1984), Inter-
view mit J.-P. Chrétien-Goni und Ch. Lazzeri, in: Indisciplines, 1 (1984), 21—
34, 21 f. Fir die Verteidigung der Kontinuitdt im Werk Canguilhems, nach
der die neue logique de la vie der Genetik nichtsdestoweniger auf das subjek-
tive pathos des Lebendigen angewiesen bleibt, vgl. E WORMS, »Le concept
de vivant comme philosophie premiére: de Canguilhem a aujourdhui«, in:
DERS., La philosophie en France au XXe siecle. Moments, Paris 2010, 3 55—
69, 363 ff.; aufSerdem bereits A. BADIOU, »Y a-t-il une théorie du sujet chez
Canguilhem?«, in: DERS., L'aventure de la philosophie francaise depuis les
années 1960, a.a.0., insb. 77 ff. Canguilhem hat im Ubrigen im spiten Vor-
trag »La santé: concept vulgaire et question philosophique« seine Ablehnung
der Moglichkeit einer objektiven Pathologie bekriftigt: »Santé n’est pas un
concept scientifique, c’est un concept vulgaire« (a.a.O., 52/dt. 54). Fiir eine
Bilanz der medizinphilosophischen Rezeption Canguilhems: B. DURRIVE,

604

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

polemische Visier von Foucaults Geburt der Klinik und Uberwachen und
Strafen geraten liefSe.

Das Interessante an René Leriches Auffassung von der Krankheit liegt
laut Canguilhem darin, dass es sich um die Theorie einer Technik handelt.
Folgen Comte und Bachelard nimlich dem positivistischen Grundgedan-
ken, nach dem man erkennt, um handeln zu konnen, so denkt Leriche,
dass man de facto zumeist von der durch den pathologischen Zustand ge-
forderten medizinischen und chirurgischen Technik ausgeht und dass man
de iure auch so immer verfahren sollte. Die physiologische Erkenntnis des
normalen Zustandes ergibt sich laut Leriche aus der nachtriglichen Ab-
straktion der klinischen und therapeutischen Erfahrung. Die Physiologie
bildet demnach die Sammlung der Losungen der Probleme, die die er-
krankten Menschen mit ihrer Krankheit aufgeworfen haben. Und wenn
nach Leriche die Gesundheit das Leben in der Stille der Organe, das heifst
das reibungslose organische Leben, insofern es von sich selbst kaum ein
Bewusstsein hat, darstellt, dann kann es genau genommen keine Wissen-
schaft der Gesundheit geben. Die normalen Funktionen des Organismus
werden uns erst durch die Krankheit in eben dem Augenblick offenbart, in
dem der pathologische Zustand uns ihre Austibung nicht mehr gestattet.
Die Krankheit ist somit der eigentliche Anlass der Erkenntnis des Lebens.

La maladie est au principe de I’attention spéculative que la vie attache a
la vie par le truchement de ’homme.>**

»Actualité plurielle de Canguilhem en philosophie de la médecine«, in: Revue
de Métaphysique et de Morale, 2 (2014), 257—71. Zum Krankheitsbegriff vgl.
die eher an die Diskussion im angelsichsischen Raum orientierte E. GIROUX,
Apres Canguilhem. Définir la santé et la maladie, Paris 2010, und den Sam-
melband Th. SCHRAMME (Hg.), Krankheitstheorien, Berlin 2012, dort insb.
DERS., »Einleitung: Die Begriffe >Gesundheit« und >Krankheit« in der philo-
sophischen Diskussion«, 9—37. Giroux und Schramme schlagen einen ergin-
zungstheoretischen Ansatz vor, der den objektiven und subjektiven Aspekten
gleichermaflen Rechnung tragen wiirde. Ahnlich spricht Céline Leféve von ei-
ner dualen Einheit der Medizin beim spiaten Canguilhem als eine science und
ein art zugleich (vgl. C. LEFEVE, »De la philosophie de la médecine de Ge-
orges Canguilhem a la philosophie du soin médical«, in: Revue de Métaphy-
sique et de Morale, 2 [2014), 196—222). Canguilhems These eines Primats der
Klinik soll selbstverstandlich auch nicht im Sinne eines Vorrangs des prakti-
schen Konnens des Arztes tiber das theoretische Wissen missverstanden wer-
den (vgl. hingegen H. PEQUIGNOT, »Le normal et le pathologique en méde-
cine«, in: BING, BRAUNSTEIN, ROUDINESCO [Hg.|, Actualité de Georges
Canguilbem, a.a.O., 59-69).

301 NP* 59 (»Die Krankheit ist die Quelle der spekulativen Aufmerksamkeit,
die das Leben durch den Menschen dem Leben entgegenbringt«, dt. 98,
Ubersetzung leicht verindert).

605

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Canguilhem unterstreicht insbesondere den resoluten Monismus, der
die Medizin des 19. Jahrhunderts — vor allem vor der Mikrobiologie
Pasteurs — gegentiber derjenigen der vorangegangenen Jahrhunderte aus-
zeichnet. Trotz der Anstrengungen der latromechanisten und -chemisten
war die Medizin des 18. Jahrhunderts aufgrund des Einflusses der Ani-
misten und der Vitalisten dualistisch geblieben. Sie bildete grundsatzlich
einen medizinischen Manichiismus: Gesundheit und Krankheit, Leben
und Tod kdmpften um den Menschen wie Gut und Bose um die Welt. In
ihren Bemithungen, die ontologische Auffassung der Krankheit seitens
der Nosologie hinter sich zu lassen, mussten allerdings die physiologi-
sche Medizin Broussais’ wie die experimentelle Medizin Bernards dem
Ubel der Krankheit und den negativen Werten unter den vitalen Werten
jede Wirklichkeit absprechen.>**

Ahnlich wie Foucault den >Mortalismuss, der hinter Bixats und Brous-
sais’ Pathologischer Anatomie und somit der Geburt der modernen po-
sitiven Medizin stand, hebt Canguilhem die Kontinuitdit hervor, die zwi-
schen dem Gedanken einer Kontinuitdt zwischen dem Normalen und
dem Pathologischen und jenem einer Kontinuitit zwischen Leben und
Tod besteht.

L’idée de la continuité entre le normal et le pathologique est elle-méme en
continuité avec I’idée de la continuité entre la vie et la mort, entre la ma-
tiére organique et la matiére inerte.3%

So festigt Claude Bernard durch das Prinzip der Identitat zwischen Phy-
siologie und Pathologie im Anschluss an dem Prinzip Broussais’ den
Glauben an die universelle Geltung des deterministischen Postulats der
Wissenschaft. Bernard riihmt sich gar, das Wort Determinismus in die
Wissenschaft eingefiihrt zu haben. Demnach musste die Pathologie, die
in vor-wissenschaftlichen Begriffen (»concepts préscientifiques«) gefan-
gen war, auf das Niveau der physikalisch-chemischen Physiologie ge-
bracht werden. Diese wurde den Erfordernissen einer wissenschaftlichen
Erkenntnis gerecht, das heifSt, sie konnte sich auf quantitative, experi-
mentell verifizierbare Gesetze berufen.>°+

302 Vgl. NP« 61 f./dt. 101 f.

303 Vgl. NP* 37 (»Zwischen der Vorstellung einer Kontinuitit von Normalem
und Pathologischem und jener einer Kontinuitit zwischen Leben und Tod,
von organischer und unbelebter Materie, waltet selbst eine Kontinuitit«, dt.
65).

304 Vgl. NP* 64/dt. 106. Canguilhem bezieht sich insbesondere auf Bernards
Lecons sur la chaleur animale (1876), nach denen die Vorstellung von ei-
nem Antagonismus zwischen Tod und Leben, Gesundheit und Krankheit,
triager und belebter Natur endgiiltig tiberwunden ist.

606

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS
i.ii Gibt es Wissenschaften des Normalen und des Pathologischen?

Im zweiten Teil des Essai geht Canguilhem auf die Frage ein, ob es Wis-
senschaften des Normalen und des Pathologischen gibt. Mit der nega-
tiven Antwort auf die Frage danach, ob der pathologische Zustand nur
eine quantitative Abweichung vom normalen darstellt, hatte der erste
Teil des Essai gezeigt, dass keine Moglichkeit besteht, das Pathologische
als negativen Wert vom Normalen wissenschaftlich abzuleiten. Jetzt geht
es darum zu bestimmen, wie Werte in das vermeintlich allein auf Tatsa-
chen ausgerichtete Wissen uiber das Leben eingefithrt werden. Welches
Verhiltnis besteht insbesondere in der menschlichen Biologie zwischen
der Physiologie und der Medizin, das heifst zwischen der Wissenschaft
des normalen Menschen und der Technik der therapeutischen Wieder-
herstellung des Normalen? Verwandelt die Medizin die rein deskripti-
ven und theoretischen Begriffe der Physiologie in biologische Ideale oder
beinhaltet der durch die Physiologie vermittelte Begriff des Normalen
einen normativen Wert? Und kommt in diesem Fall ein solcher norma-
tiver Wert nicht aus der Medizin selbst, sodass die Physiologie als Wis-
senschaft eigentlich einen technischen Ursprung hatte?3°s

Canguilhem priift zunichst kritisch einige Begriffe: das Normale, die
Anomalie in Bezug auf die Krankheit, das Experimentelle in Bezug auf
das Normale (»II. Examen critique de quelques concepts«). In einem
weiteren Schritt untersucht er, in welchem Verhaltnis die Norm zum
Durchschnitt steht (»111. Norme et moyenne«). Sodann liefert er eine ge-
nauere Bestimmung des Begriffs der Krankbeit, der Genesung und der
Gesundbeit (»IV. Maladie, guérison, santé«). SchliefSlich geht er auf die
Frage nach der wechselseitigen Beziehung zwischen Physiologie und Pa-
thologie ein (»V. Physiologie et pathologie«).

André Lalandes Vocabulaire technique et critique de la philosophie
folgend hebt Canguilhem die grundsitzliche Aquivozitit (»1’équivo-
cité«) hervor, in der der Begriff normal gefangen bleibt. Normal ist der
Etymologie nach (normalis aus norma, das Winkelmafd) das, was sich
in einer richtigen Mitte halt und gerade, recht ist (in diesem Sinne ent-
spricht es dem Griechischen orthds, das heifst rectus, recht, right). Nor-
mal ist insofern sowohl das, was so ist, wie es sein soll, als auch das,
was in der Mehrzahl der Fille zutrifft: Es wird im Sinne einer Tatsache
wie auch eines Wertes oder eines Ideals verwendet. Diese Begriffsverwir-
rung komme laut Lalande auch in der Sprache der Medizin vor, in der
der Normalzustand sowohl den gewohnlichen Zustand der Organe wie
auch deren Idealzustand bezeichnen kann, den es therapeutisch wieder-
herzustellen gilt.3°¢

305 Vgl. NP« 75/dt. 123 f.
306 Vgl. NP« 76 f./dt. 125 f.

607

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Hier hat Canguilhem allerdings eine tiefere Aquivozitit als jene
zwischen Tatsachen und Werten im Blick, die im Mittelpunkt der re-
duktionistischen Versuche stand, sowohl bei Broussais als auch bei
Comte und Bernard, die Pathologie als eine Wissenschaft aufzufas-
sen. Er denkt namlich die Aquivozitit des Lebens selbst, dessen Wer-
te als Idealzustand sich im gewohnlichen Zustand niederschlagen und
insofern auf der deskriptiven Ebene ihren Ausdruck finden, ohne dass
das Deskriptive an sich sie als Werte fundieren konnte. Damit ist man
im Zentrum der philosophie biologique gelangt, in die Canguilhems
Philosophie der Medizin einzuordnen ist. Die Aquivozitit des Norma-
len tragt laut Canguilhem dem fundamentalen Tatbestand Rechnung,
wonach das Leben seinen Existenzbedingungen gegentiber nicht indif-
ferent ist. Das Leben stellt vielmehr die Polaritit und die unbewusste
Wertsetzung einer normativen Tditigkeit dar. Es ist insbesondere nicht
einfach normativ, insofern es Tatsachen nach Normen wertet und qua-
lifiziert, sondern in dem starken Sinne, dass es Normen setzt. Als ein
solches Prinzip, als normative Tatigkeit d’information et d’assimilati-
on, ist das Leben die Wurzel alles technischen Tuns.3°” Dariiber hinaus
bildet es das Prinzip sowohl der biologischen Normativitit als unbe-
wusste Wertsetzung als auch der Normativitit, die dem menschlichen
Bewusstsein wesentlich ist.>°*

Die Medizin muss insofern als menschliche Technik organologisch
im Rahmen der vitalen Techniken verstanden werden. Sie verlangert die
spontane Anstrengung des Lebens, sich allem zu widersetzen, was sei-
ne Erhaltung und seine Entwicklung behindert. Die Medizin als art de
la vie existiert, weil der Kranke bestimmte Zustinde oder Verhaltens-
weisen in Bezug auf die vitale Normativitit, das heifdt auf die dynami-
sche, wertsetzende Polaritit des Lebens, aufgrund der eigenen mensch-
lichen Normativitit als pathologisch und insofern als negative Werte
qualifiziert.

Nous pensons que la médecine existe comme art de la vie parce que le vi-
vant humain qualifie lui-méme comme pathologiques, donc comme devant
étre évités ou corrigés, certains états ou comportements appréhendés, re-
lativement a la polarité dynamique de la vie, sous forme de valeur néga-
tive.3®9

307 Vgl. NP 8o/dt. 131.

308 Vgl. NP 77/dt. 127.

309 NP* 77 (»Wir meinen, dass es die Medizin als Kunst des Lebens deswegen
gibt, weil das menschlich Lebendige selbst bestimmte Zustinde oder Verhal-
tensweisen, die es beziiglich der dynamischen Polaritit des Lebens als nega-
tiven Wert begreift, als pathologisch und insofern als zu vermeiden oder als
zu beheben qualifiziert«, dt. 126, Ubersetzung leicht verindert).

608

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Mit seiner Rede von einer biologischen Normativitdt, mit seinem Ver-
such, eine jede menschliche Technik, einschlieflich der Medizin als Tech-
nik des Lebens, in das Leben einzuschreiben, und folglich mit seiner
Auffassung von der dem menschlichen Bewusstsein wesentlichen Nor-
mativitit als im Leben keimbaft enthaltene, hat Canguilhem sich bald
den Vorwurf des Biologismus eingehandelt.

i.iii Das Leben des Geistes und der Organe

Der Vorwurf, eine Form von >Biologismus« zu vertreten, wurde bereits
1953 von Mikel Dufrenne in seiner Rezension von Canguilhems La
connaissance de la vie formuliert. Dufrenne sprach insbesondere in Be-
zug auf Canguilhems vitalisme triomphant von der Versuchung, nach-
dem man die Irreduzibilitdt des Lebens auf die Materie behauptet hat,
das Leben zum Erklirungsprinzip tiberhaupt zu erheben und den Geist
auf das Leben zu reduzieren.’™ Dufrenne geht seinerseits im Anschluss
an Paul Ricceurs Philosophie des Willens von einer Philosophie des Cogi-
to aus, nach der das Vitale (I'involontaire) im Freiwilligen (le volontaire)
als die eigentliche, fundamentale Dimension des Menschlichen liegt. Ge-
geniiber diesem Cogito bildet ein biologistisch aufgefasstes Leben nicht
ein absolutes Schopfungs- und Vermittlungsprinzip. Es zeichnet sich viel-
mehr lediglich durch seine Adaptation und seine unmittelbare Veranke-
rung in der Welt aus. Selbst wenn das Leben Werte setzt, stellt es laut
Dufrenne die abkiinftige Ebene der natura naturata und nicht die kon-
stitutive der natura naturans dar. Aus der Sicht Dufrennes bildet das Le-
ben des Geistes somit nur in einem ibertragenen Sinne ein Leben: »La
vie de Pesprit n’est une vie que par métaphore.«3'*

Dufrenne erkennt allerdings in Canguilhems Auffassung eine grund-
satzliche Ambiguitdt. Er sieht einerseits, dass fur Canguilhem der biologi-
schen Normativitit als unbewusster Wertsetzung kein Vorrecht zukommt.
Sie ist lediglich eine unter anderen moglichen Quellen von Normen und
muss insofern auf eine Hierarchie von Werten bezogen werden, die sie
selbst nicht konstituieren kann. Die biologische Normativitit bleibt in-
sofern auf die menschliche Normativitit, das unmittelbare Urteil des or-
ganischen Lebens auf jenes des erkrankten Menschen angewiesen, der
erst die organische Abweichung als pathologisch, die Pathologie als pa-
thos qualifiziert. Man darf im Ubrigen nie aus dem Blick verlieren, dass

310 Vgl. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, a.a.O.,
184.

311 A.a.0., 186 und Anm. 2 fiir Paul Ricceurs philosophie de la volonté, auf die
sich Dufrenne bezieht, ohne allerdings die Dimension der Siinde in Betrach-
tung zu ziehen.

609

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

fiir Canguilhem die vitalen Werte, die Gesundheit, der Korper unmissver-
stindlich keinen Zweck an sich, sondern blof$ ein Mittel darstellen.>"> Die
menschliche Technik, auf die nicht nur die vitale Technik, sondern auch
die Wissenschaft als ein verobjektivierendes Verfahren, dem ein blofS inst-
rumenteller Wert zukommt, zu beziehen ist, setzt wiederum wie eine jede
Anthropologie eine Moral als eine Wertphilosophie voraus, die in Bezug
auf die présomption, das heifSt die Vorwegnahme, einer moglichen kon-
kreten Einheit eine Wertehierarchie etabliert.3*s

Dufrenne hebt allerdings andererseits hervor, dass Canguilhem trotz
des Verweisens auf eine Wertphilosophie darauf besteht, dass Leben als
Quelle sowohl der Mechanik (und der Wissenschaft) als auch der Wer-
te zu begreifen ist. Reicht es aber, so die Frage Dufrennes, die eigentim-
liche axiologische Polaritit des Lebens erkannt zu haben, um jedes Be-
wausstsein und jeden Wert in das Leben einzuschreiben?

Die Ambiguitdt Canguilhems ist selbstverstandlich zunichst jene
Dufrennes, der zwischen einer schlicht biologischen und einer fundamen-
talen Auffassung des Lebens anders als der von Auguste Comte und von
Henri Bergson belehrte Canguilhem nicht unterscheidet. Das Leben als
Prinzip, als formation de formes und Vermittlung zwischen Mechanik
und Werte ist selbstverstindlich nicht das Leben als die vitale Technik, in
der Auseinandersetzung mit seinem Milieu besondere Formen und Nor-
men zum Zweck der eigenen Erhaltung und Entwicklung zu setzen und
aufzubewahren. Ahnlich ist der Biologismus nicht Canguilhem, sondern
Dufrenne zuzusprechen, der Leben als Fundament auf die Biologie zu-
ruckfiihrt. In zwei Hinsichten bleibt allerdings Dufrennes Auffassung von
Canguilhems philosophie biologique von deren weiteren Rezeptionen un-
erreicht. Auch wenn er ihn im Sinne einer Aquivokation missversteht, hat
Dufrenne den Unterschied zwischen den zweien Ebenen, der fundamen-
talen und der technischen, immerhin erkannt. Dufrenne hat auflerdem

312 Vgl. NP*133: »[’homme, méme physique, ne se limite pas & son organisme.
Lhomme ayant prolongé ses organes par des outils, ne voit dans son corps
que le moyen de tous les moyens d’action possibles. C’est donc au-dela du
corps qu’il faut regarder pour apprécier ce qui est normal ou pathologique
pour ce corps méme.« (»Der Mensch ist auch in seiner bloen physischen
Existenz nicht auf seinen Organismus eingeschriankt. Da er seine Organe
mithilfe von Werkzeugen verliangert hat, sieht er in seinem Korper nur das
Mittel zu allen moglichen Mitteln des Handelns. Nur wenn man tber den
Korper hinaussieht, kann man beurteilen, was fiir ihn normal oder patho-
logisch heifSt«, dt. 211.) Vgl. aufferdem TLM 866 (was das Verhiltnis zwi-
schen geistigem und korperlichem Leben angeht) und 873 (wo das Leben
zugleich als Anlass, Mittel und Hirde der Moralitat dargestellt wird).

313 Vgl. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, a.a.O.,
186 f. und fiir Canguilhem: NP* 149/dt. 234; »Le normal et le patholo-
gique«, a.a.0., 169.

610

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

genau gesehen, dass Canguilhem das Historische in das (fundamentale)
Leben einschreibt.

Der >Biologismus« ist als Befund eine Konstante in der Rezeption
Canguilhems geblieben, sei es affirmativ als Ausgangspunkt fiir eine
produktive Weiterfithrung seiner Philosophie, sei es einfach als Fest-
stellung einer philosophischen Position, deren Einseitigkeit einer Er-
ginzung bedarf, oder sei es schlicht negativ als Kritik. Canguilhems
Schiiler Francois Dagognet und Guillaume Le Blanc, auf die bereits hin-
gewiesen wurde, stellen sicherlich zu verschiedenen Zeitpunkten und
auf verschiedene Art und Weise Versuche dar, an Canguilhems biolo-
gischer Auffassung des Vitalen produktiv anzuschlieflen.3*+ In einer ge-
schichtsphilosophischen Perspektive, die sich aber vor systematischen
Schlussfolgerungen nicht scheut, lasst sich Canguilhems philosophie du
vivant in den Mittelpunkt eines groflangelegten Portrits der Philoso-
phie des 20. Jahrhunderts in Frankreich stellen, das seinen Ausgangs-
punkt in Bergsons éiberpsychischem Begriff des Lebens hat und seinen
Fluchtpunkt in Deleuzes Auffassung des Lebens als absoluter Imma-
nenz und in deren neuspinozistischer Weiterfuhrung durch italienische
Autoren wie Giorgio Agamben, Antonio Negri oder Roberto Esposito.
Giuseppe Bianco sieht in Canguilhems Akzentverschiebung vom Leben
zum Lebedingen eine Anthropologisierung des metaphysischen Ansat-
zes Bergsons. Canguilhems Wideraufnahme von Bergsons philosophie
de la vie folgt insbesondere laut Bianco der Wende zum Konkreten in
der franzosischen Philosophie in den dreifSiger und vierziger Jahren und
ist dementsprechend von der Verlegung des metaphysischen Lebens-
begriffs des Verfassers der Evolution créatrice auf die Ebene der kon-
kreten Leiblichkeit des einzelnen lebendigen Organismus gekennzeich-
net.>'s Wie bereits Bianco liest Frédéric Worms das Werk Canguilhems
im Zeichen der sogenannten Wende zum Konkreten der franzosischen
Philosophie in der Zwischenkriegszeit. In dieser Hinsicht sei nicht so
sehr Jean Wahls Vers le concret (1932), sondern Georges Politzers Kritik
an Henri Bergson in seinem La fin d’une parade philosophique: le berg-
sonisme (1929) relevant gewesen. Canguilhem, der Politzers Pamphlet
sogleich rezensierte — und hinsichtlich der Kritik an Bergson eigentlich
auf die Notwendigkeit bestand, zwischen dessen politischer Haltung im

314 Vgl. E DAGOGNET, Philosophie biologique, *1962 (1955) und LE BLANC,
Canguilbem et la vie humaine, a.a.O.

315 Vgl. G. BIANCO, »La vita nel secolo. Da Canguilhem a Deleuze passan-
do per Bergson«, in: G. DELEUZE, G. CANGUILHEM, I! significato della
vita. Letture del 111 capitolo dell’>Evoluzione creatrice< di Bergson, Mailand
2006, 7-51, hier 28; BIANCO, »Portées du nom >Bergson«. Portrait de grou-
pe avec philosophe«, in: Philosophie(s) frangaise(s), a.a.O. und jetzt auch
DERS., Aprés Bergson. Portrait de groupe avec philosophe, Paris 20135, fiir
Canguilhem insb. 235-51.

611

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

ersten Weltkrieg und dessen Philosophie zu unterscheiden’*¢ — ist laut
Worms von dem Versuch Politzers, dem abstrakten, unpersonlichen Le-
ben in der Philosophie Bergsons das konkrete, menschliche Individu-
um entgegenzustellen, das erst in seiner Praxis erkannt werden kann,
entscheidend beeinflusst worden.3'” Mit Canguilhem trete demnach
das menschliche Lebendige in seinem normalen oder pathologischen
Verhiltnis zum Milieu in den Vordergrund und mit diesem einherge-
hend die Immanenz der eigentiimlichen Begrifflichkeit, die dieses Le-
bendige in seiner wertsetzenden Tatigkeit hervorbringt.3'® Canguilhems
Auffassung der immanenten Begrifflichkeit des Lebendigen als philo-
sophie premiere sei als Gegengift zu verstehen gegen Bergsons Reduk-
tion der Philosophie auf eine Substanzmetaphysik des Lebens.>™ Dem

316 Canguilhem verteidigt gegen Politzers Attacke insbesondere Bergsons Her-
vorhebung der Willensfreiheit. Diese ist — so Canguilhem — blof§ abstraks
und nicht konkret bestimmt; aber selbst die Emporung tiber die substan-
zielle Unfreiheit ist nur deshalb moglich, weil dem Menschen — etwa von
Philosophen wie Descartes, Spinoza, Kant, die nicht weniger abstrakt dach-
ten als Bergson — prinzipiell Freiheit zuerkannt wurde. In diesem Zusam-
menhang weist Canguilhem insbesondere auf die Philosophen der franzosi-
schen neu-kantischen Tradition wie Lagneau, Alain und Renouvier hin, die
gegen den psychologischen Determinismus in seiner Verwicklung mit dem
Antisemitismus wihrend der Dreyfus-Affire Stellung bezogen haben (vgl.
G. CANGUILHEM, »La fin d’une parade philosophique : le bergsonisme«
(1929),in: OC 1, 221-28.

317 Vgl. EWORMS, »La vie dans la philosophie du XX¢ siécle en France«, in: Phi-
losophie(s) frangaise(s), a.a.0., 74-91, hier 8o ff. Zum Verhiltnis Canguilhems
zu Bergson vgl. auch H. DELITZ, Bergson-Effekte. Aversionen und Attraktio-
nen im franzosischen soziologischen Denken, Weilerswist 2015, 268-88.

318 Vgl. WORMS, »Le concept de vivant comme philosophie premiére: de Can-
guilhem a aujourd’hui«, a.a.O.

319 DERS., »La vie dans la philosophie du XX siécle en France«, a.a.O., 89.
In seinem Buch iiber die zwei Bedeutungen des Lebensbegriffs bei Bergson,
in dem er zwischen einer biologischen und einer metaphysischen Auffas-
sung des Lebens unterscheidet, bezieht sich Worms dhnlich tiberraschend
nicht auf Bergsons fundamentalen Lebensbegriff, der das strukturelle Prin-
zip darstellt, auf das die mystische Liebe der Menschheit und mit ihr die
Religion und die Moral wie auf einer umfassenden Biologie griinden (vgl.
BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion, a.a.O., 8o ff.,
182 ff./fz. 105 ff., 248 ff.). Stattdessen erhalten bei Worms die ethischen
Unterscheidungen zwischen clos und ouvert, geschlossener und offener
Gesellschaft, Heimat und Menschheit, Ausschlieffung und Einschlieffung,
Krieg und Frieden eine fundamentale Stellung, als ob diese Unterscheidun-
gen selbst nicht in Leben und Liebe als in den Prinzipien, die sie erst er-
moglichen, ihre Grundlage haben wiirden. Die Fokussierung auf die Unter-
scheidung zwischen clos und ouvert erlaube nach Worms, sich von jedem

612

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

menschlich Lebendigen Canguilhems fehle allerdings ein wesentlicher
Bezug sowohl zur Sozialitdt als auch zur Sprache: Foucault habe die
Philosophie Canguilhems gerade in dieser Hinsicht, nimlich um die so-
ziale und sprachliche Dimension, ergianzt.3>°

In seiner Kritik der Epistemologie verfolgte 1972 Dominique Le-
court das Projekt, das enge Gebiet der Wissenschaftsgeschichte im brei-
ten Kontinent der Wissenschaft der Geschichte zu begreifen.?** Lecourt
erinnert an den Einfluss, den die histoire des sciences und insbesondere
jene Canguilhems in den sechziger Jahren auf Louis Althusser und seinen
Kreis austiben konnte. Die historische Epistemologie habe grundsitzlich
zu dem Versuch beigetragen, den historischen Materialismus als die mar-
xistische Theorie der Geschichte von seiner neu-hegelianischen Hille zu
befreien und ihn im Sinne eines theoretischen Antibumanismus zu lesen.
Nun sei es an der Zeit, dass die histoire des sciences ihren Platz innerhalb
der Science de I’'Histoire zurickgewinnt.’** Was Canguilhem dem dialek-
tischen und dem historischen Materialismus nahebrachte, war insbeson-
dere die Einheit zwischen Epistemologie und Wissenschaftsgeschichte,
der wissenschaftlichen Begrifflichkeit und der Geschichte, die seine phi-
losophische Auffassung der histoire des sciences zu stiften wusste. Can-
guilhem hat allerding laut Lecourt die Einheit zwischen Wissenschaft
und Geschichte immer mehr in Bezug auf das Verhiltnis zwischen Begriff
und Leben gedacht, was bei ihm oft auf zu einer biologistischen Auffas-
sung der Geschichte gefiihrt hat. Letzterer sei der historische Materia-
lismus als das eigentlich wissenschaftliche und umfassende Verstandnis
der Geschichte entgegenzuhalten.3*

Ahnlich waren aus der Sicht Maria Muhles in Canguilhems Essai
(1943) und in La connaissance de la vie (1952) die »sozialen Phinome-
ne« noch den »vitalen Normen nachgeordnet«. Im Nachtrag zum Essai
(1966) habe dann Canguilhem, unter anderem durch Foucault beein-
flusst, der — wie Muhle im Anschluss an Frédéric Worms hervorhebt — in
Geburt der Klinik den sozialen Normen und insbesondere der Sprache
einen klaren Vorrang vor den vitalen Normen zugesprochen hat, seine

transzendenten Kriterium zu befreien und in der Immanenz selbst (»dans
I’'immanence méme«) der Menschheit moralische Kriterien fiir ihre Orien-
tierung zu sichern (vgl. DERS., Bergson ou les deux sens de la vie, Paris
2004, insb. 344 f.).

320 Vgl. DERS., »Le concept de vivant comme philosophie premiére : de Can-
guilhem a aujourd’hui«, a.a.0., 367 ff. und DERS., »La vie dans la philoso-
phie du XX¢ siécle en France«, a.a.0., 84.

321 Vgl. D. LECOURT, Kritik der Wissenschaftstheorie. Marxismus und Episté-
mologie (Bachelard, Canguilhem, Foucault), tbers. v. I. Neu, Westberlin
1975, 17/fz. 18.

322 Vgl. a.a.0., 51 f./fz. 64 f.

323 Vgl.a.a.0., 75 f./fz. 96 f.

613

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Position verdndert und das Soziale und das Vitale als zwei voneinander
unabhingige, inkommensurable Regime begriffen.>*

Der Vorwurf, iiber den sich Canguilhem seinerseits mehr Sorgen zu
machen scheint, ist eigentlich bezeichnendermafSen nicht, das Soziale
auf das Vitale reduziert, sondern umgekehrt, dieses nach einem anthro-
pomorphen Muster begriffen zu haben. So erwihnt er im Vorwort zur
zweiten Auflage des Essai (Clermont-Ferrand 1950) die Einwande vom
evolutionskritischen Biologen der Naturwissenschaftlichen Fakultit
der Universitdt StrafSburg Louis Bounoure, der in seinem L'autonomie
de I’étre vivant (Paris 1949) Canguilhem mit Scharfsinn vorwarf, der
evolutionistischen Obsession zu sehr nachgegeben und mit der Vorstel-
lung einer Normativitit des Lebendigen die menschliche Tendenz zum
Uberschreiten auf die gesamte lebendige Natur iibertragen zu haben.32s
Laut Canguilhem handelt es sich dabei tatsichlich um ein grofles, we-
niger philosophisches als vielmehr biologisches Problem, ob man die
Geschichte ins Leben einfithren darf. Dabei denkt Canguilhem insbe-
sondere an Hegel und an die Probleme, die die Interpretation des Hege-
lianismus aufwirft.

Im Essai hatte Canguilhem zugegeben, fiir seine Theorie des Patholo-
gischen mehr Ankniipfungspunkte bei den Psychiatern als bei den Arzten
und den Physiologen gefunden zu haben. In Frankreich haben Psychiater
und Psychologen wie Charles Blondel, Daniel Lagache und Eugéne Min-
kowski — Canguilhem weist aber auch wiederholt auf Karl Jaspers hin —
mit ihren Arbeiten entscheidend dazu beigetragen, das allgemeine Wesen
des psychisch Morbiden oder Anormalen und seine Beziehungen zum Nor-
malen zu bestimmen.3*¢ Canguilhem denkt aber vor allem, dass zwischen

324 Vgl. M. MUHLE, »Vom Vitalen zum Sozialen. Uberlegungen zu einem po-
litischen Wissen im Anschluss an Canguilhem«, DEUBER-MANKOWSKY,
HOLZHEY (Hg.), Situiertes Wissen und regionale Epistemologie, a.a.O.,
141-59. Vgl. auch bereits . MACHEREY, »De Canguilhem a Canguilhem
en passant par Foucault«, zuerst in: AA.VV., Georges Canguilbem. Philo-
sophe, historien des sciences. Actes du colloque (6-7-8 décembre 1990),
Paris 1993, jetzt in DERS., De Canguilhem a Foucault, a.a.O., 98-109,
der einen Weg schildert, der vom Leben (Canguilhems Essai) iiber die Ge-
schichte (Foucaults Naissance de la clinique) bis zur Interaktion zwischen
Leben und Geschichte (Canguilhems Nouvelles réflexions) gefithrt haben
soll. Ahnlich: G. LE BLANC, Canguilbem et les normes, Paris *2010 (1998),
78-89, 125.

325 Vgl. NP« 5/dt. 17.

326 Macherey hat auch die Affininitit hervorgehoben zwischen Canguilhems
Auffassung des Normalen und jener der medizinischen Dissertation Jacques
Lacans tiber die paranoische Psychose, De la psychose paranoiaque dans ses
rapports avec la personnalité (Paris 1932); vgl. . MACHEREY, »Normes
vitales et normes sociales dans I’Essai sur quelques probléemes concernant le

614

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

somatischer und psychischer Anomalie eine grundsitzliche Homologie be-
steht. Er wendet gegen Minkowski ein, fiir den die somatischen Krank-
heiten eine exaktere Verobjektivierung zulassen, wihrend in der Sphire
der Geistesstorungen das Individuelle herrschen wiirde, dass, wenn man
das Leben — wie Minkowski — mit Bergson als eine dynamische Uber-
schreitungskraft versteht, man sich dann dazu zwingt, die somatischen und
die psychischen Anomalien identisch zu behandeln. 3*7 Das Individuelle
herrscht demnach in der somatischen nicht weniger als in der psychischen
Krankheit, wie Canguilhem unter Verweis auf Kurt Goldstein und dessen
Bedeutungsbiologie betont.

Wenn man vom Verhiltnis zwischen vitalen und sozialen Normen bei
Canguilhem spricht, sollte man nie aus dem Blick verlieren, dass beide
aus dem Leben hervorgehen, das heifst aus einem reinen Schopfungsprin-
zip, das Henri Bergson gar auf ein Uberbewusstsein, eine »supracons-
cience«, bezieht.3** Canguilhem verfiigte in seiner auflerordentlichen po-
litischen Wachsambkeit sicherlich tiber einen zu ausgepragten Sinn fiir die
Hirte der realen Gegensitze, um einem blassen Panpsychismus anheim-
zufallen. Wenn man allerdings das Vitale als Normativitit bestimmt, als
Assimilation von Negativitit, dann hat man es der Sache nach bereits auf
einer Ebene mit dem Bewusstsein gestellt, das man sowieso als en ger-
me dans la vie, keimhaft im Leben, begreift. Dabei versteht man nicht so
sehr das Denken biologisch, als das Biologische psychisch.

Canguilhem war sich dessen bewusst. Er gab allerdings kaum eine
fundamentale Auffassung des Lebens preis, die er von Auguste Comte
tibernommen hatte und die er in Henri Bergsons Philosophie, der eine
simultane Genese der Materie und der Intelligenz aus dem Leben als Be-
wusstsein dachte,’* bestitigt fand. Treu seiner radikalen Auffassung des
Vitalismus, nach der das Leben nicht als ein besonderes Reich im Reich
der Natur, sondern als ein Reich iiber dem Ganzen der Erfahrung zu er-
fassen ist und dementsprechend die Materie und die Wissenschaft der
Materie aus dem Leben selbst zu begreifen sind,?3° bestitigte Canguil-
hem sein Verstindnis der philosophie biologique als Fundamentalphi-
losophie. Zugleich bekraftigte er — auch in dieser Hinsicht der vitalisti-
schen Tradition eines Barthezs und eines Bichats treu — den Dualismus,
der auf der realen Ebene des menschlichen Geistes zugleich als Praxis
und Reflexion aus diesem fundamentalen Monismus folgt.

normal et le pathologique«, in: DERS., De Canguilbem a Foucault, a.a.O.,
124-38, insb. 135.

327 Vgl. NP* 72/dt. 119.

328 Vgl. BERGSON, Schipferische Evolution, a.a.0., 279, 296/fz. 246, 261.

329 Vgl.a.a.0., 187 ff., 201 ff. und CANGUILHEM, » Commentaire au troisié-
me chapitre de L’évolution créatrice«, a.a.O., 122 ff.

330 Vgl. die bereits erwihnte Stelle aus CANGUILHEM, »Aspects du vitalis-
me«, a.a.0., 95/dt. 173.

615

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Im Aufsatz iiber die Maschine und den Organismus wiederholt Can-
guilhem die organologische Auffassung, die in seiner medizinischen Dis-
sertation sein Verstiandnis der vitalen wie der menschlichen Techniken
pragte. Um die Maschine zu verstehen, muss man sie in die menschli-
che Geschichte und die menschliche Geschichte in das Leben einschrei-
ben, ohne die Irreduzibilitit der menschlichen Kultur auf Natur zu ver-
kennen.

Du point de vue philosophique, il importe moins d’expliquer la machine
que de la comprendre. Et la comprendre, c’est Pinscrire dans I’histoire
humaine en inscrivant ’histoire humaine dans la vie, sans méconnaitre
toutefois ’apparition avec ’homme d’une culture irréductible a la sim-
ple nature.?s’

Es wurde andererseits bereits gesehen, dass am Ende seiner Rezension
von Georges Friedmanns Buch uber die psychologischen und sozialen
Problemen der Mechanisierung der Produktion in der modernen Indus-
trie Canguilhem vom Leben zwar als von der Vermittlung zwischen dem
Mechanischen und dem Wert spricht, aber als von einer Vermittlung, aus
der ein unaufléslicher Konflikt und somit jede Erfahrung und jede Ge-
schichte hervorgeht.:*

Mit dem, was Canguilhem die La nouvelle connaissance de la vie
nennt, das heifdt in den zwei Vorlesungen von 1966, in denen er sich mit
der Entwicklung der modernen Genetik auseinandersetzte, geht Can-
guilhem auf eine der Hauptschwierigkeiten der Philosophie Bergsons
ein. Wie lidsst sich niamlich erkliren, dass das Leben als Elan, das heifst
als Uberschreitung einer jeden Position und als unaufhérliche Verwand-
lung, dazu kommt, sich in spezifische Formen, Arten und Gattungen zu
bestimmen.333 Dafiir muss ein entgegengesetztes Prinzip angenommen
werden, das erklart, dass der Elan des Lebens tiberhaupt angehalten
werden kann, nimlich die Materie als Ausdehnungsprinzip. Die philo-
sophische Schwierigkeit, die firr eine Fundamentalphilosophie des Le-
bens aus der Annahme zweier Prinzipien entsteht, lasst sich allerdings

331 DERS., »Machine et organisme«, a.a.0., 120 (»Aus philosophischer Pers-
pektive ist es weniger wichtig, die Maschine zu erkliren, als sie zu verstehen.
Und sie zu verstehen heif3t, sie in die menschliche Geschichte einzuschreiben,
indem man die menschliche Geschichte ins Leben einschreibt, ohne indes zu
verkennen, dass mit dem Menschen eine Kultur erscheint, die nicht auf die
blofle Natur reduzierbar ist«, dt. 219).

332 Vgl. DERS., »Milieu et normes de ’homme au travail«, a.a.O., 135.

333 Vgl. DERS., »Le concept et la vie«, a.a.0., 3 52 f. In seinem spiten Interview
mit Francois Bing und Jean-Franc¢ois Braunstein hilt er gar die Ausfithrun-
gen von »Le concept et la vie« fiir seine bessere Stellungnahme zu Bergson
(vgl. DERS., »Entretien avec Georges Canguilhem« [1995],a.a.0., 129).

616

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

kaum losen. Sie bildet eine schlichte Aporie, von der beide Interpretati-
onen beliebig moglich sind: ein Substanzmonismus (»monisme de sub-
stance«) ebenso wie ein Dualismus der Tendenzen (»dualisme de ten-
dances«).334

Canguilhem fiihrt die Frage nicht weiter. Er fragt insbesondere nicht,
was der Einschluss des Konfliktes zwischen Leben und Materie in das
Leben selbst durch seine radikale Auffassung des Vitalismus doch nahe-
gelegt hitte, ob das Problem sich nicht durch die einfache Unterschei-
dung zwischen der fundamentalen Ebene des Lebens als unendliche Ein-
heit und der Ebene des endlichen Konfliktes zwischen Leben und Materie
als Manifestation der ersteren schlichten liefe. Stattdessen tibernimmt
er ohne weiteres Vladimir Jankélévitchs problematische Annahme, der
Bergsonismus grunde auf der impliziten Unterstellung, der élan vital sei
endlich.?3s Damit unterscheidet Canguilhem nicht zwischen einer unend-
lichen und einer endlichen Auffassung des Lebens bei Bergson: zwischen
einer biologie compréhensive und einer schlicht organischen Biologie.
Nur ein unendliches Leben kann allerdings als Fundamentalprinzip die-
nen. Fur die Wirksamkeit eines solchen Prinzips spricht die Tatsache,
dass Materie und Leben nicht einfach einander gegentiberstehen, son-
dern sich in einem antagonistischen Verhaltnis zueinander befinden. Wo-
rum es Canguilhem auf jeden Fall in den zwei Vorlesungen spezifisch
geht, ist, die intrinsische Tendenz des Lebens zur Uberschreitung, zum
dépassement, so einzugrenzen, dass es gelingt, der Notwendigkeit bes-
ser Rechnung zu tragen, in der sich das Lebendige befindet, seine spezi-
fische Form aufrechtzuerhalten, um den Tod iiberhaupt abzuwenden. Es
gilt letztendlich, dem Dualismus der Biologie auch vor dem Hintergrund
des Monismus einer Fundamentalauffassung des Lebens gerecht zu wer-
den. Es wurde dariiber hinaus bereits angemerkt, dass wenn es Canguil-
hem gelingt, diesen Dualismus wirklich zu begreifen, dann nicht trotz,
sondern gerade wegen einer unendlichen Auffassung des Lebens, die ihn
vor der Hybris und dem Hybriden der endlichen Vermittlungen bewahrt.

1.iv Vom Sozialen zum Vitalen

Von einer dhnlichen Sorge, das Vitale vom Geistigen nicht scharf genug
abgrenzen zu konnen, zeugt die zusatzliche Schrift, die Canguilhem 1966
zusammen mit dem Essai unter dem allgemeinen Titel Le normal et le
pathologique 1966 veroffentlichte: die Nouvelles réflexions concernant
le normal et le pathologique (1963-1966). Dort erlaubt Canguilhem
zum besseren Verstindnis des Organismus sich einige Abstecher in die

334 DERS., »Le concept et la vie«, a.a.0., 354.
335 Vgl. a.a.0., 353.

617

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Gesellschaft.’3¢ Im ersten Kapitel, »Du social au vital«, fragt er, welches
Verhaltnis zwischen einer sozialen Organisation und einem lebedingen
Organismus besteht. Beinhaltet der Begriff der organisation im Verhilt-
nis zu jenem des organisme eine allgemeinere, formalere und vielfaltige-
re Struktur oder handelt es sich bei ihm um ein Modell, das im Vergleich
zum Modell des Organismus als Grundtypus von Struktur von so vielen
einschriankenden Bedingungen gekennzeichnet ist, dass es nichts weiter
als eine Metapher darstellt?337

Zum Begriff der Organisation als spezifischer Form des gesellschaft-
lichen Zusammenhangs gelangt Canguilhem durch eine Analyse der
technischen Normen einer Gesellschaft im Verhaltnis zu deren juristi-
schen Normen und zu deren Bediirfnissen. Die gegenseitige Abhingig-
keit der Normen untereinander und im Verhaltnis zu den Beduirfnissen
fuhrt zur Herausbildung eines Systems, das die Gestalt einer Organi-
sation annimmt. Den Begriff organisation ibernimmt Canguilhem von
Bergson, der in Les deux sources de la morale et de la religion den or-
ganischen Charakter der sozialen Normen hervorgehoben hat, insofern
diese die Ganzheit der Verpflichtung darstellen.?3® Mit Bergson grenzt
Canguilhem die soziale Organisation vom vitalen Organismus durch
die AufSerlichkeit ihrer Regeln ab. Wahrend einem Organismus die Re-
geln fur die Abstimmung der Teile aufeinander immanent und so ge-
genwirtig sind, dass sie nicht reprasentiert zu werden brauchen und
ohne Absicht und Berechnung wirksam sind, sind die Regeln einer Or-
ganisation den Teilen — Individuen, Gruppen, sozialen Organen — 4du-
Berlich und mussen folglich dargestellt, gelernt, vergegenwartigt, ange-
wendet werden.

Eine dhnliche Unterscheidung zwischen sozialer Organisation und vi-
talem Organismus findet Canguilhem bei Auguste Comte. Dieser scheute
sich zwar nicht, zuerst im Cours de philosophie positive, von einem sozi-
alen Organismus zu sprechen und bezeichnet undifferenziert den gesell-
schaftlichen Zustand durch die Begriffe Organisation, Organismus, Sys-
tem, Konsensus. Im Systeme de politique positive schrinkte Comte aber
die Geltung der Analogie zwischen Organisation und Organismus ein,
ohne allerdings die Rede vom sozialen Organismus aufzugeben. Com-
te hebt insbesondere hervor, dass die zusammengesetzte Natur des Kol-
lektivorganismus sich von der unteilbaren Verfassung des legendigen
Organismus unterscheidet. Obgleich namlich die Elemente der Gesell-
schaftskorper funktionell zusammenwirken, sind sie doch zu einer ge-
trennten Existenz fahig, sodass der soziale Organismus in sich einige

336 Vgl. NP 173/dt. 250.

337 Vgl. NP 185 f./dt. 266 f.

338 Vgl. NP 185/dt. 266 und BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und
der Religion, a.a.0., 18 ff./fz. 17 ff.

618

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Merkmale des Mechanismus trigt. Ahnlich hat die Gesellschaft dariiber
hinaus auch in einem hoheren Grad als der vitale Organismus die Fi-
higkeit, neue, duflerliche Organe zu erwerben. Die Integration in das so-
ziale Ganze der nach und nach angefiigten Teile, die Regulation, bildet
somit ein spezifisch gesellschaftliches Bediirfnis.?3®

Etwas sozial zu regeln heifst im Grunde, dass der Geist der Gesamtheit
(»Pesprit d’ensemble«) die Oberhand tiber die soziale Zersplitterung ge-
winnen soll. Dafiir ist es aus der Sicht Comtes notig, das Leben eines So-
zialkorpers, einer Familie, Gruppe oder Stadt, in eine insofern allgemei-
nere und edlere Gesellschaft einzufiigen, als diese der einzigen konkreten
sozialen Wirklichkeit, namlich dem groffen Organismus der Menschheit
naher ist. Die soziale Regulation ist demnach die Religion, und die po-
sitive Religion ist die Philosophie als geistige Macht, allgemeine Kunst
der Handlungdes Menschen auf sich selbst durch die allgemeine Koor-
dination der Gesamtheit seines Wissens.3+°

Mit Comte hebt Canguilhem hervor, dass eine Gesellschaft zugleich
Maschine und Organismus ist.>#* Er gibt aber auch zu, dass die Phano-
mene der sozialen Organisation gleichsam eine Mimik (»une mimique«)
der vitalen Organisation darstellen. Mimik soll in dem Sinne verstanden
werden, in dem Aristoteles von der Kunst sagt, dass sie die Natur nach-
ahmt. Nachahmen heif$t demnach nicht, die Natur einfach dufSerlich zu
kopieren, sondern den intrinsischen Sinn einer Produktion wiederzufin-
den. Ahnlich wird von einer Nachahmung des vitalen Organismus durch
die gesellschaftliche Organisation zu reden im Grunde heifSen, nach einer

339 Zum Problem der régulation sowohl im vitalen als auch im sozialen Sinne
vgl. auch G. CANGUILHEM, »Le probléme des régulations dans l’orga-
nisme et dans la société« (1955), in: DERS., Ecrits sur la médecine, a.a.O.,
1o1-25; DERS., »Régulation«, in: Encyclopeedia Universalis, Paris *1989
(1968).

340 Vgl. NP 186 f./dt. 267-69. Fiir die Regulation bei Auguste Comte als Konsti-
tution einer insofern gerechteren Gesellschaft, als sie sich am meisten dem so-
zialen konkreten Reellen annihert, nimlich dem Grand-Etre der Menschheit,
und fir die Regulation als positive Religion und damit als Philosophie vgl.:
G. CANGUILHEM, »Le normal et le pathologique, norme et normal«, Vor-
lesung an der Sorbonne 1962-1963, Fonds Georges Canguilhem CAPHES,
Ms., Bl. 14: »La régulation est un besoin social. Régler c’est constituer une
société plus générale et plus noble (parce que plus proche du réel social con-
cret, le Grand-Etre) qui se subordonne la précédente. La régulation, c’est la
religion, et la religion positive c’est la philosophie, pouvoir spirituel« (»Die
Regulation ist ein soziales Bediirfnis. Regulieren heifSt, eine allgemeinere und
edlere Gesellschaft aufzubauen (weil dem sozialen konkreten Reellen niher,
dem Grand-Etre), die sich die vorhergehende unterordnet. Die Regulation ist
die Religion, und die positive Religion ist die Philosophie, geistige Macht«).

341 Vgl. NP 187/dt. 189.

619

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

tieferen Integration der Teile in das Ganze zu suchen. In den zum Pro-
blem des Verhaltnisses zwischen Sozialem und Vitalem einleitenden Aus-
fithrungen tber den Sinn der technischen Normen, mit denen das Ka-
pitel »Du social au vital« er6ffnet wird, hatte Canguilhem bereits von
der Notwendigkeit einer régulation gesprochen. In freier Anlehnung an
Hans Kelsens Begriff der Grundnorm hatte Canguilhem dabei betont,
dass die Norm der Normen die Konvergenz bleibt.>+*

Das Wort normal, das — wie bereits bemerkt — nach der kantischen
Terminologie als ein Weltbegriff gelten kann, wihrend man im Fall der
Norm von einem Schulbegriff sprechen wiirde, ist trotz seines populd-
ren Charakters in die Umgangssprache durch das spezifische Vokabular
zweier Institutionen eingegangen, des Erziehungs- und des Gesundheits-
wesens, deren Reformen zumindest in Frankreich mit der Revolution
von 1789 zusammengefallen sind. Normal ist das Wort, mit dem man im
19. Jahrhundert den Schulprototyp wie auch den organischen Gesund-
heitszustand bezeichnet. Sowohl die Krankenhaus- als auch die Schul-
reform, die beide von einer nicht weniger theoretischen als praktischen
und institutionellen Umwandlung begleitet wurden, sind die Folge einer
Forderung nach Rationalisierung, die ebenso in der Politik wie in der
Okonomie auftritt, wo sie eine Wirkung der entstehenden Mechanisie-
rung der industriellen Produktion ist, und die schliefflich zu dem fiihrt,
was man seitdem Normalisierung genannt hat.’+

Das Normale der menschlichen Techniken unterscheidet sich dadurch
vom Normalen der vitalen Techniken, dass es im ersten Fall die Folge
einer Wahl und einer Entscheidung ist, die ihrem Gegenstand dufSerlich
sind, wihrend man im zweiten Fall es mit einer intrinsischen Qualifi-
zierung zu tun hat. Die Normalisierung der technischen Mittel der Er-
ziehung, der Gesundheit, der Politik, des Kommerzes, der Industrie, des
Militarwesens stellt dariiber hinaus den gleichen Ausdruck von kollekti-
ven Forderungen dar, deren Gesamtheit die Art und Weise definiert, auf
die eine historisch gegebene Gesellschaft ihre Strukturen auf das bezieht,
was sie fur ibr eigenes Wobl hilt.3++ Normieren, normalisieren heifst so-
mit, einem Daseienden (»une existence«) eine Forderung (»une exigen-
ce«) aufzuzwingen.?#s Die Normen beziehen das, was wirklich ist, auf
Werte und, sofern diese miteinander koordiniert sind, auf ein Ideal. Als
Ausdruck eines technischen Willens bildet die Erfahrung der Norma-
lisierung somit eine spezifisch anthropologische und kulturelle Erfah-
rung, sofern der Naturzustand durch eine unmittelbare Entsprechung
zwischen Realitit und Erfordernissen gekennzeichnet werden kann,

342 Vgl. NP 185/dt. 266.
343 Vgl. NP* 175/dt. 251.
344 Vgl. NP" 176/dt. 252 f.
345 Vgl. NP 177/dt. 254.

620

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

durch die jeglicher technische Eingriff entbehrlich ist. Bildet die Absenz
von Techniken den Wunsch einer integralen Regression, den Traum ei-
nes Goldenen Zeitalters ohne Arbeit und Kultur, so stellt das irreparab-
le ZerreifSen des direkten Einklangs zwischen Tatsachen und Werten die
eigentliche Quelle dar, aus der die Geschichte hervorgeht.34¢
Canguilhem vermerkt, dass in Frankreich im 17. Jahrhundert der
Sprachgebrauch der gebildeten Biirgerklasse von Paris zur Norm erhoben
wurde. Diese Normalisierung der Sprache gehorchte eigentlich einem po-
litischen Ideal, namlich der Zentralisierung der Verwaltung zugunsten der
Macht des Konigs in seinem Kampf gegen den Adel. Richelieu, der Nati-
onalkonvent wihrend der Revolution und Napoleon Bonaparte sind die
aufeinander folgenden Instrumente der gleichen kollektiven Erfordernis-
se gewesen. Dabei hatte man mit den grammatikalischen Normen ange-
fangen, um tiber die hygienischen und die industriellen Normen bei den
morphologischen Normen zum Zweck der nationalen Verteidigung zu en-
den, etwa durch die Einfihrung der Erfassung und Musterung von Wehr-
pflichtigen und durch die Einrichtung von Staatsgestiiten und Remonte-
depots.>#” Canguilhem schldgt dementsprechend vor, die Hypothese des
Sprachwissenschaftlers Pierre Guiraud, nach der das Biirgertum die Spra-
che zur selben Zeit annektierte, als sie sich die Produktionsinstrumente
aneignete, neu zu formulieren. Der marxistische Begriff der aufsteigenden
Klasse sollte versuchsweise mit jenem der normativen Klasse ersetzt wer-
den. Man konnte dann behaupten, dass zwischen 1759, als das Wort nor-
mal zum ersten Mal attestiert ist, und 1834, als das Wort normalisé auf-
kommit, eine normative Klasse die Macht erworben hat, die Funktion der
sozialen Normen ideologisch mit der eigenen Normsetzung gleichzusetzen.

Entre 1759, date d’apparition du mot normal, et 1834, date d’apparition
du mot normalisé, une classe normative a conquis le pouvoir d’identifier —
bel exemple d’illusion idéologique — la fonction des normes sociales avec
I'usage qu’elle-méme faisait de celles dont elle déterminait le contenu.3+

Die Untersuchung der gegenseitigen Beziehungen zwischen technischen
und Gkonomischen Normen zeigt, was es heifst,>+ dass die normative

346 Vgl. NP 178-80/dt. 255-58.

347 Vgl. NP” 181/dt. 259 f

348 NP 182 f. (»Zwischen 1759, als das Wort normal aufkommt, und 1834,
als das Wort normalisé in Gebrauch kommt, hat eine normative Klasse die
Macht erobert, die Funktion der gesellschaftlichen Normen gleichzusetzen
mit dem Gebrauch, den sie selbst von diesen — inhaltlich einzig durch sie
bestimmten — Normen machte, und hat damit ein schones Beispiel ideolo-
gischen Scheins geliefert«, dt. 262).

349 Im franzosischen Original steht eigentlich juridische Normen (»normes ju-
ridiques«, NP 183). Im Absatz geht es aber unmissverstandlich um die

621

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Intention sich in einer gegebenen Gesellschaft und in einer gegebenen
Epoche nicht aufspalten ldsst. Sie kann angemessen betrachtet werden
nur, wenn sie als ein Ideal in ihrer Gesamtheit behandelt wird. Das Wech-
selverhiltnis zwischen technischen und 6konomischen Normen zeigt aber
auch — Canguilhem sagt dies nicht ausdriicklich, es geht aber deutlich aus
dem Zusammenhang hervor —, was es bedeutet, dass die Normalisierung
in Europa mit dem Aufstieg des Biirgertums als die Klasse des Industri-
alismus, der Produktion und der Okonomie als ausgezeichneter Ort der
gesellschaftlichen Vermittlung, unaufloslich verbunden ist. Die Arbeits-
teilung zwingt dazu, homogene Normen einzufiithren, was die Materie,
die Form und die Dimensionen der fabrizierten Gegenstiande angeht. Die
technische Normalisierung findet aber innerhalb der Okonomie einer Ge-
sellschaft statt und muss insofern mit industriellen und wirtschaftlichen
Interessen in Einklang gebracht werden. Was produziert wird, muss zu-
dem auch verbraucht werden konnen. Die Logik der Normalisierung
kann sicherlich bis zur Normalisierung der Bediirfnisse durch Werbungs-
mittel getrieben werden. In Bezug auf das Prinzip einer moglichen Kon-
vergenz der Normen musste man aber zuerst dariiber entschieden haben,
ob das Bediirfnis den Gegenstand einer moglichen Normalisierung oder
eher das obligatorische Subjekt der Normenschopfung darstellt.

Encore faudrait-il avoir tranché la question de savoir si le besoin est un
objet de normalisation possible, ou bien le sujet obligé de I’invention des
normes?3s°

Wie Canguilhem es mit subtiler Ironie deutet, ist es eher die erste Propo-
sition, namlich dass das Bediirfnis den Gegenstand einer moglichen Nor-
malisierung darstellt, die man fir wahr gehalten hat. Das zeige selbst die
Bevorzugung des Wortes Normalisierung gegeniiber Standardisierung,
durch die der Notwendigkeit nachgekommen wird, angesichts des Pro-
blems der Konsumation eine gewisse Abweichungsspanne (»tolérance
d’écart«) einzufiihren. Ahnliche Uberlegungen kénnten selbstverstind-
lich in Bezug auf das Problem der Arbeitskraft und ihrer moglichen Nor-
malisierung angestellt werden. Canguilhem hat dies eher in seinen Auf-
satzen uber die Psychologie und tiber das Gehirn und das Denken und
auch bereits in seiner Rezension von Georges Friedmanns Les problemes
humains du machinisme industriel getan. Das Beispiel der Beziehungen
zwischen technischen und wirtschaftlichen Normen zeigt auf jeden Fall,
wie eine technische Norm stufenweise auf eine Idee der Gesellschaft und

okonomischen Normen. Von den juridischen Normen ist erst spater die
Rede (NP 184 f./dt. 264 f.).

350 NP" 183 (»Allerdings miisste dann bereits entschieden sein, ob das Bediirf-
nis ein mogliches Objekt der Normalisierung oder eher das notwendige Sub-
jekt der Schaffung von Normen ist«, dt. 263, Ubersetzung leicht verindert).

622

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

ihrer Werthierarchie verweist und zur Vorwegnahme eines moglichen
Ganzen der korrelierten Entscheidungen notigt.

On voit ainsi comment une norme technique renvoie de proche en proche
a une idée de la société et de sa hiérarchie de valeurs, comment une déci-
sion de normalisation suppose la représentation d’un tout possible des dé-
cisions corrélatives, complémentaires ou compensatrices. Ce tout doit étre
fini par anticipation, fini sinon fermé.:s*

Die Vorstellung dieser Totalitdt wechselseitig abhiangiger Normen ist die
Planung der Planwirtschaft. Diese setzt insofern eine Mechanisierung
des sozialen Lebens oder gar die Vorstellung der Gesellschaft ausschlief3-
lich als einer Maschine voraus, als sie annimmt, dass die Ziele einer Kol-
lektivitat nicht nur strikt geplant, sondern auch gemafs einem Programm
vollzogen werden konnen.?s> Obwohl man jedoch Normalisierung und
Planung oft mit der Kriegswirtschaft und der Okonomie der totalitiren
Regime in Verbindung bringt, muss man in den Planungsversuchen vor
allem Bestrebungen sehen, Organe zu bilden, durch die eine Gesellschaft
ihre Bedurfnisse einschitzen, vorhersehen und sich aufbiirden konnte,
statt sie blofs auf Konten und in Bilanzen zu registrieren. Was also von
den Verfechtern des Liberalismus mit dem Schreckbild der Biirokrati-
sierung und der Mechanisierung dargestellt wird, ist vielleicht ganz im
Gegenteil Ausdruck des von der Gesellschaft konfus empfundenen Be-
dirfnisses, das organische Subjekt von als solchen anerkannten Bediirf-
nissen zu werden.3s3

Das Erfordernis, wieder Subjekt der eigenen Bediirfnisse zu wer-
den, steht ebenfalls hinter dem Hang der sozialen Organisation, die
Struktur eines Organismus nachzuabmen. Denn das Streben nach einer
moglichst hohen Konvergenz der eigenen Normen — so kénnen Can-
guilhems Worte interpretiert werden — kann sowohl im Sinne einer Ef-
fizienzsteigerung der Gesellschaft als schlicht biirgerliches Systems der
Befriedigung der privaten Bediirfnisse und Begehren als auch im Sin-
ne der Realisierung einer Gerechtigkeitsstruktur nach den eminenten
Begriffen von Leben und Liebe verstanden werden. Erst angesichts ei-
nes solchen groffen Organismus der Menschheit, in dem Canguilhem

351 NP 183 f. (»Eine technische Norm verweist also — wie man sieht — iiber
verschiedene Vermittlungen auf eine Idee der Gesellschaft und ihrer Wert-
hierarchie, ein Normalisierungsbeschluss setzt die Vorstellung einer mog-
lichen Ganzheit von korrelierenden, komplementiren oder kompensatori-
schen Entscheidungen voraus. Diese muss in der Antizipation abgeschlossen
sein, abgeschlossen, wenn auch nicht vollendet«, dt. 263 f., Ubersetzung
leicht verandert).

352 Vgl. NP 184, 187 f./dt. 264, 269 f.

353 Vgl. NP 184/dt. 264.

623

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Comtes Verstindnis der kantischen Idee eines Reichs der Gnade sah,
kann eine wirkliche — und nicht eine blof§ soziale — Anerkennung der
Subjekte untereinander als Zwecke an sich selbst gleichsam theolo-
gisch-politisch stattfinden und der Idee eines nicht blofS instrumenta-
len, sondern autonomen Handelns, einer praxis und nicht blof$ einer
poiesis, iberhaupt ein konsistenter Gehalt verliehen werden. Auguste
Comtes Unterscheidung zwischen einer Biokratie als schlichter Herr-
schaft tiber die Natur und einer Endbiokratie als Realisierung der un-
endlichen Einheit der Menschheit qua Leben und Liebe trug dieser Not-
wendigkeit Rechnung.3s+

Henri Bergson, auf den sich Canguilhem bei der Unterscheidung zwi-
schen Organisation und Organismus ausdriicklich bezieht, entwickelt
ebenso den Gedanken einer Nachahmung der Struktur des Organismus
durch das System der Normen einer Gesellschaft. Er unterscheidet aber
auch zwischen der schlichten Nachahmung des Instinktes des vitalen
Organismus und der Nachahmung der grofSen Personlichkeiten, die von
der Liebe getragen in ihrer mystischen Praxis die utilitaristische Moral
hinter sich gelassen haben, um bis zum Lebensprinzip selbst vorzudrin-
gen.’ss Das Leben ist dabei nicht schlicht vitale Selbsterhaltung, sondern
das Leben, von dem die menschlichen Gesellschaften und die menschli-
che Gattung nichts Anderes als Manifestationen sind und auf dessen Ba-
sis sich ein umfassendes Verstindnis der Biologie entwickeln lasst, nach
dem jede Moral eine biologische Essenz hat.35¢

Die Stellung Canguilhems zum Problem der Nachahmung ist nicht
ganz widerspruchsfrei. Einerseits hilt er am Gedanken der Imitation
des Organischen durch die gesellschaftliche Organisation fest. Die sozi-
ale Regulation strebt nach der organischen, auch wenn sie dennoch nicht
ganz aufhort, mechanisch zusammengesetzt zu sein. Die Tatsache, dass
die Gesellschaft gleichzeitig Maschine und Organismus ist, stellt somit
nicht eine blofse Feststellung dar, sondern angesichts des organischen

354 In diesem Sinne wire auch der Vorschlag von Andrea Cavazzini zu diskutie-
ren, Canguilhems Humanismus parallel zu Hans Blumenbergs Auffassung
der Moderne zu lesen. Selbstbewusstsein als Selbstbehauptung sollte aber
dann vor einem breiteren Horizont gestellt werden, angesichts dessen der
Selbsterbaltung und der theoretischen Selbstvergewisserung nur ein relati-
ver Wert zukommen wiirde (vgl. A. CAVAZZINI, »Per una filosofia critica.
Lettura di Georges Canguilhem«, a.a.O., 18 ff.; zu Blumenberg vgl. aufser-
dem C. BORCK, »Begriffene Geschichte: Canguilhem, Blumenberg und die
Wissenschaften«, in DERS. (Hg.), Hans Blumenberg beobachtet, Freiburg/
Miinchen 2013, 168-95).

355 Vgl. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion, a.a.O., 7
ff./fz. 2 ff. (fir die Nachahmung des Organismus); 76 ff./fz. 99 ff. (firr die
Imitation der grofsen Menschen).

356 Vgl. a.a.0., 79/fz. 103.

624

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Modells einer hoheren Integration schlicht einen Ungerechtigkeitsrest,
wie Canguilhem im Anschluss an Lévi-Strauss behauptet.’s” Anderer-
seits erinnert Canguilhem daran, dass die VerdufSerlichung der Organe
und damit einhergehend die Moglichkeit, tiber sie per Reprasentation
und Wahl zu verfigen, ein spezifisches Merkmal der menschlichen Ge-
sellschaften gegeniiber den tierischen darstellt. Fiir die menschlichen Ge-
sellschaften in ihrer Suche nach immer mehr Organisation das Modell
des Organismus vorzuschlagen, wiirde demnach im Grunde heifSen, von
einer Riickkehr nicht nur zu den archaischen, sondern gar zu den tieri-
schen Gesellschaften zu traumen.’s* Offensichtlich unterscheidet Can-
guilhem hier nicht zwischen dem Begriff des Organismus im morali-
schen Sinne und dem Begriff des Organismus eng biologisch verstanden.

Der an sich einfach losbare Widerspruch verrit aber mehr, namlich ei-
nen bereits hervorgehobenen Mangel im Denken Canguilhems. Man muss
nicht unbedingt besonders vertraut mit dialektischem Denken sein, um zu
bemerken, dass Verduflerlichung an sich kein Hindernis, sondern eher ein
Mittel zur Entfaltung einer organischen Ganzheit darstellt. Nur tber die
Veriuflerlichung kann man namlich die Stufe einer immanenten, natiir-
lichen Einheit und den Kampf aller gegen alle, die die defizitire Vermitt-
lung des Naturzustandes notwendig mit sich bringt, uberwinden. Auch in
diesem Fall spiirt man bei Canguilhem, der mit seinem Einspruch gegen
die technisch-wissenschaftliche Auffassung des Normalen diese Traditi-
on doch gleichsam von innen heraus zu sprengen weif3, gleichwohl einen
uniibersehbaren Rest von Szientismus. Im Verkennen der Potenzialitaten
eines organischen Denkens der Differenz dufSert sich eine Tradition, die
sich — wie bereits betont wurde — seit dem Kartesianismus mit der Ableh-
nung des Syllogismus etablieren konnte. Der Syllogismus stellt eine Form
der Rationalitit dar, die Identitdten und Differenzen durch die Erzeugung
von hoheren Einheiten, und ohne Qualititen auf Quantitaten zu redu-
zieren, vermittelt. Insofern bildet der Syl-logismus ein Zusammen-Den-
ken, aus dem die dialektische Tradition der spekulativen Philosophie sowie

357 Vgl. NP 191/dt. 274. Zur gemischten Natur des Sozialen vgl. auch MUH-
LE, »Vom Vitalen zum Sozialen«, a.a.O., die aber das Soziale im Zusam-
menhang nicht mit einem fundamentalen Lebensbegriff, sondern mit ei-
ner hybriden Ontologie des Lebens begreift, die nach der sich ausdriicklich
auf Donna Haraways berufende Auffassung Monica Grecos den Vitalismus
Canguilhems auszeichne (vgl. 152 ff. und M. GRECO, »On the Vitality of
Vitalism«, Theory, Culture & Society, 22 (2005), 15-27, 20). Zum Kapitel
»Vom Vitalen zum Sozialen« vgl. auch >. MACHERAY, »Normes vitales et
normes sociales dans I’Essai sur quelques problemes concernant le normal
et le pathologique«, in: Bing, Braunstein, Roudinesco (Hg.), Actualité de Ge-
orges Canguilhem, a.a.O., jetzt in: DERS., De Canguilbem a Foucault. La
force des normes, a.a.O., 124—38.

358 Vgl. NP 190/dt. 274.

625

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

der Rhetorik und der Hermeneutik hervorgehen. Canguilhem selbst er-
wihnt kritisch Léon Brunschvicgs Einschatzung in Les dges de intelligen-
ce (1934), nach der Aristoteles (in der Physik) mit seinem qualitativen, sich
der Mathematisierung widersetzenden Denken der Form nach im intellek-
tuellen Stadium der Kindheit der Menschheit geblieben sei, in dem man an
der unmittelbaren Realitit der wahrgenommenen Formen und Qualitidten
glaubt.’s* Canguilhems Lehrer Alain, der am System des Autors der Pha-
nomenologie des Geistes aufgrund von dessen Affinitit mit jenem Augus-
te Comtes interessiert war, fand seinerseits die Argumentationsweise He-
gels sehr plausibel, obwohl lediglich poetisch.3%

Canguilhem legt mit seiner Kritik an den Anspriichen, eine positive Me-
dizin und somit eine Wissenschaft des Normalen zu etablieren, zugleich
die Mystifikation des Positivismus blof$, Metaphysik und Poesie endgiiltig
hinter sich gelassen zu haben. Somit stellt er Bachelards scharfe Trennung
zwischen wissenschaftlichem Geist und Imagindrem infrage: Wissenschaft
lasst sich nicht psychoanalysieren, sie kann nicht von ihrer grundsatzli-
chen Werthaftigkeit bereinigt werden. Das grundsitzliche Angewiesensein
auf die menschliche, bewusste Normativitit des Patienten, um die Gren-
ze zwischen dem, was gesund, und dem, was hingegen krank ist, festzu-
legen, und wiederum das Angewiesensein dieser auf eine Anthropologie,
eine Moral und eine Philosophie, als die Projektion eines moglich ganz-
heitlichen Systems von hierarchisch eingeordneten Werte, erfordert ein
Denken des Qualitativen und Werthaften, das gestattet, zwischen dem un-
mittelbaren, vital verankerten Sich-wohl- oder Sich-unwohl-fihlen eines
entweder kranken oder gesunden Menschen und einem System von Wer-
ten nicht blofl willkiirlich zu vermitteln. Ahnlich verhilt es sich bei dem
spezifischen Problem, um das es im Kapitel »Vom Vitalen zum Sozialen «
der Nouwvelles réflexions von 1966 eigentlich geht, namlich die organische
Koordinierung der Normen einer sozialen Organisation zu garantieren,
fir dessen Losung eine Form von Rationalitat notig ist, die die Vermittlung
zwischen den wechselseitig korrelierten technischen, 6konomischen, juris-
tischen Normen und einem bestimmten Ideal ermoglicht, so namlich, dass
die Glieder einer Gesellschaft zum Subjekt und nicht zum Objekt ihrer
Normen werden. Erfordert sind aufSerdem Formen der Vergeistigung, die
erlauben, poli, religios, moralisch den irreparablen Ungerechtigkeitsrest
der Geschichte, den unvermeidlichen Anteil des Mechanischen an einer
Organisation, nach dessen Ausmaf$ und Akuitit, im Namen einer hoheren
Einheit anderer Art entweder zu akzeptieren oder als das schlicht Unan-
nehmbare zu verwerfen. Erforderlich ist schlielich selbstverstandlich ein

359 Vgl. CANGUILHEM, Les normes et le normal, a.a.0., 93 und L. BRUN-
SCHVICG, Les dges de I'intelligence, Paris 193 4, 7 ff.

360 Vgl. ALAIN, Idées. Introduction a la philosophie. Platon, Descartes, Hegel,
Comte, Paris 1983 (1939), 187.

626

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Rechtssystem, das aus den Gliedern des groflen Organismus der Mensch-
heit gleichberechtigte Subjekte von Rechten macht.

i.v Die normale Prioritit der Ubertretung

Gegen die moderne, instrumentelle Normalisierung entwickelt Canguil-
hem eine spezifische Theorie der normalen Prioritit der Ubertretung (»la
priorité normale de Iinfraction«).3¥* Von einem funktionellen, organi-
schen Zusammenhang gibt es kein mogliches Bewusstsein vor dem Bruch,
der zwingt, ihn auf eine Norm als auf ein Ideal zu beziehen, das auf ihn
erst nachtraglich projiziert wird. So zeichnet sich die Gesundheit dadurch
aus, dass sie als solche nicht wahrgenommen wird, sie ist namlich — wie
Canguilhem mit den Worten René Leriche sagt —>das Leben in der Stille
der Organe«. Das Gesunde, das als normatives Ideal die normalisieren-
de Praxis der Medizin intentional leitet, bildet erst die nachtrigliche, be-
wusste Darstellung eines vermeintlichen Zustandes vor der Erkrankung,
den es nun wiederherzustellen gilt. Ahnlich stellt im Fall der technischen
Normen im Allgemeinen die unmittelbare, ohne jede Normierung oder
jeden technischen Eingriff erreichte Ubereinstimmung zwischen den Tat-
sachen und den Werten ein Goldenes Zeitalters, ein Paradises oder — im
18. Jahrhundert — ein mythischer état de nature dar, einen Zustand des
Unbewusstseins, aus dem erst das ZerreifSen der Entsprechung zwischen
Erfordernissen und Gegebenheiten fithren kann. Erst aus diesem Bruch
entsteht — wie das Bewusstsein nach Bergson, das hier offensichtlich als
Modell dient, aus einer Hiirde3** — das Bewusstsein der Norm als das Be-
diirfnis, die Wirklichkeit auf ein Ideal zu beziehen. Die Infraktion, das An-
ormale, ist somit logisch sekunddr, aber existenziell primdr: »I’anormal,
logiquement second, est existentiellement premier. «3¢

Canguilhem ist sich bewusst, mit seinen Ausfiihrungen zur Priori-
tit der Ubertretung eigentlich eine Theorie der Entstehung der Kultur,
das heifst der Technik und der Arbeit, aus der Natur entwickelt zu ha-
ben. Im Anschluss an einem Essay Jean Starobinskis tiber die Urspriin-
ge des soziologischen Denkens bei Rousseau weist er darauf hin, wie
die Geschichte aus dem unheilbaren Riss des vorgeschichtlichen Gliicks
eines spontanen Gleichgewichts zwischen Welt und Begehren, oder

361 Vgl. NP 178 ff./dt. 255 ff.; auflerdem NP* 52 ff./dt. 87 ff. und bereits Les
normes et le normal, Vorlesung an der Universitit Strafsburg, Bl. 9—13 (Vorle-
sung mit dem Titel: »La priorité normale de 'infraction et de interdiction«).

362 Vgl. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion,a.a.O., 15/
fz. 13, und fiir die Idee der retrospektiven Ubertragung DERS., Denken und
schiopferisches Werden. Aufsdtze und Vortrdge, tbers. v. L. Kottje, Frank-
furt/M. 1985, 33/fz. 14.

363 Vgl. NP 180/dt. 259.

627

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

— wiederum mit Canguilhem gesprochen — aus dem Leben als dem Prin-
zip einer moglichen Einheit zwischen Werten und Tatsachen, Wesen und
Dasein, hervorgeht.3 Der Begriff der Ubertretung kann aber héchstens
die Entstehung der spezifisch anthropologischen und kulturellen Erfah-
rung der Normierung und der Regulation erkldren, nicht aber begreifen,
wie sich Normen und Techniken entwickeln.3¢s

Ein dialektisches Denken legitim zu verwerfen, das mit seiner Ver-
endlichung zugleich die Verabsolutierung der hybriden Struktur in Kauf
nimmt, die als falsche Vermittlung zwischen Werten und Tatsachen der
instrumentellen Vernunft der modernen Technokratie zugrunde liegt,
muss nicht notwendig heifSen, dialektischem Denken im Ganzen jede
Berechtigung zu verweigern. Kultur speist sie sich nicht nur aus negati-
ven Erfahrungen, sondern ebenso aus Gedichtnis und Uberlieferungen,
die immer neu, immer wieder zu erfinden sind. Dafiir braucht man ein
gehaltvolles Denken des Qualitativen.’** Was schliefSlich die Ubertre-
tung angeht, so hat Canguilhem genau gesehen, dass Normen immer aus
Anderem als aus sich selbst hervorgehen. Deshalb muss aber ihr Grund
nicht nur im Negativen gesucht werden. Exzesse, Hyperbeln, wie bereits
gesehen wurde, gibt es ebenso im Positiven. Spricht Canguilhem im Ub-
rigen in Bezug auf die Totalitit der Normen und der konkreten Einheit,
auf die sich die Philosophie beziehen muss, will sie ihrer Aufgabe ge-
recht werden, die Normen untereinander hierarchisch zu koordinieren,
selbst nicht von einer Vorwegnahme, anticipation und présomption?>¢7

364 Vgl. NP 179 f./dt. 257 f. und J. STAROBINSKI, » Aux origines de la pensée
sociologique«, in: Les Temps Modernes, 18 (1962), 961-79.

365 Zur »expérience spécifiquement anthropologique ou culturelle« der Nor-
mierung und der Regulation vgl. NP 178/dt. 2535.

366 In diesem Sinne ist dufSerst bezeichnend, was Jean Starobinski sich gerade auf
Gaston Bachelard beziehend tiber die Dichtung Yves Bonnefoys sagt, des zeit-
gendssischen Dichters, der vielleicht am kohidrentesten der Frage nachgegan-
gen ist, wie es noch maglich ist, eine Welt unter der Bedingung des Ruins der
Sprache zu konstituieren. Vor der volligen Trennung zwischen Wissen und
Weltbildern, die das Aufkommen der modernen, analytischen Wissenschaft mit
sich brachte, habe Bachelard die kosmologische Funktion ganz auf die Seite des
Imaginiren gestellt. Die moderne Dichtung und im Allgemeinen die moderne
asthetische Tatigkeit ibernehmen dadurch bewusst eine ontologische Funkti-
on, die alte Aufgabe der theoria tou cosmou, fir die sie in den vorhergehen-
den Jahrhunderten nicht verantwortlich waren. Canguilhem, der Bachelards
scharfe Trennung zwischen Wissenschaft und Werten gebrochen hat, miisste
sich umso mehr dariiber im Klaren sein (vgl. J. STAROBINSKI, »La poésie.
Entre deux mondes«, in: Y. BONNEFOQY, Poé¢mes, Paris 1982, 7—30, insb. 1o
f.).

367 Vgl. die bereits angefiihrten Stellen in: NP 184/dt. 264 und CANGUIL-
HEM, »Philosophie et science«, a.a.0., r107/dt. 63.

628

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Wovon soll das Anormale aufSerdem die Ubertretung sein, wenn vor ihm
die Norm noch nicht existierte, wenn nicht von jener unmittelbaren Ein-
heit, von der die Norm hochstens ein ideales Bild geben kann?

Selbst wenn man die Richtung, die Canguilhem fiir seine Nouvelles
Réflexions von 1963-1966 angegeben hat, unbedingt umkehren will und
das erste Kapitel des Zusatzes nicht mehr als »vom Sozialen zum Vitalen,
sondern als »vom Vitalen zum Sozialen«< lesen will, hat man wenig getan,
wenn man nicht gewahr wird, dass das Problem nicht darin liegen kann,
die vermeintliche Nachordnung des Sozialen gegeniiber dem Vitalen im
Sinne eines Vorranges des Sozialen wiedergutzumachen. Vielmehr muss es
darum gehen, ein richtiges Verhaltnis sowohl vom Vitalen als auch vom
Sozialen zum fundamentalen Leben, aus dem beide hervorgehen, herzu-
stellen, damit der Mensch als ein Lebendiges und als Person wieder zum
Subjekt seines vitalen und sozialen Lebens werden kann. Soziokratie ist an
sich nur eine raffiniertere und gerne perfidere und grausamere Form von
Biokratie als schlichter Beherrschung. Mehr als fraglich ist aufSerdem, ob
Canguilhem im Essai von 1943 je das Soziale dem Vitalen nachgeordnet
hat. Man kann sicherlich einen solchen Eindruck haben, dafiir muss man
aber nicht zwischen Leben in einem fundamentalen Sinne und seinen Ma-
nifestationen, den vitalen Techniken und den entsprechenden Normen,
unterscheiden, durch die das Leben in verschiedenen funktionalen Zu-
sammenhingen sein Prinzip vollzieht, das heiflt die Normativitit als Assi-
milation der Materie. Allein in diesem Fall kann man Canguilhems allge-
meine Organologie, die Behauptung etwa, dass jede menschliche Technik,
einschliefSlich der Medizin, dem Leben als die die Materie formierende und
aneignende Tatigkeit eingeschrieben ist, im Sinne eines schlichten Biologis-
mus und nicht einer fundamentalen Philosophie des Lebens verstehen.3%

Innerhalb des Lebens ist nach Canguilhem das Vitale im strikt organi-
schen Sinne kaum vom Sozialen unabhingig. Im Anschluss an die The-
se von Maurice Halbwachs’ iiber Adolphe Quetelets durchschnittlichen
Menschen, in der der Soziologe statistische Werte wie die Korpergrofle
und die Lebensdauer als soziale Phinomene untersucht, etwa als Fakto-
ren von Paarungs- und Ehepraxis, Lebensweisen und -niveaus, sieht sich
Canguilhem berechtigt zu behaupten, dass der Korper im gewissen Sin-
ne ein Produkt der sozialen Tatigkeit ist.>** Canguilhem denkt gar, dass
das geographische Milieu selbst gleichsam ein Produkt der menschlichen
Handlung darstellt, und wenn der Mensch ein geographischer Faktor
ist, so ist die Geographie ganz von Geschichte in der Form von kollek-
tiven Techniken durchdrungen. So kann Pierre Macherey, an das Inte-
resse Canguilhems fiir die Humangeographie Vidal de La Blaches, Max
Sorres’, Lucien Febvres denkend, gar zu dem Schluss kommen, dass in

368 Vgl. NP* 8o/dt. 131.
369 Vgl. NP 102/dt. 165.

629

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

dem MafSe, wie die menschliche Ordnung sich tendenziell gegeniiber der
grofsen Mehrheit der lebendigen Natur durchgesetzt hat, jedes Leben in
gewissem Sinne menschlich geworden ist.37°

Canguilhem lidsst schliefSlich keinen Zweifel daran, welche Prioritits-
ordnung zwischen vitaler und menschlicher Normativitit besteht. Ei-
nen Zustand oder eine Verhaltensweise konnen erst als pathologisch be-
zeichnet werden, wenn ein Mensch sie als solche qualifiziert, indem er
sie in Bezug auf die dynamische Polaritit des Lebens als negative Wer-
te erfasst.’”* So kann Canguilhem behaupten, dass seines Erachtens es
nichts in der Wissenschaft gibt, das sich nicht zuvor im Bewusstsein ge-
zeigt hatte: »il n’y a rien dans la science qui n’ait d’abord apparu dans
la conscience«.37*

i.vi Natur und Geschichte des Lebens

Wo bleibt aber dann eigentlich die Natur? Die Frage scheint umso mehr
berechtigt, als Canguilhem selbst noch im Essai das Bediirfnis empfin-
det, sich vor dem Einwand zu verteidigen, er sei in eine Art Anthropo-
morphismus geraten.’73 In Bezug auf den Vorwurf von Louis Bounoure,
auf die vitale Normativitit die menschliche Neigung zum dépassement
projiziert zu haben, wies Canguilhem dann im Vorwort zur zweiten Auf-
lage 1950 auf Hegel und auf die Frage hin, ob man berechtigterweise
die Geschichte ins Leben einfihren kann. Zugleich entschuldigte er sich,
eine solche Frage in einem Vorwort nicht behandeln zu konnen. Einige
Auskunft dariiber hatte er allerdings bereits in seinem Aufsatz tiber die
Rezeption Hegels in Frankreich (»Hegel en France«, 1949) gegeben.>7+
Canguilhems knappe Ausfiihrungen sind auch im Hinblick auf Foucault
umso bedeutender, als sie anhand einer Kritik an Alexandre Kojéves di-
alektischem Humanismus entwickelt werden.

Alexandre Kojéve erhebt die Negativitat des menschlichen Geistes, die
transformierende, aneignende Praxis der Arbeit zum einzigen Prinzip der

370 MACHEREY, »Normes vitales et normes sociales«, a.a.O., 130. Fiir Canguil-
hems Interesse an der Humangeographie vgl. NP ro2 ff./dt. 164 ff. und G.
CANGUILHEM, »Le vivant et son milieu« (1947), in: DERS., La connais-
sance de la vie, a.a.0., 129-54, insb. 132 f., 142 ff./dt. 238 f., 257 ff. Gegen
eine naturalistische Auffassung des Verhiltnisses des Menschen zu seinem Mi-
lieu auch: DERS., »La question de I’écologie. La technique ou la vie« (1974),
in: E DAGOGNET, Considérations sur I'idée de nature, Paris 2000, Anhang,
183-91.

371 Vgl. NP 77/dt. 126.

372 NP« 53/dt. 89.

373 Vgl. NP 77/dt. 127.

374 Vgl. aulerdem noch CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.0., 345 f.

630

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Geschichte. In seinem humanisme intégral gibt es keinen Platz fur eine
Dialektik der Natur. Kojeéve verurteilt somit die idealistische 1llusion He-
gels und den Monismus, der bei Hegel dazu fiihrt, den Dualismus zwi-
schen Natur und Geist aufzugeben. Canguilhem setzt sich insbesonde-
re mit Kojeves Auffassung der Bedeutung der menschlichen Geschichte
auseinander, sofern diese — so Canguilhem — mit dem zentralen Problem
des Hegelianismus verbunden ist, namlich der Natur der Zeit, die Hegel
mit dem Begriff gleichsetzt.

Nach Kojéve miissen die Zeit der Natur und die Zeit der Menschheit
radikal voneinander getrennt werden. Nur die menschliche Zeit ist his-
torisch, nur der Mensch hat eine Geschichte, weil allein der Mensch sich
durch die Negation des Bestehenden, dessen Transformation und An-
eignung, realisiert. Das Ende der Geschichte stellt sodann das Ende der
menschlichen Handlung, die endgultige Versohnung des Menschen mit
dessen Negativitit, der Natur, dar. Das Ende der Geschichte ist zugleich
das Ende des Irrtums, oder gar — wie bereits in Bezug auf Foucault zu se-
hen war — des Wabnsinnigen, des Verbrechers und des burgerlichen In-
tellektuellen, die von der objektiven sozialen Realitit vernichtet werden.
Kojéve insistiert insbesondere darauf, dass die menschliche Zeit sich so-
wohl von der biologischen als auch von der kosmischen Zeit unterschei-
det. Der Mensch ist namlich Projekt, das Leben Geddchinis und die Welt
Prisenz. Die Welt, das Sein, ist mit sich selbst identisch; sie ist Raum. Der
Mensch ist nicht, indem er sich stets negiert und dadurch zu Zeit wird.
Kojeve tritt demnach fiir den Dualismus ein. Es gibe keine natiirliche Di-
alektik, sondern blofS eine menschliche. Nur sofern diese den Menschen
einschliefSt, konne man von einer Dialektik der Wirklichkeit sprechen.
Laut Kojeve sagt Hegel dariiber nichts. Canguilhem bemerkt allerdings,
dass Hegel in Wahrheit gerade das Gegenteil behauptet, sodass eigent-
lich davon ausgegangen werden muss, dass Kojéve in Bezug auf Hegels
System dessen ganze Naturphilosophie, die kosmologische wie die bio-
logische Philosophie, leichtsinnig fallen ldsst.37s

Kojeve erinnert zwar daran, dass Hegel 1817 in der ersten Ausga-
be der Enzyklopddie die Negativitat ins natiirliche Sein selbst einfihrt,
nachdem er zehn Jahre frither in der Phinomenologie die Geschichtlich-
keit des Seins und des Lebens ausgeschlossen hatte. Kojéve entscheidet
sich aber einfach fiir den Standpunkt der Phanomenologie und verneint
jede Dialektik der Natur. Umgeht er aber dadurch, dass er den Men-
schen, den Geist und die Geschichte miteinander gleichsetzt und die Ge-
schichte und die Natur, die Freibeit und die Identitit radikal voneinan-
der trennt, nicht — so die Frage Canguilhems — ein traditionelles Problem
der Philosophie, etwa dasjenige Kants, auf den sich Kojéve im Ubrigen
bezieht, um seinen Dualismus zu rechtfertigen, namlich die Frage nach

375 Vgl. CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.0., 331 ff.

631

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

dem Verhiltnis von Natur und Freibeit im Menschen? Der Mensch ist
laut Kojéve wesentlich unterschieden von allem, was nur Natur ist. Uber-
einstimmen heifst allerdings fiir Canguilhem nicht, zu leugnen, dass der
Mensch auch Natur ist.37¢

Die Losung dieser Schwierigkeit, die Natur im Menschen zu denken,
kann laut Canguilhem nicht im Naturalismus bestehen. Um Kojeves Pro-
gramm zu verwirklichen, Hegel auf einen integralen Humanismus zu-
riickzufiithren, liasst so Tran Duc Thao den Geist aus einer der Natur ei-
genen Dialektik hervorgehen. Gegen den Dualismus Kojeves verteidigt
er zwar eine monistische Dialektik wie jene Hegels, versteht sie aber als
eine materialistische Dialektik, ohne allerdings in der Lage zu sein, dem
Begriff der Materie einen eindeutigen Gehalt zu geben.’”” Canguilhem
findet die Position Jean Hyppolites viel aufschlussreicher, der auf den
Dualismus Hegels schlief3t, soweit dieser in der Gegentiberstellung zwei-
er Substanzen nicht aufgeht.’”® Canguilhem erklart sich als in der Sache
Hegels nicht kompetent genug, um zwischen der Interpretation Kojeéves,
der Hegel den Monismus vorwirft, und der Interpretation Hyppolites zu
entscheiden, der stattdessen den nicht-substanziellen Dualismus Hegels
hervorhebt. Er glaubt allerdings, dass es Hyppolite dank seines dualisti-
schen Ausgangspunkts besser gelungen ist, den Schlisselbegriff der Ent-
dufSerung zu erklaren. Sollte man aber nicht im Mechanismus der Entau-
Berung die Losung des Problems suchen, das Kojéve ins Zentrum seines
Kommentars stellt: Wie kann Hegel mal das Leben von der Geschichte
— das heifst hier von der zeitlichen Entfaltung des Begriffes — ausschlie-
8en und mal das Leben und den Geist in Kontinuitat mit der Geschichte
sehen? Nach Kojeéve ist das Leben Geddichtnis und der Mensch Projekt.
Muss aber das Geddchtnis als ein einfacher Wiederholungs- und Inte-
grationsmechanismus verstanden werden, oder stellt es nicht vielmehr
bereits einen dialektischen Prozess dar, in dem sich die Gewohnbeit, das
heif$t die EntdufSerung — oder die Natur als habitude, als unreflektierte
Unmittelbarkeit, nach Bergson die soziale Form des Instinkts3”? — und die
Emergenz, das heif$t die Schopfung — oder die Reflexion, kohdrent von
Canguilhem mit einer lebensphilosophischen Begrifflichkeit verstanden
— gegenseitig einschranken? Der Geist wird sich demnach als Geschich-
te dadurch gewahr, dass er sich aus seiner EntdufSerung in der Gewohn-
heit erhebt. Die Geschichte und das Leben werden somit aufhoren, als

376 Vgl. die bereits angefiihrte Stelle in: CANGUILHEM, »Hegel en France«,
a.a.0., 334.

377 Vgl. a.a.0., 334.

378 Vgl. a..a.0. 336 und HYPPOLITE, Genese et structure de la >Phénoméno-
logie de lesprit< de Hegel, a.a.O., Bd. 11, 581: »mais ce dualisme n’est pas la
juxtaposition de deux substances«.

379 Vgl. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion, a.a.O., 20
ff./fz. 20 ff.

632

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

nebeneinanderstehende Elemente zu erscheinen, und man wird anerken-
nen konnen, dass der Monismus Hegels nicht so sehr von dem Dualis-
mus entfernt ist, den Kojéve bei ihm bemingelte.

Ainsi I’histoire et la vie cesseraient d’apparaitre comme piéces juxtaposées
et ’on pourrait reconnaitre que le monisme de Hegel n’est pas si éloigné
du dualisme que M. Kojéve lui reproche de n’avoir pas suffisamment con-
tribué a formuler.3%

Ist ein dhnlicher dialektischer Prozess nicht auch zwischen der unbewuss-
ten Wertsetzung des Lebens als die Materie formierende und aneignende
Titigkeit und der dem menschlichen Bewusstsein wesentlichen Normati-
vitdt am Werk, deren Interaktion im Mittelpunkt von Canguilhems medi-
zinischer Dissertation steht?3%* Selbstverstandlich verabsolutiert Canguil-
hem keinen der Prozesse, weder die vitale noch die menschliche Technik
und auch nicht die Dialektik zwischen beiden oder das Wissen tber sie.
Weder der Wissenschaft noch der Technik, weder dem Korper noch der
Gesellschaft, und auch nicht einer wesentlichen Aquivozitit zwischen ih-
nen mochte Canguilhem allerdings — so skandal6s es auch klingen mag —
eine fundamentale Stellung zuerkennen.

Fundamental ist ein Leben wie die vis occulta, die die Vitalisten nach
dem physikalischen Modell der Anziehungskraft Newtons unterstellten,
um die organischen Phinomene zu erkliren, ohne etwas tiber ihre Natur
aussagen zu wollen. Wenn das Leben insofern als ein immanentes Prinzip
zu denken ist, dann als ein solches — nach der von Blumenbach zitierten
Formel Ovids: causa latet, vis est notissima (Met. IV, 287) —, dessen Wir-
kungen allzu bekannt sind, wihrend die Ursache verborgen bleibt.>** Es
wurde bereits angemerkt, dass Canguilhem dem Leben als fundamenta-
lem Prinzip sowohl eine epistemologische als auch eine ethische Bedeu-
tung beimisst. Dem Leben kommt einerseits eine epistemologische Be-
deutung als der Totalitatshorizont, auf den sich jedes Wissen durch das
System seiner Annahmen immer schon bezieht, und andererseits eine ethi-
sche Bedeutung als die konkrete Einbeit zu, deren Vorwegnahme und Un-
terstellung erlaubt, eine Hierarchie der Werte herzustellen. Eine funda-
mentale Auffassung des Lebens ermoglicht, nicht nur ein instrumentales

380 Vgl. CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.0., 336 (»Demnach wiirden
die Geschichte und das Leben aufhoren, nebeneinandergestellt zu sein, und
man wiirde anerkennen konnen, dass der Monismus Hegels vom Dualismus,
den er laut Kojéves Vorwurf nicht ausreichend ausformuliert hat, nicht so
weit entfernt ist«).

381 Vgl. NP* 77/dt. 127.

382 Vgl. DERS., La formation du concept de réflexe aux X VII¢ et X VIII* siecles,
a.a.0., 113 ff. /dt. 140 ff.; dhnlich bereits DERS., »Le normal et le patholo-
gique«, a.a.0., 156/dt. 283.

633

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Handeln nach dufSeren Zwecken als poiesis, sondern auch ein autonomes
nach einem immanenten Zweck als praxis zu begreifen und die Mensch-
heit als eine Gemeinschaft von Subjekten zu denken, von denen ein jedes
als Zweck an sich selbst gelten kann. Wie bereits gesagt, Canguilhem ist
uberzeugt, die ethische Geltung des Lebensprinzips verteidigen zu kon-
nen, ohne dafiir dhnlich wie beim Vitalismus ihre ontologische Bedeutung
behaupten zu mussen. Der antinomische Charakter einer rein theoreti-
schen Begrindung der Metaphysik macht sie allerdings sowohl de fac-
to wie de iure nicht entbehrlich; er steht aufSerdem der Moglichkeit ihrer
praktischen Fundierung nicht im Wege, sondern bestatigt sie vielmehr.

i.vii Canguilhems Dualismus oder die unmogliche Einheit
der Erfahrung

Canguilhems phinomenologischer Dualismus ist selbstverstandlich viel
radikaler als derjenige, den er in Jean Hyppolites Interpretation von He-
gel verteidigt wissen wollte. Hyppolite spricht lediglich von einem gewis-
sen Dualismus, den man unterstellen muss, um den Ernst, den Schmerz,
die Geduld, die Arbeit des Negativen im System anzunehmen. So weist
Hyppolite gleich darauf hin, dass die Dialektik zwischen Logos und
Natur eigentlich in der immerwihrenden Selbstsetzung des Geistes als
ihrer lebendigen Einbeit besteht.?®> Canguilhem zitiert im Ubrigen an
einer weiteren Stelle seines Aufsatzes eine wichtige Fufsnote des Kom-
mentars Hyppolites, in der dieser den Kern von Hegels Religionsphi-
losophie in der Phinomenologie in der Uberwindung des christlichen
Dualismus zwischen Jenseits und Diesseits, weltlichem und absolutem
Geist sieht. Es gebe somit keine Transzendenz mehr aufSerhalb des his-
torischen Werdens.3%+

Der Dualismus Canguilhems kennt keine endgiiltige Vermittlung aufSer
in der Form der anticipation und der présomption; oder im Extremfall
des aufgeklirten Wahnsinns des Todes im Namen des Lebens, etwa der
Aufopferungsbereitschaft von Jean Cavailles, Simone Weil, Spinoza. Der
Dualismus steht im Mittelpunkt von Canguilhems steter Ablehnung des
modernen Programms, Erfahrung von Natur her zu vereinheitlichen. Das
Projekt, die Erkenntnis der Natur zu naturalisieren, »le projet de natura-
liser la connaissance de la nature«, nach der Formel der zwei Vorlesun-
gen von »Le concept et la vie« (1966),3* meint die natura naturans auf

383 HYPPOLITE, Geneése et structure de la >Phénoménologie de I’esprit< de He-
gel,a.a.0.,Bd. 11, 581.
384 Vgl. a..a.0., 525 Anm. 1 und CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.O.,

336.
385 Vgl. DERS., »Le concept et la vie«, a.a.0O., 342.

634

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

die natura naturata reduzieren zu kénnen. Somit kommt aber nicht nur
die Freibeit des Menschen, sondern auch dessen Wille, das heifst letztend-
liche seine praktische Natur, abhanden. Denn den Willen auf Wissen zu
reduzieren heifdt, ihm seine Originalitidt abzusprechen, seine synthetische,
teleologische, subjektive Natur zu verneinen.?*¢ So erklart sich auch die
bekannte polemische Virulenz, die alle Schriften Canguilhems, selbst die-
jenigen, die Fachfragen von Spezialgebieten angehen, durchzieht: Nach
dem Vermaichtnis der histoire des sciences Auguste Comtes sind episte-
mische Fragen immer schon auch politische und moralische Fragen. Sie
zeugen vom Stand der geistigen Europdischen Republik.

Das gemeinsam von Georges Canguilhem und Camille Planet verfasste
Gymnasialhandbuch Traité de logique et de morale (1939) wird von der
These geleitet, dass der qualitative Reichtum der phanomenologischen
Erfahrung sich nicht uiber die Wissenschaft vereinheitlichen ldsst.>s” Can-
guilhem und Planet lehnen sich insofern an Bergson an, als Logik (das
heifSt Wissenschaft) und Moral zwei unterschiedliche mogliche Einstel-
lungen gegenuber der Erfahrung bilden, die Bergsons Unterscheidung
von zwei divergierenden Richtungen in der Evolution des Lebens, der
analytischen der Materie und der Intelligenz und der synthetischen des
Lebens, des Instinkts und der Intuition, wieder aufnimmt.3*® Der Dualis-
mus steht selbstverstandlich im Mittelpunkt von Canguilhems Einspruch
gegen den mechanischen Reduktionismus in der Biologie, der meint, ei-
nen unendlichen Weg, jenen der passage a I'infini, der vom Mechanismus
zum Organismus fithrt, auf endliche Weise zuriicklegen zu konnen.3* Im

386 Vgl. DERS., »Descartes et la technique«, a.a.0., insb. 497 und die zivilisa-
tionsdiagnostischen Uberlegungen von DERS., »Note sur la situation faite
en France a la philosophie biologique«, 312 ff.

387 TLM 641, 798-809 und bereits CANGUILHEM, »Activité technique et
création«, a.a.0., soo ff.

388 Vgl. BERGSON, Schopferische Evolution, a.a.O., 119 ff./fz. 99 ff.

389 Aufler den zwei bereits erwidhnten Aufsitzen, dem Vortrag am College
philosophique von Jean Wahl (1947), in der Canguilhem sein Programm
fiir eine allgemeine Organologie darlegt, »Machine et organisme«, und
der Rezension von Martial Gueroults Buch iiber Seele und Korper bei De-
scartes, »Organismes et modéles mécaniques« (1955), ist das grofSe Werk
Canguilhems tiber die Unvereinbarkeit zwischen Organismus und Mecha-
nismus sicherlich seine philosophische Dissertation La formation du con-
cept de réflexe aux XVII¢ et X VIII siécles (1955). Dort weist Canguilhem
nach, dass der Begriff der Reflexbewegung nicht, wie infolge seiner spi-
teren Mechanisierung tiblicherweise gemeint, auf die mechanische Biolo-
gie Descartes’, sondern auf vitalistisch orientierte Autoren wie den Eng-
linder Thomas Willis (1621-1675) und den Tschechen Georg Prochaska
(1749-1820) zuriickzufiihren ist. Was Canguilhem in einer historischen
Perspektive zeigen will, ist die Enge einer mechanistischen Erkldrung des

635

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Essai entspricht das Grundprogramm, die Autonomie der Pathologie ge-
gentber der Physiologie als Wissenschaft des Normalen aufzuzeigen, ei-
ner Verteidigung des fundamentalen Dualismus des Lebens, fiir den sich
Canguilhem einmal mehr auf den Vitalismus Xavier Bichats beruft. Die
dynamische Polaritit des Lebens, das sich in der konstitutiven Werthaf-
tigkeit seiner Normativitit in einen positiven und einen negativen Pol
aufteilt, erklart ein epistemologisches Faktum, dessen fundamentale Be-
deutung Bichat geahnt hatte. Es gibt zwar eine biologische, nicht aber
eine physische, eine chemische oder eine mechanische Pathologie.3°

Canguilhems Essai ist insgesamt mit dem Ziel geschrieben worden,
die Unmoglichkeit einer wissenschaftlichen Vereinheitlichung der Bio-
logie nach dem naturwissenschaftlichen Modell der Physik aufzuzeigen.
Nachdem auf die Bedeutung der Biologie fir den Positivismus Auguste
Comtes hingewiesen wurde, scheint es nicht mehr unbedingt notig, an
die politische Relevanz zu erinnern, die ein solches Naturalisierungspro-
jekt, die Schaffung einer Wissenschaft des Wertes und die Etablierung ei-
ner wissenschaftlichen Politik auf der Basis einer biologisch fundierten
Soziologie, haben konnte.

On dira que le progres de la connaissance physique a consisté, avec Ga-
lilée et Descartes, a considérer tous les mouvements comme naturels, c’est-
a-dire conformes aux lois de la nature, et que de méme le progres de la
connaissance biologique consiste a unifier les lois de la vie naturelle et
de la vie pathologique. C’est précisément cette unification dont Comte

animalischen Lebens, die von der vitalen Bedeutung der reflexartigen, un-
willkiirlichen Bewegung abstrahiert, um im Reflex ein Elementarmodell
fir die Reduktion der allgemein biologischen Frage nach dem Verhilt-
nis des Organismus zum Milieu, d. h. letztendlich nach der Eingliederung
des Lebens in die Natur, auf eine rein wissenschaftliche Frage zu finden.
Es versteht sich in dieser Hinsicht, dass Canguilhem die Einleitung zu sei-
ner Studie mit einem Hinweis auf die Pradilektion der Physiologie fiir die
unwillkiirliche lieber als fur die willkiirliche Bewegung schlieffen konnte:
Die Physiologie des Automatismus sei namlich einfacher als die Physio-
logie der Autonomie zu entwickeln (vgl. CANGUILHEM, La formation
du concept de réflexe aux XVII¢ et XVIII¢ siecles, a.a.O., hier 7/dt. 14;
dazu auch SCHMIDGEN, »Fehlformen des Wissens«, a.a.0., XXIX-XL
und XXXVIII fiir den Einfluss der seit der Jahrhundertwende vor allem
in Deutschland etablierten Stromung der Allgemeinen Biologie auf Can-
guilhem, die aus einer fundamentalen Perspektive auf die vitalen Phino-
mene als ganzheitliche Phinomene blickte und zu der in Frankreich Auto-
ren wie Kurt Goldstein, Viktor von Weizsicker, Frederik Buytendijk und
Jakob von Uexkull zihlten, die von Merleau-Ponty einem breiteren Pub-
likum bekannt gemachte wurden.
390 Vgl. NP« 78/dt. 127 f.

636

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

révait et que Claude Bernard s’est flatté d’accomplir, comme on ’a vu
ci-dessus.?o"

Man versteht besser, was es heifdt, dass Canguilhem statt einer philoso-
phie de la vie oder einer philosophie du vécu eine philosophie du vivant
vertrat. Von einer philosophie de la vie trennte ihn die Ablehnung jeder
Form von mystischer Vereinigung mit dem Leben, sowohl in der Theo-
rie wie in der Handlung. Die Anerkennung der fundamentalen Geltung
des Lebens hinderte ihn nicht, den Standpunkt des Lebedingen als indi-
viduiertes Leben mit der vitalistischen Tradition als den einzige berech-
tigten anzusehen. Das Leben gilt nur im Hinblick auf ein Lebendiges, das
ein Mensch ist: Canguilhems Perspektive ist eine genuin anthropologi-
sche. Gleichwohl teilt Canguilhem mit der Lebensphilosophie den Sinn
fur die Grenzen des Rationalismus und der Originalitit der Handlung
und des Willens gegentiber dem Wissen. Wie Dufrenne bemerket, ist das
Gegenstiick zu Bergsons Intuition bei Canguilhem die Notwendigkeit,
will man Biologie betreiben, sich zuweilen wie die Tiere zu fiihlen.>>*
Und man mochte sagen, dass dieser vitale Sinn, diese unmittelbare Ver-
ankerung im Leben ein Instinkt bleibt und keine Intuition, selbst wenn
er theoretisch aufgeklart im Namen eines absoluten Lebens entscheidet.
Die Vergeistigung, die er vollzieht, bleibt eine Wette und ein Wahn, die
ihre konstitutive Naturhaftigkeit nicht loswerden konnen.

Die Rede von einer unmittelbaren vitalen Verankerung und von einem
gefiihlten vitalen Sinn konnte andererseits an eine philosophie du vécu
denken lassen. Georges Canguilhem und Maurice Merleau-Ponty haben
die Kritik an der mechanistischen, physikalischen Reflexologie und mit

391 Vgl. NP=~8 f. (»Man konnte geltend machen, dass der Fortschritt der phy-
sikalischen Erkenntnis bei Galilei und Descartes gerade darin bestanden hat,
alle Bewegungen als natiirliche, d. h. als den Naturgesetzen entsprechende
anzusehen, und dass ebenso der Fortschritt der biologischen Erkenntnis da-
rin bestehen muss, die Gesetze des natiirlichen und des pathologischen Le-
bens zu vereinheitlichen. Eben diese Vereinheitlichung war — wie wir oben
gesehen haben — Comtes Traum, und Bernard bildete sich ein, sie bereits ge-
leistet zu haben«, dt. 129, Ubersetzung leicht veridndert).

392 Vgl. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, a.a.O., 177
und CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.O., 13/dt. 22. Dufrenne
weist allerdings nicht darauf hin, dass Canguilhem an der Stelle sich auf einen
berithmten Spruch Pascals bezieht, der auch von Kurt Goldstein als Motto des
IX. Kap. (»Leben und Geist«) seines Der Aufbau des Organismus verwendet
wird: »’homme n’est ni ange ni béte, et le malheur veut que qui veut faire
’ange fait la béte« (vgl. PASCAL, Pensées, a.a.O., 403, Nr. 557 [Brunschvicg:
Nr. 358]). Es geht so — auch in Canguilhems Anspielung — nicht primar um
eine Riickkehr zum tierischen Leben, sondern um die Herstellung des richti-
gen Verhiltnisses zwischen Natur und Freiheit im Menschen.

637

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

dieser einhergehend am Behaviorismus und an der Gestaltpsychologie ge-
meinsam, denen beide die spezifische Sinnhaftigkeit des Organismus entge-
genhalten.?3 Fiir Canguilhem ist die Ordnung des Menschlichen allerdings
nicht urspriinglich, sondern jene des Lebens als fundamentales Prinzip. So
denkt er das spezifisch Anthropologische, die Affekte und die Leidenschaf-
ten als unvollendete Vermittlung zwischen Seele und Kérper, als Empfin-
dung eines geistigen Wesens, das immer auch Natur ist. Fiir Merleau-Ponty
ist hingegen die unmittelbar in seinem Leib und in der Weltlichkeit, die aus
diesem hervorgeht, inkarnierte praktisch-sozial Intentionalitit des wahr-
nehmenden Bewusstseins urspriinglich. Die perception ist — wie Dufrenne
sehr schon sagt — das Absolute, das dhnlich wie die Vermittlung bei Hegel
alles relativiert. Nichts kann die Wahrnehmung erkliren, weder das Leben,
das sie in sich begreift, noch das Cogito, das sie transzendiert.3%+

Die konkreten Vermittlungen der Wahrnehmung in ihrer vermeintlich
selbstgeniigsamen Endlichkeit kennen insbesondere kein Auflen, weil sie
keine Artikulation eines unendlichen Prinzips — wie das Leben oder das
Cogito — darstellen. Sie gehen ganz in ihrer Phinomenalitit auf, in ihrer
Bedeutung. Merleau-Ponty erklart dementsprechend in La structure du
comportement, unter anderem polemisch gegen die vitalistische Tradi-
tion, die eine sich in ihrem Wesen entziehende Vitalkraft postuliert hat-
te, dass die Totalitdt des wahrgenommenen Korpers keinen Schein dar-
stellt, sondern ein Phdnomen: »La totalité n’est pas une apparence, c’est
un phénomene.«3

Gegeniiber dem endlichen, phanomenologischen Monismus Mer-
leau-Pontys bleibt Canguilhem mit seinem Dualismus im Grunde ein
Kantianer und ein Vitalist. Das strukturale Angewiesensein einer jeden
Vermittlung auf ein unendliches Prinzip bringt immer auch notwendig
deren Unvollstindigkeit mit sich: Sie wird immer ein Mischwesen zwi-
schen Korper und Seele, Natur und Seele, Unmittelbarkeit und Reflexi-
on darstellen. So kann man wohl behaupten, dass das Wechselverhalt-
nis zwischen vitaler und menschlicher Technik, unbewusster Wertsetzung
des Lebens und der dem menschlichen Bewusstsein wesentlichen Norma-
tivitat, das Canguilhem im Essai schildert, eine Dialektik darstellt, die ei-
gentlich der konstitutiven Struktur des menschlichen Geistes selbst in sei-
ner Unendlichkeit entspricht. In diesem Sinne wird bei Canguilhem das
Vitale nie ganz im Geistigen, in Bedeutung aufgehen konnen. In diesem
Sinne ist seine Philosophie eine philosophie du vivant.>*¢

393 Vgl. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, a.a.O.,
insb. 178-81.

394 Vgl. a.a.0., 181.

395 M. MERLEAU-PONTY, La structure du comportement, Paris 1942, 172/
dt. 182.

396 Primir ist somit fiir Canguilhem keineswegs eine pratendierte »originire,
leibhaftige Welterfahrung«, sondern das Leben als das Prinzip, in dem das

638

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Canguilhems polemisches Verhaltnis zu einer Phanomenologie der
Bedeutung zeigt sich am besten in seiner Kritik an der Ganzheits- und
Sinnbiologie des deutschen Neurologen Kurt Goldstein (1878-1965),
zu dessen Bekanntschaft in Frankreich Merleau-Pontys La structure du
comportement (1942) viel beigetragen hat. Goldstein spielt eine ausge-
zeichnete Rolle in Canguilhems Bestimmung der Krankheit im Essai.
Canguilhem bezieht sich insbesondere auf Goldsteins Ablehnung der
tiberindividuellen Norm des statistischen Durchschnitts zugunsten ei-
ner individuellen Norm, die allein imstande sei, das ganzheitliche Ver-
halten eines Organismus in der Auseinandersetzung mit seinem Milieu
seiner vitalen Bedeutung nach aufzufassen.’*” Wenn man namlich Ano-
malie und pathologischen Zustand, biologische Varietit und negativen
vitalen Wert unterschieden hat, kann man nicht mehr die Krankheit
auf der Basis der Abweichung von einem vermeintlich objektiven Nor-
malzustand feststellen, sondern man muss sich auf die konkrete Situa-
tion des Individuums und auf dessen Fihigkeit beziehen, sich norma-
tiv gegeniiber seinem Milieu zu verhalten. Der Unterschied zwischen
Gesundem und Krankem wird somit auf jenen zwischen verschiedenen
individuellen Normen, verschiedenen Verhaltensweisen oder gar allu-
res de vie des gesamten Organismus verlagert. Um den normalen Zu-
stand eines Organismus zu bestimmen, muss man sich nach Goldstein
auf sein privilegiertes Verbalten beziehen, das heifSt auf die Gesamt-
heit der von ihm bevorzugten Reaktionen, durch die er den Anforde-
rungen seiner Umgebung am besten geniigt; die Krankheit ist hingegen

grundlegende Gespaltensein der vivants wurzelt. So sehr seine Philosophie der
Medizin die affektive, unmittelbare Erfahrung der Patienten — auf der ethi-
schen Ebene der Werte, und nicht auf der theoretischen der Erkenntnis — wie-
der aufwertet, ist es insofern wohl vermessen, in seiner philosophie du vivant
gleichsam eine Anndherung »auf halbem Wege« an Merleau-Pontys Phino-
menologie des Leibes zu sehen: vgl. B. LIEBSCH, »Leib und Leben. Im Blick
der Phinomenologie (M. Merleau-Ponty) und der Epistemologie (G. Canguil-
hem)«, in S. SCHAEDE, G. HARTUNG, T. KLEFFMANN, Das Leben. His-
torisch-systematische Studien zur Geschichte eines Begriffes, Bd. 2, Tubingen
2012, 463—91, insb. 475.Im Fahrwasser von Merleau-Ponty wurde das Werk
Canguilhems in Deutschland von Bernhard Waldenfels frith rezipiert (vgl.
B. WALDENFELS, Ordnung in Zwielicht, Frankfurt/M. 1987, 221; DERS.,
Grenzen der Normalisierung, Frankfurt/M. 1998, 138 f. und EBKE, »Prisma-
tische Brechungen und epistemologische Mimesis«, a.a.0., 31).

397 Vgl. NP 118/dt. 189 und CANGUILHEM, »Le normal et le pathologique«,
a.a.0., 163/dt. 298 fiir die Notwendigkeit, von individuellen Normen aus-
zugehen, um individuelle konkrete Fille zu begreifen; vgl. auflerdem K.
GOLDSTEIN, Der Aufbau des Organismus. Einfiibrung in die Biologie
unter besonderer Beriicksichtigung der Erfabrungen am kranken Menschen,
hg. v. Th. Hoffmann, F. Stahnisch, Paderborn 2014, 329 f.

639

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

laut Goldstein durch katastrophale Reaktionen charakterisiert, die eine
harmonische Auseinandersetzung mit dem Milieu nicht mehr zulassen.
Beide, sowohl die Krankheit wie auch die Gesundheit, ergeben sich al-
lein aus der gesamten Auffassung des individuellen Organismus, so-
dass die Bestimmung beider »den Ausgang vom individuellen Wesens-
begriff« verlangt.’*3

Keineswegs kann aber das Vorrecht der Klinik, der notwendige Bezug
auf das konkret leidende Individuum im Sinne einer Erkenntnis miss-
deutet werden. Mit seiner Verteidigung des Individuellen beschwort
Canguilhem anders als viele seiner Zeitgenossen keine Riickkehr zum
Konkreten, keine Erkenninis der individuellen Norm wie etwa Geor-
ges Politzer oder sein Kollege Daniel Lagache. Seine Klinik hat nichts zu
tun mit der klinischen Erkenntnis des Individuellen, die Michel Foucault
von Naissance de la clinique bis zu Surveiller et punir als Primat der
biopolitischen, individuellen Norm der Humanwissenschaften stets an-
geprangert hat. Wenn Goldstein den Primat der individuellen Norm im
Sinn einer Erkenntnis und nicht eines Wertes interpretiert, sei es auch
einer besonderen, synthetischen Erkenntnis, »einer Art Schau etwa im
Goetheschen Sinne«, die die schopferische Tatigkeit des Lebens selbst
nachahmen wirde, so nimmt Canguilhem unmissverstandlich Abstand
von dessen Theorie.’*® Fiir Canguilhem geht es keineswegs darum, die
objektive, wissenschaftliche Erkenntnis in Richtung des Lebens zu er-
weitern, sondern ihre Grenze, den genauen Wert des Wertes der Objek-
tivitat, die sie verkorpert, in einem hierarchischen System von anderen
Werten zu bestimmen.

Das Angewiesensein einer jeden Pathologie auf die Klinik ist fir Can-
guilhem keine Frage der Erkenntnis, sondern des Wertes. Zwischen den
beiden besteht dieselbe logische Unabhingigkeit, die Canguilhem im Es-
sai zwischen dem Begriff der Norm und jenem des Durchschnittes aus-
macht.+° Wer sie verwechselt, fillt der ernstesten philosophischen Kon-
fusion zum Opfer.°* Es trifft nimlich zu, dass die Biologie das Lebendige

398 A.a.0., 242 und NP* 121/dt. 193.

399 Vgl. insb. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.0., 346—47, wo Can-
guilhem sich die Kritiken Raymond Ruyers gegen die lebensmimetische Er-
kenntnis des Lebens bei Goldstein zu eigen macht. AufSerdem: K. GOLD-
STEIN, »Remarques sur le probleme épistémologique de la biologie« (1951),
tbers. v. G.und S. Canguilhem, in: OC IV, 1161-64 und Kapitel VII, »Das We-
sen biologischer Erkenntnis«, von: DERS, Der Aufbau des Organismus, a.a.O.
Das Zitat tiber eine Art Schau im Goetheschen Sinne stammt aus Goldsteins
Der Aufbau des Organismus und wird von Canguilhem am Anfang des drit-
ten, der Philosophie gewidmeten Teils von La connaissance de la vie als Mot-
to angefihrt.

400 Vgl. NP* 99/dt. 160.

401 Vgl. NP* 152/dt. 239.

640

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

zunichst fir ein sinnhaftes Wesen halten soll. Die Individualitit stellt al-
lerdings kein Objekt dar, sondern einen Charakter innerhalb der Ord-
nung der Werte. Als normsetzendes, lebendiges Subjekt bildet sie ein ab-
solutes Bezugszentrum.

La biologie doit donc tenir d’abord le vivant pour un étre significatif, et
I’individualité, non pas pour un objet, mais pour un caractére dans l"ordre
des valeurs. Vivre c’est rayonner, c’est organiser le milieu a partir d’un cen-
tre de référence qui ne peut lui-méme étre référé sans perdre sa significa-
tion originale.4*

i.viii Technik, Wissenschaft, Philosophie

Die Antwort auf die Frage, ob es Wissenschaften vom Normalen und
vom Pathologischen gibt, die den zweien Teil des Essai eroffnete und die
von der Frage, die der erste Teil behandelte, vorbereitet wurde, namlich
ob der pathologische Zustand eine quantitative Abweichung vom Nor-
malzustand darstellt, ist selbstverstandlich negativ. Es kann keine Wis-
senschaft vom Pathologischen, das heifst letztendlich vom Wert, geben.

In der Pathologie hat die Klinik historisch das erste Wort und logisch
das letzte.#3 Erst wenn sich die Menschen krank fithlen, gibt es eine Me-
dizin. Erst weil sich jemand frither unwohl gefuhlt hat, kann der Arzt ei-
nen bestimmten Zustand als krankhaft bezeichnen. Der Klinik kommt
aber nicht nur ein historisches, sondern auch ein logisches Privileg zu,
weil das Objekt der Pathologie nicht so sehr eine Tatsache als vielmehr
ein Wert ist. Erst der durch die Klinik vermittelte Bezug auf das kran-
ke Individuum berechtigt die Qualifizierung eines Zustandes als patho-
logisch, sodass man kaum logisch korrekt von einer objektiven Patho-
logie sprechen kann.#++ Angesichts ihrer konstitutiven Werthaftigkeit ist
die Klinik keine Wissenschaft und sie wird #ie eine bilden.#>s Durch sie
ergeht der Appell des Kranken an den Arzt, der auf die Medizin zu-
greift, das heifst auf eine Technik zur Herstellung oder Wiederherstel-
lung eines gesunden Zustandes, deren Zweck, namlich die subjektive

402 CANGUILHEM, »Le vivant et son milieu«, a.a.0., 147 (»Die Biologie muss
also zunichst das Lebendige fiir ein sinnhaftes Wesen, und die Individuali-
tat nicht fir ein Objekt, sondern fiir einen Charakter in der Ordnung der
Werte halten. Leben ist ausstrahlen, das Milieu von einem Bezugszentrum
her organisieren, das selbst nicht auf etwas bezogen werden kann, ohne sei-
ne urspriingliche Bedeutung zu verlieren«, dt. 266, Ubersetzung leicht ver-
andert).

403 Vgl. NP= 153/dt. 239.

404 Vgl. NP 156 f./dt. 243.

405 Vgl. NP= 153/dt. 239.

641

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Befriedigung, die auf die Durchsetzung einer Norm folgt, sich der Ge-
richtsbarkeit des objektiven Wissens entzieht. In ihrem Eingriff zur Hil-
fe des Lebens macht sich die medizinische Technik Wissenschaften wie
die pathologische Anatomie, die pathologische Physiologie, die patho-
logische Histologie und die pathologische Embryologie zunutze. Diese
beschreiben objektiv Strukturen und Verhaltensweisen. Sie versuchen —
wie Canguilhem im Fall der Physiologie sagt — die Konstanten und die
Invarianten zu bestimmen, die die Lebensphanomene oder genauer de-
ren stabilisierte Verlaufsweisen (»allures stabilisées«) auszeichnen. Da-
bei gehen sie streng wissenschaftlich vor.*°¢ Wenn sie sich aber fragen,
welches der vitale Sinn dieser Strukturen, Verhaltensweisen und Kons-
tanten ist, indem sie die einen als normal, die anderen als pathologisch
bezeichnen, betreiben sie — dhnlich dem Physiologen, den Canguilhem
als Beispiel nimmt — keinesfalls weniger, sondern mebr als strenge Wis-
senschaft.+” Sie bleiben namlich nicht nur vorwissenschaftlich, indem sie
der Aufgabe der Verifikation, das heifst der analytischen Konstruktion
eines Gegenstandes nach den MafSstiben der Messung und der kausa-
len Erklarung, nicht gerecht werden, sondern sie betreiben etwas anderes
oder mebr als blof§ Wissenschaft. Sie betrachten das Leben nicht mehr
als eine mit sich selbst identische Realitit, sondern als eine polarisierte
Bewegung; sie schauen auf es nicht mehr mit dem indifferenten Blick ei-
nes Physikers, der die Materie untersucht, sondern mit jenem werthaf-
ten und wertsetzenden eines Lebendigen, das vom Leben und von seinen
Erfordernissen durchdrungen ist.**® Die Kennzeichnung dieser Wissen-
schaften als pathologisch hat somit keine wissenschaftliche Grundlage;
sie ist vielmehr eine Einfithrung von aufSen (»un import«) und hat einen
technischen und somit subjektiven Ursprung.

Mais leur qualité de pathologique est un import d’origine technique et par
la d’origine subjective. Il n’y a pas de pathologie objective.?

Somit ist zugleich die Frage nach der Existenz der Wissenschaft des Nor-
malen und des Pathologischen beantwortet, die den zweiten Teil des Es-
sai eroffnet und der Canguilhem in den Seiten, in denen er in das Pro-
blem einfiihrt, eine besondere Ausformulierung gab. Dort fragt er, ob die
Medizin als Technik die rein deskriptiven und theoretischen Begriffe der
Physiologie in biologische Werte konvertiert oder ob nicht vielmehr die
wissenschaftlichen Konstanten der Physiologie eigentlich bereits vitale

406 Vgl. NP* 137, 149/dt. 216, 23 4.

407 Vgl. NP* 149/dt. 23 4.

408 Vgl. NP 149 f./dt. 234.

409 Vgl. NP* 153 (»Ihre Kennzeichnung als pathologisch ist freilich eine Ein-
fithrung von aufSen, deren Ursprung technisch und mithin subjektiv ist. Es
gibt keine objektive Pathologie«, dt. 240).

642

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Werte darstellen, die die Physiologie, in der Regel ohne sich dessen be-
wusst zu sein, aus der Medizin als vitaler, menschlicher Technik hat.+™°

Die Probleme, von deren exakter Formulierung und Erhellung sich
Canguilhem einen Nutzen durch das Studium der Medizin erhoffte,
namlich das Problem des Verhiltnisses zwischen Wissenschaften und
Techniken und das Problem der Natur der Normen und des Normalen,
haben eine parallele Losung gefunden. Wissenschaft und Technik sind
aufeinander irreduzibel. Jedes Mal, wenn eine Wissenschaft tiber Wer-
te entscheidet, verfahrt sie nicht mehr analytisch, sondern synthetisch,
das heifst, sie verkennt, dass sie ihre Werte nicht aus sich selbst, son-
dern aus einer Technik hat. Jedes Mal, wenn eine Technik sich auf Tat-
sachen beruft, verkennt sie, dass ihre Wertsetzung idealer Natur ist und
somit jede wissenschaftliche Tatsache immer schon uibersteigt. Im Essai
sind allerdings alle Elemente vorhanden, die ihrer inneren Logik nach
eine radikalere Interpretation zulassen. Jede Wissenschaft stellt als Wil-
le zur Konstruktion der Wirklichkeit qua Objektivitit, als die willkiirli-
che Wahl einer besonderen, abstrahierenden Einstellung gegentiber dem
qualitativen Reichtum der Erfahrung,+* eine auf ein Ziel hin gerichtete
Tatigkeit dar. Als Wille zur Wabrheit weist sie somit intrinsisch eine in-
tentionale, technische Natur auf, die zudem von der einfachen Tatsache
bestatigt wird, dass die wissenschaftlichen Urteile bereits dadurch, dass
sie psychologische, auf ein Ziel hin gerichtete Akte darstellen, einen axio-
logischen Charakter aufweisen.+ Jede Technik weist zudem zumindest
insofern einen wissenschaftlichen Rest auf, als ihre Synthesen angesichts
ihrer endlichen Natur keine vollstandige Idealisierung der Wirklichkeit
darstellen konnen. Die technischen Ideale bleiben somit einer grund-
sdtzlichen Faktizitit verhaftet. Als voneinander abhingig und zugleich,
nach dem Anspruch, der ihnen jeweils innewohnt, aufeinander irreduzi-
bel, zeichnen sich Wissenschaft und Technik durch ihre grundsatzliche
Unselbststandigkeit aus. Sie konnen sich in sich selbst nicht fundieren
und sind insofern auf Anderes immer schon angewiesen, namlich auf das
Leben als die vereinheitlichende Titigkeit, die Wissenschaft und Technik

410 Vgl. NP*75/dt. 124.

411 Fiir den choix des wissenschaftlichen Standpunktes vgl. insb. NP* 149/dt. 23 4.

412 Vgl. Canguilhems Rekonstruktion der Argumente des von der neukanti-
anischen Wertphilosophie stark beeinflussten deutschen Arztes Gotthold
Herxheimer, NP* 144: »D’une part, en effet, le jugement scientifique, méme
relativement a des objets exempts de valeurs, reste du fait qu’il est acte psy-
chologique un jugement axiologique« (»Einerseits namlich bleibt das wis-
senschaftliche Urteil — auch tiber wertfreie Gegenstinde — axiologisch, ein-
fach weil es einen psychischen Akt darstellt«, dt. 227). Uber Herxheimer
vgl. SCHMIDGEN, »Canguilhem et les >discours allemands««, a.a.O., 51
ff.

643

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

ihren Sinn verleiht. Sie befinden sich somit unlosbar im Zirkel des Le-
bens: Thr Gegenstand, das Leben, ist zugleich das Subjekt, dass sie trigt.

La science [und die Technik] de la vie se trouve donc avoir la vie comme
sujet, puisqu’elle est entreprise de ’homme vivant, et comme objet.+'3

Keine der beiden kann den berechtigten Anspruch erheben, tiber die ande-
re zu richten. Canguilhems Einspruch gegen den Szientismus der modernen
Medizin ist keine Verteidigung der Technokratie, keine vulgar pragmatis-
tische Verabsolutierung des instrumentalen Handelns. Ahnlich kénnen die
Normen und das Normale, das in Bezug auf sie bestimmt wird, als Werte
und Ideale nicht vergegenstandlicht werden. Das besagt aber nicht, dass sie
wie auch immer selbstgeniigsam wiren. Sie sind vielmehr Instrumente einer
Titigkeit, des Lebens, das sie unendlich tibersteigt und auf das sie trotzdem
angewiesen bleiben als auf die fundamentale Normativitit, die zwar nur erst
negativ erfahren werden kann, die aber immer in der Form der Antizipation
den positiven Bezug einer jeden Normierung darstellt.

Die Instanz, die den unvermeidlichen Konflikt zwischen den verschie-
denen Werten der Techniken, der Kiinste, der Mythologien, der Religio-
nen untereinander und mit dem Wert der wissenschaftlichen Objektivitat
regelt, kann somit selbst keine Wissenschaft und keine Technik sein. Sie
wird vielmehr die Philosophie sein, und insbesondere eine Philosophie,
die aufgrund der Vorwegnahme einer moglichen konkreten Einbeit eine
Hierarchie unter den Werten etabliert.

Ce point de vue scientifique est un point de vue abstrait, il traduit un choix
et donc une négligence. Chercher ce que I’expérience vécue des hommes est
en réalité c’est négliger quelle valeur elle est susceptible de recevoir pour
eux et par eux. Avant la science, ce sont les techniques, les arts, les mytho-
logies et les religions qui valorisent spontanément la vie humaine. Apres
’apparition de la science, ce sont encore les mémes fonctions, mais dont
le conflit inévitable avec la science doit étre réglé par la philosophie, qui
est ainsi expressément philosophie des valeurs.+

413 NP* 149 (»In solcher Wissenschaft ist also das Leben sowohl Subjekt (wird
sie doch vom lebendigen Menschen betrieben) wie Objekt«, dt. 234).

414 NP= 149 (»Dieser Standpunkt, namlich der der Wissenschaft, ist abstrakt; er
verdankt sich einer Auswahl, mithin einer Vernachlissigung. Wer sich fragt,
was die erlebte Erfahrung der Menschen in Wirklichkeit ist, vernachlissigt,
welcher Wert ihr fir und durch die Menschen zukommen kann. Vor der Wis-
senschaft sind es die Techniken, die Kiinste, die Mythologien und die Religi-
onen, die dem menschlichen Leben spontan einen Wert verleihen. Mit dem
Erscheinen der Wissenschaft sind es immer dieselben Funktionen, die dem Le-
ben einen Wert geben; deren unausweichlicher Konflikt mit der Wissenschaft

644

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Canguilhem bekriftigt dieselbe Schlussfolgerung mit einer womoglich
noch klareren Formulierung am Ende des Aufsatzes uiber Le normal
et le pathologique von 1951. So diirfen weder die Biologie als Wissen-
schaft noch die Medizin als Technik Selbststindigkeit vindizieren; sie
setzten vielmehr immer schon eine bestimmte Auffassung vom Men-
schen voraus, die sie nicht aus sich selbst gewinnen konnen, sondern
nur aus einer Anthropologie. Diese ist notwendig auf eine Moral an-
gewiesen, sodass der Begriff des »Normalen« kein deskriptiver, sondern
ein wesentlich praskriptiver bleibt, dessen Tragweite als auf ein mog-
lichst umfassendes System von Werten bezogen im eigentlichen Sinne
philosophisch ist.

En conclusion, nous pensons que la biologie humaine et la médecine sont
des pieces nécessaires d’une >anthropologie«, qu’elles n’ont jamais cessé
de ’étre, mais nous pensons aussi qu’il n’y a pas d’anthropologie qui ne
suppose une morale, en sorte que toujours le concept de >normal, dans
’ordre humain, reste un concept normatif et de portée proprement phi-
losophique.+'s

Hatte Comte in der Positivierung des Begriffs des Normalen eine biolo-
gische Vermittlung zwischen Wissenschaft und Technik, Wissen und Wil-
len gesucht, die seine positive Politik wissenschaftlich fundieren konnte,
so entspricht Canguilhems Verteidigung des Vorrechts der Philosophie
gegeniiber den Autonomieanspriichen von Wissenschaft und Technik
durchaus Comtes Erweiterung des Begriffspaares Ordnung und Fort-
schritt, das das erste Motto des Positivismus ausmachte, um den Begriff
der Liebe. Die endliche Vermittlung zwischen Tatsachen und Idealen,
Wirklichem und Niitzlichem, die die enge Biokratie des prometheischen
Subjektivismus der Moderne als schlichte Naturbeherrschung und -an-
eignung auszeichnete, muss vor dem Horizont einer umfassenden Bio-
logie verstanden werden, einer Endbiokratie, die von der Realisierung
des grofSen Organismus der Menschheit als des unendlichen Lebens der
Liebe ausgeht.

muss freilich von der Philosophie geregelt werden, die damit ausdriicklich zur
Philosophie der Werte wird«, dt. 234, Ubersetzung leicht verindert).

415 CANGUILHEM, »Le normal et le pathologique«, a.a.0., 169 (» Wir ziechen
also die Schlussfolgerung, dass die Humanbiologie und die Medizin not-
wendige Teile einer >Anthropologie« sind und dass sie nie aufgehort haben,
zu dieser zu gehoren. Wir denken jedoch auch, dass es keine Anthropologie
gibt, die nicht eine Moral voraussetzt, sodass der Begriff des >Normalen< in
der menschlichen Ordnung ein normativer Begriff bleibt, dessen Tragweite
im eigentlichen Sinn philosophisch ist«, dt. 308, Ubersetzung leicht verin-
dert).

645

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

ii. Was ist die Psychologie? Oder die instrumentale Ideologie
des modernen Biologismus

A mon avis, ’lhomme de science doit étre débarrassé
de tout scrupule métaphysique ou épistémologique.
Pour lui, tout principe, toute notion, tout point de vue
sont légitimes dés qu’ils lui sont utiles, commodes. La
légitimité n’a pas d’autre garant que la fécondité. Or
le point de vue fonctionnel est utile et fécond.

(Edouard Claparéde,

»La psychologie fonctionnelle«)#¢

Toute politique implique quelque idée de ’homme.
(Paul Valéry, La politique de Pesprit) 47

Mit seiner Auffassung einer biologischen Philosophie kritisiert Canguil-
hem nicht nur den Reduktionismus einer biologischen Soziologie. Wie
bereits in Bezug auf Daniel Lagaches Versuch, die Psychologie zu verein-
heitlichen, deutlich wurde, straubt sich Canguilhem ebenso gegen eine
biologische Psychologie.*'® Nachdem gezeigt wurde, welche latente Af-
finitit zwischen Comtes positiver Soziologie und der Psychologie, von
der er sich gerne abgrenzen mochte, besteht, kann dies kaum iiberra-
schen. Canguilhems aufsehenerregende >Attacke« gegen die Psychologie
steht nicht nur einfach in der positivistischen Tradition Comtes, wie in
der Regel angenommen, sondern reicht so weit, dass sie sich zugleich ge-
gen Comte selbst wendet.+™

416 »Meines Erachtens muss der Wissenschaftler jedes metaphysische oder epis-
temologische Bedenken loswerden. Fiir ihn sind alle Prinzipien, alle Begrif-
fe, alle Standpunkte insofern legitim, als sie nuitzlich sind und gelegen kom-
men. Die Legitimitit kennt keinen anderen Garanten als die Fruchtbarkeit.
Nun, der funktionelle Standpunkt ist niitzlich und fruchtbar.«

417 »Alle Politik schlieft irgendeine Idee vom Menschen ein.«

418 Canguilhem selbst verwendet die Bezeichnung biologische Soziologie
nicht ausdriicklich. Diese scheint allerdings angesichts seiner Interpreta-
tion der Soziologie Comtes als einer historischen Biologie, d. h. als einer
Physiologie der intellektuellen Fakultiten des in seiner Geschichte als Kol-
lektivwesen betrachteten Menschen, die im biologischen Prinzip der Varia-
bilitat als radikaler Identitdt zwischen Normalem und Pathologischen ihre
Grundlage hat, durchaus berechtigt zu sein. In »Qu’est-ce que la psycho-
logie ?« spricht Canguilhem hingegen direkt von einer biologischen Psy-
chologie, genauer von einer biologischen Psychologie des Verhaltens (vgl.
a.a.0., 377).

419 Zu Canguilhems Verhiltnis zu Comtes Kritik an der Psychologie vgl. insb.
BRAUNSTEIN, »Canguilhem, Comte et le positivisme«, a.a.0O., 115 ff.;

646

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Die Psychologie, bekanntlich eine auf Christian Wolff zuriickgehende
Wortpragung des 18. Jahrhunderts, ist neben der Biologie und der So-
ziologie der dritte moderne Neologismus einer Konstellation, die in der
modernen Verbreitung des Begriffes des Normalen ihren priagnantesten
Ausdruck findet.+>° Normal heifst so viel wie natiirlich, wenn Natur nicht
einfach als Physik, sondern als Physiologie verstanden wird. Normali-
sierung ist dann die besondere Form, die der Naturalismus in der Mo-
derne annimmt, indem er biologistisch als technische Wissenschaft des
Organischen gedacht wird. Natur ist das Ergebnis einer hochsten Kunst,
einer wissenschaftlichen Technik, die dem politischen Programm einer
aufsteigenden Klasse entspricht, der kapitalistischen, die ihre Rechtfer-
tigung in der Reduktion der Totalitdt der Erfahrung, Lebendiges und
Menschen eingeschlossen, auf Gegenstiande fiir eine mogliche techni-
sche Verwertung fand.

Die Psychologie ist das ausgezeichnete Beispiel des modernen Naturalis-
mus und des endlichen Monismus, auf dem er griindet. Das Problem der
Einheit zwischen Seele und Korper und letztendlich jenes der Einheit der
Erfahrung wird durch eine naturalistische Betrachtung der Erkenntnis der
Natur gelost: Seit Aristoteles’ Traktat De anima wird die Seele innerhalb
einer allgemeinen Biologie behandelt, die ihrerseits einen Teil der Physik
darstellt. Ahnlich fand die Soziologie Comtes im biologischen Prinzip der
radikalen Identitit zwischen dem Normalen und dem Pathologischen, das

DERS., »La critique canguilhemienne de la psychologie«, a.a.0., 184b f. In
einer historischen Hinsicht und aus einer epistemologischen wie moralis-
tischen Perspektive ist fir Canguilhem auch die Kritik an der Psychologie
von Alain und dessen Lehrer Jules Lagneau pragend gewesen. Die Psycho-
logen als Historiker der Seele reduzieren die Urteilsakte der Willensfreiheit
auf Tatsachen. Sie betreiben somit nicht nur — nach Alains Bezeichnung —
eine hohe Polizeiarbeit, sondern sie sind auch Ausdruck einer feigen, todli-
chen Haltung, die das Wiederkauen iiber die Notwendigkeit der Handlung
und der moralischen Deliberation stellt. Vgl. auflerdem CANGUILHEM,
»La fin d’une parade philosophique : le bergsonisme«, a.a.O., wo Canguil-
hem sich auf das den Psychologen gewidmete Kapitel »Laches penseurs«
in Alains Mars ou la Guerre jugée (1921) bezieht; vgl. aufferdem G. CAN-
GUILHEM., »De Pintrospection« (1930), in: OC1, 321-23.

420 Fiir das moderne Aufkommen des Begriffes des Normalen ab dem 18. Jahr-
hundert vgl. aufler Canguilhems historischen Ausfithrungen in NP 175 ff.
auch die analytisch-deskriptive Untersuchung von J. LINK, Versuch iiber
den Normalismus. Wie Normalitit produziert wird, Gottingen 1997. Link
spricht gar von einem »diskursiven Ereignis«, das aus dem Komplex nor-
mal/Normalitat/Normalisierung in der Moderne eine »diskurstragende Ka-
tegorie« gemacht hat. Die Wurzel dieses den zeitgenossischen Mediendis-
kurs noch priagenden Komplexes verfolgt er bis ins 18. Jahrhundert und
insbesondere bei Quetelet, Comte, Marx, Galton, Nietzsche, Durkheim (vgl.
15 ff., 185 ff.).

647

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

heift in einer Reduktion des Wesens auf Dasein, der Ideale auf Tatsachen,
das Gesetz selbst des Naturgesetzes und somit die Moglichkeit, die natur-
wissenschaftliche Betrachtung auf die Gesamtheit der Erfahrung anzu-
wenden, nicht nur auf die Astronomie, auf die Physik und auf die Chemie,
sondern ebenso auf die Biologie, und zwar sowohl auf die Pflanzen-, die
Tier- wie auch auf die Humanbiologie, und auf die Soziologie als histo-
rische Biologie. Damit sollte der Dualismus der Metaphysik — mit Brous-
sais’ Worten — aus seiner letzten Zuflucht vertrieben und die Grundlage fiir
die letzte Reorganisation der abendldndischen Gesellschaft gesichert sein.
In der Tat sind damit allerdings lediglich die Grundlagen fur den techno-
kratischen Szientismus der instrumentellen Vernunft des modernen, end-
lichen Subjektivismus geschaffen. Der Wille zum Wissen und zur Macht
des wissenschaftlichen wie philosophischen prometheischen Projekts der
Moderne griindet auf der sadistischen Impotenz eines depotenzierten Le-
bens und einer depotenzierten Vernunft: Der schlimmste Nietzsche und
der Marquis feiern dabei ihre widerliche Hochzeit.

Canguilhem erinnerte 1986 an das Befremden, das Foucaults Vertei-
digung von Histoire de la folie 1961 beim Theoretiker der Einheit zwi-
schen der Psychologie naturalistischer und der Psychologie humanisti-
scher Tendenz Daniel Lagaches ausgelost hatte. Die Psychologie war nicht
aus einer Vermittlung zwischen den analytischen Verfahren der Naturwis-
senschaften und den synthetischen Verfahren der Humanwissenschaften
entstanden, in der Auguste Comte die Vollendung des wissenschaftlichen
Stadiums der Menschheit und somit den Weg zu der endgiiltigen Orga-
nisation der abendldndischen Zivilisation sah. Thre Geburt war vielmehr
in Praktiken der sozialen und juristischen Exkommunikation zu suchen,
die jede neutrale Methode der Verobjektivierung konstitutiv tiberstei-
gen. Foucault hatte damit der Macht des Psychologen jede Rechtferti-
gung durch dessen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit entzogen und sie
hingegen auf eine Kontrolltechnik der Normalitdt zurtckgefuhrt: »une
technique de normalisation se présentait comme un savoir, «4**

Nirgends zeigt sich die Nihe zwischen Canguilhem und Foucault deut-
licher als in ihrer gemeinsamen Kritik an der Psychologie. Beide gehen von
Kants Verwerfung der Moglichkeit aus, die empirische wie die rationale
Psychologie als eine Wissenschaft zu begriinden und damit die Subjektivi-
tat als den Gegenstand einer objektiven Erkenntnis zu betrachten. Beide se-
hen im Anspruch, die Metaphysik als empirische Psychologie physisch zu
behandeln, den Ursprung des modernen Naturalismus und der modernen,
normalisierenden Technokratie.*** Beide weisen darauf hin, dass nach Kant

421 Vgl. CANGUILHEM, »Sur I’Histoire de la folie en tant qu’événement«,
a.a.0., 39b.
422 Vgl.TAnth, 34 ff.; CANGUILHEM, »Qu’est ce que la psychologie ?«, a.a.O.,

373

648

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

der Sinn der Psychologie nicht darin, eine eigenstindige Form von theore-
tischem Wissen zu fundieren, sondern allein in ihrem »fruchtbaren prak-
tischen Gebrauche«#*3 bestehen kann. Der eigentliche Ort der Psychologie
liegt in einer Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, das heifdt in einer
nicht theoretischen, sondern deskriptiven Betrachtung des Menschen als
Gegenstand der Erfahrung im Hinblick auf seine Fihigkeit, seine Hand-
lung nach die Erfahrung unendlich iibersteigenden Prinzipien zu richten.+4

Die Reaktion beider gegen die moderne Hegemonie der poiesis konn-
te dementsprechend in nichts anderem als in dem Versuch bestehen, eine
eigentliche praxis zu konzipieren. Canguilhem weist in seinen Erinne-
rungen an die Verteidigung von Histoire de la folie darauf hin, dass
Foucaults spite ethische Wende keinen Bruch gegeniiber seiner vorhe-
rigen Arbeit, sondern vielmehr dessen Vollendung darstellt. Es war laut
Canguilhem insofern im eigentlichen, axiologischen Sinne des Wortes
normal, dass Foucault es unternahm, eine Ethik zu entwickeln. Ange-
sichts der Normalisierung und gegen sie, lag es nahe, sich der Sorge
um sich zuzuwenden.**s Foucault hatte in seiner frithen Untersuchung
uiber die Entstehung der modernen Psychopathologie die Verriicktheit
des Subjektivismus der Moderne hervorgehoben, die in endlichen, un-
verriickbaren Bestimmungen die Grundlagen eines positiven Wissens ge-
sucht hatte. Dieses hat allerdings nur durch die Verfemung der Negativi-
tat des Unendlichen und durch die Gewaltakte, die damit einhergingen,
sich etablieren konnen. Den anthropologischen Zirkel des modernen
Denkens der Endlichkeit hatte Foucault in seiner Einfiibrung in Kants
>Anthropologie« untersucht, in der er die unkritische Natur der funda-
mentalen Aquivokation der >Menschenkenntniss< hervorheben und die
Basis fur seine Archiologie der Humanwissenschaften schaffen konn-
te. Der Biomacht als Macht der humanwissenschaftlichen, aus der mo-
dernen Verselbstandigung der Endlichkeit entstandenen Norm und der
biopolitischen Thanatopolitik des Rassismus, die im Vordergrund von
Surveiller et punir und La volonté de savoir standen, versuchte Foucault
ein vermeintlich kritisches Denken der Endlichkeit entgegenzusetzen,
das er in Nietzsches Gedanken der ewigen Wiederkehr und des Uber-
menschen verkorpert sah. So bewahrt seine spate ethische Wende im
Grunde die Struktur der modernen Subjektivitit auf, die er in der Ana-
lytik der Endlichkeit von Les mots et les choses als grundlegend fur

423 KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.0., KrV B 421.

424 Vgl. die Paralogismen und die Architektonik der Kritik der reinen Vernunft
und insb. a.a.0., B 876 f.; DERS., Metaphysische Anfangsgriinde der Na-
turwissenschaft, in: Schriften zur Naturphilosophie. Werke in zwélf Binden,
hg. v. W. Weischedel, Bd. IX, Frankfurt/M. 1977, A XI f.; DERS., Anthropo-
logie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., B 11.

425 CANGUILHEM, »Sur I’Histoire de la folie en tant qu’événementx, a.a.O.,
40b.

649

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

die anthropologische Konstellation des Wissens untersucht hatte. Sei-
ne Asthetik der Existenz stellt allein eine neue Genealogie dar, durch die
die Grundstruktur der modernen, endlichen Subjektivitit kaum infra-
ge gestellt wird. Die biopolitischen Normalisierungstechnologien ma-
chen lediglich den etho-poetischen Techniken und Praktiken des Selbst
Platz, durch die man sich als ethisches Subjekt souveran konstituiert.+*¢
Foucault war durch die Vorstellung einer umfassenden Unvernunft vor
der Trennung zwischen Vernunft und Unvernunft und durch Kants Ge-
danken des Geistes als ein durch Ideen belebendes Prinzip, auf das der
Menschen als mit Vernunft begabtes Erdwesen immer schon angewie-
sen ist, um in sich Natur und Freiheit in Einklang zu bringen, dem Be-
griff eines unendlichen Lebens durchaus begegnet. Statt den Zirkel der
Erkenntnis des Menschen in jenen der Erkenntnis des Lebens aufzuneh-
men, versuchte er vergeblich ihn zu durchbrechen. Dem sujet de désir, in
dem die Dispositive der Sexualitit die biopolitische Wahrheit der Indivi-
duen, deren Normalitit oder deren Perversion, fanden, konnte Foucault
am Ende blofs die aphrodisia, dem Begehren blofs den Gebrauch der Liis-
te entgegensetzen.+*”

Anders als bei Foucault stand Canguilhems ethische Reaktion auf die
Macht der Normalisierung — wire es auch nur durch seine Anlehnung
an zwei ihrer grofSten modernen Interpreten, Auguste Comte und Henri
Bergson — im Zeichen einer Tradition, die in der Unendlichkeit des Le-
bens die Moglichkeit der Liebe und zugleich einer eigentlichen praxis
gefunden hatte. Vor dem Hintergrund eines solchen Lebens im eminen-
ten Sinne verurteilt Canguilhem von Grund auf den intrinsisch instru-
mentalen Charakter der falschen Synthesen eines organischen Denkens,
dass im Namen eines endlichen Lebens oder einer durch die Mittel der
Biologie als der neuesten Physiologie eruierten Natur beansprucht, Wis-
senschaft und Technik unabhingig von jeglichem Bezug auf einen Sinn
und letztendlich auf eine Philosophie zu etablieren.

»Le cerveau et la pensée«, der Vortrag, den Canguilhem im Febru-
ar 1980 fiir den Mouvement universel de la responsabilité scientifique
an der Sorbonne hielt, stellt eine natirliche Verlingerung und zugleich
gleichsam eine neue Bearbeitung des Vortrags tiber die Psychologie von
1956 dar — nach einer Art Usus Canguilhems, der dem Essai zwanzig
Jahre spater die Nouwvelles réflexions und der La connaissance de la vie
die Nouvelle connaissance de la vie hatte folgen lassen. In seinem Vor-
trag uiber das Gehirn und das Denken macht sich Canguilhem die Kritik
Husserls am Naturalismus zunutze, um seine Auffassung der Psychologie

426 Vgl. FOUCAULT, L'usage des plaisirs, a.a.O., 21/dt. 21.
427 Zum Begebrenssubjekt, zur Notwendigkeit einer Genealogie des Begebrens-
menschen und zum Bestreben, Herr seiner Lust (»maitre de son plaisir«) zu

sein, vgl. a.a.0., 1o ff., 321 ff./dt. 10 ff., 313 ff.

650

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

nochmals gleichsam zusammenfassend auf den Punkt zu bringen. Hus-
serl habe mit Recht sagen konnen, dass die Art und Weise, auf die die
Psychologie zur Zeit Aristoteles’ auf den Plan trat, aus ihr »ein bestan-
diges Kreuz der philosophischen Geister « machte.+** Die Psychologie er-
hebt den Anspruch, als eine objektive Wissenschaft die objektiven Wis-
senschaften tiber die intellektuellen Funktionen zu belehren, die sie zu
dem machen, was sie sind. Die Philosophie kann sich einem solchen An-
spruch eines Teils, fiir das Ganze einzusteben, nur widersetzen. Sie soll
demnach der Psychologie wohl gewihren, ihre Errungenschaften wei-
ter fur den Gebrauch anzubieten, den die Padagogik, die Wirtschaft und
die Politik von ihnen machen mogen. Was die Philosophie angeht, so
kann ihre eigene Aufgabe nicht darin bestehen, das Leistungsvermdigen
des Denkens zu steigern, sondern ihm den Sinn seiner Macht in Erinne-
rung zu rufen.+*

Seiner axiologischen Auffassung der Wissenschaft entsprechend
wiahlt Canguilhem in seiner Wiederaufnahme von Daniel Lagaches und
Edouard Claparedes Frage nach der Einheit der Psychologie keine blof3
methodologische oder objektive Betrachtungsart. Canguilhem fragt we-
der nach der Methode noch nach dem Objekt der Psychologie. Er inter-
essiert sich vielmehr fur deren Sinn: fur die Intention und die Zielsetzung
(»la visée«) oder gar fur das spezifische Projekt, das ein theoretisches
Bewusstsein als solches konstituiert.+° Die Einheit zwischen den ver-
schiedenen Disziplinen, die psychologisch genannt werden, nach Laga-
ches Aufzahlung sind das: experimentelle, klinische, soziale Psychologie,
Psychoanalyse und Ethnologie, sucht dementsprechend Canguilhem in
der etwaigen Einheit eines Projekts. Zum diesem Zweck schligt er die
Skizze einer Geschichte der Psychologie vor. Diese soll die Psycholo-
gie in ihrer Orientierungen und in ihrem Verhaltnis zur Geschichte der
Philosophie und der Wissenschaften in Betracht ziehen und den postu-
lierten urspriinglichen Sinn einer jeden der psychologischen Disziplinen
eruieren.*’

Gemif$ seinem genealogischen Vorhaben unterscheidet Canguilhem
die drei Hauptrichtungen, die seines Erachtens die Geschichte der Psy-
chologie auszeichnen: eine Psychologie als Naturwissenschaft, eine Psy-
chologie als Wissenschaft der Subjektivitit und eine Psychologie als
Wissenschaft der Reaktionen und des Verhaltens. Von der dritten ist
gesagt worden, dass sie nach Canguilhem die eigentliche Wahrheit der

428 Vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.0., 31/dt. 35 und E.
HUSSERL, Erste Philosophie, in: Gesammelte Schriften, hg. v. E. Stroker,
Bd. VI, Hamburg 1992, I. Teil, 8. Vorlesung.

429 Vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 31/dt. 36.

430 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.0., 366 f.

431 Vgl a.a.0., 367 f.

651

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Psychologie darstellt.#3* Die These wird so von Canguilhem nicht ver-
treten und hat sicherlich einen kritischen Anklang, indem sie unter-
stellt, dass Canguilhem tendenzios die Probleme eines ihrer Zweige auf
die gesamte Psychologie tibertragt. Bei aller Neuheit der Verhaltenspsy-
chologie kann man allerdings durchaus behaupten, dass sie gewisser-
mafSen die zwei ersten Psychologien zu deren Vollendung fiithrt: Sie ver-
folgt namlich deren im Grunde naturalisierenden Ansatz bis in letzter
Konsequenz.

Es ist laut Canguilhem kein Zufall, dass >Psychologie« kein eigentlich
griechisches Wort darstellt. Die philosophischen Systeme der Antike sa-
hen namlich keine selbststandige Psychologie vor. Die Betrachtung der
psyché war zwischen Metaphysik, Logik und Physik aufgeteilt. Aristo-
teles> Abhandlung Uber die Seele ist in der Tat ein Traktat der allgemei-
nen Biologie und bildet insofern eine der Schriften, die der Physik ge-
widmet sind. Gegenstand der Physik ist der natiirliche und organisierte
Korper, der das Leben als Potenzialitit hat. Die Physik beriicksichtigt
dementsprechend die Seele als Form des lebendigen Korpers und nicht
als von der Materie getrennte Substanz. In dieser Hinsicht unterschei-
det sich eine Untersuchung der Erkenntnisorgane, das heifSt der dufSeren
Sinne (die iiblichen fiinf Sinne) und der inneren Sinne (sensus commu-
nis, Fantasie und Gedachtnis) kaum von der Untersuchung der Atmung-
oder der Verdauungsorgane. Die Seele bildet einen Naturgegenstand
fiir eine mogliche Untersuchung, eine Form in der Hierarchie der For-
men, auch wenn ihre wesentliche Funktion in der Erkenntnis der For-
men besteht. 433

In den zwei Vorlesungen von Bruxelles 1966 erinnert Canguilhem da-
ran, dass Aristoteles die Seele als die Form des Lebendigen und insofern
zugleich als seine Wirklichkeit (ousia) und als seine Definition (logos)
gedacht hatte. Wie ist es aber moglich, die Erkenntnis der Natur zu na-
turalisieren? Wie kann das Denken der Ordnung einen Platz innerhalb
der universellen Ordnung finden? Die aristotelische Theorie des aktiven
Intellekts ist vor dem Hintergrund dieser Schwierigkeit zu verstehen. Mit
ihr fihrt Aristoteles eine reine Form ohne organisches Substrat und da-
durch eine auflernatiirliche oder transzendente Macht in die Erkenntnis
ein, die die durch das individuell Seiende realisierten formellen Essenzen
erst intelligibel macht. Die Konzeption der Konzepte (»la conception des
concepts«) wird somit zu einer mehr als menschlichen oder, wenn noch
menschlichen, so zu einer ziber-vitalen Angelegenheit.+3+

432 Vgl. BRAUNSTEIN, »La critique canguilhemienne de la psychologie«,
a.a.0., 185bh.

433 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 368.

434 Vgl. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.0., 336 f. Man weif3, dass
Aristoteles in De anima ebenso gegen den Naturalismus der Materialisten

652

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Wenn somit Canguilhem im Vortrag tiber die Psychologie meint, dass
ein Aspekt der modernen Psychologie, namlich die Neurophysiologie und
die Psychopathologie als medizinische Lehre, bruchlos aus der aristoteli-
schen Physiologie der Seele hervorgeht,*s sollte man nicht vergessen, dass
diese Filiation erst durch die zunehmende Vernachlissigung der metaphy-
sischen Grundlagen dieser Physiologie moglich werden konnte. Canguil-
hem hebt insbesondere hervor, dass vor den zwei Revolutionen, die den
Aufstieg der modernen Physiologie ermoglicht haben, William Harveys
Theorie des Kreislaufes und Lavoisiers Theorie der Atmung, eine nicht
weniger bedeutende Revolution auf Galen zuriickzufiihren ist, der kli-
nisch und experimentell gegen Aristoteles festgestellt hatte, dass das Ge-
hirn und nicht das Herz das Organ der Empfindung und der Bewegung
und den Sitz der Seele bildet. Galen griindete somit eine tiber die Jahrhun-
derte hinweg unaufhorliche Reihe von Untersuchungen, eine empirische
Pneumatologie, deren Herzstiick, die Theorie der animalischen Geister,
im 18. Jahrhundert von der Elektroneurologie abgelost wurde. In diesem
Sinne kann laut Canguilhem ruhig behauptet werden, dass die heutige
Psychologie als Naturwissenschaft, als Psychophysiologie und medizini-
sche Psychopathologie immer noch auf das 2. Jahrhundert zuriickgeht.#¢

Dort verortete sie Canguilhem immer noch, als er r980 in »Le cerveau
et la pensée« die Psycho-Physiologie und die Vorstellung des Gehirns als
Sitz und Organ der Seele im Hinblick auf die mogliche Entwicklung von
Normalisierungstechniken bis in der Neurophysiologie des 19. Jahrhun-
derts, in der kybernetischen Metapher des Denkens als rechnende Ma-
schine und in der im Grunde biologistischen Auffassung der Lern- und
Sprachvermogen durch Jean Piaget und Noam Chomsky wiederendeck-
te. So stellt der Rechner das Ergebnis des Versuchs dar, mithilfe der Elek-
tronik des 20. Jahrhunderts die Eigenschaften nachzubilden, die bereits
die Neurophysiologie des 19. Jahrhunderts dem Gehirn zusprach: Rei-
zempfang, Ubermittlung und Aussortierung von Signalen, Herausarbei-
tung von Reaktionen, Registrierung von Operationen.+7?

Der Niedergang der aristotelischen Physik im 17. Jahrhundert brach-
te das Ende der Psychologie als Para-Physik, als Wissenschaft eines

wie gegen jenen Platons sich striubt, der der Seele Bewegung im Sinne der
Physik zuspricht. Erst ein Intellekt, der wesentlich tditig ist (vgl. De anima
430a 18), d. h. im Grunde die absolute Tatigkeit des nous als unendliches
Leben (Met. 1069a 36 ff.), kann die Erkenntnis aus dem naturalistischen
Zirkel einer allgemeinen Biologie fithren.

435 Vgl. DERS., »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 368.

436 Vgl.a.a.0., 369.

437 Vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.0., 19/dt. 18; 11 f./
dt. 8 fiir den Bezug auf Galen. In La formation du concept de réflexe aux
XVII¢ et XVIII siecles erwihnt Canguilhem das berithmte Urteil Kants in
seinem Brief vom 10. August 1795 an Samuel Thomas von Sémmerring, den

653

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Naturgegenstands mit sich. Gleichzeitig bedeutete er die Geburt der Psy-
chologie als Wissenschaft der Subjektivitat. Letztere wird zwar eben-
so als ein Naturgegenstand betrachtet, aber nun aufgrund einer Phy-
sik, die nach den mathematischen Kriterien einer Mechanik verstanden
wird und die sich iiber die Tduschungen der subjektiven Wahrnehmung
stellt. Die wahren Verantwortlichen der Entstehung der modernen Wis-
senschaft des denkenden Subjekts sind insbesondere die mechanistischen
Physiker des 17. Jahrhunderts gewesen. Die Wissenschaft der Subjekti-
vitat ist als das Entmystifizierungsprojekt entstanden, das Subjekt von
den Illusionen des qualitativen Gehalts der Wahrnehmung, an dem die
aristotelische Physik noch festhielt, zugunsten der mathematischen und
mechanischen Wahrheit zu befreien.+* Die Psychologie als Physik des
dufleren Sinnes sucht somit in einer Natur, das heifst in der Struktur
des menschlichen Korpers, die Griunde fiir die qualitativen Abfille der
menschlichen Erfahrung. Untersucht werden nicht mehr Formen und
deren Einordnung, sondern die quantitativen Konstanten der Empfin-
dung und deren Verhiltnisse zueinander. Descartes und Malebranche
sind die Hauptvertreter dieser mathematischen Physik des dufseren Sin-
nes, die in den Messexperimenten Gustav Fechners und Hermann von
Helmholtzs miindet und die von Wilhelm Wundt auf die Dimension ei-
ner experimentellen Psychologie mit dem Projekt erweitert wurde, die
Gesetzt der Bewusstseinstatsachen auf einen analytischen Determinis-
mus zuriickzufihren.+

Die Wissenschaft der Subjektivitit beschrinkt sich aber nicht auf eine
Physik des aufSeren Sinnes. Sie erhebt ebenso den Anspruch, eine Wissen-
schaft des Selbstbewusstseins oder des inneren Sinnes darzustellen. Die
Wissenschaft des Selbst wird im 18. Jahrhundert von Christian Wolff
mit dem Terminus >Psychologie« getauft. Die Geschichte dieser Psycho-
logie lasst sich laut Canguilhem als die Geschichte der Missverstandnis-
se schreiben, zu denen Descartes’ Meditationes den Anlass gaben. De-
scartes’ Innerlichkeit als Bewusstsein des ego cogito ist die unmittelbare
Erkenntnis, die die Seele von sich selbst als reiner Verstand hat. Deshalb
schrieb Descartes kein intimes Tagebuch, sondern ein metaphysisches
Werk. Die Behauptung einer unmittelbaren Selbsterkenntnis der Seele
war alles andere als selbstverstandlich. Sie war insbesondere gegen den

Verfasser der Abhandlung Uber das Organ der Seele (1796): »Die verlangte
Auflosung also der Aufgabe vom Sitz der Seele, die der Metaphysik zugemu-
tet wird, fithrt auf eine unmogliche Grofe  — 2.« (vgl. a.a.0., 128/dt. 158
und I. KANT, »Aus Sémmering. Uber das Organ der Seele«, in: Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pidagogik 1. Werke
in zwolf Banden, hg. v. W. Weischedel, Bd. XI, Frankfurt/M. 1977 [1968],
255-59, insb. 259, A 86.)

438 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie?«, a.a.0., 369 f.

439 Vgl.a.a.0., 370 f.

654

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

inneren Sinn der Aristoteliker gerichtet, die das Selbst als einen Natur-
gegenstand innerhalb des Kopfes auffassten und den Descartes insofern
fiir einen Aspekt des Korpers hielt. Als innerer Sinn kann die Seele sich
selbst nicht direkt, sondern allein durch Reflexion, etwa durch die Er-
kenntnis ihrer Wirkungen erkennen. Dieses scholastische Argument wur-
de bereits zur Zeit Descartes’ von Gassendi ausgegriffen und im 19. Jahr-
hundert noch von Maine de Biran gegen denselben Descartes gerichtet.
Auguste Comte seinerseits beruft sich auf dasselbe Argument, um die
Moglichkeit der Introspektion zu bestreiten, das heifSt jener Methode
der Selbsterkenntnis, die der Monarchist Pierre-Paul Royer-Collard von
der schottischen Psychologie eines Thomas Reids iibernimmt, so Can-
guilhem, um Thron und Altar zu untermauern. Die Psychologie wird zur
wissenschaftlichen Propadeutik der Metaphysik, durch die Royer-Col-
lard die traditionellen Thesen des spiritualistischen Substanzialismus auf
experimentellem Weg rechtfertigt und zugleich die Basis fur den Eklek-
tizismus eines Victor Cousins schafft.+°

Descartes wurde demnach missverstanden — und politisch instrumen-
talisiert — von denjenigen, die gegen ihn eine empirische Psychologie als
Naturgeschichte des Selbst entwickelten (von John Locke bis zu Théo-
dule Ribot iiber Etienne de Condillac, den franzosischen Idéologues und
den englischen Utilitaristen) nicht weniger als von denjenigen, die ver-
meintlich mit ihm eine rationelle, auf der Intuition eines substanziellen
Selbst aufbauende Psychologie stiften wollten.++*

Kant ist deshalb noch heute der Verdienst zuzurechnen, festgestellt
zu haben, dass es Wolff nicht gelungen ist, die Legitimitat der von ihm
getauften post-kartesischen Neugeburten (Psychologia empirica, 1732;
Psychologia rationalis, 1734) zu fundieren. Kant zeigt einerseits, dass
der innere Sinn nur eine Form der empirischen Intuition — und keinen
Naturgegenstand — darstellt und dass er insofern dazu tendiert, sich mit
der Zeit zu vermischen. Anderseits hebt Kant hervor, dass das Selbst als
Subjekt jedes Apperzeptionsurteils eine Funktion der Organisation der
Erfahrung bildet, von der es keine Wissenschaft geben konne, da es die
transzendentale Bedingung einer jeden Wissenschaft darstellt. Kant lehnt
insbesondere in den Metaphysischen Anfangsgriinden der Naturwissen-
schaft die Moglichkeit sowohl einer mathematischen als auch einer ex-
perimentellen Psychologie ab.+* Auch wenn man auf die Veranderungen
des inneren Sinnes nach dem Prinzip der Antizipation der Wahrnehmung

440 Dass Canguilhem gleichzeitig die modernen Versuche, die Psychologie zu
vereinheitlichen, des Eklektizismus unter dem Vorwand der Objektivitiit be-
zichtigt (vgl. a.a.0., 366), zeigt in welchem MafSe seine Kritik an den mo-
dernen, massendemokratischen Kontrolltechniken politisch ist.

441 Vgl.a.a.0., 371-73.

442 Vgl. KANT, Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, a.a.O.,
AXf.

655

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

beziiglich der intensiven GrofSen die Mathematik des Kontinuums an-
wendet, wird man allein ein verkiirztes Bild von ihnen haben. Die innere
Beobachtung verzerrt andererseits ihren Gegenstand, sodass man weder
mit sich selbst noch mit anderen Experimenten durchfithren kann. Der
Psychologie kommt insofern kein eigentlich wissenschaftlicher, sondern
allein ein deskriptiver Wert zu. Ihr eigentlicher Ort ist eine Anthropologie
als Propadeutik einer Theorie der Fertigkeiten und des Urteilsvermogens,
die wiederum von einer Theorie der Weisheit vollendet werden muss.#43

Eine besondere Bedeutung kommt dem romantischen Psychologen
Maine de Biran zu. Seine Psychologie des intimen Sinnes befindet sich
namlich in einer einzigartigen Stellung zwischen spiritualistischer In-
trospektion und naturalistischer Psychopathologie. De Biran hatte ei-
nen Dialog mit dem Royalisten Pierre-Paul Royer-Collard gefthrt und
wurde zugleich von dessen jiingerem Bruder Antoine-Athanase studiert,
der nach Pinel und Esquirol einer der Grunder der franzosischen Schu-
le der Psychiatrie gewesen ist. Charcot, bei dem neben Théodule Ribot,
Pierre Janet und Kardinal Mercier bekanntlich auch Freud sich ausbil-
den liefs, kommt noch aus dieser Tradition. So hat de Biran aus der Psy-
chologie eine Technik des Tagesbuches und eine Wissenschaft des inti-
men Sinnes gemacht. Der Mensch stellt nach ihm anders als nach de
Bonald keine sich der Organe bedienende Intelligenz dar, sondern eine
lebendige Organisation, die von einer Intelligenz bedient wird. Die See-
le bedarf einer Verkorperung, sodass es keine Psychologie ohne Biologie
gibt. Die Selbstbeobachtung befreit nicht vom notwendigen Ruckgriff
auf die Physiologie der willkiirlichen Bewegung und auf die Pathologie
der Affekte.+44

Durch seine Definition des Menschen als eine lebendige Organisati-
on, die von einer Intelligenz bedient wird, und durch die daraus folgen-
de Einordnung der Psychologie in die Biologie, bestimmte de Biran das
Feld, auf dem sich eine neue Psychologie im 19. Jahrhundert entwickeln
sollte.#s Zugleich weist er ihr ihre Grenzen zu: In seiner Anthropologie

443 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce la psychologie ?«, a.a.0., 373.

444 Vgl.a.a.0.,374 f.

445 Canguilhem denkt hier wahrscheinlich u. a. an den Genfer Arzt und Neu-
rologen Edouard Claparéde (1873-1940), auf den sich Lagache bei seiner
Frage nach der Einheit der Psychologie unmittelbar bezog. Claparede ist ei-
ner der Viter der wissenschaftlichen Pidagogik gewesen und iibte mit sei-
ner funktionellen Psychologie einen starken Einfluss auf Jean Piagets gene-
tische Epistemologie aus. Wie bereits gesehen, stellt die Psychologie nach
Claparede einen Teil der Biologie dar. So muss die geistige Tatigkeit des
Menschen in einer dynamischen und funktionellen, d. h. letztendlich biolo-
gischen Perspektive betrachtet werden. Ist das Hauptproblem der Biologie
insbesondere die Adaptation, so steht die Verhaltensweise im Mittelpunkt
der Psychologie, indem die conduite nichts anderes als eine bestimmte Art

656

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

verortete namlich de Biran das menschliche Leben zwischen dem ani-
malischen und dem geistigen Leben. Daniel Lagache unterliefs es laut
Canguilhem, dasselbe zu tun. Lagache hatte auf die von Edouard Cla-
paréde gestellte Frage nach der Einheit der Psychologie mit einer allge-
meinen Theorie des Verhaltens als der Synthese zwischen experimentel-
ler (das heif$t naturalistischer) und klinischer (das heif$t humanistischer)
Psychologie geantwortet. Lagache, der im Grunde eine Vermittlung zwi-
schen Tierpsychologie (die experimentelle Psychologie ist zum groflen
Teil eine Psychologie der Tiere) und Humanpsychologie vorschlug, ver-
saumte eigentlich die Frage zu stellen, ob zwischen menschlicher und
tierischer Sprache, menschlicher und tierischer Gesellschaft eine Konti-
nuitit oder ein Bruch besteht. Ohne diese Frage zu beantworten sei es
aber kaum moglich, ernsthaft von einer allgemeinen Theorie des Verhal-
tens zu sprechen. 44

Canguilhem schliefSt hypothetisch nicht aus, dass nicht die Philoso-
phie, sondern die Wissenschaft auf die Frage nach dem Verhiltnis zwi-
schen tierischem und menschlichem Leben antworten soll. In diesem
Fall kann die Psychologie aber, um sich zu definieren, nicht im Voraus
als Partei tiber das entscheiden (préjuger), woriiber sie als Richter zu ur-
teilen (juger) hat. Tut sie es — und wie konnte sie als Wissenschaft an-
ders? —, dann ist es unvermeidlich, dass die Psychologie sich dadurch,
dass sie sich als allgemeine Theorie des Verhaltens konzipiert, irgendei-
ne Idee des Menschen aneignet. Man soll demnach der Philosophie ge-
statten, die Psychologie zu fragen, woher sie diese Idee hat und ob sie sie
doch nicht einer Philosophie entnommen hat.#” Canguilhems Vortrag,
der nach dem Sinn der Psychologie sucht, tut eigentlich nichts anderes,
als diese Frage zu stellen, namlich wie es anders als szientistisch fiir eine
Wissenschaft moglich sein soll, iber die Natur ihres Gegenstandes, die
sie je schon voraussetzt, iberhaupt zu entscheiden.

Die Wurzeln der modernen Theorie des Verhaltens sind laut Can-
guilhem im 19. Jahrhundert zu suchen, das neben einer Psychologie
als Nerven- und Geistespathologie, als Physik des dufSeren Sinnes und
als Wissenschaft des inneren und des intimen Sinnes eine Biologie des
menschlichen Verhaltens kannte. Diese psychologie biologique zeichnet

von Adaptation bildet (vgl. CLAPAREDE, »La psychologie fonctionnelle«,
a.a.0., 65 f.). Wenn Canguilhem in seinem Vortrag die Tendenz einer jeden
vermeintlich neuen Psychologie ironisiert, diejenige Psychologie, von der sie
sich absetzen mdochte, als die klassische zu bezeichnen, spielt er offensicht-
lich auf Claparéde an, der seinen Aufsatz tiber die funktionelle Psychologie
mit einem allgemeinen Bezug auf die »psychologie classique« beginnt (vgl.
a.2.0., 65 und CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O.,
373).

446 Vgl. a.a.0., 366 f.

447 Vgl.a.a.0., 367.

657

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

sich aus der Sicht Canguilhems gegentiber den anderen Arten von psy-
chologischen Untersuchungen durch die konstitutionelle Unfahigkeit
aus, ihr stiftendes Projekt zu erfassen und mit Klarheit vorzulegen. Die
vorherigen Arten von Psychologie mogen als philosophisch widersinnig
(»contre-sens philosophiques«) gelten, sie konnten auf jeden Fall noch
eine prizise Zielsetzung vorzeigen; die moderne biologische Psycholo-
gie des Verhaltens weist hingegen jedes Verhiltnis zu einer philosophi-
schen Theorie zuriick, sodass sich die Frage stellt, woraus sie ihren Sinn
entnimmt.

In der Tat tun die endlichen Synthesen der biologischen Psychologie
— fuhrt man Canguilhems Argumentation zu Ende — nichts anderes als
den Widersinn der »alten< Psychologie als Wissenschaft der Subjektivi-
tat zu reproduzieren. In ihrem Anspruch, funktionelle Zusammenhinge
zu analysieren, reduziert die >neue< Psychologie das Wesen auf Dasein,
nicht weniger als die >klassische< Psychologie und die Paralogismen es
taten, indem sie das Ich denke als Funktion der Organisation der Erfah-
rung mit der Erfahrung verwechselten. In dieser Hinsicht unterscheiden
sich Comtes Versuch, die Soziologie anhand des biologischen Prinzips
der radikalen Identitat zwischen Normalem und Pathologischem zu be-
grilnden, und Daniel Lagaches Bestreben, die Psychologie durch eine
wissenschaftliche Vermittlung zwischen Natur und Geist zu vereinheitli-
chen, kaum voneinander. Es versteht sich, in welchem Sinne Canguilhem
den Eindruck erwecken kann, dass nach ihm die biologische Psycholo-
gie des Verhaltens nicht einfach eine neue Psychologie, sondern eigent-
lich die Wahrheit der Psychologie darstellt. Ein szientistischer, techno-
kratischer Charakter ist allen diesen Unterfangen nicht zufillig, sondern
intrinsisch, und zwar jedes Mal dann, wenn sie, von der Illusion gefiihrt,
Metaphysik lieSe sich ungestraft auf Physik zurtickfithren, Wissenschaft
und Technik einen nicht blofS instrumentalen, sondern einen hegemoni-
alen Wert beimessen und sie dadurch zum Diskurs der Diskurse, nam-
lich zur Philosophie erheben.

Als Teile, die das Ganze beurteilen wollen, [6sen diese szientistischen
Unterfangen sich selbst auf, sobald sie reflexiv werden. Deshalb werden
sie gerne ideologisch. So vergessen die Psychologen vollig, nachdem sie
akzeptiert haben, dass die Psychologie unter der Schirmherrschaft der
Biologie zu einer objektiven Wissenschaft der Eignungen, der Reaktio-
nen und des Verhaltens wurde, ihr eigenes Unterfangen in Bezug auf die
historischen Umstinde und auf die sozialen >Milieus«< zu verorten, inner-
halb derer sie dazu gebracht werden, ihre Dienste anzubieten.+* Can-
guilhem versucht hingegen, die Grinde des Aufstiegs einer Biologie des
menschlichen Verhaltens im 19. Jahrhundert zu bestimmen. Er erkennt
insbesondere wissenschaftliche, technisch-6konomische und politische

448 Vgl. a.a.0., 377.

658

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

Griinde fiir das Aufkommen der modernen biologischen Psychologie.
Auf einer wissenschaftlichen Ebene ist die Entstehung einer Biologie als
allgemeiner Theorie der Beziehungen zwischen Organismus und Mili-
eu priagend gewesen, die zugleich das Ende des Glaubens an die Exis-
tenz eines getrennten menschlichen Reichs mit sich brachte. Die techni-
schen und 6konomischen Grinde sind ihrerseits mit der Entwicklung
einer industriellen Ordnung verbunden, die den betriebsamen (»indust-
rieux«) Charakter der menschlichen Gattung in den Vordergrund riicken
lief§ und zugleich das Ende des Glaubens an die Wiirde des spekulativen
Denkens bedeutete. Die politischen Griinde lassen sich schliefSlich mit
dem Hinweis auf das Ende des Glaubens an die Berechtigung des sozia-
len Privilegs und auf die Verbreitung des Egalitarismus zusammenfassen.
Bildung und militarische Einberufung werden zu Staatsangelegenheiten,
die Forderung nach Gleichheit vor der Zuschreibung von militdrischen
und zivilen Amtern bildet den fondement réel eines oft unbeachteten
Phianomens der modernen Gesellschaften: die verallgemeinerte Praxis
der Expertise.*#

Nietzsche nennt die » Psychologen der Zukunft« die »Instrumente der
Erkenntnif$«, die sich selbst nicht zu erkennen versuchen.+s° Ahnlich will
der Psychologie aus der Sicht Canguilhems blof ein Instrument sein,
ohne zu wissen, fiir wen oder fiir was er Instrument ist. Am Anfang der
Genealogie der Moral fragte sich Nietzsche ferner, was bei den engli-
schen Psychologen, das heifSt letztendlich bei den Utilitaristen, zum Zy-
nismus gefuhrt habe, namlich zur Erklarung der menschlichen Verhal-
tensweisen durch das Interesse und den Nutzen und durch das Weglassen
der menschlichen Grundmotivationen. Die Idee des Nutzens war bei den
Utilitaristen mit der philosophischen Bestimmung der menschlichen Na-
tur als der Fahigkeit verbunden, kiinstlich zu handeln (Hume, Burke)+s*
— das heifst nach Canguilhem im Grunde mit der Fahigkeit des Men-
schen, durch seine spontane, wertsetzende Tatigkeit Natur zu tiberstei-
gen —, oder auch prosaischer mit der Definition des Menschen als Her-
steller von Werkzeugen (die Enzyklopadisten, Adam Smith, Franklin).
Das Prinzip der biologischen Psychologie des Verhaltens scheint hinge-
gen nicht aus einer expliziten philosophischen Reflexion hervorgegangen

449 Vgl. a.a.0., 376.

450 Vgl.a.a.0. und F. NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente 1887—-1889, Bd.
13, Kritische Studienausgabe, a.a.O., 230 (Fruhjahr 1888, 14 [27]): »Wir
Psychologen der Zukunft — wir haben wenig guten Willen zur Selbstbeob-
achtung: wir nehmen es fast als ein Zeichen von Entartung, wenn ein Instru-
ment >sich selber zu erkennen« sucht: wir sind Instrumente der Erkenntnifs
und mochten die ganze Naivitdt und Pricision eines Instrumentes haben; —
folglich diirfen wir uns selbst nicht analysieren, nicht >kennen«.«

451 Dazu auch G. DELEUZE, Empirisme et subjectivité. Essai sur la nature hu-
maine selon Hume, Paris 1953, 35 ff.

659

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

zu sein. Er kann namlich nur unter der Bedingung angewendet werden,
dass es unformuliert bleibt. Dieses Prinzip ist die Definition des Men-
schen selbst als Werkzeug. Auf den Utilitarismus, der von der Vorstel-
lung des Nutzens fiir den Menschen, des Menschen als der Instanz, die
uber das Nutzen urteilt, ausging, ist somit der Instrumentalismus gefolgt,
der die Vorstellung des benutzbaren Menschen, des Menschen als Mittel
zum Niitzlichen, mit sich bringt. Nach dem Spruch de Birans ist die In-
telligenz nicht mehr das, was die Organe schafft und sich ihrer bedient,
sondern das, was den Organen dient.#* Im engen Horizont der Biologie
als schlichter Naturbeherrschung eingeschlossen, hat die normsetzen-
de Spontaneitit des Menschen, dessen puissance d’artifice als Fihigkeit,
neue Werte zu etablieren und neue Techniken zu entwickeln, die die vi-
tale Bestimmtheit uibersteigen, keinen anderen Sinn mehr als die blofle
organische Selbsterhaltung und Selbstbehauptung.

Die historischen Urspriinge der Reaktionspsychologie gehen nicht un-
gestraft auf die Arbeiten zurtick, die 1796 von der Entdeckung der Per-
sonalgleichung durch Nevil Maskelyne veranlasst wurden. Als mensch-
licher Storfaktor in der Messung durch das Teleskop wurde der Mensch
zuerst als Instrument des wissenschaftlichen Instruments untersucht, um
sodann als Instrument aller Instrumente studiert zu werden. Die Unter-
suchungen uber die Adaptations- und Lerngesetze — so Canguilhems in
seiner >Genealogie der Biopolitik« ante litteram —, iiber das Verhiltnis
zwischen Lernen und Begabung, Giber die Leistungs- und Produktivitats-
bedingungen (sowohl, was die Individuen, als auch, was die Gruppen an-
geht), Untersuchungen, die von ihrer Anwendung auf die Selektion und
auf die Orientierung nicht getrennt werden konnen, gehen alle von ei-
nem impliziten, gemeinsamen Postulat aus: Die Natur des Menschen ist
es, ein Werkzeug zu sein, seine Berufung liegt darin, an seinen Platz ge-
setzt, vor seine Aufgabe gestellt zu werden.+53

In den anderen Arten der Psychologie stellen die Seele oder das Subjeks
die natiirliche Form oder das Bewusstsein einer Innerlichkeit, namlich
das Prinzip dar, das man sich gibt, um eine gewisse Idee des Menschen in
Bezug auf die Wahrheit der Dinge als einen Wert zu rechtfertigen. In einer
Psychologie hingegen, wie die biologische Psychologie des Verhaltens, in

452 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.0., 377 f.

453 Vgl. a.a.0., 378. Am Anfang seines Vortrages hatte Canguilhem bemerkt,
dass man aus vielen psychologischen Arbeiten unter anderem den Eindruck
einer anspruchslosen Ethik gewinnen kann, namlich der konfusen Verbin-
dung von selbst kritiklosen ethologischen Erfahrungen wie jener des Beicht-
vaters, des Erziebers, des Chefs, des Richters (vgl. a.a.0., 366). Canguilhem
interessierte sich dartiber hinaus auch fiir die Anwendung der psycho-sozia-
len Techniken auf den militdrischen Bereich, insbesondere in Bezug auf den
Indochina- und den Algerienkrieg. Vgl. DERS., » Colonels et psychologues«
(1958),in: OC1V, 859—64.

660

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

der das Wort >Seele< zum Weglaufen veranlasst, und das Wort >Bewusst-
sein< zum Lachen bringt, besteht die Wahrheit des Menschen allein dar-
in, dass es keine Idee mehr vom Menschen gibt, die nicht jene von einem
Gegenstand fiir eine Wissenschaft und eine wissenschaftliche Technik,
das heif$t von einem instrumentellen Wert wire. Wenn aber eine Wissen-
schaft und eine wissenschaftliche Technik allein keine Idee beinhalten,
die ihnen einen Sinn verleihen wiirde, so fragt es sich, was die Psycho-
logen berechtigt, ihre Selektion- und Orientierungsrolle auszutiben. Wie
werden die Verantwortlichen fiir die Selektion selektiert?

Canguilhem erinnert an Gideon, der in der Bibel das Kommando aus
Israeliten rekrutierte, an dessen Spitze er die Midianiter jenseits des Jor-
dans zuriickwies (Ri, vi). Zu diesem Zweck verwendete Gideon einen
zweistufigen Test, durch den er 300 Menschen aus 32 ooo auswihlte.
Sein Test schuldete allerdings den Zweck seiner Verwendung und das
ausgewihlte Selektionsverfahren dem Ewigen. Um die Prinzipien einer
Selektion zu bestimmen, muss der Plan der Selektionstechniken transzen-
diert werden. In ihrer Immanenz hatte aber die wissenschaftliche Psy-
chologie sich dadurch unabhingig zu machen, dass sie sich von jegli-
cher Philosophie trennte, das heifst von der Spekulation, die nach einer
Idee des Menschen jenseits der biologischen und sozialen Gegebenhei-
ten sucht.#5+ Die Philosophie hat demnach sich weiter Fragen tiber eine
instrumentelle, biologische Psychologie zu stellen, die sich als eine The-
orie der menschlichen Fertigkeiten ohne jeglichen Bezug — anders als
bei Kant und de Biran — auf eine Theorie der Weisheit versteht und des-
sen Status sowohl aus der Sicht der Wissenschaft als auch aus jener der
Technik schlecht definiert ist. Die Philosophie dreht sich dabei — Comtes
Lehre aneignend — zur populdren Seite, das heifst zur naiven Seite der
Nicht-Spezialisten, und fordert mal ganz vulgar: Sagt mir, worauf ihr hi-
nauswollt, damit ich weif3, wer ihr seid. Der Philosoph kann somit dem
Wissenschaftler ausnahmeweise einen Rat fiir die Orientierung formu-
lieren: Wenn man aus der Sorbonne von der rue Saint-Jacques (wo das
Institut der Psychologie lag) hinausgeht, kann man entweder hinauf-
oder hinuntergehen: Wenn man hinaufgeht, nahert man sich dem Pan-
theon, geht man hingegen hinunter, bewegt man sich mit Sicherheit zur
Polizeiprifektur.+ss

454 Vgl. DERS., »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.0., 380.
455 Vgl.a.a.0., 381.

661

https://dol.org/10.5771/9783845292458-488 - am 19.01.2026, 08:44:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I.  Canguilhems kritische Treue zur französischen histoire des sciences
	i.  Canguilhems fundamentale Auffassung des Lebens
	ii.  Ein anti-positivistisches Verständnis der Wissenschaft
	iii.  Gaston Bachelards technisch-wissenschaftliche Synthese der metaphysischen Gegensätze
	iv.  Canguilhems Lebenswissenschaften statt mathematischer Physik
	v.  »Der Wille und die Freiheit liegen nicht innerhalb der Grenzen der Intelligenz«
	vi.  Das Sein des Nichts: die Positivität des Pathologischen und des Irrtums
	vii.  Die philosophische und politische Relevanz der philosophie biologique in Frankreich
	viii.  Leben und Tod des Menschen

	II.  Für eine europäische Politik des Geistes: die zweifache Bedeutung der Biokratie
	i.  Auguste Comtes philosophie biologique
	ii.  Das Normale als die physis der Physiologie
	iii.  François Broussais’ Prinzip der Identität zwischen Normalem und Pathologischem
	iv.  Ein nosologisches Prinzip mit universeller Geltung
	v.  Canguilhems Zirkel des Lebens

	III.  Das Normale und das Pathologische: Canguilhems Biopolitik
	i.  Das Essai sur quelques problèmes concernant le normal et le pathologique
	i.i  Ist der pathologische Zustand nur eine quantitative Abweichung vom Normalzustand?
	i.ii  Gibt es Wissenschaften des Normalen und des Pathologischen?
	i.iii  Das Leben des Geistes und der Organe
	i.iv  Vom Sozialen zum Vitalen
	i.v  Die normale Priorität der Übertretung
	i.vi  Natur und Geschichte des Lebens
	i.vii  Canguilhems Dualismus oder die unmögliche Einheit der Erfahrung
	i.viii  Technik, Wissenschaft, Philosophie

	ii.  Was ist die Psychologie? Oder die instrumentale Ideologie des modernen Biologismus


