
Vierter Teil

Georges Canguilhems anthropologischer Zirkel des Lebens

L’Amour pour principe, et l’Ordre pour base; le 
Progrès pour but.

(Auguste Comte,  
Système de politique positive)1

L’âme, c’est ce qui refuse le corps.
(Alain, »Définitions«)2

1	 »Die Liebe als Prinzip, die Ordnung als Grundlage und der Fortschritt als 
Ziel.«

2	 »Die Seele ist das, was den Körper ablehnt.«

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


499

Theuth, der alt-ägyptische Gott der Schrift, ist zugleich Gott der Medi-
zin und des Todes. Die Medizin, deren Gott er ist, ist aber nicht die bloße 
Anwendung einer Wissenschaft als einer Kunst, die im Wahren sowohl 
ihre Grundlage wie auch ihre Rechtfertigung finden würde. Sie ist viel-
mehr zugleich okkulte Droge, Heilmittel und Gift, in einer unentwirrba-
ren Art und Weise gleichzeitig epistéme und techne.3 Insofern entspricht 
die Medizin der Schrift Theuths, in deren konstitutiver Abkünftigkeit der 
paradox ursprunglose Ursprung eines Logos zu sehen ist, in dem sich jede 
Identität in der Grundäquivozität auflöst, die die Gegensätze der alten, 
metaphysischen Ontotheologie: Wort und Schrift, Leben und Tod, Vater 
und Sohn, Seele und Körper, destruiert. Theuths Medizin nicht weniger 
als seine Schrift bildet eine physis en différance: In ihr kommt der Wider-
streit der Dichotomien zur Sprache, die die Alt-Metaphysik beilegen zu 
können glaubte und die die moderne Nach-Metaphysik hinter sich ge-
lassen zu haben meint. Derrida weiß durchaus die falschen Vermittlun-
gen der modernen Verabsolutierung des Endlichen Lügen zu strafen. Der 
Biopolitik hat er allerdings nichts entgegenzusetzen, wenn er die Grund-
äquivozität der physis und der nomoi, der Seele und der Körper, deren dif-
férance, die unabwendbar zugleich sie selbst und nicht sie selbst sind, mit 
der paradoxen Figur eines ursprunglosen Ursprunges fundamentalisiert. 
Den docteurs de la castration, für die die Beschneidung nichts anderes als 
eine Eviktion bedeutet, hat er im Grunde kaum was entgegenzuhalten.

Sieht man mit einer gewissen Berechtigung in Derridas physis en dif-
férance eine Art Biopolitik, so ist diese durchaus eine positive. Dadurch 
unterscheidet sich Derrida radikal von Foucault, für den Äquivozität 
stets ein Problem bleibt und Biopolitik – trotz der zahlreichen Versuche, 
sie ins Positive zu wenden – immer eine kritische Bedeutung hat. Wenn 
Derrida die Biopolitik durchaus zur Sprache bringen kann, sie aber nicht 
zu kritisieren weiß, so vermag Foucault eine entschiedene Kritik auszu-
formulieren, hat aber erhebliche Schwierigkeiten, sie zu fundieren.

Die Grammatologie ist programmatisch ein Einspruch gegen die Philo-
sophie des Lebens und des Sinnes der abendländischen Tradition. In dieser 
vermag Derrida bloß die Mystifikation eines christlichen Universalismus 
zu sehen, der historisch zur nackten Herrschaftsideologie aufgestiegen 
ist. So weiß er die versteckte Wirksamkeit des Lebens als Prinzip sowohl 
der Konstitution als auch der Auflösung des Sinnes durchaus auszuspre-
chen: Es ist das, was als unendliche Einheit zur Auflösung jeder endlichen 
Identität führt und damit die Idealisierungsansprüche des menschlichen 
Geistes stets auf deren Angewiesensein auf Körper und Schrift oder gar 

3	 Vgl. DERRIDA, »Platons Pharmazie«, a.a.O., 104 ff./fz. 116 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


500

auf Tod verweist. Derrida ontologisiert allerdings seine Verneinung selbst 
der Ontologie, macht die Wirksamkeit des Lebens zu dessen paradoxem 
Fundament: Mit der Möglichkeit einer höheren Einheit unterminiert er 
zugleich die Gerechtigkeitsansprüche seiner Dekonstruktion. 

Nicht anders als Derrida operiert Foucault mit dem Begriff des Lebens 
qua unendlicher Einheit. Dieser ist in seiner Geschichte des Wahnsinns 
nicht weniger als im Mittelpunkt der Archäologie als dasjenige am Werk, 
was jede Abgrenzung destruiert; er steht in seiner Lektüre Kants im Mittel-
punkt, wo Foucault die absolute Vermittlung zwischen Freiheit und Natur 
ausmacht, nach der der Mensch als mit Vernunft begabtes Erdwesen in sei-
nem Handeln nicht weniger als in seinem Denken immer schon strebt. Als 
solcher ist der Begriff des Lebens für Les mots et les choses, Foucaults Ar-
chäologie der Humanwissenschaften, entscheidend, denn als Integrations-
modell zwischen Endlichem und Unendlichem bildet er den Gegenpart zur 
Verabsolutierung der Endlichkeit und zur Verallgemeinerung des Begriffs 
der funktionellen Organisation, die Foucault ins Zentrum der Entstehung 
der modernen, anthropologischen episteme stellt: Es ist demnach die dop-
pelte Problematik des Lebens und des Menschen – wie es zehn Jahre spä-
ter in La volonté de savoir 1976 heißt –, die die Ordnung der klassischen 
epistéme erschüttert hat.4 Der spätere Foucault wird dem Versprechen ei-
nes nicht-antinomischen Denkens der Endlichkeit qua ewiger Wiederkehr 
dezidiert nachgehen, ohne es je einhalten zu können: Weder der Rückzug 
auf die Unmittelbarkeit des Leibes, auf das Geschrei des Fleisches, noch 
der Versuch, mit der Ästhetik der Existenz der Selbstpraktiken bloß die 
Genealogie und nicht die Struktur der modernen Subjektivität infrage zu 
stellen, können eine befriedigende Antwort auf die Fragen bieten, die der 
frühere Foucault aufgeworfen hat. Wenn aber der spätere Foucault dem 
früheren nicht mehr ganz gerecht zu werden scheint, so bleibt der Gedan-
ke eines absoluten Lebens qua unendlicher Einheit jedoch auf der Ebene 
der nicht erklärten Vorannahme hinter seinem Rücken wirksam. Er ist 
das, was die Archäologie nicht zur schlicht harten Methode der positivis-
tischen Rekonstruktion von Diskursen qua Aussagenaggregaten herabzu-
stufen erlaubt, sondern ihre Ansprüche auf Bestreitung und Übertretung 
und ihren genuin genealogischen, das heißt identitätsauflösenden Charak-
ter aufbewahrt; er ist das, was Biopolitik nicht zur bloßen Politik des Le-
bens, einer Steigerung der individuellen und kollektiven Lebenskraft, von 
der wir alle profitieren zu können glauben und die problemlos öffentlich 
vertreten wird, herabkommen lässt, sondern ihr ihren intrinsischen Herr-
schaftsgehalt und ihr wesentliches Verhältnis zur Thanatopolitik des Ras-
sismus zurückgibt und sie zusammen mit der biologistischen Auffassung 
des Geistes, von der sie ausgeht, ins Zentrum der Interpretation unserer 
jüngsten Geschichte und Gegenwart rücken lässt. 

4		  Vgl. VS 189/dt. 138.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


501

In seiner berühmten Einleitung zur amerikanischen Ausgabe von Le 
normal et le pathologique, der Text, dem in seiner letzten Fassung von 
1985 Foucaults letztes Imprimatur galt, führt Foucault den außerordent-
lichen Einfluss, den Georges Canguilhem auf die französische Philoso-
phie der Nachkriegszeit ausüben konnte, auf dessen Fähigkeit zurück, 
die Frage nach der Wahrheit nicht mehr vom Subjekt, sondern vom Le-
ben her zu denken. Hatte der große kartesische Bruch zu der Frage des 
Verhältnisses zwischen Wahrheit und Subjekt geführt, so hat das 18. 
Jahrhundert eine Reihe von Fragen über das Verhältnis zwischen Wahr-
heit und Leben gestellt, deren erste große Formulierung Kants Kritik 
der Urteilskraft und Hegels Phänomenologie des Geistes gewesen sind: 
Stellt die Erkenntnis des Lebens nicht mehr als nur ein besonderes Ge-
biet dar, das auf die allgemeine Frage nach der Wahrheit, dem Subjekt 
und der Erkenntnis angewiesen ist, oder zwingt sie nicht vielmehr dazu, 
dieselbe Frage anders zu stellen? Die entscheidende Relevanz von Can-
guilhems Werk ist daran zu ermessen, dass er auf der Höhe dieses für 
die Geschichte der modernen Philosophie wesentlichen Ereignisses zu 
denken wusste.5 

I. Canguilhems kritische Treue zur französischen 
histoire des sciences

Le perfectionnement de l’étude de la nature et celui 
de l’action sur la nature ne tiennent-ils pas l’un à l’au-
tre ? Tous deux ne sont-ils pas étroitement liés avec 
l’état de l’organisation sociale, et réciproquement? 

(Auguste Comte, Plan des travaux scientifiques 
nécessaires pour réorganiser la société)6

Ce n’est pas revenir à prêcher le culte du fait. En 
science comme en politique, le culte du fait est une 
forme de barbarie.
(Georges Canguilhem, »Rôle de l’histoire des sciences 

dans la philosophie des sciences«)7

i. Canguilhems fundamentale Auffassung des Lebens

Das Leben, von dem her Canguilhem denkt, ist kein primär biologisches. 
Sein Interesse für die Philosophie und die Geschichte der Wissenschaf-
ten und der Techniken des Lebens, Biologie und Medizin, die Aufrufe 

5		  Vgl. FOUCAULT, »La vie : l’expérience et la science«, a.a.O., 1594 f./dt. 957 f.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


502

zugunsten einer philosophie biologique, die unermüdliche Verteidigung 
eines6 radikalen Vitalismus, die konsequente Vertretung einer negativen 
Lebensphilosophie haben an die Biologie und7 an ein Vindizieren einer 
vitalen Verankerung des menschlichen Lebens als an den eigentlichen 
Kern der Philosophie Canguilhems denken lassen.8 Der Philosoph, der 
von seiner diplôme d’études supérieures über den Begriff der Ordnung 
und des Fortschrittes bei Auguste Comte bis zum späten Einspruch gegen 
das fatale Bündnis zwischen Biologie und kognitiven Wissenschaften nie 
müde wurde, den Biologismus anzuprangern; der frühe Antifaschist, der 
vor der Steigerung des borniertesten Sozialnaturalismus zur Bedrohung 
der ganzen abendländischen Zivilisation kaum wagte, das eigene Leben 
aufs Spiel zu setzen, während sich andere mit dem ›Scheinfrieden‹ der 
Kollaboration zufrieden gaben, wird zum Verfechter eines auf die vita-
len Wurzeln des Menschen ausgerichteten Naturalismus.9 

Wenn es überhaupt einen Kern gibt, auf den sich die Philosophie Can-
guilhems von ihren Anfängen bis zu ihrem Ende zurückführen lässt, so 
besteht er sicherlich in der Überzeugung, dass es unmöglich ist, die Er-
fahrung zu naturalisieren. Es ist eine der besonderen Stärken von Can-
guilhems Philosophie, dass er die Naturverankerung des Menschen von 
einer radikalen Kritik am Naturalismus her denkt. Natur im Menschen 
ist nicht seine grundsätzliche Reduzierbarkeit auf die Gegebenheit von 
für sich bestehenden, deutlich bestimmbaren, homogenen Elementen. Ei-
ner solchen Reduktion, wie die bescheidene Hybris der modernen Ana-
lytik der Endlichkeit zur Genüge zeigt, wohnt der Anspruch inne, Na-
tur in und außerhalb des Menschen zu tilgen. Die Vereinheitlichung der 
Erfahrung anhand von Naturgesetzen läuft notwendig auf eine Gleich-
setzung zwischen Natur und Geist hinaus, durch die jede Negativität 
aufgelöst wird. Das Projekt der Naturalisierung der Erfahrung mündet 

6		  »Die Vervollkommnung des Studiums der Natur und die Einwirkung auf 
die Natur hängen nicht voneinander ab? Beide sind nicht auf das engste mit 
dem Grade der sozialen Organisation verknüpft und umgekehrt?«

7		  »Dies heißt nicht, dazu zurückzukehren, den Tatsachenkult zu verkündigen. 
In der Wissenschaft wie in der Politik ist der Tatsachenkult eine Form von 
Barbarei.«

8		  Vgl. bereits F. DAGOGNET, Georges Canguilhem. Philosophe de la vie, Le 
Plessis-Robinson 1997, 12 ff. und exemplarisch den Versuch Guillaume Le 
Blancs, mit Canguilhem die Anthropologie und die Humanwissenschaften 
auf eine neue, vitale Basis zu stellen: G. LE BLANC, Canguilhem et la vie 
humaine, Paris 22010 (2002).

9		  Vgl. G. CANGUILHEM, La théorie de l’ordre et du progrès chez A. Comte, 
Manuskript 1926; DERS., »Le cerveau et la pensée«, zuerst in: Prospective et 
Santé, 14 (1980), 81–98, dann in: Georges Canguilhem. Philosophe, historien 
des sciences, Paris 1993, 11–33; für den ›borniertesten Sozialnaturalismus‹: 
DERS., »Jean Cavaillès (1903–1944)« (1947), in: OC IV, 251–71, insb. 255.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


503

paradox genug in eine vollendete Idealisierung, in der es sich selbst ab-
schafft oder genauer: seine Maske ablegt. Die Mannigfaltigkeit ist dann 
vollständig auf Einheit gebracht, das heißt verinnerlicht und idealisiert. 
Auf die unendlichen Bedingungen abzuheben, die mit einer solchen Ver-
einheitlichung gesetzt sind, heißt hingegen – was Canguilhem tut – die 
grundlegende Spaltung zu denken, auf die die menschliche Erfahrung 
angewiesen bleibt. Die Negativität, die Äußerlichkeit der Natur kann 
nicht gestrichen werden. 

Zeitdiagnostisch ist selbstredend nicht unerheblich, dass, wenn man 
die vitale Verwurzelung des Menschen durch Canguilhem begrüßt und 
ihm seinen Vitalismus – zumindest in einem heuristischen Sinne – so-
gar gerne schenkt, man kaum ein klares Gespür für die fundamentale 
Bedeutung, die der Begriff des Lebens bei ihm einnimmt, und insbeson-
dere für die Offenheit Canguilhems gegenüber (nicht substanzialisti-
scher) Metaphysik und Spekulation hat.10 Man könnte gar behaupten, 
dass man mit Canguilhem das tut, was er an der Rezeption des Me-
chanismus Descartes’ immer wieder denunziert hat: die programmati-
sche Streichung von dessen spekulativen Wurzeln. Descartes Maschi-
nen funktionieren nur, weil jemand sie montiert hat, nämlich ein erster 

10		 Vgl. etwa G. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite en France à la 
philosophie biologique« (1947), in: OC IV, 307–20. Dort sieht Canguil-
hem im Erscheinen von Raymond Ruyers Éléments de Psychobiologie (Pa-
ris 1946) die Gelegenheit, die Frage nach der Aktualität des metaphysischen 
Denkens zu stellen (insb. 307/dt. 23; außerdem 312/dt. 28, wo die Freiheit 
der Spekulation gegenüber den falschen Philosophien der Wissenschaftler 
vindiziert wird). Für eine offene Verteidigung der Legitimität der Metaphy-
sik vgl. auch unter anderem: G. CANGUILHEM, C. PLANET, Traité de 
logique et de morale (fortan als TLM zitiert), zuerst Marseille 1939, jetzt 
in: G. CANGUILHEM, Œuvres complètes I. Écrits philosophiques et po-
litiques (1926–1939), hg. v. J.-F. Braunstein, Y. Schwartz, Paris 2011, 633–
924, 637 Anm. b (fortan als OC I zitiert); die Erinnerungen Jacques Bou-
veresses über die Irritation Canguilhems gegenüber den Versuchen, dem 
›Obskurantismus‹ der (deutschen) Metaphysik die Ansprüche einer Verwis-
senschaftlichung der Philosophie durch den Wiener Kreis entgegenzusetzen 
(J. BOUVERESSE, Préface aux Œuvres complètes de Georges Canguilhem, 
in: OC I, 7–66, 52–53 und 57 ff.) und die wiederholte Würdigung seitens 
Canguilhems der romantischen Tradition der Naturphilosophie: G. CAN-
GUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte et son influence 
en France au XIXe siècle« (1958), in: DERS., Études d’histoire et de philo-
sophie des sciences concernant les vivants et la vie, Paris 71994 (1968), 61–
74, 64 (fortan als Études angegeben); DERS., »L’École de Montpellier jugée 
par Auguste Comte« (1961), in: Études 75–80, 80; DERS., »Le concept et 
la vie« (1966), in: Études 335–64, 346. Für die Nähe zur deutschen roman-
tischen Philosophie auch: D. LECOURT, Georges Canguilhem, Paris 2008, 
38 Anm. 2.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


504

Urheber. Die Teleologie wird somit nicht ausgeschlossen, sondern bloß 
ganz an den Anfang versetzt. Die Körper funktionieren nach Descartes 
nicht von sich aus als reine wirkkausale Aggregate von Elementen, son-
dern weil sie zu einer funktionellen Einheit zusammengefügt werden; sie 
setzten somit eine Seele voraus, für deren Vermittlung mit dem Körper 
letztendlich Gott bürgt.11 Es wird die Übereinstimmung mit Foucaults 
Deutung der klassischen epistéme in Les mots et les choses kaum ent-
gehen können: Hatte noch im Klassischen Zeitalter eine unendliche 
Einheit auf der Ebene einer philosophischen Ontologie des Kontinu-
ums die Korrespondenz zwischen les mots und les choses garantiert, so 
wird in der Moderne die Vermittlung szientistisch gänzlich auf der Ebe-
ne einer verabsolutierten Endlichkeit gesucht. Wie die unendlichen Be-
dingungen der Vermittlung überhaupt endlich zu erfüllen seien, bleibt 
unausgesprochen.12

Canguilhem hat den eigentümlichen Weg seiner Philosophie auf dem 
schmalen Grat zwischen einer Philosophie des Lebens und einer Philo-
sophie des Erlebten gesucht. Diesbezüglich bildet Mikel Dufrennes Re-
zension (1953) von Canguilhems erster Aufsatzsammlung, La conaissan-
ce de la vie (1952), weiterhin eine der ernsthafteren Auseinandersetzung 
mit Canguilhems Philosophie. Dufrenne versucht, Canguilhems Ansatz 
sowohl von einer philosophie de la vie (Bergson) wie auch von einer phi-
losophie du vécu (Merleau-Ponty) abzusetzen. Zugleich kritisiert er Can-
guilhems angeblichen Naturalismus im Namen einer Geistesphilosophie, 
für die er ein Modell in Paul Ricœurs Philosophie des Willens sieht.13 
Canguilhems Einleitung zu La connaissance de la vie trägt den Unterti-
tel »La pensée et le vivant«: ein klarer Anklang an Henri Bergsons Auf-
satzsammlung La pensée et le mouvant (1934).14 Steht le mouvant bei 
Bergson für das Leben als das unaufhaltsame schöpferische Werden, so 
setzt Canguilhem ihm le vivant entgegen, das Leben nicht im Allgemei-
nen, sondern in individuierter Form.

Mit dieser Akzentverschiebung tritt Canguilhem allerdings nicht für 
ein endliches Verständnis des Lebens ein. Auf der Grundlage eines end-
lichen Lebens ließe sich keine philosophie du vivant mehr entwickeln, 

11		 Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite en France à la philoso-
phie biologique«, a.a.O., 311 f./dt. 27; DERS., »Machine et organisme«, 
in: DERS, La connaissance de la vie, a.a.O., 129–64, insb. 113 f./dt. 206 f.; 
DERS., La formation du concept de réflexe aux XVIIe et XVIIIe siècles, Paris 
21977 (1955), 53 ff./dt. 68 ff.; DERS., »Organisme et modèles mécaniques. 
Réflexions sur la biologie cartésienne« (1955), in: OC IV, 625–42.

12		 Vgl. MC 219 f./dt. 258 f.
13		 Vgl. M. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, in: 

Revue de Métaphysique et de Morale, (58) 1953, 170–87.
14		 Vgl. G. CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, in: DERS., La connais-

sance de la vie, a.a.O., 9–13/dt. 15–22.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


505

sondern höchstens eine philosophie du vécu, eine Philosophie des Kon-
kreten und der Formen, die auf psychophysische Indifferenz, auf eine 
positiv auffassbare Einheit zwischen Leib und Seele abzielt. Dem Szi-
entismus der Moderne wie der rationalistischen Tradition der neuzeitli-
chen Metaphysik, die den Dualismus der Essenz mit der Existenz nicht 
mehr zu denken vermag, gäbe es nichts mehr entgegenzusetzen.15 Sinn 
wäre dann auf Tatsachen, Tatsachen auf Sinn zurückführbar. Eine Wis-
senschaft des Wertes wäre möglich, eine science des fins, die nicht we-
niger als eine Vermittlung zwischen Wissenschaft und Technik und zwi-
schen Wissenschaft, Technik und Ethik für sich beanspruchen könnte. 
Gegen eine solche Hybris sträubt sich aber das ganze Werk Canguilhems. 

In welchem Ausmaß die Ablehnung der Verabsolutierung von endli-
chen Vermittlungen auf eine Theorie der Biopolitik ante litteram zutrifft 
(Canguilhem macht selbst von dem Wort keinen Gebrauch), lässt sich 
am einfachsten seiner Rezension von Les mots et les choses entnehmen. 
Canguilhem vertritt dort Foucaults Vorwurf gegenüber der phänomeno-
logischen Tradition, sie habe trotz ihrer Zurückweisung der naturalisti-
schen, innerweltlichen Einstellung der Psychologie letztendlich zwischen 
Wesen und Tatsachen nicht unterscheiden können. Damit steht aber die 
»analyse du vécu« im Mittelpunkt der Verwechselung zwischen Empiri-
schem und Transzendentalem, Tatsachen und Werten, also des Diskurses 
gemischter Natur, der die anthropologische epistéme der Moderne nicht 
weniger als die moderne Biopolitik kennzeichnet.

Ce n’est pas moi qui reprocherai à M. Foucault le rapprochement, para-
doxal pour beaucoup, scandaleux pour certains, de la phénoménologie et 
du positivisme. L’analyse du vécu lui semble une tentative, seulement plus 
exigeante et donc plus rigoureuse, pour ›faire valoir l’empirique pour le 
transcendantal‹.16

15		 So habe nach Étienne Gilson die neuzeitliche Metaphysik seit Suarez den 
Dualismus zwischen Essenz und Existenz, der für die aristotelische Tradi-
tion bis Thomas grundlegend gewesen war, zugunsten eines Monismus der 
Essenz zurückgewiesen (vgl. É. GILSON, L’être et l’essence, Paris 31994 
(1948), 146 ff.

16		 G. CANGUILHEM, »Mort de l’homme ou épuisement du Cogito ?«, in: 
Critique, 242 (1967), 599–618, 616 (»Ich werde nicht derjenige sein, der 
Foucault vorhalten wird, die Phänomenologie und den Positivismus – für 
viele auf eine paradoxe, für einige auf skandalöse Art – zusammengerückt zu 
haben. In seinen Augen ist die Erlebnisanalyse ein – lediglich anspruchsvol-
lerer und deshalb stringenterer – Versuch, ›das Empirische für das Transzen-
dentale gelten zu lassen‹«, dt. 45, Übersetzung leicht verändert). Für die 
wesentliche Verwandtschaft zwischen Logischem Empirismus und Phäno-
menologie bereits: J. CAVAILLÈS, Sur la logique et la théorie de la science, 
Paris 1974, 65 f./dt. 89.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


506

Canguilhem sucht aber auch nicht eine Immanenz im Leben in der intui-
tiven, gar mystischen Auffassung unendlichen Lebens im eminenten Sin-
ne. Und selbstverständlich auch nicht in der ewigen Wiederholung von 
expressiven Differenzen jenseits des Organischen oder gar der Dialek-
tik, die zwischen Gestein, Tier und Menschen keine Grenze mehr kennt 
(Deleuze), oder in einem nackten, gegen die Erbsünde der Bestimmung 
und damit gar gegen die Kultur gefeiten Leben (Agamben). Canguilhems 
Verständnis des Lebens ist dennoch ein genuin spekulatives. Leben, wie 
er es auffasst, muss ganz im Sinne der spekulativen Tradition als absolu-
te Tätigkeit und Spontanität verstanden werden. Anders kann man Can-
guilhems Bestimmung des Lebens, das er nicht als eine Form, sondern 
als das Prinzip der Herausbildung der Formen (»la vie est formation de 
formes«17) versteht, keinen konsistenten Sinn geben. Ähnlich lässt sich 
Canguilhems Programm einer Radikalisierung des traditionellen Vita-
lismus nur einhalten, wenn Leben so aufgefasst wird, dass es seine Dif-
ferenz und Äußerlichkeit in sich aufnehmen kann, um sie zu verinnerli-
chen und zu idealisieren. Die eigene Äußerlichkeit zu idealisieren kann 
aber das Leben nur als unendliche Einheit. Dem klassischen Vitalismus, 
der auf dualistische Weise bestrebt war, das Leben als ein Reich inner-
halb des Reiches der Physik zu behaupten, ist demnach laut Canguilhem 
ein Zuviel an Bescheidenheit vorzuhalten. Stattdessen muss man konse-
quent sein und die Materie so denken, dass sie vom Leben umfasst wird 
(»›comprendre‹ la matière dans la vie«).18

Leben ist somit im eigentlichsten Sinne Normativität: Assimilation 
seiner Äußerlichkeit nach dem Gesetz der eigenen Einheit, und dies dem 
Anspruch nach bereits in seiner unmittelbareren Manifestation als orga-
nisches Leben. Leben zeichnet sich auf allen seinen Stufen als ein Streben 
nach Idealisierung aus. Es aus der Perspektive seiner Individuierungen, 
aus der Perspektive des vivant aufzufassen heißt nicht, es auf der Grund-
lage eines missverstandenen Positiven verendlichen zu wollen. Es geht 
vielmehr darum, Leben vom Standpunkt seiner endlichen, individuierten 
Manifestationen als das unendliche Prinzip zu begreifen, das ihnen allen 
als das Telos ihres Strebens nach Assimilation innewohnt. Leben ist die 
umfassende Einheit, von der her sich der immer offene Streit zwischen 
Tatsachen und Werten, Materie und Sinn entfaltet und vermittelt. Leben 
ist das Prinzip des Konflikts zwischen Natur und Freiheit, aus dem alle 
Erfahrung und Geschichte entsteht.

La vie n’est, à vrai dire, selon nous, que la médiation entre le mécanique et 
la valeur ; c’est d’elle que se dégagent par abstraction, comme termes d’un 

17		 CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.O., 11/dt. 19.
18		 G. CANGUILHEM, »Aspects du vitalisme«, in: DERS., La connaissance de 

la vie, a.a.O., 83–100, hier 95/dt. 173.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


507

conflit toujours ouvert, et par là même générateur de toute expérience et 
de toute histoire, le mécanisme et la valeur.19

Das Lebendige als individuiertes Leben ist das, was der Mannigfaltigkeit 
einen Sinn gibt, die Materie zu einer zusammenhängenden Einheit führt 
und sie assimiliert. Somit erzeugt das Lebendige Wert, es organisiert 
Mannigfaltigkeit auf eine mögliche innere Einheit hin, end- und nicht 
einfach wirkkausal, sodass jedes Element sich als werthaft und polari-
siert erweist: sinnvoll oder sinnwidrig, zweckmäßig oder zweckwidrig, 
gut oder schlecht. Als synthetisch entzieht sich der Wert jeder Erkennt-
nis: nicht weniger einer analytischen, die zersetzend versucht, das zu er-
fassen, was nur zusammenhängend seinen Sinn hat, als einer syntheti-
schen, die über einen unendlichen, intuitiven Verstand verfügen müsste, 
um anders als metaphorisch durch Bilder eine Totalität begreifen zu kön-
nen. Als endlicher ist der Wert immer unvollendet, das heißt – aristote-
lisch und hegelisch gesprochen – physisch. Er realisiert immer nur teil-
weise die zusammenhängende Form, nach der er wesentlich strebt. Der 
Konflikt mit der Materie ist somit innerlich wie auch äußerlich immer 
unaufgelöst. Das Lebendige ist ursprünglich krank20 oder – nicht mit He-
gel, sondern mit Canguilhem gesprochen – in der Auseinandersetzung 
mit seinem Milieu, von dem es bestimmt wird, in einem gewissen Maß 
immer fehl am Platz.21

Als synthetisches und endliches ist das Lebendige auf Leben ange-
wiesen, als auf die unendliche Einheit, die es allein mit sich selbst – mit 
der Materie, die sich ihm als fremd erweist, wenn es darum bemüht ist, 
sie zu assimilieren – versöhnen könnte. Als unendliches ist Leben das, 
was sich dem Lebendigen immer schon entzieht und ihm dennoch in 
der Form seines Strebens nach Freiheit innewohnt. Es ist die immanente 
Transzendenz, die das Lebendige mit Zeit und Natur konfrontiert. Mit 

19		 Das Zitat stammt aus Canguilhems Rezension des Buches Georges Fried
manns über die Probleme der mechanisierten Produktion in der moder-
nen Industrie (Problèmes humains du machinisme industriel, Paris 1946): 
G. CANGUILHEM, »Milieu et Normes de l’Homme au Travail. À propos 
d’un livre récent de Georges Friedmann« (1947), in: OC IV, 291–306, 306 
(»Das Leben ist – unseres Erachtens – eigentlich nichts Anderes als die Ver-
mittlung zwischen dem Mechanischen und dem Wert; aus ihm gehen durch 
Abstraktion der Mechanismus und der Wert als die Teile eines immer offe-
nen Konfliktes hervor, der als solcher alle Erfahrung und alle Geschichte ge-
neriert«).

20		 Für den Gedanken einer ursprünglichen Krankheit des Lebendigen, das als 
natürliches Wesen zum Sterben bestimmt ist, vgl. G. W. F. HEGEL, Enzy
klopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse. II. Die Natur-
philosophie, in: Werke in zwanzig Bänden, a.a.O., Bd. IX, § 375, 535.

21		 Vgl. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.O., 364.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


508

Zeit, insofern es sich als die notwendige Vollendung gibt, mit der man nie 
zu einem Ende kommen kann; mit Natur, insofern das Lebendige nicht 
im Begegnen mit endlich bestimmten Tatsachen, sondern erst durch sein 
Angewiesensein auf die Unendlichkeit des Lebens die Negativität seiner 
Endlichkeit erfährt, das heißt durch die konstitutive Unmöglichkeit, sei-
ne Erfahrung auf Einheit zu bringen.

Wie Canguilhem in Bezug auf den Anspruch Alexandre Kojèves, die 
Dialektik zu verendlichen und auf den Menschen zu reduzieren, kritisch 
bemerkt, kommt durch das notwendige Verhältnis zwischen der Endlich-
keit des Lebendigen und der Unendlichkeit des Lebens das traditionelle 
Problem des Verhältnisses zwischen Freiheit und Natur wieder ans Licht. 

Nous demanderions alors si M. Kojève n’estime pas qu’en identifiant 
l’Homme, l’Esprit et l’Histoire, en séparant radicalement l’histoire et la 
nature, la Liberté et l’Identité, il n’escamote pas un problème tradition
nel en philosophie, celui des rapports en l’homme, de la nature et de la 
liberté ? L’homme, dit-il, est essentiellement différent de tout ce qui est 
seulement nature. En convenir n’est pas nier que l’homme soit aussi na-
ture. 22

Nicht anders als bei den zwei Autoren Auguste Comte und Henri Berg-
son, in deren Zeichen – wie genauer darzustellen sein wird – sein Werk 
in ausgezeichneter Weise steht, spielt Leben bei Georges Canguilhem so-
wohl eine epistemologische als auch eine ethische Rolle. Leben ist einer-
seits die absolute Einheit, auf die jede Erkenntnis hinausläuft, um ihrem 
strukturellen Bedürfnis nach Totalisierung der Erfahrung nachzukom-
men. Es vom Standpunkt der Endlichkeit des Lebendigen anzuvisieren 
heißt somit nicht weniger, als die konstitutive Unvollständigkeit und 
folglich die Kontingenz der Erkenntnis wie auch ihr Angewiesensein auf 
eine umfassende Totalität und unendliche Einheit hervorzuheben, von 
der her sie zu betrachten ist, will man ihre eigentliche Bedeutung erfas-
sen können. Weil darüber hinaus der Erkenntnis angesichts ihres Stre-
bens nach Totalisierung gleichzeitig ein inneres Ziel innewohnt, nämlich 
eine möglichst durchgängige Bestimmung der Erfahrung, ihre Zurück-
führung auf ein System von eindeutig bestimmbaren Identitäten, die un-
tereinander eindeutige Relationen aufweisen, darf sie in keinem Fall als 

22		 CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.O., 334 (»Wir möchten dann fra-
gen, ob Kojève, indem er den Menschen, den Geist und die Geschichte iden-
tifiziert und die Geschichte und die Natur, die Freiheit und die Identität ra-
dikal trennt, nicht meint, einem traditionellen Problem in der Philosophie, 
nämlich der Frage nach dem Verhältnis im Menschen zwischen der Natur 
und der Freiheit, aus dem Wege zu gehen? Der Mensch – sagt er – ist we-
sentlich unterschiedlich von all dem, was ausschließlich Natur ist. Zuzustim-
men heißt nicht zu leugnen, dass der Mensch ebenso Natur ist«).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


509

eine Tatsache behandelt werden: Erkenntnis bildet ein Ideal, das einer 
eigenen internen Norm der Konstruktion von Objektivität gehorcht. Er-
kenntnis ist somit zumindest in zweierlei Hinsicht ein Wert: Sie bildet 
zum einem einen Wert in Bezug auf die umfassende Totalität des Lebens 
und der Erfahrung, der gegenüber sie bloß ein Moment und eine mögli-
che Einstellung darstellt, und in Bezug auf die subjektive Einstellung des 
Lebendigen, das sich selbst auf Leben hin definiert; zum anderen weist 
sie selbst, indem sie konstitutiv auf ein Ziel hin ausgerichtet ist, die in-
terne Struktur eines Wertes auf.23

Leben bildet andererseits den großen Organismus der Humanité 
im endlich realisierten Frieden der République occidentale (Auguste 
Comte), die absolute Einheit und die Liebe der offenen Gesellschaft der 
Menschheit gegen den naturbestimmten Egoismus und den Krieg des 
Nationalismus (Henri Bergson). Leben ist nach Georges Canguilhem 
die großgeschriebene Espèce humaine, die menschliche Gattung, die es 
durch menschliche Praxis zu realisieren gilt (vgl. TLM 915 ff.); es ist da-
rüber hinaus die strukturelle Bedingung der Möglichkeit einer morali-
schen Handlung nach einem Selbstzweck oder einer Selbstbestimmung 
des Willens, die Canguilhem mit Kant jeder technischen Handlung nach 
einem besonderen Zweck entgegensetzt. Leben als Prinzip der ethischen 
Handlung aus der Sicht des Lebendigen zu betrachten, heißt Freiheit als 
Postulat der Moral und die Menschen als die höchste Realisierung der 
Freiheit des Lebens als Selbstzweck zu setzen (vgl. TLM 833 ff.). Dass 
der moralische Mensch ein Tier ist, das sich bemüht, wie ein Engel zu 
handeln (vgl. TLM 821), besagt somit, dass gegenüber den Verobjek-
tivierungen der Erkenntnis die Rechte der subjektiven Perspektive des 
Lebendigen als vital verankertes wie auch als moralisch entscheidendes 
Subjekt zur Geltung gebracht werden müssen.

Am meisten für seine Studien über die Geschichte und Philosophie 
der Lebenswissenschaften, über die Epistemologie der Medizin und der 
Psychologie und den Sinn von Technik und Maschinen bekannt, zeich-
net sich das Werk Georges Canguilhems durch die Konsistenz aus, mit 
denen er jeglichen hegemonialen Anspruch der Wissenschaft und der 
Technik zurückweist. Mit seinem Einspruch gegen Szientismus und 
Technokratie weiß Canguilhem der doppelten Gefahr einer Erhebung 
von Wissenschaft und Technologie zum fundamentalen Wissen einer 
Philosophie und einer Verwissenschaftlichung und Technisierung der 

23		 Zum teleologischen Charakter der Verifikation auch: CAVAILLÈS, Sur la lo-
gique et la théorie de la science, a.a.O., 25/dt. 43 f., der vom but – dem Ziel 
– spricht, das von der Beweisführung gesetzt wird, und CANGUILHEM, 
»L’objet de l’histoire des sciences«, in: Études, 9–23, a.a.O., 17/dt. 30, wo 
die Historizität der Wissenschaft als Folge eines intern normierten Vorha-
bens (»un projet intérieurement normé«) präsentiert wird.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


510

Philosophie auszuweichen.24 Die Wissenschaft und die Technik gewin-
nen ihre Bedeutung und ihren Wert erst in Bezug auf ihr Verhältnis zu 
einer möglichen Totalisierung der Erfahrung und auf das Verhältnis, 
das vital verankerte Subjekte zu dieser Totalität als zum Leben unter-
halten, das ihnen Freiheit und Gerechtigkeit schenken würde. Philoso-
phie ist das Wissen und die Tätigkeit, die alles andere Wissen und alle 
anderen Tätigkeiten im Hinblick auf eine mögliche systematische, ja or-
ganische Vervollständigung von Theorie und Praxis in Betracht zieht. 
Indem sie Wissenschaft und Technik, soweit diese eine hegemoniale 
Stellung beanspruchen, in ihre Grenzen verweist, gestattet die Philo-
sophie zugleich, die Angemessenheit ihrer besonderen Ausführungen 
gegenüber der eigentümlichen Normativität zu beurteilen, die ihnen 
innewohnt und die der besonderen Leistung entspricht, die man von 
ihnen erwartet.

ii. Ein anti-positivistisches Verständnis der Wissenschaft 

Am Ende seines aufsehenerregenden Vortrags an Jean Wahls Collège phi-
losophique im Dezember 1956 gab Canguilhem der Psychologie einen 
berühmten Ratschlag. Die Psychologie sollte angesichts ihres schlecht 
definierten epistemologischen Status an den Scheideweg denken, an dem 
sich derjenige befindet, der die Sorbonne auf ihrer hinteren Seite ver-
lässt: Entweder man geht hinauf und gelangt zum Pantheon oder man 
geht hinunter und läuft dann dezidiert in die Richtung der Polizeiprä-
fektur.25 Die Psychologie müsse insbesondere endlich die Anthropologie 
ausweisen, von der ihre Theorie der menschlichen Fertigkeiten ausgehe, 
das heißt die Idee des Menschen, die sie unterstellt. Gegen die Ansprüche 
der Verhaltenspsychologie des 19. und des 20. Jahrhunderts, sich gegen-
über jeglicher Philosophie zu verselbstständigen, das heißt, ausgehend 
von einer Spekulation, die eine Idee des Menschen jenseits der biologi-
schen und soziologischen Gegebenheiten sucht, geht es vor allem dar-
um, die Psychologie wieder in der Philosophie zu situieren.26 Man kann 

24		 Zur ersten Gefahr vgl. H. SCHMIDGEN, »Fehlformen des Wissens«, in: 
CANGUILHEM, Die Herausbildung des Reflexbegriffs, übers. v. H. Schmid-
gen, Paderborn 2008, VII–LVIII, VII. Hinsichtlich der zweiten Gefahr ist 
eine Erinnerung Dominique Lecourts vielsagend, der auf Aufforderung 
Louis Althussers sich an Canguilhem gewendet hatte, um ein Memoire zur 
Epistemologie Gaston Bachelards betreuen zu lassen. Canguilhem habe ihn 
kritisch zurückgefragt, ob er bei der allgemeinen Bewegung zu einer Episte-
mologisierung der Philosophie mitmachen wolle (vgl. LECOURT, Georges 
Canguilhem, a.a.O., 120).

25		 Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 381.
26		 A.a.O.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


511

sicherlich behaupten, dass Wissenschaft und Technik aus der Sicht Can-
guilhems vor einem Scheideweg stehen, wie der zwischen Pantheon und 
Polizei im Falle der Psychologie, solange sie sich über ihre philosophi-
schen Implikationen nicht klar werden.

Niemand hat sich allerdings von einer undifferenzierten Vormund-
schaft der Philosophie gegenüber der Wissenschaft und der Technik mehr 
ferngehalten als Canguilhem. Wenngleich die Philosophie – selbstver-
ständlich als Wissensform und nicht als Institution – sowohl über die 
internen als auch externen Ziele der Wissenschaft, das heißt über das 
Ideal der Konstitution der Objektivität und über dessen Bedeutung für 
das Leben und für das Lebendige, das Sagen hat, so darf sie jedoch zu 
den Mitteln und den Inhalten der Wissenschaft und der Technik kei-
ne Stellung nehmen. Angesichts der synthetischen Natur, die diesen zu-
kommt, kommt sie nicht anders als die Eule der Minerva immer nach-
träglich: après coup.

Auf seiner Auffassung der wechselseitigen Verhältnisse zwischen Wis-
senschaft, Technik und Philosophie gründet sich Canguilhems kritische 
Treue gegenüber der Tradition der französischen philosophischen Wis-
senschaftsgeschichte.27 Canguilhem bleibt sicherlich dem esprit der his-
toire des sciences treu, indem er Wissenschaft als zugleich historisch 
und intern normativ versteht. Er betreibt demnach konsequent eine Ge-
schichte und Philosophie der Wissenschaft, wie der Titel einer seiner 
wichtigsten Aufsatzsammlungen suggeriert: Études d’histoire et de phi-
losophie des sciences.28 Als Tätigkeit der objektiven Konstruktion der 
Realität zum Zweck ihrer Beherrschung ist die Wissenschaft konstitu-
tiv historisch. Sie kann ihr Ideal nie wirklich realisieren: Die unendli-
che Aufgabe einer Verobjektivierung des Lebens kann sie immer nur 
erst partiell und folglich kontingent erfüllen. Demnach ist sie immer 
Gegenstand sowohl einer Geschichte wie auch einer Geographie. Mit 
Canguilhem Worten: Ein vernünftiger Rationalismus muss seine Gren-
ze anerkennen und die Bedingungen seiner Ausübung in sich integrie-
ren können. 

27		 Zur Tradition der französischen historischen Epistemologie vgl. J. F. 
BRAUNSTEIN, »Bachelard, Canguilhem, Foucault. Le ›style français‹ en 
épistémologie«, in: P. WAGNER (Hg.), Les philosophes et la science, Paris 
2002, 920–64; D. LECOURT, La philosophie des sciences, Paris 2010, insb. 
90 ff.; H.-J. RHEINBERGER, Historische Epistemologie zur Einführung, 
Hamburg 32013 (2007) insb. 99 ff.

28		 Zur Historizität von Canguilhems Epistemologie vgl. auch: H.-J. RHEIN-
BERGER, »Ein erneuter Blick auf die historische Epistemologie von Georges 
Canguilhem«, in: C. BORCK, V. HESS, H. SCHMIDGEN (Hg.), Maß und 
Eigensinn. Studien im Anschluß an Georges Canguilhem, München 2005, 
223–37.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


512

Nous pensons, quant à nous, qu’un rationalisme raisonnable doit savoir 
reconnaître ses limites et intégrer ses conditions d’exercice.29

Zum anderen ist die Wissenschaft als Wert und Ideal der Objektivitäts-
konstruktion in ihrem Bestreben, die Erfahrung analytisch auf nach ge-
setzmäßigen Relationen zusammenhängende numerische Identitäten zu 
reduzieren, immer synthetisch: Sie ist auf ein Ziel gerichtet, nämlich auf 
die Konstitution einer Realität als solidarischer Zusammenhang von 
Substanzen und Kausalverhältnissen. Wissenschaft ist immer das Resul-
tat eines Urteils (Léon Brunschvicg), einer Phänomenotechnik als wis-
senschaftlicher Technik zur Konstruktion von Phänomenen (Gaston Ba-
chelard) oder einer Dialektik von Konzepten (Jean Cavaillès). Als solche 
ist sie in ihrer Entwicklung immer intrinsisch zeitlich. Im Verfolgen des 
Ziels der Realisierung, das heißt der Konstitution einer verobjektivier-
baren Realität, die ihr innewohnt, veranlasst sie den Prozess der Heraus-
bildung der konkreten Kategorien, mit denen sie operiert. Die Dialek-
tik, der die Wissenschaft im Prozess der Rationalisierung der Erfahrung 
unterliegt, betrifft ihre Prinzipien nicht weniger als ihren Gegenstand. 

Das Ich denke der Wissenschaftler wird immer medial dekliniert; es bil-
det ein voluntatives Passiv. Genauer: Das cogitatur des Wissenschaftlers, 
dem die Kategorien entstehen, ist zugleich aktiv, ja willentlich, indem es 
sie auf den Wert, auf die Norm der Wissenschaft hin beurteilt, nämlich 
im Hinblick auf eine Realisierung der Erfahrung.30 Der junge Canguilhem 
hat die lateinische These Émile Boutroux’ übersetzt, in der die Ansicht 

29	 	CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.O., 12 (»Wir unsererseits den-
ken, dass ein vernünftiger Rationalismus seine Grenzen anerkennen und die 
Bedingungen seiner Ausübung einbeziehen muss«, dt. 22).

30		 Für den Gedanken eines »cogitatur ergo est« vgl. G. BACHELARD, Der 
neue wissenschaftliche Geist, übers. v. M. Bischoff, Frankfurt/M. 1988, 166/
fz. 172. Im Hinblick auf die Entwicklung einer nicht-kartesischen sowie 
nicht-kantischen Epistemologie und polemisch gegenüber dem Bestreben, 
Wissenschaft im Bewusstsein zu begründen, spricht Bachelard gar von einer 
Entwicklung des Geistes, die Variationen hinsichtlich der Einheit und der 
Unabänderlichkeit des Ich denke akzeptiert (vgl. DERS., Die Philosophie 
des Nein. Versuch einer Philosophie des neuen wissenschaftlichen Geistes, 
übers. v. G. Schmidt, M. Tietz, Frankfurt/M. 1980, 24/fz. 9); für das Projekt 
einer nicht-kartesischen vgl. das Kapitel VI, »Die nichtcartesische Episte-
mologie«, in: DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O.; für das Pro-
jekt einer nicht-kantischen, d. h. nicht-substanzialistischen Epistemologie 
vgl. das Kapitel III, »Der Nicht-Substantialismus«, in: DERS., Die Philoso-
phie des Nein, a.a.O.; für das Problem der Begründung der Wissenschaft im 
Bewusstsein und für das polemische Verhältnis zur Phänomenologie vgl. B. 
BARSOTTI, Bachelard critique de Husserl. Aux racines de la fracture épisté-
mologie/phénoménologie, Paris 2002.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


513

verteidigt wird, dass nach Descartes Gott die ewigen Wahrheiten durch 
den freien Akt eines Gesetzgebers etabliert hat und dass dabei sein Intel-
lekt und sein Wille völlig koinzidierten.31 Canguilhem besteht auf jeden 
Fall darauf, dass die Dialektik der Prinzipien, die nach Bachelard die Spezi-
fizität des neuen wissenschaftlichen Geistes ausmacht, selbst keine catégo-
rie – im Sinne einer Vorgegebenheit im Bewusstsein –, sondern eine norme 
darstellt.32 Bachelards rationeller Materialismus stellt aus der Sicht Can-
guilhems eine nicht-positivistische Konzeption der Wissenschaft dar: Von 
der konkreten Erfahrung bis zur Ebene der Gesetze findet keine Verallge-
meinerung statt; es sind vielmehr die Ideen, die komplexen, systematischen 
Netze aus Identitätsrelationen der Mathematik, die eine Spezifikation der 
Theorie und die Entdeckung von besonderen Fakten jenseits der Unfä-
higkeit der Empfindung, etwas anders als ein Allgemeines zu erfassen, er-
möglichen. Nur so lässt sich die rasante Entwicklung der mathematischen 
Physik, die nach Bachelard so etwas wie die königliche Wissenschaft dar-
stellt, in den modernen Wissenschaften erklären. Canguilhem zitiert dies-
bezüglich Bachelards komplementäre These: Étude sur l’évolution d’un 
problème de physique : la propagation thermique dans les solides (1927):

Mais on est bien obligé de convenir que cette prévision qui part d’une ma-
thématique réussit physiquement et qu’elle entre dans l’intimité du phé-
nomène. Il ne s’agit pas d’une généralisation, mais au contraire en de-
vançant le fait, l’idée découvre le détail et fait surgir des spécifications. 
C’est l’idée qui voit le particulier dans toute sa richesse, par-delà la sensa-
tion qui ne saisissait que le général.33

31		 Vgl. É. BOUTROUX, Des vérités éternelles chez Descartes, übers. v. G. Can-
guilhem, Paris 1927, jetzt in: OC I, 935–78, v.a. 938 und 944 ff.

32		 Vgl. G. CANGUILHEM, »L’histoire des sciences dans l’œuvre épistémolo-
gique de Gaston Bachelard«, in: Études, 175–86, hier 180/dt. 14.

33		 G. BACHELARD, Étude sur l’évolution d’un problème de physique: la pro-
pagation thermique dans les solides, Paris 1927, 159 (»Aber man muss zu-
geben, dass diese Voraussicht, die von einer Mathematik ausgeht, auf der 
Ebene der Physik gelingt und dass sie in die Intimität des Phänomens ein-
dringt. Es handelt sich nicht um eine Verallgemeinerung: Indem sie der Tat-
sache vorangeht, entdeckt die Idee im Gegenteil das Detail und lässt Spezi-
fikationen entstehen. Nicht die Empfindung, die nur das Allgemeine erfasst, 
sondern die Idee sieht das Besondere in all seinem Reichtum«), nach CAN-
GUILHEM, »L’histoire des sciences dans l’œuvre épistémologique de Gas-
ton Bachelard«, a.a.O., 176 zitiert (dt.10; Übersetzung leicht verändert). In 
dieser Hinsicht scheint es schwierig, Bachelard und die Tradition der histoire 
des sciences als Paten für den Versuch stehen zu lassen, in der Wissenschafts-
geschichte »dem Primat der Theorie zu entgehen« (vgl. H.-J. RHEINBER-
GER, Experimentalsysteme und epistemische Dinge, Frankfurt/M. 22006 
[2001], 22).

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


514

Die empirische Induktion, deren Verallgemeinerungen – wie man spätes-
tens seit Hume weiß – keine Notwendigkeit zugesprochen werden kann, 
besteht in nichts anderem als in einem Konstatieren.34 Nicht weniger an-
ti-positivistisch ist die histoire des sciences darüber hinaus auf der Ebene 
der Prinzipien der Wissenschaft: Anders als die herkömmliche, nicht-phi-
losophische Wissenschaftsgeschichte nimmt sie nicht die Ideen als Tatsa-
chen, sondern sie behandelt die Tatsachen und a fortiori die Ideen selbst 
als Teil von Gedankensystemen, denen als auf ein Ziel hin ausgerichtete, 
nämlich auf die Konstruktion von Realität, Normativität innewohnt. In 
dieser Hinsicht hat die Tendenz ihre Berechtigung, den historisch-philo-
sophischen Ansatz der Wissenschaftsgeschichte französischer Tradition 
dem eher logischen der Wissenschaftsphilosophie der angelsächsischen 
Tradition entgegenzusetzen.35 

Wissenschaft ist kaum als Verallgemeinerung der empirischen Erfah-
rung zu verstehen; sie ist vielmehr die rationale Konstruktion von intel-
ligiblen Identitätsverhältnissen – deshalb findet sie in der Mathematik 
ihre ausgezeichnete theoretische Form –, die in der Erfahrung eine Be-
stätigung, aber keine Begründung finden.36 Bachelard erhebt demnach 
den Anspruch, keinen Positivismus, sondern einen (angewandten) Ra-
tionalismus entwickelt zu haben: Das Reale ist Gegenstand nicht einer 

34		 Für das Problem der empirischen Induktion vgl. ausführlich TLM 669–78; 
vgl. außerdem S. PRAVICA, »›Scientific Philosophies‹ in the Early 1930s and 
Gaston Bachelard on ›Induction‹«, in: Epistemology and history. From Ba-
chelard and Canguilhem to today’s history of science, Berlin 2012, 159 –70.

35		 Vgl. etwa V. BONTEMS, »L’actualité de l’épistémologie historique«, in: 
Revue d’histoire des sciences, 59 (2006), 137–47; LECOURT, La philoso-
phie des sciences, a.a.O., 115 ff. und DERS., Georges Canguilhem, a.a.O., 
51–52. Anders Jacques Bouveresse, der den wesentlich schöpferischen Cha-
rakter der wissenschaftlichen Induktion verkennt und sie insofern auf eine 
Logik zurückführt, während er die Geschichtlichkeit auf die Ebene der Er-
findung der wissenschaftlichen Wahrheiten relegiert (vgl. BOUVERESSE, 
»Préface«, 48 f. und 50 ff.). Über die Irreduzibilität des Prozesses der wis-
senschaftlichen Erfindung – selbst auf der axiomatischen Ebene – auf Logik 
vgl. auch Cavaillès, der gegen Husserls psychophysischen Monismus den 
intrinsischen Antrieb der Geschichtlichkeit der Wissenschaft in der Grund-
dualität zwischen nóesis und noémata, setzendem und gesetztem Sinn sieht 
(vgl. CAVAILLÈS, Sur la logique et la théorie de la science, a.a.O. 31/dt. 51: 
»dualité entre sens posant et sens posé«).

36		 Ähnlich macht laut Léon Brunschvicg die Wissenschaft aus der empirischen 
Erfahrung ein System, das in intelligiblen Verhältnissen aufgeht. Der Fort-
schritt von der Wahrnehmung zur Wissenschaft entfaltet sich demnach nicht 
in die Richtung der Natur der Dinge, sondern in jene der Natur des Geis-
tes. Vgl. L. BRUNSCHVICG, Introduction à la vie de l’esprit (1900), Paris 
2010, 148.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


515

Beobachtung, sondern einer Demonstration.37 Die schöpferischen Synthe-
sen der mathematischen Physik reichen außerdem nach Bachelard bis zu 
den Prinzipien des Denkens selbst: Logik und Erfindung werden daher 
kaum verwechselt, sie sind im Gegenteil programmatisch verbunden.38 
Bachelard spricht allerdings auch von einer induction métaphysique.39 
Eine solche steht gar im Mittelpunkt seiner Auffassung der Dialektik 
der wissenschaftlichen Prinzipien. Bezeichnend für die Entwicklung des 
esprit scientifique ist eine Verallgemeinerung (induction) der Prinzipien 
(métaphysique), die durch eine allmähliche Bereinigung (épuration oder 
gar Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis) der Intension der wissen-
schaftlichen Begriffe zur Erweiterung ihrer Extension führt.40 Die Auflö-
sung des unmittelbaren Gegenstandes Feuer, als Gegenstand der Wahr-
nehmung und der Praxis, in physikalische oder chemische Entitäten, die 
nach intelligiblen Verhältnissen der quantitativen Identität miteinander 
verglichen werden, markiert den Übergang vom vorwissenschaftlichen 
zum wissenschaftlichen Geist. Die Auflösung dieser wissenschaftlichen 
Entitäten in komplexe Systeme von Relationen führt wiederum vom wis-
senschaftlichen zum neuen wissenschaftlichen Geist.41 So verliert die Ge-
rade Euklids ihre substanzielle Gebundenheit mit der sinnlichen Intuition 
und wird zur reinen Relation im axiomatischen System der nicht-eukli-
dischen Geometrie. Die Intension des Begriffs der Gerade wird um das 

37		 BACHELARD, Die Philosophie des Nein, a.a.O., 107/fz. 90.
38	 	DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 177/fz. 183. Brunschvicg 

bestimmt seinerseits den Geist – auch und zumal den wissenschaftlichen – 
als eine unendliche Macht der intellektuellen Schöpfung und bestimmt in-
folgedessen die Wahrheit als ein Leben, das Leben des Geistes selbst (vgl. 
BRUNSCHVICG, Introduction à la vie de l’esprit, a.a.O., 103, 153). Für 
Jean Cavaillès kann eine Logik des Prozesses der dialektischen Schöpfung 
der wissenschaftlichen (mathematischen) Konzepte erst nachträglich rekon-
struiert werden: Sie ist nicht in der unbedingten Struktur eines Bewusst-
seins überhaupt verankert (vgl. CAVAILLÈS, Sur la logique et la théorie de 
la science, a.a.O., 2/dt. 18).

39		 Vgl. BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 12/fz. 10. In 
diesem Zusammenhang sei auch auf die einflussreichen Überlegungen Paul 
Valérys über die Ähnlichkeiten zwischen wissenschaftlicher und künstleri-
scher Schöpfung verwiesen (vgl. P. VALÉRY, Introduction à la méthode de 
Léonard de Vinci, in: DERS., Œuvres I, Paris 1957, 1182 ff./dt. 41 ff.).

40		 Vgl. BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 28/fz. 27; 
DERS., Die Philosophie des Nein, a.a.O., 75/fz. 60 und D. LECOURT, 
L’épistémologie historique de Gaston Bachelard, mit einem Vorwort von 
G. Canguilhem, Paris 112002 (1969), 27 ff.

41		 Für das Verschwinden des Feuers als wissenschaftlicher Gegenstand vgl. 
G. BACHELARD, La psychanalyse du feu (1938), Paris 1985. Über das 
Dreistadiengesetz des wissenschaftlichen Geistes vgl. DERS., Die Philoso-
phie des Nein, a.a.O., 69/fz. 54.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


516

Postulat der Parallelen vermindert und seine Extension zur Gruppe der 
sowohl euklidischen wie der nicht-euklidischen Geraden innerhalb ei-
ner verallgemeinerten Geometrie erweitert, der gegenüber die euklidische 
Geometrie nunmehr bloß einen Sonderfall darstellt.42 Einer ähnlichen Be-
reinigung ihrer Konzepte werden auch die Mechanik Newtons oder die 
Chemie Lavoisiers von der modernen Relativitäts-, Matrizen- und Wel-
lenmechanik und der modernen Chemie unterzogen. Somit werden zu-
nächst die Gegenstände der alltäglichen Erfahrung und später die wissen-
schaftlichen Entitäten dialektisiert: Ihre ursprüngliche Identität erweist 
sich als ein heterogenes Bündel von Differenzen. Bachelards Philosophie 
des Nein bildet demnach eine differentielle Wissenschaftsphilosophie.43

iii. Gaston Bachelards technisch-wissenschaftliche Synthese  
der metaphysischen Gegensätze

Wenn andererseits Canguilhems Treue zur philosophischen Wissen-
schaftsgeschichte französischer Tradition jedoch eine kritische ist, dann 
deshalb, weil er die histoire des sciences und insbesondere ihr Anspruch, 
Wissenschaft und Technik zu vereinigen, ernst nimmt. Gaston Bache
lard verwendet zum ersten Mal den Begriff der ›Phänomenotechnik‹ in 
Le nouvel esprit scientifique (1934).44 In einer schwächeren Lesart be-
zeichnet Bachelards Wortprägung den einfachen Sachverhalt, dass die 
wissenschaftliche Erschaffung des Wahren, die Veri-fikation, eine expe-
rimentelle Seite miteinschließt.45 Bachelard hat aber vielmehr sowohl die 
allgemeine Struktur des wissenschaftlichen Wissens wie auch eine meta-
physische These über die Substanzialisierung des logischen Subjekts im 
Blick, die zur Überwindung der Dichotomie zwischen Realismus und 
Rationalismus führen soll.

Die wissenschaftliche Tätigkeit zeichnet sich dadurch aus, dass sie auf 
Anwendung ausgerichtet ist. So erklärt sich laut Bachelard sowohl die 

42		 Vgl. insbesondere das erste Kapitel, »Die Dilemmata der geometrischen Phi-
losophie«, in: BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O.

43		 Vgl. DERS., Die Philosophie des Nein, a.a.O., 27 f./fz. 14.
44		 Vgl. LECOURT, L’épistémologie historique de Gaston Bachelard, a.a.O., 68 

ff.; H.-J. RHEINBERGER, »Gaston Bachelard und der Begriff der ›Phäno-
menotechnik‹«, in: P. TH. WALTHER, M. SCHALENBERG (Hg.), »… im-
mer im forschen bleiben«. Rüdiger von Bruch zum 60. Geburtstag, Stutt-
gart 2004, 297–310.

45		 So etwa in: G. BACHELARD, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Bei-
trag zu einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis, übers. v. M. Bischoff, 
Frankfurt/M. 21984 (1978), 111/fz. 61., nach dem die Phänomenotechnik die 
Phänomenologie erweitert: Ein Begriff wird erst wissenschaftlich, indem er 
technisch geworden ist, d. h. von einer Realisierungstechnik begleitet wird.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


517

dualistische Basis – zwischen Realismus und Rationalismus – einer je-
den Wissenschaftsphilosophie wie auch die Neigung der Wissenschaft 
zum Transzendieren der Grenzen zwischen Realität und Vernunft: Das 
Experimentieren muss theoretisch gedeutet, mithilfe der Theorie muss 
experimentiert werden.46 Dabei zielt die Wissenschaft auf eine wahrhaf-
te Synthese der metaphysischen Widersprüche ab. Nur so kann sie ih-
rem Wissensanspruch gerecht werden.47 Die Synthese zwischen Realem 
und Rationalem, Objektivem und Subjektivem durch die moderne Wis-
senschaft geschieht aber nicht in eine beliebige Richtung. Sie geht nicht 
induktiv von der Realität zum Allgemeinen, wie alle Philosophen von 
Aristoteles bis Bacon behauptet haben, sondern ohne Zweifel vom Rati-
onalen zum Realen. Die moderne Wissenschaft ist somit als Realisierung 
des Rationalen oder noch schärfer als Realisierung des Mathematischen 
zu verstehen. Die schöpferischen Synthesen der mathematischen Physik 
verwirklichen nämlich am besten den synthetischen Charakter des neu-
en wissenschaftlichen Geistes, das heißt den Übergang von der Ebene der 
Entitäten, die noch jene des metaphysischen Substanzenrealismus und 
des ersten wissenschaftlichen Geistes war, zu jener der komplexen Netze 
aus Relationen, durch die die Erfahrung bereinigt und das Experimen-
tieren zugleich geleitet und vervollständigt wird: Das Denken vollendet 
somit die Erfahrung: (»la pensée achève l’expérience«).48

Als Realisierung des Rationalen im physischen Experiment bildet die 
mathematische Physik das ausgezeichnete Beispiel des technischen Re-
alismus, der den neuen wissenschaftlichen Geist kennzeichnet.49 Dieser 
setzt sich sowohl vom Phänomenismus der Positivisten, die auf Gesetze 

46		 Vgl. DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 9/fz. 7.
47		 Vgl. a.a.O., 9/fz. 8.
48		 A.a.O., 156 f./fz. 162. An derselben Stelle spricht Bachelard von einem Vor-

rang des vervollständigten Denkens vor der Detailerfahrung. Für den Primat 
der mathematischen Physik als angewandter Rationalismus vgl. auch DERS., 
Die Philosophie des Nein, a.a.O., 21 ff./fz. 6 ff. Canguilhem betont seinerseits, 
dass Bachelard die physische Mathematik als die königliche Wissenschaft be-
trachtet (vgl. CANGUILHEM, »L’histoire des sciences dans l’œuvre épistémo-
logique de Gaston Bachelard«, a.a.O., 175/dt. 9). Ein ähnlicher Vorrang wird 
der mathematischen Physik auch von Léon Brunschvicg zugesprochen, der in 
ihr gar das Modell für die integrale Wissenschaft der Welt sieht, die in sich 
die Chemie wie die Biologie prinzipiell aufnehmen kann. Die mathematische 
Physik erlaubt nämlich, die sinnlichen Phänomene nach intelligiblen Quanti-
tätsverhältnissen zu koordinieren. Nichts anderes heißt es, dass der Fortschritt 
von der Wahrnehmung zur Wissenschaft sich nicht in die Richtung der Natur 
der Dinge, sondern in jene der Natur des Geistes entwickelt (vgl. BRUNSCH-
VICG, Introduction à la vie de l’esprit, a.a.O., 142 ff.).

49		 Später wird Bachelard von technischem Materialismus (»matérialisme 
technique«) sprechen. Vgl. vor allem das erste Kapitel von: G. BACHELARD, 

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


518

abheben und sich um den inneren Zusammenhang der Phänomenen 
nicht kümmern, wie auch vom Konventionalismus des mathematischen 
Formalismus und der Tradition des Pragmatismus ab, die in der Evo-
lution der Wissenschaften lediglich einen Sprachwechsel sehen. Das 
wissenschaftliche Reale als im Experiment realisierte Vernunft erkennt 
kein Ding an sich, das ein Noumenon unter Ausschluss seiner phäno-
menalen Werte darstellt; es bildet vielmehr ein noumenales Geflecht 
(»contexture nouménale«), das die Achsen des Experimentierens vor-
gibt. Die wissenschaftliche Erfahrung stellt somit keine Verallgemeine-
rung der Wahrnehmung, sondern grundsätzlich eine bestätigte Vernunft 
dar. Aufgabe des Physikers ist es, das Phänomen zu bereinigen, um 
hinter ihm ein organisches Noumenon zu konstruieren, das heißt eine 
Synthese von intelligiblen Relationen jenseits der Entitäten der unmit-
telbaren Erfahrung und des metaphysischen Realismus. Die Notwen-
digkeit des Experiments wird von der Theorie erfunden, bevor sie von 
der Beobachtung entdeckt wird. Durch und durch vom Ideal der Ob-
jektivität durchdrungen, bildet die wissenschaftliche Erfahrung zuerst 
einen Wert als eine bloße Tatsache und erweist sich somit als struktu-
rell normativ.50

Die prometheische Mühe stellt sicherlich einen Willen, aber nicht nur 
unsere Vorstellung oder unsere Konvention dar; sie ist eine Voraussage 
(»prédiction«) und besser noch ein Predigen (»prédication«). Durch die 
Verkündung der wissenschaftlichen Botschaft werden die Forscher der 
Wahrheit dazu aufgerufen, vor der Verbindung des Denkens und der Er-
fahrung in einer Veri-fikation, in einer Herstellung des Wahren, zusam-
menzukommen. Die wissenschaftliche Welt ist somit Wille und Verifika-
tion: Unter dem Subjekt der Erkenntnis und jenseits des unmittelbaren 
Objekts gründet die moderne Wissenschaft in einem Projekt.51 Die wis-
senschaftliche Handlung strebt die effektive Realisierung des Noume-
non als organisches Phänomen an. Die wahre wissenschaftliche Phäno-
menologie ist demnach ihrem Wesen nach eine noumenal ausgerichtete 
Phänomenotechnik.52

Die strukturelle Verfasstheit der technischen Wissenschaft hat aus der 
Sicht Bachelards eine unmittelbare metaphysische Relevanz. Die Tätig-
keit der technischen Idee stellt nämlich die praktische Lösung des Pro
blems der Synthese zwischen Realität und Vernunft oder zwischen dem 
in seiner äußeren Vielfalt und dem in seiner inneren Einheit erfassten 

Le rationalisme appliqué, Paris 1949, 1–11 und DERS., Le matérialisme ra-
tionnel, Paris 1953.

50		 Vgl. DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 11/fz. 9 f. Für die Auf-
fassung der wissenschaftlichen Wahrheit als eines intrinsischen Wertes auch 
BRUNSCHVICG, Introduction à la vie de l’esprit, a.a.O., 148 ff.	

51		 Vgl. BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 17/fz. 15.
52		 Vgl. DERS., Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 18/fz. 17.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


519

Sein dar, das sich der Philosophie als hoffnungsloses stellt.53 Bachelard 
bezieht sich insbesondere auf das Dilemma der Substanz, in dem Charles 
Renouvier die wichtigste Dichotomie der Metaphysik sieht.54 Die Sub
stanz kann demnach entweder bloß als das logische Subjekt von be-
stimmbaren Qualitäten und Relationen oder als ein an sich Seiendes, 
das als solches durch seine Manifestationen nicht erkennbar ist, aufge-
fasst werden.55 Die technische Synthese der Wissenschaft führt zwischen 
den beiden Seiten des Dilemmas laut Bachelard ein Drittes ein: das sub-
stanzialisierte Substantiv. Das Substantiv, das heißt das logische Sub-
jekt, wird zur Substanz, sobald das System seiner Qualitäten technisch 
auf eine Rolle hin vereinheitlich wird.

In einem allgemeinen Sinne wird das Substantiv, das logische Subjekt, 
Substanz, sobald das System seiner Qualitäten durch eine Funktion ver-
einheitlicht wird.56

Die Wissenschaft als mathematische Physik mag zwar nicht immer auf 
der Höhe ihres Objektivationsideals sein, sodass Bachelard die Zweideu-
tigkeit des wissenschaftlichen Phänomens hervorhebt und von einer On-
tologie des Komplementären spricht.57 Die technische, noumenale Syn-
these der Phänomene bildet allerdings ihre interne Norm und wird von 
Bachelard durchaus für prinzipiell möglich gehalten. Die Dichotomie 
des Rationalen und des Irrationalen ist somit durchaus als relativ zu be-
trachten. Sie markiert bloß die Grenze, die zwischen intellektuellem Mut 
und intellektueller Müdigkeit verläuft.58

53		 Vgl. a.a.O., 19 und 22/fz. 17 und 20.
54		 Vgl. Ch. RENOUVIER, Les dilemmes de la métaphysique pure, Paris 1901, 

insb. 91–98 und 248 f.
55		 Vgl. BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 19/fz. 17 und 

RENOUVIER, Les dilemmes de la métaphysique pure, a.a.O., 248 f. Bache
lard gibt den Wortlaut von Renouviers Text falsch wieder: Die erste mög-
liche Bedeutung der Substanz ist nicht jene eines logischen Subjekts von 
unbestimmbaren (»indéfinissables«), sondern von bestimmbaren (»définis-
sables«) Qualitäten und Relationen, wie es in Renouviers Text heißt. Der 
Fehler wird in der deutschen Ausgabe übernommen.

56		 BACHELARD, Der neue wissenschaftliche Geist, a.a.O., 19/fz. 17 f. (Über-
setzung leicht verändert).

57		 Vgl. a.a.O., 21/fz. 19 f..
58		 A.a.O., 155/dt. 150. Gegen die übliche Idee, nach der die Realität eine un-

erschöpfliche Summe von Irrationalitäten bildet, stellt die zeitgenössische 
physische Wissenschaft eine rationale Konstruktion dar, die die Irrationali-
tät von ihren Baumaterialien beseitigt (vgl. BACHELARD, Die Philosophie 
des Nein, a.a.O., 21/fz. 6).

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


520

Man sieht, in welchem polemischen Verhältnis die Archäologie 
Foucaults zu Bachelards technischem Materialismus steht. Die ratio-
nalistische Reduktion des Irrationalen bildet selbstverständlich ein po-
lemisches Ziel von Foucaults Untersuchungen über die Entstehung der 
modernen Psychopathologie. Die Ebene ist zwar offensichtlich eine an-
dere: die mathematische Physik im Fall Bachelards, die abweichenden 
Verhaltensweisen im Fall Foucaults. Das Reduktionsprinzip ist aber im 
Grunde dasselbe. In seiner Archäologie der Humanwissenschaften und 
in seinen Untersuchungen über die Natur der modernen Machtformen 
nimmt Foucault zudem Bachelards Gedanken einer technischen Struk-
tur der Wissenschaft wieder auf und verleiht ihm eine genealogische 
Pointe, die eigentlich bereits in Histoire de la folie präsent war: Erst 
die juristische und soziale Entmündigung des Irrsinnigen ermöglich-
te nämlich dessen psychopathologische Verobjektivierung. Die Wissen-
schaften haben einen technischen Ursprung, das heißt, sie sind durch 
und durch politisch.

Foucaults Archäologie steht aber auch und vor allem in einem polemi-
schen Verhältnis zu Bachelards technischer Auffassung der Wissenschaft, 
was das unkritische Projekt der modernen Anthropologie angeht, das 
transzendentale Subjekt empiristisch als konkreten, historischen Men-
schen zu behandeln. Das substanzialisierte Subjekt der technischen Syn-
thesen von Bachelards mathematischer Physik wird bei Foucault zum 
Homme als empirisch-transzendentaler Doublette und zu den falschen 
Vermittlungen der Biopolitik. Die moralischen und juridischen Aus-
schluss- und Entmündigungstechniken der Irrsinnigen werden zum psy-
chopathologischen Begriff des Wahnsinns, die Disziplinartechnologien 
zur humanwissenschaftlichen Norm, durch die die individuelle Seele von 
Delinquenten und Sexualperversen, Arbeits- und Lernscheuen sowie Ab-
weichlern aller Art in ihrer intimsten Natur erkannt wird.

Georges Canguilhem hat sich nicht weniger stark als Foucault ge-
gen die Versuche gesträubt, zwischen Denken und Realität auf endlicher 
Basis zu vermitteln. Sowohl Foucault als auch Canguilhem zeigen sich 
als durchaus kritisch gegenüber den in ihrer Zeit vielfältig zu hörenden 
Aufrufen zum Konkreten. Gegen Bachelards Anspruch, wissenschaft-
lich-technisch ein substanzialisiertes Substantiv hervorzubringen und 
dadurch die Dichotomien der herkömmlichen Substanzmetaphysik hin-
ter sich zu lassen, die – was Canguilhem tut – grundsätzliche Unmöglich-
keit hervorzuheben, zwischen Subjekt und Substanz unter endlichen Be-
dingungen zu vermitteln, heißt gar, de facto sich der besten spekulativen 
Tradition der abendländischen Philosophie zu verpflichten. Nur Gottes 
unendliche Einheit vermag nach Descartes, Seele und Körper, res cogi-
tans und res extensa in Einklang zu bringen, allen Versuchen zum Trotz, 
die Organisation der körperlichen Maschinen ohne Metaphysik zu den-
ken. Der Körper kann nach Spinoza zwar viel mehr, als wir vermuten 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


521

wollen, die Übereinstimmung zwischen der ordo et connexio idearum 
und der ordo et connexio rerum erklärt sich aber einzig dadurch, dass 
beide in der unendlichen causa sua wurzeln, von der sie gleichermaßen 
Ausdruck sind.59 Die Ansprüche der technischen Wissenschaft, eine Syn-
these der metaphysischen Gegensätze zu leisten, zu verweigern, bedeutet 
darüber hinaus, den Befund von Kants Kritik der teleologischen Urteils-
kraft ernst zu nehmen, nach dem erst ein intuitiver Verstand, der eine ak-
tuelle Erkenntnis des Unendlichen hat, zwischen Organismus und Me-
chanismus vermittelt kann. Eine wissenschaftliche Vermittlung zwischen 
Subjekt und Substanz zu verwerfen, heißt schließlich an Hegels Einsicht 
zu erinnern, wonach erst im ewigen, ausgezeichneten Leben des abso-
luten Begriffes das Subjekt zur Substanz werden kann, und damit ein-
hergehend bereits auf Aristoteles zu verweisen, nach dem in der Meta-
physik und im Leben Gottes allein eine absolute Tätigkeit zu denken ist, 
wohingegen die physis das Reich der stets nur unvollendete Vermittlung 
zwischen Materie und Form und somit das Reich des Vergänglichen und 
des Todes darstellt.

iv. Canguilhems Lebenswissenschaften statt mathematischer Physik

Georges Canguilhems kritische Treue zur Tradition der histoire des 
sciences stellt den wichtigsten Hintergrund dar, vor dem sich sein Inte-
resse für die Lebenswissenschaften verstehen lässt. Abgesehen von den 
persönlichen und biografischen Gründen, die ihn dazu geführt haben 
mögen, nach einem Studium der Philosophie Medizin zu studieren, er-
weist sich diese Entscheidung deutlich als mit einem politisch-philoso-
phischen Programm eng verbunden. In »Descartes et la technique«, dem 
Vortrag, den Canguilhem auf dem Descartes-Kongress von 1937 hielt, 
erscheint das Problem der epistemologischen Besonderheit der Medizin 
als wissenschaftlich unterstützter Kunst im Zusammenhang mit der Fra-
ge nach dem Verhältnis zwischen Technik und Wissenschaft und am Ho-
rizont der Unmöglichkeit, das Leben sowohl in vitaler als auch in ethi-
scher Hinsicht wissenschaftlich zu vereinheitlichen.

59		 Das Argument wird etwa von Paul Ricœur gegen den Neurowissenschaft-
ler Jean-Pierre Changeux gewendet, der unter Berufung auf Spinoza das 
Programm verteidigt, den Körper als hinreichenden Grund des Denkens zu 
betrachten. In diesem Zusammenhang weist Ricœur auf die Bedeutung des 
Werks Canguilhems hin (vgl. J.-P. CHANGEUX, P. RICŒUR, Ce qui nous 
fait penser. La nature et la règle, Paris 1998, 30 ff.). Was Canguilhem an-
geht, vgl. insb. G. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée« (1980), in: 
Georges Canguilhem. Philosophe, historien des sciences. Actes du colloque 
(6–8 décembre 1990), a.a.O., 11–33.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


522

Le soin mis par Descartes à affirmer dans sa théorie de l’union de l’âme et 
du corps l’irréductibilité des affections et dans sa théorie de l’erreur, l’ori-
ginalité de la volonté, signifie vraisemblablement l’impossibilité à ses yeux 
d’unifier dans une philosophie de l’entendement pur, dans un pur système 
de jugements de connaissance, cette vie que le propos de la philosophie 
consiste à vouloir bien vivre.60

Descartes VI. Meditation ist dem Problem der Zusammensetzung des 
Menschen aus Seele und Körper und somit eigentlich der Anthropologie 
gewidmet, als die besondere Natur des Menschen darin besteht, ein Kom-
positum von Seele und Körper zu sein. Deshalb gehören die Medizin wie 
die Moral zur VI. Meditation. Als unvollkommen synthetische, eigentlich 
menschliche Formen des Wissens sind sie auf Affektionen angewiesen, die 
einer analytischen Erkenntnis grundsätzlich versperrt bleiben.61

Die Vermittlung zwischen Seele und Körper ist im menschlichen Be-
wusstsein immer unvollendet und somit trüb, dunkel, hybrid und das Er-
gebnis einer Hybris als eine gleichzeitig endliche und konstitutiv auf ein 
Unendliches bezogene Synthese; sie ist grundsätzlich symbolisch, weil sie 
strukturell auf ein Leben angewiesen ist, das sich mit den endlichen Be-
stimmungen eines reinen Verstandes nicht erfassen lässt. So erklärt sich, 
dass die Medizin und die Moral zwei eigentümliche Formen von Wis-
sen darstellen. Die Medizin dient insbesondere Canguilhem als ausge-
zeichnetes Bespiel für die Unmöglichkeit, selbst bei Descartes die Technik 
gänzlich auf Wissenschaft zurückzuführen.62 Wie Canguilhem 1955 in 
seiner Rezension von Martial Gueroults Analyse von Descartes’ VI. Me-
ditation betont, besteht der Sonderstatus der Medizin in ihrer grundsätz-
lich zweideutigen Lage: Sie stellt gleichzeitig als Physiologie eine Wissen-
schaft der Funktionen des menschlichen Körpers und als Pathologie eine 
therapeutische Technik dar.63 Im einleitenden Brief zu seinen Principes 

60		 DERS., »Descartes et la technique« (1937), in OC I, 490–98, 497 (»Descar-
tes Bemühung, mit seiner Theorie über die Einheit von Seele und Körper die 
Nichtableitbarkeit der Affektionen und mit seiner Theorie des Irrtums die 
Originalität des Willens zu beweisen, verweist wahrscheinlich darauf, dass 
es aus seiner Sicht unmöglich ist, dieses Leben – das der Philosophie zufol-
ge darin besteht, gut leben zu wollen – in einer Philosophie des reinen Ver-
standes oder in einem reinen System von Erkenntnisurteilen zu vereinheit-
lichen«, dt. 19 f.).

61		 Zu Descartes’ VI. Meditation und zum Problem der Biologie vgl. Canguil-
hems lange Rezension (1955) der Schrift von M. GUEROULT, Descartes 
selon l’ordre des raisons. Bd. II. L’Âme et le Corps, Paris 1953, die ganz der 
letzten der Meditationen Descartes’ gewidmet ist: CANGUILHEM, »Orga-
nisme et modèles mécaniques«, a.a.O.

62		 CANGUILHEM, »Descartes et la technique«, a.a.O., 497/dt. 20.
63		 DERS., »Organisme et modèles mécaniques«, a.a.O., 629.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


523

de philosophie weist Descartes somit der Medizin eine mittlere Stellung 
zwischen Mechanik und Moral zu, die mit ihr die drei Früchte des phi-
losophischen Baumes bilden: Während die Mechanik hoffen kann, ihre 
Probleme instrumenteller Natur durch die mathematische Methode zu 
lösen, und die Moral die ethische Frage nach den Endzwecken durch 
eine Vertiefung des Cogito als der intelligiblen Natur des Menschen zu 
beantworten verspricht, spaltet sich die Medizin in instrumentelle und 
ethische Fragen, in Überlegungen über die Mittel und über die Zwecke.64 
Bilden die Medizin und die Moral die Bestandteile einer Kunst des in-
tegralen Lebens (»un art de la vie intégrale«),65 so ist die erste, die die 
Wiederherstellung von vitalen Werten anvisiert, auf die zweite insofern 
angewiesen, als die Moral den Anspruch erhebt, von einer umfassenden 
Reflexion über die Gesamtheit der menschlichen Existenz ausgehend das 
Leben gut, das heißt nach ethischen Prinzipien, zu leben.

Es ist schwierig zu sagen, ob Canguilhem bereits Bachelards tech-
nischen Realismus im Blick hat, wenn er die Möglichkeit einer restlo-
sen Vermittlung zwischen Wissenschaft und Technik infrage stellt und 
durch die Hervorhebung des besonderen Status der Medizin den Pri-
mat der physischen Mathematik in Richtung einer umfassenden Auf-
fassung des eigentlich menschlichen Wissens bestreitet.66 Offensichtlich 
ist hingegen die Anspielung Canguilhems – der nicht von ungefähr die 
Philosophie des reinen Verstandes als ein reines Systems von »juge-
ments de connaissance« bezeichnet – auf seinen und Bachelards Lehrer 
an der École normale supérieure Léon Brunschvicg.67 Der Autor der La 

64		 Vgl. a.a.O. und R. DESCARTES, Principes de la philosophie, AT IX 14. Zur 
Kontrastierung mit Descartes Baum der Philosophie, die im Boden der Meta-
physik wurzelt, vgl. auch die Anspielung an Hippolyte Taines Baum in Mau-
rice Barrès Roman Les déracinés, dessen Wurzel tief in den französischen Bo-
den reichen, in der Rede, die der junge Canguilhem aus Anlass der Verleihung 
der Preise des Gymnasiums von Charleville 1930 hielt (G. CANGUILHEM, 
»Discours prononcé à la distribution des prix du lycée de Charleville« (1930), 
in: OC I, 306–12, 309 f.). Dabei hat Canguilhem mit Barrès und Taine die 
Ursprünge des französischen Rassismus und Antisemitismus im Blick.

65		 CANGUILHEM, »Organisme et modèles mécaniques«, a.a.O., 641.
66		 Im Werk Canguilhems wird Gaston Bachelard erst ein Jahr später, d. h. 1938 

erwähnt (vgl. OC I, 499 und die Anmerkung des Herausgebers J-F. Braun-
steins, 498, Anm. 1). Zur relativ späten Entdeckung Bachelards, der Can-
guilhems philosophische Dissertation, La formation du concept de réflexe 
aux XVIIe et XVIIIe siècles, 1955 betreut hat, durch Canguilhem, vgl. auch 
C. LIMOGES, »L’épistémologie historique dans l’itinéraire intellectuel de 
Georges Canguilhem«, in: Epistemology and history, a.a.O., 53–66.

67		 Für das Verhältnis zu Bachelard vgl. insbesondere G. BACHELARD, »La 
philosophie scientifique de Léon Brunschvicg«, in: Revue de Métaphysique 
et de Morale, 50 (1945), 77–84.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


524

modalité du jugement (1897) hatte im Urteil das Fundament des Den-
kens ausgemacht, den freien Akt, durch den das Cogito die eigenen Ka-
tegorien synthetisch stiftet. Der eigentliche Sinn des kantischen Kriti-
zismus kann vor den Entwicklungen der modernen Wissenschaft, der 
nicht-euklidischen Geometrie und der Relativitätsmechanik, nur dann 
gerettet werden, wenn die Kategorien nicht per se, sondern von der ver-
einigenden Tätigkeit des Ich denke ausgehend begriffen werden. Der 
Vorrang, den Kant in der Deduktion der Kategorien dem Begriff an sich 
gegenüber dem positiven Akt des Urteils zusprach, soll demnach um-
gekehrt werden: Das Ich denke soll vor den reinen Begriffen des Ver-
standes stehen.68

Die Rationalität geht demnach aus dem Bewusstsein hervor und 
übt sich in der Wissenschaft in ihrer gänzlich menschlichen Form, das 
heißt als Verstand und keineswegs als Vernunft, aus (»sous sa forme 
toute humaine, qui est proprement l’entendement, Verstand et non Ver-
nunft«).69 Die moderne Wissenschaft als vereinigende, autonome Tä-
tigkeit des menschlichen Bewusstseins wendet die zweite und die drit-
te Regel von Descartes’ Regulae ad directionem ingenii an, nämlich das 
Prinzip der Analyse und das Prinzip der Synthese. Die moderne Wissen-
schaft schlechthin, nämlich die mathematische Physik, ist insbesonde-
re als die zersetzende Tätigkeit der Analyse und die zusammensetzende 
der Synthese definitiv begründet worden, wonach ein Phänomen expe-
rimental in seine elementarsten Erscheinungsbedingung analysiert und 
dann synthetisch erneut hervorgebracht wird, sodass es auf eine mathe-
matische Formel, das heißt auf ein intelligibles Identitätsverhältnis von 
Quantitäten, zurückgeführt werden kann.70 Ganz im Sinne der Philoso-
phie Descartes’ verweigert dabei Brunschvicg jeden Eingriff des Syllogis-
mus nach der aristotelischen Tradition.71 Die idealisierende Tätigkeit des 
Bewusstseins braucht keinen Bezug auf eine finale und totale Synthese 
wie diejenige der Vernunft, die im aristotelischen Schluss ihr ausgezeich-
netes technisches Mittel hat. Brunschvicg weiß zwar, welche zentrale 
Rolle die Vernunft und der Schluss in Kants transzendentaler Philoso-
phie spielen. Er sieht aber keinen notwendigen Zusammenhang zwischen 

68		 Vgl. L. BRUNSCHVICG, »L’idée critique et le système kantien« (1924), in: 
DERS., Écrits philosophiques. I. L’humanisme de l’Occident. Descartes, Spi-
noza, Kant, Paris 1951, 206–71, insb. 244. Die Urteilskraft spielte eine ent-
scheidende Rolle auch für Canguilhems Lehrer Alain und für dessen Lehrer 
Jules Lagneau: vgl. ALAIN, Éléments de philosophie, Paris 1990, 227–30 
und dazu X. ROTH, Georges Canguilhem et l’unité de l’expérience. Juger 
et agir (1926 –1939), Paris 2013, 57 ff.

69		 BRUNSCHVICG, »L'idée critique et le système kantien«, a.a.O., 221.
70		 Vgl. DERS., Introduction à la vie de l’esprit, a.a.O., 143 f. und DERS., L’ex-

périence humaine et la causalité physique, Paris 31949 (1922), 578 ff.
71		 Für Descartes vgl. Regulae ad directionem ingenii, AT X 363.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


525

der unendlichen Einheit der Vernunft und der Verstandeseinheit der Wis-
senschaft. Er wirft im Gegenteil Kant vor, mit seinem Festhalten am Syl-
logismus und an der absoluten Synthese ein zu großes Zugeständnis an 
diejenige spekulative Tradition gemacht zu haben, wie sie vor und nach 
ihm von Leibniz und Hegel verkörpert wurde.72

Kant hat somit aus der Sicht Brunschvicgs den eigentlichen Sinn sei-
nes Kritizismus verfehlt, der darin bestehen soll, in der freien Tätigkeit 
des wissenschaftlichen Bewusstseins die Autonomie eines menschlichen 
Geistes zur Geltung zu bringen, der nunmehr auf kein Unendliches und 
auf keinen Gott angewiesen ist.73 Im wissenschaftlichen Bewusstsein er-
kennt sich nämlich der Mensch als geistiges Wesen, nicht als ein Gege-
benes, sondern als eine freie Tätigkeit der Schöpfung seiner selbst und 
der Welt. Im wissenschaftlichen Humanismus hat der sokratische Huma-
nismus seine Vollendung, in der Wissenschaft wird die Menschheit ihrer 
geistigen Berufung gewahr.74 In diesem Sinne spricht Brunschvicg von 
einer Teilhabe Kants an der spinozistischen Tradition. So wie Spinozas 
Ethik aufzeigt, dass der Fortschritt des Intellekts mit einem Fortschritt 
des Bewusstseins einhergeht, ist die in der Autonomie des synthetischen 
Urteils des Ich denke begründete Wissenschaft maîtresse d’intériorité: 
Dank ihrer geht der Mensch von einem unangemessenen zu einem an-
gemessenen Bewusstsein über, von einer Form des Unbewussten zum 
Selbstbewusstsein.75 

Die Synthese des wissenschaftlichen Urteils ist nach Brunschvicg prin-
zipiell eine vollendete und intelligible. Resultat einer synthetischen Ana-
lyse und einer analytischen Synthese bleibt sie stets analysierbar. Durch 

72		 Vgl. BRUNSCHVICG, »L’idée critique et le système kantien«, a.a.O., 213.
73		 Vgl. a.a.O.
74		 Vgl. DERS., L’expérience humaine et la causalité physique, a.a.O., 590–92. 

Das intellektuelle Bewusstsein, zu dem die Subjektivität des individuellen 
Bewusstseins dadurch erhoben wurde, dass es durch die wissenschaftliche 
Erkenntnis seine schöpferische Autonomie erfahren konnte, ist imstande, 
das moralische und das religiöse Bewusstsein zu unterstützen und aufzuklä-
ren und sie von den egoistischen Vorurteilen und der historischen Überliefe-
rung zu befreien. Das wissenschaftliche Leben wird somit zu einer Basis des 
eigentlichen menschlichen Lebens, namentlich des geistigen, insofern dieses 
sich über das instinktive Unbewusstsein, in dem das Biologische natürlich 
eingeschlossen ist, erhebt.

75		 Vgl. BRUNSCHVICG, »L’idée critique et le système kantien«, a.a.O., 221. 
Raymond Aron sagt nicht von ungefähr von seinem Meister Brunschvicg, 
er habe seine moralischen Bücher in der Form einer kritischen Geschichte 
der Wissenschaften geschrieben (vgl. R. ARON, »La philosophie de Léon 
Brunschvicg«, in: Revue de Métaphysique et de Morale, 50 [1945], 127–
40, insb. 129). Die Wurzel von Bachelards Vorstellung einer Psychoanaly-
se der objektiven Erkenntnis und die evangelische Bedeutung, die er der 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


526

sie erkennt sich der menschliche Geist in der Andersheit der Welt als ei-
nig mit sich selbst wieder. Als schöpferische, selbstbildende Tätigkeit ist 
der Geist grundsätzlich Leben76: jedoch kein unendliches, sondern ein 
endliches, denn er meint, die Bedingungen seiner absoluten Tätigkeit 
und seiner Freiheit als endliche erfüllen zu können. Dementsprechend 
glaubt Brunschvicg gegen Kants Kritik der teleologischen Urteilskraft, 
dass Organisches auch ohne Bezug auf einen intuitiven Verstand mecha-
nisch erklärbar ist. Die moderne mathematische Physik bildet demnach 
eigentlich die einzige Wissenschaft, die den Anspruch erheben kann, die 
Erfahrung zu vereinheitlichen und dadurch vollständig zu werden. Die 
wissenschaftliche Wahrheit ist das Modell der Wahrheit.77 Die mathe-
matisch-physische Reduktion der biologischen Phänomene ist, wie das 
Aufkommen der modernen biologischen Chemie zeigt, nur eine Frage 
der Zeit.78

Indem sie die unbenutzten, schlafenden Kräfte der Welt zum Vorschein 
bringt und zähmt, kommt die schöpferische Souveränität des Geistes 
(»la souveraineté créatrice de l’esprit«)79 zugleich zum Selbstbewusst-
sein und findet sich selbst in der Natur wieder. Zwischen den moder-
nen Erfolgen der experimentellen Verifikation und den Fortschritten in 
der technischen Anwendung der Wissenschaften besteht dem Anschein 
nach eine Antinomie: Die experimentelle Bestätigung des wissenschaft-
lichen Determinismus scheint keinen Raum mehr für einen technischen 
Eingriff der menschlichen Finalität in die Natur zuzulassen. Für die mo-
derne Wissenschaft ist die Natur allerdings kein Ansich mehr, weder re-
alistisch als ein System von ihrer eigenen Gesetzlichkeit gehorchenden 
Elementen noch idealistisch als ein System von Essenzen. Durch die ma-
thematische Physik als Inbegriff der Wissenschaft offenbart sich die Na-
tur vielmehr als das Produkt des gemeinsamen, solidarischen Bemühens 
einer Rationalität und einer experimentellen Tätigkeit, eines Wissens und 
eines Willens und weist eine endliche, analytisch-synthetische Konstruk-
tion, gar – auch wenn bei Brunschvicg das Wort so nicht fällt – eine kon-
stitutiv technische Struktur auf. Demnach besteht zwischen Natur und 
Geist, Mechanismus und Finalität, Wissenschaft und Industrie kein Ge-
gensatz mehr, den der wissenschaftliche Geist nicht aufzuheben wüsste. 

Wissenschaft als Einheitsversprechen für die menschliche Gemeinschaft zu-
spricht, sind wohl u. a. hier zu suchen.

76		 Vgl. BRUNSCHVICG, Introduction à la vie de l’esprit, a.a.O., 153, nach 
dem die (wissenschaftliche) Wahrheit wesentlich Leben ist, das Leben des 
Geistes selbst: »Elle est une vie, la vie même de l’esprit.«

77		 Vgl. a.a.O., 148 ff.
78		 Vgl. a.a.O., 146 f.
79		 DERS., L’expérience humaine et la causalité physique, a.a.O., 591.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


527

Natur und Kunst sind nicht mehr zu unterscheiden und der Fortschritt 
des Wissens und der Menschheit ist der Fortschritt der Natur. 

Industrie und Wissenschaft führen sich wechselseitig weiter, ohne dass es 
nötig wäre, irgendwo eine Trennungslinie zwischen dem Natürlichen und 
dem Künstlichen zu ziehen oder gar zu denken.80

Brunschvicg entwickelt bis in ihre letzten Folgen die kartesische Verbin-
dung zwischen Selbstvergewisserung des menschlichen Geistes als Co-
gito und Naturbeherrschung, die er unter Verzicht auf die metaphysi-
schen Prämissen in der modernen Wissenschaft vollendet sieht. Seine 
spiritualistische Auffassung der modernen Wissenschaft zeigt am deut-
lichsten, wie das Programm des modernen, wissenschaftlichen Natura-
lismus, die Welt auf Natur im Sinne ihrer Auflösung in klar und deutlich 
bestimmbare Elemente partes extra partes zu reduzieren, eigentlich auf 
eine Abschaffung der Natur als Negativität und Unbewusstes, als kon
stitutive Resistenz, sich unter endlichen Bedingungen idealisieren zu las-
sen, hinausläuft.

Bachelards technischer Wissenschaft, Brunschvicgs künstlicher Na-
tur und dessen Kartesianismus, der sich als kartesianischer erweist als 
die Lehre von Descartes selbst, hält Canguilhem die selbst von Descar-
tes gesehene Irreduzibilität der Technik auf die Wissenschaft entgegen: 
»l’irréductibilité finale de la technique à la science«.81 Gegen das Ein
ebnen des Unterschiedes zwischen Theorie und Praxis, das Bachelards 
sowie Brunschvcigs Auffassung der modernen Wissenschaft zugrunde 
liegt, hebt er die irreduzible Originalität der Handlung und des Willens 
hervor: »L’impossibilité d’une transformation totale et continue de la 
science en action, reviendrait à l’affirmation de l’originalité d’un ›pou-
voir‹.«82 Die Technik fasst Canguilhem nicht anders als Bachelard und 
Brunschvicg als eine synthetische Handlung auf, als ein Einrichten der 
Welt auf einen besonderen menschlichen Zweck hin; indem er aber Des
cartes’ Metaphysik ernst nimmt, weiß Canguilhem, dass zwischen See-
le und Körper, Einheit und Vielfalt, nur die unendliche Einheit Gottes 
vermitteln kann. Die Technik kann somit nie auf Wissenschaft zurück-
geführt werden, die Kluft zwischen Kunst und Natur, Geist und Körper 
lässt sich nicht einebnen. Die Technik ist eine synthetische Handlung und 
kann folglich auf keinen Fall restlos analysiert werden.83 Die Wurzeln 
der Technik können somit keineswegs im Verstand liegen; sie bestehen 

80		 A.a.O.
81		 Vgl. CANGUILHEM, »Descartes et la technique«, a.a.O., 497/dt. 20.
82		 A.a.O. (»Die Unmöglichkeit, die Wissenschaft bruchlos und total in Hand-

lung zu verwandeln, würde der Behauptung der Originalität einer ›Macht‹ 
entsprechen«, Übersetzung leicht verändert).

83		 A.a.O.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


528

vielmehr in den Erfordernissen des Lebendigen (»les exigences du vi-
vant«), in der vitalen Verankerung des Menschen, die von Natur aus 
nach ihrer ethischen Ergänzung und Vervollkommnung strebt, so wie 
das menschliche Leben immer auf ein gutes Leben ausgerichtet ist. Mein-
te Brunschvicg aufgrund seiner Prädilektion für Spinoza, dass Descartes 
in der VI. Meditation, wo er im Hinblick auf seine Theorie der Verbin-
dung zwischen Seele und Körper die Irreduzibilität der Affekte behaup-
tete, nicht auf der Höhe seiner selbst gewesen war,84 so stellt Canguil-
hem Descartes letzte Meditation in den Mittelpunkt seiner Auffassung 
der modernen Wissenschaft: Der physischen Mathematik Brunschvicgs 
und Bachelards hält er die Biologie und insbesondere die Medizin als 
eine Technik und eine Kunst entgegen, die an der Kreuzung zwischen 
verschiedenen Wissenschaften steht.

Keineswegs kann außerdem die Geschichte des wissenschaftlichen 
Fortschrittes als die Geschichte eines Fortschrittes des Bewusstseins ge-
schrieben werden. Die wissenschaftliche Vermittlung zwischen Subjekt 
und Objekt, Mensch und Welt ist keine absolute Synthese, die die tech-
nische Phänomenologie der theoretisch ausgerichteten Praxis des Expe-
riments auf die Identität von mathematischen, intelligiblen Werten und 
somit auf ein Cogito zurückführen würde. Die technische Natur der wis-
senschaftlichen Vermittlung stellt keinen Garanten für ihre Intelligibilität 
dar, was bei Brunschvicg nicht weniger als bei Bachelard, der immerhin 
eine restlose Vermittlung zwischen Subjekt und Substanz durch die wis-
senschaftliche Technik annimmt, der Fall ist. Im Gegenteil: Gerade die 
notwendig technische Natur der Wissenschaft weist auf ihre wesentli-
che Trübheit, ihr Angewiesensein auf Differenz und Andersheit und so-
mit auf synthetische Werte hin, die wissenschaftlich nicht mehr einhol-
bar sind.85 In der Rezension von Les mots et les choses von 1967, in der 
Canguilhem in der Polemik, die nach der Veröffentlichung von Foucaults 
Archäologie der Humanwissenschaften ausbrach, unmissverständlich 

84		 Vgl. CANGUILHEM, »Organisme et modèles mécaniques«, a.a.O., 636.
85		 Im Hinblick auf sein folgendes Werk und – so möchte man sagen – auch 

angesichts jenes Foucaults ist die Ankündigung des Vortrages über techni-
sche Tätigkeit und Schöpfung, den Canguilhem in der Sitzung vom 26. Fe-
bruar 1938 vor der Société Toulousaine de Philosophie gehalten hat, äu-
ßerst interessant. Dort ist als zweiter Punkt der Gliederung, die Canguilhem 
vorschlägt, die folgende Notiz angegeben: »Les normes du savoir et les 
normes du pouvoir. Réduction analytique et production synthétique. Valeur 
de l’Identique et valeur de l’Autre. Rapports de la science et de la technique« 
(»Die Normen des Wissens und die Normen der Macht. Analytische Reduk-
tion und synthetische Produktion. Wert des Identischen und Wert des Ande-
ren. Verhältnisse der Wissenschaft und der Technik«). Vgl. G. CANGUIL-
HEM, »Activité technique et création«, (1937–1938), in: OC I, 499–509, 
499 Anm. 1 für das Zitat.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


529

Partei für Foucault ergriff, erinnert er an das Ende von Jean Cavaillès’ 
posthumem Werk Logique et théorie de la science, in dem sich – laut 
Canguilhem – der Philosoph der Mathematik von seinem Lehrer Léon 
Brunschvicg de facto philosophisch verabschiedete. Cavaillès, der in ei-
nem Brief an Brunschvicg Husserl einen exorbitanten Rückgriff auf das 
Cogito vorgeworfen hatte und in seiner posthumen Abhandlung in Be-
zug unter anderem auf Kurt Gödel von einer konstitutiven Nicht-Sa-
turation und Unbestimmtheit der mathematischen Theorien, das heißt 
von der Unmöglichkeit, sie als durchgängig vom System ihrer Axiome 
determiniert zu betrachten, spricht, betont in den Schlusszeilen seiner in 
der deutschen Gefangenschaft verfassten letzten Schrift die Notwendig-
keit für eine Theorie der Wissenschaft, das Bewusstsein durch den Be-
griff, die synthetische Tätigkeit des Ich denke durch jene einer Dialek-
tik zu ersetzen.

Keine Philosophie des Bewusstseins, nur eine Philosophie des Begriffs kann 
eine Wissenschaftslehre liefern. Die erzeugende [génératrice] Notwendig-
keit ist nicht die einer Aktivität, sondern die einer Dialektik.86

Man merkt wohl, welche Relevanz Canguilhems Auffassung von der Ge-
schichte der Wissenschaft als die einer Herausbildung von Begriffen hat 
– man denke nur an den Titel seiner philosophischen Dissertation: La 
formation du concept de réflexe aux XVIIe et XVIIIe siècles. Man ver-
steht auch, welche Affinität Canguilhem zu Foucaults Verwerfung der 
Reduktion von Kants transzendentalem Ich denke auf ein konkretes Sub-
jekt durch die moderne, anthropologische epistéme spüren konnte, auch 
wenn Canguilhems prompte Verteidigung von Les mots et les choses bei 
vielen lange auf Unverständnis gestoßen ist.87 Der Titel von Canguilhems 
Aufsatz – »Tod des Menschen oder Erschöpfung des Cogito?« – besag-
te allerdings bereits, zumindest für diejenigen, die es hören wollten, dass 

86		 CAVAILLÈS, Sur la logique et la théorie de la science, a.a.O., 78/dt. 103. Vgl. 
außerdem CANGUILHEM, »Mort de l’homme ou épuisement du Cogito?«, 
a.a.O., 616. Cavaillès’ Entgegensetzung zwischen activité und dialectique, 
was das Husserl’sche Problem der Genese der Idealitäten angeht, und der 
Grunddualismus zwischen noésis und noémata, den er Husserls Monismus 
des Lebens des Bewusstseins entgegenhält, sind wohl auch noch bei Foucault 
am Werk, etwa wenn er in seiner Auffassung des modernen Staatsrassismus 
und des intrinsischen Verhältnisses zur Biopolitik mit ihrem Mortalismus 
eines internen Krieges zwischen Genese und Genealogie unterscheidet (vgl. 
IFDS 209 ff./dt. 277 ff.).

87		 Für das Unverständnis gegenüber Canguilhems Eintreten für Foucault vgl. 
etwa C. DEBRU, »Préface«, in: ROTH, Georges Canguilhem et l’unité de 
l’expérience. a.a.O., 7 f.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


530

nach Canguilhem Foucaults Diagnose einer Erschöpfung des moder-
nen Cogito keineswegs mit einem Tod des Menschen gleichzusetzen ist.

v. »Der Wille und die Freiheit liegen nicht innerhalb  
der Grenzen der Intelligenz«

Auf der Ebene einer Verteidigung der grundsätzlichen Autonomie des 
Menschen ist andererseits die Treue zu verstehen, die Canguilhem trotz 
der tiefgründigen Distanzierung, die seine Prädilektion für die Medi-
zin bedeutet, gegenüber der Tradition der histoire des sciences bewahrt. 
Canguilhem wusste zu gut, woher Brunschvicgs wissenschaftlicher Hu-
manismus stammte und wogegen er gerichtet war. In »Le cerveau et 
la pensée« (1980) Canguilhem gibt eine kurze Skizze von der Entste-
hung einer Wissenschaft des Gehirns in Frankreich.88 Neben den Ver-
suchen, anhand von Galls Phrenologie die experimentelle Neurologie 
in den Rang einer Philosophie zu erheben, weist Canguilhem auf die 
physiologische Begründung der Psychologie durch Hippolyte Taine hin. 
Der Vater des französischen literarischen Naturalismus setzte Pierre-Paul 
Royer-Collards und Victor Cousins eklektischem Spiritualismus die ex-
perimentale Untersuchung des Physiologen Marie-Jean-Pierre Flou-
rens über das Gehirn entgegen und verteidigte in seiner De l’intelligen-
ce (1870), ein Werk, das noch stark den jungen Freud beeinflusste, von 
einem sensualistischen Ausgangspunkt her einen psychophysiologischen 
Parallelismus. Canguilhem bemerkt, wie die Lehrer derjenigen, die seine 
Lehrer gewesen sind, Bergson eingeschlossen, versucht haben, sich nicht 
nur von der substanzialistischen Metaphysik der Eklektiker Royer-Col-
lards und Cousins, denen sie die politische Verstrickung mit der Restau-
ration entgegenhielten, sondern auch und vor allem vom »naturalisme 
psychologique« eines Taines abzuheben. Dafür mussten sie mit dem Ta-
del Théodule Ribots rechnen, des wichtigsten Verfechters der Experi-
mentalpsychologie in Frankreich, der sich als eine Art Testamentsvoll-
strecker Taines verstand.89

Die Studie Léon Brunschvicgs über die Philosophie Émile Boutroux’, 
die Canguilhems Übersetzung von dessen lateinischer thèse über die ewi-
gen Wahrheiten bei Descartes als Vorwort voranging, gibt hinreichen-
den Aufschluss darüber, an wen Canguilhem gedacht haben mochte, als 
er 1980 rückblickend auf die Lehrer seiner Lehrer hinwies, die sich über 
den Gegensatz zur experimentellen Substanzontologie eines eklektischen 
Spiritualismus und vor allem zum psychologischen Determinismus eines 

88		 Vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 12 ff./dt. 8 ff.
89		 Vgl. a.a.O., 14/dt. 11 f.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


531

Taine definierten.90 Dort setzt Léon Brunschvicg seinen Lehrer Émile 
Boutroux, der bei Descartes die absolute Freiheit Gottes gegenüber den 
eingeborenen Ideen, die freie Macht einer schöpferischen Urteilskraft, 
in der Wille und Verstand absolut koinzidieren, hervorgehoben und der 
gegen die vermeintliche Notwendigkeit der Geschichte die Willensfrei-
heit der Einzelnen verteidigt hatte, dem positivistischen Historismus ei-
nes Renans oder eines Taines entgegen. Boutroux’ thèse française über 
die Kontingenz der Naturgesetze, De la contingence des lois de la na-
ture (1874), markiert laut Brunschvicg insbesondere den Augenblick, in 
dem die Kritik des wissenschaftlichen Wissens sich ihrer selbst bewusst 
wird und die Wissenschaft endlich sich selbst untersucht.91 Boutroux ne-
giert in seiner These keineswegs den Determinismus der Naturgesetze, 
der von den beiden entgegengesetzten Schulen des historischen Positivis-
mus und der eklektischen Substanzmetaphysik verfochten wurde. Nur 
gründet Boutroux ihn auf die freie Kristallisierung der Erfahrung durch 
die Wissenschaft und weigert sich somit, einen empirischen Determinis-
mus, den man unter bestimmten Bedingungen beobachten kann, in eine 
prinzipielle Notwendigkeit zu verwandeln, die entweder aus den Erfor-
dernissen a priori des Verstandes oder aus dem analytischen Charakter 
der wissenschaftlichen Beweisführung abzuleiten sei. Die Tätigkeit des 
Erkennens geht somit dem Wesen voraus und der Gegenstand der wis-
senschaftlichen Untersuchung ist nicht die Natur der Sachen, sondern 
deren Geschichte.

Die Tat [l’acte] hat das Wesen [l’essence] vielmehr zur Folge, als dass das 
Wesen die Tat erklären könnte. Nicht die Natur der Sachen also muss der 
höchste Gegenstand unserer wissenschaftlichen Untersuchungen sein, son-
dern deren Geschichte.92

90		 Vgl. L. BRUNSCHVICG, »La philosophie d’Émile Boutroux« (1922), in: 
DERS., Écrits philosophiques. II. L’orientation du rationalisme, hg. v. A.-R. 
Weill-Brunschvicg, M. Lehec, Paris 1954, 211–31.

91		 Vgl. A.a.O., 220 und insb. 217 ff. für Boutroux’ Philosophie der Wissen-
schaft.

92		 É. BOUTROUX, De la contingence des lois de la nature, Paris 91921 (1874), 
145. Hauptanliegen von Boutroux’ Die Kontingenz der Naturgesetze ist es, 
gegen die Ansprüche der positiven Wissenschaften, den Fatalismus in einer 
mehr oder minder verschleierten Form nicht nur in die Erkenntnis aller phy-
sischen Phänomene, sondern auch in die Psychologie, die Geschichte und die 
Sozialwissenschaften eindringen zu lassen, die Willensfreiheit zu verteidigen 
(vgl. a.a.O., 5). Es ist insbesondere die grundsätzliche Inkommensurabilität 
zwischen Mannigfaltigkeit und Einheit – denn »die Mannigfaltigkeit bein-
haltet nicht die ratio der Einheit« (a.a.O., 9) –, die Émile Boutroux daran 
hindert, die Notwendigkeit der Naturgesetze zu begründen. Vgl. außerdem: 
BRUNSCHVICG, »La philosophie d’Émile Boutroux«, a.a.O., 219.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


532

Man könnte Boutroux’ Behauptung der ganzen Tradition der histoire 
des sciences des 20. Jahrhunderts voranstellen. Sie weist auf jeden Fall 
auf die Wurzel von deren Auffassung der Geschichtlichkeit der Wissen-
schaften. Trotz der durchaus polemischen Valenz seiner Wende zur Le-
benswissenschaften verteidigt Canguilhem den eigentlichen Geist dieser 
Tradition, als er neben der Irreduzibilität der Technik und der Medizin 
auch die absolute Originalität des Willens in Descartes’ Theorie des Irr-
tums und die Unmöglichkeit hervorhebt, das Leben in einer Philoso-
phie des reinen Verstandes zu vereinigen. Im menschlichen Bewusstsein 
nicht weniger als in Gott übersteigen der Wille und die Freiheit die Gren-
zen der Intelligenz.93 Die Technik als einen synthetischen Akt zu verste-
hen, der nicht analytisch erschlossen werden kann, heißt darüber hin-
aus selbst aus kartesischer Sicht nicht, ihr jeden Wert abzusprechen: man 
sieht in ihr im Gegenteil eine Form von Schöpfung, wenn auch gewiss 
gegenüber der göttlichen eine von untergeordneter Art.94

Canguilhem behauptet die grundsätzliche Willensfreiheit des Men-
schen, lässt sie aber keineswegs in einem Rationalismus aufgehen. Die 
schöpferische Souveränität des Geistes, die Brunschvicg ins Zentrum sei-
nes wissenschaftlichen Humanismus setzte, stellt gegenüber dem Leben, 
selbst wenn sie in der Form der wissenschaftlichen Wahrheit ihren Aus-
druck findet, nichts anderes als einen Irrtum dar.95 Dementsprechend be-
deutet auch die Selbstständigkeit, die Canguilhem der Technik zuspricht, 
keinen Rückfall vom Szientismus in einen schlichten Pragmatismus oder 
gar in eine Technokratie: Die Affirmation der Originalität der Technik 
gegenüber der Wissenschaft bringt keinen Anspruch auf ihre Hegemo-
nie in der Gesamtheit der menschlichen Erfahrung mit sich. Ähnlich im-
pliziert Canguilhems Betonung der Irreduzibilität des Willens und der 
Handlung gegenüber dem Wissen und der Reflexion keinen Primat der 
Praxis als des Ortes einer ursprünglichen Einheit der Erfahrung, die dann 
das Wissen zu zerlegen hätte. Durch diesen letzten Aspekt nimmt Can-
guilhem nicht nur von der Wissenschaftsauffassung Brunschvicgs und 

93		 Vgl. CANGUILHEM, »Descartes et la technique«, a.a.O., 497: »Dans la 
conscience humaine comme en Dieu, la volonté ou la liberté ne sont pas aux 
limites de l’intelligence.« (»Wie in Gott liegen im menschlichen Bewußtsein 
der Wille oder die Freiheit nicht innerhalb der Grenzen der Erkenntnis«, dt. 
20.)

94		 Vgl. a.a.O.
95		 So sagt etwa Canguilhem in Bezug auf Nietzsche: »La vérité est une espèce 

d’erreur, au sens d’illusion vitale, sans laquelle une certaine espèce de vi-
vants, l’homme, ne pourrait vivre« (vgl. G. CANGUILHEM, »De la science 
et de la contre-science«, in: Hommage à Jean Hyppolite, a.a.O., 173–80, hier 
178; »Die Wahrheit ist eine Art Irrtum im Sinne einer vitalen Illusion, ohne 
die eine bestimmte Art von Lebendigem, der Mensch, nicht leben könnte«).

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


533

Bachelards, sondern auch von Alain und Bergson Abstand.96 Vielmehr 
ist Canguilhems Hervorhebung der Originalität des Willens – wie im An-
schluss an seinem weiteren Werk noch zu zeigen sein wird – im Sinne ei-
ner Verteidigung der absoluten Selbstständigkeit und Ursprünglichkeit 
der Ethik gegenüber jeglicher Form von Wissen zu verstehen.

In seinem Vortrag über technische Tätigkeit und Schöpfung, »Acti-
vité technique et création«, vor der Société Toulousaine de Philosophie 
(1938) insistiert Canguilhem auf die Notwendigkeit, den Ort der Tech-
nik innerhalb einer Philosophie der Schöpfung zu bestimmen, will man 
der konstitutiven Dualität der menschlichen Erfahrung gerecht werden 
und sie weder auf reine Materie noch auf reinen Geist reduzieren.97 Mit 
René Le Senne definiert Canguilhem den Philosophen als einen Einheits-
professor (»un professeur d’unité«).98 In Le Devoir, seiner Dissertation 
von 1930, bezieht sich Le Senne genauer auf den Metaphysiker.99 Das 

96		 Die These eines Primats der Handlung und der Technik muss allerdings bei 
Alain nicht im Sinne einer Irreduzibilität gegenüber der Reflexion verstan-
den werden. Im Gegenteil: Obwohl die Reflexion selbstverständlich nicht 
vermag, die ursprünglichen Synthesen der Praxis selbst zu produzieren, ist 
sie durchaus imstande, ihrer eigentlichen Aufgabe nachzukommen, näm-
lich sie nachträglich zu analysieren (vgl. ALAIN, Éléments de philosophie, 
a.a.O., 97 ff., und was insbesondere die technischen Werkzeuge angeht: 
DERS., Entretiens au bord de la mer. Recherche de l’entendement, Paris 
1998, 21 ff.). Zum Verhältnis Canguilhems zu seinem Lehrer an der Vorbe-
reitungsklasse zur École normale supérieure des Pariser Elitengymnasiums 
Henri IV vgl. ROTH, Georges Canguilhem et l’unité de l’expérience, a.a.O., 
passim. Außerdem: J.-F. BRAUNSTEIN, »Canguilhem avant Canguilhem«, 
in: SALOMON-BAYET (Hg.), Georges Canguilhem en son temps, a.a.O., 
9–26, insb. 11 ff.; G. BIANCO, »Pacifisme et théorie des passions: Alain et 
Canguilhem«, in: M. MURAT, F. WORMS (Hg.), Alain. Littérature et philo-
sophie mêlées, 2012, 129–50. Zum Mystizismus der Handlung bei Bergson 
vgl. H. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion, Frank-
furt/M. 1992, 176/fz. 240 und zum Ideal einer Vereinigung zwischen The-
orie und Praxis bei Bergson CANGUILHEM, »Activité technique et créati-
on«, a.a.O., 500.

97		 Vgl. a.a.O., 502.
98		 A.a.O., 501.
99		 Vgl. R. LE SENNE, Le Devoir, Paris 21950 (1930), 309. Zwischen den ent-

gegengesetzten und korrelativen Bedürfnissen, dem Erkennen und dem Han-
deln, betrachtet der Metaphysiker die Einheit einmal als analytisches Prinzip 
der Intelligenz und einmal als synthetisches Ideal der Handlung. In beiden 
Fällen stellt die Einheit ein Ideal dar, das der realisierten Objektivität wi-
derspricht »Der Metaphysiker ist also wesentlich ein Einheitsprofessor. Auf-
gefordert in entgegengesetzter Richtung durch das Bedürfnis zu reduzieren 
und das Bedürfnis zu konstruieren, wird er die Einheit mal als das analy-
tische Prinzip der Intelligenz, mal als das synthetische Ideal der Handlung 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


534

Werk wurde 1933 von Canguilhem rezensiert, der in Le Sennes Buch die 
Rückkehr einer Bestimmung der Philosophie als Einheitsfunktion be-
grüßt, die sich jenseits der disparaten Ergebnisse des wissenschaftlichen 
oder sozialen Empirismus stellt. Das Postulat einer totalen Intelligibilität 
ist insbesondere als eine notwendige Vorannahme der Urteilskraft auf-
zufassen, die als eine Anmaßung nur gelten kann, wenn das ausschlie-
ßende Fokussieren auf die Mittel der Erkenntnis die Frage nach deren 
Zielen zu Unrecht ausblendet.100 Ähnlich bestimmt Canguilhem in »Ac-
tivité technique et création« die Philosophie als den Anspruch auf eine 
umfassende Erfahrung, in der eine jede geistige Funktion entsprechend 
ihrer Besonderheit und ihrem spezifischen Wert ihren Ort hat und in ei-
ner bestimmten Relation zu allen anderen Funktionen steht.101

Im Hinblick auf die synthetische Funktion der Philosophie lassen sich 
zwei Hauptformen des Reduktionismus unterscheiden. Als Ästhetizis-
mus kann man eine Philosophie bezeichnen, die alle Bewusstseinsfunk-
tionen der ästhetischen unterordnet. Der Szientismus zeichnet sich hin-
gegen dadurch aus, dass er versucht, alle Bewusstseinsfunktionen auf 
die Funktion der theoretischen Bestimmung zurückzuführen. Der Name 
Pragmatismus passt schließlich zu der Philosophie, die alle Funktionen 
auf die Funktion der vitalen Anpassung utilitaristischer oder technischer 
Natur reduzieren will.102 Dadurch begeht allerdings der Pragmatismus 
eine petitio principii: Er versucht das Problem mit dem Problem zu lö-
sen, indem er den Sinn mit dem definiert, was von ihm definiert wird, 
nämlich mit dem Nützlichen und der Technik, die sich zu ihm wie ein 
Mittel zu einem Zweck verhält.

Die Technik kann somit sich weder pragmatisch, oder gar technokra-
tisch, was auf dasselbe hinausläuft, noch szientistisch oder ästhetizistisch 
definieren. Ihren architektonischen Ort in der Gesamtheit der mensch-
lichen Erfahrung kann sie hingegen erst in Bezug auf eine Philosophie 
der Schöpfung finden. Gegenüber der Einseitigkeit des Szientismus, der 
materialistisch auf das Reale setzt, und der Einseitigkeit des Ästhetizis-
mus, den Canguilhem als das spiritualistische Festhalten am Idealen un-
geachtet seiner Realisierung bestimmt, und gegenüber der Parteilichkeit 
der Technokratie, die auf endliche Weise – das heißt in Bezug auf ein 
besonderes Ziel – zwischen Tatsachen und Werten vermittelt, stellt die 

präsentieren: immer als ein Ideal, das dem realisierten Objekt widerspricht«, 
a.a.O.). Zur Wertphilosophie von René Le Senne (1882–1954) auch die ein-
führende Fußnote vom Herausgeber Jean-François Braunstein in der Re-
zension von Le Devoir in Canguilhems Werksausgabe: OC I, 441. Anm. 1.

100	Vgl G. CANGUILHEM, »R. Le Senne – Le Devoir« (1933) in: OC I, 441–
44, 441.

101	Vgl. DERS., »Activité technique et création«, a.a.O., 500 f.
102	Vgl. a.a.O., 501.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


535

Schöpfung das Ideal einer möglichen vollendeten Realisation des Idea-
len dar.103 Die Schöpfung weist somit einen konstitutiven Bezug auf Un-
endlichkeit aus. In Anlehnung an Henri Focillons Philosophie der For-
men und insbesondere an die romantische Kunstauffassung, für die er 
auf Schelling verweist, bestimmt Canguilhem gar das Unendliche als die 
werdende geistige Schöpfung. Die Schöpfung ist wesentlich Freiheit und 
insofern Geist, als dieser in unserer Erfahrung die Möglichkeit darstellt, 
von keiner endlichen Realität erfüllt zu sein. Als universelles Herstellen 
ist aber die Schöpfung ebenso Leben wie auch Kunst.104

vi. Das Sein des Nichts: die Positivität des Pathologischen  
und des Irrtums

Die Unendlichkeit der Schöpfung gestattet aber vor allem, das Nichts 
und die Negativität aus der Vernichtung zu ziehen, zu der sie von den 
endlichen Monismen des materialistischen Szientismus und des spiri-
tualistischen Ästhetizismus verurteilt werden. Die Schöpfung erlaubt, 
das Sein des Nichts zu denken. Erst wenn eine unendliche Einheit und 
absolute Totalität als Bedingung einer jeden Sinnentfaltung angenom-
men wird, kann der Dualität zwischen Nichts und Sein ihre Irreduzibi-
lität zurückgewonnen werden. Das Nicht-Sein kann sodann nicht ein-
fach als Nichts, als das Konträre des Seins, sondern als ein Anders-Sein 
gedacht werden, dem gegenüber dem Sein eine eigene Positivität zu-
kommt. Die Trennung zwischen Sein und Nichts ist bloß die vorläufige 
einer endlichen Vermittlung, die auf die Unerschöpflichkeit einer unend-
lichen angewiesen bleibt und die die Unterscheidung zwischen Nichts 
und Sein immer neu setzt, indem sie die Grenzen des Möglichen stets 
neu bestimmt. Canguilhem führt zwar in seinem Vortrag diesen Gendan-
ken nicht vollständig aus, er lässt sich aber mit Sicherheit von der ent-
sprechenden Intuition leiten, wenn er hervorhebt, dass die menschliche, 
endliche Kreation die Trennungslinie zwischen Nichts und Sein neu be-
stimmt, indem sie als Übergang von dem, was früher für das Nichts ge-
halten wurde, zu dem, was jetzt als Sein gilt, das jetzige Nichts des frü-
heren Wirklichen durch das jetzige Sein des zuvor nur Möglichen und 
Idealen ersetzt. 

La création, passage du néant à l’être, c’est la substitution de l’être du pos-
sible au néant du réel.105

103	Vgl. a.a.O., 502.
104	Vgl. a.a.O., 505.
105	A.a.O., 502 (»Die Schöpfung als der Übergang vom Nichts zum Sein ist 

das Ersetzen des Nichts des Realen durch das Sein des Möglichen«). Zur 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


536

Canguilhem kehrt zu dem für jede Theorie der Schöpfung wesentli-
chen Problem des Nichts noch 1952 in einen Aufsatz über die künstli-
che Schöpfung bei Alain zurück.106 Dort betont er, dass Alains Theorie 
der Schöpfung auf der Ebene von Descartes’ Auffassung der Imaginati-
on und des Urteilsvermögens und somit des Verhältnisses zwischen Seele 
und Körper anzusiedeln ist. Um die Schöpfung zu begreifen, geht dem-
nach Alain vom Dualismus des Reellen und des Denkens, des Seins und 
des Nicht-Seins aus. Erst die Nicht-Entsprechung des Reellen mit dem 
Denken erklärt, dass man aufgrund eines freien Urteilsakts Tatsachen 
und Werte, Materie und Geist neu vermittelt und dadurch die Grenze 
zwischen Nichts und Sein neu bestimmt. 

Ainsi l’œuvre créée procède du néant, qui n’est pas un rien d’être ou l’être 
du rien, mais l’esprit dans sa liberté.107

Mit der Auffassung der unendlichen Schöpfung befindet man sich im 
Mittelpunkt der Philosophie Georges Canguilhems. Der Bezug auf die 
Unendlichkeit der Schöpfung sowohl als Kunst wie auch als Leben er-
laubt ihm, die konstitutive Naturhaftigkeit einer jeden menschlichen 
Vermittlung, ihr Angewiesensein auf Unmittelbarkeit und somit auf eine 
unvollendete Form der Einheitsbildung und Idealisierung, und gleichzei-
tigt ihre wesentliche Freiheit gegenüber jedem Determinismus hervorzu-
heben. Der Gedanke der Unendlichkeit der Schöpfung liegt aber auch 
Canguilhems Rehabilitierung des Negativen zugrunde. Die Betonung des 
positiven Charakters der Krankheit und des Anormalen nicht einfach als 
Abwesenheit des Gesunden und des Normalen, sondern als eine andere 
Art und Weise zu leben, hat hier ihre Wurzel.108 

Dasselbe gilt außerdem für das korrelative Problem des Irrtums und 
auch der Wahrheit. Denn wenn Canguilhem Descartes vorhält, dass er 
nicht geschafft hat, dem Irrtum eine positive Bedeutung beizumessen, so 
kann dasselbe umgekehrt durchaus von Nietzsche gesagt werden, der 
nicht vermocht hat, der Wahrheit einen positiven Gehalt zu geben. De-
scartes, der die Wahrheit nicht als Wert und Wille zu denken wusste, 
konnte im Willen nur einen Missbrauch gegenüber dem Verstand als dem 
Ort der logischen Evidenzen sehen. Deshalb konnte er keine Theorie der 
Schöpfung konzipieren. Nietzsche, für den gegenüber dem Willen, sich 

Schwierigkeit, das Mögliche zu denken, vgl. außerdem: G. CANGUILHEM, 
»Georges Friedmann, Leibniz et Spinoza« (1946), in OC IV, 233–40, 239.

106	Vgl. G. CANGUILHEM, »Réflexions sur la création artistique selon Alain« 
(1952), in: OC IV, 415–35, 433 ff.

107	A.a.O., 434 (»So geht das geschöpfte Werk aus dem Nichts hervor, das kein 
Nichts vom Sein oder das Sein des Nichts ist, sondern der Geist in seiner 
Freiheit«).

108	Vgl. NPes 91/dt. 148.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


537

ausschließlich an den Schein zu halten, der Verstand eine Überschreitung 
darstellt, konnte hingegen keine Theorie der Wissenschaft entwickeln. 
Somit vermochte er aber kaum, den Schein selbst zu begreifen.109

Wenn es Canguilhem gelingt, die abstrakte Unterscheidung zwischen 
Wissenschaft und Gegen-Wissenschaft – science und contre-science, wie 
es im Titel eines 1971 zum Gedenken an Jean Hyppolite verfassten Auf-
satzes steht – zu dialektisieren und so die Wissenschaft konstitutiv der Ge-
schichtlichkeit gegenüber zu öffnen, dann deshalb, weil er den entgegenge-
setzten Dualismen der Wahrheit und des Scheins wiederum den Gedanke 
einer unendlichen Einheit entgegensetzt. Damit die Geschichte der Wis-
senschaft, nämlich die Konstitution des Wahren in der Wissenschaft, an-
ders denn nur als eine bloße Tatsache verständlich wird, ist es nötig, dass 
der Schein und das Falsche von der Philosophie einen eigenen, originalen 
Status erhalten.110 Dafür muss man aber dem Prinzip des ausgeschlosse-
nen Widerspruches einen philosophischen Vorrang gegenüber dem Iden-
titätsprinzip zuerkennen und somit die Identität zwischen Wahrheit und 
Sein durchbrechen.111 Das Identitätsprinzip identifiziert nämlich nur des-
halb die Wahrheit mit dem Sein, weil es die Entscheidung vergisst, aus der 
es hervorgeht. Demgegenüber stellt das Prinzip des ausgeschlossenen Wi-
derspruches nicht nur den treffenden Ausdruck des Verhältnisses dar, das 
zwischen Wahrem und Falschem, Wirklichem und Scheinbarem besteht, 
sondern es ist zudem Anzeichen der gleichen Attraktionskraft, die die bei-
den Pole der Alternative, vor der das Urteilsvermögen gestellt wird, aus-
üben. Das Prinzip des ausgeschlossenen Widerspruchs ist Ausdruck gleich-
zeitig des konstitutiven Strebens des Urteils nach einer unendlichen Einheit 
und der Notwendigkeit zu unterscheiden und zu negieren, um überhaupt 
Sinn artikulieren zu können. Die logischen Prinzipien als Mittel der the-
oretischen Falsifikation – wie Canguilhem mit einer impliziten Anspie-
lung auf die Tradition des logischen Positivismus betont – stellen demnach 
keine logischen Tatsachen dar, denn sie fallen selbst nicht unter die Kri-
terien des Wahren und des Falschen, die sie vielmehr konstituieren. Das 
Wahre ist keine Proposition (»une pro-position«), sondern eine normative 
Präsupposition (»une pré-sup-position normative«), die man macht, wenn 
man zum Zweck des Erkennens das Prinzip des ausgeschlossenen Wider-
spruchs anwendet und zwischen Wahrem und Falschem unterscheidet.112 
Die Rationalität stellt somit keine Essenz mehr, sondern eine Disziplin und 
einen Willen, und der Irrtum kein Nichts, sondern ein Ausgeschlossenes 
dar, dessen die Wahrheit in ihrer Entfaltung eigentlich bedarf.113

109	Vgl. DERS.., »De la science et de la contre-science«, a.a.O., 180.
110	Vgl. a.a.O., 175.
111	Vgl. a.a.O.
112	Vgl. a.a.O., 176.
113	Vgl. a.a.O., 177.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


538

Die Technik von einer Philosophie der Schöpfung (oder des absoluten 
Lebens) her verstanden bildet ein ausgezeichnetes Beispiel eines Irrtums 
mit positivem Status. Sie stellt einen Fehler sowohl gegenüber der Schöp-
fung als auch gegenüber der Wissenschaft dar und weist dennoch eine 
schöpferische und befreiende Originalität auf.114 Anders als der Wille zur 
integralen Schöpfung, der das Idel der Kunst ausmacht, beansprucht die 
Technik, keine reine Tätigkeit darzustellen. Sie bringt endliche Synthe-
sen hervor, die insoweit einen wesentlich subjektiven und teleologischen 
Wert haben. Die Technik korreliert insbesondere eng mit der Welt der 
Wahrnehmung und ist insofern auf besondere Interessen und Affekte so-
wie auf eine qualitative, sinnliche Auffassung bezogen. Gegenüber der 
vitalen Verankerung der perception zeichnet sie sich jedoch durch einen 
deutlich geistigen Charakter aus. Besteht der Geist nämlich in der Mög-
lichkeit, sich mit einer bestimmten Realität nicht zufrieden zu geben, so 
verfolgt die Technik insofern geistige Ziele, als diese der Vorstellung von 
Bedürfnissen entsprechen, die in der unmittelbar von vitalen Interessen 
geleiteten Wahrnehmung als solche nicht gegeben sind.

Wegen ihres konstitutiv überschüssigen Charakters gegenüber jeder 
Analyse begehen die technischen Synthesen darüber hinaus immer ei-
nen Irrtum gegenüber dem analytischen Wissen der Wissenschaft. In ih-
rem herstellenden Elan gehen sie davon aus, dass das Problem der Ver-
mittlung zwischen Bedürfnissen und Wirklichkeit gelöst sei: Sie sind das 
Ergebnis eines Willens und einer Not, etwas zu bewerkstelligen, und er-
scheinen gegenüber der zersetzenden Enthaltsamkeit der Wissenschaft 
stets als voreilig und fehlerhaft. Gerade deshalb sind sie aber auch je-
derzeit schöpferisch: Sie gehen über den wissenschaftlichen Determinis-
mus immer schon hinaus.115

Die Gleichsetzung zwischen scientia und potentia, die die Neigung 
zum Szientismus der modernen Kultur als plausibel erscheinen lässt, ist 
insofern offensichtlich falsch. Die Formel Auguste Comtes, »Wissen, um 
vorherzusehen, vorherzusehen, um handeln zu können« (»Savoir pour 
prévoir afin de pouvoir«) ist nicht weniger betrügerisch als berühmt. Sie 
entspricht außerdem nur einem Aspekt des Denkens Auguste Comtes.116 
Sie betrifft nämlich nur die philosophie positive und damit die Systema-
tik der Wissenschaften in ihrer Geschichte und nicht die politique positi-
ve und die subjektive Wendung, die diese mit sich bringt: die Notwendig-
keit – angesichts der Tatsache, dass das Projekt einer wissenschaftlichen 
Vereinigung der Welt noch nicht abgeschlossen werden konnte –, das 
Problem der Praxis nach der Annahme einer absoluten Liebe und ei-
nes absoluten Friedens durch die Realisierung des großen Organismus 

114	Vgl. DERS., »Activité technique et création«, a.a.O., 503.
115	Vgl. a.a.O., 504.
116	Vgl. a.a.O., 504.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


539

der Menschheit politisch und religiös zu lösen.117 Die Originalität der 
Technik und des Willens hervorzuheben heißt somit gleichzeitig, die Un-
möglichkeit zu betonen, dem politischen Projekt des Positivismus, der 
Verbindung zwischen Wahrem und Nützlichem und der Einbeziehung 
der Wissenschaft in ein politisches Programm, wissenschaftlich gerecht 
zu werden. Damit einhergehend wird die politische Relevanz der Wis-
senschaftsgeschichte selbst unterstrichen. Können gänzlich auf Wissen, 
Technik auf Wissenschaft zurückzuführen, würde außerdem heißen, den 
Menschen als Ursprung der Fähigkeit überhaupt, Natur zu übersteigen, 
als einen Teil der Natur in den Gegenstand der wissenschaftlichen Er-
kenntnis einzuschließen: »l’homme est compris comme ›une partie de la 
nature‹ dans l’objet de cette connaissance.«118 Wenn aber der Mensch als 
Subjekt des Wissens und des Könnens nicht außerhalb des Systems der 
zu erkennenden Gegenstände gestellt wird, dann fehlt der hinreichende 
Grund, um den Übergang vom Wissen zum Können überhaupt zu er-
klären. Ein Mensch, der wissenschaftlich zu erkennen wäre, würde nicht 
zum Handeln im eigentlichen Sinne kommen können.119 Der Naturalis-
mus kann Handlungen nicht erklären.

War nach Bachelard der technische Materialismus des neuen wissen-
schaftlichen Geistes der Ort, an dem sich die Dilemmata der Metaphy-
sik überwinden lassen, so hebt Canguilhem die Differenz, wenn nicht 
gar die Antinomie hervor, die zwischen technischem und wissenschaft-
lichem Denken besteht.

La pensée technique est donc normalement et normativement différente – 
et en fait antinomique – de la pensée scientifique.120 

Man versteht vor diesem Hintergrund besser, was es heißen konnte, 
wenn Canguilhem 1943 in der Einleitung seiner medizinischen Dis-
sertation, dem Essai sur quelques problèmes concernant le normal et 
le pathologique, erklärte, dass er sich vom Studium der Medizin eine 

117	Zum großen Organismus der Menschheit vgl. A. COMTE, Cours de phi-
losophie positive. (Philosophie première), Bd. I, hg. v. M. Serres, F. Dago
gnet, A. Sinaceur, Paris 1975, 681 und DERS., Système de politique positi-
ve, Bd. II, Paris 1852, 288–89. Zum Begriff der Liebe bei Comte auch M. C. 
NUSSBAUM, Political Emotions. Why Love Matters for Justice, Cambridge 
(Mass.) 2013, insb. 2. Kapitel. Zur subjektiven Wendung vgl. auch CAN-
GUILHEM, »Mort de l’homme ou épuisement du Cogito?«, a.a.O., 615/dt. 
44.

118	CANGUILHEM, »Activité technique et création«, a.a.O., 504.
119	Vgl. a.a.O.
120	A.a.O., 505 (»Das technische Denken ist also normaler- und normativerwei-

se vom wissenschaftlichen Denken unterschieden und ihm eigentlich anti-
nomisch«).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


540

Einführung in einige konkrete menschliche Probleme erhofft hatte. Zum 
einen hebt Canguilhem in der Einleitung zum Essai hervor, dass gegen-
über den schöpferischen Synthesen der Wissenschaften das systemati-
sierende, vereinigende Wissen der Philosophie immer ein nachträgliches 
ist. Demnach bildet die Philosophie eine Form der Reflexion, für die je-
der gute Gegenstand fremd sein muss; die Philosophie ist gar – wie Can-
guilhem Léon Brunschvicg zitierend sagt – die Wissenschaft der gelösten 
Probleme.121 Zum anderen wünscht sich Canguilhem, von einer direkten 
medizinischen Kultur profitieren zu können, um zwei Probleme präziser 
zu behandeln, die ihn philosophisch beschäftigen und über das enge Ge-
biet der somatischen Medizin hinausweisen, namentlich die Frage nach 
dem Verhältnis zwischen Wissenschaften und Techniken und die Frage 
nach den Normen und nach dem Normalen.122

Die enge Korrelation, die zwischen den beiden Problemen besteht, 
lässt sich am besten verstehen, wenn man an die zwei Fragen denkt, die 
im Mittelpunkt von Foucaults Maladie mentale et psychologie standen: 
Wie lässt sich die Grenze zwischen Gesundheit und Krankheit im psy-
chologischen Bereich bestimmen und welches Verhältnis besteht zwi-
schen organischer und geistiger Pathologie, Körper und Seele.123 Zwi-
schen allgemeiner Psychologie und Pathopsychologie lässt sich nämlich 
nur eine Kontinuität denken und somit die Einheit der Psychologie über-
haupt retten, wenn das Problem der Vermittlung zwischen Seele und 
Körper gelöst und damit die Möglichkeit eröffnet wird, Werte als Tat-
sachen – etwa den Übergang vom Gesunden zum Pathologischen – zu 
erfassen. Ähnlich wird die Vermittlung zwischen technischen Synthe-
sen und wissenschaftlichen Analysen erst gewährleistet, wenn das Pro-
blem einer positiven, wissenschaftlichen Bestimmung der Normen und 
das der Schwelle zwischen Normalem und Pathologischem gelöst sind. 
Eine wissenschaftliche Pathologie ist aber schlicht unmöglich; die Me-
dizin bildet eher eine Technik und eine Kunst, die an der Kreuzung zwi-
schen verschiedenen Wissenschaften steht, als eine Wissenschaft im ei-
gentlichen Sinne. Trotz der vielen lobenswerten Bemühungen, in ihren 
Bereich Methoden der wissenschaftlichen Rationalisierung einzuführen, 
liegt der Kern der Medizin weiterhin nicht in der Physiologie, sondern in 
der Klinik und in der Therapeutik, das heißt in einer Technik der Her-
stellung oder der Wiederherstellung des Normalen, die nicht völlig auf 
Erkenntnis zurückgeführt werden kann.124 Es gibt demnach keine Wis-
senschaft der Werte. Angesichts seines technischen Ursprungs und seiner 
konstitutiven Wertbezogenheit bildet das Problem der Unterscheidung 

121	Vgl. NPes 7 und 9/dt. 19 und 21.
122	Vgl. NPes 7 f./dt. 20.
123	Vgl. MmPs 1/dt. 9.
124	Vgl.  NPes 8/dt. 20.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


541

zwischen Normalem und Pathologischem ein Politikum, das wesent-
lich auf eine vitale ebenso wie auf eine ethische Dimension angewie-
sen bleibt. 

vii. Die philosophische und politische Relevanz  
der philosophie biologique in Frankreich

Canguilhem macht die philosophische und politische Tragweite seiner 
philosophie biologique – eine Bezeichnung, die er Auguste Comte ent-
lehnt – in einer ›Anmerkung‹ zur Lage der biologischen Philosophie in 
Frankreich deutlich, die 1947 in der Revue de Métaphysique et de Mo-
rale erschienen ist.125 Canguilhem begrüßt dort das Erscheinen von Ray-
mond Ruyers Éléments de Psychobiologie (Paris 1946), das er als ein 
äußerst wichtiges Ereignis in der Geschichte der zeitgenössischen fran-
zösischen Philosophie bezeichnet. Ruyers Psychobiologie bricht mit ei-
ner langen Gewohnheit der Gleichgültigkeit gegenüber der biologischen 
Philosophie in Frankreich und kann daher als Anlass dienen, das allge-
meinere Problem der Aktualität des metaphysischen Denkens zu stel-
len.126 Die Revue de Métaphysique et de Morale, zu deren Begründer 
1893 auch Léon Brunschvicg zählte, hat in ihrer Geschichte dem kriti-
schen Rationalismus kantischer Tradition und der Philosophie der ma-
thematischen Wissenschaft eine überragende Bedeutung beigemessen.127 
Das Misstrauen gegenüber der biologischen Philosophie ist selbstver-
ständlich auf Descartes’ Einfluss zurückzuführen, mit dem sich beson-
ders nach der Niederlage von 1871 zunehmend nationalistische Motive 
gegen die Neigung zur Spekulation der deutschen Philosophie verban-
den.128 Das kartesische System gesteht dem Leben auf jeden Fall keine 
ontologische Originalität zu: Vom Cogito begriffen ist das Leben ein-
fach in der Materie eingeschlossen. Descartes nimmt zwar neben der 
res extensa und der res cogitans eine dritte einfache Natur an, die Ein-
heit von Seele und Körper, diese betrifft aber die menschliche Erfahrung 
vom Leben – dieselbe, von der Canguilhems philosophie du vivant aus-
geht –, nicht das Leben selbst. So wird das Leben in der Philosophie 
Alains, Brunschvicgs und Sartres ähnlich wie in jener Descartes’ nicht 

125	CANGUILHEM, »Note sur la situation faite à la philosophie biologique en 
France«, a.a.O.

126	Vgl. a.a.O., 307/dt. 23.
127	Vgl. a.a.O., 307–09/ dt. 23 f.
128	Zum steten Interesse Canguilhems hingegen für die deutsche Philosophie 

vgl. H. SCHMIDGEN, »Canguilhem et ›les discours allemands‹«, in: A. FA-
GOT-LARGEAULT, C. DEBRU, M. MORANGE (Hg.), Philosophie et mé-
decine. Hommage à Georges Canguilhem, Paris 2008, 49–62.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


542

als ein eigentümliches metaphysisches Objekt anerkannt.129 Die biologi-
sche Philosophie wird als ein zwielichtiger Auswuchs der positiven Wis-
senschaft behandelt. Das Leben wird von der raison tendenziell verach-
tet, denn als spontane Produktionstätigkeit, Gabe und Emergenz, führt 
es das Mehr und das Andere, die der Analyse versperrt bleiben und auf 
keine Identität zurückgeführt werden können, in die allgemeine Erfah-
rung ein.130

Descartes hat allerdings sehr wohl gesehen, dass der Mechanismus al-
les erklären kann, nicht aber die Produktion der Mechanismen selbst. 
Das Lebendige als Maschine wird zwar vom Verstand nach den allge-
meinen Prinzipien der Trägheit, der konstanten Quantität der Bewegung 
und nach den Gesetzen des Zusammenstoßes erkannt; Descartes vergisst 
aber nie hervorzuheben, dass diese Maschine von den Sorgen und den 
Händen Gottes zusammengebaut wird. Die Finalität wird demnach in 
Descartes mechanischer Erklärung des Körpers nicht so radikal ausge-
schlossen, wie man es gerne hätte: Sie wird einfach auf den Anfang ver-
schoben.131 Die Ablehnung von Descartes’ Ontologie und seiner Theolo-
gie wird somit paradoxerweise als Treue zu ihm gedeutet.

Canguilhem erklärt sich andererseits von der dialektischen Auffas-
sung des Lebens, das vom marxistischen Materialismus in Frankreich 
vertreten wird, als nicht mehr überzeugt als von jener des Rationalis-
mus kartesischer Tradition. Das Leben wird vom dialektischen Ratio-
nalismus zwar als Konflikt von Gegensätzen gedacht, als dessen Prinzip 
wird aber im Voraus eine einzige Realität als gegebene vorausgesetzt, 
die Materie, während jeder Vitalismus pauschal und nuancenlos verur-
teilt wird.132 Eine mechanische oder (dialektisch-)materialistische Auf-
fassung des Lebens – so Canguilhem ironisch – zu verwerfen, heißt so-
mit keineswegs, gegen die Vernunft zu verstoßen, nicht einmal gegen die 

129	Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite à la philosophie biolo-
gique en France«, a.a.O., 311/dt. 26.

130	Vgl. a.a.O., 314/dt. 31.
131	Vgl. a.a.O., 312/dt. 28: »Toute la finalité se trouve télescopée au départ.« 

Zur Notwendigkeit, Descartes’ Physik im Licht seiner Metaphysik zu verste-
hen, vgl. das Manuskript von Canguilhems unterbrochen gebliebenes Buch 
über Descartes: G. CANGUILHEM, »Descartes interrompu …, 1948«, 
Fonds Georges Canguilhem CAPHES, Ms., Bl. 6 ff.; dort auch Canguilhems 
zustimmende Reaktion auf das Erscheinen von F. ALQUIÉ, La découverte 
métaphysique de l’homme chez Descartes, Paris 1950, wo ähnliche Thesen 
vertreten werden: a.a.O., Bl. 35 ff.

132	Vgl. a.a.O., 314 f./dt. 31 f. Canguilhem bezieht sich insbesondere auf das 
Werk Marcel Prenants, Biologie et marxisme (Paris 1935). Zur materialisti-
schen Dialektik vgl. auch CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.O., 334 
f., wo Canguilhem sich auf eine ähnliche Kritik Sartres am französischen 
dialektischen Materialismus bezieht.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


543

Descartes’. Die Gründe der Verabsolutierung des Mechanismus müssen 
deshalb anderswo als in philosophischen Argumenten gesucht werden. 
Sie sind eher auf der Ebene einer Verflechtung zwischen philosophi-
schen Konzeptionen und sozialen Strukturen, Erkenntnis und Interesse 
zu suchen, ohne dabei allerdings in eine Form von sozialem Determi-
nismus der Kategorien des Denkens zurückzufallen. Canguilhem kehrt 
sich insbesondere gegen die marxistische These, nach der die nicht-ma-
terialistischen Auffassungen des Lebens ein Ausdruck der Dekadenz 
der bürgerlichen Gesellschaft sind. Bergsons Philosophie des Elan vital 
würde demnach einen mystischen Irrationalismus darstellen, der als ein 
Zeichen des Zerfalls des französischen Kapitalismus und seiner Unfä-
higkeit, seine inneren Gegensätze zu überwinden, zu interpretieren ist. 
Demgegenüber betont Canguilhem den internen Zusammenhang, der 
zwischen dem Rationalismus – auch in seiner materialistisch-dialekti-
schen Inanspruchnahme – und der maschinenartigen Form der Tech-
nik besteht.133 

Eine restlose Vermittlung zwischen Technik und Wissenschaft ist 
nicht nur prinzipiell unmöglich, sie bildet auch darüber hinaus die Be-
dingung eines jeglichen endlichen Rationalismus. Einmal mehr zeigt 
Canguilhem mit seiner kritischen Technikauffassung, wie sehr Léon 
Brunschvicg die Wahrheit der modernen Wissenschaft erkannt hat. Die 
Vermittlung zwischen Technik und Wissenschaft entspricht nicht nur 
dem Wesen der mathematischen Physik, sie bildet auch als vollendete 
Verbindung zwischen Analyse und Synthese, das heißt letztendlich zwi-
schen der zweiten und der dritten Regel von Descartes’ Regulae ad di-
rectionem ingenii, das interne Telos einer jeden endlichen Entfaltung 
der Vernunft. Nicht von ungefähr zeichnet sich der Fortschritt der mo-
dernen Wissenschaft durch die Überwindung des Substanzialismus der 

133	Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite à la philosophie biolo-
gique«, a.a.O., 318 f./dt. 36 f. Angesichts von Canguilhems Unterscheidung 
zwischen einer Technik, die in ihrer Originalität gegenüber der Wissenschaft 
und jeglichem Determinismus ein Befreiungspotenzial aufweist, und einer 
Technik, die völlig dem Rationalismus unterworfen ist, ist die Ähnlichkeit 
seiner Technikauffassung mit jener Martin Heideggers offensichtlich, auch 
wenn Canguilhem immer vermieden hat, sich auf Heidegger zu beziehen 
(vgl. allerdings CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 18/dt. 
17). Man würde zudem in Heidegger das Gegenstück zu Canguilhems Phi-
losophie der Willensfreiheit vergeblich suchen. Vgl. insbesondere Heideggers 
Gegenüberstellung zwischen der »modernen Technik«, die »darauf verfal-
len kann, die exakten Naturwissenschaften zu verwenden«, und der Tech-
nik, die als poiesis und nicht-instrumentales Entbergen zu denken ist (vgl. 
M. HEIDEGGER, »Die Frage nach der Technik« [1953], in: DERS., Gesam-
te Ausgabe. VII. Vorträge und Aufsätze, hg. v. F.-W. von Hermann, Frank-
furt/M. 2000, 7–36, 15 für das Zitat).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


544

neuzeitlichen Wissenschaft in Richtung der Konstitution von Systemen 
aus reinen Relationen aus.

Canguilhem hebt hervor, dass, indem man den Rationalismus in die mar-
xistische Dialektik implantiert und folglich den historischen und logischen 
Primat der Technik und der Ökonomie über jede andere menschliche Funk-
tion stellt, man – unter dem Vorwand der Aufhebung – die Kontinuität der 
fundamentalen Normen der bürgerlichen Auffassung des Lebens sichert.134 
Canguilhem gesteht darüber hinaus gerne zu, dass die Entwicklung der gro-
ßen Industrie, im Bewusstsein des Proletariats reflektiert, mit der sozialen 
Entfremdung der Arbeiterklasse Schluss machen wird. Alles andere als si-
cher ist hingegen, dass das Ende der sozialen Entfremdung des Proletariats 
das Ende der menschlichen Entfremdung im Allgemeinen bringen wird. Um 
die Entfremdung zu überwinden, muss der Mensch nicht nur die Klassen-
unterschiede hinter sich lassen, sondern auch die Fülle eines Wesens wieder-
erlangen, das sich den allgemeinen Mechanismus zunutze macht, statt sich 
von ihm zum Knecht machen zu lassen. Wenn es eine Dialektik geben muss, 
so hat diese auch die dialektische Umkehrung des Verhältnisses zwischen 
Mechanismus und Organismus einzubeziehen, um die Geschichte des Me-
chanismus in jene des Lebens erneut einzuschreiben. Diese Umkehrung 
kann aber nicht von einer endlichen Rationalität gewährleistet werden, die 
sich am ehesten auf der Ebene des Mechanismus und der Materie entfaltet. 
Deshalb glaubt Canguilhem nicht, dass die dialektischen Rationalisten in 
Frankreich wirklich das Programm haben können, dem Mechanismus sei-
nen Platz im Leben und für das Leben wiederzugeben.135 Die französischen 
Marxisten halten nämlich an der szientistischen Illusion fest, das heißt an 

134	Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite à la philosophie biolo-
gique«, a.a.O., 318/dt. 36. Zur Gemeinsamkeit zwischen kapitalistischer und 
sozialistischer Auffassung des Lebens in Bezug auf den zentralen Stellenwert 
der Arbeit und die ›soziale Frage‹ im Allgemeinen vgl. auch TLM 883 ff., insb. 
886: »Le socialisme, au XIXe siècle, est une réaction contre l’inégalité inhéren-
te au système capitaliste, mais en accepte les postulats fondamentaux.« Zu 
Canguilhems Verhältnis zum Marxismus auch M. CAMMELLI, »Présenta
tion – Le fascisme et les paysans«, in: OC I, 515–33, insb. 526 f. und G. CAN-
GUILHEM, Le fascisme et les paysans, Paris 1935, jetzt in: OC I, 535–93, 
insb. 547–48. Was den Primat der Technik und der Industrie angeht, so denkt 
Canguilhem sicherlich auch an Auguste Comtes kritische Stellung gegen-
über Saint-Simons Erhebung der Industrie zur Hauptinstanz der gesellschaft-
lich-politischen Vermittlung. Vgl. G. CANGUILHEM, La théorie de l’ordre 
et du progrès chez A. Comte, a.a.O., Bl. 76 ff. Zur Entgegensetzung Comtes 
gegen Marx und zum Primat der Erziehung über die Arbeit vgl. auch DERS., 
»Humanités et marxisme – Prolétariat, marxisme et culture« (1931), in: OC 
I, 332–35, insb. 334 f.

135	Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite à la philosophie biolo-
gique«, a.a.O., 320/dt. 39.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


545

einer verengten, laizisierten Form des klassischen Rationalismus, die die 
philosophische Seite einer mit dem ökonomischen Aufschwung der kapi-
talistischen Klassen verbundenen Lebensweise darstellt, nach der die To-
talität der Erfahrung, einschließlich vom Lebendigen und vom Menschen, 
als eine Vielfalt von Gegenständen zu betrachten ist, deren technische Aus-
nutzung ihre vorgängige Reduktion auf Mechanismen voraussetzt. So ver-
steht sich, dass die biologische Philosophie sowohl von den marxistischen 
als auch von den bürgerlichen Rationalisten verurteilt wird.136

Auf die Originalität der Technik abzuheben heißt gleichzeitig, keine 
endgültige Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis zuzulassen. Wis-
sen kann kaum von seiner synthetischen Dimension bereinigt werden: 
es ist konstitutiv technisch, wertbezogen, intuitiv und metaphorisch. 
Es lässt sich somit kaum so scharf zwischen image und concept, den 
Produkten der Einbildungskraft und jenen der Wissenschaft trennen, 
wie es Gaston Bachelard in seinem Werk getan hat, das sowohl wis-
senschaftsgeschichtliche Studien als auch poetologische Untersuchun-
gen über das Imaginäre umfasst, aber immer auf getrennten Schienen.137 
Dadurch nimmt Canguilhem nicht nur von Léon Brunschvicgs und Gas-
ton Bachelards Wissenschaftsauffassung, sondern von jener Henri Berg-
sons Abstand, der in der Überzeugung, die Ebene der Synthese und der 
Analyse, des Lebens und der Materie, der intuition und der intelligence 
auseinanderhalten zu können, eine Form von wissenschaftlichem Rea-
lismus verteidigte.138 Gleichwohl teilt Canguilhem kaum den Anspruch 
der Archäologie Foucaults, Wissenschaft und Einbildungskraft auf den 
Diskurs als auf einen gemeinsamen Nenner und als auf eine umfassende 

136	Vgl. a.a.O., 319/dt. 37.
137	Vgl. CANGUILHEM, »De la science et de la contre-science«, a.a.O., 177 

und G. BACHELARD, La poétique de la rêverie, Paris 1960, insb. 45–47. 
Außerdem G. CANGUILHEM, »Vie«, in: Encyclopædia Universalis¸ Paris 
21989 (1973), 636–42, 637c f./dt. 81 f., wo die Rede von den Wissenschafts-
gegenständen als von überdeterminierten, aus psychischen Komplexen be-
stehenden Objekten ist und wo sich Canguilhem an die Epistemologie der 
Lebenswissenschaft mithilfe von Bachelards Buch über Lautréamont nähert, 
d.  h. nicht so sehr von dessem wissenschaftstheoretischen Werk, sondern 
vielmehr von dessen Untersuchungen über das Imaginäre her.

138	Für einen Vergleich zwischen Léon Brunschvicgs und Henri Bergsons 
Wissenschaftsauffassung vgl. F. WORMS, »La science chez Bergson et 
Brunschvicg«, in: Wagner (Hg.), Les philosophes et la science, a.a.O., 403–
46. Obwohl Bergson nicht anders als Alain den Primat der Technik über die 
Wissenschaft, des homo faber über den homo sapiens oder gar die prakti-
sche Natur der Intelligenz hervorhob, sah er prinzipiell kein Hindernis ge-
gen eine vollständige analytische Zerlegung der Materie durch die Wissen-
schaft (vgl. H. BERGSON, Schöpferische Evolution, übers. v. M. Drewsen, 
Hamburg 2013, 159 ff., 223 ff./fz. 137 ff., 195 ff.).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


546

Herkunft zurückzuführen, woraus beide gleichermaßen hervorgehen sol-
len.139 Die Wissenschaft folgt nämlich einer eigenen Logik, einer internen 
Normativität als Wille zur Verifikation und Realisierung der Wirklich-
keit, die ihre Spezifizität ausmacht und die sie von allen anderen Formen 
der Sinnartikulation konstitutiv unterscheidet.

Deshalb hält Canguilhem trotzdem, anders als Foucault, an der Un-
terscheidung zwischen Ideologie und Rationalität in der Wissenschaft 
fest, wie bereits der Titel seiner dritten Aufsatzsammlung bezeugt: Idéo-
logie et rationalité dans l’histoire des sciences de la vie.140 Canguilhem 
besteht außerdem darauf, in der Wissenschaftsgeschichte nicht auf der 
Ebene des Diskurses, sondern auf jener des Begriffs anzusetzen, der mit 
Jean Cavaillès in seiner dialektischen Entfaltung und nicht als Tätig-
keit des Bewusstseins aufzufassen ist.141 Die historische Epistemologie 

139	Vgl. das Kapitel IV.vi »Science et savoir« in L’archéologie du savoir, insb. 
AdS 139 ff./dt. 260 ff. und die irritierte Reaktion von Canguilhem im Vor-
wort zu G. CANGUILHEM, Idéologie et rationalité dans l’histoire des 
sciences de la vie. Nouvelles études d’histoire et de philosophie des scien-
ces, Paris 21988 (1977), 9.

140	Dort vgl. insbesondere den Aufsatz von G. CANGUILHEM, »Qu’est-ce 
qu’une idéologie scientifique« (1970), in: DERS., Idéologie et rationalité 
dans l’histoire des sciences de la vie, a.a.O., 33–45.

141	 Die ausführlichere Erläuterung von dem, was Canguilhem unter der He
rausbildung eines wissenschaftlichen Begriffs versteht, bietet seine philoso-
phische Dissertation: CANGUILHEM, La formation du concept de réflexe 
aux XVIIe et XVIIIe siècles, a.a.O., insb. die Zusammenfassung von 130 f./dt. 
160 f. Zum wissenschaftlichen Begriff bei Canguilhem vgl. auch SCHMID-
GEN, »Fehlformen des Wissens«, a.a.O., XL ff.; DERS., »Dreifache De-
zentrierung. Canguilhem und die Geschichte wissenschaftlicher Begriffe«, 
in: E. Müller, F. Schmieder (Hg.), Begriffsgeschichte der Naturwissenschaf-
ten. Zur historischen und kulturellen Dimension naturwissenschaftlicher 
Konzepte, Berlin 2008, 149–63. Zum Unterschied zwischen Foucaults Dis-
kurs- und Canguilhems Konzeptanalyse vgl. A. I. DAVIDSON, »Über Epi-
stemologie und Archäologie. Von Canguilhem zu Foucault«, in: Honneth, 
Saar (Hg.), Zwischenbetrachtung einer Rezeption, a.a.O., 192–211 und F. 
DELAPORTE, »Foucault, l’histoire et l’épistémologie«, in: Artières, Bert, 
Gros, Revel (Hg.), Michel Foucault [Cahier de l’Herne], a.a.O., 335–41; 
Th. EBKE, Lebendiges Wissen des Lebens. Zur Verschränkung von Pless-
ners Philosophischer Anthropologie und Canguilhems Historischer Episte-
mologie, Berlin 2012, 117–33; DERS., »Prismatische Brechungen und epis-
temologische Mimesis. Philosophie und Geschichte der Wissenschaften vom 
Leben nach Georges Canguilhem«, in: G. CANGUILHEM, Regulation und 
Leben, übers. v. Th. Ebke, Berlin 2017, 7–67, insb. 20 ff.; KELM, Hegel und 
Foucault, a.a.O., 68 ff. L. PALTRINIERI, L’expérience du concept. Michel 
Foucault entre épistémologie et histoire, Paris 2013, geht hingegen von der 

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


547

Canguilhems unterscheidet sich somit entscheidend von Foucaults Ar-
chäologie. Sie versteht die Diskontinuität in der Wissenschaft als Weg 
zu einem die wissenschaftliche Tätigkeit bestimmenden Ideal, nämlich 
die Konstruktion der Wirklichkeit als System von messbaren Identitäten, 
und damit einhergehend als Fortschritt; sie verteidigt die innere Norma-
tivität der Wissenschaft und somit die Spezifizität, die nicht zulässt, sie 
undifferenziert mit den Produkten der Einbildungskraft und auf der um-
fassenden Ebene des Diskurses, statt auf der eigentümlichen des Begriffs 
zu behandeln. Aus der Sicht Canguilhems muss man wohl wie bereits in 
jenem Nietzsches so auch im Fall Foucaults, der in L’archéologie du sa-
voir der lediglich epistemologischen Geschichte der Wissenschaften der 
Tradition der histoire des sciences seine archäologische Geschichte der 
diskursiven Praktiken kritisch entgegengesetzt hatte,142 von einer kons-
titutiven Unfähigkeit ausgehen, eine Theorie der Wissenschaft zu entwi-
ckeln und eine Erklärung für die technische-wissenschaftlichen Erfolge 
der Moderne anzubieten.

Die Unmöglichkeit, die Wissenschaft völlig von ihrem synthetischen, 
werthaften und technischen Charakter zu bereinigen, erklärt deren un-
mittelbare politische und philosophische Relevanz, ohne dass die Logik 
der Wissenschaft auf eine soziologische Logik reduziert werden könnte. 
Angesichts ihrer schöpferischen, synthetischen Natur kann die Wissen-
schaft auf keinen Determinismus zurückgeführt werden; der besondere 
Wert, den sie als Wille zur Verobjektivierung der Wirklichkeit mit dem 
Ziel ihrer Verfügbarmachung bildet, und die interne Wertbezogenheit 
ihrer Ergebnisse verweisen sie allerdings konstitutiv auf Soziologie, Po-
litik und Philosophie. Weder der ›Internalismus‹, nach dem die Wissen-
schaft von gesellschaftlichen Verhältnissen intern bestimmt wird, noch 
der ›Externalismus‹, nach dem der soziale Einfluss den wissenschaftli-
chen Inhalten völlig äußerlich ist, können ohne Weiteres auf Canguil-
hems Wissenschaftsauffassung angewendet werden. Gegen den oft wie-
derholten Vorwurf, die französische Wissenschaftsgeschichte sei sozial 
und politisch naiv, weiß Canguilhem somit fruchtbar an die ursprüngli-
che Tradition der histoire des sciences anzuknüpfen, die von Anfang an 
– man denke nur an Auguste Comte, dessen positive Philosophie kon
stitutiv mit einer positiven Politik verbunden war – die Entwicklung der 
Wissenschaft aus einer historisch-politischen Perspektive betrachtet hat-
te.143 Die Soziologie stellt bei Canguilhem jedoch auf keinen Fall eine 

zentralen Bedeutung des Begriffs auch in der Archäologie Foucaults aus 
(vgl. 15 ff.).

142	Vgl. AdS 248/dt. 270 f.
143	Zum Vorwurf, soziologischen Erklärungen der Wissenschaft gegenüber stur 

zu sein, vgl. B. LATOUR, ,»Transmettre le syphilis, partager l’objectivi-
té«, Nachwort zu L. FLECK, Genèse et développement d’un fait scienti-
fique, Paris 2005, 254 f. (in: BOUVERESSE, »Préface«, a.a.O., 40 zitiert), 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


548

bevorzugte oder gar die letzte Instanz dar, von der her die Wissenschaft 
anzuschauen wäre. Nicht eine andere Wissenschaft, sondern die Philo-
sophie als das Wissen, das alles andere Wissen auf das Ideal einer mög-
lichen Totalisierung der Erfahrung bezieht, verfügt strukturell über die 
Mittel, den Wissensgehalt und den Sinn und die Bedeutung einer jeden 
besonderen Wissenschaft einzuschätzen.144

und insbesondere in Bezug auf Bachelard, was Wolf Lepenies referiert: W. 
LEPENIES, »Vergangenheit und Zukunft der Wissenschaftsgeschichte – Das 
Werk Gaston Bachelards«, Einleitung zu: G. BACHELARD, Die Bildung 
des wissenschaftlichen Geistes. Beitrag zu einer Psychoanalyse der objekti-
ven Erkenntnis, übersetzt von M. Bischoff, Frankfurt/M. 1984, 7–34, insb. 
27. Vgl. außerdem: P. SCHÖTTLER, »Sur la réception de ›l’épistémologie 
française‹ en Allemagne«, in: Epistemology and history, a.a.O., 41–46; Th. 
EBKE, »Innere Archäologien des Positivismus? Eine Bestandaufnahme zu 
neueren Übersetzungen aus dem Feld der Historischen Epistemologie«, in: 
NTM – Zeitschrift für Geschichte der Wissenschaften, Technik und Medi-
zin, 23 (2015), 65–85. Zum ursprünglich politischen Charakter der his-
toire des sciences auch LECOURT, La philosophie des sciences, a.a.O., 12 
ff. und P. MACHEREY, »Georges Canguilhem: un style de pensée«, zuerst 
in: Cahiers philosophiques, (69) 1996, jetzt in: DERS., De Canguilhem à 
Foucault. La force des normes, a.a.O., 110–23, insb. über den sozialen Sta-
tus der Wissenschaft 115 ff.

144	Canguilhems Verteidigung der entscheidenden Rolle der Philosophie kann 
im deutschen Kulturraum am besten mit den im Grunde wissenssoziolo-
gischen Ansätzen Jürgen Habermas’ und Niklas Luhmann’ kontrastiert 
werden. Der frühe Habermas denunziert zwar die Verstrickung zwischen 
Erkenntnis und Interessen in der Wissenschaft und hebt die Notwendig-
keit einer Erkenntniskritik als kritische und insofern philosophische Ge-
sellschaftstheorie hervor (vgl. J. HABERMAS, Erkenntnis und Interesse, 
Frankfurt/M. 21973 [1968], insb. 84–87), seine Rekonstruktion der Gat-
tungsgeschichte des Menschen bleibt aber auch nach der Entwicklung sei-
ner Theorie des kommunikativen Handelns im Grunde empirisch, eine Na-
turgeschichte (vgl. auch Habermas’ spätere Rede von einem »schwacher 
Naturalismus«: DERS., Wahrheit und Rechtfertigung, a.a.O., 17) und so-
mit eine besondere Wissenschaft, die die Wissenschaft beurteilt und in sich 
die Verstrickung zwischen Erkenntnis und Interesse bloß wiederholt. Man 
sieht, was die kritisierten »spekulativen Köpfe in der Marxschen Traditi-
on (Benjamin, Bloch, Marcuse, Adorno)«, die an der Idee einer »absoluten 
Einheit« zwischen Objekt und Subjekt, Natur und Geist festgehalten haben 
(vgl. Erkenntnis und Interesse, 45), für das Projekt einer Erkenntnistheo-
rie als Gesellschaftstheorie gegenüber Habermas’ ›Nachmetaphysik‹ noch 
vorzuweisen haben. Ähnlich wird Niklas Luhmanns Wissenschaft der Ge-
sellschaft als gesellschaftliches Funktionssystem innerhalb einer allgemei-
nen Theorie autopoietischer Sozialsysteme verstanden, die als Wissenschaft 
ihre Vorrangstellung gegenüber anderen Wissenschaften dadurch begründet, 

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


549

viii. Leben und Tod des Menschen

Ein Rationalismus, der seine Grenzen anerkennt, ist aber – nach der be-
reits zitierten Formel von Canguilhems La connaissance de la vie145 – 
nicht nur dadurch raisonnable, dass er die Bedingungen reflektiert, un-
ter denen er vollzogen wird. Er ist auf eine andere Ordnung, namentlich 
auf das raisonnable, nicht nur in einem epistemischen, sondern auch in 
einem ethischen Sinne angewiesen. Die Abhängigkeit der Wissenschaft 
und der Technik von der Philosophie und somit von einer möglichen To-
talisierung der Erfahrung hat außer einer epistemologischen auch eine 
ethische Bedeutung. Die absolute Einheit der Erfahrung ist insofern nicht 
nur Erkenntnis-, sondern auch ethische Bedingung, als erst durch sie eine 
vollendete gesellschaftliche Vermittlung, eine gewaltlose Macht der Ge-
rechtigkeit und der Liebe möglich wird. Weil konstitutiv auf Wert bezo-
gen, weil Resultat einer genuin anthropologischen – das heißt wesentlich 
unvollendeten beziehungsweise endlichen – Vermittlung zwischen Frei-
heit und Natur, Seele und Körper, Bedürfnissen und Wirklichkeit, stellen 
die technischen Produkte der menschlichen Kultur immer schon einen 
Wissen-Macht-Komplex dar, den keine Wissenschaft auflösen oder gar 
rechtfertigen kann und der als solcher sowohl auf eine vitale als auch 
auf eine ethische Dimension angewiesen bleibt.146

Die Totalität der Erfahrung ist nur als unendliche Einheit, als Leben im 
eminenten Sinne zu denken. Indem er konsistent an dem Gedanken eines 
absoluten Lebens festhält, vermag Georges Canguilhem die Verstrickung 
zwischen Technik und Wissenschaft, Willen und Wissen, die Foucault 
in der Macht der Norm der Humanwissenschaften und – auf einer fun-
damentaleren Ebene – in der Analytik der Endlichkeit als Inbegriff des 
modernen Subjektivismus und des modernen prometheischen Projekts 

dass sie ihre eigene Selbstreferenz offen zugibt und in Kauf nimmt, während 
vitalen Werten und der Metaphysik, die als physische Erkenntnis vom Ab-
soluten missverstanden wird, jede Originalität abgesprochen wird (vgl. N. 
LUHMANN, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frank-
furt/M. 21987 (1984), 653 ff. und 143 ff., 244 f. und 656 für die Verab-
schiedung der Metaphysik; DERS., Die Wissenschaft der Gesellschaft, Fran-
kufrt/M. 21990 (1992), 716 ff.

145	Vgl. CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.O., 12 f./dt. 22.
146	Vgl. etwa G. CANGUILHEM, »Présentation«, in: Michel Foucault philo

sophe. Rencontre internationale Paris 9,10, 11 janvier 1988, Paris 1989, 11–
12., 11: »S’étonner, par exemple, de voir Foucault traiter de la vérité comme 
pouvoir plutôt que comme norme, c’est méconnaître que, sous l’aspect de 
sciences génératrices de technologies, savoir contient valoir« (»Sich etwa da-
rüber zu wundern, dass man bei Foucault die Wahrheit als Macht eher als 
Norm behandelt sieht, heißt zu verkennen, dass unter dem Gesichtspunkt 
der Technologien generierenden Wissenschaften Wissen Gelten impliziert«).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


550

zurecht denunziert, gleichzeitig in ihrer szientistischen Engführung als 
technokratischen Instrumentalismus und in ihrer anthropologischen Be-
deutung als Instrument aufzufassen, mit dem sich das menschliche Leben 
im Streben nach der eigenen Freiheit den Kräften des Todes widersetzt.

Die Rede von der Biopolitik weiß Canguilhem in das ambivalente 
Licht zu stellen, das ihr ihren völligen Sinn erst verleiht. Als technische 
Wissenschaft und Wille zum Wissen ist die Biopolitik konstitutiv anthro-
pologische und instrumentale Verobjektivierungs- und Bestimmenstätig-
keit, die ihre volle Bedeutung und Berechtigung erst erlangen kann, wenn 
sie die endlichen Vermittlungen zwischen Freiheit und Natur, Seele und 
Körper, Werten und Tatsachen, mit denen sie zwangsläufig operiert, und 
zugleich ihre Hybris wie ihren hybriden Charakter, nicht verabsolutiert, 
sondern auf ihre vitalen und ethischen Grenzen hin betrachtet. Nur so 
wird sie imstande sein, zwischen Polizei und Politik, Präfektur und Pan-
theon ihren richtigen Weg zu nehmen.

Derrida weiß zwar die Verwirrung der ›Biopolitik‹ – einer »phy-
sis en différance« – auszusprechen, nämlich die Grundäquivozität ei-
nes Geistes, der sein Angewiesensein auf eine Zeichentechnik und so-
mit zugleich seinen technischen Ursprung und seine technische Natur 
nicht loszuwerden vermag. Er weiß die unverrückbaren Bestimmun-
gen der Doktoren der Kastration ins Wanken zu bringen. Der Reduk-
tion der religiösen Bedeutung der Beschneidung auf psychopatholo-
gischen Neid hat er aber kaum etwas entgegenzuhalten. Er begnügt 
sich lediglich damit, die Biopolitik mit einem umgekehrten, negativen 
Zeichen zu versehen; deren Fundamentalität vermag er aber nur zu 
bestätigen. Deleuzes (und Agambens) Leben qua Immanenz sich wie-
derholender Differenzen beansprucht gleichsam, ein Projekt zu reali-
sieren, nämlich die Entfaltung eines nicht-aporetischen, nicht-dialekti-
schen Denkens der Endlichkeit als übermenschliche ewige Wiederkehr 
des Gleichen, das auch Foucault zumindest in der Form eines Verspre-
chens vorschwebte, ohne dass er allerdings jemals gewagt hätte, es bis 
zum Ende zu führen. Die Dualität zwischen Seele und Körper und da-
mit einhergehend die immanente Transzendenz des Lebens leugnen zu 
wollen und gleichzeitig im Namen der problematischen Aufnahme der 
Rede von den unendlichen Virtualitäten des Körpers, ohne deren me-
taphysischen Prämissen gerecht zu werden, die Rhetorik der grenzenlo-
sen Steigerung der Lebenskräfte sich anzueignen, heißt, der Biopolitik 
jeden kritischen Stachel zu nehmen. Statt die Biopolitik ins Affirmative 
zu wenden, wiederholt Deleuzes Metaphysik der Insolenz somit bloß 
ihre Grundstruktur und ihren unberechtigten Anspruch, die Dichoto-
mien der herkömmlichen Metaphysik hinter sich zu lassen. In der Un-
möglichkeit das einzuhalten, was sie verspricht und was zugleich ihre 
unumgängliche Voraussetzung ausmacht, nämlich Formen unter end-
lichen Bedingungen auf Elemente zurückzuführen, verbirgt Deleuzes 

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


551

Univozität des Seins qua Indifferenz nur die Grundäquivozität der bio-
politischen Hybris, auf der sie gründet. Affirmative Biopolitik ist dann 
lediglich vitale Technik des posthumanen enhancement of life, und ge-
gen sie ist nichts mehr einzuwenden. Die Grenzen zwischen Menschen, 
Tier und Gestein verwischen sich, nicht anders als die Idee eines unver-
fügbaren, weil irreduziblen Kerns des Individuums, der gegen den dem 
Wesen der nachmetaphysischen, bürgerlichen Moderne eingeschriebe-
nen technisch-wissenschaftlichen Instrumentalismus Widerstand leis-
ten könnte.

Canguilhem vermag hingegen Foucaults Biopolitik den kritischen Bo-
den zu sichern, auf dem sie eigentlich auf der Ebene zumeist der ver-
schwiegenen Unterstellungen und der inneren Logik der Argumentation 
gewachsen war und den Foucault allerdings nie zu Ende zu denken ver-
mocht hat. Statt wie Foucault den Tod verkündet Canguilhem dabei das 
Leben des Menschen.147 Die technokratischen Entgleisungen des moder-
nen Subjektivismus weiß er unter Aufbewahrung der absoluten Zentrali-
tät der Subjekte zu denunzieren. Foucaults Einordnung Canguilhems in 
eine Philosophie des Wissens, der Rationalität und des Begriffs, die einer 
Philosophie der Erfahrung, des Sinnes und des Subjekts entgegenzuset-
zen sei, greift offensichtlich zu kurz.148 Canguilhem hat die epistemische 
Dezentrierung des Menschen mit seiner vitalen und ethischen Rezentrie-
rung verbunden. Die Erschöpfung des Cogito geht bei ihm keineswegs 
mit dem Tod des Menschen einher.

Trotz der Kraft, mit der er Foucaults Brandmarkung der Biopolitik 
als spezifische Form der modernen Macht zu fundieren vermag, zeich-
net sich Canguilhems Werk allerdings teilweise auch durch eine relativ 
szientistische und metaphysische Kurzsichtigkeit aus, die dessen Gren-
zen bildet. Die Behauptung in einem Interview, das Canguilhem 1964 
Alain Badiou für eine Reihe des französischen Staatsfernsehens zum The-
ma Unterrichten der Philosophie gab, wonach von Wahrheit nicht in der 
Philosophie, sondern allein in der Wissenschaft die Rede sein könne, ist 

147	Darüber vgl. auch U. BALZARETTI, »Vie et mort de l’homme. Anthropolo-
gie entre Michel Foucault et Georges Canguilhem«, in: Th. EBKE, C. ZANFI 
(Hg.), Das Leben im Menschen oder der Mensch im Leben? Deutsch-Fran-
zösische Genealogien zwischen Anthropologie und Anti-Humanismus, Pots-
dam 2017, 105–21.

148	Vgl. FOUCAULT, »La vie : l’expérience et la science«, a.a.O., 1583/dt. 944. 
Für eine Diskussion der von Foucault vorgeschlagenen Unterscheidung vgl.: 
P. CASSOU-NOGUÈS, P. GILLOT (Hg.), Le concept, le sujet et la science, 
Paris 2009; G. BIANCO, »Portées du nom ›Bergson‹. Portrait de groupe 
avec philosophe«, in: Philosophie(s) française(s), hg. v. C. Riquier, monogra-
phische Nummer von: Philosophie 109 (2011), 43–59; A. BADIOU, »Pré
face«, in: DERS., L’aventure de la philosophie française depuis les années 
1960, Paris 2012, 7–25.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


552

zwar alles andere als im Sinne des Szientismus zu verstehen. Im Gegen-
teil: Die von Canguilhem vorgeschlagene Eingrenzung dient gerade der 
Verteidigung der Eigentümlichkeit und Selbstständigkeit der Philoso-
phie, die eine andere Aufgabe und einen anderen Wert hat als die wissen-
schaftliche Konstruktion von Objektivität in regionalen Bereichen der 
Erfahrung. Die eigentliche Aufgabe der Philosophie ist nicht, die Welt 
zu verifizieren, sondern die Wissenschaft mit anderen Werten, etwa äs-
thetischen oder moralischen, im Hinblick auf eine mögliche Totalisie-
rung, eine mögliche konkrete Einheit der Erfahrung zu konfrontieren, 
die nicht positiv erfasst, sondern nur zu ethischen Zwecken und somit 
im Hinblick auf die Frage nach dem eigentlichen Sinn des Lebens vor-
weggenommen werden kann und soll (»avec présomption d’unité con-
crète au terme«).149

In der Fernsehdebatte, die in Folge des Aufsehens organisiert wurde, 
das das Interview mit Badiou erregte, stimmte Canguilhem der Rekon-
struktion Jean Hyppolites zu, nach der die Bestimmung des Wesens der 
Wahrheit keine Wahrheit, die Philosophie, die nach dem Sinn und der 
Bedeutung der Wissenschaft fragt,  keine Wissenschaft sein kann. Kei-
ne Wissenschaft der Wissenschaft ist möglich wie auch keine wissen-
schaftliche Inanspruchnahme der Philosophie.150 Derselben Debatte ist 
auch zu entnehmen, dass Canguilhem mit seiner These außer der szien-
tistischen Verwechselung zwischen Wissenschaft und Philosophie den 
Realismus der dogmatischen Substanzmetaphysik im Blick hat, deren 
rationale Ontologie objektive Kategorien jenseits der Wissenschaft ver-
wendet. Nicht von ungefähr beruft sich Canguilhem auf Kants Transzen-
dentalphilosophie.151

149	Vgl. G. CANGUILHEM, »Philosophie et science« (1964), in: OC IV, 1097–
111, insb. 1107/dt. 63 (die Stelle wurde aber in der deutschen Ausgabe 
schlicht missverstanden). In »Philosophie et vérité« (1965), OC IV, 1120–
38, spricht Canguilhem ähnlich von einer Totalität, die lediglich voraus-ge-
setzt werden kann (»une totalité qui ne peut être que présumée«, 1128/dt. 
592).

150	Vgl. CANGUILHEM, »Philosophie et vérité«, a.a.O. Canguilhem kommen-
tiert seine Aussage im Interview mit Badiou folgendermaßen: »J’ai simple-
ment voulu dire ceci: le discours philosophique sur ce que les sciences en-
tendent par ›vérité‹ ne peut pas être dit à son tour vrai. Il n’y a pas de vérité 
de la vérité«, a.a.O., 1126 (»Ich wollte einfach sagen, dass der philosophi-
sche Diskurs über das, was die Wissenschaften unter ›Wahrheit‹ verstehen, 
nicht seinerseits wahr gesagt werden kann. Es gibt keine Wahrheit der Wahr-
heit«, dt. 590). Canguilhem hat dabei sicherlich u. a. Abel Reys positivisti-
sche Bestimmung der historischen Epistemologie als »une science positive 
des sciences« im Blick (vgl. A. REY, La Théorie de la physique chez les phy-
siciens contemporains, Paris 1907, 13/dt. 12).

151	Vgl. CANGUILHEM, »Philosophie et vérité«, a.a.O., 1129ff./dt. 593.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


553

Abgesehen von Canguilhems eigentlicher Intention, ist es dennoch be-
zeichnend, dass er Wahrheit mit Wissenschaft und nicht mit Philosophie 
assoziiert. Wäre es lediglich, wie von Canguilhem behauptet, darum ge-
gangen, dasselbe Wort und denselben Begriff nicht in zwei verschiede-
nen Bedeutungen zu verwenden,152 hätte es gereicht, zwei verschiedene 
Bezeichnungen einzuführen, etwa Objektivität für die wissenschaftliche 
und schlicht Wahrheit für die philosophische Wahrheit. Canguilhems Re-
duktion des Gebrauches des Wortes ›Wahrheit‹ auf das wissenschaftliche 
Gebiet ist ein Anzeichen zumindest für die Tendenz, außerhalb der ana-
lytisch-synthetischen Tätigkeit der wissenschaftlichen Verifikation kei-
nen Raum für ein Wissen zuzulassen, das sich auf Willkür nicht reimen 
ließe. Das Problem wird von Canguilhem selbst in Bezug auf das Werk 
Bachelards angesprochen, der mit seinem doppelseitigen, zwischen Wis-
senschaftsgeschichte und Poetologie gleichermaßen geteilten Werk zwar 
ein fruchtbares Beispiel gegeben hat, wie wissenschaftliche Rationalität 
und schöpferische Energie der Einbildungskraft sich gegenseitig tolerie-
ren können, nichts aber über ihre mögliche Vermittlung gesagt hat.153

Kurz gesagt: Man spürt im Werk Canguilhems trotz seiner eigen-
tümlichen Art und Weise, an den Rationalismus über die Biologie an-
zuknüpfen, eine noch zu große Treue gegenüber Descartes’ Verab-
schiedung der aristotelischen Kunst des Syllogismus zugunsten der 
analytisch-synthetischen Methode der modernen Wissenschaften. Die 
kartesische Verabschiedung des Syllogismus, der im Mittelpunkt von 
Léon Brunschvicgs Verständnis des Fortschrittes des modernen Be-
wusstseins stand,154 ist insofern für Canguilhem relevant, als ohne syl-
logistische Kunst nicht nur Spekulation und metaphysische Erkenntnis, 
sondern auch die ganze Tradition der rhetorischen Dialektik und somit 
der Hermeneutik, die auf dem Enthymem als unvollständigen Schluss 
gründen, gleichsam mittellos bleiben. Das Fehlen der Anerkennung ei-
ner positiven Rolle der Dialektik und Hermeneutik stellt aber wahr-
scheinlich die schwerwiegendste systematische Lücke in Canguilhems 
Werk dar. Die biologische Philosophie Canguilhems bleibt nämlich eine 
Antwort darüber schuldig, wie überhaupt zwischen der vitalen und der 
ethischen Dimension anders als willkürlich vermittelt werden kann.155 

152	Vgl. a.a.O., 1136/dt. 600.
153	Vgl. CANGUILHEM, »De la science et de la contre-science«, a.a.O., 177.
154	Außer der bereits erwähnten Stelle aus »L’idée critique et le système kan-

tien«, a.a.O., 213, vgl. auch Brunschvicgs lateinische These über die meta-
physische Bedeutung des Syllogismus bei Aristoteles: L. BRUNSCHVICG, 
La vertu métaphysique du syllogisme selon Aristote, übers. von Y. Belaval, 
in: DERS., La modalité du jugement, Paris 31964 (1897), 254–96, für De-
scartes insb. 294 ff.

155	Canguilhem war sich offensichtlich des Problems bewusst, das sich durch 
die scharfe Trennung zwischen Rationalem und Imaginärem nicht nur für 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


554

Man kann zwar verstehen, in welchem zutiefst antiszientistischen Sin-
ne Canguilhem meinen konnte, dass ein Kriterium, um zwischen ei-
ner großen und einer bornierten Philosophie zu unterscheiden, in einer 
gewissen Naivität und Popularität liegt;156 man kann darin auch eine 
Anknüpfung an die beste Tradition des Positivismus des späten Com-
tes und auch den Einfluss des Antiintellektualismus Alains sehen; ohne 
eine hermeneutische und eine dialektisch-metaphysische Aufklärung 
über die qualitative, unmittelbar vital verankerte Welt der Werte und 
über die ersten Prinzipien ist allerdings die Berufung auf das populai-
re kaum im weltbürgerlichen Sinne, sondern eher regressiv zu deuten. 
Selbstverständlich spricht Canguilhem von der Kraft einer Philosophie, 
die sich in der Welt der konkreten Erfahrung einbürgert, etwa dadurch, 
dass sie in der Umgangssprache ein unmittelbar verständliches Adjek-
tiv hinterlässt: stoisch, kartesisch, kantisch, und nicht von einem un-
mittelbaren Einfühlen ins Volk;157 er sagt aber kein Wort darüber, wie 
die Vermittlung zwischen der Philosophie und der Welt der alltäglichen 
Erfahrung überhaupt geschehen soll.

Das Fehlen der Zuweisung der positiven Rolle von Dialektik und Her-
meneutik weist sicherlich auf einen Ergänzungsbedarf hin; es greift aber 
kaum die Konsistenz und die Relevanz von Canguilhems Denken an. Im 
Gegensatz zu Foucaults Archäologie bleibt Canguilhems philosophie du 
vivant kohärent sowohl in einem epistemischen als auch in einem ethi-
schen Sinnen einem eminenten Begriff des Lebens treu. Im Folgenden 

die Philosophie Bachelards, sondern auch für die eigene ergeben konnte. 
So spielt er sicherlich auf sich selbst und auf das Interview mit Badiou an, 
als er – im selben Zusammenhang, wo er auf Bachelards abstrakte Teilung 
zwischen Wissenschaft und Poetik eingeht – von der Schwierigkeit spricht, 
nachdem man der Logik jeglichen ontologischen Anspruch abgesprochen 
hat, sich weiter als Rationalist zu bezeichnen, d. h. zu behaupten, es gibt 
keine andere Wahrheit als die wissenschaftliche, und zugleich die Rechte 
des Imaginären zu verteidigen: »Mais il n’est pas aisé, quand on a décollé 
la pensée logique de toute adhérence ontologique, de continuer à se dire ra-
tionaliste, c’est-à-dire à soutenir l’idée qu’il n’y a de vérité que scientifique 
tout en soutenant, simultanément, les droits de l’imaginaire« (CANGUIL-
HEM, »De la science et de la contre-science«, a.a.O., 177).

156	Vgl. CANGUILHEM, »Philosophie et vérité«, a.a.O., 19: »Il me semble qu’il 
y a un côté fondamentalement naïf, même populaire, de la philosophie que 
l’on tend à négliger.« (»Ich glaube, es gibt eine wesentlich naive, gar populä-
re Seite der Philosophie, die man gerne vernachlässigt.«) In Bezug auf Kants 
Unterscheidung in der Architektonik der reinen Vernunft zwischen Schul- 
und Weltbegriffe (vgl. KrV B 866) bezeichnet Canguilhem auch den Begriff 
des Normalen als weltlich oder gar populär. Dadurch unterscheidet er sich 
vom Schulbegriff der ›Norm‹, vgl. NPnr 175/dt. 251.

157	Vgl. CANGUILHEM, »Philosophie et vérité«, a.a.O., 1135 f./dt. 599 f.

CANGUILHEMS TREUE ZUR FRANZÖSISCHEN HISTOIRE DES SCIENCES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


555

wird aufzuzeigen sein, inwiefern das Festhalten an einem spekulativen 
Lebensbegriff es Canguilhem ermöglicht, ein konsistenteres Bild von 
dem zu entwerfen, was man unter Biopolitik im weiten Sinne zu verste-
hen hat, das heißt unter dem Naturalismus und Biologismus der Mo-
derne und unter deren angeborener Neigung zum Szientismus und Ras-
sismus.

Zu diesem Zweck wird ein Rückblick auf die philosophie biologique 
Auguste Comtes die Möglichkeit bieten, Canguilhems fundamentale 
Auffassung des Lebens von ihrer theoriegeschichtlichen Wurzel her zu 
verstehen und mithin nicht nur ihre philosophische, sondern auch ihre 
politische und historische Valenz genauer zu bestimmen. Comte stellt 
ins Zentrum seines Systems der Wissenschaften das Prinzip der Identi-
tät des Normalen und des Pathologischen, das dadurch zum Gesetz des 
Naturgesetzes erhoben wird. Selbst die Soziologie wird demnach von ei-
nem biologischen Prinzip regiert. Man versteht daher, warum Autoren 
wie Canguilhem und Foucault in den Begriffen des Normalen und der 
Norm den eigentlichen Kern des modernen Biologismus suchen konnten. 
Bereits in seinem unveröffentlicht gebliebenem diplôme d’études supéri-
eures über die Theorie der Ordnung und des Fortschrittes bei Comte, La 
théorie de l’ordre et du progrès chez A. Comte (1926), hatte Canguilhem 
in François Broussais’ Prinzip den eigentlichen Schlüssel zu Comtes posi-
tiver Auffassung der Geschichtlichkeit erkannt. Das spätere Projekt, die 
Unterscheidung zwischen Normalem und Pathologischem in den Mittel-
punkt der eigenen medizinischen Dissertation (1943) zu stellen, ist dem-
nach durchaus als der Versuch zu verstehen, den modernen Biologismus 
ins Mark zu treffen.

Ebenso entscheidend für das Verständnis von Canguilhems funda-
mentaler Auffassung des Lebens ist darüber hinaus Comtes Unterschei-
dung zwischen einer endlichen und einer unendlichen Biokratie, in der 
die in der vorliegenden Arbeit vorgeschlagene Unterscheidung zwi-
schen einem depotenzierten und einem eminenten Begriff des Lebens 
wieder anklingt und mit der sich der moderne naturalistische Reduk-
tionismus erst genau erfassen lässt. Vor diesem Hintergrund wird es 
schließlich möglich sein, Canguilhems ›Biopolitik‹ ante litteram zu um-
reißen. Untersucht werden dabei vor allem seine Konzeption der Me-
dizin und seine Kritik an der Psychologie, ohne jedoch zu vernachläs-
sigen, seine Auffassung von der Normalisierung, wie sie in der Schule, 
in der Wirtschaft und in der Arbeitswelt stattfindet, und seinen kriti-
schen Blick auf die modernen Neuro- und Kognitionswissenschaften 
in Betracht zu ziehen.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


556

II. Für eine europäische Politik des Geistes: die 
zweifache Bedeutung der Biokratie

- Agir, réplique Sturel, c’est annexer à notre réflexion 
de plus vastes champs d’expérience. Il faut d’abord dé-
nombrer les sentiments qui bouillonnent dans les êtres 
et les classer suivant la prise qu’ils offrent à un domi-
nateur. Cela fait, nous pourrons placer des hommes 
dans des circonstances arrêtées d’avance, et en obtenir 
des effets prévus. C’est, en somme, soumettre à l’ex-
périmentation des vérités psychologiques. Bel objet 
pour toi que passionne la science et pour moi qui me 
préoccupe de dépenser mon activité. 

(Maurice Barrès, Les déracinés, Kap. VII.  
»L’arbre de Taine«)158

In der Einleitung der Veröffentlichung zur Vorlesung über die Intellek-
tuellen in der europäischen Geschichte, die er 1991/1992 am Collège 
de France hielt, zählt Wolf Lepenies Georges Canguilhem, neben Pierre 
Bourdieu (1930–2002) und dem österreichischen Direktor der Maison 
des sciences de l’homme in Paris, Clemens Heller (1917–2002), zu den 
großen europäischen Intellektuellen, denen er in seinem Leben begegnet 
ist. Lepenies denkt dabei insbesondere an die europäische politique de 
l’esprit, an die Verteidigung der Werte der Universalität und der schöp-
ferischen Freiheit des Geistes gegen den szientistischen und naturalisti-
schen Reduktionismus, so wie sie im Ausgang des ersten Weltkrieges von 
Paul Valéry in seinen Überlegungen über eine bedrohte europäische Zi-
vilisation verstanden wurde.159

158	»– Handeln, erwidert Sturel, heißt, unserer Reflexion breitere Erfahrungs-
felder anzuschließen. Zuerst muss man die Gefühle, die in den Wesen und 
in den Klassen gären, unterscheiden und nach dem Zugriff einordnen, die 
sie einem Herrscher bieten. Nachdem wir dies getan haben, werden wir die 
Menschen in im Voraus beschlossene Umstände stellen und erwartete Wir-
kungen erlangen. Kurz, es handelt sich darum, psychologische Wahrheiten 
dem Experimentieren zu unterstellen. Schöner Gegenstand für dich, der du 
dich für die Wissenschaft passionierst, und für mich, der ich mich darum 
kümmere, meine Tätigkeit zu entfalten.«

159	Vgl. W. LEPENIES, Qu’est-ce qu’un intellectuel européen ? Les intellectuels 
et la politique de l’esprit dans l’histoire européenne, Chaire européenne du 
Collège de France, 1991–1992, hg. v. D. Séglard, Paris 2007, insb. 10, 15 
ff. Vgl. außerdem P. VALÉRY, »Die Krise des Geistes« (1919/1922) und 
»Die Politik des Geistes. Unser höchstes Gut« (1932), beide in: Werke, Bd. 
7, Zur Zeitgeschichte und Politik, hg. v. J. Schmidt-Radefeldt, Frankfurt/ 
M./Leipzig 1995, 26–54 und 75–104. Außerdem: CANGUILHEM, »La 

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


557

Über sein Interesse an der Medizin und an nicht unmittelbar philo-
sophischen Themen befragt, erinnerte der 91-Jährige Canguilhem in ei-
nem Interview mit François Bing und Jean-François Braunstein an die 
entscheidende Rolle, die für ihn das Werk Auguste Comtes spielte. Can-
guilhem sieht sogar seinen Lehrer Alain, dessen Philosophie stark vom 
französischen Gründer der Soziologie geprägt wurde, unter dem Einfluss 
Comtes stehen.160 Will man Wolf Lepenies’ Behauptung, das Werk Can-
guilhems sei im Licht einer Geistespolitik europäischer Tradition zu ver-
stehen, einen prägnanten Sinn geben, so muss man seinen Republikanis-
mus auf Auguste Comtes Positivismus beziehen. Die histoire des sciences, 
die für Comte als positive Philosophie gilt, bildet neben der positiven 
Politik und der positiven Moral, die ihr in der Reihe übergeordnet sind, 
nur einen Teil der totalen, sowohl objektiven wie subjektiven Systemati-
sierung, die endlich die menschliche Einheit und den normalen Zustand 
der Menschheit realisieren soll.161 Allein eine solche Systematisierung 
wird die vollständige Regenerierung des abendländischen Europas her-
beiführen und somit die abendländische Revolution organisch vollenden 
können.162 Den bloß kritischen, auflösenden Kräften der wissenschaftli-
chen Demonstration muss die positivistische Systematisierung eine orga-
nische, einheitliche Bestimmung geben. Nur so werden die Ordnung und 
der Fortschritt der Liebe als deren leitendes Prinzip untergeordnet und 
die Wissenschaft und die Politik auf die Moral zurückgeführt werden 

problématique de la philosophie de l’histoire au début des années 30«, 
a.a.O., 17.

160	Vgl. CANGUILHEM, »Entretien avec Georges Canguilhem« (1995), Ge-
spräch mit F. Bing und J.-F. Braunstein, in: F. BING, J.-F. BRAUNSTEIN, É. 
ROUDINESCO (Hg.), Actualité de Georges Canguilhem. Le normal et le 
pathologique, Le Plessis-Robinson 1998, 120–35, 130 f. Über Canguilhems 
Verhältnis zu Comte vgl. insbesondere den Überblick von J.-F. BRAUN-
STEIN, »Canguilhem, Comte et le positivisme«, in: BING, BRAUNSTEIN, 
ROUDINESCO, Actualité de Georges Canguilhem, a.a.O., 95–120, und M. 
CAMMELLI, »Da Comte a Foucault attraverso Canguilhem. L’avventura 
ermeneutica della biopolitica«, in: Filosofia politica, (20) 2006, 13–28.

161	Zum politischen Programm Comtes vgl.: A. PETIT, »Des sciences positi-
ves à la politique positiviste«, in: DIES. (Hg.), Auguste Comte. Trajectoires 
positivistes 1798–1998, Paris 2003, 57–87, und auch LEPENIES, Auguste 
Comte. Die Macht der Zeichen, München 2010, 17–29. 

162	Vgl. den Diskurs zur Gesamtheit des Positivismus, der zuerst als gesonderte 
Ausgabe 1848 erschienen ist (vgl. A. COMTE, Discours sur l’ensemble du 
positivisme [1848], Paris 2008); der Diskurs diente 1851 mit wenigen Ab-
weichungen als Einleitung zu Comtes Soziologie-Traktat, der Système de 
politique positive: DERS., »Discours préliminaire sur l’ensemble du positi-
visme«, in: DERS., Système de politique positive, Paris 1851, 2–399, für das 
Zitat 2/dt. 79.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


558

können.163 Der Zustand der Anarchie, in den Europa nach der Französi-
schen Revolution geraten ist, und die Vorherrschaft eines Industrialismus 
und einer materiellen Macht, die von jeglichem politischen und mora-
lischen Band losgelöst zum Selbstzweck herabgesunken sind, bilden die 
Folgen des reinen subversiven Charakters eines wissenschaftlichen Fort-
schrittes, der in seinem Negativismus aus der Sicht Comtes noch zu sehr 
an den Abstraktionen des metaphysischen Stadiums der Menschheit teil-
hat. Der Positivismus wird dadurch diesen metaphysischen Restzustand 
überwinden können, dass er die empirische, unsystematische Einheit der 
Theologie und des Christentums auf systematischer, positiver Grundlage 
wiederherstellt. Die Grande République Occidentale, deren Basis bereits 
von Karl dem Großen hergestellt wurde, kann in einem letzten Schritt 
der menschlichen Evolution als großer Organismus der Menschheit, der 
einen Zustand des allgemeinen Friedens garantieren soll, endlich auf-
gebaut werden. Von Frankreich und von den anderen fortgeschrittenen 
Bevölkerungen Europas ausgehend, der italienischen, der germanischen, 
der britischen und der spanischen, kann der Endsieg des Positivismus auf 
den Rest der Welt übertragen werden und zugleich durch die Allianz aus 
Philosophen, Proletariern und Frauen zur Überwindung des Bürgertums 
als der Klasse der reinen materialen Interessen führen.164

Die Themen aus Comtes Positivismus, die einen Widerhall im Werk 
Canguilhems finden, sind zahlreich: von der spiegelbildlichen Kritik an 
den technokratischen Tendenzen des Marxismus sowie den bürgerlich-li-
beralen Massendemokratien, die ähnlich wie der von Comte verworfe-
ne Industrialismus Saint-Simons ins Zentrum der gesellschaftlichen Ver-
mittlung die technische Assimilation der Natur stellen, vom Pazifismus 
und von der Präeminenz der Erziehung und der Öffentlichkeit gegen-
über der Arbeit bis zur Würdigung der Volksweisheit und des bon sens 
populaire, sofern in ihnen eine philosophisch aufgeklärte Verankerung 
in der qualitativen, werthaften Sphäre der Lebenswelt zu sehen ist, und 
schließlich bis zur Verteidigung einer philosophischen Auffassung der 

163	»Die Liebe als Prinzip, die Ordnung als Grundlage und der Fortschritt als 
Ziel« ist die Devise, mit der Auguste Comte das ursprüngliche Motto des 
Positivismus, »Ordnung und Fortschritt«, seit dem Discours sur l’ensemble 
du positivisme ersetzt (a.a.O., 441; unverändert in Système de politique po-
sitive, a.a.O., 321/dt. 333).

164	Zur Grande République Occidentale und Karl dem Großen, außer dem 
Frontispiz der ersten Ausgabe von 1848, auch COMTE, »Discours prélimi-
naire sur l’ensemble du positivisme«, a.a.O., 386/dt. 381. Für die Allianz aus 
Philosophen, Proletariern und Frauen und die Überwindung des Bürgertums 
den dritten Teil (»Populäre Effizienz des Posivismus«) desselben Discours 
(128–203/dt. 185–246) und DERS., Système de politique positive, Bd. IV, 
Paris 1854, 467 ff./dt. 396 ff.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


559

Wissenschaftsgeschichte.165 In der Fähigkeit, die Geschichte der Wissen-
schaften von einem systematischen, philosophischen Standpunkt zu be-
trachten, sieht Canguilhem gar die Besonderheit der französischen Tra-
dition der histoire des sciences. 

Qu’il nous soit permis de voir, dans une telle conception philosophique 
de l’histoire des sciences la source de ce qui a été et de ce qui devrait res-
ter, selon nous, l’originalité du style français en histoire des sciences.166

Die Rolle der Biologie und der philosophie biologique bei Comte ist al-
lerdings für Canguilhem noch entscheidender gewesen als all diese Be-
rührungspunkte. Auf dieser Ebene ist auch der Bruch Canguilhems mit 
seinen Lehrern anzusiedeln, Alain und Léon Brunschvicg, die dem Le-
ben und den Lebenswissenschaften keine Originalität zusprechen. Le-
ben spielt in Auguste Comtes Positivismus zumindest in einer doppel-
ten Hinsicht eine entscheidende Rolle: zum einen ist es der Metabegriff, 
der auf einer fundamentalen Ebene die Interaktion des Menschen mit 
der Außenwelt und mit seiner Mitwelt bestimmt; zum anderen bildet 
die am Anfang des 19. Jahrhunderts neu begründete und aus der Tau-
fe gehobene Biologie die Wissenschaft, die innerhalb der Hierarchie des 
menschlichen Wissens den Übergang von den objektiven, unorganischen 
Wissenschaften (Astronomie, Physik, Chemie) zu den subjektiven, orga-
nischen Wissenschaften (Biologie und Soziologie) gewährleistet. Die An-
wendung der positivistischen Methoden der theoretisch geregelten Be-
obachtung auf die Soziologie als die Endwissenschaft soll erlauben, die 

165	Zum Verhältnis Comtes zum Industrialismus und zu Saint-Simon, außer 
der bereits erwähnten Stelle in Canguilhems diplôme d’études supérieu-
res (CANGUILHEM, La théorie de l’ordre et du progrès chez A. Comte, 
a.a.O., Bl. 76 ff.) vgl. auch J. GRANGE, La philosophie d’Auguste Comte. 
Science, politique, religion, Paris 1996, inbs. das Kapitel VI. Zum Vorrang 
der Erziehung und der Öffentlichkeit gegenüber der Arbeit, die hingegen 
von communistes und socialistes bevorzugt werde, als gesellschaftliche Ver-
mittlungsinstanzen, vgl. COMTE, »Discours préliminaire sur l’ensemble du 
positivisme«, a.a.O., 169 ff./dt. 219.

166	Vgl. G. CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte et 
son influence en France au XIXe siècle« (1958), in: Études 61–74, 63 (»Es 
sei uns gestattet, in einer solchen philosophischen Auffassung der Wissen-
schaftsgeschichte die Quelle von dem zu sehen, was unseres Erachtens die 
Originalität des französischen Stils in der Wissenschaftsgeschichte geblie-
ben ist«). Zum notwendig dynamischen Charakter einer jeden vollständigen 
Systematisierung der menschlichen Erfahrung und somit zur konstitutiven 
Untrennbarkeit von Philosophie und Geschichte vgl. COMTE, »Discours 
préliminaire sur l’ensemble du positivisme«, a.a.O., 45/dt. 114: »sodass Ge-
schichte und Philosophie auf diese Weise für alle guten Köpfe untrennbar 
werden.«

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


560

positivistische Revolution zu vollenden und somit die politische Aufga-
be der Reorganisation und der Regenerierung der abendländischen Ge-
sellschaft zu ihrem Ende zu führen.

i. Auguste Comtes philosophie biologique

Canguilhem verschreibt sich im Grunde der philosophie biologique 
Comtes. In dessen Auffassung vom epistemologischen Bruch, der die 
Entstehung der Biologie ermöglicht haben soll, findet er allerdings eine 
Form von Reduktionismus, an dem sich der Biologismus des modernen 
Szientismus in seinem prägnantesten Sinne festmachen lässt.

Für Comtes philosophie biologique kann man sich am besten auf die 
Rekonstruktion beziehen, die Canguilhem 1958 in seinem Aufsatz zum 
Anlass des hundertsten Todestages Comtes anbot. Es war bereits zu se-
hen, dass Canguilhem 1947 in der Revue de Métaphysique et de Mora-
le aus Comtes Begriff einer philosophie biologique die Devise eines phi-
losophisch-politischen Programms machte, mit dem er zugleich von der 
kartesischen Tradition der französischen Wissenschaftsphilosophie Ab-
stand nahm, in der er sich ausgebildet hatte.167

Die Einführung des Wortes ›Biologie‹, eine Neubildung am Ende des 
18. Jahrhunderts, in die moderne wissenschaftliche Debatte 1802 gleich-
zeitig und unabhängig voneinander durch Gottfried Reinhold Treviranus 
und Jean-Baptiste Lamarck, ist als der Ausdruck eines neuen Bewusst-
seins unter Ärzten und Physiologen von der Eigentümlichkeit des Lebens 
als Untersuchungsobjekt zu verstehen. Comtes philosophie biologique 
stellt laut Canguilhem die systematische Rechtfertigung dieser Intuition 
dar.168 Die Bezeichnung Biologie wird von Comte systematisch im zwei-
fachen Sinne verwendet: zum einen als die abstrakte Wissenschaft eines 
allgemeinen Gegenstandes, der vitalen Gesetze, und zum anderen als die 
synthetische Wissenschaft einer fundamentalen Tätigkeit, des Lebens.169 
Durch diese zweite Verwendung des Wortes und trotz seines Misstrau-
ens gegen die metaphysische Biologie und spekulative Naturphilosophie 
deutscher Tradition stellt sich Comte auf einen eigentlich philosophi-
schen Standpunkt, den Canguilhem in seiner permanenten Bedeutung 
als den Standpunkt der absoluten Vermittlung versteht, die aus der kon-
kreten Einheit zwischen Dasein und Handlung hervorgeht.170 Das Le-
ben als fundamentale Vermittlungstätigkeit ist der im ausgezeichneten 

167	Vgl. CANGUILHEM, »Note sur la situation faite en France à la philoso-
phie biologique«, a.a.O.

168	Vgl. DERS., »La philosophie biologique d’Auguste Comte«, a.a.O., 64.
169	Vgl. COMTE, Cours de philosophie positive. Bd. I, a.a.O.,, 40. Vorlesung 

(1935), 675.
170	CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte«, a.a.O., 64.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


561

Sinne philosophische Ort, an dem die träge Materie, das Inerte zur Tä-
tigkeit gebracht wird, die Tatsachen zu Werten, das Zusammenhangs-
lose zu Sinn und die Mannigfaltigkeit zur zweckmäßigen, organischen 
Einheit werden.

Die fundamentale Tätigkeit des Lebens hat ihren Gipfel in der 
Menschheit als die Spezies, in der die Vermittlung zwischen Tatsachen 
und Werten ihren höheren Punkt erreicht, und bildet zugleich den Ur-
sprung der Geschichte als die des allgemeinen Fortschrittes, der in nichts 
anderem als in der Beherrschung der trägen Materie durch die Totali-
tät des Lebens angesichts der Menschheit besteht: »l’asservissement et 
le contrôle de la matière inerte par la totalité de la vie, à la lumière de 
l’humanité.«171

Dem doppelten Sinn entsprechend, in dem er das Wort verwendet, 
bestimmt Comte in zweierlei Hinsicht das Verhältnis der Biologie zur 
positiven Wissenschaft der Menschheit, der Soziologie. Die Biologie ist 
die Wissenschaft eines besonderen Gegenstandes, des Lebens, sofern es 
der Materie entgegengesetzt ist; als solche ist sie gemäß der hierarchi-
schen Systematisierung der positiven Philosophie der Soziologie unterzu-
ordnen. Dem vollständigen System der biologischen Wissenschaft muss 
nämlich das Studium des Menschen als soziales und historisches Wesen 
vorgeordnet werden, denn die intellektuellen Funktionen stellen die Ani-
malität in ihrem eminenten Sinne dar, und angesichts ihrer Historizität 
kann die Intelligenz allein von der Soziologie her verstanden werden und 
nicht von der Psychologie, die Comte für ein Unding hält.172 Die Soziolo-
gie ist allerdings zugleich der Biologie untergeordnet, insofern man unter 
der letzten die fundamentale Vermittlungstätigkeit des Lebens versteht. 
Der große Organismus der Menschheit als la suprême vitalité, die höchs-
te Realisierung des Lebens überhaupt, stellt das strukturelle Ziel und den 
Fluchtpunkt der kontinuierlichen Progression von den Pflanzen zu den 
Menschen über die Tiere dar, die die positivistische Systematisierung der 
biologischen Hierarchie abbildet. Der Dualismus der Naturphilosophie 

171	A.a.O., 67 f.
172	Vgl. a.a.O., 70 f. und COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. I, a.a.O., 

731 ff. Zu Comtes Verwerfung der (spiritualistischen, introspektiven) Psy-
chologie vgl. A. COMTE, »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, 
in: DERS., Système de politique positive, Bd. IV, a.a.O., 217–29, und DERS, 
Cours de philosophie positive, Bd. I, a.a.O., 1. Vorlesung (1830), 33–34. Au-
ßerdem L. CLAUZADE, L’organe de la pensée. Biologie et philosophie chez 
Auguste Comte, Paris 2009, insb. Kap. IV: »La critique de la psychologie«; 
BRAUNSTEIN, »Canguilhem, Comte et le positivisme«, a.a.O., 115 ff., und 
die differenzierende Anmerkung von Juliette Grange, die in Comte gar einen 
Vorläufer der modernen Verhaltenspsychologie sieht, in: A. COMTE, Philo-
sophie des sciences, hg. v. J. Grange, Paris 1996, 446 Anm. 14.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


562

zwischen Materie und Leben wird somit durch den einzigen möglichen 
Ausgangspunkt seiner Synthese ergänzt.

Ainsi, la suprême vitalité, particulière au Grand-Être, se lie encore mieux 
à la vitalité intermédiaire des animaux que celle-ci à la vitalité fondamen-
tale des végétaux. Cette progression nécessaire complète le dualisme élé-
mentaire de la philosophie naturelle entre le monde et la vie, en la rat-
tachant à la seule source possible d’une synthèse réelle.173

Die biocratie, das heißt die Herrschaft des Lebens über die Natur, und 
die sociocratie, nämlich die Herrschaft der Menschen über das Leben, 
sind der biocratie finale untergeordnet, der Realisierung jenes großen 
Organismus der Menschheit, die die höchste Form der Vermittlungstä-
tigkeit der Biokratie wie der Soziokratie darstellt. Angesichts ihrer Ab-
solutheit gehört allerdings die Endbiokratie des großen Organismus we-
der dem Reich des Wissens noch jenem der Handlung und der Technik 
an, weder der Philosophie noch der Politik und auch nicht ihrer mög-
lichen Vermittlung. Sie betrifft eher das Herz und die Moral, das heißt 
die Liebe als das einzig angemessene Gefühl gegenüber der unendlichen 
Einheit des Lebens. Die Biokratie und die Soziokratie werden gleicher-
maßen vom Altruismus regiert.174

Canguilhem sieht auf der einen Seite in Comtes philosophie biolo-
gique eine systematische Rechtfertigung jener Parteinahme für das Le-
ben, in der seines Erachtens die Medizin besteht.175 Auf der anderen Seite 
unterstreicht er die Affinität, die Auguste Comte mit der metaphysischen 
Tradition hauptsächlich in zwei Hinsichten verbindet. Zum einen hebt 
Canguilhem hervor, dass Comtes Dualismus zwischen Materie und Le-
ben das positivistische Gegenstück des metaphysischen Dualismus zwi-
schen res extensa und res cogitans bildet.176 Im selben Dualismus sieht 
Canguilhem zum anderen eine Grundverwandtschaft Comtes mit der vi-
talistischen Tradition der Medizinschule Montpelliers, nämlich mit dem 

173	COMTE, Système de politique positive, Bd. I, a.a.O., 621 (»So verbindet 
sich die höchste Vitalität, die dem Grand-Être eigen ist, noch besser mit der 
intermediären Vitalität der Tiere als letztere mit der grundlegenden Vitali-
tät der Pflanzen. Diese notwendige Progression vervollständigt den elemen-
taren Dualismus der Naturphilosophie zwischen Welt und Leben, indem sie 
ihn eng mit der einzigen möglichen Quelle einer reellen Synthese verbindet«, 
dt. 189).

174	A.a.O., 619/dt. 187. An Comtes Biokratie erinnert auch A. CUTRO, 
Technique et vie. Biopolitique et philosophie du bios dans la philosophie de 
Michel Foucault, Paris 2010, 59.

175	Vgl. CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte«, 
a.a.O., 73.

176	Vgl. a.a.O., 67.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


563

Vitalismus Joseph Barthez’ und Xavier Bichats. Comte, der in Montpel-
lier geboren wurde und aufwuchs und der 1816 einige Vorlesungen an 
der medizinischen Fakultät besuchte, nahm Bichats berühmte Bestim-
mung des Lebens als die Gesamtheit der Kräfte auf, die dem Tode wider-
stehen, und stellte sie ins Zentrum seiner Auffassung der Originalität des 
Lebens.177 Descartes’ wie Comtes Dualismus gründet laut Canguilhem 
darüber hinaus in der Fähigkeit beider, die Bedingungen der Vermittlung 
zwischen Materie und Leben, Körper und Seele auf einer spekulativen, 
unendlichen Ebene zu begreifen: Gott im Fall Descartes’, der große Or-
ganismus der Menschheit im Fall Comtes, in dem Liebe ihre Grundlage 
in der Form der unendlichen Vermittlung des Lebens findet. Nicht von 
ungefähr spielen die Gefühle sowohl bei Descartes als auch bei Comte 
eine wesentliche Rolle, um die Eigentümlichkeit des anthropologischen 
Wissens zu bestimmen.178 

Canguilhem sieht darüber hinaus in Comtes Idee der Biokratie als not-
wendige Bedingung der Soziokratie ein anderes positivistisches Gegen-
stück zur metaphysischen Tradition, nämlich die Idee eines Reiches der 
Zwecke.179 Kant setzt in der Kritik der reinen Vernunft Leibniz’ Idee ei-
nes Reiches der Gnade mit der absoluten Vermittlung des corpus mysti-
cum Jesus’ in Verbindung.180 Das Reich der Gnade bildet gar die unend-
liche Einheit, auf deren Grundlage die Idee einer Vermittlung zwischen 
Natur und Freiheit gedacht werden kann und insbesondere die Idee eines 
moralischen Gebots (»commandement moral«) als einer Handlung, die, 
anders als die technischen Geschicklichkeitsregeln (»règles d’habilité«), 
die bloß die Erfindung der Mittel zu äußerlichen Zwecken betreffen, ihr 

177	Zum Verhältnis Comtes zur vitalistischen Tradition und zur Medizinschule 
Montpelliers vgl. auch CANGUILHEM, »L’École de Montpellier jugée par 
Auguste Comte« (1961), a.a.O., 75–80.

178	Für Comte vgl. insbesondere »Discours préliminaire sur l’ensemble du po-
sitivisme«, a.a.O., 31/dt. 87, nach dem weder die Rationalität noch die Tä-
tigkeit, weder die Wissenschaft noch die Politik die wahre menschliche Ein-
heit herstellen können, die nur im Gefühl, d. h. in der Moral, gründen kann: 
»Denn weder die Vernunft noch gar die Aktivität können die wahre mensch-
liche Einheit ausmachen. In der individuellen und vor allem kollektiven 
Ökonomie ruht die Harmonie letztendlich nur auf dem Gefühl.«

179	Vgl. CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte«, 
a.a.O., 73: »[…] l’idée de la Biocratie, condition obligée de la Sociocratie. 
C’est là l’équivalent positiviste de la vieille idée métaphysique du Règne des 
Fins.«

180	Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 840. Bereits bei Leibniz ist 
die Vorstellung eines Reiches der Gnade mit der Erklärung der Einheit zwi-
schen Körper und Seele verbunden: vgl. G.W. von LEIBNIZ, Système nou-
veau de la nature et de la communication des substances, aussi bien que de 
l’union de l’âme et du corps, hg. v. Ch. Frémont, Paris 1994, 74 (§ 15).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


564

Ziel in sich selbst hat. Das Reich der Gnade stellt gleichsam nichts an-
ders dar als jenen unendlichen Organismus nach der Metaphysik des 
Aristoteles, ja Leben im ausgezeichneten und ewigen Sinne, der unter-
stellt werden muss, um eine absolute Tätigkeit, die ihr Ziel gleichzeitig 
als causa formalis und causa finalis in sich selbst hat, überhaupt den-
ken zu können.

Es ist in diesem Sinne nicht unerheblich zu wissen, dass Canguilhem 
in der Vorlesung über Les normes et le normal, die er während der Vor-
bereitung seiner medizinischen Dissertation, das Essai sur quelques pro-
blèmes concernant le normal et le pathologique, im akademischen Jahr 
1942–43 an der nach Clermont-Ferrand verlegten Universität Straßburg 
gab, auf die kantische, auf Aristoteles’ Unterscheidung zwischen poie-
sis und praxis zurückgehende Bestimmung der règles d’habilité und des 
commandement moral in der Grundlegung der Metaphysik der Sitten zu-
rückgreift, um zwischen einer bloß technischen, pragmatischen und einer 
eigentlich moralischen Handlung zu unterscheiden.181

Angesichts der zwei »équivalents positivistes« der Metaphysik, nament-
lich des Dualismus zwischen Materie und Leben, und der Unterstellung ei-
nes absoluten Organismus oder gar corpus mysticum als notwendige Be-
gründung der Moral, die er in dessen philosophie biologique ausmachen 
zu können glaubt, scheut sich Canguilhem nicht, Comte als einen Meta-
physiker zu bezeichnen, auch wenn er weiß, dass der Betreffende kaum zu-
gelassen hätte, als ein solcher benannt zu werden. Canguilhem sieht ins-
besondere in Comte gleichzeitig den letzten und den größten Vertreter der 
vitalistischen Tradition der Medizinschule Montpelliers im 19. Jahrhun-
dert.182 In seinem Beitrag zum 16. Internationalen Kongress der Geschichte 

181	Vgl G. CANGUILHEM, Les normes et le normal, Vorlesung an der Univer-
sität Straßburg, akademisches Jahr 1942–1943, Fonds Georges Canguilhem 
bei CAPHES, Ms. Bl. 14 f. Dort betont Canguilhem insbesondere die innere 
Zweckmäßig der praxis, die sie von der poiesis als eine Tätigkeit absetzt, deren 
Ziele immer äußerlich sind: »Les commandements de la moralité prescrivent 
une action qu’a sa fin en elle-même, qu’a donc valeur absolue.« (»Die Gebote 
der Moralität schreiben eine Handlung vor, die ihren Zweck in sich selbst hat 
und der somit ein absoluter Wert zukommt.«) Vgl. I. KANT, Grundlegung der 
Metaphysik der Sitten, hg. v. B. Kraft, D. Schönecker, Hamburg 1999, A 389, 
A 440 ff. Es ist kaum nötig zu bemerken, dass eine solche Handlung erst als 
absolute Tätigkeit, ja als eminentes Leben – oder nach Kant als corpus mys-
ticum des Reichs der Zwecke und nach Hegel als die unendliche Einheit des 
absoluten Lebens – konsistent gedacht werden kann. Auch in diesem Fall ist 
eine Hauptreferenz Canguilhems der Freund René Le Senne und dessen Traité 
de morale générale. Für die Unterscheidung zwischen technischen und mora-
lischen Handlungen in Bezug auf Kant vgl. auch TLM 834 ff.

182	Vgl. CANGUILHEM, »La philosophie biologique d’Auguste Comte«, a.a.O., 
73 f.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


565

der Medizin in Montpellier, 22.–28. September 1958, behauptet Canguil-
hem gar, die philosophie biologique Comtes sei an Breite und Tiefe den 
Systemen der romantischen Biologie, der französischen Tradition des Vi-
talismus ebenso wie der deutschen Naturphilosophie, kaum unterlegen.183

Canguilhems Einordnung Comtes in die große spekulative Tradition 
der romantischen Naturphilosophie könnte selbstverständlich gleichsam 
als ein Selbstporträt verstanden werden. Canguilhem, der 1926 seinen 
diplôme d’études supérieures über die Begriffe der Ordnung des Fort-
schritts bei Comte geschrieben hatte, war sicherlich nicht entgangen, 
dass Léon Brunschvicg 1927 in Le progrès de la conscience dans la phi-
losophie occidentale in Bezug auf den zur Biologie bekehrten Mathema-
tiker Comte in verwerfender Weise von einer »Biologie romantique« ge-
sprochen hatte.184 Die Umkehrung von Brunschvicgs Wertschätzung ist 
als ein Gegenprogramm zu verstehen, dessen romantischer Seite Canguil-
hem sich durchaus bewusst war. Wobei Canguilhem lediglich in einem 
erkenntnistheoretischen und moralischen Sinne für einen Metaphysiker 
zu halten ist, aber keineswegs in einem ontologischen.185

Der Bezug auf Auguste Comte ist aber auch für die Bestimmung des 
Verhältnisses zwischen Leben und Macht entscheidend. Die biocratie fi-
nale bildet gleichsam den oberen Begriff zu Foucaults biopouvoir.186 Bio-
macht und Biopolitik sind reine Biokratie, Biokratie als reine Naturbe-
herrschung zu nackten vitalen Zwecken, zur Erhaltung und Steigerung 
der Lebenskräfte. Sie sind Biokratie ohne ihre eigene Vollendung im gro-
ßen Organismus der Menschheit, Biokratie ohne Liebe. Als technische 
Wissenschaft und wissenschaftliche Technik können sie nicht über den 
begrenzten Horizont von Wissenschaft und Technik selbst hinausschau-
en und verurteilen sich hiermit zum Szientismus und zur Technokratie. 
Der gegenüber der gewaltfreien Macht der absoluten Tätigkeit des aus-
gezeichneten Lebens depotenzierte Lebensbegriff, mit dem sie operieren, 
ist Ausdruck einer Impotenz, deren Frustration ohne Vergeistigung nur 

183	Vgl. DERS., »L’École de Montpellier jugée par Auguste Comte«, a.a.O., 80.
184	Vgl. L. BRUNSCHVICG, Le progrès de la conscience dans la philosophie 

occidentale, Bd. II, Paris 1927, 543 ff. und insbesondere den Titel des Ab-
schnittes A: »Physique classique et Biologie romantique«.

185	Bezeichnend in diesem Sinne ist die Unterscheidung, zwischen Animismus 
und Vitalismus, die Canguilhem hervorhebt. Das vitale Prinzip Barthez’ und 
Bichats hat keine ontologische, sondern allein eine phänomenologische Be-
deutung. Es stellt keine gesonderte Substanz wie etwa die Seele Georg Ernst 
Stahls, sondern eine unbekannte Ursache dar, die zur Erklärung der vitalen 
Phänomene postuliert wird (vgl. CANGUILHEM, »L’École de Montpellier 
jugée par Auguste Comte«, a.a.O., 77).

186	Ähnlich sieht Michele Cammelli in Foucaults Biopolitik die technokrati-
sche Reduktion auf eine schlichte Biokratie (CAMMELLI, »Da Comte a 
Foucault attraverso Canguilhem«, a.a.O., 22).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


566

Aggressivität und Herrschaftsdrang auslösen kann. Macht und Leben 
sind dann als Gegensätze und nicht als ein Hendiadyoin, als der Doppel-
aspekt der Liebe, zu verstehen. Die Macht eines depotenzierten Lebens 
steht im Gegensatz zum Leben im eminenten Sinne als eine gleichzeitig 
gewalttätige und impotente Beherrschung (durch die Doktoren der Kas-
tration), die von Macht als absolute Tätigkeit und Vermittlung nichts 
weiß.

ii. Das Normale als die physis der Physiologie

Canguilhems grundsätzliche Anlehnung an Comtes philosophie biolo-
gique geht allerdings kaum mit einer unkritischen Aufnahme von dessen 
Biologie einher. Comtes Auffassung der Biologie als besondere Wissen-
schaft der vitalen Kräfte zeigt sich im Gegenteil aus der Sicht Canguil-
hems kaum auf der Höhe von dessen philosophischem Verständnis des 
Lebens als fundamentaler Tätigkeit. Die Biologie Comtes wird weder 
der biocratie finale des ausgezeichneten Lebens des großen Organismus 
der Menschheit noch dem phänomenalen Dualismus zwischen Materie 
und Leben, der aus ihr hervorgeht, gerecht. Dadurch fällt sie ins Feld der 
nackten biocratie und der nackten biopouvoir zurück.

Canguilhems Kritik an Comtes Verständnis der Biologie ist wesentlich 
mit einer Kritik an der positivistischen Auffassung der Unterscheidung 
zwischen Normalem und Pathologischem verbunden. Die Relevanz der 
beiden Kritiken kann man wiederum erst verstehen, wenn man einsieht, 
welche wesentliche, ausgezeichnete Rolle der Biologie im positivistischen 
System zukommt. Die Biologie spielt in Contes Positivismus auf der Ebe-
ne der Methode die Rolle, die in der wissenschaftlichen Weltauffassung 
des Wiener Kreises die Physik einnimmt. Beide sind die Wissenschaften, 
durch die eine antimetaphysische Vereinheitlichung, das heißt im Grun-
de eine Naturalisierung der Erfahrung, zustande kommen soll. Die physis 
der Physik muss bloß mit jener der Physio-logie, die physikalischen Tat-
sachen müssen mit dem physiologischen Begriff für den Naturzustand, 
das heißt mit dem Normalen, ersetzt werden.

Infolge des Einflusses sowohl der neuzeitlichen wissenschaftlichen Re-
volution sowie des Wiener logischen Positivismus ist man geneigt, den 
Positivismus eher mit einer Hegemonie der Physik in Verbindung zu 
bringen. Die Eigentümlichkeit des Positivismus Comtes lässt sich hinge-
gen erst verstehen, wenn man die Präeminenz im Auge hat, die in ihm der 
Biologie zukommt. Comte war sich durchaus bewusst, dass das Privileg 
des Positivismus, die Reorganisation der abendländischen Gesellschaft 
voranzubringen, in dessen Fähigkeit lag, die wissenschaftliche Revoluti-
on von den analytischen Wissenschaften, der Mathematik, der Astrono-
mie, der Physik und der Chemie, zu den synthetischen Wissenschaften, 

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


567

der neu gegründeten Biologie und der neu zu gründenden Soziologie, hin 
zu erweitern. Nicht von ungefähr sind die beide letzten Wissenschaften 
mit zwei Neologismen zu bezeichnen, von denen der letzte bekanntlich 
von Comte selbst geprägt wurde. Die Biologie spielt dabei die entschei-
dende vermittelnde Rolle, die von der Gesamtheit der Vorbereitungswis-
senschaften zur Soziologie als der Endwissenschaft führt.187 Im Système 
de politique positive spricht Comte von der großen wissenschaftlichen 
Revolution, oder gar von »der tiefsten Revolution des eigentlichen wis-
senschaftlichen Geistes«,188 die durch den entscheidenden Anstoß von 
Bichat die allgemeine Leitung der Naturphilosophie von der Astrono-
mie auf die Biologie übertrug.

Ich sollte hier die noch sehr wenig verstandene philosophische Bedeutung 
der großen wissenschaftlichen Revolution sorgfältig erklären, die unter 
dem Impuls von Bichat die allgemeine Präsidentschaft der Naturphiloso-
phie von der Astronomie auf die Biologie übertrug.189

187	Vgl. COMTE, Système de politique positive, Bd. I, a.a.O., 564/dt. 143: »Es 
ist durch das Studium des Lebens, dass sich die Gesamtheit der vorgän-
gigen Wissenschaften direkt mit der finalen Wissenschaft verbindet.« Für 
Comtes Auffassung der Biologie vgl. außer dem dritten Kapitel der Système 
de politique positive (»Introduction directe, naturellement synthétique, ou 
Biologie«), das als direkte, natürlich synthetische Einführung zum eigentli-
chen Traité de Sociologie dienen soll, nachdem die Kosmologie die indirek-
te, analytische Einführung parat gestellt hatte, auch die 40. Vorlesung der 
Cours de politique positive (»Considérations philosophiques sur l’ensemble 
de la science biologique«). Entscheidend sind außerdem auch der »Discours 
prononcé aux funérailles de Blainville« (1950), den Comte in den Anhang 
zum ersten Band der Système de politique positive stellte (a.a.O., 737–46/
dt. 283–94), und der »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, in: 
Système de politique positive, Bd. IV, a.a.O., 217–29.

188	COMTE, Système de politique positive, Bd. I, a.a.O., 574/dt. 151.
189	A.a.O., 584/dt. 159. Dazu auch CANGUILHEM, »La philosophie biolo-

gique d’Auguste Comte«, a.a.O., 64 und J.-F. BRAUNSTEIN, La philoso-
phie de la médecine d’Auguste Comte, Paris 2009, 95 ff. Léon Brunschvicg 
erinnert daran, dass 1798, das Jahr der Geburt Comtes, der der Sekretär 
von Saint-Simon gewesen war, dieser vom Arzt Jean Burdin den eigentlichen 
Keim der zukünftigen positiven Philosophie geliefert bekam. Im Gespräch 
mit Burdin wurde Saint-Simon gewahr, dass die früheren Theoretiker der 
Wissenschaft es versäumt hatten, die Enzyklopädie des wissenschaftlichen 
Wissens weit genug zu führen. So zählt die Physiologie noch nicht ganz zu 
den positiven Wissenschaften. Es fehlt ihr aber nur noch ein Schritt, um die 
konjekturalen Wissenschaften zu verlassen. Dann wird die Physiologie den 
Weg zu einer positiven Wissenschaft des Menschen, ebenso zur einer positi-
ven Moral wie zu einer positiven Politik und zu einer positiven Philosophie 
eröffnen und dadurch aus der Anarchie, die der Französischen Revolution 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


568

Georges Canguilhems Kritik am Naturalismus setzt auf der Ebene von 
Comtes Auffassung der Biologie als allgemeine Vorsitzende der Natur-
philosophie an. Darin liegt ihre Radikalität, denn ihn interessiert das 
Organische und Synthetische und kaum der schlichte Physikalismus. Sie 
erfasst den Naturrest im Geiste selbst und die Unfähigkeit, ihn auf eine 
angemessene Art und Weise zu reflektieren. Wie bereits Foucault be-
greift Canguilhem den Biologismus der Moderne als das Herz des geis-
tigen Lebens selbst – le cœur même de la vie spirituelle nach Lévinas’ 
Formel. Der Bezug auf Comte lässt in einer in der Form ansonsten kaum 
gegebenen Deutlichkeit die Zugehörigkeit der beiden Autoren, Canguil-
hem und Foucault, an derselben Tradition, derjenigen der histoire des 
sciences, zum Vorschein kommen. Die Bewegung, die in Les mots et les 
choses von den Wissenschaften der Organisation – Politische Ökonomie, 
Philologie, Biologie – zu den Humanwissenschaften und zur modernen 
epistéme als fundamentaler Disposition des anthropologischen Wissens 
führt, zeichnet offensichtlich die von Comte umrissene Evolution des 
positiven Wissens von der Biologie zur Soziologie und von dieser zur 
positivistischen, anthropologischen Begründung der Wissenschaft, der 
Technik und der Moral nach. Ähnlich findet Canguilhem in der Biologie 
den Kern des modernen Geistes und seines intrinsischen Naturalismus. 
Dadurch trifft er nicht nur den biopolitischen Kern der Humanwissen-
schaften, sondern auch das szientistische, technokratische Zentrum ei-
ner Philosophie, die mit dem modernen Subjektivismus auf Endlichkeit 
und Natur vereidigt ist.

Die Verwerfung einer Vereinheitlichung der Erfahrung von der Wis-
senschaft her steht im Mittelpunkt von Canguilhems Werk und seines 
Einspruchs gegen den Naturalismus. In einer Reihe von Vorlesungen 
über die Methode, die er im akademischen Jahr 1941–1942 in Cler-
mont-Ferrand hielt, kritisiert er den Reduktionismus des Wiener Krei-
ses und insbesondere Otto Neuraths Anspruch, eine einheitliche Wissen-
schaft zu begründen, die die Sprache der Physik zur universellen Sprache 
erhebt.190 Die Unmöglichkeit, die Erfahrung von der Wissenschaft her 

folgte, führen können (vgl. BRUNSCHVICG, Le progrès de la conscien-
ce dans la philosophie occidentale, Bd. II, a.a.O., 536–38). Brunschvicg be-
zieht sich insbesondere auf Saint-Simons Mémoire sur la science de l’homme 
(1813) und auf das Buch über Saint-Simon von Célestin Bouglé, dem Leiter 
von Canguilhems diplôme d’études supérieures über die Begriffe der Ord-
nung und des Fortschrittes bei Comte: C. BOUGLÉ, L’œuvre d’Henri de 
Saint-Simon, Paris 1925, 60 ff.

190	Vgl. G. CANGUILHEM, »Leçons sur la méthode«, Universität Straßburg 
1941–1942, von Canguilhem ausgewählte Auszüge, in: OC IV, 65–80, insb. 
68 ff. Dazu auch BRAUNSTEIN, »Canguilhem, Comte et le positivisme«, 
a.a.O., 100 f. Über die Entwicklungen des Wiener Kreises wurde Canguil-
hem früh informiert über seinen Freund Jean Cavaillès (vgl. J. CAVAILLÈS, 

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


569

auf Einheit zu bringen, ist die Hauptthese des zusammen mit seinem 
Schulkollegen Camille Planet verfassten Traité de logique et de moral. 
Von Henri Bergson ausgehend unterscheiden Planet und Canguilhem 
zwei mögliche Ausdeutungen der Erfahrung mit je verschiedener Berech-
tigung und Tragweite: die objektive Orientierung an den quantitativen 
Analysen und der determinierten Realität der Materie der Naturwissen-
schaften und die subjektive Orientierung an den qualitativen Synthesen 
und am schöpferischen Werden des Lebens der alltäglichen Erfahrung 
und der Moralwissenschaften.191

Die Verwerfung einer wissenschaftlichen Vereinheitlichung der Erfah-
rung erhält aber ihre prägnanteste Bedeutung in Canguilhems Ausei
nandersetzung mit dem Positivismus Comtes, in der sie auf den allge-
meinen Vorsitz der Naturphilosophie durch die Biologie bezogen wird. 
An ihr lassen sich sowohl die ethisch-politischen wie auch die erkennt-
nistheoretischen Einwände ablesen, die Canguilhems Einspruch gegen 
den Naturalismus prägen. Die ethisch-politischen Einwände sind auf die 
Unmöglichkeit ausgerichtet, Qualitäten und Werte auf Tatsachen zu re-
duzieren und somit eine Wissenschaft der Werte und der Zwecke – une 
science des fins – zu begründen. Die erkenntnistheoretischen Einwände 
zielen auf den Zirkel, in den sich alle naturalistischen Theorien der Er-
kenntnis notwendig verwickeln. Das Projekt, die Erkenntnis der Natur 
zu naturalisieren – »le projet de naturaliser la connaissance de la na-
ture« – ist bereits von seinem Ansatz her verfehlt.192 Die Erkenntnis der 
Natur kann unmöglich von einer Natur her verstanden werden, die von 
ihr erst konstituiert wird. Der fehlerhafte Zirkel, der sich daraus ergibt, 
ist derselbe, den Foucault in seiner Schilderung der vergeblichen Versu-
che der anthropologische Moderne schildert, Endlichkeit in sich selbst 
zu fundieren. Ist Natur nach der Bestimmung Kants als der »Inbegriff 
gegebener Gegenstände« zu verstehen,193 so kann sie durchaus mit der 
Endlichkeit, mit dem anscheinend Gegebenen und Immanenten gleich-
gesetzt werden. In seiner Rezension von Foucaults Les mots et les choses 
erinnert Canguilhem daran, dass Comte oft gedacht hatte, der wahre 
Kant zu sein, indem er das metaphysische Subjekt-Objekt-Verhältnis mit 
dem wissenschaftlichen von Milieu und Organismus ersetzte. Die Phi-
losophie Comtes stellt insofern laut Canguilhem das Paradebeispiel der 

»L’École de Vienne au Congrès de Prague«, in: Revue de Métaphysique et 
de Morale, 42 (1935), 137–39).

191	Vgl. TLM 641, 798–809; außerdem Bergson über die zwei divergierenden 
Richtungen der Entwicklung des Lebens: H. BERGSON, Schöpferische Evo-
lution, a.a.O., 157 ff./fz. 135 ff., und Auguste Comtes Unterscheidung zwi-
schen Welt- und Menscherkenntnis: COMTE, Cours de philosophie positi-
ve, Bd. I, a.a.O., 40. Vorlesung, 665 f.

192	Vgl. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.O., 342 für das Zitat.
193	KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 873.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


570

empirischen Behandlung des kantischen Transzendentalprojekts dar, die 
Foucault in seiner Analytik der Endlichkeit denunziert.194 Wenn man auf 
die Geschichte der Anthropologisierung des Denkens im 19. Jahrhundert 
mit den Augen von Autoren wie Canguilhem und Foucault zurückblickt, 
dann muss man erkennen, wie weit Kant vorauszuschauen wusste, als er 
bereits in der Architektonik der reinen Vernunft die Ansprüche der empi-
rischen Psychologie brandmarkte, an die Stelle der Metaphysik zu treten.

Wo bleibt denn die empirische Psychologie, welche von jeher ihren Platz 
in der Metaphysik behauptet hat, und von welcher man in unseren Zeiten 
so große Dinge zur Aufklärung derselben erwartet hat, nachdem man die 
Hoffnung aufgab, etwas Taugliches a priori auszurichten?195

Beide Reihen von Einwänden gegen die Naturalisierung der Erfahrung, 
gegen deren Zurückführung auf die Immanenz eines Gegebenen, die 
ethisch-politische und die epistemologische, gehen im Grunde von der-
selben Art von Reduktionismus aus. Sie ebenen einfach die Differenz zwi-
schen Wesen und Tatsachen ein. Sie erweisen sich in ihrer Unfähigkeit, 
Mannigfaltiges auf Einheit zurückzubringen, als schlechte Idealisierun-
gen und falsche Vermittlungen. Deshalb kann Canguilhem die Annähe-
rung zwischen Positivismus und Phänomenologie bei Foucault guthei-
ßen, was selbstverständlich auch bedeutet, im Grunde sich Foucaults 
Polemik gegen die phänomenologische Anthropologisierung der Dia-
lektik durch den französischen Marxismus anzugeignen.196 Die Radika-
lisierung des Cogito Descartes’ durch das Ausklammern der Frage nach 
der Existenz der Außenwelt und die Fundierung der Transzendental-
philosophie durch die Rückversetzung des kantischen Ich denke in die 
psychophysische Indifferenz des Bewusstseinslebens kann das Problem 
der Vermittlung zwischen Seele und Körper, Ideal und Existenz per se 
nicht lösen. So fällt die Phänomenologie in den Naturalismus zurück, die 
sie dem Psychologismus entgegenhielt, und wirft sich an den Hals des 
Positivismus. Ähnlich wie Foucault in der Erlebnisanalyse nichts ande-
res als einen lediglich strengeren Versuch sieht, das Empirische für das 
Transzendentale gelten zu lassen,197 setzt Canguilhem immer wieder den 
vivant dem vécu entgegen, denn zwischen den beiden steht das Leben, 

194	Vgl. CANGUILHEM, »Mort de l’homme et épuisement du Cogito ?«, 
a.a.O., 615: »La philosophie de Comte est l’exemple type d’un traitement 
empirique du projet transcendantal conservé« (»Die Comtesche Philoso-
phie ist das Paradebeispiel für eine empirische Bearbeitung des beibehalte-
nen transzendentalen Projekts«, dt. 44).

195	KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., B 876.
196	Vgl. CANGUILHEM, »Mort de l’homme et épuisement du Cogito?«, 

a.a.O., 616/dt. 45.
197	Vgl. a.a.O. und MC 332/dt. 388.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


571

der Grund einer Vermittlung zwischen Bedürfnissen und Materie, exi-
gences und existence, die das Lebendige in seiner konstitutiven Unzu-
friedenheit nie zu erleben weiß.

Was insbesondere die Biologie angeht, so kann sie im Positivismus den 
Vorsitz der Naturphilosophie beanspruchen, weil sie ermöglicht, zwi-
schen Wesen und Tatsachen, Idealen und Fakten zu vermitteln. Can-
guilhem hebt hervor, dass durch die Philosophie Comtes die empirische 
Behandlung des transzendentalen Projekts ihr Hauptinstrument in der 
Biologie fand.198 Dabei hat Comte – so Canguilhem in Anspielung an Les 
mots et les choses – die Ökonomie und die Sprachwissenschaft ignoriert 
oder gar missachtet. Man weiß allerdings aus Foucaults Ausführungen, 
dass sie als Wissenschaften der Organisation sich im Grunde auf dem-
selben Boden entwickeln, dem auch die Biologie zugehört.

iii. François Broussais’ Prinzip der Identität zwischen  
Normalem und Pathologischem

Man kann Comte kaum Naivität gegenüber dem Problem des Redukti-
onismus zwischen den Wissenschaften vorwerfen. Die enzyklopädische 
Mühe, mit der er seiner politique positive als deren notwendige Bedin-
gung eine Philosophie und Geschichte der Wissenschaften vorausgehen 
lässt, in der er eine klare Evolution und Hierarchie der sciences posi
tives nachzeichnet, ist von dem Willen geleitet, Verstöße gegen die pro-
gressive Ordnung der Wissenschaften zu vermeiden. Nur so kann dem 
esprit organique der synthetischen Wissenschaft zur Leitung der Re-
generierung der abendländischen Republik verholfen werden. Es wur-
de bereits erwähnt, dass Comte die unberechtigte Hegemonie der Phy-
sik und den auflösenden Charakter der analytischen Wissenschaften 
für die Anarchie der Französischen Revolution verantwortlich mach-
te.199 Die positivistische Klassifizierung der Wissenschaften folgt dem 
enzyklopädischen Prinzip der abnehmenden Allgemeinheit (»généra-
lité décroissante«) und der anwachsenden Komplikation (»complica
tion croissante«).200 Die astronomischen Phänomene, die am Anfang 
der Hierarchie stehen, sind gleichzeitig die allgemeineren, weil sie auf 
alle anderen Einfluss ausüben, und die einfacheren; die sozialen Phäno-
mene, die die Hierarchie abschließen, stellen hingegen die spezifischeren 

198	CANGUILHEM, »Mort de l’homme et épuisement du Cogito?«, a.a.O., 615 
f./dt. 44.

199	Vgl. COMTE, »Discours préliminaire sur l’ensemble du positivisme«, 
a.a.O., 50 ff./dt. 117 ff.

200	Vgl. etwa COMTE, Système de politique positive, Bd. I, a.a.O., 639 f./dt. 
205. Zu Comtes Hierarchie der Wissenschaften vgl. außerdem BRAUN-
STEIN, La philosophie de la médicine d’Auguste Comte, a.a.O., 36 ff.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


572

und die komplexeren dar, weil sie alle anderen, die astronomischen, die 
physischen, die chemischen und die biologischen Phänomene in sich 
aufnehmen. Jede obere Wissenschaft ist somit einerseits allen unteren 
Wissenschaften untergeordnet, insofern sie aus einer Komplikation der 
Phänomene der letzteren besteht, andererseits lässt sie sich aufgrund ih-
rer oberen Komplexität und Spezifizität nicht auf eine untere Wissen-
schaft restlos zurückführen. Comte konnte somit den Vorwurf des Ma-
terialismus mit dem Argument zurückweisen, dass erst die hierarchische 
Klassifizierung der Wissenschaften durch die positivistische Philosophie 
erlaubt, die Reduktion der oberen Wissenschaften auf die unteren zu 
vermeiden. Eine der bedeutendsten Usurpationen wird laut Comte ins-
besondere von den Ansprüchen der Biologie dargestellt, sich die Sozio-
logie anzueignen.201

Auf der Ebene der Phänomene ist die Soziologie einerseits der Biolo-
gie als der Gesamtheit der organischen Philosophie, die alleine die Ge-
setze der menschlichen Natur zu erkennen erlaubt, untergeordnet. Die 
Soziologie, die Comte in Cours de philosophie positive noch als phy-
sique sociale bezeichnet, ist insbesondere auf Galls neu begründeter 
Gehirnphysiologie angewiesen, die die spezifische Biologie des Men-
schen als denkenden und fühlenden Organismus bildet.202 Falsch wäre 
es aber, die sozialen Phänomene auf die natürliche, den organisme col-
lectif auf den organisme individuel zu reduzieren. Die Soziologie weist 
nämlich eine irreduzible originalité scientifique auf, die sich auf ein 
Phänomen, das ihr eigentümlich ist, zurückzuführen lässt, nämlich auf 
den graduellen und kontinuierlichen Einfluss der Generationen aufein-
ander. So erklärt sich das Übergewicht (»prépondérance«), das der his-
torischen Analyse in der Soziologie zukommt. Der soziale Organismus 
ist anders als der natürliche relativ und geschichtlich und kann folglich 
mit den fundamentalen Gesetzen der menschlichen Natur nicht völlig 
erfasst werden.203

Comte bekräftigt und präzisiert die Unterscheidung zwischen kollek-
tivem und individuellem Organismus im V. Kapitel (»Théorie positive de 
l’organisme social«) der sozialen Statik des Système de politique positive, 
in dem er die positivistische Theorie des sozialen Organismus entwickelt. 

201	Vgl. COMTE, »Discours préliminaire sur l’ensemble du positivisme«, 
a.a.O., 51 ff./dt. 119 ff.

202	Vgl. A. COMTE, Cours de philosophie positive. (Physique sociale), Bd. II, 
hg. von J.-P. Enthoven, Paris 1975, 49. Vorlesung (1839), »Relations néces
saires de la physique sociale avec les autres branches fondamentales de la 
philosophie«, 155–75/dt. 343–91; für das Verhältnis der Soziologie zur Bio-
logie insb. 156 ff./dt. 346 ff., und DERS., »Examen du traité de Broussais 
sur l’irritation«, a.a.O., 218.

203	Vgl. COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. II, a.a.O., 49. Vorlesung, 
159/dt. 353.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


573

Die Analogie zwischen organisation sociale und organisme individuel ist 
keine vollständige. Während nämlich die soziale Organisation eine zu-
sammengesetzte Natur aufweist, sodass ihre Glieder auch getrennt be-
stehen können, wie bereits ihr historischer Charakter zeigt, bildet der le-
bendige Organismus eine unteilbare Einheit.204 Es wäre allerdings falsch 
zu glauben, dass in der Soziologie die Rede von einem Organismus nur 
den Wert einer Metapher hat. Ganz im Gegenteil: Leben im eigentlichen 
Sinne kann nur vom ewigen Organismus der Menschheit her verstanden 
werden. Nach dem Prinzip der Präeminenz des subjektiven Standpunkts, 
der den einzigen Grund jeder wahren Synthese darstellt, müssen alle we-
niger eminenten Organismen, der positivistischen Hierarchie nach zuerst 
der soziale und dann der vitale, dem ausgezeichneten Leben des Grand 
Être untergeordnet werden.205 In den Nouvelles réflexions, dem Zusatz 
von 1966 zu seiner medizinischen Dissertation, unterscheidet Canguil-
hem im Anschluss an Comte zwischen organisation sociale und orga-
nisme vivant.206 Gegenüber der Kopräsenz der Glieder eines lebendigen 
Organismus bildet die Exteriorität der sozialen Organe, das heißt der kol-
lektiven technischen Mittel, einen spezifischen Charakter der menschli-
chen Gesellschaft. Den vitalen Organismus als Modell der sozialen Or-
ganisation gelten zu lassen, würde demnach heißen, von einer Rückkehr 
nicht einmal zu den archaischen, sondern schlicht zu den tierischen Ge-
sellschaften zu träumen.207 In seiner Rekonstruktion der Theorie Comtes 
versäumt Canguilhem allerdings nicht daran zu erinnern, dass es neben 
einer sozialen und einer vitalen auch eine moralische Dimension gibt. Mit 
Comte das Leben einer Gesellschaft zu regeln heißt demnach, sie auf eine 
allgemeinere und edlere Gesellschaft, nämlich auf die einzige konkrete 
soziale Wirklichkeit, die Humanité oder dem Grand Être zu beziehen.208

Comtes Biologismus kann hauptsächlich weder auf der Ebene ei-
ner Reduktion der intellektuellen und affektiven Vermögen auf die 

204	Vgl. A. COMTE, Système de politique positive, Bd. II, a.a.O., 288/dt. 270.
205	A.a.O., 288 f.: »In allen theoretischen Hinsichten wird die direkte Unter-

suchung des wahren Grand-Être, des einzigen, in dem sich das Leben voll-
ständig entwickelt, von nun an die normale Basis der wichtigsten wissen-
schaftlichen oder logischen Konzeptionen, die sich auf weniger eminente 
Organismen beziehen, liefern. Diese notwendige Unterordnung charakteri-
siert immer die subjektive Methode als einzige Quelle aller wahrhaften Syn-
these.«

206	Vgl. das erste Kapitel des Zusatzes von 1966 zur Medizindissertation Can-
guilhems: »Du social au vital«, NPnr 175–91, 185 ff./dt. 251–75, 266 ff.

207	Vgl. NPnr 190/dt. 273–74.
208	Vgl. NPnr 187: »Régler la vie d’une société, famille ou cité, c’est l’insérer 

dans une société à la fois plus générale et plus noble – parce que plus proche 
de la seule réalité sociale concrète, l’Humanité ou Grand-Être« (»Das Leben 
einer Gesellschaft, Familie oder Stadt regeln heißt: diese in eine Gesellschaft 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


574

Physiologie oder gar die Natur des Gehirns noch auf der Ebene einer Re-
duktion des kollektiven und historischen Organismus der Menschheit 
auf den individuellen und natürlichen Organismus des Menschen festge-
macht werden. Der eigentliche Einfluss der Biologie auf die Soziologie ist 
nicht auf der materiellen Ebene der Phänomene, sondern auf der formel-
len der Methode auszuzumachen. Für den Biologismus der Soziologie 
als die anthropologische Endwissenschaft, die das System der positivisti-
schen Wissenschaften abschließt und vereinigt, ist insbesondere das von 
dem französischen Physiologen François Broussais’ formulierte Prinzip 
der Identität zwischen normalen und pathologischen Lebensphänome-
nen entscheidend. Comte macht aus Broussais’ Prinzip das Prinzip der 
Gesetzmäßigkeit der Natur überhaupt und erweitert es programmatisch 
auf alle Wissenschaften der positivistischen Enzyklopädie, insbesondere 
auf die zwei letzten, synthetischen und subjektiven Wissenschaften, die 
Biologie und die Soziologie, von denen er den endgültigen Triumph der 
positiven Philosophie und Politik erwartet.

François Broussais kann laut Comte in einer doppelten Hinsicht als 
der Begründer der positiven Pathologie angesehen werden.209 Broussais 
hat zum einen die Physiologie, die seit der Mitte des 18. Jahrhunderts 
dabei war, sich als wahre Wissenschaft herauszubilden,210 dadurch po-
sitiv begründet, dass er durch die Einführung der jedem lebendigen Ge-
webe allgemeinen Eigenschaft der Reizbarkeit eine eindeutige Korre-
lation zwischen Organen und Funktionen etablieren konnte.211 Somit 
vermochte er, dem Problem der Lokalisierung der Krankheiten eine po-
sitive Lösung zu geben. Die Krankheiten bilden kein Wesen mehr, wie in 
der metaphysischen Tradition der Nosologie, sondern funktionelle Stö-
rungen, die mit Organverletzungen eindeutig verbunden sind. Die klare 

einfügen, die zugleich allgemeiner und erhabener, weil der einzigen konkre-
ten sozialen Wirklichkeit – nämlich der Menschheit, dem Großen Wesen – 
näher ist«, dt. 269.)

209	Vgl. COMTE, »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, a.a.O., 223. 
Zu François Broussais’ physiologischer Medizin und zur ihrer politischen 
Relevanz als Rückzugsort des materialistischen Denkens der philosophes 
zur Zeit der Restauration: J.-F. BRAUNSTEIN, Broussais et le matérialis-
me. Médecine et philosophie au XIXe siècle, Paris 1986, insb. zur Identität 
zwischen Physiologie und Pathologie: das Kapitel I. 3 (»La médecine phy-
siologique«), 51–83, und über das Verhältnis zum Positivismus das Kapitel 
III. 3 (»Broussaisme et positivisme«), 203–26.

210	Zur Geschichte der Physiologie vgl. auch G. CANGUILHEM, »La consti-
tution de la physiologie comme science« (1963), in: Études 226–73.

211	Vgl. COMTE, »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, a.a.O., 223, 
und zum positiven Verhältnis zwischen Organen, Milieu und Funktionen als 
der Bedingung für die Konstitution einer positiven Biologie: DERS., Cours 
de philosophie positive, Bd. I, a.a.O., 40. Vorlesung, 682 ff.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


575

Lokalisierung der Funktionen erlaubt Broussais zum anderen, das fun-
damentale Verhältnis zwischen der Physiologie und der Pathologie posi-
tiv zu begreifen. Der Übergang von den normalen zu den pathologischen 
Lebensphänomenen stellt nunmehr keine qualitative Naturveränderung, 
sondern bloß eine quantitative Abweichung desselben physiologischen 
Prinzips dar, nämlich der Reizbarkeit.212

Die positive, endliche Vermittlung zwischen einer Funktion, das 
heißt einer auf ein Ziel hin ausgerichteten Ganzheit, und ihren räum-
lichen Manifestationen, den Organen, wird bei Broussais zum Prin-
zip einer Wissenschaft des Qualitativen, nach der die Wertabweichung 
vom Normalen zum Pathologischen zur bloß quantitativen, messbaren 
Veränderung wird. Broussais erfüllt somit die Bedingung, die Foucault 
1954 am Anfang von Maladie mentale et personnalité für die Begrün-
dung einer positiven Psychopathologie nannte, nämlich die Lösung des 
Problems der Einheit zwischen Körper und Seele.213 Das letzte Kapi-
tel von Naissance de la clinique ist Broussais gewidmet, in dessen Kri-
tik an der Theorie der essenziellen Fieber Foucault den letzten Schritt 
sieht, der die Konstitution der anatomisch-klinischen Wahrnehmung 
und somit der positiven, modernen Medizin ermöglichte.214 Foucault 
würdigt an Broussais – wie bereits gesehen – insbesondere die große 
begriffliche Umwandlung, die durch die Vereinigung von physiologi-
scher Medizin und pathologischer Anatomie ermöglicht, eine positive 
Korrelation zwischen funktionellen Störungen und Organverletzungen 
zu etablieren.215 Broussais konnte damit eine Physiologie des krank-
haften Phänomens als erster definieren, die fundamentaler ist als die 
Vermittlung zwischen normaler und pathologischer Anatomie, die er 
ebenso zustande brachte.216 In Broussais endlicher Vermittlung zwi-
schen Funktionen und Organen sieht Foucault den Eckstein der Ge-
burt der Klinik mit allen Folgen, die er damit verbindet. Der Übergang 
von der maladie zum malade, von den Krankheiten als nosologische 
Wesen zu dem Organismus des kranken Menschen ist der erste einer 
Reihe von Verstößen gegen das alte aristotelische Gesetz, das Verbot, 
einen wissenschaftlichen Diskurs über das Individuum zu halten, die 
Foucault bis zur Bestimmung der Disziplinartechniken in den siebzi-
ger verfolgte.217 

Die Verobjektivierung der Krankheit löste sie von der hundertjährigen 
Metaphysik des Bösen, die sie gefangen gehalten hatte. In der konkreten 
Synthese der Funktion mit dem Organ, der Wesen mit den Tatsachen, 

212	Vgl. DERS., »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, a.a.O., 223 f.
213	Vgl. MmPer 1 f.
214	Vgl. NC 177 ff./dt. 186 ff.
215	Vgl. NC 190, 191/dt. 198, 199.
216	Vgl. NC 192/dt. 200.
217	NC 175/dt. 184 und SP 223 f./dt. 245 f.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


576

durch die Broussais die Krankheit lokalisieren und sie – gleichsam als 
ein konkretes Allgemeine – am individuellen Organismus festmachen 
konnte, sieht Foucault die erste Entfaltung jenes Spieles einer sich selbst 
fundierenden Endlichkeit, das er mit der structure anthropologique der 
Moderne und mit der sie kennzeichnenden Gleichsetzung zwischen Fun-
damentalem und Empirischem, Subjekt und Objekt, gleichsetzt.218 Der 
Bezug auf Comte und Broussais lässt mit Sicherheit schärfer verstehen, 
was Foucault meint, wenn er am Ende seiner Untersuchung über die 
Entstehung der modernen, positiven Klinik von dem entscheidenden 
Platz der Medizin in der gesamten Architektur der Humanwissenschaf-
ten spricht.219 Denselben, für Comtes Positivismus zentralen Gedanken 
verfolgte er im Grunde auch in Les mots et les choses, in der die Biolo-
gie, die Philologie und die Politische Ökonomie als Wissenschaften der 
Organisation zur Entstehung der Humanwissenschaften führen, ohne 
sich allerdings direkt auf Comte zu beziehen.220

iv. Ein nosologisches Prinzip mit universeller Geltung

In der Jugendschrift Plan der wissenschaftlichen Arbeiten, die für eine 
Reform der Gesellschaft notwendig sind, ursprünglich 1822 bereits un-
ter dem Titel Système de politique positive erschienen, den er später 
auch für seinen Soziologischen Traktat verwendet, formuliert Comte 
bereits den Keim des politischen Programms, das seiner Wissenschafts-
geschichte zugrunde liegt. Um endlich die wissenschaftliche Lehre der 
Politik entwickeln und somit nach positiven Maßstäben auf die Welt 

218	Vgl. NC 199 ff./dt. 206.
219	Vgl. NC 201/dt. 208.
220	Einen wichtigen Einfluss hat sicherlich das historiographische Werk des po-

sitivistischen Arztes Charles Daremberg ausgeübt, mit dem beide, Foucault 
und Canguilhem, arbeiten. Canguilhem spricht von Darembergs Histoire 
des sciences médicales (Paris 1870) als von einem »unerreichten« Werk 
(für Canguilhems Wertschätzung: »La philosophie biologique d’Auguste 
Comte«, a.a.O., 72–73; für Broussais’ Prinzip vgl. Ch. DAREMBERG, 
»De la maladie«, in: DERS., La médecine, histoire et doctrine, Paris 1865, 
305–34 und dazu NPes 17 Anm. 1/dt. 33–34 Anm. 12; zu Daremberg: J.-F. 
BRAUNSTEIN, »Daremberg et les débuts de l’histoire de la médecine en 
France«, in: Revue d’histoire des sciences, 58 (2005), 367–87). Für Foucault 
hat auch das Thema der Verwendung der Krankheit als eine Art spontanen 
Experiments eine entscheidende Bedeutung. Comte benutzt nämlich Brous-
sais’ Prinzip der qualitativen Identität zwischen Normalem und Pathologi-
schem auch, um die naturwissenschaftliche Experimentalmethode auf die 
Biologie zu erweitern (vgl. COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. I, 
a.a.O., 40. Vorlesung, 695 ff., und auch Canguilhem: NPes 20 ff./dt. 38 ff.).

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


577

und auf die Menschen technisch eingreifen zu können, sei es notwen-
dig, das Gesetz zu bestimmen, das zwischen der kollektiven Zivilisati-
onsgeschichte der Menschheit und der individuellen Naturgeschichte 
des Menschen zu vermitteln ermöglicht.221 Allein so wird man nach dem 
Hauptdogma des Positivismus den Fortschritt auf die Ordnung und auf 
fundamentale Gesetzen der menschlichen Organisation, die physique so-
ciale auf die physiologie oder – wie es erst später heißen wird – die So-
ziologie auf die Biologie zurückführen können. Dafür fehlt aber noch 
die wahre Geschichte, la véritable histoire, die die Gesetze, die die sozi-
ale Entwicklung der menschlichen Gattung regeln, wissenschaftlich un-
tersucht.222

Comte findet das Prinzip der historischen Entwicklung der Mensch-
heit in dem, was er selbst als Broussais’ Prinzip bezeichnet. Aus dem 
Prinzip der radikalen Identität zwischen der Krankheit und der Gesund-
heit leitet er das Gesetz der Variation überhaupt ab, oder, wie er sagt, das 
allgemeine Gesetz der Modifizierbarkeit (»la loi générale de la modifica-
bilité«).223 Jede qualitative Veränderung kann prinzipiell auf eine quanti-
tative zurückgeführt werden, so wie die pathologischen Phänomene der 
Quantität, nicht aber ihrer Natur nach von den normalen abweichen. In 
Bezug auf Comtes Verallgemeinerung des Prinzips von Broussais spricht 
Canguilhem im Essai von einem Prinzip der Nosologie, dem eine uni-
verselle Geltung zugesprochen wird, die auch die politische Ordnung 
umfasst: »un principe de nosologie investi d’une autorité universelle, y 
compris dans l’ordre politique.«224 Später betont er, dass Comtes Theorie 
der Entwicklung eine biologische Auffassung der Geschichte zugrunde 
liegt.225 Als eigentliches Kernstück von Comtes Dreistadiengesetz rückt 

221	Vgl. A. COMTE, Plan des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser 
la société, in DERS.: Philosophie des sciences, a.a.O., 274–346, insb. 333/
dt. 139.

222	Vgl. a.a.O., 345/dt. 152.
223	A. COMTE, Système de politique positive, Bd. III, Paris 1853, 21/dt. 76 und 

Système de politique positive, Bd. II, a.a.O., 453/dt. 400.
224	NPes 20/dt. 38.
225	G. CANGUILHEM, »Histoire des religions et histoire des sciences dans la 

théorie du fétichisme chez Auguste Comte« (1964), in: Études, 81–98, hier 
98. Vgl. aber bereits den diplôme d’études supérieures von 1926, wo Can-
guilhem betont, dass Comte in der biologischen Theorie Broussais’ über die 
qualitative Identität zwischen normalen und pathologischen Lebensphäno-
menen ein Fundament für seine Theorie des Fortschrittes finden konnte: 
»Le fondement du progrès, Comte l’a trouvé dans une théorie biologique 
[sc. Broussais’ Lehre] qui a eu sur lui la plus grande influence.« Demnach 
kommt Canguilhem zu dem Schluss, dass es die Biologie ist, die der Mög-
lichkeit des Fortschrittes ein objektives Fundament verschafft und somit 
ermöglicht, eine Theorie der Veränderbarkeit zu entwickeln, die mit der 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


578

somit Broussais’ Prinzip der Identität zwischen Qualität und Quantität 
– wie es in Canguilhems Vorlesung von 1942–1943 über Les normes et 
le normal heißt – in den Mittelpunkt des positivistischen Projekts, den 
Geist zu naturalisieren, und dies im gleichen Moment, in dem Comte für 
die Soziologie als historische Wissenschaft des Geistes die Unabhängig-
keit gegenüber der Biologie beanspruchte.

En faisant de la notion de progrès le contenu d’une loi, Comte naturali-
sait l’esprit, au moment précis qu’il revendiquait pour la sociologie, science 
de l’esprit, son indépendance d’objet et de méthode relativement à la bio-
logie.226

In der von Canguilhem angeregten kollektiven Studie über die Begriffe 
der ›Entwicklung‹ und der ›Evolution‹ im 19. Jahrhundert ist ein wichti-
ger Teil Comtes Auffassung des Fortschrittes als Entwicklung nach dem 
Modell der Embryologie gewidmet.227 Comtes Prinzip, nach dem der 
Fortschritt eine Entwicklung der Ordnung ist, sei insbesondere auf ei-
nen der Biologie entlehnten Begriff der développement als Präformati-
on zurückzuführen. Der Fortschritt ist demnach nicht das Produkt einer 
menschlichen Geschichte, die mit Kant und dessen Nachfolger als der 
Ausdruck des Konfliktes zwischen menschlicher Freiheit und Naturge-
setzen zu verstehen ist, sondern die schlichte Entfaltung der Natur des 
Menschen.228 Die menschliche Geschichte konstituiert nicht die natürli-
chen Veranlagungen des Menschen, sondern vollzieht sie bloß. In diesem 
Sinne zwingt die Biologie demnach der Geschichte ihr Apriori auf (»un 
a priori que la biologie impose à l’histoire«).229 So kann Canguilhem in 

Ordnung vereinbar ist: »C’est la biologie qui fournit un fondement objectif 
à la possibilité du progrès, c’est-à-dire à la réalité de variations compatibles 
avec l’ordre« (CANGUILHEM, La théorie de l’ordre et du progrès chez A. 
Comte, a.a.O., Bl. 35 f.).

226	G. CANGUILHEM, Cours de philosophie générale et de logique. Année 
1942–1943. Les normes et le normal (Auszüge), zuerst mit der Genehmi-
gung des Autors auf Englisch erschienen: DELAPORTE, A Vital Rationa-
list, a.a.O., jetzt in: OC IV, 81–109, hier 91: »Indem er vom Begriff des Fort-
schrittes den Inhalt eines Gesetzes machte, naturalisierte Comte den Geist 
im selben Moment, in dem er für die Soziologie, Wissenschaft des Geistes, 
die Unabhängigkeit hinsichtlich ihres Gegenstandes und ihrer Methode ge-
genüber der Biologie beanspruchte.«

227	Vgl. G. CANGUILHEM, G. LAPASSADE, J. PIQUEMAL, J. ULMANN, Du 
développement à l’évolution au XIXe siècle, hg. v. É. Balibar, D. Lecourt, Pa-
ris 21985 (1962), insb. Kapitel IV (»Histoire et embryologie: le progrès en 
tant que développement selon Auguste Comte«).

228	Vgl. a.a.O., 51.
229	Vgl. a.a.O., 49. Ähnlich CANGUILHEM, »Mort de l’homme ou épuisement 

du Cogito?«, a.a.O., 615: »Mais, chez Comte, l’a priori biologique est un a 

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


579

dem von ihm allein verfassten Vorwort angesichts dieses biologischen 
Naturalismus schlicht von den Praktiken einer neuen Technokratie spre-
chen, der der Begriff der Entwicklung in der Psychologie und in der Pä-
dagogik als Fundament dienen soll. In der internationalen Politik neigt 
hingen der Begriff der Unterentwicklung dazu, den ehemaligen Koloni-
almächte ein gutes Gewissen zu verschaffen.230

Die methodologische Erweiterung des biologischen Prinzips Brous-
sais’ und damit einhergehend der Biologismus des Positivismus be-
trifft aber nicht nur die Soziologie, sondern die Wissenschaft über-
haupt. Broussais’ Aphorismus ist laut Comte gleichzeitig logisch und 
wissenschaftlich. Er kann insofern vom animalischen auf das intellek-
tuelle und affektive Leben des Menschen, wie Broussais in seiner Stu-
die des Wahnsinns gezeigt hat, und von dort auf den kollektiven Orga-
nismus, das heißt auf die Soziologie übertragen werden.231 Er vermag 
dem Studium der Krankheiten nicht weniger als jenem der Anomali-
en und Monstrositäten, der Pathologie als der Teratologie zu dienen.232 
Während außerdem die Psychologie nur den erwachsenen und gesun-
den Menschen in Betracht zog, ermöglicht die physiologische Patholo-
gie Broussais’, auch dem nicht vollendet entwickelten Menschen, sprich 
den Kindern und den Wilden, und dem Menschen, dessen Organisation 
gestört ist, sprich dem Monster, dem Behinderten, dem Delinquenten, 
dem Perversen, dem Invertierten, gerecht zu werden.233 Comte erweitert 
aber das Prinzip Broussais’ auch auf die unorganische Welt und somit 
auf die ganze Enzyklopädie des positiven Wissens.234 Er sieht nämlich 
in ihm schlicht das Gesetz des Naturgesetzes überhaupt. Muss nämlich 
der wahre wissenschaftliche Geist stets dazu tendieren, die anscheinen-
den Qualitätsvariationen auf einfache Quantitätsdifferenzen zu redu-
zieren, so hat er in Broussais’ Prinzip der bloß quantitativen und nicht 
qualitativen Abweichung zwischen Normalem und Pathologischem sein 
Prinzip gefunden. Wäre hingegen die Qualität der Quantität radikal ir-
reduzibel, wie es seit Kant die metaphysischen und literarischen Den-
ker wiederholen, so würde der Begriff selbst des Naturgesetzes jeden 
Sinn verlieren. 

priori pour l’a priori historique. L’histoire ne peut pas dénaturer la nature« 
(»Aber bei Comte stellt das biologische Apriori ein Apriori für das histo-
rische Apriori dar. Die Geschichte kann die Natur nicht denaturieren«, dt. 
44).

230	Vgl. CANGUILHEM, LAPASSADE, PIQUEMAL, ULMANN, Du dévelop-
pement à l’évolution au XIXe siècle, a.a.O., 11.

231	Vgl. COMTE, Système de politique positive, Bd II, a.a.O., 440/dt. 390.
232	Vgl. DERS., Cours de philosophie positive, Bd. I, a.a.O., 40. Vorlesung, 698.
233	Vgl. DERS., »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, a.a.O., 221.
234	Vgl. DERS., Système de politique positive, Bd. II, a.a.O., 440 f./dt. 390.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


580

Wenn die Qualität überhaupt nicht auf die Quantität zurückzuführen 
wäre, wie es gemäß Kant die literarischen und ontologischen Denker wie-
derholen, würde es wirklich keine allgemeine Regel geben, und der Begriff 
der Naturgesetze wäre umgeworfen.235

Comte sagt im Grunde nichts anderes als das, was mehr als ein halbes 
Jahrhundert später Léon Brunschvicg und Gaston Bachelard behaupten 
werden. Wissenschaft setzt die Möglichkeit einer endlichen, positiven 
Vermittlung zwischen Qualitativem und Quantitativem, Synthese und 
Analyse, gar Seele und Körper voraus. Sie ist das Resultat einer Vermitt-
lung zwischen von Interessen geleiteten technischen Verfahren, durch 
die auf ein besonderes Ziel ausgerichtete solidarische Zusammenhän-
ge konstituiert werden, und wissenschaftlichen Prozeduren, dank derer 
diese Zusammenhänge in diskrete, nach Identitätsverhältnissen messba-
re Elemente zerlegt werden. 

Damit ist eine entscheidende Bedingungen für die Vollendung der po-
sitivistischen Revolution erfüllt, die laut Comte im europäischen Euro-
pa durch den Einfluss der arabischen Kultur im Mittelalter vorbereitet 
und der ab dem Ende des 16. Jahrhunderts durch Descartes, Bacon und 
Galilei auf der Ebene der physisch-mathematischen Wissenschaften zum 
Durchbruch verholfen wurde.236 Durch die Konstitution einer positiven 
Physiologie und die Übertragung von deren logischem Prinzip der Iden-
tität zwischen Qualität und Quantität nicht nur auf die übergeordne-
te Soziologie, sondern auch nachträglich auf die Gesamtheit der unter-
geordneten Wissenschaften der positivistischen Enzyklopädie, wird es 
nämlich möglich, Realität (»réalité«) und Nützlichkeit (»utilité«) mitein-
ander zu verbinden. Das Wort positiv bedeutet nichts anderes – was von 
den wichtigsten abendländischen Sprachen bestätigt wird – als die Ver-
bindung der zwei Attribute der Realität und der Nützlichkeit, durch die 
nunmehr der wahre wissenschaftliche Geist, das heißt letztendlich der 
systematisierte und verallgemeinerte gesunde Menschenverstand, hinrei-
chend definiert werden kann:

All unsere abendländischen Sprachen stimmen nämlich darin überein, 
durch das Wort positiv und seine Ableitungen die beiden Attribute der 
Wirklichkeit und der Nützlichkeit anzuzeigen, deren Kombination allein 
genügte, um von nun an den wirklichen philosophischen Geist zu definie-
ren, der im Grunde nur der verallgemeinerte und systematisierte Mutter-
witz [bon sens] sein kann.237 

235	DERS., Système de politique positive, Bd. II, a.a.O., 444 f./dt. 393.
236	Vgl. DERS., »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, a.a.O., 217 und 

DERS., Cours de philosophie positive, Bd. I, a.a.O., 1. Vorlesung (1830), 27 ff.
237	Vgl. DERS., »Discours préliminaire sur l’ensemble du positivisme«, a.a.O., 

57/dt. 124.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


581

Der Positivismus als der wahre philosophische Geist wird letztendlich 
vom gesunden Menschenverstand (»le bon sens«) definiert, insofern 
dieser in Wissenschaft und Technik aufgehoben wird. Foucault hätte 
wahrscheinlich eher vom alten bürgerlichen Traum einer Vereinigung 
der Tugend mit der Natur gesprochen. Die Vermittlung zwischen Re-
alem und Nützlichem, in der die positivistische Wahrheit besteht, re-
alisiert allerdings die Verbindung zwischen Wissen und Politik, Spe-
kulation und Handlung, Wissenschaft und Technik, die von seinem 
ersten Ansatz her den Positivismus kennzeichnete, das heißt von dem 
Projekt her, dem Système de politique positive der Cours de philoso-
phie positive, der systematischen Theorie des menschlichen Handelns 
in der Gesellschaft die philosophische Koordination der Gesamtheit 
des menschlichen Wissens vorangehen zu lassen. Comtes berühmtes 
Motto: »science, d’où prévoyance; prévoyance, d’où action« (»die Wis-
senschaft führt zur Voraussicht; aus der Voraussicht geht die Hand-
lung hervor«), besagt im Grunde, dass der Positivismus in der prinzi-
piellen Möglichkeit einer restlosen Vermittlung zwischen Wissenschaft 
und Technik, science et art, wurzelt.238 Im selben Zusammenhang spielt 
Comte auf Bacons Diktum an, nach dem Wissenschaft und Macht sich 
entsprechen, scientia et potentia in unum coincidunt.239 Zwar weist 
Comte daraufhin, dass die Wissenschaften nicht lediglich der Indus
trie dienen, sondern einem höheren Ziel, nämlich dem fundamentalen 
Bedürfnis des menschlichen Geistes, die Gesetze der Phänomene zu er-
kennen.240 Der Positivismus bildet aber unleugbar eine Philosophie der 
Wissenschaften, das heißt deren systematische, allgemeine Koordinati-
on zum Zwecke der Politik. So dient die Vollendung des Positivismus 
durch die positive Konstitution der zwei letzten, übergeordneten, sub-
jektiven Wissenschaften, der Biologie und der Soziologie, dazu, zum 
einen die medizinische (»l’art médical«) und zum anderen die soziale, 
politische sowie moralische Kunst (»l’art social, soit moral soit poli-
tique«) zu entwickeln. Dadurch soll es prinzipiell möglich werden, den 
ganzen Rest unserer praktischen Existenz zu rationalisieren.241 Nicht 

238	Vgl. DERS., Cours de philosophie positive, Bd. I, a.a.O., 2. Vorlesung 
(1830), 45/dt. 19. Canguilhem greift auf die Formel Comtes in einer etwas 
veränderten Form zurück: »savoir pour prévoir afin de pouvoir« (»wissen, 
um vorauszusehen, voraussehen, um zu können«), die insofern bezeich-
nend ist, als sie die spätere Rede Foucaults von den Wissen-Macht-Kom-
plexen und von den Verwicklungen zwischen pouvoir und savoir vor-
wegnimmt (vgl. CANGUILHEM, »Activité technique et création«, a.a.O., 
504).

239	F. BACON, De dignitate et augmentis scientiarum, III. I, § 4.
240	DERS., Cours de philosophie positive, Bd. I, a.a.O., 2. Vorlesung, 45.
241	COMTE, »Discours préliminaire sur l’ensemble du positivisme«, a.a.O., 31/

dt. 101.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


582

von ungefähr hat der Positivismus sein Hauptprinzip in Broussais’ phy-
siologischer Medizin gefunden, das heißt in der Verbindung einer Le-
benswissenschaft, der Physiologie als Studium der Funktionsweise des 
Organismus in seinem Naturzustand, und einer Technik, der Medizin 
als therapeutischer Kunst.

Positiv heißt aber ebenso das, was gegeben ist: Fakten, die durch rai-
sonnement, das heißt philosophisch nach allgemeinen Prinzipien, die 
selbst allmählich auf Fakten zurückgeführt werden, und durch koordi-
nierte Beobachtung in ihrer nackten Gegebenheit lediglich festgestellt 
werden. In diesem Sinne korrespondiert das Adjektiv positiv einfach mit 
dem wissenschaftlichen Stadium der Menschheit. Es setzte sich als sol-
ches den Adjektiven fiktiv und abstrakt entgegen, die respektive dem 
theologischen und dem metaphysischen Stadium der Entwicklung der 
Menschheit entsprechen. Das theologische Stadium der Menschheit ist 
fiktiv, insofern in ihm der menschliche Geist, der seine Aufmerksam-
keit wesentlich auf die innere Natur der Wesen richtet, die Ursachen der 
Phänomene in den Willen und die Affekte der durch die imagination fin-
gierten übernatürlichen Akteure setzt. Das metaphysische Stadium der 
Menschheit ist hingegen abstrakt, insofern es die übernatürlichen Ak-
teure des metaphysischen Stadiums durch abstrakte Kräfte und Entitä-
ten ersetzt.242

Die drei Bestimmungen: nützlich, real und gegeben hängen notwendig 
zusammen. Die Möglichkeit einer Vermittlung zwischen Nützlichem und 
Realem, Technischem und Wissenschaftlichem, oder mit dem zum Ge-
setz des Naturgesetzes überhaupt verallgemeinerten Prinzip Broussais’: 
zwischen Qualitativem und Qualitativen, infrage zu stellen, heißt näm-
lich zugleich zu bestreiten, dass die positivistische Wissenschaft wirklich 
durch raisonnement und observation sich an Tatsachen halten kann, das 
heißt an das Normale in dem durchaus technischen Sinne, der dem Wort 
bei Comte zukommt: dem eines nicht bloß empirizistisch, sondern nach 
der völligen Entfaltung der positivistischen Methode festgestellten Na-
turzustandes.

Bleiben aber die positivistisch rekonstruierten Fakten notwendig auf 
ein Nützliches und Qualitatives angewiesen, dann kehrt die Einbildungs-
kraft aus ihrer Verbannung im theologischen Zeitalter zurück. Die Fe-
tischisten winken den Positivisten amüsiert zurück, während sich diese 
mit der inneren Natur der Wesen befassen und mit Brunschvicg und Ba-
chelard vergeblich versuchen, sie objektiv zu psychoanalysieren.243 Die 

242	Vgl. COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. I, a.a.O., 1. Vorlesung, 21 
ff. und auch DERS., Système de politique positive, Bd. III, a.a.O., 63–73/dt. 
107–115.

243	Die Rückkehr des Fetischismus würde somit nicht nur die Religion und die 
Präeminenz des Gefühls (vgl. COMTE, Système de philosophie positive, Bd. 
III, 78 ff./dt. 119 ff.), sondern auch die Wissenschaft betreffen.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


583

alte Nosologie hatte vielleicht doch nicht ganz unrecht, als sie sich mit 
den Essenzen der Krankheiten beschäftigte, und die Metaphysiker und 
Literaten, die Kant folgten, waren vielleicht auch nicht unbedingt so 
rückständig, als sie sich weigerten, das Qualitative ganz im Quantitati-
ven aufgehen zu lassen, wie man es nach dem Eintritt in das positivisti-
schen Zeitalter glauben möchte.

Auguste Comtes Philosophie des Wissens, der Rationalität, des Kon-
zepts – mitsamt jener von Cavaillès, Bachelard, Koyré, Canguilhem – 
wurde von Foucault der Philosophie der Erfahrung, des Sinnes, des 
Subjekts – wofür die Namen Maine de Biran, Sartre, Merleau-Ponty, 
Bergson und Lachelier stehen – entgegensetzt. Man versteht, welches Pa-
radox es wäre, wenn sich zeigen würde, dass der Verächter der Psycho-
logie und der Bewusstseinsphilosophie, nämlich Auguste Comte, schlicht 
in den Subjektivismus zurückfällt. Was heißt aber Qualität und Quanti-
tät restlos miteinander zu identifizieren, wenn nicht zwischen Wesen und 
Dasein, synthetischer Einheit und analytischer Mannigfaltigkeit ein re-
flexives, subjektives Verhältnis zu etablieren?244

Die Physiologie der intellektuellen und affektiven Fakultäten als die 
objektive Beobachtung der Organe der intellektuellen und moralischen 
Operationen, deren letzte Vollendung Comte demselben Broussais zu-
schreibt, von dem er das biologische Gesetz der Wissenschaft des Qua-
litativen hatte, und die Philosophie der Wissenschaften als die histo-
rische Untersuchung der Resultate der menschlichen Intelligenz, das 
heißt die positive Philosophie, sollen aus der Sicht Comtes die Psycho-
logie verdrängen.245 Mit der Psychologie, deren rückständige Vertreter 
sich heftig bemühen, die deutsche Metaphysik in Frankreich einzufüh-
ren, und insbesondere mit der Nosologie, die die Krankheiten ontolo-
gisch versteht, würde man die Metaphysik aus ihrer letzten Zuflucht 
(»dernier asile«) vertreiben.246 Was aber, wenn die physiologische Me-
dizin und die positive Philosophie sich in denselben fehlerhaften Zirkel 
begeben, den sie der vermeintlichen inneren Beobachtung der Intelli-
genz vorhalten? Wenn es aufgrund der Identität zwischen beobachtetem 
und beobachtendem Organ offensichtlich unmöglich ist, sich selbst in 

244	Nicht von ungefähr zeichnet sich die Substanzontologie der neuzeitlichen 
Metaphysik, die bis hin zu ihren Transformationen in den modernen Phä-
nomenologien und logischen Positivismen das stete polemische Ziel Can-
guilhems bildet und die den Mittelpunkt des modernen Subjektivismus dar-
stellt, im Hinblick auf den Begriff des Wesens von einer ähnlichen falschen 
Vermittlung zwischen Tatsachen und Werten, scientia et potentia aus wie 
das positivistische Gesetz des Naturgesetzes der radikalen Identität zwi-
schen Normalem und Pathologischem (dazu vgl. etwa ALQUIÉ, La décou-
verte métaphysique de l’homme chez Descartes, a.a.O., 329).

245	Vgl. DERS., »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, a.a.O., 220 f.
246	A.a.O., 224.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


584

seinen eigenen intellektuellen Akten zu beobachten,247 wie vermag man 
dem reflexiven Verhältnis zwischen Qualitativem und Quantitativem, 
Wesen und Dasein standzuhalten, ohne sich in einem Kreis zu drehen? 
Wer verwechselt dann (nach Cuvier) Metaphern mit Schlüssen? Wer 
betreibt (nach Broussais) ein Spiel mit der Imagination, das an die Po-
esie grenzt?248

Der Positivismus ist als ein Naturalismus zu verstehen; normal heißt 
so viel wie natürlich, nicht aber im Sinne von spontan und unmittelbar, 
sondern in dem einer ursprünglichen Naturorganisation des Menschen, 
die erst durch die wissenschaftliche Entwicklung der entsprechenden 
technischen Mittel, sowohl auf der Ebene der Industrie wie auf jener der 
Politik im engen Sinne, durch die Geschichte der Menschheit hindurch 
künstlich zu sich selbst geführt werden kann. Im Hinweis auf den Leser, 
der den ersten Band des Cours de philosophie positive eröffnet, erklärt 
Comte, dass er gern statt einer positiven eine Natur- oder eine Wissen-
schaftsphilosophie geschrieben hätte, würden die Worte Natur und Wis-
senschaft nicht in einem Sinne verstanden, der die organischen und die 
sozialen Phänomene ausschließt.249 In seiner diplôme d’études supérieurs 
betont Canguilhem außerdem, dass Comte unter Natur genau das Ge-
genteil von dem verstand, was das 18. Jahrhundert den Naturzustand 
nannte. Die Natur steht bei Comte gleichsam nicht am Anfang, sondern 
am Ende der Zivilisation. Comte versteht Natur als das, was dem Nor-
malen gleich ist und nimmt insofern die Worte Natur und natürlich im 
Sinne des Royalisten Louis de Bonald, nach dem das Natürliche (»le na-
turel«), nicht mit dem Unmittelbaren, Eingeborenen (»le natif«) zu ver-
wechseln ist, da dieses der Kunst (»l’art«) entgegensetzt ist, während das 
Natürliche – nach dem Wort Leibniz’ – der Zustand ist, der am meisten 
Kunst erfordert.250 Das Normale wäre somit – so könnte man zusam-
menfassen – das Resultat der künstlich-wissenschaftlich zu ihrer Entfal-
tung gebrachten Natur des Menschen.

Was aber, wenn die Wissenschaft sich nicht auf die Technik und die 
Technik nicht auf die Wissenschaft reduzieren lässt? Wie wäre es dann 
mit dem Projekt einer Naturalisierung der Erkenntnis bestellt? Wie 
wäre es möglich, von den logischen Tatsachen (»les faits logiques«), die 
die wissenschaftlichen Theorien darstellen, sich bis zur Erkenntnis der 

247	Vgl. a.a.O., 200. Canguilhem weist seinerseits darauf hin, dass die Beob-
achtung der Seele als eine Naturbeobachtung zu verstehen, heißt, die natu-
ralistische Auffassung des inneren Sinnes seitens des Aristotelismus unkri-
tisch zu wiederholen, gegen den sich Descartes bereits gesträubt hatte (vgl. 
CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 372).

248	Vgl. COMTE, »Examen du traité de Broussais sur l’irritation«, a.a.O., 223.
249	Vgl. DERS., Écrits philosophiques, a.a.O., 45.
250	Vgl. CANGUILHEM, La théorie de l’ordre et du progrès chez A. Comte, 

a.a.O., Bl. 62.

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


585

logischen Gesetze (»des lois logiques«) zu erheben?251 Können die logi-
schen Gesetze überhaupt auf Tatsachen reduziert werden, wenn die Syn-
thesen sich nicht restlos analysieren lassen, oder ist nicht vielmehr zwi-
schen der Ebene des Daseins und jener des Wesens eine grundlegende 
Differenz anzunehmen? Verweist nicht die Gegebenheit der Natur auf 
ein Übernatürliches, das sich ihr konstitutiv entzieht? Gerät man da-
durch nicht in eine fehlerhafte Zirkularität, die nicht weniger problema-
tisch ist als diejenige der Psychologie?

v. Canguilhems Zirkel des Lebens

Als er seine medizinische Dissertation 1943 der Unterscheidung zwi-
schen Normalem und Pathologischem und insbesondere einer im 19. 
Jahrhundert allgemein angenommenen These widmete, nach der die 
pathologischen Phänomene von den entsprechenden normalen Phäno-
menen allein quantitativ abweichen und ansonsten grundsätzlich iden-
tisch sind,252 traf Georges Canguilhem den modernen, positivistischen, 
nachmetaphysischen Biologismus direkt in seinem Zentrum. Canguil-
hem entwarf sicherlich eine philosophische Anthropologie, indem er das 
Verhältnis des Menschen zur Krankheit, zum mal der maladie, unter 
die Lupe nahm.253 Abgesehen von einer Philosophie der Medizin spricht 
allerdings Canguilhems Essai bereits von seinem Ansatz her vom Ver-
hältnis zwischen Wissenschaft, Technik und Philosophie; vom hegemo-
nialen Anspruch einer Wissenschaft, die ihren technischen, werthaften 
Ursprung gerne unterschlägt oder ihn doch als wissenschaftlich restlos 
einholbar versteht und zum Maß aller Dinge werden lässt; von der An-
maßung einer Technik, die sich von den eigenen Monstren und Phan-
tasmen bereinigt, ja sich wissenschaftlich psychoanalysiert wähnt; von 
der Blindheit einer Philosophie, die ihre alte Brüderschaft mit dem My-
thos und der Dichtung vergessend, sich bloß als allgemeine, systemati-
sche Koordination des positiven Wissens der Wissenschaft und somit als 
Wissenschaft der Wissenschaft versteht; von der Gier einer (antimeta-
physischen) Tatsachenforschung, die an die Stelle der Metaphysik treten 
will, und von den Folgen, die eine solche Usurpation für das politische 

251	Vgl. COMTE, Cours de philosophie positive, Bd. 1, a.a.O., 1. Vorlesung, 33.
252	Vgl. NPes 9/dt. 21.
253	Vgl. etwa C. DEBRU, Georges Canguilhem, science et non-science, Paris 

2004, 22 und M. MORANGE, »Retour sur le normal et le pathologique«, 
in: FAGOT-LARGEAULT, DEBRU, MORANGE (Hg.), Philosophie et mé-
decine, a.a.O., 155–69, 155. Die Relevanz des Werks Canguilhems im Hin-
blick auf eine allgemeine Anthropologie haben insbesondere LE BLANC, 
Canguilhem et la vie humaine, a.a.O., und EBKE, Lebendiges Wissen des 
Lebens, a.a.O., hervorgehoben.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


586

Programm einer europäischen Republik und für die Möglichkeit hat, 
der Biokratie als reine Naturbeherrschung der Technik und der Wissen-
schaft und als Ausdruck des historischen Siegs einer besonderen Klas-
se die Endbiokratie als Macht der Liebe und der Gerechtigkeit entge-
genzuhalten.

Canguilhem weiß zu gut, dass die Bedingungen für eine Naturalisie-
rung der Erfahrung im Biologismus als die Idee einer endlichen Ver-
mittlung zwischen Qualität und Quantität von Broussais’ Prinzip einer 
radikalen Identität zwischen Normalem und Pathologischem ausge-
zeichnet verkörpert werden. Die technische, ja poietische Struktur, die 
die biologistischen Bedingungen der Naturalisierung der Erfahrung als 
Konstitution einer auf ein endliches und somit notwendig äußerliches 
Ziel ausgerichteten Synthese nachweisen, bildet die Konsekration des 
Instrumentalismus als politischer Sieg einer Klasse und ihrer Meta-
physik.

Angesichts der Unmöglichkeit, Essenzen und Existenzen, Gesetze und 
Fakten auf endliche Weise zu vermitteln, erweist sich der fehlerhafte Zir-
kel der introspektiven Psychologie als der Zirkel jedes Versuches, Er-
kenntnis objektiv auf das Gegebene, das heißt auf das Normale als ei-
nes künstlich wiederhergestellten Naturzustandes zu gründen. Ähnlich 
wie Foucault, der in der Biologie, in der Philologie und in der politischen 
Ökonomie die Prämissen der Konstitution der endlichen, konkreten Sub-
jektivität des Menschen als spezifisch epistemischer Konstellation der 
Moderne ausgemacht hatte, entdeckt Canguilhem im wichtigsten Prin-
zip der Lehre eines der Hauptvertreter des Objektivismus oder gar des 
Begründers der Soziologie die Grundstruktur des modernen endlichen 
Subjektivismus wieder. Die prometheische Technokratie, die mit diesem 
einhergeht, drückt sich nicht zuletzt in dem Bestreben aus, durch die Re-
duktion einer jeden Erfahrung auf Natur Natur als Unmittelbarkeit und 
uneinholbare Differenz abzuschaffen. 

Vor der »équivoque grammaticale de la Menschenkenntniss« (IAnth 
75/dt. 111), der Zweideutigkeit einer Erkenntnis, in der der Mensch 
gleichzeitig Objekt und Subjekt ist, versuchte Foucault, dem anthropo-
logischen Zirkel entweder durch ewige Wiederkehr, Diskursanalyse oder 
Körperrevolte zu entgehen, oder mit der etho-poetischen Spätwende ihm 
eine neue, ethisch-ästhetische Genese der Subjektivität zu verschaffen, 
ohne allerdings wirklich seine Struktur anzutasten. Canguilhem ant-
wortet im Gegenteil schlicht mit einer neuen équivoque grammaticale, 
die zwar zum Standardthema der Rezeption seines Werkes gehört, die 
aber bisher kaum in Verbindung mit der von Foucault hervorgehobe-
nen Grundäquivozität der anthropologischen Analytik der Endlichkeit 
gebracht wurde. Auf die Amphibolie der Menschenkenntniss antwor-
tet Canguilhem mit dem umfassenden Zirkel, der in den grammatikali-
schen aequivocus der Erkenntnis des Lebens zum Ausdruck kommt. In 

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


587

dieser Hinsicht stellt Le normal et le pathologique nichts anderes als den 
Versuch dar, den Zirkel der Erkenntnis des Menschen, der von Brous-
sais’ Prinzip der qualitativen Identität zwischen Normalem und Patho-
logischem prägnant repräsentiert wird, in den fundamentaleren Zirkel 
des Lebens als zugleich natura naturans und natura naturata aufzuneh-
men.254

Canguilhem verfolgt bereits in seiner medizinischen Dissertation 
von 1943 das Programm, dessen Prinzip in La connaissance de la vie 
und insbesondere im dort aufgenommenen Vortrag über den Vitalis-
mus (1946) ausformuliert wurde: Die Materie und die Wissenschaft 
der Materie, die die Wissenschaft schlechthin ausmacht, müssen in das 
Leben als die umfassende Einheit, aus der sie hervorgehen, einbezogen 
werden.255 Nicht weniger radikal ist die Bestimmung des Lebens, die 
Canguilhem in der bereits erwähnten Einführung zu seiner ersten Auf-
satzsammlung gibt, »La pensée et le vivant«, die in ihrer Anspielung 
auf Bergsons La pensée et le mouvant (1934) als eine Art Manifest gel-
ten kann. Dort ist das Leben Bildungsprinzip, »formation de formes«, 
ja natura naturans, und die Erkenntnis Analyse geformter Materie (oder 
der natura naturata).256

Um die Natur der Kluft zu verstehen, die Canguilhem zwischen den 
zwei Dimensionen denkt und die der moderne Naturalismus unter end-
lichen Bedingungen vermitteln zu können glaubt, kann man sich auf 
einen anderen wichtigen, berühmten Aufsatz beziehen, der wie »As-
pects du vitalisme« zu dem der »Philosophie« gewidmeten Teil von La 
connaissance de la vie gehört und der am Jean Wahls Collège philoso-
phique zwischen 1946 und 1947 vorgetragen wurde: »Machine et or-
ganisme«.257 Dort plädiert Canguilhem in Anlehnung an Bergson für  
die Begründung einer Allgemeinen Organologie, die die mechanische 
Erfindung als eine biologische Funktion, einen Aspekt der Organisa-
tion der Materie durch das Leben betrachtet.258 Canguilhem liest den 

254	Der Zirkel des Lebens steht im Mittelpunkt der Dissertation von Thomas 
Ebke, die die Anthropologie Canguilhems mit der Philosophischen Anthro-
pologie Helmuth Plessners systematisch in Verbindung bringt (EBKE, Le-
bendiges Wissen des Lebens, a.a.O.).

255	Vgl. CANGUILHEM, »Aspects du vitalisme«, a.a.O., 95/dt. 173.
256	Vgl. CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.O., 11: »La vie est for-

mation de formes, la connaissance est analyse des matières informées.« 
(»Das Leben ist Herausbildung von Formen, die Erkenntnis ist Analyse ge-
formter Materie«, dt. 19.)

257	CANGUILHEM, »Machine et organisme«, a.a.O., 101–27/dt. 183–232.
258	Vgl. a.a.O., 101/dt. 183 und für Bergson 125 Anm. 3/dt. 228 Anm. 52. Can-

guilhems Organologie ist durch die Arbeiten seines Schülers Gilbert Simon-
don über den Daseinsmodus der technischen Gegenstände, die wiederum ei-
nen starken Einfluss auf Gilles Deleuze ausgeübt haben, aufgenommen und 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


588

weitergeführt worden (vgl. G. SIMONDON, Du mode d’existence des objets 
techniques, Paris 1958 und J.–H. BARTHÉLÉMY, »Simondon – Ein Den-
ken der Technik im Dialog mit der Kybernetik«, übers. v. K. Wojtyczka, in: 
E. HÖRL (Hg.), Die technologische Bedingung. Beiträge zur Beschreibung 
der technischen Welt, Berlin 2011, 93–110). Ian Hacking liest Canguilhems 
Auffassung der Kybernetik parallel zu Donna Haraways Post-Gender-Ma-
nifest für Cyborgs (vgl. I. HACKING, »Canguilhem amid the cyborgs«, in: 
Economy and Society, 27 (1998), 202–16). Während allerdings Haraway 
eine ›post-moderne‹ Entgrenzung zwischen Organismus und Maschine (Kul-
tur und Natur, Menschen und Tier, Mann und Frau) im Blick hat, geht es 
Canguilhem darum, eine Hierarchie neu zu etablieren: In diesem Sinne ist 
auch die Umkehrung des kartesianischen Verständnisses des Verhältnisses 
zwischen Organismus und Maschine zu verstehen, nach der der Organis-
mus nicht durch den Mechanismus erklärt werden kann, sondern umge-
kehrt der Mechanismus (seine Produktion, wenn nicht sogar seine Funkti-
onsweise) durch den Organismus (vgl.  D. HARAWAY, »A cyborg manifesto. 
Science, technology, and socialist-feminism in the late twentieth century«, in: 
DIES., Simians, cyborgs and women. The reinvention of nature, New York 
1991, 149–81, und dort die Definition, die Haraway vom Cyborg als dem 
Mischwesen gibt, das unsere Ontologie wie unsere Politik ausmacht, eine 
cyborg politics, dergegenüber Foucaults Biopolitik erst eine Vorahnung dar-
stellen sollte: »A cyborg is a cybernetic organism, a hybrid of machine and 
organism, a creature of social reality as well as a creature of fiction«, a.a.O., 
149/dt. 33; für Canguilhem vgl. »Machine et organisme«, a.a.O., 149 ff./dt. 
211 ff.). Haraway, die sich gegen den Finalismus sträubt, hat bei Canguil-
hem im Übrigen keine Rückkehr zu einem im weitesten Sinne katholisch-tho-
mistischen Naturalismus der Essenzen zu befürchten. Leben als normative 
Tätigkeit ist gerade das, was sich auf keine Natur reduzieren lässt, weder 
auf endliche Formen noch auf materielle Elemente. Seine Irreduzibilität als 
die Kraft, die sich zeigt, aber sich nicht erfassen lässt, zu betonen, heißt zu-
gleich, epistemologisch und dann ethisch für seine Unverfügbarkeit einzutre-
ten. Gegenüber einer solchen Verteidigung der Freiheit klingen die Versuche, 
das Hybride zu ontologisieren und somit das Leben auf die Immanenz seiner 
Manifestationen zu reduzieren, Donna Haraways cyborgs ontology nicht we-
niger als Deleuzes Entgrenzung zwischen Menschen, Tier und Gestein, eher 
wie ein Manifest für die Manipulation. Zu Canguilhem und Haraway vgl. 
auch den Sammelband: A. DEUBER-MANKOWSKY, Ch. F.E. HOLZHEY 
(Hg.), Situiertes Wissen und regionale Epistemologie. Zur Aktualität Georges 
Canguilhems und Donna J. Haraways, Wien/Berlin 2013; dort den Aufsatz: 
H. SCHMIDGEN, »Cyborg Vision. Über eine Konfiguration zwischen His-
torischer Epistemologie, Wissenschaftsforschung und Medienwissenschaft«, 
51–85, insb. 51–60; zum Verhältnis zwischen Maschinen und Organismen 

FÜR EINE EUROPÄISCHE POLITIK DES GEISTES

Anfang von Descartes’ Traité de l’homme und vermerkt, dass die kar-
tesische Theorie der Tier-Maschine zwei notwendige Postulate voraus-
setzt: zum einen den Eingriff eines herstellenden Gottes und zum ande-
ren die Präexistenz eines Lebendigen, das als Form- und Zweckursache 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


589

dient.259 Die mechanische Kunst ist somit durch das Modell des Leben-
digen dem Leben eingeschrieben, und um von dem einen zum anderen 
überzugehen, ist – nicht anders als im Fall des Verhältnisses eines regel-
mäßigen Vielecks zu einem Kreis – ein Sprung zum Unendlichen nötig, 
den nur Gott gewähren kann. 

Et, de même qu’un polygone régulier est inscrit dans un cercle et que pour 
conclure de l’un à l’autre il faut le passage à l’infini, de même l’artifice 
mécanique est inscrit dans la vie et pour conclure de l’un à l’autre il faut 
le passage à l’infini, c’est-à-dire Dieu.260 

Die Philosophie Canguilhems bildet nicht anders als die Philosophie 
des frühen Foucaults insofern eine Philosophie der Differenz, als sie 
zugleich eine Philosophie des Unendlichen ist. Weil eine jede endliche 
Bestimmung ihrer unendlichen Aufgabe nicht gerecht werden kann, 
muss sie jenseits des ihr gegenüber Anderen und Negativen, das durch 
sie selbst notwendig gesetzt wird, ein Negatives und eine Differenz an-
nehmen, die ihr entgehen und die nicht als ein chimärisch ursprüng-
liches Ding vor der Erkenntnis, sondern als ihr notwendiges Korrelat 
angesichts ihrer unendlichen Struktur zu verstehen sind. Canguilhem 
kann hiermit, ähnlich wie er die Realität des Irrtums gegenüber der 
Wahrheit, der contre-science gegenüber der science und der science ge-
genüber der contre-science verteidigt, die Eigentümlichkeit der Krank-
heit betonen, die als negativer Wert doch kein Nichts ist (»le terme 
négatif n’est pas pour autant un néant«, NPes 52/dt. 87).261 Nicht we-
niger als der Irrsinnige, der Delinquent, der Perverse, der Invertierte 
bei Foucault ist der Kranke bei Canguilhem nicht bloß das Negative 
des normalen Menschen. Ob sich Foucaults spätes kritisches Denken 
der Endlichkeit eine solche Verteidigung der Differenz noch leisten 

bei Canguilhem DERS., »Nachwort. Über Maschinen und Organismen bei 
Canguilhem«, in: G. CANGUILHEM, Wissenschaft, Technik, Leben. Beiträ-
ge zur historischen Epistemologie, hg. v. H. Schmidgen, übers. v. R. Vouillié 
u. a., 157–78, insb. 162, was das Verhältnis zu Haraway angeht. 

259	Vgl. CANGUILHEM, »Machine et organisme«, 112 ff./dt. 203 ff..
260	A.a.O., 113 (»Und ebenso wie ein regelmäßiges Vieleck einem Kreis eingeschrie-

ben ist und es des Übergangs zum Unendlichen bedarf, um von dem einen auf den 
anderen zu schließen, ist auch das mechanische Artefakt dem Leben eingeschrie-
ben: Um von dem einen auf das andere zu schließen, bedarf es des Übergangs zum 
Unendlichen, das heißt zu Gott«, dt. 205, Übersetzung leicht verändert).

261	Im Sinne einer Homologie zwischen Erkenntnis- und Lebensformen hat-
te Pierre Macherey bereits 1964 von einer Teratologie der Begriffe gespro-
chen (vgl. P. MACHEREY, »La philosophie de la science de Georges Can-
guilhem. Épistémologie et histoire des sciences«, in: DERS., De Canguilhem 
à Foucault. La force des normes, a.a.O., 33–70, insb. 59).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


590

kann, ist allerdings fraglich.262 Mit seiner Auffassung der Negativi-
tät der Krankheit bezieht sich Canguilhem insbesondere auf Bergsons 
auf die Unendlichkeit des Lebens aufbauende Theorie der Unordnung. 
Der Unordnung (wie dem Nichts) kommt keine Realität an sich zu: 
Sie stellt lediglich die Negation einer Ordnung vor einer unerwarteten 
oder gar unerwünschten neuen Ordnung dar, die nicht weniger Kon-
sistenz als die vorherige hat.263 Ähnlich stellt die Krankheit für Can-
guilhem nicht einfach die Negation der physiologischen Ordnung, son-
dern das Auftreten einer neuen, eigenständigen vitalen Ordnung dar.264

III. Das Normale und das Pathologische:  
Canguilhems Biopolitik

L’homme n’est ni ange ni bête, et le malheur  
veut que qui veut faire l’ange fait la bête.

(Pascal, Pensées)265

 
Canguilhems Le normal et le pathologique bildet erklärtermaßen die 
Widerlegung des positivistischen Verständnisses des Verhältnisses zwi-
schen Normalem und Pathologischem. Canguilhems Ausgangspunkt ist 
allerdings eine fundamentale Auffassung des Lebens, die sich grundsätz-
lich mit jener Comtes deckt. Hiermit scheint Canguilhem Comte ge-
gen Comte ausspielen zu wollen. Er widerlegt de facto die Biologie und 

262	Für das Thema eines Denkens der Differenz und des Anderen bei Foucault 
vgl. insb. AdS 21/dt. 22 ff. und die Rezension von Deleuze’ Différence et 
répétition und Logique du sens: FOUCAULT, »Theatrum philosophicum«, 
a.a.O., 956 ff./dt. 108 ff.

263	Vgl. BERGSON, Schöpferische Evolution, a.a.O., 251 ff., 311 ff./fz. 221 ff., 
274 ff.  

264	Vgl. NPes 128/dt. 203 und auch G. CANGUILHEM, »Commentaire au tro-
isième chapitre de L’évolution créatrice« (1943), in: OC IV, 111–70, insb. 
163 ff. Auch Gilles Deleuze hat bekanntlich an Bergson angeknüpft, um ein 
Denken der Differenz zu begründen. Dabei greift er im Zusammenhang mit 
Bergson Argumente auf, nämlich die Unterscheidung zwischen einer Diffe-
renz des Grades und einer Differenz der Natur, die im Mittelpunkt von Can-
guilhems Kritik an Broussais’ Prinzip stehen (vgl. G. DELEUZE, Le bergso-
nisme, Paris 1966, 9 f.). Ähnlich wie im Fall von Foucault bleibt allerdings 
fraglich, ob ihm anhand einer Philosophie der Endlichkeit, der illimité fini, 
überhaupt gelingen kann, Differenz zu konzipieren. Für Bergsons positive 
Auffassung der Krankheit vgl. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral 
und der Religion, a.a.O., 25/fz. 26 f.

265	»Der Mensch ist weder Engel noch Tier, und das Unglück will es, dass, wer 
ihn zum Engel machen will, ihn zum Tier macht.«

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


591

insbesondere den Biologismus Comtes mit dessen biologischer Philo-
sophie. Somit setzt er den Hebel an einer Kluft an, die die Philosophie 
Comtes durchzieht, und bringt dessen glückliche Systematisierung der 
Verhältnisse zwischen Wissenschaft, Technik, Philosophie, Ethik und 
Religion ins Wanken. Le normal et le pathologique besteht in diesem 
Sinne – wie es mehr als zwanzig Jahre später in den Nouvelles réfléxions 
rückblickend heißt – in dem Versuch, die fundamentale Bedeutung des 
Normalen durch eine philosophische Analyse des Lebens zu begrün-
den.266 Die Erkenntnis des Lebens, sowohl ihre Wissenschaft, die Bio-
logie und insbesondere die Physiologie, wie auch die Technik, die von 
deren Errungenschaften profitiert und sie zugleich fördert, das heißt 
die Medizin, ist als eine Verlängerung der normativen Tätigkeit des Le-
bens zu verstehen, die sich der Trägheit und der Indifferenz widersetzt. 
Das Leben stellt demnach für den Arzt kein Objekt, keine einfache Tat-
sache dar, sondern eine sinnsetzende und insofern zwischen positiven 
und negativen Werten polarisierte Tätigkeit, von der die Medizin selbst 
ein Moment ist.

La vie, pour le médecin, ce n’est pas un objet, c’est une activité polarisée 
dont la médecine prolonge, en lui apportant la lumière relative mais in-
dispensable de la science humaine, l’effort spontané de défense et de lutte 
contre tout ce qui est de valeur négative.267

Wie eine jede menschliche Technik ist die Medizin dem Leben selbst 
eingeschrieben, das heißt einer Tätigkeit, die die Materie formt und as-
similiert. Die technischen Synthesen, durch die die Medizin als Tech-
nik des Lebens ins Leben eingreift, stellen Vermittlungen zwischen Wer-
ten und Tatsachen, exigences (Bedürfnissen) und existences (Existenzen) 
dar, die die unendliche Reflexion des Lebens in sich selbst als das Prin-
zip der Normativität, die es als Leben auszeichnet, nur auf einer endli-
chen, hybriden Ebene reproduzieren. Der Anspruch, die Medizin ganz 
auf Wissenschaft zu reduzieren, bildet demnach schlicht eine szientisti-
sche Mystifikation, ohne dass deshalb die Medizin als art de vivre ihre 
Berechtigung verlieren würde. Sind sie in den Zirkel des Lebens selbst 
aufgenommen, der sowohl als Totalität das epistemische wie auch als 
Freiheit und Liebe das ethische Prinzip einer jeden menschlichen Exis-
tenz ausmacht, gewinnen die Verobjektivierungen und die technischen 

266	Vgl. NPnr 173/dt. 250.
267	NPes 81 (»Für den Arzt ist das Leben kein Objekt, sondern eine polarisierte 

Tätigkeit, deren spontane Abwehr- und Kampfanstrengung gegen alles mit 
negativem Wert Behaftete von der Medizin dadurch verlängert wird, dass 
diese dem Leben eine nur relative, aber unverzichtbare Aufklärung durch die 
menschliche Wissenschaft zuteil werden lässt«, dt. 132, Übersetzung leicht 
verändert). 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


592

Eingriffe der Medizin, das heißt ihre endlichen Vermittlungen, vollstän-
dig ihre Bedeutung: Sie sind Mittel einer Tätigkeit, die sie übersteigt, 
und nicht Ausgangs- oder gar Endpunkt einer sich selbst genügenden 
Erkenntnis. 

Man sieht, was ein solcher Befund im Hinblick auf Foucaults Auf-
fassung der Biopolitik bedeutet: Die biopolitischen Vermittlungen zwi-
schen Wissenschaft und Technik, sozialem und juristischem Ausschluss 
und psychopathologischer Vergegenständlichung; die Vereinigung von 
Seele und Körper des Delinquenten, des Invertierten, des Perversen, des 
Degenerierten durch die Technologien der Disziplin und der Gouverne-
mentalität in einer wissenschaftlichen Erkenntnis der Individuen sind 
an sich schlecht, und zwar vor allem, weil sie die politische und ethi-
sche Relevanz ihres hybriden Charakters und der Hybris, auf der sie 
gründen, nicht zu reflektieren vermögen. Nehmen diese biopolitischen 
Techno-logien darüber hinaus die von ihnen beanspruchte hegemonia-
le Stellung ein, so werden sie zur longa manus der Produktion und der 
funktionalistischen, bürgerlichen Moral, die damit einhergeht: zu reinen 
Instrumenten der Biokratie als schlichter Naturbeherrschung. Ist aber 
die endliche Vermittlung zwischen Werten und Tatsachen, die die Tech-
nologien der Biopolitik prinzipiell auszeichnet, reflektiert, sind die endli-
chen Subjektivierungen, mit denen sie operieren, als solche erkannt, das 
heißt als notwendige Momente der Entfaltung eines menschlichen Geis-
tes, der nicht umhin kann, endlich zu vermitteln, während er auf Unend-
lichkeit als auf das Prinzip konstitutiv angewiesen bleibt, aus dem seine 
Geschichtlichkeit hervorgeht, so werden die biopolitischen Technologi-
en, abgelöst von ihrem technokratischen Kontext, zu Mitteln einer obe-
ren Einheit, die weder zu erkennen noch zu erzeugen ist, weder Gegen-
stand einer Wissenschaft noch Ziel einer Technik sein kann, obwohl sie 
Prinzip einer jeden Erkenntnis und eines jeden Erzeugnisses ist, und die 
man hingegen (vor-)fühlen, metaphorisch erfahren, an die man glauben 
und auf die man wetten kann und soll. Mit Comte gesprochen: Endli-
che Biokratie muss unendlicher Biokratie, die Ordnung und der Fort-
schritt, das heißt die Wissenschaft und die Technik, müssen der Liebe 
unterstellt werden.

Was das in concreto heißen kann, zeigt exemplarisch außer Canguil-
hems medizinischer Dissertation auch seine Kritik an der Psychologie 
und an den Kognitions- und Neurowissenschaften. Canguilhems Vortrag 
über die Psychologie (»Qu’est-ce que la psychologie ?«, 1956) und sein 
später Aufsatz über Kognitions- und Neurowissenschaften (»Le cerveau 
et la pensée«, 1980) nehmen nicht nur Überlegungen über die Gefahren 
einer Gesellschaft der Normalisierung auf, die spätestens mit der Rezen-
sion (»Milieu et normes de l’homme au travail«, 1947) des Werkes Ge-
orges Friedmanns über die mechanisierte Produktion in der modernen 
Industrie, die Problèmes humains du machinisme industriel (Paris 1946), 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


593

ansetzen.268 Sie bilden außerdem mit dieser die natürliche Verlängerung 
des Essai sur quelques problèmes concernant le normal et le patholo-
gique, den Canguilhem, wie zu erwarten für eine medizinische Disser-
tation, auf das Gebiet der organischen Krankheiten, der somatischen 
Nosologie, begrenzt hatte. Gleichzeitig geht allerdings der Essai auf ein 
Problem ein, nämlich auf die pathologischen Strukturen und Verhaltens-
weisen des Menschen, dessen Tragweite enorm ist und das wegen seiner 
jeweiligen Implikationen auf der Ebene der Embryologie, der Teratolo-
gie, der Psychologie (und der Soziologie und der Kultur) nicht aufge-
spaltet werden kann (»ne peut pas être divisé«), das heißt, es kann nur 
in seiner Gesamtheit und nicht allein unter einem seiner Aspekte behan-
delt werden.269

Die Fokussierung auf die drei Kernschriften Canguilhems über die 
Medizin, die Psychologie und die Kognitions- und Neurowissenschaf-
ten wird in einem letzten Schritt erlauben, bei Canguilhem gleichsam 
eine Biopolitik ante litteram zu umreißen, die nicht den Umfang jener 
Foucaults haben mag, die aber aufgrund ihrer Integration in eine Philo-
sophie des unendlichen Lebens qua absolutem Freiheitsprinzip eine Kon-
sistenz und eine Tragweite erhält, die Foucault versagt blieben. Die Fra-
ge nach dem Verhältnis zwischen Wissenschaft und Technik, die alle drei 
Schriften aufwerfen, wird mit dem notwendigen Verweis auf die Philoso-
phie beantwortet. Die Philosophie ist nämlich jene Einheitslehre, durch 
die erst Wissenschaft und Technik in eine Anthropologie integriert wer-
den können und diese wiederum in einer Moral ihren Ort finden kann 
als in einer systematischen Einordnung von Werten und Zwecken in eine 
umfassende Hierarchie. Die Antwort auf den konstitutiven technokrati-
schen und szientistischen Charakter des modernen, biologistischen Na-
turalismus ist somit der Hinweis auf ein immanentes Jenseits der Physis, 
das sich weder mit einer im Normalismus kulminierenden Physio-logie 
noch mit einem Differieren der Physis als die ironische, verrückte Wahr-
heit der physiologischen Normen zufrieden gibt, geschweige denn mit ei-
nem Denken der Immanenz. Am Horizont zeigt sich schließlich die Ga-
lerie von Canguilhems Übermenschen, die nicht auf die Einhaltung der 
Verheißungen der ewigen Wiederkehr gewartet haben, um auf geistige 

268	Über den Anspruch der kapitalistischen Ökonomie in der Form ihrer fa-
schistischen Entgleisungen auf Kontrolle und auf Dressur der Bevölkerung, 
die keinen Aspekt des Lebens der Bürger ausschließen, vgl. allerdings bereits 
CANGUILHEM, Le fascisme et les paysans, a.a.O., 566.

269	Vgl. die allgemeine Einleitung zu Canguilhems medizinischer Dissertation, 
insb. NPes 7/dt. 15. In der Einleitung zum ersten Teil seiner thèse betont Can-
guilhem außerdem, wie das Dogma der realen Identität zwischen normalen 
und pathologischen Lebensphänomenen in seiner Ausweitung auf die Phi-
losophie und auf die Psychologie sich an der Autorität der Biologie und der 
Medizin orientiert (NPes 14/dt. 30).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


594

Einheit zu wetten. Jean Cavaillès, Simone Weil, Spinoza haben mit ih-
ren Taten gezeigt, was es heißt, dass Leben an sich, wie im Übrigen auch 
die Biokratie als reine Naturbeherrschung, kein Zweck ist und dass man 
dementsprechend bereit sein kann, es im Namen eines höheren Zwecks 
aufs Spiel zu setzen. 

i. Das Essai sur quelques problèmes  
concernant le normal et le pathologique

Von einer direkten medizinischen Kultur erhoffte sich Canguilhem Hil-
fe für die Erhellung von zwei Problemen, die ihn beschäftigten: das Pro
blem des Verhältnisses zwischen Wissenschaft und Technik und das Pro-
blem der Normen und des Normalen.270 Die Nähe zu Foucault, dem 
sich in Maladie mentale et personnalité das Problem der Krankheit zu-
sammen mit jenem des Verhältnisses zwischen organischer und geisti-
ger Pathologie stellte, ist offenkundig. Anstelle der Frage nach der Ver-
mittlung von Seele und Körper steht in Canguilhems Essai lediglich die 
Frage nach dem Verhältnis zwischen technischen Synthesen und wissen-
schaftlichen Analysen. Entsprechend den Problemen, die ihn beschäftig-
ten, teilt Canguilhem seine Untersuchung in zwei Teile, die je einer Fra-
ge gewidmet sind. Der erste Teil fragt, ob der pathologische Zustand nur 
eine Abweichung vom normalen darstellt (»L’état pathologique n’est-il 
qu’une modification quantitative de l’état normal?«, NPes 11/dt. 23). Der 
zweite Teil untersucht hingegen, ob es Wissenschaften des Normalen und 
des Pathologischen gibt (»Y a-t-il des sciences du normal et du patholo-
gique?«, NPes 69/dt. 113).

i.i Ist der pathologische Zustand nur eine quantitative Abweichung 
vom Normalzustand?

Der erste Teil des Essai prüft die Tragfähigkeit von Broussais’ Prinzip 
der bloß quantitativen Abweichung der Krankheit gegenüber der Ge-
sundheit. Zu diesem Zweck bezieht sich Canguilhem auf die Konzep-
tionen eines Philosophen, eines Wissenschaftlers und eines Technikers: 
Auguste Comte, Claude Bernard und der französische Chirurg René Le-
riche (1879–1955), der den früher von Bernard besetzten Lehrstuhl für 
Experimentalmedizin des Collège de France innehatte. 

Die zwei Fragen, die im Mittelpunkt von Canguilhems Essai stehen, 
können nicht unabhängig voneinander behandelt werden. Die Fra-
ge nach der Möglichkeit, den pathologischen Zustand bloß als eine 

270	Vgl. NPes 58/dt. 96.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


595

quantitative Abweichung des normalen zu verstehen, fragt bloß nach 
dem Prinzip, aus dem eine Antwort auf die zweite Frage folgt, nämlich 
ob eine wissenschaftliche Bestimmung der Grenze zwischen Norma-
lem und Pathologischem möglich ist. Denn die Reduktion auf ein ge-
meinsames Maß, die Reduktion der Qualität auf Quantität, die die We-
sensidentität zwischen Normalem und Pathologischem mit sich bringt, 
realisiert das Determinismuspostulat, das jeder wissenschaftlichen Er-
kenntnis zugrunde liegt.271 Damit es eine Wissenschaft des Normalen 
und des Pathologischen geben kann, die nach Canguilhem einer Wissen-
schaft der Werte und der Zwecke gleichkommt, müssen die pathologi-
schen Phänomene einem Determinismuspostulat entsprechend rein der 
Quantität nach auf die normalen zurückgeführt werden können. Wenn 
aber die Medizin als therapeutische Technik nicht in reiner Tatsache-
nerkenntnis aufgeht und wenn andererseits – wie noch zu zeigen sein 
wird – die wissenschaftliche Erkenntnis vom Normalen und Pathologi-
schen in der Technik, das heißt in einer wertsetzenden Tätigkeit, ihren 
Ursprung hat, dann bleiben beide auf Anderes angewiesen: die Technik 
auf andere Werte als die wesentlich instrumentellen, die sie konstituie-
ren, die Wissenschaft auf eine andere Wahrheit, als die der reinen Tat-
sachen, auf die sie sich beruft.

Auguste Comte, der Broussais’ Prinzip einer radikalen Identität zwi-
schen normalen und pathologischen Lebensphänomenen eine allge-
meine Geltung zusprach, ist in Wahrheit kaum imstande, weder eine 
rein objektive Definition des Normalen zu liefern noch jede Differenz 
zwischen normalem und pathologischem Zustand in die Sprache der 
Quantität zu übertragen. Beide Bedingungen sind aber notwendig, um 
den Anspruch zu erfüllen, die Pathologie und somit die Therapeutik 
vollständig zu verwissenschaftlichen, indem man sie aus einer vorgän-
gig gesetzten Physiologie als die Wissenschaft des normalen Funktio-
nierens des Organismus komplett ableitet.272 Comte vermag nämlich 
nicht, ein objektives Kriterium zu liefern, um das Normale anzuerken-
nen. Es muss insofern davon ausgegangen werden, dass er dabei auf 
den gängigen Begriff rekurriert.273 Wenn er ein Kriterium überhaupt 

271	Vgl. NPes 66: »Enfin et comme conséquence du postulat déterministe, c’est 
la réduction de la qualité à la quantité qui est impliquée dans l’identité es-
sentielle du physiologique et du pathologique.« (»Ein letztes Implikat der 
Wesensgleichheit von Physiologie und Pathologie ist schließlich die Reduk-
tion der Qualität auf die Quantität, und zwar ergibt sich diese als Konse-
quenz aus dem Determinismuspostulat«, dt. 108 f.)

272	Vgl. NPes 26/dt. 47.
273	Vgl. NPes 22/dt. 42. In den Nouvelles réflexions, dem Zusatz von 1966, wird 

Canguilhem anhand der kantischen Unterscheidung zwischen Schul- und 
Weltbegriffe vom Normalen als von einem weltlichen und populären Be-
griff sprechen (vgl. NPnr 175/dt. 251).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


596

nennt, dann spricht er von einer Harmonie zwischen internen und ex-
ternen Einflüssen. Der Begriff des Normalen oder Physiologischen wird 
so auf einen qualitativen und mehrdeutigen Begriff, auf einen ästhe-
tisch und moralischen mehr noch als auf einen wissenschaftlichen Be-
griff zurückgeführt.274 

Comte bestimmt im Übrigen den quantitativen Unterschied zwischen 
Normalem und Pathologischem kaum auf eine präzise Art und Weise. 
Er spricht etwa von einer mehr oder minder ausgedehnten Verlängerung 
und zeigt damit, dass die Termini, von denen er Gebrauch macht, einen 
qualitativen Unterton beibehalten.275 Deshalb richtet Canguilhem sei-
ne Aufmerksamkeit auf François Broussais, von dem Comte das seiner 
theoretischen Intention unangemessene Vokabular übergenommen hat. 
Um die quantitative Abweichung des Pathologischen vom Normalen zu 
bestimmen, spricht Broussais von Übermaß (»excès«) und von Mangel 
(»défaut«), das heißt von zwei unbestimmten Begriffen, deren impliziter 
qualitativer und normativer Charakter kaum von ihrem metrischen An-
spruch verdeckt wird. Übermaß und Mangel gibt es immer in Bezug auf 
ein Maß, das man als gültig und wünschenswert erachtet und das also 
den Wert von einer Norm übernimmt. Das Anormale durch das Zuviel 
oder das Zuwenig zu bestimmen heißt zwangsläufig, den normativen 
Charakter des Normalen anzuerkennen. Ein Wert wird somit mit einer 
Tatsache verwechselt.

Définir l’anormal par le trop ou le trop peu, c’est reconnaître le caractère 
normatif de l’état dit normal. Cet état normal ou physiologique ce n’est 
plus seulement une disposition décelable et explicable comme un fait, c’est 
la manifestation d’un attachement à quelque valeur.276

Aller Abneigung gegenüber jeglicher Ontologie zum Trotz schleicht sich 
bei Broussais’ Versuch, eine positive Definition des Normalen zu ge-
ben, ein Ideal der Vollkommenheit ein.277 Xavier Bichat behauptet sei-
nerseits in seiner Pathologischen Anatomie, dass jedes pathologische 
Phänomen aus einer Zunahme, einer Abnahme oder einer Alteration 
der Eigenschaften der physiologischen Phänomene herzuleiten ist. Laut 
Canguilhem ist man hier an der Quelle der begrifflichen Zweideutigkeit 

274	Vgl. NPes 23/dt. 42.
275	Vgl. NPes 23/dt. 43.
276	NPes 25 (»Eine Definition des Anormalen durch das Zuviel oder Zuwenig 

anerkennt notwendig den normativen Charakter des normal genannten Zu-
standes. Denn dieser normale oder physiologische Zustand ist nicht mehr 
bloß eine gleich einer Tatsache nachweisbare und erklärbare körperliche 
Verfassung, sondern er zeugt vom Festhalten an einem bestimmten Wert«, 
dt. 46 f.).

277	Vgl. NPes 25 f./dt. 47.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


597

angelangt, die Broussais und Comte vorzuwerfen ist. »Augmentation« 
und »diminution« bilden nämlich Begriffe mit einem quantitativen Wert, 
»altération« ist hingegen unbestreitbar ein qualitativer Begriff.278

Der Begriff des Normalen weist somit die grundlegende Äquivozität 
auf, die Canguilhem bereits 1926 in seinem diplôme d’études supérieu
res als den eigentlichen Kern von Comtes Theorie der Ordnung und 
des Fortschrittes nachgewiesen hatte. Gehört die Ordnung dem Reich 
der Tatsachen an, so zeichnet sich der Begriff des Fortschrittes dadurch 
aus, dass er wesentlich ein Werturteil darstellt: Er drückt das Verhältnis 
zwischen einem Sachverhalt und einem Ideal aus.279 Die Vermittlung 
zwischen den beiden, die es Comte gestattet, Geschichte auf Natur zu-
rückzuführen, und die als das grundlegende Prinzip seines Positivis-
mus gilt, nach dem der Fortschritt als eine Entwicklung der Ordnung 
– und die Geschichte als eine Entwicklung der Natur, die Technik als 
eine Entwicklung der Wissenschaft – zu verstehen ist, wird darüber hi-
naus vom Prinzip Broussais’ gewährleistet, dessen entscheidende Re-
levanz für das System Comtes vom jungen Canguilhem hervorgeho-
ben wird.280

Dieselbe Zweideutigkeit zwischen quantitativen und qualitativen 
Konzepten wie bei Bichat, Broussais und Comte findet sich in der Defi-
nition wieder, die Claude Benard von den pathologischen Phänomenen 
gibt. Diese Ambiguität ist laut Canguilhem aufschlussreich: Sie verrät 
ein Problem, das bei allen vermeintlichen Lösungen fortbesteht. Vor den 
vergeblichen Versuchen, das Pathologische bloß quantitativ aufzufassen, 
stellt sich nämlich die Frage, ob die Krankheit eine objektive Realität 

278	vgl. NPes 29/dt. 53.
279	Vgl. CANGUILHEM, La théorie de l’ordre et du progrès chez A. Comte, 

a.a.O., Bl. 5.
280	Giuseppe Bianco hat auf die Rolle hingewiesen, die die affirmative Über-

nahme von Broussais’ Prinzip in der Philosophie von Canguilhems Leh-
rer Alain spielt. Das Prinzip der qualitativen Identität zwischen Normalem 
und Pathologischem habe insbesondere eine entscheidende Bedeutung für 
Alains Verständnis der Kontrolle der Leidenschaften durch den Geist und 
für seine Auffassung der politischen Handlung gehabt. Bianco betont dem-
entsprechend auf eine durchaus überzeugende Art und Weise den Zusam-
menhang, der zwischen Canguilhems Kritik an Broussais’ Prinzip und sei-
nem Bruch mit dem radikalen Pazifismus Alains und im Allgemeinen mit 
den politischen Positionen seines Lehrers besteht (vgl. BIANCO, »Pacifisme 
et théorie des passions : Alain et Canguilhem«, a.a.O.; außerdem: DERS., 
»The Origins of Georges Canguilhem’s ›Vitalism‹: Against the Anthropolo-
gy of Irritation«, in: S. NORMANDIN, Ch. T. WOLFE (Hg.), Vitalism and 
the Scientific Image in Post-Enlightenment Life Science, 1800–2000, Dor-
drecht 2013, 243–67).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


598

darstellt, die einer wissenschaftlichen, quantitativen Erkenntnis über-
haupt zugänglich ist. Oder anders gesagt:

La différence de valeur que le vivant institue entre sa vie normale et sa 
vie pathologique est-elle une apparence illusoire que le savant doit légiti-
mement nier?281 

Nur wenn eine solche Auslöschung eines qualitativen Gegensatzes theo-
retisch möglich ist, kann eine Wissenschaft des Pathologischen als legi-
tim betrachtet werden. Canguilhem konzentriert sich insbesondere auf 
Bernards Vorlesungen über den Diabetes und die Erzeugung von Gluco-
se (Leçons sur le diabète et la glycogenèse animale, 1877). Aus der Sicht 
Bernards stellt der Diabetes ein ausgezeichnetes Beispiel der Überein-
stimmung zwischen Physiologie und Pathologie dar. Er ist nämlich eine 
Krankheit, die ausschließlich in der Störung einer normalen Funktion 
besteht. Alle seine Symptome stellen durch und durch physiologische 
Phänomene dar, die im Krankheitszustand nur der Intensität nach vom 
Normalzustand abweichen. So hält Bernard zum Beispiel die Glykosu-
rie, die die ›Zuckerkrankheit‹ auszeichnende Ausscheidung von Zucker 
in den Urin, anders als die Medizin seiner Zeit für ein normales, physio-
logisches Phänomen, das von dem entsprechenden normalen Phänomen 
nur wegen seiner übermäßigen Quantität abweicht.282 Aufgrund dieser 
Quantifizierung ist Bernard davon überzeugt, dem Pathologischen und 
dem Normalen einen experimentellen Inhalt geben zu dürfen. Das Prin-
zip der physiologischen Medizin Broussais’ dient somit der Begründung 
einer experimentellen Pathologie, die dem Projekt entspricht, der the-
rapeutischen Technik eine wissenschaftliche Grundlage zu geben. Eine 
rationelle Therapeutik wäre von einer wissenschaftlichen, auf die ex-
perimentelle Methode der übrigen Naturwissenschaften ausgerichteten 
Pathologie getragen, die ihrerseits in den physiologischen Wissenschaf-
ten gründen würde.

Cl. Bernard considère la médecine comme la science des maladies, la phy-
siologie comme la science de la vie. Dans les sciences, c’est la théorie qui 
éclaire et domine la pratique. La thérapeutique rationnelle ne saurait être 
portée que par une pathologie scientifique et une pathologie scientifique 
doit se fonder sur la science physiologique.283

281	NPes 40 (»Stellt der Wertunterschied, den der lebendige Mensch zwischen 
seinem normalen und seinem pathologischen Leben etabliert, einen illuso-
rischen Schein dar, den der Wissenschaftler berechtigterweise zu negieren 
hat?«, dt. 70, Übersetzung leicht verändert).

282	Vgl. NPes 33 f./dt. 59–61.
283	NPes 34 (»Bernard sieht in der Medizin die Wissenschaft von den Krankheiten 

und in der Physiologie die Wissenschaft des Lebens. In den Wissenschaften 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


599

In seinem Bemühen, eine experimentelle Pathologie zu entwickeln, nimmt 
Claude Bernard einen analytischen und quantitativen Standpunkt einen, 
den einzigen, mit dem sich ein wissenschaftlicher Ansatz garantieren lässt. 
Seine experimentelle Pathologie betrachtet zwangsläufig die Krankheit 
vom Standpunkt der realen Ursachen und nicht der scheinbaren Wirkun-
gen, der funktionalen Mechanismen und nicht ihrer symptomatischen 
Ausdrücke.284 So kann Bernard aber nicht mehr erklären, dass ein norma-
ler physikalisch-chemischer Mechanismus auf der phänomenologischen, 
ganzheitlichen Ebene seiner Manifestation ein anormales Symptom her-
beiführen kann. Ähnlich hält eine Kakophonie im Fall der Musik zwar 
die Gesetze der Akustik ein, ohne aber deswegen angenehm klingen zu 
müssen.285 Die Invarianz der Gesetze der Chemie und der Physik sowohl 
in der Materie wie auch im Leben zum Postulat zu erheben, zwingt nicht 
notwendigerweise dazu, die Spezifizität der Phänomene zu verkennen, die 
diese Gesetze manifestieren. Andernfalls würde auf diese Weise das Pa-
thologische nicht erklärt, sondern zum Verschwinden gebracht.286 

In der Tat taugt Bernards physikalischer Reduktionismus nicht einmal 
etwas auf der Ebene der Physiologie, denn funktionelle Zusammenhänge 
lassen sich nicht auf Mechanismen zurückführen. Im konkreten Fall des 
Diabetes entscheidet eigentlich das Nierenverhalten in seiner Gesamt-
heit, ob die Korrelation zwischen Hyperglykämie und Hyperglykosurie, 
der übermäßigen Präsenz von Zucker im Blut und seiner übermäßigen 
Hahnausscheidung, die Bernard für den pathologischen Zustand des Di-
abetikers verantwortlich macht, tatsächlich besteht. 

Die Unmöglichkeit, Symptome durch Mechanismen, Phänomene 
durch Gesetze zu ersetzen, gilt schließlich umso mehr, wenn man die 
Krankheit nicht mehr vom Standpunkt einer wissenschaftlichen Phy-
siologie in eine Vielfalt von abweichenden Funktionsmechanismen auf
splittert, sondern sie allgemein biologisch als ein Ereignis betrachtet, von 
dem ein lebendiger Organismus in der Auseinandersetzung mit seinem 
Milieu betroffen ist.287

Claude Bernard kommt der Verdienst zu, dem Verlangen einer Epoche, 
die an die Allmacht einer in der Wissenschaft fundierten Technik glaubte, 

ist es ihm zufolge die Theorie, die die Praxis erhellt und beherrscht. Die ra-
tionelle Therapie kann allein von einer wissenschaftlichen Pathologie ge-
tragen werden, und diese wiederum hat sich auf die physiologische Wissen-
schaft zu stützen«, dt. 59 f., Übersetzung leicht verändert).

284	Vgl. NPes 42/dt. 73.
285	Vgl. NPes 24 f./dt. 45. Canguilhem führt dort das Beispiel der Musik in Be-

zug auf Broussais an, dem er ebenso wie Bernard die Verwechselung zwi-
schen Ursachen und Wirkungen, dem Standpunkt des Wissenschaftlers und 
jenem des kranken Menschen vorwirft.

286	Vgl. NPes 46/dt. 78.
287	Vgl. NPes 43/dt. 75.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


600

eine strenge methodologische Ausführung auf medizinischem Gebiet ge-
geben zu haben. Eine Lebenskunst – und die Medizin ist laut Canguil-
hem unleugbar eine solche – erfordert nach dieser positivistischen Sicht-
weise eine Wissenschaft des Lebens. Eine wirksame Therapeutik setzt 
eine experimentelle Pathologie voraus, und diese kann nicht von einer 
Physiologie als Wissenschaft des normalen Menschen getrennt werden. 
Physiologie und Pathologie gehen somit laut Bernard ineinander über 
und sind im Grunde ein und dasselbe.288

Das Bemühen, eine wissenschaftliche Pathologie zu entwickeln, ist 
im Übrigen nicht nur völlig legitim, sondern entspricht dem dringlichen 
Bedürfnis einer Wissenschaft des Lebens, sämtlichen Wechselfällen des 
Lebens gewachsen zu sein. Dies berechtigt aber keineswegs zu dem An-
spruch, die Pathologie als nichts anderes als eine Physiologie und die 
Krankheit lediglich als eine Vergrößerung oder eine Verkleinerung des 
normalen Zustandes zu betrachten. Weit entfernt, ihr jegliche Legitimi-
tät abzusprechen, wirft hier Canguilhem der Verwissenschaftlichung der 
Medizin die Unfähigkeit vor, die eigentliche Bedeutung des eigenen Wis-
sens angemessen zu erfassen. Der Wert einer wissenschaftlichen Medi-
zin kann demnach nicht darin bestehen, Werte – etwa die Schwelle zwi-
schen normalen und pathologischen Lebensphänomenen – auf Tatsachen 
zu reduzieren, sondern die Resultate der eigenen Verobjektivierungen in 
Dienst von Werten zu stellen. Man kann somit durchaus verstehen, dass 
die Medizin als Lebenskunst eine objektive Pathologie braucht; eine Un-
tersuchung aber, die ihren Gegenstand zum Verschwinden bringt, kann 
nicht objektiv genannt werden. 

On comprend que la médecine ait besoin d’une pathologie objective, mais 
une recherche qui fait évanouir son objet n’est pas objective.289

Um die Originalität der Krankheit als eine qualitativ verschiedene, ei-
genartige Verhaltensweise des Organismus zu verstehen, muss man sie 
nicht notwendig als eine Art Vergewaltigung der physiologischen Geset-
ze des Körpers begreifen. Die Krankheit mag durchaus aus dem Zusam-
menspiel der normalen organischen Funktionen hervorgehen. Das besagt 
aber nicht, dass die Neuheit des organischen Zusammenspiels im patho-
logischen Zustand geleugnet werden und dass die Krankheit für den Or-
ganismus bloß eine Summe aus Symptomen und nicht eine andere al-
lure, einen anderen Gesamtverlauf der funktionellen Totalität und eine 

288	Vgl. NPes 49/dt. 82.
289	NPes 49/dt. 83. Für eine Stellungnahme Canguilhems gegen jegliche pau-

schale Verwerfung der wissenschaftlichen Medizin vgl. den späten Vortrag: 
G. CANGUILHEM, »La santé: concept vulgaire et question philosophique« 
(1988), in: DERS., Écrits sur la médecine, Paris 2002, 49–68, insb. 67 f./dt. 
67 f.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


601

andere Verhaltensweise gegenüber dem Milieu darstellt. Die (quantita-
tive) Progressivität eines allmählichen Eintretens – hier denkt Canguil-
hem wohl an Bergson – schließt nicht die Eigentümlichkeit eines (quali-
tativen) Ereignisses aus.290

Canguilhem wirft insbesondere dem technisch-wissenschaftlichen An-
satz einen grundsätzlichen Logizismus vor. Denn will man die Differenz 
zwischen Pathologischem und Normalem auf das Identitätsprinzip redu-
zieren, das einem jeden quantitativen Wert zugrunde liegt, so kann man 
nicht mehr die reale Entgegensetzung erkennen, in der Krankheit und 
Gesundheit zueinander stehen. Im Essai erinnert Canguilhem insbeson-
dere an das Prinzip Aristoteles’, nach dem die Gegensätze derselben Gat-
tung angehören müssen. Die Wissenschaft der Gegensätze ist somit ein-
heitlich. Muss aber daraus folgen, dass die Gegensätze keine Gegensätze 
sind?291 In seinem Aufsatz über das Normale und das Pathologische, den 
er 1951 für das von René Leriche miteditierten Handbuch der Medizin 
Somme de la médicine contemporaine anfertigte, weist Canguilhem eine 
schlichte dialektische Reduktion des Pathologischen ausdrücklich zu-
rück. Er unterscheidet insbesondere zwischen vitaler und logischer Ent-
gegensetzung. Demnach muss man in aller Strenge sagen, dass patholo-
gisch den vitalen Gegensatz zu gesund darstellt und nicht den logischen 
Widerspruch zu normal.292 

Sechs Jahre nach dem Essai ließ Canguilhem 1949 im Verlag Vrin die 
Übersetzung von Kants Versuch den Begriff der negativen Größen in 
die Weltweisheit einzuführen erscheinen. Canguilhem verfasste das Vor-
wort, in dem er auf die jüngste Wiederaufnahme und Erneuerung der 
Frage nach dem Nichts und der Negation in Frankreich erinnerte.293 Die 
Reflexion über den mathematischen Begriff der negativen Größen ver-
anlasst Kant, zwischen der Ebene der Logik und jener der Existenz zu 
unterscheiden. Nicht von ungefähr führt er in der Allgemeinen Anmer-
kung, mit der die Schrift schließt, zum ersten Mal die für das kritische 
Unterfangen zentrale Unterscheidung zwischen analytischen und synthe-
tischen Urteilen ein. Kant verwendet bloß noch nicht das Vokabular der 
kritischen Philosophie, sondern spricht von logischem Grund und von 

290	Vgl. NPes 49/dt. 83.
291	Vgl. NPes 49/dt. 83.
292	G. CANGUILHEM, »Le normal et le pathologique« (1951), in: DERS., La 

connaissance de la vie, a.a.O., 155–69, 166/dt. 303.
293	DERS., »Préface« (1949), in: OC IV, 360–63. Heinrich Rickert unterschei-

det in seiner Wertphilosophie, mit der sich Canguilhem während der Vorbe-
reitung seiner medizinischen Dissertation beschäftigte, zwischen einer Ne-
gation, die bloß das Nichts als Folge hat, und den negativen Werten, wie 
etwa denjenigen, die sich aus der Polarisierung des Lebens ergeben und die 
durchaus eine positive Realität haben (vgl. die Anmerkung Camille Limo-
ges’ in: OC IV, 361 Anm. 1).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


602

Realgrund.294 Im Mittelpunkt von Kants Schrift steht allerdings die Un-
terscheidung zwischen zwei Arten von Negation und Entgegensetzung. 
Die logische Opposition hat zur Folge ein nihil negativum, irrepraesenta-
bile, das heißt ein Nichts, das als Unding nicht repräsentiert werden kann. 
Dieses negative Nichts besteht in dem Widerspruch, vom selben Subjekt 
etwas zugleich zu bejahen und zu verneinen. Ein Körper, der in derselben 
Hinsicht zugleich in Bewegung und nicht in Bewegung ist, ist gar nichts. 
Die reale Opposition betrifft auch die Beziehung zwischen zwei Prädika-
ten desselben Subjekts. Diese sind allerdings an sich beide bejahend; das 
eine stellt ebenso wie das andere Prädikat einen positiven Grund dar. Sie 
stehen nur in einem solchen Verhältnis zueinander, dass die Folgen des 
einen die des anderen aufheben. Dies ist etwa der Fall von Krediten und 
Schulden, von Bewegungen in entgegengesetzten Richtungen oder eben 
von positiven und negativen mathematischen Größen. Aus einer Realent-
gegensetzung ergibt sich ein Zero, eine Ruhe oder ein Mangel, das heißt 
kein Nichts, sondern ein Etwas, ein nihil privativum oder repraesentabi-
le.295 Als einen solchen positiven Mangel denkt Canguilhem das Patho-
logische, dass die reale und nicht bloß logische Negation des Normalen 
darstellt. Deshalb unterstreicht er wiederholt im Essai, dass das Prinzip 
Broussais’ eine reale Kontinuität (»continuité réelle«) oder gar eine reale 
Identität (»identité réelle«) zwischen normalen und pathologischen Le-
bensphänomene behauptet und nicht einfach eine logische.296

Die Unmöglichkeit, die Krankheit wissenschaftlich zu logifizieren, das 
heißt sie auf messbare Identitätsverhältnisse zwischen Größen zu reduzie-
ren, impliziert für Canguilhem nicht nur die Verteidigung einer organizis-
tischen, vitalistischen Auffassung der Medizin, der gegenüber den Verob-
jektivierungen der Physiologie lediglich ein instrumenteller Wert zukommt. 
Die Unmöglichkeit einer wissenschaftlichen Logifizierung der Krankheit 
bedingt vielmehr das Angewiesensein der Medizin sowohl als Wissenschaft 
als auch als Technik auf eine Anthropologie. Denn zu behaupten, dass die 
pathologische Tatsache als solche, das heißt als reale, qualitative Abwei-
chung des Normalzustandes, erst auf der Ebene der organischen Totalität 
sich angemessen aufzufassen lässt, bedeutet im Fall der Humanmedizin, 
dass sie erst in Bezug auf eine individuelle, bewusste Totalität ihren nega-
tiven Wert als Mangel und Beeinträchtigung gewinnt. Nur in Bezug auf 
einen konkreten Menschen wird die Krankheit zu einem Übel, die mala-
die zu einem mal.

294	Vgl. I. KANT, Versuch den Begriff der negativen Größen in die Weltweis-
heit einzuführen, in: DERS., Werkausgabe, hg. v. W. Weischedel, Bd. II, Vor-
kritische Schriften bis 1768. 2, 777–819, hier 816 ff.

295	Vgl. Kant, Versuch den Begriff der negativen Größen in die Weltweisheit 
einzuführen, a.a.O., 783 f.

296	Vgl. NPes 14, 33, 62, 66/dt. 30, 59, 103, 109.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


603

En fin de compte, ne conviendrait-il pas de dire que le fait pathologique 
n’est saisissable comme tel, c’est-à-dire comme altération de l’état nor-
mal, qu’au niveau de la totalité organique et s’agissant de l’homme, au 
niveau de la totalité individuelle consciente, où la maladie devient une 
espèce de mal?297

Die Pathologie ist somit wesentlich auf die Klinik angewiesen, die den 
Arzt erst mit konkreten Individuen in Kontakt bringt. Die anatomische 
wie die physiologische Pathologie analysieren, um besser zur erkennen. 
Sie können allerdings die Symptome und die funktionellen Mechanis-
men, die sie isolieren, nur deswegen als pathologisch qualifizieren, weil 
sie von der Klinik einen Krankheitsbegriff erhalten, dessen Ursprung in 
der Erfahrung der Menschen von ihrer ganzheitlichen Beziehung mit 
dem Milieu liegt.298

Der Primat der Klinik soll allerdings nicht im Sinne einer Übertragung 
der Erkenntnishoheit missverstanden werden. Aufgrund seiner unmittel-
baren Erfahrung der Krankheit weiß der Patient selbstverständlich über 
die objektive, pathologische Tatsache nicht besser Bescheid als sein Arzt. 
Das sinnliche, unmittelbare Bewusstsein des organischen Lebens stellt an 
sich keine Wissenschaft des Organismus dar.299 Aus der Tatsache, dass 
der Patient sich anders fühlt oder – so möchte man gerne mit Descartes 
hinzufügen – dass die Medizin als menschliche Erkenntnis der Einheit 
zwischen Körper und Seele immer auf Gefühle angewiesen bleibt, folgt 
nicht, dass er auch weiß, wodurch und in welche Weise er anders gewor-
den ist. Es geht nämlich nicht um eine Tatsachenerkenntnis oder um ein 
technisches Können, sondern um eine Wertfrage. Der Vorrang der Kli-
nik ist kein Erkenntnis-, sondern ein Wertprimat.300 Mit seiner These hat 

297	NPes 49 (»Muss man daher nicht letzten Endes zu dem Schluss gelangen, 
dass das Pathologische als solches, nämlich als Alteration des Normalzu
stands, nur auf der Ebene der organischen Totalität und – im Fall des Men-
schen – der bewussten Totalität eines Individuums aufzufassen ist, in der die 
Krankheit zu einer Art Übel wird?«, dt. 84, Übersetzung leicht verändert).

298	Vgl. NPes 50/dt. 85.
299	Vgl. NPes 51/dt. 85.
300	Andrea Cavazzini spricht in diesem Sinne berechtigterweise von zwei unter-

schiedlichen Diskursregistern, der wissenschaftlichen Objektivität und dem 
Ausdruck des Sinnes (vgl. A. CAVAZZINI, »Per una filosofia critica. Lettu-
ra di Georges Canguilhem«, in: G. CANGUILHEM, Scritti filosofici, hg. v. A. 
Cavazzini, Mailand 2004, 7–25, insb. 10). Von der Aktualität der Position 
Canguilhems zeugen am besten die Schwierigkeiten in der heutigen Biologie 
und Medizin, den eigentlichen Sinn seiner These zu begreifen. Es ist nämlich 
kaum zu erkennen, in welcher Hinsicht die Entwicklung der modernen Mo-
lekularbiologie und Genetik und mit diesen einhergehend die Fortschritte in 
der objektiven Bestimmung des Pathologischen die These eines prinzipiellen 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


604

Unterschieds zwischen Tatsachen und Werten widerlegen können. Vgl. insb.: 
M. MORANGE, »Retour sur le normal et le pathologique«, a.a.O., und nuan-
cierter: DERS., »Georges Canguilhem et la biologie du XXe siècle«, in: Re-
vue d’Histoire des Sciences, 53 (2000), 83–105. Gegen den Mythos, Canguil-
hem habe seine Auffassung von der Krankheit infolge der Entwicklungen der 
Molekularbiologie revidiert oder gar zurückgenommen, vgl. das Geständnis 
in der Nouvelles réflexions, er habe zwanzig Jahre später nicht den Eindruck, 
damals die Frage falsch gestellt zu haben (NPnr 173/dt. 250), und den Schluss 
der zwei Konferenzbeiträge, in denen Canguilhem 1966 sich mit dem Prob-
lem des Verhältnisses seiner Auffassung von der Erkenntnis des Lebens zu 
der Entwicklung der modernen Genetik auseinandersetzte und die er in sei-
ne zweite Aufsatzsammlung, die Études d’histoire et de philosophie des scien-
ces, unter dem Obertitel »Nouvelle connaissance de la vie« aufnahm: Dort 
bekräftigt er das Angewiesensein der modernen Biologie auf eine philosophie 
de la vie und der Erkenntnis des Lebens auf ein lebendiges Subjekt, das vor 
der unendlichen Aufgabe, Tatsachen und Werte zu vermitteln, im Leben im-
mer fehl am Platz ist, sich immer irgendwie irrt und auf der Suche nach wis-
senschaftlicher Verifikation ist (vgl. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, 
a.a.O., 364 und auch 352 für das Angewiesensein der Erkenntnis des Lebens 
auf ein lebendiges Subjekt). Für eine ausführliche Darstellung der Thesen von 
»Le concept et la vie« vgl. auch Canguilhems Rezension von François Jacobs 
La logique du vivant (Paris 1970): »Logique du vivant et histoire de la biolo-
gie«, in: Sciences, 71 (1971), 20–28. Zur Schwierigkeit für die Biologie auch 
nach der Entwicklung der modernen Genetik ohne den Begriff der Finalität 
auszukommen: DERS., »Biologie et philosophie«, in: R. KLIBANSKY (Hg.), 
La philosophie contemporaine, Bd. II, Florenz 1968, 387–94, 389 ff. Zur 
Notwendigkeit, nach den Arbeiten Monods und Jacobs die wissenschaftli-
che Verobjektivierung des Lebens anders zu denken – was selbstverständlich 
nicht heißt, auf die Einordnung der Biologie in eine Philosophie des Lebens 
zu verzichten: DERS., »Entretien avec Georges Canguilhem« (1984), Inter-
view mit J.-P. Chrétien-Goni und Ch. Lazzeri, in: Indisciplines, 1 (1984), 21–
34, 21 f. Für die Verteidigung der Kontinuität im Werk Canguilhems, nach 
der die neue logique de la vie der Genetik nichtsdestoweniger auf das subjek-
tive pathos des Lebendigen angewiesen bleibt, vgl. F. WORMS, »Le concept 
de vivant comme philosophie première: de Canguilhem à aujourdhui«, in: 
DERS., La philosophie en France au XXe siècle. Moments, Paris 2010, 355–
69, 363 ff.; außerdem bereits A. BADIOU, »Y a-t-il une théorie du sujet chez 
Canguilhem?«, in: DERS., L’aventure de la philosophie française depuis les 
années 1960, a.a.O., insb. 77 ff. Canguilhem hat im Übrigen im späten Vor-
trag »La santé: concept vulgaire et question philosophique« seine Ablehnung 
der Möglichkeit einer objektiven Pathologie bekräftigt: »Santé n’est pas un 
concept scientifique, c’est un concept vulgaire« (a.a.O., 52/dt. 54). Für eine 
Bilanz der medizinphilosophischen Rezeption Canguilhems: B. DURRIVE, 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

Canguilhem somit auch nicht eine klinische Erkenntnis des Konkreten 
seitens des Arztes im Blick, keine intuitive, unmittelbare Erfassung des 
Individuellen, die seine Verteidigung der Klinik berechtigterweise in das 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


605

polemische Visier von Foucaults Geburt der Klinik und Überwachen und 
Strafen geraten ließe.

Das Interessante an René Leriches Auffassung von der Krankheit liegt 
laut Canguilhem darin, dass es sich um die Theorie einer Technik handelt. 
Folgen Comte und Bachelard nämlich dem positivistischen Grundgedan-
ken, nach dem man erkennt, um handeln zu können, so denkt Leriche, 
dass man de facto zumeist von der durch den pathologischen Zustand ge-
forderten medizinischen und chirurgischen Technik ausgeht und dass man 
de iure auch so immer verfahren sollte. Die physiologische Erkenntnis des 
normalen Zustandes ergibt sich laut Leriche aus der nachträglichen Ab-
straktion der klinischen und therapeutischen Erfahrung. Die Physiologie 
bildet demnach die Sammlung der Lösungen der Probleme, die die er-
krankten Menschen mit ihrer Krankheit aufgeworfen haben. Und wenn 
nach Leriche die Gesundheit das Leben in der Stille der Organe, das heißt 
das reibungslose organische Leben, insofern es von sich selbst kaum ein 
Bewusstsein hat, darstellt, dann kann es genau genommen keine Wissen-
schaft der Gesundheit geben. Die normalen Funktionen des Organismus 
werden uns erst durch die Krankheit in eben dem Augenblick offenbart, in 
dem der pathologische Zustand uns ihre Ausübung nicht mehr gestattet. 
Die Krankheit ist somit der eigentliche Anlass der Erkenntnis des Lebens.

La maladie est au principe de l’attention spéculative que la vie attache à 
la vie par le truchement de l’homme.301

»Actualité plurielle de Canguilhem en philosophie de la médecine«, in: Revue 
de Métaphysique et de Morale, 2 (2014), 257–71. Zum Krankheitsbegriff vgl. 
die eher an die Diskussion im angelsächsischen Raum orientierte É. GIROUX, 
Après Canguilhem. Définir la santé et la maladie, Paris 2010, und den Sam-
melband Th. SCHRAMME (Hg.), Krankheitstheorien, Berlin 2012, dort insb. 
DERS., »Einleitung: Die Begriffe ›Gesundheit‹ und ›Krankheit‹ in der philo-
sophischen Diskussion«, 9–37. Giroux und Schramme schlagen einen ergän-
zungstheoretischen Ansatz vor, der den objektiven und subjektiven Aspekten 
gleichermaßen Rechnung tragen würde. Ähnlich spricht Céline Lefève von ei-
ner dualen Einheit der Medizin beim späten Canguilhem als eine science und 
ein art zugleich (vgl. C. LEFÈVE, »De la philosophie de la médecine de Ge-
orges Canguilhem à la philosophie du soin médical«, in: Revue de Métaphy-
sique et de Morale, 2 [2014], 196–222). Canguilhems These eines Primats der 
Klinik soll selbstverständlich auch nicht im Sinne eines Vorrangs des prakti-
schen Könnens des Arztes über das theoretische Wissen missverstanden wer-
den (vgl. hingegen H. PÉQUIGNOT, »Le normal et le pathologique en méde-
cine«, in: BING, BRAUNSTEIN, ROUDINESCO [Hg.], Actualité de Georges 
Canguilhem, a.a.O., 59–69).

301	NPes 59 (»Die Krankheit ist die Quelle der spekulativen Aufmerksamkeit, 
die das Leben durch den Menschen dem Leben entgegenbringt«, dt. 98, 
Übersetzung leicht verändert).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


606

Canguilhem unterstreicht insbesondere den resoluten Monismus, der 
die Medizin des 19. Jahrhunderts – vor allem vor der Mikrobiologie 
Pasteurs – gegenüber derjenigen der vorangegangenen Jahrhunderte aus-
zeichnet. Trotz der Anstrengungen der Iatromechanisten und -chemisten 
war die Medizin des 18. Jahrhunderts aufgrund des Einflusses der Ani-
misten und der Vitalisten dualistisch geblieben. Sie bildete grundsätzlich 
einen medizinischen Manichäismus: Gesundheit und Krankheit, Leben 
und Tod kämpften um den Menschen wie Gut und Böse um die Welt. In 
ihren Bemühungen, die ontologische Auffassung der Krankheit seitens 
der Nosologie hinter sich zu lassen, mussten allerdings die physiologi-
sche Medizin Broussais’ wie die experimentelle Medizin Bernards dem 
Übel der Krankheit und den negativen Werten unter den vitalen Werten 
jede Wirklichkeit absprechen.302

Ähnlich wie Foucault den ›Mortalismus‹, der hinter Bixats und Brous-
sais’ Pathologischer Anatomie und somit der Geburt der modernen po-
sitiven Medizin stand, hebt Canguilhem die Kontinuität hervor, die zwi-
schen dem Gedanken einer Kontinuität zwischen dem Normalen und 
dem Pathologischen und jenem einer Kontinuität zwischen Leben und 
Tod besteht. 

L’idée de la continuité entre le normal et le pathologique est elle-même en 
continuité avec l’idée de la continuité entre la vie et la mort, entre la ma-
tière organique et la matière inerte.303 

So festigt Claude Bernard durch das Prinzip der Identität zwischen Phy-
siologie und Pathologie im Anschluss an dem Prinzip Broussais’ den 
Glauben an die universelle Geltung des deterministischen Postulats der 
Wissenschaft. Bernard rühmt sich gar, das Wort Determinismus in die 
Wissenschaft eingeführt zu haben. Demnach musste die Pathologie, die 
in vor-wissenschaftlichen Begriffen (»concepts préscientifiques«) gefan-
gen war, auf das Niveau der physikalisch-chemischen Physiologie ge-
bracht werden. Diese wurde den Erfordernissen einer wissenschaftlichen 
Erkenntnis gerecht, das heißt, sie konnte sich auf quantitative, experi-
mentell verifizierbare Gesetze berufen.304

302	Vgl. NPes 61 f./dt. 101 f.
303	Vgl. NPes 37 (»Zwischen der Vorstellung einer Kontinuität von Normalem 

und Pathologischem und jener einer Kontinuität zwischen Leben und Tod, 
von organischer und unbelebter Materie, waltet selbst eine Kontinuität«, dt. 
65).

304	Vgl. NPes 64/dt. 106. Canguilhem bezieht sich insbesondere auf Bernards 
Leçons sur la chaleur animale (1876), nach denen die Vorstellung von ei-
nem Antagonismus zwischen Tod und Leben, Gesundheit und Krankheit, 
träger und belebter Natur endgültig überwunden ist.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


607

i.ii Gibt es Wissenschaften des Normalen und des Pathologischen?

Im zweiten Teil des Essai geht Canguilhem auf die Frage ein, ob es Wis-
senschaften des Normalen und des Pathologischen gibt. Mit der nega-
tiven Antwort auf die Frage danach, ob der pathologische Zustand nur 
eine quantitative Abweichung vom normalen darstellt, hatte der erste 
Teil des Essai gezeigt, dass keine Möglichkeit besteht, das Pathologische 
als negativen Wert vom Normalen wissenschaftlich abzuleiten. Jetzt geht 
es darum zu bestimmen, wie Werte in das vermeintlich allein auf Tatsa-
chen ausgerichtete Wissen über das Leben eingeführt werden. Welches 
Verhältnis besteht insbesondere in der menschlichen Biologie zwischen 
der Physiologie und der Medizin, das heißt zwischen der Wissenschaft 
des normalen Menschen und der Technik der therapeutischen Wieder-
herstellung des Normalen? Verwandelt die Medizin die rein deskripti-
ven und theoretischen Begriffe der Physiologie in biologische Ideale oder 
beinhaltet der durch die Physiologie vermittelte Begriff des Normalen 
einen normativen Wert? Und kommt in diesem Fall ein solcher norma-
tiver Wert nicht aus der Medizin selbst, sodass die Physiologie als Wis-
senschaft eigentlich einen technischen Ursprung hätte?305

Canguilhem prüft zunächst kritisch einige Begriffe: das Normale, die 
Anomalie in Bezug auf die Krankheit, das Experimentelle in Bezug auf 
das Normale (»II. Examen critique de quelques concepts«). In einem 
weiteren Schritt untersucht er, in welchem Verhältnis die Norm zum 
Durchschnitt steht (»III. Norme et moyenne«). Sodann liefert er eine ge-
nauere Bestimmung des Begriffs der Krankheit, der Genesung und der 
Gesundheit (»IV. Maladie, guérison, santé«). Schließlich geht er auf die 
Frage nach der wechselseitigen Beziehung zwischen Physiologie und Pa-
thologie ein (»V. Physiologie et pathologie«).

André Lalandes Vocabulaire technique et critique de la philosophie 
folgend hebt Canguilhem die grundsätzliche Äquivozität (»l’équivo-
cité«) hervor, in der der Begriff normal gefangen bleibt. Normal ist der 
Etymologie nach (normalis aus norma, das Winkelmaß) das, was sich 
in einer richtigen Mitte hält und gerade, recht ist (in diesem Sinne ent-
spricht es dem Griechischen orthós, das heißt rectus, recht, right). Nor-
mal ist insofern sowohl das, was so ist, wie es sein soll, als auch das, 
was in der Mehrzahl der Fälle zutrifft: Es wird im Sinne einer Tatsache 
wie auch eines Wertes oder eines Ideals verwendet. Diese Begriffsverwir-
rung komme laut Lalande auch in der Sprache der Medizin vor, in der 
der Normalzustand sowohl den gewöhnlichen Zustand der Organe wie 
auch deren Idealzustand bezeichnen kann, den es therapeutisch wieder-
herzustellen gilt.306

305	Vgl. NPes 75/dt. 123 f. 
306	Vgl. NPes 76 f./dt. 125 f.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


608

Hier hat Canguilhem allerdings eine tiefere Äquivozität als jene 
zwischen Tatsachen und Werten im Blick, die im Mittelpunkt der re-
duktionistischen Versuche stand, sowohl bei Broussais als auch bei 
Comte und Bernard, die Pathologie als eine Wissenschaft aufzufas-
sen. Er denkt nämlich die Äquivozität des Lebens selbst, dessen Wer-
te als Idealzustand sich im gewöhnlichen Zustand niederschlagen und 
insofern auf der deskriptiven Ebene ihren Ausdruck finden, ohne dass 
das Deskriptive an sich sie als Werte fundieren könnte. Damit ist man 
im Zentrum der philosophie biologique gelangt, in die Canguilhems 
Philosophie der Medizin einzuordnen ist. Die Äquivozität des Norma-
len trägt laut Canguilhem dem fundamentalen Tatbestand Rechnung, 
wonach das Leben seinen Existenzbedingungen gegenüber nicht indif-
ferent ist. Das Leben stellt vielmehr die Polarität und die unbewusste 
Wertsetzung einer normativen Tätigkeit dar. Es ist insbesondere nicht 
einfach normativ, insofern es Tatsachen nach Normen wertet und qua-
lifiziert, sondern in dem starken Sinne, dass es Normen setzt. Als ein 
solches Prinzip, als normative Tätigkeit d’information et d’assimilati-
on, ist das Leben die Wurzel alles technischen Tuns.307 Darüber hinaus 
bildet es das Prinzip sowohl der biologischen Normativität als unbe-
wusste Wertsetzung als auch der Normativität, die dem menschlichen 
Bewusstsein wesentlich ist.308 

Die Medizin muss insofern als menschliche Technik organologisch 
im Rahmen der vitalen Techniken verstanden werden. Sie verlängert die 
spontane Anstrengung des Lebens, sich allem zu widersetzen, was sei-
ne Erhaltung und seine Entwicklung behindert. Die Medizin als art de 
la vie existiert, weil der Kranke bestimmte Zustände oder Verhaltens-
weisen in Bezug auf die vitale Normativität, das heißt auf die dynami-
sche, wertsetzende Polarität des Lebens, aufgrund der eigenen mensch-
lichen Normativität als pathologisch und insofern als negative Werte 
qualifiziert.

Nous pensons que la médecine existe comme art de la vie parce que le vi-
vant humain qualifie lui-même comme pathologiques, donc comme devant 
être évités ou corrigés, certains états ou comportements appréhendés, re-
lativement à la polarité dynamique de la vie, sous forme de valeur néga-
tive.309

307	Vgl. NPes 80/dt. 131.
308	Vgl. NPes 77/dt. 127.
309	NPes 77 (»Wir meinen, dass es die Medizin als Kunst des Lebens deswegen 

gibt, weil das menschlich Lebendige selbst bestimmte Zustände oder Verhal-
tensweisen, die es bezüglich der dynamischen Polarität des Lebens als nega-
tiven Wert begreift, als pathologisch und insofern als zu vermeiden oder als 
zu beheben qualifiziert«, dt. 126, Übersetzung leicht verändert).

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


609

Mit seiner Rede von einer biologischen Normativität, mit seinem Ver-
such, eine jede menschliche Technik, einschließlich der Medizin als Tech-
nik des Lebens, in das Leben einzuschreiben, und folglich mit seiner 
Auffassung von der dem menschlichen Bewusstsein wesentlichen Nor-
mativität als im Leben keimhaft enthaltene, hat Canguilhem sich bald 
den Vorwurf des Biologismus eingehandelt.

i.iii Das Leben des Geistes und der Organe

Der Vorwurf, eine Form von ›Biologismus‹ zu vertreten, wurde bereits 
1953 von Mikel Dufrenne in seiner Rezension von Canguilhems La 
connaissance de la vie formuliert. Dufrenne sprach insbesondere in Be-
zug auf Canguilhems vitalisme triomphant von der Versuchung, nach-
dem man die Irreduzibilität des Lebens auf die Materie behauptet hat, 
das Leben zum Erklärungsprinzip überhaupt zu erheben und den Geist 
auf das Leben zu reduzieren.310 Dufrenne geht seinerseits im Anschluss 
an Paul Ricœurs Philosophie des Willens von einer Philosophie des Cogi-
to aus, nach der das Vitale (l’involontaire) im Freiwilligen (le volontaire) 
als die eigentliche, fundamentale Dimension des Menschlichen liegt. Ge-
genüber diesem Cogito bildet ein biologistisch aufgefasstes Leben nicht 
ein absolutes Schöpfungs- und Vermittlungsprinzip. Es zeichnet sich viel-
mehr lediglich durch seine Adaptation und seine unmittelbare Veranke-
rung in der Welt aus. Selbst wenn das Leben Werte setzt, stellt es laut 
Dufrenne die abkünftige Ebene der natura naturata und nicht die kon
stitutive der natura naturans dar. Aus der Sicht Dufrennes bildet das Le-
ben des Geistes somit nur in einem übertragenen Sinne ein Leben: »La 
vie de l’esprit n’est une vie que par métaphore.«311 

Dufrenne erkennt allerdings in Canguilhems Auffassung eine grund-
sätzliche Ambiguität. Er sieht einerseits, dass für Canguilhem der biologi-
schen Normativität als unbewusster Wertsetzung kein Vorrecht zukommt. 
Sie ist lediglich eine unter anderen möglichen Quellen von Normen und 
muss insofern auf eine Hierarchie von Werten bezogen werden, die sie 
selbst nicht konstituieren kann. Die biologische Normativität bleibt in-
sofern auf die menschliche Normativität, das unmittelbare Urteil des or-
ganischen Lebens auf jenes des erkrankten Menschen angewiesen, der 
erst die organische Abweichung als pathologisch, die Pathologie als pa-
thos qualifiziert. Man darf im Übrigen nie aus dem Blick verlieren, dass 

310	Vgl. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, a.a.O., 
184. 

311	A.a.O., 186 und Anm. 2 für Paul Ricœurs philosophie de la volonté, auf die 
sich Dufrenne bezieht, ohne allerdings die Dimension der Sünde in Betrach-
tung zu ziehen.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


610

für Canguilhem die vitalen Werte, die Gesundheit, der Körper unmissver-
ständlich keinen Zweck an sich, sondern bloß ein Mittel darstellen.312 Die 
menschliche Technik, auf die nicht nur die vitale Technik, sondern auch 
die Wissenschaft als ein verobjektivierendes Verfahren, dem ein bloß inst-
rumenteller Wert zukommt, zu beziehen ist, setzt wiederum wie eine jede 
Anthropologie eine Moral als eine Wertphilosophie voraus, die in Bezug 
auf die présomption, das heißt die Vorwegnahme, einer möglichen kon-
kreten Einheit eine Wertehierarchie etabliert.313

Dufrenne hebt allerdings andererseits hervor, dass Canguilhem trotz 
des Verweisens auf eine Wertphilosophie darauf besteht, dass Leben als 
Quelle sowohl der Mechanik (und der Wissenschaft) als auch der Wer-
te zu begreifen ist. Reicht es aber, so die Frage Dufrennes, die eigentüm-
liche axiologische Polarität des Lebens erkannt zu haben, um jedes Be-
wusstsein und jeden Wert in das Leben einzuschreiben?

Die Ambiguität Canguilhems ist selbstverständlich zunächst jene 
Dufrennes, der zwischen einer schlicht biologischen und einer fundamen-
talen Auffassung des Lebens anders als der von Auguste Comte und von 
Henri Bergson belehrte Canguilhem nicht unterscheidet. Das Leben als 
Prinzip, als formation de formes und Vermittlung zwischen Mechanik 
und Werte ist selbstverständlich nicht das Leben als die vitale Technik, in 
der Auseinandersetzung mit seinem Milieu besondere Formen und Nor-
men zum Zweck der eigenen Erhaltung und Entwicklung zu setzen und 
aufzubewahren. Ähnlich ist der Biologismus nicht Canguilhem, sondern 
Dufrenne zuzusprechen, der Leben als Fundament auf die Biologie zu-
rückführt. In zwei Hinsichten bleibt allerdings Dufrennes Auffassung von 
Canguilhems philosophie biologique von deren weiteren Rezeptionen un-
erreicht. Auch wenn er ihn im Sinne einer Äquivokation missversteht, hat 
Dufrenne den Unterschied zwischen den zweien Ebenen, der fundamen-
talen und der technischen, immerhin erkannt. Dufrenne hat außerdem 

312	Vgl. NPes 133: »L’homme, même physique, ne se limite pas à son organisme. 
L’homme ayant prolongé ses organes par des outils, ne voit dans son corps 
que le moyen de tous les moyens d’action possibles. C’est donc au-delà du 
corps qu’il faut regarder pour apprécier ce qui est normal ou pathologique 
pour ce corps même.« (»Der Mensch ist auch in seiner bloßen physischen 
Existenz nicht auf seinen Organismus eingeschränkt. Da er seine Organe 
mithilfe von Werkzeugen verlängert hat, sieht er in seinem Körper nur das 
Mittel zu allen möglichen Mitteln des Handelns. Nur wenn man über den 
Körper hinaussieht, kann man beurteilen, was für ihn normal oder patho-
logisch heißt«, dt. 211.) Vgl. außerdem TLM 866 (was das Verhältnis zwi-
schen geistigem und körperlichem Leben angeht) und 873 (wo das Leben 
zugleich als Anlass, Mittel und Hürde der Moralität dargestellt wird).

313	Vgl. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, a.a.O., 
186 f. und für Canguilhem: NPes 149/dt. 234; »Le normal et le patholo-
gique«, a.a.O., 169.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


611

genau gesehen, dass Canguilhem das Historische in das (fundamentale) 
Leben einschreibt. 

Der ›Biologismus‹ ist als Befund eine Konstante in der Rezeption 
Canguilhems geblieben, sei es affirmativ als Ausgangspunkt für eine 
produktive Weiterführung seiner Philosophie, sei es einfach als Fest-
stellung einer philosophischen Position, deren Einseitigkeit einer Er-
gänzung bedarf, oder sei es schlicht negativ als Kritik. Canguilhems 
Schüler François Dagognet und Guillaume Le Blanc, auf die bereits hin-
gewiesen wurde, stellen sicherlich zu verschiedenen Zeitpunkten und 
auf verschiedene Art und Weise Versuche dar, an Canguilhems biolo-
gischer Auffassung des Vitalen produktiv anzuschließen.314 In einer ge-
schichtsphilosophischen Perspektive, die sich aber vor systematischen 
Schlussfolgerungen nicht scheut, lässt sich Canguilhems philosophie du 
vivant in den Mittelpunkt eines großangelegten Porträts der Philoso-
phie des 20. Jahrhunderts in Frankreich stellen, das seinen Ausgangs-
punkt in Bergsons überpsychischem Begriff des Lebens hat und seinen 
Fluchtpunkt in Deleuzes Auffassung des Lebens als absoluter Imma-
nenz und in deren neuspinozistischer Weiterführung durch italienische 
Autoren wie Giorgio Agamben, Antonio Negri oder Roberto Esposito. 
Giuseppe Bianco sieht in Canguilhems Akzentverschiebung vom Leben 
zum Lebedingen eine Anthropologisierung des metaphysischen Ansat-
zes Bergsons. Canguilhems Wideraufnahme von Bergsons philosophie 
de la vie folgt insbesondere laut Bianco der Wende zum Konkreten in 
der französischen Philosophie in den dreißiger und vierziger Jahren und 
ist dementsprechend von der Verlegung des metaphysischen Lebens-
begriffs des Verfassers der Évolution créatrice auf die Ebene der kon-
kreten Leiblichkeit des einzelnen lebendigen Organismus gekennzeich-
net.315 Wie bereits Bianco liest Frédéric Worms das Werk Canguilhems 
im Zeichen der sogenannten Wende zum Konkreten der französischen 
Philosophie in der Zwischenkriegszeit. In dieser Hinsicht sei nicht so 
sehr Jean Wahls Vers le concret (1932), sondern Georges Politzers Kritik 
an Henri Bergson in seinem La fin d’une parade philosophique: le berg-
sonisme (1929) relevant gewesen. Canguilhem, der Politzers Pamphlet 
sogleich rezensierte – und hinsichtlich der Kritik an Bergson eigentlich 
auf die Notwendigkeit bestand, zwischen dessen politischer Haltung im 

314	Vgl. F. DAGOGNET, Philosophie biologique, 21962 (1955) und LE BLANC, 
Canguilhem et la vie humaine, a.a.O.

315	Vgl. G. BIANCO, »La vita nel secolo. Da Canguilhem a Deleuze passan-
do per Bergson«, in: G. DELEUZE, G. CANGUILHEM, Il significato della 
vita. Letture del III capitolo dell’›Evoluzione creatrice‹ di Bergson, Mailand 
2006, 7–51, hier 28; BIANCO, »Portées du nom ›Bergson‹. Portrait de grou-
pe avec philosophe«, in: Philosophie(s) française(s), a.a.O. und jetzt auch 
DERS., Après Bergson. Portrait de groupe avec philosophe, Paris 2015, für 
Canguilhem insb. 235–51.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


612

ersten Weltkrieg und dessen Philosophie zu unterscheiden316 –, ist laut 
Worms von dem Versuch Politzers, dem abstrakten, unpersönlichen Le-
ben in der Philosophie Bergsons das konkrete, menschliche Individu-
um entgegenzustellen, das erst in seiner Praxis erkannt werden kann, 
entscheidend beeinflusst worden.317 Mit Canguilhem trete demnach 
das menschliche Lebendige in seinem normalen oder pathologischen 
Verhältnis zum Milieu in den Vordergrund und mit diesem einherge-
hend die Immanenz der eigentümlichen Begrifflichkeit, die dieses Le-
bendige in seiner wertsetzenden Tätigkeit hervorbringt.318 Canguilhems 
Auffassung der immanenten Begrifflichkeit des Lebendigen als philo-
sophie première sei als Gegengift zu verstehen gegen Bergsons Reduk-
tion der Philosophie auf eine Substanzmetaphysik des Lebens.319 Dem 

316	Canguilhem verteidigt gegen Politzers Attacke insbesondere Bergsons Her-
vorhebung der Willensfreiheit. Diese ist – so Canguilhem – bloß abstrakt 
und nicht konkret bestimmt; aber selbst die Empörung über die substan-
zielle Unfreiheit ist nur deshalb möglich, weil dem Menschen – etwa von 
Philosophen wie Descartes, Spinoza, Kant, die nicht weniger abstrakt dach-
ten als Bergson – prinzipiell Freiheit zuerkannt wurde. In diesem Zusam-
menhang weist Canguilhem insbesondere auf die Philosophen der französi-
schen neu-kantischen Tradition wie Lagneau, Alain und Renouvier hin, die 
gegen den psychologischen Determinismus in seiner Verwicklung mit dem 
Antisemitismus während der Dreyfus-Affäre Stellung bezogen haben (vgl. 
G. CANGUILHEM, »La fin d’une parade philosophique : le bergsonisme« 
(1929), in: OC I, 221–28.

317	Vgl. F. WORMS, »La vie dans la philosophie du XXe siècle en France«, in: Phi-
losophie(s) française(s), a.a.O., 74–91, hier 80 ff. Zum Verhältnis Canguilhems 
zu Bergson vgl. auch H. DELITZ, Bergson-Effekte. Aversionen und Attraktio-
nen im französischen soziologischen Denken, Weilerswist 2015, 268–88.

318	Vgl. WORMS, »Le concept de vivant comme philosophie première: de Can-
guilhem à aujourd’hui«, a.a.O.

319	DERS., »La vie dans la philosophie du XXe siècle en France«, a.a.O., 89. 
In seinem Buch über die zwei Bedeutungen des Lebensbegriffs bei Bergson, 
in dem er zwischen einer biologischen und einer metaphysischen Auffas-
sung des Lebens unterscheidet, bezieht sich Worms ähnlich überraschend 
nicht auf Bergsons fundamentalen Lebensbegriff, der das strukturelle Prin-
zip darstellt, auf das die mystische Liebe der Menschheit und mit ihr die 
Religion und die Moral wie auf einer umfassenden Biologie gründen (vgl. 
BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion, a.a.O., 80 ff., 
182 ff./fz. 105 ff., 248 ff.). Stattdessen erhalten bei Worms die ethischen 
Unterscheidungen zwischen clos und ouvert, geschlossener und offener 
Gesellschaft, Heimat und Menschheit, Ausschließung und Einschließung, 
Krieg und Frieden eine fundamentale Stellung, als ob diese Unterscheidun-
gen selbst nicht in Leben und Liebe als in den Prinzipien, die sie erst er-
möglichen, ihre Grundlage haben würden. Die Fokussierung auf die Unter-
scheidung zwischen clos und ouvert erlaube nach Worms, sich von jedem 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


613

menschlich Lebendigen Canguilhems fehle allerdings ein wesentlicher 
Bezug sowohl zur Sozialität als auch zur Sprache: Foucault habe die 
Philosophie Canguilhems gerade in dieser Hinsicht, nämlich um die so-
ziale und sprachliche Dimension, ergänzt.320

 In seiner Kritik der Epistemologie verfolgte 1972 Dominique Le-
court das Projekt, das enge Gebiet der Wissenschaftsgeschichte im brei-
ten Kontinent der Wissenschaft der Geschichte zu begreifen.321 Lecourt 
erinnert an den Einfluss, den die histoire des sciences und insbesondere 
jene Canguilhems in den sechziger Jahren auf Louis Althusser und seinen 
Kreis ausüben konnte. Die historische Epistemologie habe grundsätzlich 
zu dem Versuch beigetragen, den historischen Materialismus als die mar-
xistische Theorie der Geschichte von seiner neu-hegelianischen Hülle zu 
befreien und ihn im Sinne eines theoretischen Antihumanismus zu lesen. 
Nun sei es an der Zeit, dass die histoire des sciences ihren Platz innerhalb 
der Science de l’Histoire zurückgewinnt.322 Was Canguilhem dem dialek-
tischen und dem historischen Materialismus nahebrachte, war insbeson-
dere die Einheit zwischen Epistemologie und Wissenschaftsgeschichte, 
der wissenschaftlichen Begrifflichkeit und der Geschichte, die seine phi-
losophische Auffassung der histoire des sciences zu stiften wusste. Can-
guilhem hat allerding laut Lecourt die Einheit zwischen Wissenschaft 
und Geschichte immer mehr in Bezug auf das Verhältnis zwischen Begriff 
und Leben gedacht, was bei ihm oft auf zu einer biologistischen Auffas-
sung der Geschichte geführt hat. Letzterer sei der historische Materia-
lismus als das eigentlich wissenschaftliche und umfassende Verständnis 
der Geschichte entgegenzuhalten.323

Ähnlich waren aus der Sicht Maria Muhles in Canguilhems Essai 
(1943) und in La connaissance de la vie (1952) die »sozialen Phänome-
ne« noch den »vitalen Normen nachgeordnet«. Im Nachtrag zum Essai 
(1966) habe dann Canguilhem, unter anderem durch Foucault beein-
flusst, der – wie Muhle im Anschluss an Frédéric Worms hervorhebt – in 
Geburt der Klinik den sozialen Normen und insbesondere der Sprache 
einen klaren Vorrang vor den vitalen Normen zugesprochen hat, seine 

transzendenten Kriterium zu befreien und in der Immanenz selbst (»dans 
l’immanence même«) der Menschheit moralische Kriterien für ihre Orien-
tierung zu sichern (vgl. DERS., Bergson ou les deux sens de la vie, Paris 
2004, insb. 344 f.).

320	Vgl. DERS., »Le concept de vivant comme philosophie première : de Can-
guilhem à aujourd’hui«, a.a.O., 367 ff. und DERS., »La vie dans la philoso-
phie du XXe siècle en France«, a.a.O., 84.

321	Vgl. D. LECOURT, Kritik der Wissenschaftstheorie. Marxismus und Episté-
mologie (Bachelard, Canguilhem, Foucault), übers. v. I. Neu, Westberlin 
1975, 17/fz. 18.

322	Vgl. a.a.O., 51 f./fz. 64 f.
323	Vgl. a.a.O., 75 f./fz. 96 f.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


614

Position verändert und das Soziale und das Vitale als zwei voneinander 
unabhängige, inkommensurable Regime begriffen.324

Der Vorwurf, über den sich Canguilhem seinerseits mehr Sorgen zu 
machen scheint, ist eigentlich bezeichnendermaßen nicht, das Soziale 
auf das Vitale reduziert, sondern umgekehrt, dieses nach einem anthro
pomorphen Muster begriffen zu haben. So erwähnt er im Vorwort zur 
zweiten Auflage des Essai (Clermont-Ferrand 1950) die Einwände vom 
evolutionskritischen Biologen der Naturwissenschaftlichen Fakultät 
der Universität Straßburg Louis Bounoure, der in seinem L’autonomie 
de l’être vivant (Paris 1949) Canguilhem mit Scharfsinn vorwarf, der 
evolutionistischen Obsession zu sehr nachgegeben und mit der Vorstel-
lung einer Normativität des Lebendigen die menschliche Tendenz zum 
Überschreiten auf die gesamte lebendige Natur übertragen zu haben.325 
Laut Canguilhem handelt es sich dabei tatsächlich um ein großes, we-
niger philosophisches als vielmehr biologisches Problem, ob man die 
Geschichte ins Leben einführen darf. Dabei denkt Canguilhem insbe-
sondere an Hegel und an die Probleme, die die Interpretation des Hege-
lianismus aufwirft.

Im Essai hatte Canguilhem zugegeben, für seine Theorie des Patholo-
gischen mehr Anknüpfungspunkte bei den Psychiatern als bei den Ärzten 
und den Physiologen gefunden zu haben. In Frankreich haben Psychiater 
und Psychologen wie Charles Blondel, Daniel Lagache und Eugène Min-
kowski – Canguilhem weist aber auch wiederholt auf Karl Jaspers hin – 
mit ihren Arbeiten entscheidend dazu beigetragen, das allgemeine Wesen 
des psychisch Morbiden oder Anormalen und seine Beziehungen zum Nor-
malen zu bestimmen.326 Canguilhem denkt aber vor allem, dass zwischen 

324	Vgl. M. MUHLE, »Vom Vitalen zum Sozialen. Überlegungen zu einem po-
litischen Wissen im Anschluss an Canguilhem«, DEUBER-MANKOWSKY, 
HOLZHEY (Hg.), Situiertes Wissen und regionale Epistemologie, a.a.O., 
141–59. Vgl. auch bereits P. MACHEREY, »De Canguilhem à Canguilhem 
en passant par Foucault«, zuerst in: AA.VV., Georges Canguilhem. Philo
sophe, historien des sciences. Actes du colloque (6-7-8 décembre 1990), 
Paris 1993, jetzt in DERS., De Canguilhem à Foucault, a.a.O., 98–109, 
der einen Weg schildert, der vom Leben (Canguilhems Essai) über die Ge-
schichte (Foucaults Naissance de la clinique) bis zur Interaktion zwischen 
Leben und Geschichte (Canguilhems Nouvelles réflexions) geführt haben 
soll. Ähnlich: G. LE BLANC, Canguilhem et les normes, Paris 22010 (1998), 
78–89, 125.

325	Vgl. NPes 5/dt. 17.
326	Macherey hat auch die Affininität hervorgehoben zwischen Canguilhems 

Auffassung des Normalen und jener der medizinischen Dissertation Jacques 
Lacans über die paranoische Psychose, De la psychose paranoïaque dans ses 
rapports avec la personnalité (Paris 1932); vgl. P. MACHEREY, »Normes 
vitales et normes sociales dans l’Essai sur quelques problèmes concernant le 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


615

somatischer und psychischer Anomalie eine grundsätzliche Homologie be-
steht. Er wendet gegen Minkowski ein, für den die somatischen Krank-
heiten eine exaktere Verobjektivierung zulassen, während in der Sphäre 
der Geistesstörungen das Individuelle herrschen würde, dass, wenn man 
das Leben – wie Minkowski – mit Bergson als eine dynamische Über-
schreitungskraft versteht, man sich dann dazu zwingt, die somatischen und 
die psychischen Anomalien identisch zu behandeln. 327 Das Individuelle 
herrscht demnach in der somatischen nicht weniger als in der psychischen 
Krankheit, wie Canguilhem unter Verweis auf Kurt Goldstein und dessen 
Bedeutungsbiologie betont.

Wenn man vom Verhältnis zwischen vitalen und sozialen Normen bei 
Canguilhem spricht, sollte man nie aus dem Blick verlieren, dass beide 
aus dem Leben hervorgehen, das heißt aus einem reinen Schöpfungsprin-
zip, das Henri Bergson gar auf ein Überbewusstsein, eine »supracons-
cience«, bezieht.328 Canguilhem verfügte in seiner außerordentlichen po-
litischen Wachsamkeit sicherlich über einen zu ausgeprägten Sinn für die 
Härte der realen Gegensätze, um einem blassen Panpsychismus anheim-
zufallen. Wenn man allerdings das Vitale als Normativität bestimmt, als 
Assimilation von Negativität, dann hat man es der Sache nach bereits auf 
einer Ebene mit dem Bewusstsein gestellt, das man sowieso als en ger-
me dans la vie, keimhaft im Leben, begreift. Dabei versteht man nicht so 
sehr das Denken biologisch, als das Biologische psychisch.

Canguilhem war sich dessen bewusst. Er gab allerdings kaum eine 
fundamentale Auffassung des Lebens preis, die er von Auguste Comte 
übernommen hatte und die er in Henri Bergsons Philosophie, der eine 
simultane Genese der Materie und der Intelligenz aus dem Leben als Be-
wusstsein dachte,329 bestätigt fand. Treu seiner radikalen Auffassung des 
Vitalismus, nach der das Leben nicht als ein besonderes Reich im Reich 
der Natur, sondern als ein Reich über dem Ganzen der Erfahrung zu er-
fassen ist und dementsprechend die Materie und die Wissenschaft der 
Materie aus dem Leben selbst zu begreifen sind,330 bestätigte Canguil-
hem sein Verständnis der philosophie biologique als Fundamentalphi-
losophie. Zugleich bekräftigte er – auch in dieser Hinsicht der vitalisti-
schen Tradition eines Barthezs und eines Bichats treu – den Dualismus, 
der auf der realen Ebene des menschlichen Geistes zugleich als Praxis 
und Reflexion aus diesem fundamentalen Monismus folgt.

normal et le pathologique«, in: DERS., De Canguilhem à Foucault, a.a.O., 
124–38, insb. 135.

327	Vgl. NPes 72/dt. 119.
328	Vgl. BERGSON, Schöpferische Evolution, a.a.O., 279, 296/fz. 246, 261.
329	Vgl. a.a.O., 187 ff., 201 ff. und CANGUILHEM, »Commentaire au troisiè-

me chapitre de L’évolution créatrice«, a.a.O., 122 ff.
330	Vgl. die bereits erwähnte Stelle aus CANGUILHEM, »Aspects du vitalis-

me«, a.a.O., 95/dt. 173.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


616

Im Aufsatz über die Maschine und den Organismus wiederholt Can-
guilhem die organologische Auffassung, die in seiner medizinischen Dis-
sertation sein Verständnis der vitalen wie der menschlichen Techniken 
prägte. Um die Maschine zu verstehen, muss man sie in die menschli-
che Geschichte und die menschliche Geschichte in das Leben einschrei-
ben, ohne die Irreduzibilität der menschlichen Kultur auf Natur zu ver-
kennen.

Du point de vue philosophique, il importe moins d’expliquer la machine 
que de la comprendre. Et la comprendre, c’est l’inscrire dans l’histoire 
humaine en inscrivant l’histoire humaine dans la vie, sans méconnaître 
toutefois l’apparition avec l’homme d’une culture irréductible à la sim-
ple nature.331

Es wurde andererseits bereits gesehen, dass am Ende seiner Rezension 
von Georges Friedmanns Buch über die psychologischen und sozialen 
Problemen der Mechanisierung der Produktion in der modernen Indus-
trie Canguilhem vom Leben zwar als von der Vermittlung zwischen dem 
Mechanischen und dem Wert spricht, aber als von einer Vermittlung, aus 
der ein unauflöslicher Konflikt und somit jede Erfahrung und jede Ge-
schichte hervorgeht.332

Mit dem, was Canguilhem die La nouvelle connaissance de la vie 
nennt, das heißt in den zwei Vorlesungen von 1966, in denen er sich mit 
der Entwicklung der modernen Genetik auseinandersetzte, geht Can-
guilhem auf eine der Hauptschwierigkeiten der Philosophie Bergsons 
ein. Wie lässt sich nämlich erklären, dass das Leben als Elan, das heißt 
als Überschreitung einer jeden Position und als unaufhörliche Verwand-
lung, dazu kommt, sich in spezifische Formen, Arten und Gattungen zu 
bestimmen.333 Dafür muss ein entgegengesetztes Prinzip angenommen 
werden, das erklärt, dass der Elan des Lebens überhaupt angehalten 
werden kann, nämlich die Materie als Ausdehnungsprinzip. Die philo-
sophische Schwierigkeit, die für eine Fundamentalphilosophie des Le-
bens aus der Annahme zweier Prinzipien entsteht, lässt sich allerdings 

331	DERS., »Machine et organisme«, a.a.O., 120 (»Aus philosophischer Pers-
pektive ist es weniger wichtig, die Maschine zu erklären, als sie zu verstehen. 
Und sie zu verstehen heißt, sie in die menschliche Geschichte einzuschreiben, 
indem man die menschliche Geschichte ins Leben einschreibt, ohne indes zu 
verkennen, dass mit dem Menschen eine Kultur erscheint, die nicht auf die 
bloße Natur reduzierbar ist«, dt. 219).

332	Vgl. DERS., »Milieu et normes de l’homme au travail«, a.a.O., 135.
333	Vgl. DERS., »Le concept et la vie«, a.a.O., 352 f. In seinem späten Interview 

mit François Bing und Jean-François Braunstein hält er gar die Ausführun-
gen von »Le concept et la vie« für seine bessere Stellungnahme zu Bergson 
(vgl. DERS., »Entretien avec Georges Canguilhem« [1995], a.a.O., 129).

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


617

kaum lösen. Sie bildet eine schlichte Aporie, von der beide Interpretati-
onen beliebig möglich sind: ein Substanzmonismus (»monisme de sub-
stance«) ebenso wie ein Dualismus der Tendenzen (»dualisme de ten-
dances«).334

Canguilhem führt die Frage nicht weiter. Er fragt insbesondere nicht, 
was der Einschluss des Konfliktes zwischen Leben und Materie in das 
Leben selbst durch seine radikale Auffassung des Vitalismus doch nahe-
gelegt hätte, ob das Problem sich nicht durch die einfache Unterschei-
dung zwischen der fundamentalen Ebene des Lebens als unendliche Ein-
heit und der Ebene des endlichen Konfliktes zwischen Leben und Materie 
als Manifestation der ersteren schlichten ließe. Stattdessen übernimmt 
er ohne weiteres Vladimir Jankélévitchs problematische Annahme, der 
Bergsonismus gründe auf der impliziten Unterstellung, der élan vital sei 
endlich.335 Damit unterscheidet Canguilhem nicht zwischen einer unend-
lichen und einer endlichen Auffassung des Lebens bei Bergson: zwischen 
einer biologie compréhensive und einer schlicht organischen Biologie. 
Nur ein unendliches Leben kann allerdings als Fundamentalprinzip die-
nen. Für die Wirksamkeit eines solchen Prinzips spricht die Tatsache, 
dass Materie und Leben nicht einfach einander gegenüberstehen, son-
dern sich in einem antagonistischen Verhältnis zueinander befinden. Wo-
rum es Canguilhem auf jeden Fall in den zwei Vorlesungen spezifisch 
geht, ist, die intrinsische Tendenz des Lebens zur Überschreitung, zum 
dépassement, so einzugrenzen, dass es gelingt, der Notwendigkeit bes-
ser Rechnung zu tragen, in der sich das Lebendige befindet, seine spezi-
fische Form aufrechtzuerhalten, um den Tod überhaupt abzuwenden. Es 
gilt letztendlich, dem Dualismus der Biologie auch vor dem Hintergrund 
des Monismus einer Fundamentalauffassung des Lebens gerecht zu wer-
den. Es wurde darüber hinaus bereits angemerkt, dass wenn es Canguil-
hem gelingt, diesen Dualismus wirklich zu begreifen, dann nicht trotz, 
sondern gerade wegen einer unendlichen Auffassung des Lebens, die ihn 
vor der Hybris und dem Hybriden der endlichen Vermittlungen bewahrt.

i.iv Vom Sozialen zum Vitalen

Von einer ähnlichen Sorge, das Vitale vom Geistigen nicht scharf genug 
abgrenzen zu können, zeugt die zusätzliche Schrift, die Canguilhem 1966 
zusammen mit dem Essai unter dem allgemeinen Titel Le normal et le 
pathologique 1966 veröffentlichte: die Nouvelles réflexions concernant 
le normal et le pathologique (1963–1966). Dort erlaubt Canguilhem 
zum besseren Verständnis des Organismus sich einige Abstecher in die 

334	DERS., »Le concept et la vie«, a.a.O., 354.
335	Vgl. a.a.O., 353.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


618

Gesellschaft.336 Im ersten Kapitel, »Du social au vital«, fragt er, welches 
Verhältnis zwischen einer sozialen Organisation und einem lebedingen 
Organismus besteht. Beinhaltet der Begriff der organisation im Verhält-
nis zu jenem des organisme eine allgemeinere, formalere und vielfältige-
re Struktur oder handelt es sich bei ihm um ein Modell, das im Vergleich 
zum Modell des Organismus als Grundtypus von Struktur von so vielen 
einschränkenden Bedingungen gekennzeichnet ist, dass es nichts weiter 
als eine Metapher darstellt?337

Zum Begriff der Organisation als spezifischer Form des gesellschaft-
lichen Zusammenhangs gelangt Canguilhem durch eine Analyse der 
technischen Normen einer Gesellschaft im Verhältnis zu deren juristi-
schen Normen und zu deren Bedürfnissen. Die gegenseitige Abhängig-
keit der Normen untereinander und im Verhältnis zu den Bedürfnissen 
führt zur Herausbildung eines Systems, das die Gestalt einer Organi-
sation annimmt. Den Begriff organisation übernimmt Canguilhem von 
Bergson, der in Les deux sources de la morale et de la religion den or-
ganischen Charakter der sozialen Normen hervorgehoben hat, insofern 
diese die Ganzheit der Verpflichtung darstellen.338 Mit Bergson grenzt 
Canguilhem die soziale Organisation vom vitalen Organismus durch 
die Äußerlichkeit ihrer Regeln ab. Während einem Organismus die Re-
geln für die Abstimmung der Teile aufeinander immanent und so ge-
genwärtig sind, dass sie nicht repräsentiert zu werden brauchen und 
ohne Absicht und Berechnung wirksam sind, sind die Regeln einer Or-
ganisation den Teilen – Individuen, Gruppen, sozialen Organen – äu-
ßerlich und müssen folglich dargestellt, gelernt, vergegenwärtigt, ange-
wendet werden. 

Eine ähnliche Unterscheidung zwischen sozialer Organisation und vi-
talem Organismus findet Canguilhem bei Auguste Comte. Dieser scheute 
sich zwar nicht, zuerst im Cours de philosophie positive, von einem sozi-
alen Organismus zu sprechen und bezeichnet undifferenziert den gesell-
schaftlichen Zustand durch die Begriffe Organisation, Organismus, Sys-
tem, Konsensus. Im Système de politique positive schränkte Comte aber 
die Geltung der Analogie zwischen Organisation und Organismus ein, 
ohne allerdings die Rede vom sozialen Organismus aufzugeben. Com-
te hebt insbesondere hervor, dass die zusammengesetzte Natur des Kol-
lektivorganismus sich von der unteilbaren Verfassung des legendigen 
Organismus unterscheidet. Obgleich nämlich die Elemente der Gesell-
schaftskörper funktionell zusammenwirken, sind sie doch zu einer ge-
trennten Existenz fähig, sodass der soziale Organismus in sich einige 

336	Vgl. NPnr 173/dt. 250.
337	Vgl. NPnr 185 f. /dt. 266 f.
338	Vgl. NPnr 185/dt. 266 und BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und 

der Religion, a.a.O., 18 ff./fz. 17 ff.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


619

Merkmale des Mechanismus trägt. Ähnlich hat die Gesellschaft darüber 
hinaus auch in einem höheren Grad als der vitale Organismus die Fä-
higkeit, neue, äußerliche Organe zu erwerben. Die Integration in das so-
ziale Ganze der nach und nach angefügten Teile, die Regulation, bildet 
somit ein spezifisch gesellschaftliches Bedürfnis.339

Etwas sozial zu regeln heißt im Grunde, dass der Geist der Gesamtheit 
(»l’esprit d’ensemble«) die Oberhand über die soziale Zersplitterung ge-
winnen soll. Dafür ist es aus der Sicht Comtes nötig, das Leben eines So-
zialkörpers, einer Familie, Gruppe oder Stadt, in eine insofern allgemei-
nere und edlere Gesellschaft einzufügen, als diese der einzigen konkreten 
sozialen Wirklichkeit, nämlich dem großen Organismus der Menschheit 
näher ist. Die soziale Regulation ist demnach die Religion, und die po-
sitive Religion ist die Philosophie als geistige Macht, allgemeine Kunst 
der Handlungdes Menschen auf sich selbst durch die allgemeine Koor-
dination der Gesamtheit seines Wissens.340

Mit Comte hebt Canguilhem hervor, dass eine Gesellschaft zugleich 
Maschine und Organismus ist.341 Er gibt aber auch zu, dass die Phäno-
mene der sozialen Organisation gleichsam eine Mimik (»une mimique«) 
der vitalen Organisation darstellen. Mimik soll in dem Sinne verstanden 
werden, in dem Aristoteles von der Kunst sagt, dass sie die Natur nach-
ahmt. Nachahmen heißt demnach nicht, die Natur einfach äußerlich zu 
kopieren, sondern den intrinsischen Sinn einer Produktion wiederzufin-
den. Ähnlich wird von einer Nachahmung des vitalen Organismus durch 
die gesellschaftliche Organisation zu reden im Grunde heißen, nach einer 

339	Zum Problem der régulation sowohl im vitalen als auch im sozialen Sinne 
vgl. auch G. CANGUILHEM, »Le problème des régulations dans l’orga-
nisme et dans la société« (1955), in: DERS., Écrits sur la médecine, a.a.O., 
101–25; DERS., »Régulation«, in: Encyclopædia Universalis¸ Paris 21989 
(1968).

340	Vgl. NPnr 186 f./dt. 267–69. Für die Regulation bei Auguste Comte als Konsti-
tution einer insofern gerechteren Gesellschaft, als sie sich am meisten dem so-
zialen konkreten Reellen annähert, nämlich dem Grand-Être der Menschheit, 
und für die Regulation als positive Religion und damit als Philosophie vgl.: 
G. CANGUILHEM, »Le normal et le pathologique, norme et normal«, Vor-
lesung an der Sorbonne 1962–1963, Fonds Georges Canguilhem CAPHES, 
Ms., Bl. 14: »La régulation est un besoin social. Régler c’est constituer une 
société plus générale et plus noble (parce que plus proche du réel social con-
cret, le Grand-Être) qui se subordonne la précédente. La régulation, c’est la 
religion, et la religion positive c’est la philosophie, pouvoir spirituel« (»Die 
Regulation ist ein soziales Bedürfnis. Regulieren heißt, eine allgemeinere und 
edlere Gesellschaft aufzubauen (weil dem sozialen konkreten Reellen näher, 
dem Grand-Être),  die sich die vorhergehende unterordnet. Die Regulation ist 
die Religion, und die positive Religion ist die Philosophie, geistige Macht«).

341	Vgl. NPnr 187/dt. 189.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


620

tieferen Integration der Teile in das Ganze zu suchen. In den zum Pro
blem des Verhältnisses zwischen Sozialem und Vitalem einleitenden Aus-
führungen über den Sinn der technischen Normen, mit denen das Ka-
pitel »Du social au vital« eröffnet wird, hatte Canguilhem bereits von 
der Notwendigkeit einer régulation gesprochen. In freier Anlehnung an 
Hans Kelsens Begriff der Grundnorm hatte Canguilhem dabei betont, 
dass die Norm der Normen die Konvergenz bleibt.342

Das Wort normal, das – wie bereits bemerkt – nach der kantischen 
Terminologie als ein Weltbegriff gelten kann, während man im Fall der 
Norm von einem Schulbegriff sprechen würde, ist trotz seines populä-
ren Charakters in die Umgangssprache durch das spezifische Vokabular 
zweier Institutionen eingegangen, des Erziehungs- und des Gesundheits-
wesens, deren Reformen zumindest in Frankreich mit der Revolution 
von 1789 zusammengefallen sind. Normal ist das Wort, mit dem man im 
19. Jahrhundert den Schulprototyp wie auch den organischen Gesund-
heitszustand bezeichnet. Sowohl die Krankenhaus- als auch die Schul-
reform, die beide von einer nicht weniger theoretischen als praktischen 
und institutionellen Umwandlung begleitet wurden, sind die Folge einer 
Forderung nach Rationalisierung, die ebenso in der Politik wie in der 
Ökonomie auftritt, wo sie eine Wirkung der entstehenden Mechanisie-
rung der industriellen Produktion ist, und die schließlich zu dem führt, 
was man seitdem Normalisierung genannt hat.343

Das Normale der menschlichen Techniken unterscheidet sich dadurch 
vom Normalen der vitalen Techniken, dass es im ersten Fall die Folge 
einer Wahl und einer Entscheidung ist, die ihrem Gegenstand äußerlich 
sind, während man im zweiten Fall es mit einer intrinsischen Qualifi-
zierung zu tun hat. Die Normalisierung der technischen Mittel der Er-
ziehung, der Gesundheit, der Politik, des Kommerzes, der Industrie, des 
Militärwesens stellt darüber hinaus den gleichen Ausdruck von kollekti-
ven Forderungen dar, deren Gesamtheit die Art und Weise definiert, auf 
die eine historisch gegebene Gesellschaft ihre Strukturen auf das bezieht, 
was sie für ihr eigenes Wohl hält.344 Normieren, normalisieren heißt so-
mit, einem Daseienden (»une existence«) eine Forderung (»une exigen-
ce«) aufzuzwingen.345 Die Normen beziehen das, was wirklich ist, auf 
Werte und, sofern diese miteinander koordiniert sind, auf ein Ideal. Als 
Ausdruck eines technischen Willens bildet die Erfahrung der Norma-
lisierung somit eine spezifisch anthropologische und kulturelle Erfah-
rung, sofern der Naturzustand durch eine unmittelbare Entsprechung 
zwischen Realität und Erfordernissen gekennzeichnet werden kann, 

342	Vgl. NPnr 185/dt. 266.
343	Vgl. NPnr 175/dt. 251.
344	Vgl. NPnr 176/dt. 252 f.
345	Vgl. NPnr 177/dt. 254.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


621

durch die jeglicher technische Eingriff entbehrlich ist. Bildet die Absenz 
von Techniken den Wunsch einer integralen Regression, den Traum ei-
nes Goldenen Zeitalters ohne Arbeit und Kultur, so stellt das irreparab-
le Zerreißen des direkten Einklangs zwischen Tatsachen und Werten die 
eigentliche Quelle dar, aus der die Geschichte hervorgeht.346

Canguilhem vermerkt, dass in Frankreich im 17. Jahrhundert der 
Sprachgebrauch der gebildeten Bürgerklasse von Paris zur Norm erhoben 
wurde. Diese Normalisierung der Sprache gehorchte eigentlich einem po-
litischen Ideal, nämlich der Zentralisierung der Verwaltung zugunsten der 
Macht des Königs in seinem Kampf gegen den Adel. Richelieu, der Nati-
onalkonvent während der Revolution und Napoleon Bonaparte sind die 
aufeinander folgenden Instrumente der gleichen kollektiven Erfordernis-
se gewesen. Dabei hatte man mit den grammatikalischen Normen ange-
fangen, um über die hygienischen und die industriellen Normen bei den 
morphologischen Normen zum Zweck der nationalen Verteidigung zu en-
den, etwa durch die Einführung der Erfassung und Musterung von Wehr-
pflichtigen und durch die Einrichtung von Staatsgestüten und Remonte-
depots.347 Canguilhem schlägt dementsprechend vor, die Hypothese des 
Sprachwissenschaftlers Pierre Guiraud, nach der das Bürgertum die Spra-
che zur selben Zeit annektierte, als sie sich die Produktionsinstrumente 
aneignete, neu zu formulieren. Der marxistische Begriff der aufsteigenden 
Klasse sollte versuchsweise mit jenem der normativen Klasse ersetzt wer-
den. Man könnte dann behaupten, dass zwischen 1759, als das Wort nor-
mal zum ersten Mal attestiert ist, und 1834, als das Wort normalisé auf-
kommt, eine normative Klasse die Macht erworben hat, die Funktion der 
sozialen Normen ideologisch mit der eigenen Normsetzung gleichzusetzen. 

Entre 1759, date d’apparition du mot normal, et 1834, date d’apparition 
du mot normalisé, une classe normative a conquis le pouvoir d’identifier – 
bel exemple d’illusion idéologique – la fonction des normes sociales avec 
l’usage qu’elle-même faisait de celles dont elle déterminait le contenu.348

Die Untersuchung der gegenseitigen Beziehungen zwischen technischen 
und ökonomischen Normen zeigt, was es heißt,349 dass die normative 

346	Vgl. NPnr 178–80/dt. 255–58.
347	Vgl. NPnr 181/dt. 259 f
348	NPnr 182 f. (»Zwischen 1759, als das Wort normal aufkommt, und 1834, 

als das Wort normalisé in Gebrauch kommt, hat eine normative Klasse die 
Macht erobert, die Funktion der gesellschaftlichen Normen gleichzusetzen 
mit dem Gebrauch, den sie selbst von diesen – inhaltlich einzig durch sie 
bestimmten – Normen machte, und hat damit ein schönes Beispiel ideolo-
gischen Scheins geliefert«, dt. 262).

349	Im französischen Original steht eigentlich juridische Normen (»normes ju-
ridiques«, NPnr 183). Im Absatz geht es aber unmissverständlich um die 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


622

Intention sich in einer gegebenen Gesellschaft und in einer gegebenen 
Epoche nicht aufspalten lässt. Sie kann angemessen betrachtet werden 
nur, wenn sie als ein Ideal in ihrer Gesamtheit behandelt wird. Das Wech-
selverhältnis zwischen technischen und ökonomischen Normen zeigt aber 
auch – Canguilhem sagt dies nicht ausdrücklich, es geht aber deutlich aus 
dem Zusammenhang hervor –, was es bedeutet, dass die Normalisierung 
in Europa mit dem Aufstieg des Bürgertums als die Klasse des Industri-
alismus, der Produktion und der Ökonomie als ausgezeichneter Ort der 
gesellschaftlichen Vermittlung, unauflöslich verbunden ist. Die Arbeits-
teilung zwingt dazu, homogene Normen einzuführen, was die Materie, 
die Form und die Dimensionen der fabrizierten Gegenstände angeht. Die 
technische Normalisierung findet aber innerhalb der Ökonomie einer Ge-
sellschaft statt und muss insofern mit industriellen und wirtschaftlichen 
Interessen in Einklang gebracht werden. Was produziert wird, muss zu-
dem auch verbraucht werden können. Die Logik der Normalisierung 
kann sicherlich bis zur Normalisierung der Bedürfnisse durch Werbungs-
mittel getrieben werden. In Bezug auf das Prinzip einer möglichen Kon-
vergenz der Normen musste man aber zuerst darüber entschieden haben, 
ob das Bedürfnis den Gegenstand einer möglichen Normalisierung oder 
eher das obligatorische Subjekt der Normenschöpfung darstellt.

Encore faudrait-il avoir tranché la question de savoir si le besoin est un 
objet de normalisation possible, ou bien le sujet obligé de l’invention des 
normes?350

Wie Canguilhem es mit subtiler Ironie deutet, ist es eher die erste Propo-
sition, nämlich dass das Bedürfnis den Gegenstand einer möglichen Nor-
malisierung darstellt, die man für wahr gehalten hat. Das zeige selbst die 
Bevorzugung des Wortes Normalisierung gegenüber Standardisierung, 
durch die der Notwendigkeit nachgekommen wird, angesichts des Pro-
blems der Konsumation eine gewisse Abweichungsspanne (»tolérance 
d’écart«) einzuführen. Ähnliche Überlegungen könnten selbstverständ-
lich in Bezug auf das Problem der Arbeitskraft und ihrer möglichen Nor-
malisierung angestellt werden. Canguilhem hat dies eher in seinen Auf-
sätzen über die Psychologie und über das Gehirn und das Denken und 
auch bereits in seiner Rezension von Georges Friedmanns Les problèmes 
humains du machinisme industriel getan. Das Beispiel der Beziehungen 
zwischen technischen und wirtschaftlichen Normen zeigt auf jeden Fall, 
wie eine technische Norm stufenweise auf eine Idee der Gesellschaft und 

ökonomischen Normen. Von den juridischen Normen ist erst später die 
Rede (NPnr 184 f./dt. 264 f.).

350	NPnr 183 (»Allerdings müsste dann bereits entschieden sein, ob das Bedürf-
nis ein mögliches Objekt der Normalisierung oder eher das notwendige Sub-
jekt der Schaffung von Normen ist«, dt. 263, Übersetzung leicht verändert).

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


623

ihrer Werthierarchie verweist und zur Vorwegnahme eines möglichen 
Ganzen der korrelierten Entscheidungen nötigt.

On voit ainsi comment une norme technique renvoie de proche en proche 
à une idée de la société et de sa hiérarchie de valeurs, comment une déci
sion de normalisation suppose la représentation d’un tout possible des dé-
cisions corrélatives, complémentaires ou compensatrices. Ce tout doit être 
fini par anticipation, fini sinon fermé.351

Die Vorstellung dieser Totalität wechselseitig abhängiger Normen ist die 
Planung der Planwirtschaft. Diese setzt insofern eine Mechanisierung 
des sozialen Lebens oder gar die Vorstellung der Gesellschaft ausschließ-
lich als einer Maschine voraus, als sie annimmt, dass die Ziele einer Kol-
lektivität nicht nur strikt geplant, sondern auch gemäß einem Programm 
vollzogen werden können.352 Obwohl man jedoch Normalisierung und 
Planung oft mit der Kriegswirtschaft und der Ökonomie der totalitären 
Regime in Verbindung bringt, muss man in den Planungsversuchen vor 
allem Bestrebungen sehen, Organe zu bilden, durch die eine Gesellschaft 
ihre Bedürfnisse einschätzen, vorhersehen und sich aufbürden könnte, 
statt sie bloß auf Konten und in Bilanzen zu registrieren. Was also von 
den Verfechtern des Liberalismus mit dem Schreckbild der Bürokrati-
sierung und der Mechanisierung dargestellt wird, ist vielleicht ganz im 
Gegenteil Ausdruck des von der Gesellschaft konfus empfundenen Be-
dürfnisses, das organische Subjekt von als solchen anerkannten Bedürf-
nissen zu werden.353

Das Erfordernis, wieder Subjekt der eigenen Bedürfnisse zu wer-
den, steht ebenfalls hinter dem Hang der sozialen Organisation, die 
Struktur eines Organismus nachzuahmen. Denn das Streben nach einer 
möglichst hohen Konvergenz der eigenen Normen – so können Can-
guilhems Worte interpretiert werden – kann sowohl im Sinne einer Ef-
fizienzsteigerung der Gesellschaft als schlicht bürgerliches Systems der 
Befriedigung der privaten Bedürfnisse und Begehren als auch im Sin-
ne der Realisierung einer Gerechtigkeitsstruktur nach den eminenten 
Begriffen von Leben und Liebe verstanden werden. Erst angesichts ei-
nes solchen großen Organismus der Menschheit, in dem Canguilhem 

351	NPnr 183 f. (»Eine technische Norm verweist also – wie man sieht – über 
verschiedene Vermittlungen auf eine Idee der Gesellschaft und ihrer Wert-
hierarchie, ein Normalisierungsbeschluss setzt die Vorstellung einer mög-
lichen Ganzheit von korrelierenden, komplementären oder kompensatori-
schen Entscheidungen voraus. Diese muss in der Antizipation abgeschlossen 
sein, abgeschlossen, wenn auch nicht vollendet«, dt. 263 f., Übersetzung 
leicht verändert).

352	Vgl. NPnr 184, 187 f./dt. 264, 269 f.
353	Vgl. NPnr 184/dt. 264.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


624

Comtes Verständnis der kantischen Idee eines Reichs der Gnade sah, 
kann eine wirkliche – und nicht eine bloß soziale – Anerkennung der 
Subjekte untereinander als Zwecke an sich selbst gleichsam theolo-
gisch-politisch stattfinden und der Idee eines nicht bloß instrumenta-
len, sondern autonomen Handelns, einer praxis und nicht bloß einer 
poiesis, überhaupt ein konsistenter Gehalt verliehen werden. Auguste 
Comtes Unterscheidung zwischen einer Biokratie als schlichter Herr-
schaft über die Natur und einer Endbiokratie als Realisierung der un-
endlichen Einheit der Menschheit qua Leben und Liebe trug dieser Not-
wendigkeit Rechnung.354 

Henri Bergson, auf den sich Canguilhem bei der Unterscheidung zwi-
schen Organisation und Organismus ausdrücklich bezieht, entwickelt 
ebenso den Gedanken einer Nachahmung der Struktur des Organismus 
durch das System der Normen einer Gesellschaft. Er unterscheidet aber 
auch zwischen der schlichten Nachahmung des Instinktes des vitalen 
Organismus und der Nachahmung der großen Persönlichkeiten, die von 
der Liebe getragen in ihrer mystischen Praxis die utilitaristische Moral 
hinter sich gelassen haben, um bis zum Lebensprinzip selbst vorzudrin-
gen.355 Das Leben ist dabei nicht schlicht vitale Selbsterhaltung, sondern 
das Leben, von dem die menschlichen Gesellschaften und die menschli-
che Gattung nichts Anderes als Manifestationen sind und auf dessen Ba-
sis sich ein umfassendes Verständnis der Biologie entwickeln lässt, nach 
dem jede Moral eine biologische Essenz hat.356

Die Stellung Canguilhems zum Problem der Nachahmung ist nicht 
ganz widerspruchsfrei. Einerseits hält er am Gedanken der Imitation 
des Organischen durch die gesellschaftliche Organisation fest. Die sozi-
ale Regulation strebt nach der organischen, auch wenn sie dennoch nicht 
ganz aufhört, mechanisch zusammengesetzt zu sein. Die Tatsache, dass 
die Gesellschaft gleichzeitig Maschine und Organismus ist, stellt somit 
nicht eine bloße Feststellung dar, sondern angesichts des organischen 

354	In diesem Sinne wäre auch der Vorschlag von Andrea Cavazzini zu diskutie-
ren, Canguilhems Humanismus parallel zu Hans Blumenbergs Auffassung 
der Moderne zu lesen. Selbstbewusstsein als Selbstbehauptung sollte aber 
dann vor einem breiteren Horizont gestellt werden, angesichts dessen der 
Selbsterhaltung und der theoretischen Selbstvergewisserung nur ein relati-
ver Wert zukommen würde (vgl. A. CAVAZZINI, »Per una filosofia critica. 
Lettura di Georges Canguilhem«, a.a.O., 18 ff.; zu Blumenberg vgl. außer-
dem C. BORCK, »Begriffene Geschichte: Canguilhem, Blumenberg und die 
Wissenschaften«, in DERS. (Hg.), Hans Blumenberg beobachtet, Freiburg/ 
München 2013, 168–95).

355	Vgl. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion, a.a.O., 7 
ff./fz. 2 ff. (für die Nachahmung des Organismus); 76 ff./fz. 99 ff. (für die 
Imitation der großen Menschen).

356	Vgl. a.a.O., 79/fz. 103.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


625

Modells einer höheren Integration schlicht einen Ungerechtigkeitsrest, 
wie Canguilhem im Anschluss an Lévi-Strauss behauptet.357 Anderer-
seits erinnert Canguilhem daran, dass die Veräußerlichung der Organe 
und damit einhergehend die Möglichkeit, über sie per Repräsentation 
und Wahl zu verfügen, ein spezifisches Merkmal der menschlichen Ge-
sellschaften gegenüber den tierischen darstellt. Für die menschlichen Ge-
sellschaften in ihrer Suche nach immer mehr Organisation das Modell 
des Organismus vorzuschlagen, würde demnach im Grunde heißen, von 
einer Rückkehr nicht nur zu den archaischen, sondern gar zu den tieri-
schen Gesellschaften zu träumen.358 Offensichtlich unterscheidet Can-
guilhem hier nicht zwischen dem Begriff des Organismus im morali-
schen Sinne und dem Begriff des Organismus eng biologisch verstanden. 

Der an sich einfach lösbare Widerspruch verrät aber mehr, nämlich ei-
nen bereits hervorgehobenen Mangel im Denken Canguilhems. Man muss 
nicht unbedingt besonders vertraut mit dialektischem Denken sein, um zu 
bemerken, dass Veräußerlichung an sich kein Hindernis, sondern eher ein 
Mittel zur Entfaltung einer organischen Ganzheit darstellt. Nur über die 
Veräußerlichung kann man nämlich die Stufe einer immanenten, natür-
lichen Einheit und den Kampf aller gegen alle, die die defizitäre Vermitt-
lung des Naturzustandes notwendig mit sich bringt, überwinden. Auch in 
diesem Fall spürt man bei Canguilhem, der mit seinem Einspruch gegen 
die technisch-wissenschaftliche Auffassung des Normalen diese Traditi-
on doch gleichsam von innen heraus zu sprengen weiß, gleichwohl einen 
unübersehbaren Rest von Szientismus. Im Verkennen der Potenzialitäten 
eines organischen Denkens der Differenz äußert sich eine Tradition, die 
sich – wie bereits betont wurde – seit dem Kartesianismus mit der Ableh-
nung des Syllogismus etablieren konnte. Der Syllogismus stellt eine Form 
der Rationalität dar, die Identitäten und Differenzen durch die Erzeugung 
von höheren Einheiten, und ohne Qualitäten auf Quantitäten zu redu-
zieren, vermittelt. Insofern bildet der Syl-logismus ein Zusammen-Den-
ken, aus dem die dialektische Tradition der spekulativen Philosophie sowie 

357	Vgl. NPnr 191/dt. 274. Zur gemischten Natur des Sozialen vgl. auch MUH-
LE, »Vom Vitalen zum Sozialen«, a.a.O., die aber das Soziale im Zusam-
menhang nicht mit einem fundamentalen Lebensbegriff, sondern mit ei-
ner hybriden Ontologie des Lebens begreift, die nach der sich ausdrücklich 
auf Donna Haraways berufende Auffassung Monica Grecos den Vitalismus 
Canguilhems auszeichne (vgl. 152 ff. und M. GRECO, »On the Vitality of 
Vitalism«, Theory, Culture & Society, 22 (2005), 15-27, 20).  Zum Kapitel 
»Vom Vitalen zum Sozialen« vgl. auch P. MACHERAY, »Normes vitales et 
normes sociales dans l’Essai sur quelques problèmes concernant le normal 
et le pathologique«, in: Bing, Braunstein, Roudinesco (Hg.), Actualité de Ge-
orges Canguilhem, a.a.O., jetzt in: DERS., De Canguilhem à Foucault. La 
force des normes, a.a.O., 124–38.

358	Vgl. NPnr 190/dt. 274.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


626

der Rhetorik und der Hermeneutik hervorgehen. Canguilhem selbst er-
wähnt kritisch Léon Brunschvicgs Einschätzung in Les âges de l’intelligen-
ce (1934), nach der Aristoteles (in der Physik) mit seinem qualitativen, sich 
der Mathematisierung widersetzenden Denken der Form nach im intellek-
tuellen Stadium der Kindheit der Menschheit geblieben sei, in dem man an 
der unmittelbaren Realität der wahrgenommenen Formen und Qualitäten 
glaubt.359 Canguilhems Lehrer Alain, der am System des Autors der Phä-
nomenologie des Geistes aufgrund von dessen Affinität mit jenem Augus-
te Comtes interessiert war, fand seinerseits die Argumentationsweise He-
gels sehr plausibel, obwohl lediglich poetisch.360

Canguilhem legt mit seiner Kritik an den Ansprüchen, eine positive Me-
dizin und somit eine Wissenschaft des Normalen zu etablieren, zugleich 
die Mystifikation des Positivismus bloß, Metaphysik und Poesie endgültig 
hinter sich gelassen zu haben. Somit stellt er Bachelards scharfe Trennung 
zwischen wissenschaftlichem Geist und Imaginärem infrage: Wissenschaft 
lässt sich nicht psychoanalysieren, sie kann nicht von ihrer grundsätzli-
chen Werthaftigkeit bereinigt werden. Das grundsätzliche Angewiesensein 
auf die menschliche, bewusste Normativität des Patienten, um die Gren-
ze zwischen dem, was gesund, und dem, was hingegen krank ist, festzu-
legen, und wiederum das Angewiesensein dieser auf eine Anthropologie, 
eine Moral und eine Philosophie, als die Projektion eines möglich ganz-
heitlichen Systems von hierarchisch eingeordneten Werte, erfordert ein 
Denken des Qualitativen und Werthaften, das gestattet, zwischen dem un-
mittelbaren, vital verankerten Sich-wohl- oder Sich-unwohl-fühlen eines 
entweder kranken oder gesunden Menschen und einem System von Wer-
ten nicht bloß willkürlich zu vermitteln. Ähnlich verhält es sich bei dem 
spezifischen Problem, um das es im Kapitel »Vom Vitalen zum Sozialen « 
der Nouvelles réflexions von 1966 eigentlich geht, nämlich die organische 
Koordinierung der Normen einer sozialen Organisation zu garantieren, 
für dessen Lösung eine Form von Rationalität nötig ist, die die Vermittlung 
zwischen den wechselseitig korrelierten technischen, ökonomischen, juris-
tischen Normen und einem bestimmten Ideal ermöglicht, so nämlich, dass 
die Glieder einer Gesellschaft zum Subjekt und nicht zum Objekt ihrer 
Normen werden. Erfordert sind außerdem Formen der Vergeistigung, die 
erlauben, poli, religiös, moralisch den irreparablen Ungerechtigkeitsrest 
der Geschichte, den unvermeidlichen Anteil des Mechanischen an einer 
Organisation, nach dessen Ausmaß und Akuität, im Namen einer höheren 
Einheit anderer Art entweder zu akzeptieren oder als das schlicht Unan-
nehmbare zu verwerfen. Erforderlich ist schließlich selbstverständlich ein 

359	Vgl. CANGUILHEM, Les normes et le normal, a.a.O., 93 und L. BRUN
SCHVICG, Les âges de l’intelligence, Paris 1934, 7 ff.

360	Vgl. ALAIN, Idées. Introduction à la philosophie. Platon, Descartes, Hegel, 
Comte, Paris 1983 (1939), 187.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


627

Rechtssystem, das aus den Gliedern des großen Organismus der Mensch-
heit gleichberechtigte Subjekte von Rechten macht.

i.v Die normale Priorität der Übertretung

Gegen die moderne, instrumentelle Normalisierung entwickelt Canguil-
hem eine spezifische Theorie der normalen Priorität der Übertretung (»la 
priorité normale de l’infraction«).361 Von einem funktionellen, organi-
schen Zusammenhang gibt es kein mögliches Bewusstsein vor dem Bruch, 
der zwingt, ihn auf eine Norm als auf ein Ideal zu beziehen, das auf ihn 
erst nachträglich projiziert wird. So zeichnet sich die Gesundheit dadurch 
aus, dass sie als solche nicht wahrgenommen wird, sie ist nämlich – wie 
Canguilhem mit den Worten René Leriche sagt – ›das Leben in der Stille 
der Organe‹. Das Gesunde, das als normatives Ideal die normalisieren-
de Praxis der Medizin intentional leitet, bildet erst die nachträgliche, be-
wusste Darstellung eines vermeintlichen Zustandes vor der Erkrankung, 
den es nun wiederherzustellen gilt. Ähnlich stellt im Fall der technischen 
Normen im Allgemeinen die unmittelbare, ohne jede Normierung oder 
jeden technischen Eingriff erreichte Übereinstimmung zwischen den Tat-
sachen und den Werten ein Goldenes Zeitalters, ein Paradises oder – im 
18. Jahrhundert – ein mythischer état de nature dar, einen Zustand des 
Unbewusstseins, aus dem erst das Zerreißen der Entsprechung zwischen 
Erfordernissen und Gegebenheiten führen kann. Erst aus diesem Bruch 
entsteht – wie das Bewusstsein nach Bergson, das hier offensichtlich als 
Modell dient, aus einer Hürde362 – das Bewusstsein der Norm als das Be-
dürfnis, die Wirklichkeit auf ein Ideal zu beziehen. Die Infraktion, das An-
ormale, ist somit logisch sekundär, aber existenziell primär: »l’anormal, 
logiquement second, est existentiellement premier.«363 

Canguilhem ist sich bewusst, mit seinen Ausführungen zur Priori-
tät der Übertretung eigentlich eine Theorie der Entstehung der Kultur, 
das heißt der Technik und der Arbeit, aus der Natur entwickelt zu ha-
ben. Im Anschluss an einem Essay Jean Starobinskis über die Ursprün-
ge des soziologischen Denkens bei Rousseau weist er darauf hin, wie 
die Geschichte aus dem unheilbaren Riss des vorgeschichtlichen Glücks 
eines spontanen Gleichgewichts zwischen Welt und Begehren, oder 

361	Vgl. NPnr 178 ff./dt. 255 ff.; außerdem NPes 52 ff./dt. 87 ff. und bereits Les 
normes et le normal, Vorlesung an der Universität Straßburg, Bl. 9–13 (Vorle-
sung mit dem Titel: »La priorité normale de l’infraction et de l’interdiction«).

362	Vgl. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion, a.a.O., 15/
fz. 13, und für die Idee der retrospektiven Übertragung DERS., Denken und 
schöpferisches Werden. Aufsätze und Vorträge, übers. v. L. Kottje, Frank-
furt/M. 1985, 33/fz. 14.

363	Vgl. NPnr 180/dt. 259.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


628

– wiederum mit Canguilhem gesprochen – aus dem Leben als dem Prin-
zip einer möglichen Einheit zwischen Werten und Tatsachen, Wesen und 
Dasein, hervorgeht.364 Der Begriff der Übertretung kann aber höchstens 
die Entstehung der spezifisch anthropologischen und kulturellen Erfah-
rung der Normierung und der Regulation erklären, nicht aber begreifen, 
wie sich Normen und Techniken entwickeln.365 

Ein dialektisches Denken legitim zu verwerfen, das mit seiner Ver-
endlichung zugleich die Verabsolutierung der hybriden Struktur in Kauf 
nimmt, die als falsche Vermittlung zwischen Werten und Tatsachen der 
instrumentellen Vernunft der modernen Technokratie zugrunde liegt, 
muss nicht notwendig heißen, dialektischem Denken im Ganzen jede 
Berechtigung zu verweigern. Kultur speist sie sich nicht nur aus negati-
ven Erfahrungen, sondern ebenso aus Gedächtnis und Überlieferungen, 
die immer neu, immer wieder zu erfinden sind. Dafür braucht man ein 
gehaltvolles Denken des Qualitativen.366 Was schließlich die Übertre-
tung angeht, so hat Canguilhem genau gesehen, dass Normen immer aus 
Anderem als aus sich selbst hervorgehen. Deshalb muss aber ihr Grund 
nicht nur im Negativen gesucht werden. Exzesse, Hyperbeln, wie bereits 
gesehen wurde, gibt es ebenso im Positiven. Spricht Canguilhem im Üb-
rigen in Bezug auf die Totalität der Normen und der konkreten Einheit, 
auf die sich die Philosophie beziehen muss, will sie ihrer Aufgabe ge-
recht werden, die Normen untereinander hierarchisch zu koordinieren, 
selbst nicht von einer Vorwegnahme, anticipation und présomption?367 

364	Vgl. NPnr 179 f./dt. 257 f. und J. STAROBINSKI, »Aux origines de la pensée 
sociologique«, in: Les Temps Modernes, 18 (1962), 961–79.

365	Zur »expérience spécifiquement anthropologique ou culturelle« der Nor-
mierung und der Regulation vgl. NPnr 178/dt. 255.

366	In diesem Sinne ist äußerst bezeichnend, was Jean Starobinski sich gerade auf 
Gaston Bachelard beziehend über die Dichtung Yves Bonnefoys sagt, des zeit-
genössischen Dichters, der vielleicht am kohärentesten der Frage nachgegan-
gen ist, wie es noch möglich ist, eine Welt unter der Bedingung des Ruins der 
Sprache zu konstituieren. Vor der völligen Trennung zwischen Wissen und 
Weltbildern, die das Aufkommen der modernen, analytischen Wissenschaft mit 
sich brachte, habe Bachelard die kosmologische Funktion ganz auf die Seite des 
Imaginären gestellt. Die moderne Dichtung und im Allgemeinen die moderne 
ästhetische Tätigkeit übernehmen dadurch bewusst eine ontologische Funkti-
on, die alte Aufgabe der theoría tou cosmou, für die sie in den vorhergehen-
den Jahrhunderten nicht verantwortlich waren. Canguilhem, der Bachelards 
scharfe Trennung zwischen Wissenschaft und Werten gebrochen hat, müsste 
sich umso mehr darüber im Klaren sein (vgl. J. STAROBINSKI, »La poésie. 
Entre deux mondes«, in: Y. BONNEFOY, Poèmes, Paris 1982, 7–30, insb. 10 
f.).

367	Vgl. die bereits angeführten Stellen in: NPnr 184/dt. 264 und CANGUIL-
HEM, »Philosophie et science«, a.a.O., 1107/dt. 63.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


629

Wovon soll das Anormale außerdem die Übertretung sein, wenn vor ihm 
die Norm noch nicht existierte, wenn nicht von jener unmittelbaren Ein-
heit, von der die Norm höchstens ein ideales Bild geben kann?

Selbst wenn man die Richtung, die Canguilhem für seine Nouvelles 
Réflexions von 1963–1966 angegeben hat, unbedingt umkehren will und 
das erste Kapitel des Zusatzes nicht mehr als ›vom Sozialen zum Vitalen‹, 
sondern als ›vom Vitalen zum Sozialen‹ lesen will, hat man wenig getan, 
wenn man nicht gewahr wird, dass das Problem nicht darin liegen kann, 
die vermeintliche Nachordnung des Sozialen gegenüber dem Vitalen im 
Sinne eines Vorranges des Sozialen wiedergutzumachen. Vielmehr muss es 
darum gehen, ein richtiges Verhältnis sowohl vom Vitalen als auch vom 
Sozialen zum fundamentalen Leben, aus dem beide hervorgehen, herzu-
stellen, damit der Mensch als ein Lebendiges und als Person wieder zum 
Subjekt seines vitalen und sozialen Lebens werden kann. Soziokratie ist an 
sich nur eine raffiniertere und gerne perfidere und grausamere Form von 
Biokratie als schlichter Beherrschung. Mehr als fraglich ist außerdem, ob 
Canguilhem im Essai von 1943 je das Soziale dem Vitalen nachgeordnet 
hat. Man kann sicherlich einen solchen Eindruck haben, dafür muss man 
aber nicht zwischen Leben in einem fundamentalen Sinne und seinen Ma-
nifestationen, den vitalen Techniken und den entsprechenden Normen, 
unterscheiden, durch die das Leben in verschiedenen funktionalen Zu-
sammenhängen sein Prinzip vollzieht, das heißt die Normativität als Assi-
milation der Materie. Allein in diesem Fall kann man Canguilhems allge-
meine Organologie, die Behauptung etwa, dass jede menschliche Technik, 
einschließlich der Medizin, dem Leben als die die Materie formierende und 
aneignende Tätigkeit eingeschrieben ist, im Sinne eines schlichten Biologis-
mus und nicht einer fundamentalen Philosophie des Lebens verstehen.368

Innerhalb des Lebens ist nach Canguilhem das Vitale im strikt organi-
schen Sinne kaum vom Sozialen unabhängig. Im Anschluss an die The-
se von Maurice Halbwachs’ über Adolphe Quetelets durchschnittlichen 
Menschen, in der der Soziologe statistische Werte wie die Körpergröße 
und die Lebensdauer als soziale Phänomene untersucht, etwa als Fakto-
ren von Paarungs- und Ehepraxis, Lebensweisen und -niveaus, sieht sich 
Canguilhem berechtigt zu behaupten, dass der Körper im gewissen Sin-
ne ein Produkt der sozialen Tätigkeit ist.369 Canguilhem denkt gar, dass 
das geographische Milieu selbst gleichsam ein Produkt der menschlichen 
Handlung darstellt, und wenn der Mensch ein geographischer Faktor 
ist, so ist die Geographie ganz von Geschichte in der Form von kollek-
tiven Techniken durchdrungen. So kann Pierre Macherey, an das Inte
resse Canguilhems für die Humangeographie Vidal de La Blaches, Max 
Sorres’, Lucien Febvres denkend, gar zu dem Schluss kommen, dass in 

368	Vgl. NPes 80/dt. 131.
369	Vgl. NPes 102/dt. 165.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


630

dem Maße, wie die menschliche Ordnung sich tendenziell gegenüber der 
großen Mehrheit der lebendigen Natur durchgesetzt hat, jedes Leben in 
gewissem Sinne menschlich geworden ist.370

Canguilhem lässt schließlich keinen Zweifel daran, welche Prioritäts-
ordnung zwischen vitaler und menschlicher Normativität besteht. Ei-
nen Zustand oder eine Verhaltensweise können erst als pathologisch be-
zeichnet werden, wenn ein Mensch sie als solche qualifiziert, indem er 
sie in Bezug auf die dynamische Polarität des Lebens als negative Wer-
te erfasst.371 So kann Canguilhem behaupten, dass seines Erachtens es 
nichts in der Wissenschaft gibt, das sich nicht zuvor im Bewusstsein ge-
zeigt hätte: »il n’y a rien dans la science qui n’ait d’abord apparu dans 
la conscience«.372

i.vi Natur und Geschichte des Lebens

Wo bleibt aber dann eigentlich die Natur? Die Frage scheint umso mehr 
berechtigt, als Canguilhem selbst noch im Essai das Bedürfnis empfin-
det, sich vor dem Einwand zu verteidigen, er sei in eine Art Anthropo-
morphismus geraten.373 In Bezug auf den Vorwurf von Louis Bounoure, 
auf die vitale Normativität die menschliche Neigung zum dépassement 
projiziert zu haben, wies Canguilhem dann im Vorwort zur zweiten Auf-
lage 1950 auf Hegel und auf die Frage hin, ob man berechtigterweise 
die Geschichte ins Leben einführen kann. Zugleich entschuldigte er sich, 
eine solche Frage in einem Vorwort nicht behandeln zu können. Einige 
Auskunft darüber hatte er allerdings bereits in seinem Aufsatz über die 
Rezeption Hegels in Frankreich (»Hegel en France«, 1949) gegeben.374 
Canguilhems knappe Ausführungen sind auch im Hinblick auf Foucault 
umso bedeutender, als sie anhand einer Kritik an Alexandre Kojèves di-
alektischem Humanismus entwickelt werden.

Alexandre Kojève erhebt die Negativität des menschlichen Geistes, die 
transformierende, aneignende Praxis der Arbeit zum einzigen Prinzip der 

370	MACHEREY, »Normes vitales et normes sociales«, a.a.O., 130. Für Canguil-
hems Interesse an der Humangeographie vgl. NPes 102 ff./dt. 164 ff. und G. 
CANGUILHEM, »Le vivant et son milieu« (1947), in: DERS., La connais-
sance de la vie, a.a.O., 129–54, insb. 132 f., 142 ff./dt. 238 f., 257 ff. Gegen 
eine naturalistische Auffassung des Verhältnisses des Menschen zu seinem Mi-
lieu auch: DERS., »La question de l’écologie. La technique ou la vie« (1974), 
in: F. DAGOGNET, Considérations sur l’idée de nature, Paris 2000, Anhang, 
183–91.

371	Vgl. NPes 77/dt. 126.
372	NPes 53/dt. 89.
373	Vgl. NPes 77/dt. 127.
374	Vgl. außerdem noch CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.O., 345 f.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


631

Geschichte. In seinem humanisme intégral gibt es keinen Platz für eine 
Dialektik der Natur. Kojève verurteilt somit die idealistische Illusion He-
gels und den Monismus, der bei Hegel dazu führt, den Dualismus zwi-
schen Natur und Geist aufzugeben. Canguilhem setzt sich insbesonde-
re mit Kojèves Auffassung der Bedeutung der menschlichen Geschichte 
auseinander, sofern diese – so Canguilhem – mit dem zentralen Problem 
des Hegelianismus verbunden ist, nämlich der Natur der Zeit, die Hegel 
mit dem Begriff gleichsetzt. 

Nach Kojève müssen die Zeit der Natur und die Zeit der Menschheit 
radikal voneinander getrennt werden. Nur die menschliche Zeit ist his-
torisch, nur der Mensch hat eine Geschichte, weil allein der Mensch sich 
durch die Negation des Bestehenden, dessen Transformation und An-
eignung, realisiert. Das Ende der Geschichte stellt sodann das Ende der 
menschlichen Handlung, die endgültige Versöhnung des Menschen mit 
dessen Negativität, der Natur, dar. Das Ende der Geschichte ist zugleich 
das Ende des Irrtums, oder gar – wie bereits in Bezug auf Foucault zu se-
hen war – des Wahnsinnigen, des Verbrechers und des bürgerlichen In-
tellektuellen, die von der objektiven sozialen Realität vernichtet werden. 
Kojève insistiert insbesondere darauf, dass die menschliche Zeit sich so-
wohl von der biologischen als auch von der kosmischen Zeit unterschei-
det. Der Mensch ist nämlich Projekt, das Leben Gedächtnis und die Welt 
Präsenz. Die Welt, das Sein, ist mit sich selbst identisch; sie ist Raum. Der 
Mensch ist nicht, indem er sich stets negiert und dadurch zu Zeit wird. 
Kojève tritt demnach für den Dualismus ein. Es gäbe keine natürliche Di-
alektik, sondern bloß eine menschliche. Nur sofern diese den Menschen 
einschließt, könne man von einer Dialektik der Wirklichkeit sprechen. 
Laut Kojève sagt Hegel darüber nichts. Canguilhem bemerkt allerdings, 
dass Hegel in Wahrheit gerade das Gegenteil behauptet, sodass eigent-
lich davon ausgegangen werden muss, dass Kojève in Bezug auf Hegels 
System dessen ganze Naturphilosophie, die kosmologische wie die bio-
logische Philosophie, leichtsinnig fallen lässt.375

Kojève erinnert zwar daran, dass Hegel 1817 in der ersten Ausga-
be der Enzyklopädie die Negativität ins natürliche Sein selbst einführt, 
nachdem er zehn Jahre früher in der Phänomenologie die Geschichtlich-
keit des Seins und des Lebens ausgeschlossen hatte. Kojève entscheidet 
sich aber einfach für den Standpunkt der Phänomenologie und verneint 
jede Dialektik der Natur. Umgeht er aber dadurch, dass er den Men-
schen, den Geist und die Geschichte miteinander gleichsetzt und die Ge-
schichte und die Natur, die Freiheit und die Identität radikal voneinan-
der trennt, nicht – so die Frage Canguilhems – ein traditionelles Problem 
der Philosophie, etwa dasjenige Kants, auf den sich Kojève im Übrigen 
bezieht, um seinen Dualismus zu rechtfertigen, nämlich die Frage nach 

375	Vgl. CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.O., 331 ff.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


632

dem Verhältnis von Natur und Freiheit im Menschen? Der Mensch ist 
laut Kojève wesentlich unterschieden von allem, was nur Natur ist. Über-
einstimmen heißt allerdings für Canguilhem nicht, zu leugnen, dass der 
Mensch auch Natur ist.376

Die Lösung dieser Schwierigkeit, die Natur im Menschen zu denken, 
kann laut Canguilhem nicht im Naturalismus bestehen. Um Kojèves Pro-
gramm zu verwirklichen, Hegel auf einen integralen Humanismus zu-
rückzuführen, lässt so Tran Duc Thao den Geist aus einer der Natur ei-
genen Dialektik hervorgehen. Gegen den Dualismus Kojèves verteidigt 
er zwar eine monistische Dialektik wie jene Hegels, versteht sie aber als 
eine materialistische Dialektik, ohne allerdings in der Lage zu sein, dem 
Begriff der Materie einen eindeutigen Gehalt zu geben.377 Canguilhem 
findet die Position Jean Hyppolites viel aufschlussreicher, der auf den 
Dualismus Hegels schließt, soweit dieser in der Gegenüberstellung zwei-
er Substanzen nicht aufgeht.378 Canguilhem erklärt sich als in der Sache 
Hegels nicht kompetent genug, um zwischen der Interpretation Kojèves, 
der Hegel den Monismus vorwirft, und der Interpretation Hyppolites zu 
entscheiden, der stattdessen den nicht-substanziellen Dualismus Hegels 
hervorhebt. Er glaubt allerdings, dass es Hyppolite dank seines dualisti-
schen Ausgangspunkts besser gelungen ist, den Schlüsselbegriff der Ent-
äußerung zu erklären. Sollte man aber nicht im Mechanismus der Entäu-
ßerung die Lösung des Problems suchen, das Kojève ins Zentrum seines 
Kommentars stellt: Wie kann Hegel mal das Leben von der Geschichte 
– das heißt hier von der zeitlichen Entfaltung des Begriffes – ausschlie-
ßen und mal das Leben und den Geist in Kontinuität mit der Geschichte 
sehen? Nach Kojève ist das Leben Gedächtnis und der Mensch Projekt. 
Muss aber das Gedächtnis als ein einfacher Wiederholungs- und Inte-
grationsmechanismus verstanden werden, oder stellt es nicht vielmehr 
bereits einen dialektischen Prozess dar, in dem sich die Gewohnheit, das 
heißt die Entäußerung – oder die Natur als habitude, als unreflektierte 
Unmittelbarkeit, nach Bergson die soziale Form des Instinkts379 – und die 
Emergenz, das heißt die Schöpfung – oder die Reflexion, kohärent von 
Canguilhem mit einer lebensphilosophischen Begrifflichkeit verstanden 
– gegenseitig einschränken? Der Geist wird sich demnach als Geschich-
te dadurch gewahr, dass er sich aus seiner Entäußerung in der Gewohn-
heit erhebt. Die Geschichte und das Leben werden somit aufhören, als 

376	Vgl. die bereits angeführte Stelle in: CANGUILHEM, »Hegel en France«, 
a.a.O., 334.

377	Vgl. a.a.O., 334.
378	Vgl. a..a.O. 336 und HYPPOLITE, Genèse et structure de la ›Phénoméno-

logie de l’esprit‹ de Hegel, a.a.O., Bd. II, 581: »mais ce dualisme n’est pas la 
juxtaposition de deux substances«.

379	Vgl. BERGSON, Die beiden Quellen der Moral und der Religion, a.a.O., 20 
ff./fz. 20 ff.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


633

nebeneinanderstehende Elemente zu erscheinen, und man wird anerken-
nen können, dass der Monismus Hegels nicht so sehr von dem Dualis-
mus entfernt ist, den Kojève bei ihm bemängelte.

Ainsi l’histoire et la vie cesseraient d’apparaître comme pièces juxtaposées 
et l’on pourrait reconnaître que le monisme de Hegel n’est pas si éloigné 
du dualisme que M. Kojève lui reproche de n’avoir pas suffisamment con-
tribué à formuler.380

Ist ein ähnlicher dialektischer Prozess nicht auch zwischen der unbewuss-
ten Wertsetzung des Lebens als die Materie formierende und aneignende 
Tätigkeit und der dem menschlichen Bewusstsein wesentlichen Normati-
vität am Werk, deren Interaktion im Mittelpunkt von Canguilhems medi-
zinischer Dissertation steht?381 Selbstverständlich verabsolutiert Canguil-
hem keinen der Prozesse, weder die vitale noch die menschliche Technik 
und auch nicht die Dialektik zwischen beiden oder das Wissen über sie. 
Weder der Wissenschaft noch der Technik, weder dem Körper noch der 
Gesellschaft, und auch nicht einer wesentlichen Äquivozität zwischen ih-
nen möchte Canguilhem allerdings – so skandalös es auch klingen mag – 
eine fundamentale Stellung zuerkennen.

Fundamental ist ein Leben wie die vis occulta, die die Vitalisten nach 
dem physikalischen Modell der Anziehungskraft Newtons unterstellten, 
um die organischen Phänomene zu erklären, ohne etwas über ihre Natur 
aussagen zu wollen. Wenn das Leben insofern als ein immanentes Prinzip 
zu denken ist, dann als ein solches – nach der von Blumenbach zitierten 
Formel Ovids: causa latet, vis est notissima (Met. IV, 287) –, dessen Wir-
kungen allzu bekannt sind, während die Ursache verborgen bleibt.382 Es 
wurde bereits angemerkt, dass Canguilhem dem Leben als fundamenta-
lem Prinzip sowohl eine epistemologische als auch eine ethische Bedeu-
tung beimisst. Dem Leben kommt einerseits eine epistemologische Be-
deutung als der Totalitätshorizont, auf den sich jedes Wissen durch das 
System seiner Annahmen immer schon bezieht, und andererseits eine ethi-
sche Bedeutung als die konkrete Einheit zu, deren Vorwegnahme und Un-
terstellung erlaubt, eine Hierarchie der Werte herzustellen. Eine funda-
mentale Auffassung des Lebens ermöglicht, nicht nur ein instrumentales 

380	Vgl. CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.O., 336 (»Demnach würden 
die Geschichte und das Leben aufhören, nebeneinandergestellt zu sein, und 
man würde anerkennen können, dass der Monismus Hegels vom Dualismus, 
den er laut Kojèves Vorwurf nicht ausreichend ausformuliert hat, nicht so 
weit entfernt ist«).

381	Vgl. NPes 77/dt. 127.
382	Vgl. DERS., La formation du concept de réflexe aux XVIIe et XVIIIe siècles, 

a.a.O., 113 ff. /dt. 140 ff.; ähnlich bereits DERS., »Le normal et le patholo-
gique«, a.a.O., 156/dt. 283.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


634

Handeln nach äußeren Zwecken als poiesis, sondern auch ein autonomes 
nach einem immanenten Zweck als praxis zu begreifen und die Mensch-
heit als eine Gemeinschaft von Subjekten zu denken, von denen ein jedes 
als Zweck an sich selbst gelten kann. Wie bereits gesagt, Canguilhem ist 
überzeugt, die ethische Geltung des Lebensprinzips verteidigen zu kön-
nen, ohne dafür ähnlich wie beim Vitalismus ihre ontologische Bedeutung 
behaupten zu müssen. Der antinomische Charakter einer rein theoreti-
schen Begründung der Metaphysik macht sie allerdings sowohl de fac-
to wie de iure nicht entbehrlich; er steht außerdem der Möglichkeit ihrer 
praktischen Fundierung nicht im Wege, sondern bestätigt sie vielmehr.

i.vii Canguilhems Dualismus oder die unmögliche Einheit  
der Erfahrung 

Canguilhems phänomenologischer Dualismus ist selbstverständlich viel 
radikaler als derjenige, den er in Jean Hyppolites Interpretation von He-
gel verteidigt wissen wollte. Hyppolite spricht lediglich von einem gewis-
sen Dualismus, den man unterstellen muss, um den Ernst, den Schmerz, 
die Geduld, die Arbeit des Negativen im System anzunehmen. So weist 
Hyppolite gleich darauf hin, dass die Dialektik zwischen Logos und 
Natur eigentlich in der immerwährenden Selbstsetzung des Geistes als 
ihrer lebendigen Einheit besteht.383 Canguilhem zitiert im Übrigen an 
einer weiteren Stelle seines Aufsatzes eine wichtige Fußnote des Kom-
mentars Hyppolites, in der dieser den Kern von Hegels Religionsphi-
losophie in der Phänomenologie in der Überwindung des christlichen 
Dualismus zwischen Jenseits und Diesseits, weltlichem und absolutem 
Geist sieht. Es gebe somit keine Transzendenz mehr außerhalb des his-
torischen Werdens.384

Der Dualismus Canguilhems kennt keine endgültige Vermittlung außer 
in der Form der anticipation und der présomption; oder im Extremfall 
des aufgeklärten Wahnsinns des Todes im Namen des Lebens, etwa der 
Aufopferungsbereitschaft von Jean Cavaillès, Simone Weil, Spinoza. Der 
Dualismus steht im Mittelpunkt von Canguilhems steter Ablehnung des 
modernen Programms, Erfahrung von Natur her zu vereinheitlichen. Das 
Projekt, die Erkenntnis der Natur zu naturalisieren, »le projet de natura-
liser la connaissance de la nature«, nach der Formel der zwei Vorlesun-
gen von »Le concept et la vie« (1966),385 meint die natura naturans auf 

383	HYPPOLITE, Genèse et structure de la ›Phénoménologie de l’esprit‹ de He-
gel, a.a.O., Bd. II, 581.

384	Vgl. a..a.O., 525 Anm. 1 und CANGUILHEM, »Hegel en France«, a.a.O., 
336.

385	Vgl. DERS., »Le concept et la vie«, a.a.O., 342.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


635

die natura naturata reduzieren zu können. Somit kommt aber nicht nur 
die Freiheit des Menschen, sondern auch dessen Wille, das heißt letztend-
liche seine praktische Natur, abhanden. Denn den Willen auf Wissen zu 
reduzieren heißt, ihm seine Originalität abzusprechen, seine synthetische, 
teleologische, subjektive Natur zu verneinen.386 So erklärt sich auch die 
bekannte polemische Virulenz, die alle Schriften Canguilhems, selbst die-
jenigen, die Fachfragen von Spezialgebieten angehen, durchzieht: Nach 
dem Vermächtnis der histoire des sciences Auguste Comtes sind episte-
mische Fragen immer schon auch politische und moralische Fragen. Sie 
zeugen vom Stand der geistigen Europäischen Republik. 

Das gemeinsam von Georges Canguilhem und Camille Planet verfasste 
Gymnasialhandbuch Traité de logique et de morale (1939) wird von der 
These geleitet, dass der qualitative Reichtum der phänomenologischen 
Erfahrung sich nicht über die Wissenschaft vereinheitlichen lässt.387 Can-
guilhem und Planet lehnen sich insofern an Bergson an, als Logik (das 
heißt Wissenschaft) und Moral zwei unterschiedliche mögliche Einstel-
lungen gegenüber der Erfahrung bilden, die Bergsons Unterscheidung 
von zwei divergierenden Richtungen in der Evolution des Lebens, der 
analytischen der Materie und der Intelligenz und der synthetischen des 
Lebens, des Instinkts und der Intuition, wieder aufnimmt.388 Der Dualis-
mus steht selbstverständlich im Mittelpunkt von Canguilhems Einspruch 
gegen den mechanischen Reduktionismus in der Biologie, der meint, ei-
nen unendlichen Weg, jenen der passage à l’infini, der vom Mechanismus 
zum Organismus führt, auf endliche Weise zurücklegen zu können.389 Im 

386	Vgl. DERS., »Descartes et la technique«, a.a.O., insb. 497 und die zivilisa-
tionsdiagnostischen Überlegungen von DERS., »Note sur la situation faite 
en France à la philosophie biologique«, 312 ff.

387	TLM 641, 798–809 und bereits CANGUILHEM, »Activité technique et 
création«, a.a.O., 500 ff.

388	Vgl. BERGSON, Schöpferische Evolution, a.a.O., 119 ff./fz. 99 ff.
389	Außer den zwei bereits erwähnten Aufsätzen, dem Vortrag am Collège 

philosophique von Jean Wahl (1947), in der Canguilhem sein Programm 
für eine allgemeine Organologie darlegt, »Machine et organisme«, und 
der Rezension von Martial Gueroults Buch über Seele und Körper bei De-
scartes, »Organismes et modèles mécaniques« (1955), ist das große Werk 
Canguilhems über die Unvereinbarkeit zwischen Organismus und Mecha-
nismus sicherlich seine philosophische Dissertation La formation du con-
cept de réflexe aux XVIIe et XVIIIe siècles (1955). Dort weist Canguilhem 
nach, dass der Begriff der Reflexbewegung nicht, wie infolge seiner spä-
teren Mechanisierung üblicherweise gemeint, auf die mechanische Biolo-
gie Descartes’, sondern auf vitalistisch orientierte Autoren wie den Eng-
länder Thomas Willis (1621–1675) und den Tschechen Georg Prochaska 
(1749–1820) zurückzuführen ist. Was Canguilhem in einer historischen 
Perspektive zeigen will, ist die Enge einer mechanistischen Erklärung des 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


636

Essai entspricht das Grundprogramm, die Autonomie der Pathologie ge-
genüber der Physiologie als Wissenschaft des Normalen aufzuzeigen, ei-
ner Verteidigung des fundamentalen Dualismus des Lebens, für den sich 
Canguilhem einmal mehr auf den Vitalismus Xavier Bichats beruft. Die 
dynamische Polarität des Lebens, das sich in der konstitutiven Werthaf-
tigkeit seiner Normativität in einen positiven und einen negativen Pol 
aufteilt, erklärt ein epistemologisches Faktum, dessen fundamentale Be-
deutung Bichat geahnt hatte. Es gibt zwar eine biologische, nicht aber 
eine physische, eine chemische oder eine mechanische Pathologie.390

Canguilhems Essai ist insgesamt mit dem Ziel geschrieben worden, 
die Unmöglichkeit einer wissenschaftlichen Vereinheitlichung der Bio-
logie nach dem naturwissenschaftlichen Modell der Physik aufzuzeigen. 
Nachdem auf die Bedeutung der Biologie für den Positivismus Auguste 
Comtes hingewiesen wurde, scheint es nicht mehr unbedingt nötig, an 
die politische Relevanz zu erinnern, die ein solches Naturalisierungspro-
jekt, die Schaffung einer Wissenschaft des Wertes und die Etablierung ei-
ner wissenschaftlichen Politik auf der Basis einer biologisch fundierten 
Soziologie, haben konnte.

On dira que le progrès de la connaissance physique a consisté, avec Ga-
lilée et Descartes, à considérer tous les mouvements comme naturels, c’est-
à-dire conformes aux lois de la nature, et que de même le progrès de la 
connaissance biologique consiste à unifier les lois de la vie naturelle et 
de la vie pathologique. C’est précisément cette unification dont Comte 

animalischen Lebens, die von der vitalen Bedeutung der reflexartigen, un-
willkürlichen Bewegung abstrahiert, um im Reflex ein Elementarmodell 
für die Reduktion der allgemein biologischen Frage nach dem Verhält-
nis des Organismus zum Milieu, d. h. letztendlich nach der Eingliederung 
des Lebens in die Natur, auf eine rein wissenschaftliche Frage zu finden. 
Es versteht sich in dieser Hinsicht, dass Canguilhem die Einleitung zu sei-
ner Studie mit einem Hinweis auf die Prädilektion der Physiologie für die 
unwillkürliche lieber als für die willkürliche Bewegung schließen konnte: 
Die Physiologie des Automatismus sei nämlich einfacher als die Physio-
logie der Autonomie zu entwickeln (vgl. CANGUILHEM, La formation 
du concept de réflexe aux XVIIe et XVIIIe siècles, a.a.O., hier 7/dt. 14; 
dazu auch SCHMIDGEN, »Fehlformen des Wissens«, a.a.O., XXIX–XL 
und XXXVIII für den Einfluss der seit der Jahrhundertwende vor allem 
in Deutschland etablierten Strömung der Allgemeinen Biologie auf Can-
guilhem, die aus einer fundamentalen Perspektive auf die vitalen Phäno-
mene als ganzheitliche Phänomene blickte und zu der in Frankreich Auto-
ren wie Kurt Goldstein, Viktor von Weizsäcker, Frederik Buytendijk und 
Jakob von Uexküll zählten, die von Merleau-Ponty einem breiteren Pub-
likum bekannt gemachte wurden.

390	Vgl. NPes 78/dt. 127 f.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


637

rêvait et que Claude Bernard s’est flatté d’accomplir, comme on l’a vu 
ci-dessus.391

Man versteht besser, was es heißt, dass Canguilhem statt einer philoso-
phie de la vie oder einer philosophie du vécu eine philosophie du vivant 
vertrat. Von einer philosophie de la vie trennte ihn die Ablehnung jeder 
Form von mystischer Vereinigung mit dem Leben, sowohl in der Theo-
rie wie in der Handlung. Die Anerkennung der fundamentalen Geltung 
des Lebens hinderte ihn nicht, den Standpunkt des Lebedingen als indi-
viduiertes Leben mit der vitalistischen Tradition als den einzige berech-
tigten anzusehen. Das Leben gilt nur im Hinblick auf ein Lebendiges, das 
ein Mensch ist: Canguilhems Perspektive ist eine genuin anthropologi-
sche. Gleichwohl teilt Canguilhem mit der Lebensphilosophie den Sinn 
für die Grenzen des Rationalismus und der Originalität der Handlung 
und des Willens gegenüber dem Wissen. Wie Dufrenne bemerkt, ist das 
Gegenstück zu Bergsons Intuition bei Canguilhem die Notwendigkeit, 
will man Biologie betreiben, sich zuweilen wie die Tiere zu fühlen.392 
Und man möchte sagen, dass dieser vitale Sinn, diese unmittelbare Ver-
ankerung im Leben ein Instinkt bleibt und keine Intuition, selbst wenn 
er theoretisch aufgeklärt im Namen eines absoluten Lebens entscheidet. 
Die Vergeistigung, die er vollzieht, bleibt eine Wette und ein Wahn, die 
ihre konstitutive Naturhaftigkeit nicht loswerden können.

Die Rede von einer unmittelbaren vitalen Verankerung und von einem 
gefühlten vitalen Sinn könnte andererseits an eine philosophie du vécu 
denken lassen. Georges Canguilhem und Maurice Merleau-Ponty haben 
die Kritik an der mechanistischen, physikalischen Reflexologie und mit 

391	Vgl. NPes 78 f. (»Man könnte geltend machen, dass der Fortschritt der phy-
sikalischen Erkenntnis bei Galilei und Descartes gerade darin bestanden hat, 
alle Bewegungen als natürliche, d. h. als den Naturgesetzen entsprechende 
anzusehen, und dass ebenso der Fortschritt der biologischen Erkenntnis da-
rin bestehen muss, die Gesetze des natürlichen und des pathologischen Le-
bens zu vereinheitlichen. Eben diese Vereinheitlichung war – wie wir oben 
gesehen haben – Comtes Traum, und Bernard bildete sich ein, sie bereits ge-
leistet zu haben«, dt. 129, Übersetzung leicht verändert).

392	Vgl. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, a.a.O., 177 
und CANGUILHEM, »La pensée et le vivant«, a.a.O., 13/dt. 22. Dufrenne 
weist allerdings nicht darauf hin, dass Canguilhem an der Stelle sich auf einen 
berühmten Spruch Pascals bezieht, der auch von Kurt Goldstein als Motto des 
IX. Kap. (»Leben und Geist«) seines Der Aufbau des Organismus verwendet 
wird: »L’homme n’est ni ange ni bête, et le malheur veut que qui veut faire 
l’ange fait la bête« (vgl. PASCAL, Pensées, a.a.O., 403, Nr. 557 [Brunschvicg: 
Nr. 358]). Es geht so – auch in Canguilhems Anspielung – nicht primär um 
eine Rückkehr zum tierischen Leben, sondern um die Herstellung des richti-
gen Verhältnisses zwischen Natur und Freiheit im Menschen.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


638

dieser einhergehend am Behaviorismus und an der Gestaltpsychologie ge-
meinsam, denen beide die spezifische Sinnhaftigkeit des Organismus entge-
genhalten.393 Für Canguilhem ist die Ordnung des Menschlichen allerdings 
nicht ursprünglich, sondern jene des Lebens als fundamentales Prinzip. So 
denkt er das spezifisch Anthropologische, die Affekte und die Leidenschaf-
ten als unvollendete Vermittlung zwischen Seele und Körper, als Empfin-
dung eines geistigen Wesens, das immer auch Natur ist. Für Merleau-Ponty 
ist hingegen die unmittelbar in seinem Leib und in der Weltlichkeit, die aus 
diesem hervorgeht, inkarnierte praktisch-sozial Intentionalität des wahr-
nehmenden Bewusstseins ursprünglich. Die perception ist – wie Dufrenne 
sehr schön sagt – das Absolute, das ähnlich wie die Vermittlung bei Hegel 
alles relativiert. Nichts kann die Wahrnehmung erklären, weder das Leben, 
das sie in sich begreift, noch das Cogito, das sie transzendiert.394

Die konkreten Vermittlungen der Wahrnehmung in ihrer vermeintlich 
selbstgenügsamen Endlichkeit kennen insbesondere kein Außen, weil sie 
keine Artikulation eines unendlichen Prinzips – wie das Leben oder das 
Cogito – darstellen. Sie gehen ganz in ihrer Phänomenalität auf, in ihrer 
Bedeutung. Merleau-Ponty erklärt dementsprechend in La structure du 
comportement, unter anderem polemisch gegen die vitalistische Tradi-
tion, die eine sich in ihrem Wesen entziehende Vitalkraft postuliert hat-
te, dass die Totalität des wahrgenommenen Körpers keinen Schein dar-
stellt, sondern ein Phänomen: »La totalité n’est pas une apparence, c’est 
un phénomène.«395

Gegenüber dem endlichen, phänomenologischen Monismus Mer-
leau-Pontys bleibt Canguilhem mit seinem Dualismus im Grunde ein 
Kantianer und ein Vitalist. Das strukturale Angewiesensein einer jeden 
Vermittlung auf ein unendliches Prinzip bringt immer auch notwendig 
deren Unvollständigkeit mit sich: Sie wird immer ein Mischwesen zwi-
schen Körper und Seele, Natur und Seele, Unmittelbarkeit und Reflexi-
on darstellen. So kann man wohl behaupten, dass das Wechselverhält-
nis zwischen vitaler und menschlicher Technik, unbewusster Wertsetzung 
des Lebens und der dem menschlichen Bewusstsein wesentlichen Norma-
tivität, das Canguilhem im Essai schildert, eine Dialektik darstellt, die ei-
gentlich der konstitutiven Struktur des menschlichen Geistes selbst in sei-
ner Unendlichkeit entspricht. In diesem Sinne wird bei Canguilhem das 
Vitale nie ganz im Geistigen, in Bedeutung aufgehen können. In diesem 
Sinne ist seine Philosophie eine philosophie du vivant.396

393	Vgl. DUFRENNE, »Un livre récent sur la connaissance de la vie«, a.a.O., 
insb. 178–81.

394	Vgl. a.a.O., 181.
395	M. MERLEAU-PONTY, La structure du comportement, Paris 1942, 172/

dt. 182.
396	Primär ist somit für Canguilhem keineswegs eine prätendierte »originäre, 

leibhaftige Welterfahrung«, sondern das Leben als das Prinzip, in dem das 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


639

Canguilhems polemisches Verhältnis zu einer Phänomenologie der 
Bedeutung zeigt sich am besten in seiner Kritik an der Ganzheits- und 
Sinnbiologie des deutschen Neurologen Kurt Goldstein (1878–1965), 
zu dessen Bekanntschaft in Frankreich Merleau-Pontys La structure du 
comportement (1942) viel beigetragen hat. Goldstein spielt eine ausge-
zeichnete Rolle in Canguilhems Bestimmung der Krankheit im Essai. 
Canguilhem bezieht sich insbesondere auf Goldsteins Ablehnung der 
überindividuellen Norm des statistischen Durchschnitts zugunsten ei-
ner individuellen Norm, die allein imstande sei, das ganzheitliche Ver-
halten eines Organismus in der Auseinandersetzung mit seinem Milieu 
seiner vitalen Bedeutung nach aufzufassen.397 Wenn man nämlich Ano-
malie und pathologischen Zustand, biologische Varietät und negativen 
vitalen Wert unterschieden hat, kann man nicht mehr die Krankheit 
auf der Basis der Abweichung von einem vermeintlich objektiven Nor-
malzustand feststellen, sondern man muss sich auf die konkrete Situa-
tion des Individuums und auf dessen Fähigkeit beziehen, sich norma-
tiv gegenüber seinem Milieu zu verhalten. Der Unterschied zwischen 
Gesundem und Krankem wird somit auf jenen zwischen verschiedenen 
individuellen Normen, verschiedenen Verhaltensweisen oder gar allu-
res de vie des gesamten Organismus verlagert. Um den normalen Zu-
stand eines Organismus zu bestimmen, muss man sich nach Goldstein 
auf sein privilegiertes Verhalten beziehen, das heißt auf die Gesamt-
heit der von ihm bevorzugten Reaktionen, durch die er den Anforde-
rungen seiner Umgebung am besten genügt; die Krankheit ist hingegen 

grundlegende Gespaltensein der vivants wurzelt. So sehr seine Philosophie der 
Medizin die affektive, unmittelbare Erfahrung der Patienten – auf der ethi-
schen Ebene der Werte, und nicht auf der theoretischen der Erkenntnis – wie-
der aufwertet, ist es insofern wohl vermessen, in seiner philosophie du vivant 
gleichsam eine Annäherung »auf halbem Wege« an Merleau-Pontys Phäno-
menologie des Leibes zu sehen: vgl.  B. LIEBSCH, »Leib und Leben. Im Blick 
der Phänomenologie (M. Merleau-Ponty) und der Epistemologie (G. Canguil-
hem)«, in S. SCHAEDE, G. HARTUNG, T. KLEFFMANN, Das Leben. His-
torisch-systematische Studien zur Geschichte eines Begriffes, Bd. 2, Tübingen 
2012, 463–91, insb. 475. Im Fahrwasser von Merleau-Ponty wurde das Werk 
Canguilhems in Deutschland von Bernhard Waldenfels früh rezipiert (vgl. 
B. WALDENFELS, Ordnung in Zwielicht, Frankfurt/M. 1987, 221; DERS., 
Grenzen der Normalisierung, Frankfurt/M. 1998, 138 f. und EBKE, »Prisma-
tische Brechungen und epistemologische Mimesis«, a.a.O., 31).

397	Vgl. NPes 118/dt. 189 und CANGUILHEM, »Le normal et le pathologique«, 
a.a.O., 163/dt. 298 für die Notwendigkeit, von individuellen Normen aus-
zugehen, um individuelle konkrete Fälle zu begreifen; vgl. außerdem K. 
GOLDSTEIN, Der Aufbau des Organismus. Einführung in die Biologie 
unter besonderer Berücksichtigung der Erfahrungen am kranken Menschen, 
hg. v. Th. Hoffmann, F. Stahnisch, Paderborn 2014, 329 f.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


640

laut Goldstein durch katastrophale Reaktionen charakterisiert, die eine 
harmonische Auseinandersetzung mit dem Milieu nicht mehr zulassen. 
Beide, sowohl die Krankheit wie auch die Gesundheit, ergeben sich al-
lein aus der gesamten Auffassung des individuellen Organismus, so-
dass die Bestimmung beider »den Ausgang vom individuellen Wesens-
begriff« verlangt.398

Keineswegs kann aber das Vorrecht der Klinik, der notwendige Bezug 
auf das konkret leidende Individuum im Sinne einer Erkenntnis miss-
deutet werden. Mit seiner Verteidigung des Individuellen beschwört 
Canguilhem anders als viele seiner Zeitgenossen keine Rückkehr zum 
Konkreten, keine Erkenntnis der individuellen Norm wie etwa Geor-
ges Politzer oder sein Kollege Daniel Lagache. Seine Klinik hat nichts zu 
tun mit der klinischen Erkenntnis des Individuellen, die Michel Foucault 
von Naissance de la clinique bis zu Surveiller et punir als Primat der 
biopolitischen, individuellen Norm der Humanwissenschaften stets an-
geprangert hat. Wenn Goldstein den Primat der individuellen Norm im 
Sinn einer Erkenntnis und nicht eines Wertes interpretiert, sei es auch 
einer besonderen, synthetischen Erkenntnis, »einer Art Schau etwa im 
Goetheschen Sinne«, die die schöpferische Tätigkeit des Lebens selbst 
nachahmen würde, so nimmt Canguilhem unmissverständlich Abstand 
von dessen Theorie.399 Für Canguilhem geht es keineswegs darum, die 
objektive, wissenschaftliche Erkenntnis in Richtung des Lebens zu er-
weitern, sondern ihre Grenze, den genauen Wert des Wertes der Objek-
tivität, die sie verkörpert, in einem hierarchischen System von anderen 
Werten zu bestimmen.

Das Angewiesensein einer jeden Pathologie auf die Klinik ist für Can-
guilhem keine Frage der Erkenntnis, sondern des Wertes. Zwischen den 
beiden besteht dieselbe logische Unabhängigkeit, die Canguilhem im Es-
sai zwischen dem Begriff der Norm und jenem des Durchschnittes aus-
macht.400 Wer sie verwechselt, fällt der ernstesten philosophischen Kon-
fusion zum Opfer.401 Es trifft nämlich zu, dass die Biologie das Lebendige 

398	A.a.O., 242 und NPes 121/dt. 193.
399	Vgl. insb. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.O., 346–47, wo Can-

guilhem sich die Kritiken Raymond Ruyers gegen die lebensmimetische Er-
kenntnis des Lebens bei Goldstein zu eigen macht. Außerdem: K. GOLD-
STEIN, »Remarques sur le problème épistémologique de la biologie« (1951), 
übers. v. G. und S. Canguilhem, in: OC IV, 1161–64 und Kapitel VII, »Das We-
sen biologischer Erkenntnis«, von: DERS, Der Aufbau des Organismus, a.a.O. 
Das Zitat über eine Art Schau im Goetheschen Sinne stammt aus Goldsteins 
Der Aufbau des Organismus und wird von Canguilhem am Anfang des drit-
ten, der Philosophie gewidmeten Teils von La connaissance de la vie als Mot-
to angeführt.

400	Vgl. NPes 99/dt. 160.
401	Vgl. NPes 152/dt. 239.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


641

zunächst für ein sinnhaftes Wesen halten soll. Die Individualität stellt al-
lerdings kein Objekt dar, sondern einen Charakter innerhalb der Ord-
nung der Werte. Als normsetzendes, lebendiges Subjekt bildet sie ein ab-
solutes Bezugszentrum.

La biologie doit donc tenir d’abord le vivant pour un être significatif, et 
l’individualité, non pas pour un objet, mais pour un caractère dans l’ordre 
des valeurs. Vivre c’est rayonner, c’est organiser le milieu à partir d’un cen-
tre de référence qui ne peut lui-même être référé sans perdre sa significa-
tion originale.402

i.viii Technik, Wissenschaft, Philosophie

Die Antwort auf die Frage, ob es Wissenschaften vom Normalen und 
vom Pathologischen gibt, die den zweien Teil des Essai eröffnete und die 
von der Frage, die der erste Teil behandelte, vorbereitet wurde, nämlich 
ob der pathologische Zustand eine quantitative Abweichung vom Nor-
malzustand darstellt, ist selbstverständlich negativ. Es kann keine Wis-
senschaft vom Pathologischen, das heißt letztendlich vom Wert, geben. 

In der Pathologie hat die Klinik historisch das erste Wort und logisch 
das letzte.403 Erst wenn sich die Menschen krank fühlen, gibt es eine Me-
dizin. Erst weil sich jemand früher unwohl gefühlt hat, kann der Arzt ei-
nen bestimmten Zustand als krankhaft bezeichnen. Der Klinik kommt 
aber nicht nur ein historisches, sondern auch ein logisches Privileg zu, 
weil das Objekt der Pathologie nicht so sehr eine Tatsache als vielmehr 
ein Wert ist. Erst der durch die Klinik vermittelte Bezug auf das kran-
ke Individuum berechtigt die Qualifizierung eines Zustandes als patho-
logisch, sodass man kaum logisch korrekt von einer objektiven Patho-
logie sprechen kann.404 Angesichts ihrer konstitutiven Werthaftigkeit ist 
die Klinik keine Wissenschaft und sie wird nie eine bilden.405 Durch sie 
ergeht der Appell des Kranken an den Arzt, der auf die Medizin zu-
greift, das heißt auf eine Technik zur Herstellung oder Wiederherstel-
lung eines gesunden Zustandes, deren Zweck, nämlich die subjektive 

402	CANGUILHEM, »Le vivant et son milieu«, a.a.O., 147 (»Die Biologie muss 
also zunächst das Lebendige für ein sinnhaftes Wesen, und die Individuali-
tät nicht für ein Objekt, sondern für einen Charakter in der Ordnung der 
Werte halten. Leben ist ausstrahlen, das Milieu von einem Bezugszentrum 
her organisieren, das selbst nicht auf etwas bezogen werden kann, ohne sei-
ne ursprüngliche Bedeutung zu verlieren«, dt. 266, Übersetzung leicht ver-
ändert).

403	Vgl. NPes 153/dt. 239.
404	Vgl. NPes 156 f./dt. 243.
405	Vgl. NPes 153/dt. 239.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


642

Befriedigung, die auf die Durchsetzung einer Norm folgt, sich der Ge-
richtsbarkeit des objektiven Wissens entzieht. In ihrem Eingriff zur Hil-
fe des Lebens macht sich die medizinische Technik Wissenschaften wie 
die pathologische Anatomie, die pathologische Physiologie, die patho-
logische Histologie und die pathologische Embryologie zunutze. Diese 
beschreiben objektiv Strukturen und Verhaltensweisen. Sie versuchen – 
wie Canguilhem im Fall der Physiologie sagt – die Konstanten und die 
Invarianten zu bestimmen, die die Lebensphänomene oder genauer de-
ren stabilisierte Verlaufsweisen (»allures stabilisées«) auszeichnen. Da-
bei gehen sie streng wissenschaftlich vor.406 Wenn sie sich aber fragen, 
welches der vitale Sinn dieser Strukturen, Verhaltensweisen und Kons-
tanten ist, indem sie die einen als normal, die anderen als pathologisch 
bezeichnen, betreiben sie – ähnlich dem Physiologen, den Canguilhem 
als Beispiel nimmt – keinesfalls weniger, sondern mehr als strenge Wis-
senschaft.407 Sie bleiben nämlich nicht nur vorwissenschaftlich, indem sie 
der Aufgabe der Verifikation, das heißt der analytischen Konstruktion 
eines Gegenstandes nach den Maßstäben der Messung und der kausa-
len Erklärung, nicht gerecht werden, sondern sie betreiben etwas anderes 
oder mehr als bloß Wissenschaft. Sie betrachten das Leben nicht mehr 
als eine mit sich selbst identische Realität, sondern als eine polarisierte 
Bewegung; sie schauen auf es nicht mehr mit dem indifferenten Blick ei-
nes Physikers, der die Materie untersucht, sondern mit jenem werthaf-
ten und wertsetzenden eines Lebendigen, das vom Leben und von seinen 
Erfordernissen durchdrungen ist.408 Die Kennzeichnung dieser Wissen-
schaften als pathologisch hat somit keine wissenschaftliche Grundlage; 
sie ist vielmehr eine Einführung von außen (»un import«) und hat einen 
technischen und somit subjektiven Ursprung.

Mais leur qualité de pathologique est un import d’origine technique et par 
là d’origine subjective. Il n’y a pas de pathologie objective.409

Somit ist zugleich die Frage nach der Existenz der Wissenschaft des Nor-
malen und des Pathologischen beantwortet, die den zweiten Teil des Es-
sai eröffnet und der Canguilhem in den Seiten, in denen er in das Pro
blem einführt, eine besondere Ausformulierung gab. Dort fragt er, ob die 
Medizin als Technik die rein deskriptiven und theoretischen Begriffe der 
Physiologie in biologische Werte konvertiert oder ob nicht vielmehr die 
wissenschaftlichen Konstanten der Physiologie eigentlich bereits vitale 

406	Vgl. NPes 137, 149/dt. 216, 234.
407	Vgl. NPes 149/dt. 234.
408	Vgl. NPes 149 f./dt. 234.
409	Vgl. NPes 153 (»Ihre Kennzeichnung als pathologisch ist freilich eine Ein-

führung von außen, deren Ursprung technisch und mithin subjektiv ist. Es 
gibt keine objektive Pathologie«, dt. 240).

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


643

Werte darstellen, die die Physiologie, in der Regel ohne sich dessen be-
wusst zu sein, aus der Medizin als vitaler, menschlicher Technik hat.410

Die Probleme, von deren exakter Formulierung und Erhellung sich 
Canguilhem einen Nutzen durch das Studium der Medizin erhoffte, 
nämlich das Problem des Verhältnisses zwischen Wissenschaften und 
Techniken und das Problem der Natur der Normen und des Normalen, 
haben eine parallele Lösung gefunden. Wissenschaft und Technik sind 
aufeinander irreduzibel. Jedes Mal, wenn eine Wissenschaft über Wer-
te entscheidet, verfährt sie nicht mehr analytisch, sondern synthetisch, 
das heißt, sie verkennt, dass sie ihre Werte nicht aus sich selbst, son-
dern aus einer Technik hat. Jedes Mal, wenn eine Technik sich auf Tat-
sachen beruft, verkennt sie, dass ihre Wertsetzung idealer Natur ist und 
somit jede wissenschaftliche Tatsache immer schon übersteigt. Im Essai 
sind allerdings alle Elemente vorhanden, die ihrer inneren Logik nach 
eine radikalere Interpretation zulassen. Jede Wissenschaft stellt als Wil-
le zur Konstruktion der Wirklichkeit qua Objektivität, als die willkürli-
che Wahl einer besonderen, abstrahierenden Einstellung gegenüber dem 
qualitativen Reichtum der Erfahrung,411 eine auf ein Ziel hin gerichtete 
Tätigkeit dar. Als Wille zur Wahrheit weist sie somit intrinsisch eine in-
tentionale, technische Natur auf, die zudem von der einfachen Tatsache 
bestätigt wird, dass die wissenschaftlichen Urteile bereits dadurch, dass 
sie psychologische, auf ein Ziel hin gerichtete Akte darstellen, einen axio-
logischen Charakter aufweisen.412 Jede Technik weist zudem zumindest 
insofern einen wissenschaftlichen Rest auf, als ihre Synthesen angesichts 
ihrer endlichen Natur keine vollständige Idealisierung der Wirklichkeit 
darstellen können. Die technischen Ideale bleiben somit einer grund-
sätzlichen Faktizität verhaftet. Als voneinander abhängig und zugleich, 
nach dem Anspruch, der ihnen jeweils innewohnt, aufeinander irreduzi-
bel, zeichnen sich Wissenschaft und Technik durch ihre grundsätzliche 
Unselbstständigkeit aus. Sie können sich in sich selbst nicht fundieren 
und sind insofern auf Anderes immer schon angewiesen, nämlich auf das 
Leben als die vereinheitlichende Tätigkeit, die Wissenschaft und Technik 

410	Vgl. NPes75/dt. 124.
411	Für den choix des wissenschaftlichen Standpunktes vgl. insb. NPes 149/dt. 234.
412	Vgl. Canguilhems Rekonstruktion der Argumente des von der neukanti-

anischen Wertphilosophie stark beeinflussten deutschen Arztes Gotthold 
Herxheimer, NPes 144: »D’une part, en effet, le jugement scientifique, même 
relativement à des objets exempts de valeurs, reste du fait qu’il est acte psy-
chologique un jugement axiologique« (»Einerseits nämlich bleibt das wis-
senschaftliche Urteil – auch über wertfreie Gegenstände – axiologisch, ein-
fach weil es einen psychischen Akt darstellt«, dt. 227). Über Herxheimer 
vgl. SCHMIDGEN, »Canguilhem et les ›discours allemands‹«, a.a.O., 51 
ff.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


644

ihren Sinn verleiht. Sie befinden sich somit unlösbar im Zirkel des Le-
bens: Ihr Gegenstand, das Leben, ist zugleich das Subjekt, dass sie trägt.

La science [und die Technik] de la vie se trouve donc avoir la vie comme 
sujet, puisqu’elle est entreprise de l’homme vivant, et comme objet.413

Keine der beiden kann den berechtigten Anspruch erheben, über die ande-
re zu richten. Canguilhems Einspruch gegen den Szientismus der modernen 
Medizin ist keine Verteidigung der Technokratie, keine vulgär pragmatis-
tische Verabsolutierung des instrumentalen Handelns. Ähnlich können die 
Normen und das Normale, das in Bezug auf sie bestimmt wird, als Werte 
und Ideale nicht vergegenständlicht werden. Das besagt aber nicht, dass sie 
wie auch immer selbstgenügsam wären. Sie sind vielmehr Instrumente einer 
Tätigkeit, des Lebens, das sie unendlich übersteigt und auf das sie trotzdem 
angewiesen bleiben als auf die fundamentale Normativität, die zwar nur erst 
negativ erfahren werden kann, die aber immer in der Form der Antizipation 
den positiven Bezug einer jeden Normierung darstellt.

Die Instanz, die den unvermeidlichen Konflikt zwischen den verschie-
denen Werten der Techniken, der Künste, der Mythologien, der Religio-
nen untereinander und mit dem Wert der wissenschaftlichen Objektivität 
regelt, kann somit selbst keine Wissenschaft und keine Technik sein. Sie 
wird vielmehr die Philosophie sein, und insbesondere eine Philosophie, 
die aufgrund der Vorwegnahme einer möglichen konkreten Einheit eine 
Hierarchie unter den Werten etabliert.

Ce point de vue scientifique est un point de vue abstrait, il traduit un choix 
et donc une négligence. Chercher ce que l’expérience vécue des hommes est 
en réalité c’est négliger quelle valeur elle est susceptible de recevoir pour 
eux et par eux. Avant la science, ce sont les techniques, les arts, les mytho-
logies et les religions qui valorisent spontanément la vie humaine. Après 
l’apparition de la science, ce sont encore les mêmes fonctions, mais dont 
le conflit inévitable avec la science doit être réglé par la philosophie, qui 
est ainsi expressément philosophie des valeurs.414

413	NPes 149 (»In solcher Wissenschaft ist also das Leben sowohl Subjekt (wird 
sie doch vom lebendigen Menschen betrieben) wie Objekt«, dt. 234).

414	NPes 149 (»Dieser Standpunkt, nämlich der der Wissenschaft, ist abstrakt; er 
verdankt sich einer Auswahl, mithin einer Vernachlässigung. Wer sich fragt, 
was die erlebte Erfahrung der Menschen in Wirklichkeit ist, vernachlässigt, 
welcher Wert ihr für und durch die Menschen zukommen kann. Vor der Wis-
senschaft sind es die Techniken, die Künste, die Mythologien und die Religi-
onen, die dem menschlichen Leben spontan einen Wert verleihen. Mit dem 
Erscheinen der Wissenschaft sind es immer dieselben Funktionen, die dem Le-
ben einen Wert geben; deren unausweichlicher Konflikt mit der Wissenschaft 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


645

Canguilhem bekräftigt dieselbe Schlussfolgerung mit einer womöglich 
noch klareren Formulierung am Ende des Aufsatzes über Le normal 
et le pathologique von 1951. So dürfen weder die Biologie als Wissen-
schaft noch die Medizin als Technik Selbstständigkeit vindizieren; sie 
setzten vielmehr immer schon eine bestimmte Auffassung vom Men-
schen voraus, die sie nicht aus sich selbst gewinnen können, sondern 
nur aus einer Anthropologie. Diese ist notwendig auf eine Moral an-
gewiesen, sodass der Begriff des ›Normalen‹ kein deskriptiver, sondern 
ein wesentlich präskriptiver bleibt, dessen Tragweite als auf ein mög-
lichst umfassendes System von Werten bezogen im eigentlichen Sinne 
philosophisch ist.

En conclusion, nous pensons que la biologie humaine et la médecine sont 
des pièces nécessaires d’une ›anthropologie‹, qu’elles n’ont jamais cessé 
de l’être, mais nous pensons aussi qu’il n’y a pas d’anthropologie qui ne 
suppose une morale, en sorte que toujours le concept de ›normal‹, dans 
l’ordre humain, reste un concept normatif et de portée proprement phi-
losophique.415

Hatte Comte in der Positivierung des Begriffs des Normalen eine biolo-
gische Vermittlung zwischen Wissenschaft und Technik, Wissen und Wil-
len gesucht, die seine positive Politik wissenschaftlich fundieren könnte, 
so entspricht Canguilhems Verteidigung des Vorrechts der Philosophie 
gegenüber den Autonomieansprüchen von Wissenschaft und Technik 
durchaus Comtes Erweiterung des Begriffspaares Ordnung und Fort-
schritt, das das erste Motto des Positivismus ausmachte, um den Begriff 
der Liebe. Die endliche Vermittlung zwischen Tatsachen und Idealen, 
Wirklichem und Nützlichem, die die enge Biokratie des prometheischen 
Subjektivismus der Moderne als schlichte Naturbeherrschung und -an-
eignung auszeichnete, muss vor dem Horizont einer umfassenden Bio-
logie verstanden werden, einer Endbiokratie, die von der Realisierung 
des großen Organismus der Menschheit als des unendlichen Lebens der 
Liebe ausgeht.

muss freilich von der Philosophie geregelt werden, die damit ausdrücklich zur 
Philosophie der Werte wird«, dt. 234, Übersetzung leicht verändert).

415	CANGUILHEM, »Le normal et le pathologique«, a.a.O., 169 (»Wir ziehen 
also die Schlussfolgerung, dass die Humanbiologie und die Medizin not-
wendige Teile einer ›Anthropologie‹ sind und dass sie nie aufgehört haben, 
zu dieser zu gehören. Wir denken jedoch auch, dass es keine Anthropologie 
gibt, die nicht eine Moral voraussetzt, sodass der Begriff des ›Normalen‹ in 
der menschlichen Ordnung ein normativer Begriff bleibt, dessen Tragweite 
im eigentlichen Sinn philosophisch ist«, dt. 308, Übersetzung leicht verän-
dert).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


646

ii. Was ist die Psychologie? Oder die instrumentale Ideologie  
des modernen Biologismus

À mon avis, l’homme de science doit être débarrassé 
de tout scrupule métaphysique ou épistémologique. 
Pour lui, tout principe, toute notion, tout point de vue 
sont légitimes dès qu’ils lui sont utiles, commodes. La 
légitimité n’a pas d’autre garant que la fécondité. Or 
le point de vue fonctionnel est utile et fécond.

(Édouard Claparède,  
»La psychologie fonctionnelle«)416

Toute politique implique quelque idée de l’homme.
(Paul Valéry, La politique de l’esprit) 417

Mit seiner Auffassung einer biologischen Philosophie kritisiert Canguil-
hem nicht nur den Reduktionismus einer biologischen Soziologie. Wie 
bereits in Bezug auf Daniel Lagaches Versuch, die Psychologie zu verein-
heitlichen, deutlich wurde, sträubt sich Canguilhem ebenso gegen eine 
biologische Psychologie.418 Nachdem gezeigt wurde, welche latente Af-
finität zwischen Comtes positiver Soziologie und der Psychologie, von 
der er sich gerne abgrenzen möchte, besteht, kann dies kaum überra-
schen. Canguilhems aufsehenerregende ›Attacke‹ gegen die Psychologie 
steht nicht nur einfach in der positivistischen Tradition Comtes, wie in 
der Regel angenommen, sondern reicht so weit, dass sie sich zugleich ge-
gen Comte selbst wendet.419

416	»Meines Erachtens muss der Wissenschaftler jedes metaphysische oder epis
temologische Bedenken loswerden. Für ihn sind alle Prinzipien, alle Begrif-
fe, alle Standpunkte insofern legitim, als sie nützlich sind und gelegen kom-
men. Die Legitimität kennt keinen anderen Garanten als die Fruchtbarkeit. 
Nun, der funktionelle Standpunkt ist nützlich und fruchtbar.«

417	»Alle Politik schließt irgendeine Idee vom Menschen ein.«
418	Canguilhem selbst verwendet die Bezeichnung biologische Soziologie 

nicht ausdrücklich. Diese scheint allerdings angesichts seiner Interpreta-
tion der Soziologie Comtes als einer historischen Biologie, d. h. als einer 
Physiologie der intellektuellen Fakultäten des in seiner Geschichte als Kol-
lektivwesen betrachteten Menschen, die im biologischen Prinzip der Varia-
bilität als radikaler Identität zwischen Normalem und Pathologischen ihre 
Grundlage hat, durchaus berechtigt zu sein. In »Qu’est-ce que la psycho-
logie ?« spricht Canguilhem hingegen direkt von einer biologischen Psy-
chologie, genauer von einer biologischen Psychologie des Verhaltens (vgl. 
a.a.O., 377).

419	Zu Canguilhems Verhältnis zu Comtes Kritik an der Psychologie vgl. insb. 
BRAUNSTEIN, »Canguilhem, Comte et le positivisme«, a.a.O., 115 ff.; 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


647

Die Psychologie, bekanntlich eine auf Christian Wolff zurückgehende 
Wortprägung des 18. Jahrhunderts, ist neben der Biologie und der So-
ziologie der dritte moderne Neologismus einer Konstellation, die in der 
modernen Verbreitung des Begriffes des Normalen ihren prägnantesten 
Ausdruck findet.420 Normal heißt so viel wie natürlich, wenn Natur nicht 
einfach als Physik, sondern als Physiologie verstanden wird. Normali-
sierung ist dann die besondere Form, die der Naturalismus in der Mo-
derne annimmt, indem er biologistisch als technische Wissenschaft des 
Organischen gedacht wird. Natur ist das Ergebnis einer höchsten Kunst, 
einer wissenschaftlichen Technik, die dem politischen Programm einer 
aufsteigenden Klasse entspricht, der kapitalistischen, die ihre Rechtfer-
tigung in der Reduktion der Totalität der Erfahrung, Lebendiges und 
Menschen eingeschlossen, auf Gegenstände für eine mögliche techni-
sche Verwertung fand.

Die Psychologie ist das ausgezeichnete Beispiel des modernen Naturalis-
mus und des endlichen Monismus, auf dem er gründet. Das Problem der 
Einheit zwischen Seele und Körper und letztendlich jenes der Einheit der 
Erfahrung wird durch eine naturalistische Betrachtung der Erkenntnis der 
Natur gelöst: Seit Aristoteles’ Traktat De anima wird die Seele innerhalb 
einer allgemeinen Biologie behandelt, die ihrerseits einen Teil der Physik 
darstellt. Ähnlich fand die Soziologie Comtes im biologischen Prinzip der 
radikalen Identität zwischen dem Normalen und dem Pathologischen, das 

DERS., »La critique canguilhemienne de la psychologie«, a.a.O., 184b f. In 
einer historischen Hinsicht und aus einer epistemologischen wie moralis-
tischen Perspektive ist für Canguilhem auch die Kritik an der Psychologie 
von Alain und dessen Lehrer Jules Lagneau prägend gewesen. Die Psycho-
logen als Historiker der Seele reduzieren die Urteilsakte der Willensfreiheit 
auf Tatsachen. Sie betreiben somit nicht nur – nach Alains Bezeichnung – 
eine hohe Polizeiarbeit, sondern sie sind auch Ausdruck einer feigen, tödli-
chen Haltung, die das Wiederkauen über die Notwendigkeit der Handlung 
und der moralischen Deliberation stellt. Vgl. außerdem CANGUILHEM, 
»La fin d’une parade philosophique : le bergsonisme«, a.a.O., wo Canguil-
hem sich auf das den Psychologen gewidmete Kapitel »Lâches penseurs« 
in Alains Mars ou la Guerre jugée (1921) bezieht; vgl. außerdem G. CAN-
GUILHEM., »De l’introspection« (1930), in: OC I, 321–23.

420	Für das moderne Aufkommen des Begriffes des Normalen ab dem 18. Jahr-
hundert vgl. außer Canguilhems historischen Ausführungen in NPnr 175 ff. 
auch die analytisch-deskriptive Untersuchung von J. LINK, Versuch über 
den Normalismus. Wie Normalität produziert wird, Göttingen 1997. Link 
spricht gar von einem »diskursiven Ereignis«, das aus dem Komplex nor-
mal/Normalität/Normalisierung in der Moderne eine »diskurstragende Ka-
tegorie« gemacht hat. Die Wurzel dieses den zeitgenössischen Mediendis-
kurs noch prägenden Komplexes verfolgt er bis ins 18. Jahrhundert und 
insbesondere bei Quetelet, Comte, Marx, Galton, Nietzsche, Durkheim (vgl. 
15 ff., 185 ff.).

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


648

heißt in einer Reduktion des Wesens auf Dasein, der Ideale auf Tatsachen, 
das Gesetz selbst des Naturgesetzes und somit die Möglichkeit, die natur-
wissenschaftliche Betrachtung auf die Gesamtheit der Erfahrung anzu-
wenden, nicht nur auf die Astronomie, auf die Physik und auf die Chemie, 
sondern ebenso auf die Biologie, und zwar sowohl auf die Pflanzen-, die 
Tier- wie auch auf die Humanbiologie, und auf die Soziologie als histo-
rische Biologie. Damit sollte der Dualismus der Metaphysik – mit Brous-
sais’ Worten – aus seiner letzten Zuflucht vertrieben und die Grundlage für 
die letzte Reorganisation der abendländischen Gesellschaft gesichert sein. 
In der Tat sind damit allerdings lediglich die Grundlagen für den techno-
kratischen Szientismus der instrumentellen Vernunft des modernen, end-
lichen Subjektivismus geschaffen. Der Wille zum Wissen und zur Macht 
des wissenschaftlichen wie philosophischen prometheischen Projekts der 
Moderne gründet auf der sadistischen Impotenz eines depotenzierten Le-
bens und einer depotenzierten Vernunft: Der schlimmste Nietzsche und 
der Marquis feiern dabei ihre widerliche Hochzeit.

Canguilhem erinnerte 1986 an das Befremden, das Foucaults Vertei-
digung von Histoire de la folie 1961 beim Theoretiker der Einheit zwi-
schen der Psychologie naturalistischer und der Psychologie humanisti-
scher Tendenz Daniel Lagaches ausgelöst hatte. Die Psychologie war nicht 
aus einer Vermittlung zwischen den analytischen Verfahren der Naturwis-
senschaften und den synthetischen Verfahren der Humanwissenschaften 
entstanden, in der Auguste Comte die Vollendung des wissenschaftlichen 
Stadiums der Menschheit und somit den Weg zu der endgültigen Orga-
nisation der abendländischen Zivilisation sah. Ihre Geburt war vielmehr 
in Praktiken der sozialen und juristischen Exkommunikation zu suchen, 
die jede neutrale Methode der Verobjektivierung konstitutiv überstei-
gen. Foucault hatte damit der Macht des Psychologen jede Rechtferti-
gung durch dessen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit entzogen und sie 
hingegen auf eine Kontrolltechnik der Normalität zurückgeführt: »une 
technique de normalisation se présentait comme un savoir.«421

Nirgends zeigt sich die Nähe zwischen Canguilhem und Foucault deut-
licher als in ihrer gemeinsamen Kritik an der Psychologie. Beide gehen von 
Kants Verwerfung der Möglichkeit aus, die empirische wie die rationale 
Psychologie als eine Wissenschaft zu begründen und damit die Subjektivi-
tät als den Gegenstand einer objektiven Erkenntnis zu betrachten. Beide se-
hen im Anspruch, die Metaphysik als empirische Psychologie physisch zu 
behandeln, den Ursprung des modernen Naturalismus und der modernen, 
normalisierenden Technokratie.422 Beide weisen darauf hin, dass nach Kant 

421	Vgl. CANGUILHEM, »Sur l’Histoire de la folie en tant qu’événement«, 
a.a.O., 39b.

422	Vgl. IAnth, 34 ff.; CANGUILHEM, »Qu’est ce que la psychologie ?«, a.a.O., 
373.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


649

der Sinn der Psychologie nicht darin, eine eigenständige Form von theore-
tischem Wissen zu fundieren, sondern allein in ihrem »fruchtbaren prak-
tischen Gebrauche«423 bestehen kann. Der eigentliche Ort der Psychologie 
liegt in einer Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, das heißt in einer 
nicht theoretischen, sondern deskriptiven Betrachtung des Menschen als 
Gegenstand der Erfahrung im Hinblick auf seine Fähigkeit, seine Hand-
lung nach die Erfahrung unendlich übersteigenden Prinzipien zu richten.424 

Die Reaktion beider gegen die moderne Hegemonie der poiesis konn-
te dementsprechend in nichts anderem als in dem Versuch bestehen, eine 
eigentliche praxis zu konzipieren. Canguilhem weist in seinen Erinne-
rungen an die Verteidigung von Histoire de la folie darauf hin, dass 
Foucaults späte ethische Wende keinen Bruch gegenüber seiner vorhe-
rigen Arbeit, sondern vielmehr dessen Vollendung darstellt. Es war laut 
Canguilhem insofern im eigentlichen, axiologischen Sinne des Wortes 
normal, dass Foucault es unternahm, eine Ethik zu entwickeln. Ange-
sichts der Normalisierung und gegen sie, lag es nahe, sich der Sorge 
um sich zuzuwenden.425 Foucault hatte in seiner frühen Untersuchung 
über die Entstehung der modernen Psychopathologie die Verrücktheit 
des Subjektivismus der Moderne hervorgehoben, die in endlichen, un-
verrückbaren Bestimmungen die Grundlagen eines positiven Wissens ge-
sucht hatte. Dieses hat allerdings nur durch die Verfemung der Negativi-
tät des Unendlichen und durch die Gewaltakte, die damit einhergingen, 
sich etablieren können. Den anthropologischen Zirkel des modernen 
Denkens der Endlichkeit hatte Foucault in seiner Einführung in Kants 
›Anthropologie‹ untersucht, in der er die unkritische Natur der funda-
mentalen Äquivokation der ›Menschenkenntniss‹ hervorheben und die 
Basis für seine Archäologie der Humanwissenschaften schaffen konn-
te. Der Biomacht als Macht der humanwissenschaftlichen, aus der mo-
dernen Verselbständigung der Endlichkeit entstandenen Norm und der 
biopolitischen Thanatopolitik des Rassismus, die im Vordergrund von 
Surveiller et punir und La volonté de savoir standen, versuchte Foucault 
ein vermeintlich kritisches Denken der Endlichkeit entgegenzusetzen, 
das er in Nietzsches Gedanken der ewigen Wiederkehr und des Über-
menschen verkörpert sah. So bewahrt seine späte ethische Wende im 
Grunde die Struktur der modernen Subjektivität auf, die er in der Ana-
lytik der Endlichkeit von Les mots et les choses als grundlegend für 

423	KANT, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., KrV B 421.
424	Vgl. die Paralogismen und die Architektonik der Kritik der reinen Vernunft 

und insb. a.a.O., B 876 f.; DERS., Metaphysische Anfangsgründe der Na-
turwissenschaft, in: Schriften zur Naturphilosophie. Werke in zwölf Bänden, 
hg. v. W. Weischedel, Bd. IX, Frankfurt/M. 1977, A XI f.; DERS., Anthropo-
logie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., B 11.

425	CANGUILHEM, »Sur l’Histoire de la folie en tant qu’événement«, a.a.O., 
40b.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


650

die anthropologische Konstellation des Wissens untersucht hatte. Sei-
ne Ästhetik der Existenz stellt allein eine neue Genealogie dar, durch die 
die Grundstruktur der modernen, endlichen Subjektivität kaum infra-
ge gestellt wird. Die biopolitischen Normalisierungstechnologien ma-
chen lediglich den etho-poetischen Techniken und Praktiken des Selbst 
Platz, durch die man sich als ethisches Subjekt souverän konstituiert.426 
Foucault war durch die Vorstellung einer umfassenden Unvernunft vor 
der Trennung zwischen Vernunft und Unvernunft und durch Kants Ge-
danken des Geistes als ein durch Ideen belebendes Prinzip, auf das der 
Menschen als mit Vernunft begabtes Erdwesen immer schon angewie-
sen ist, um in sich Natur und Freiheit in Einklang zu bringen, dem Be-
griff eines unendlichen Lebens durchaus begegnet. Statt den Zirkel der 
Erkenntnis des Menschen in jenen der Erkenntnis des Lebens aufzuneh-
men, versuchte er vergeblich ihn zu durchbrechen. Dem sujet de désir, in 
dem die Dispositive der Sexualität die biopolitische Wahrheit der Indivi-
duen, deren Normalität oder deren Perversion, fanden, konnte Foucault 
am Ende bloß die aphrodísia, dem Begehren bloß den Gebrauch der Lüs-
te entgegensetzen.427

Anders als bei Foucault stand Canguilhems ethische Reaktion auf die 
Macht der Normalisierung – wäre es auch nur durch seine Anlehnung 
an zwei ihrer größten modernen Interpreten, Auguste Comte und Henri 
Bergson – im Zeichen einer Tradition, die in der Unendlichkeit des Le-
bens die Möglichkeit der Liebe und zugleich einer eigentlichen praxis 
gefunden hatte. Vor dem Hintergrund eines solchen Lebens im eminen-
ten Sinne verurteilt Canguilhem von Grund auf den intrinsisch instru-
mentalen Charakter der falschen Synthesen eines organischen Denkens, 
dass im Namen eines endlichen Lebens oder einer durch die Mittel der 
Biologie als der neuesten Physiologie eruierten Natur beansprucht, Wis-
senschaft und Technik unabhängig von jeglichem Bezug auf einen Sinn 
und letztendlich auf eine Philosophie zu etablieren. 

»Le cerveau et la pensée«, der Vortrag, den Canguilhem im Febru-
ar 1980 für den Mouvement universel de la responsabilité scientifique 
an der Sorbonne hielt, stellt eine natürliche Verlängerung und zugleich 
gleichsam eine neue Bearbeitung des Vortrags über die Psychologie von 
1956 dar – nach einer Art Usus Canguilhems, der dem Essai zwanzig 
Jahre später die Nouvelles réflexions und der La connaissance de la vie 
die Nouvelle connaissance de la vie hatte folgen lassen. In seinem Vor-
trag über das Gehirn und das Denken macht sich Canguilhem die Kritik 
Husserls am Naturalismus zunutze, um seine Auffassung der Psychologie 

426	Vgl. FOUCAULT, L’usage des plaisirs, a.a.O., 21/dt. 21.
427	Zum Begehrenssubjekt, zur Notwendigkeit einer Genealogie des Begehrens-

menschen und zum Bestreben, Herr seiner Lust (»maître de son plaisir«) zu 
sein, vgl. a.a.O., 10 ff., 321 ff./dt. 10 ff., 313 ff.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


651

nochmals gleichsam zusammenfassend auf den Punkt zu bringen. Hus-
serl habe mit Recht sagen können, dass die Art und Weise, auf die die 
Psychologie zur Zeit Aristoteles’ auf den Plan trat, aus ihr »ein bestän-
diges Kreuz der philosophischen Geister« machte.428 Die Psychologie er-
hebt den Anspruch, als eine objektive Wissenschaft die objektiven Wis-
senschaften über die intellektuellen Funktionen zu belehren, die sie zu 
dem machen, was sie sind. Die Philosophie kann sich einem solchen An-
spruch eines Teils, für das Ganze einzustehen, nur widersetzen. Sie soll 
demnach der Psychologie wohl gewähren, ihre Errungenschaften wei-
ter für den Gebrauch anzubieten, den die Pädagogik, die Wirtschaft und 
die Politik von ihnen machen mögen. Was die Philosophie angeht, so 
kann ihre eigene Aufgabe nicht darin bestehen, das Leistungsvermögen 
des Denkens zu steigern, sondern ihm den Sinn seiner Macht in Erinne-
rung zu rufen.429

Seiner axiologischen Auffassung der Wissenschaft entsprechend 
wählt Canguilhem in seiner Wiederaufnahme von Daniel Lagaches und 
Édouard Claparèdes Frage nach der Einheit der Psychologie keine bloß 
methodologische oder objektive Betrachtungsart. Canguilhem fragt we-
der nach der Methode noch nach dem Objekt der Psychologie. Er inter-
essiert sich vielmehr für deren Sinn: für die Intention und die Zielsetzung 
(»la visée«) oder gar für das spezifische Projekt, das ein theoretisches 
Bewusstsein als solches konstituiert.430 Die Einheit zwischen den ver-
schiedenen Disziplinen, die psychologisch genannt werden, nach Laga-
ches Aufzählung sind das: experimentelle, klinische, soziale Psychologie, 
Psychoanalyse und Ethnologie, sucht dementsprechend Canguilhem in 
der etwaigen Einheit eines Projekts. Zum diesem Zweck schlägt er die 
Skizze einer Geschichte der Psychologie vor. Diese soll die Psycholo-
gie in ihrer Orientierungen und in ihrem Verhältnis zur Geschichte der 
Philosophie und der Wissenschaften in Betracht ziehen und den postu-
lierten ursprünglichen Sinn einer jeden der psychologischen Disziplinen 
eruieren.431

Gemäß seinem genealogischen Vorhaben unterscheidet Canguilhem 
die drei Hauptrichtungen, die seines Erachtens die Geschichte der Psy-
chologie auszeichnen: eine Psychologie als Naturwissenschaft, eine Psy-
chologie als Wissenschaft der Subjektivität und eine Psychologie als 
Wissenschaft der Reaktionen und des Verhaltens. Von der dritten ist 
gesagt worden, dass sie nach Canguilhem die eigentliche Wahrheit der 

428	Vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 31/dt. 35 und E. 
HUSSERL, Erste Philosophie, in: Gesammelte Schriften, hg. v. E. Ströker, 
Bd. VI, Hamburg 1992, I. Teil, 8. Vorlesung.

429	Vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 31/dt. 36.
430	Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 366 f.
431	Vgl. a.a.O., 367 f.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


652

Psychologie darstellt.432 Die These wird so von Canguilhem nicht ver-
treten und hat sicherlich einen kritischen Anklang, indem sie unter-
stellt, dass Canguilhem tendenziös die Probleme eines ihrer Zweige auf 
die gesamte Psychologie überträgt. Bei aller Neuheit der Verhaltenspsy-
chologie kann man allerdings durchaus behaupten, dass sie gewisser-
maßen die zwei ersten Psychologien zu deren Vollendung führt: Sie ver-
folgt nämlich deren im Grunde naturalisierenden Ansatz bis in letzter 
Konsequenz.

Es ist laut Canguilhem kein Zufall, dass ›Psychologie‹ kein eigentlich 
griechisches Wort darstellt. Die philosophischen Systeme der Antike sa-
hen nämlich keine selbstständige Psychologie vor. Die Betrachtung der 
psyché war zwischen Metaphysik, Logik und Physik aufgeteilt. Aristo-
teles’ Abhandlung Über die Seele ist in der Tat ein Traktat der allgemei-
nen Biologie und bildet insofern eine der Schriften, die der Physik ge-
widmet sind. Gegenstand der Physik ist der natürliche und organisierte 
Körper, der das Leben als Potenzialität hat. Die Physik berücksichtigt 
dementsprechend die Seele als Form des lebendigen Körpers und nicht 
als von der Materie getrennte Substanz. In dieser Hinsicht unterschei-
det sich eine Untersuchung der Erkenntnisorgane, das heißt der äußeren 
Sinne (die üblichen fünf Sinne) und der inneren Sinne (sensus commu-
nis, Fantasie und Gedächtnis) kaum von der Untersuchung der Atmung- 
oder der Verdauungsorgane. Die Seele bildet einen Naturgegenstand 
für eine mögliche Untersuchung, eine Form in der Hierarchie der For-
men, auch wenn ihre wesentliche Funktion in der Erkenntnis der For-
men besteht.433

In den zwei Vorlesungen von Bruxelles 1966 erinnert Canguilhem da-
ran, dass Aristoteles die Seele als die Form des Lebendigen und insofern 
zugleich als seine Wirklichkeit (ousía) und als seine Definition (logos) 
gedacht hatte. Wie ist es aber möglich, die Erkenntnis der Natur zu na-
turalisieren? Wie kann das Denken der Ordnung einen Platz innerhalb 
der universellen Ordnung finden? Die aristotelische Theorie des aktiven 
Intellekts ist vor dem Hintergrund dieser Schwierigkeit zu verstehen. Mit 
ihr führt Aristoteles eine reine Form ohne organisches Substrat und da-
durch eine außernatürliche oder transzendente Macht in die Erkenntnis 
ein, die die durch das individuell Seiende realisierten formellen Essenzen 
erst intelligibel macht. Die Konzeption der Konzepte (»la conception des 
concepts«) wird somit zu einer mehr als menschlichen oder, wenn noch 
menschlichen, so zu einer über-vitalen Angelegenheit.434

432	Vgl. BRAUNSTEIN, »La critique canguilhemienne de la psychologie«, 
a.a.O., 185b.

433	Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 368.
434	Vgl. CANGUILHEM, »Le concept et la vie«, a.a.O., 336 f. Man weiß, dass 

Aristoteles in De anima ebenso gegen den Naturalismus der Materialisten 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


653

Wenn somit Canguilhem im Vortrag über die Psychologie meint, dass 
ein Aspekt der modernen Psychologie, nämlich die Neurophysiologie und 
die Psychopathologie als medizinische Lehre, bruchlos aus der aristoteli-
schen Physiologie der Seele hervorgeht,435 sollte man nicht vergessen, dass 
diese Filiation erst durch die zunehmende Vernachlässigung der metaphy-
sischen Grundlagen dieser Physiologie möglich werden konnte. Canguil-
hem hebt insbesondere hervor, dass vor den zwei Revolutionen, die den 
Aufstieg der modernen Physiologie ermöglicht haben, William Harveys 
Theorie des Kreislaufes und Lavoisiers Theorie der Atmung, eine nicht 
weniger bedeutende Revolution auf Galen zurückzuführen ist, der kli-
nisch und experimentell gegen Aristoteles festgestellt hatte, dass das Ge-
hirn und nicht das Herz das Organ der Empfindung und der Bewegung 
und den Sitz der Seele bildet. Galen gründete somit eine über die Jahrhun-
derte hinweg unaufhörliche Reihe von Untersuchungen, eine empirische 
Pneumatologie, deren Herzstück, die Theorie der animalischen Geister, 
im 18. Jahrhundert von der Elektroneurologie abgelöst wurde. In diesem 
Sinne kann laut Canguilhem ruhig behauptet werden, dass die heutige 
Psychologie als Naturwissenschaft, als Psychophysiologie und medizini-
sche Psychopathologie immer noch auf das 2. Jahrhundert zurückgeht.436

Dort verortete sie Canguilhem immer noch, als er 1980 in »Le cerveau 
et la pensée« die Psycho-Physiologie und die Vorstellung des Gehirns als 
Sitz und Organ der Seele im Hinblick auf die mögliche Entwicklung von 
Normalisierungstechniken bis in der Neurophysiologie des 19. Jahrhun-
derts, in der kybernetischen Metapher des Denkens als rechnende Ma-
schine und in der im Grunde biologistischen Auffassung der Lern- und 
Sprachvermögen durch Jean Piaget und Noam Chomsky wiederendeck-
te. So stellt der Rechner das Ergebnis des Versuchs dar, mithilfe der Elek-
tronik des 20. Jahrhunderts die Eigenschaften nachzubilden, die bereits 
die Neurophysiologie des 19. Jahrhunderts dem Gehirn zusprach: Rei-
zempfang, Übermittlung und Aussortierung von Signalen, Herausarbei-
tung von Reaktionen, Registrierung von Operationen.437

Der Niedergang der aristotelischen Physik im 17. Jahrhundert brach-
te das Ende der Psychologie als Para-Physik, als Wissenschaft eines 

wie gegen jenen Platons sich sträubt, der der Seele Bewegung im Sinne der 
Physik zuspricht. Erst ein Intellekt, der wesentlich tätig ist (vgl. De anima 
430a 18), d. h. im Grunde die absolute Tätigkeit des nous als unendliches 
Leben (Met. 1069a 36 ff.), kann die Erkenntnis aus dem naturalistischen 
Zirkel einer allgemeinen Biologie führen.

435	Vgl. DERS., »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 368.
436	Vgl. a.a.O., 369.
437	Vgl. CANGUILHEM, »Le cerveau et la pensée«, a.a.O., 19/dt. 18; 11 f./

dt. 8 für den Bezug auf Galen. In La formation du concept de réflexe aux  
XVIIe et XVIIIe siècles erwähnt Canguilhem das berühmte Urteil Kants in 
seinem Brief vom 10. August 1795 an Samuel Thomas von Sömmerring, den 

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


654

Naturgegenstands mit sich. Gleichzeitig bedeutete er die Geburt der Psy-
chologie als Wissenschaft der Subjektivität. Letztere wird zwar eben-
so als ein Naturgegenstand betrachtet, aber nun aufgrund einer Phy-
sik, die nach den mathematischen Kriterien einer Mechanik verstanden 
wird und die sich über die Täuschungen der subjektiven Wahrnehmung 
stellt. Die wahren Verantwortlichen der Entstehung der modernen Wis-
senschaft des denkenden Subjekts sind insbesondere die mechanistischen 
Physiker des 17. Jahrhunderts gewesen. Die Wissenschaft der Subjekti-
vität ist als das Entmystifizierungsprojekt entstanden, das Subjekt von 
den Illusionen des qualitativen Gehalts der Wahrnehmung, an dem die 
aristotelische Physik noch festhielt, zugunsten der mathematischen und 
mechanischen Wahrheit zu befreien.438 Die Psychologie als Physik des 
äußeren Sinnes sucht somit in einer Natur, das heißt in der Struktur 
des menschlichen Körpers, die Gründe für die qualitativen Abfälle der 
menschlichen Erfahrung. Untersucht werden nicht mehr Formen und 
deren Einordnung, sondern die quantitativen Konstanten der Empfin-
dung und deren Verhältnisse zueinander. Descartes und Malebranche 
sind die Hauptvertreter dieser mathematischen Physik des äußeren Sin-
nes, die in den Messexperimenten Gustav Fechners und Hermann von 
Helmholtzs mündet und die von Wilhelm Wundt auf die Dimension ei-
ner experimentellen Psychologie mit dem Projekt erweitert wurde, die 
Gesetzt der Bewusstseinstatsachen auf einen analytischen Determinis-
mus zurückzuführen.439

Die Wissenschaft der Subjektivität beschränkt sich aber nicht auf eine 
Physik des äußeren Sinnes. Sie erhebt ebenso den Anspruch, eine Wissen-
schaft des Selbstbewusstseins oder des inneren Sinnes darzustellen. Die 
Wissenschaft des Selbst wird im 18. Jahrhundert von Christian Wolff 
mit dem Terminus ›Psychologie‹ getauft. Die Geschichte dieser Psycho-
logie lässt sich laut Canguilhem als die Geschichte der Missverständnis-
se schreiben, zu denen Descartes’ Meditationes den Anlass gaben. De-
scartes’ Innerlichkeit als Bewusstsein des ego cogito ist die unmittelbare 
Erkenntnis, die die Seele von sich selbst als reiner Verstand hat. Deshalb 
schrieb Descartes kein intimes Tagebuch, sondern ein metaphysisches 
Werk. Die Behauptung einer unmittelbaren Selbsterkenntnis der Seele 
war alles andere als selbstverständlich. Sie war insbesondere gegen den 

Verfasser der Abhandlung Über das Organ der Seele (1796): »Die verlangte 
Auflösung also der Aufgabe vom Sitz der Seele, die der Metaphysik zugemu-
tet wird, führt auf eine unmögliche Größe √ – 2.« (vgl. a.a.O., 128/dt. 158 
und I. KANT, »Aus Sömmering. Über das Organ der Seele«, in: Schriften 
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 1. Werke 
in zwölf Bänden, hg. v. W. Weischedel, Bd. XI, Frankfurt/M. 1977 [1968], 
255–59, insb. 259, A 86.)

438	Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie?«, a.a.O., 369 f.
439	Vgl. a.a.O., 370 f.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


655

inneren Sinn der Aristoteliker gerichtet, die das Selbst als einen Natur-
gegenstand innerhalb des Kopfes auffassten und den Descartes insofern 
für einen Aspekt des Körpers hielt. Als innerer Sinn kann die Seele sich 
selbst nicht direkt, sondern allein durch Reflexion, etwa durch die Er-
kenntnis ihrer Wirkungen erkennen. Dieses scholastische Argument wur-
de bereits zur Zeit Descartes’ von Gassendi ausgegriffen und im 19. Jahr-
hundert noch von Maine de Biran gegen denselben Descartes gerichtet. 
Auguste Comte seinerseits beruft sich auf dasselbe Argument, um die 
Möglichkeit der Introspektion zu bestreiten, das heißt jener Methode 
der Selbsterkenntnis, die der Monarchist Pierre-Paul Royer-Collard von 
der schottischen Psychologie eines Thomas Reids übernimmt, so Can-
guilhem, um Thron und Altar zu untermauern. Die Psychologie wird zur 
wissenschaftlichen Propädeutik der Metaphysik, durch die Royer-Col-
lard die traditionellen Thesen des spiritualistischen Substanzialismus auf 
experimentellem Weg rechtfertigt und zugleich die Basis für den Eklek-
tizismus eines Victor Cousins schafft.440

Descartes wurde demnach missverstanden – und politisch instrumen-
talisiert – von denjenigen, die gegen ihn eine empirische Psychologie als 
Naturgeschichte des Selbst entwickelten (von John Locke bis zu Théo-
dule Ribot über Étienne de Condillac, den französischen Idéologues und 
den englischen Utilitaristen) nicht weniger als von denjenigen, die ver-
meintlich mit ihm eine rationelle, auf der Intuition eines substanziellen 
Selbst aufbauende Psychologie stiften wollten.441

Kant ist deshalb noch heute der Verdienst zuzurechnen, festgestellt 
zu haben, dass es Wolff nicht gelungen ist, die Legitimität der von ihm 
getauften post-kartesischen Neugeburten (Psychologia empirica, 1732; 
Psychologia rationalis, 1734) zu fundieren. Kant zeigt einerseits, dass 
der innere Sinn nur eine Form der empirischen Intuition – und keinen 
Naturgegenstand – darstellt und dass er insofern dazu tendiert, sich mit 
der Zeit zu vermischen. Anderseits hebt Kant hervor, dass das Selbst als 
Subjekt jedes Apperzeptionsurteils eine Funktion der Organisation der 
Erfahrung bildet, von der es keine Wissenschaft geben könne, da es die 
transzendentale Bedingung einer jeden Wissenschaft darstellt. Kant lehnt 
insbesondere in den Metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissen-
schaft die Möglichkeit sowohl einer mathematischen als auch einer ex-
perimentellen Psychologie ab.442 Auch wenn man auf die Veränderungen 
des inneren Sinnes nach dem Prinzip der Antizipation der Wahrnehmung 

440	Dass Canguilhem gleichzeitig die modernen Versuche, die Psychologie zu 
vereinheitlichen, des Eklektizismus unter dem Vorwand der Objektivität be-
zichtigt (vgl. a.a.O., 366), zeigt in welchem Maße seine Kritik an den mo-
dernen, massendemokratischen Kontrolltechniken politisch ist.

441	Vgl. a.a.O., 371–73.
442	Vgl. KANT, Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, a.a.O., 

A X f.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


656

bezüglich der intensiven Größen die Mathematik des Kontinuums an-
wendet, wird man allein ein verkürztes Bild von ihnen haben. Die innere 
Beobachtung verzerrt andererseits ihren Gegenstand, sodass man weder 
mit sich selbst noch mit anderen Experimenten durchführen kann. Der 
Psychologie kommt insofern kein eigentlich wissenschaftlicher, sondern 
allein ein deskriptiver Wert zu. Ihr eigentlicher Ort ist eine Anthropologie 
als Propädeutik einer Theorie der Fertigkeiten und des Urteilsvermögens, 
die wiederum von einer Theorie der Weisheit vollendet werden muss.443 

Eine besondere Bedeutung kommt dem romantischen Psychologen 
Maine de Biran zu. Seine Psychologie des intimen Sinnes befindet sich 
nämlich in einer einzigartigen Stellung zwischen spiritualistischer In-
trospektion und naturalistischer Psychopathologie. De Biran hatte ei-
nen Dialog mit dem Royalisten Pierre-Paul Royer-Collard geführt und 
wurde zugleich von dessen jüngerem Bruder Antoine-Athanase studiert, 
der nach Pinel und Esquirol einer der Gründer der französischen Schu-
le der Psychiatrie gewesen ist. Charcot, bei dem neben Théodule Ribot, 
Pierre Janet und Kardinal Mercier bekanntlich auch Freud sich ausbil-
den ließ, kommt noch aus dieser Tradition. So hat de Biran aus der Psy-
chologie eine Technik des Tagesbuches und eine Wissenschaft des inti-
men Sinnes gemacht. Der Mensch stellt nach ihm anders als nach de 
Bonald keine sich der Organe bedienende Intelligenz dar, sondern eine 
lebendige Organisation, die von einer Intelligenz bedient wird. Die See-
le bedarf einer Verkörperung, sodass es keine Psychologie ohne Biologie 
gibt. Die Selbstbeobachtung befreit nicht vom notwendigen Rückgriff 
auf die Physiologie der willkürlichen Bewegung und auf die Pathologie 
der Affekte.444

Durch seine Definition des Menschen als eine lebendige Organisati-
on, die von einer Intelligenz bedient wird, und durch die daraus folgen-
de Einordnung der Psychologie in die Biologie, bestimmte de Biran das 
Feld, auf dem sich eine neue Psychologie im 19. Jahrhundert entwickeln 
sollte.445 Zugleich weist er ihr ihre Grenzen zu: In seiner Anthropologie 

443	Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce la psychologie ?«, a.a.O., 373.
444	Vgl. a.a.O., 374 f.
445	Canguilhem denkt hier wahrscheinlich u. a. an den Genfer Arzt und Neu-

rologen Édouard Claparède (1873–1940), auf den sich Lagache bei seiner 
Frage nach der Einheit der Psychologie unmittelbar bezog. Claparède ist ei-
ner der Väter der wissenschaftlichen Pädagogik gewesen und übte mit sei-
ner funktionellen Psychologie einen starken Einfluss auf Jean Piagets gene-
tische Epistemologie aus. Wie bereits gesehen, stellt die Psychologie nach 
Claparède einen Teil der Biologie dar. So muss die geistige Tätigkeit des 
Menschen in einer dynamischen und funktionellen, d. h. letztendlich biolo-
gischen Perspektive betrachtet werden. Ist das Hauptproblem der Biologie 
insbesondere die Adaptation, so steht die Verhaltensweise im Mittelpunkt 
der Psychologie, indem die conduite nichts anderes als eine bestimmte Art 

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


657

verortete nämlich de Biran das menschliche Leben zwischen dem ani-
malischen und dem geistigen Leben. Daniel Lagache unterließ es laut 
Canguilhem, dasselbe zu tun. Lagache hatte auf die von Édouard Cla-
parède gestellte Frage nach der Einheit der Psychologie mit einer allge-
meinen Theorie des Verhaltens als der Synthese zwischen experimentel-
ler (das heißt naturalistischer) und klinischer (das heißt humanistischer) 
Psychologie geantwortet. Lagache, der im Grunde eine Vermittlung zwi-
schen Tierpsychologie (die experimentelle Psychologie ist zum großen 
Teil eine Psychologie der Tiere) und Humanpsychologie vorschlug, ver-
säumte eigentlich die Frage zu stellen, ob zwischen menschlicher und 
tierischer Sprache, menschlicher und tierischer Gesellschaft eine Konti-
nuität oder ein Bruch besteht. Ohne diese Frage zu beantworten sei es 
aber kaum möglich, ernsthaft von einer allgemeinen Theorie des Verhal-
tens zu sprechen.446 

Canguilhem schließt hypothetisch nicht aus, dass nicht die Philoso-
phie, sondern die Wissenschaft auf die Frage nach dem Verhältnis zwi-
schen tierischem und menschlichem Leben antworten soll. In diesem 
Fall kann die Psychologie aber, um sich zu definieren, nicht im Voraus 
als Partei über das entscheiden (préjuger), worüber sie als Richter zu ur-
teilen (juger) hat. Tut sie es – und wie könnte sie als Wissenschaft an-
ders? –, dann ist es unvermeidlich, dass die Psychologie sich dadurch, 
dass sie sich als allgemeine Theorie des Verhaltens konzipiert, irgendei-
ne Idee des Menschen aneignet. Man soll demnach der Philosophie ge-
statten, die Psychologie zu fragen, woher sie diese Idee hat und ob sie sie 
doch nicht einer Philosophie entnommen hat.447 Canguilhems Vortrag, 
der nach dem Sinn der Psychologie sucht, tut eigentlich nichts anderes, 
als diese Frage zu stellen, nämlich wie es anders als szientistisch für eine 
Wissenschaft möglich sein soll, über die Natur ihres Gegenstandes, die 
sie je schon voraussetzt, überhaupt zu entscheiden.

Die Wurzeln der modernen Theorie des Verhaltens sind laut Can-
guilhem im 19. Jahrhundert zu suchen, das neben einer Psychologie 
als Nerven- und Geistespathologie, als Physik des äußeren Sinnes und 
als Wissenschaft des inneren und des intimen Sinnes eine Biologie des 
menschlichen Verhaltens kannte. Diese psychologie biologique zeichnet 

von Adaptation bildet (vgl. CLAPARÈDE, »La psychologie fonctionnelle«, 
a.a.O., 65 f.). Wenn Canguilhem in seinem Vortrag die Tendenz einer jeden 
vermeintlich neuen Psychologie ironisiert, diejenige Psychologie, von der sie 
sich absetzen möchte, als die klassische zu bezeichnen, spielt er offensicht-
lich auf Claparède an, der seinen Aufsatz über die funktionelle Psychologie 
mit einem allgemeinen Bezug auf die »psychologie classique« beginnt (vgl. 
a.a.O., 65 und CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 
373).

446	Vgl. a.a.O., 366 f.
447	Vgl. a.a.O., 367.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


658

sich aus der Sicht Canguilhems gegenüber den anderen Arten von psy-
chologischen Untersuchungen durch die konstitutionelle Unfähigkeit 
aus, ihr stiftendes Projekt zu erfassen und mit Klarheit vorzulegen. Die 
vorherigen Arten von Psychologie mögen als philosophisch widersinnig 
(»contre-sens philosophiques«) gelten, sie konnten auf jeden Fall noch 
eine präzise Zielsetzung vorzeigen; die moderne biologische Psycholo-
gie des Verhaltens weist hingegen jedes Verhältnis zu einer philosophi-
schen Theorie zurück, sodass sich die Frage stellt, woraus sie ihren Sinn 
entnimmt.

In der Tat tun die endlichen Synthesen der biologischen Psychologie 
– führt man Canguilhems Argumentation zu Ende – nichts anderes als 
den Widersinn der ›alten‹ Psychologie als Wissenschaft der Subjektivi-
tät zu reproduzieren. In ihrem Anspruch, funktionelle Zusammenhänge 
zu analysieren, reduziert die ›neue‹ Psychologie das Wesen auf Dasein, 
nicht weniger als die ›klassische‹ Psychologie und die Paralogismen es 
taten, indem sie das Ich denke als Funktion der Organisation der Erfah-
rung mit der Erfahrung verwechselten. In dieser Hinsicht unterscheiden 
sich Comtes Versuch, die Soziologie anhand des biologischen Prinzips 
der radikalen Identität zwischen Normalem und Pathologischem zu be-
gründen, und Daniel Lagaches Bestreben, die Psychologie durch eine 
wissenschaftliche Vermittlung zwischen Natur und Geist zu vereinheitli-
chen, kaum voneinander. Es versteht sich, in welchem Sinne Canguilhem 
den Eindruck erwecken kann, dass nach ihm die biologische Psycholo-
gie des Verhaltens nicht einfach eine neue Psychologie, sondern eigent-
lich die Wahrheit der Psychologie darstellt. Ein szientistischer, techno-
kratischer Charakter ist allen diesen Unterfangen nicht zufällig, sondern 
intrinsisch, und zwar jedes Mal dann, wenn sie, von der Illusion geführt, 
Metaphysik ließe sich ungestraft auf Physik zurückführen, Wissenschaft 
und Technik einen nicht bloß instrumentalen, sondern einen hegemoni-
alen Wert beimessen und sie dadurch zum Diskurs der Diskurse, näm-
lich zur Philosophie erheben.

Als Teile, die das Ganze beurteilen wollen, lösen diese szientistischen 
Unterfangen sich selbst auf, sobald sie reflexiv werden. Deshalb werden 
sie gerne ideologisch. So vergessen die Psychologen völlig, nachdem sie 
akzeptiert haben, dass die Psychologie unter der Schirmherrschaft der 
Biologie zu einer objektiven Wissenschaft der Eignungen, der Reaktio-
nen und des Verhaltens wurde, ihr eigenes Unterfangen in Bezug auf die 
historischen Umstände und auf die sozialen ›Milieus‹ zu verorten, inner-
halb derer sie dazu gebracht werden, ihre Dienste anzubieten.448 Can-
guilhem versucht hingegen, die Gründe des Aufstiegs einer Biologie des 
menschlichen Verhaltens im 19. Jahrhundert zu bestimmen. Er erkennt 
insbesondere wissenschaftliche, technisch-ökonomische und politische 

448	Vgl. a.a.O., 377.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


659

Gründe für das Aufkommen der modernen biologischen Psychologie. 
Auf einer wissenschaftlichen Ebene ist die Entstehung einer Biologie als 
allgemeiner Theorie der Beziehungen zwischen Organismus und Mili-
eu prägend gewesen, die zugleich das Ende des Glaubens an die Exis-
tenz eines getrennten menschlichen Reichs mit sich brachte. Die techni-
schen und ökonomischen Gründe sind ihrerseits mit der Entwicklung 
einer industriellen Ordnung verbunden, die den betriebsamen (»indust-
rieux«) Charakter der menschlichen Gattung in den Vordergrund rücken 
ließ und zugleich das Ende des Glaubens an die Würde des spekulativen 
Denkens bedeutete. Die politischen Gründe lassen sich schließlich mit 
dem Hinweis auf das Ende des Glaubens an die Berechtigung des sozia-
len Privilegs und auf die Verbreitung des Egalitarismus zusammenfassen. 
Bildung und militärische Einberufung werden zu Staatsangelegenheiten, 
die Forderung nach Gleichheit vor der Zuschreibung von militärischen 
und zivilen Ämtern bildet den fondement réel eines oft unbeachteten 
Phänomens der modernen Gesellschaften: die verallgemeinerte Praxis 
der Expertise.449 

Nietzsche nennt die »Psychologen der Zukunft« die »Instrumente der 
Erkenntniß«, die sich selbst nicht zu erkennen versuchen.450 Ähnlich will 
der Psychologie aus der Sicht Canguilhems bloß ein Instrument sein, 
ohne zu wissen, für wen oder für was er Instrument ist. Am Anfang der 
Genealogie der Moral fragte sich Nietzsche ferner, was bei den engli-
schen Psychologen, das heißt letztendlich bei den Utilitaristen, zum Zy-
nismus geführt habe, nämlich zur Erklärung der menschlichen Verhal-
tensweisen durch das Interesse und den Nutzen und durch das Weglassen 
der menschlichen Grundmotivationen. Die Idee des Nutzens war bei den 
Utilitaristen mit der philosophischen Bestimmung der menschlichen Na-
tur als der Fähigkeit verbunden, künstlich zu handeln (Hume, Burke)451 
– das heißt nach Canguilhem im Grunde mit der Fähigkeit des Men-
schen, durch seine spontane, wertsetzende Tätigkeit Natur zu überstei-
gen –, oder auch prosaischer mit der Definition des Menschen als Her-
steller von Werkzeugen (die Enzyklopädisten, Adam Smith, Franklin). 
Das Prinzip der biologischen Psychologie des Verhaltens scheint hinge-
gen nicht aus einer expliziten philosophischen Reflexion hervorgegangen 

449	Vgl. a.a.O., 376.
450	Vgl. a.a.O. und F. NIETZSCHE, Nachgelassene Fragmente 1887–1889, Bd. 

13, Kritische Studienausgabe, a.a.O., 230 (Frühjahr 1888, 14 [27]): »Wir 
Psychologen der Zukunft – wir haben wenig guten Willen zur Selbstbeob-
achtung: wir nehmen es fast als ein Zeichen von Entartung, wenn ein Instru
ment ›sich selber zu erkennen‹ sucht: wir sind Instrumente der Erkenntniß 
und möchten die ganze Naivität und Präcision eines Instrumentes haben; – 
folglich dürfen wir uns selbst nicht analysieren, nicht ›kennen‹.«

451	Dazu auch G. DELEUZE, Empirisme et subjectivité. Essai sur la nature hu-
maine selon Hume, Paris 1953, 35 ff.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


660

zu sein. Er kann nämlich nur unter der Bedingung angewendet werden, 
dass es unformuliert bleibt. Dieses Prinzip ist die Definition des Men-
schen selbst als Werkzeug. Auf den Utilitarismus, der von der Vorstel-
lung des Nutzens für den Menschen, des Menschen als der Instanz, die 
über das Nutzen urteilt, ausging, ist somit der Instrumentalismus gefolgt, 
der die Vorstellung des benutzbaren Menschen, des Menschen als Mittel 
zum Nützlichen, mit sich bringt. Nach dem Spruch de Birans ist die In-
telligenz nicht mehr das, was die Organe schafft und sich ihrer bedient, 
sondern das, was den Organen dient.452 Im engen Horizont der Biologie 
als schlichter Naturbeherrschung eingeschlossen, hat die normsetzen-
de Spontaneität des Menschen, dessen puissance d’artifice als Fähigkeit, 
neue Werte zu etablieren und neue Techniken zu entwickeln, die die vi-
tale Bestimmtheit übersteigen, keinen anderen Sinn mehr als die bloße 
organische Selbsterhaltung und Selbstbehauptung.

Die historischen Ursprünge der Reaktionspsychologie gehen nicht un-
gestraft auf die Arbeiten zurück, die 1796 von der Entdeckung der Per-
sonalgleichung durch Nevil Maskelyne veranlasst wurden. Als mensch-
licher Störfaktor in der Messung durch das Teleskop wurde der Mensch 
zuerst als Instrument des wissenschaftlichen Instruments untersucht, um 
sodann als Instrument aller Instrumente studiert zu werden. Die Unter-
suchungen über die Adaptations- und Lerngesetze – so Canguilhems in 
seiner ›Genealogie der Biopolitik‹ ante litteram –, über das Verhältnis 
zwischen Lernen und Begabung, über die Leistungs- und Produktivitäts-
bedingungen (sowohl, was die Individuen, als auch, was die Gruppen an-
geht), Untersuchungen, die von ihrer Anwendung auf die Selektion und 
auf die Orientierung nicht getrennt werden können, gehen alle von ei-
nem impliziten, gemeinsamen Postulat aus: Die Natur des Menschen ist 
es, ein Werkzeug zu sein, seine Berufung liegt darin, an seinen Platz ge-
setzt, vor seine Aufgabe gestellt zu werden.453

In den anderen Arten der Psychologie stellen die Seele oder das Subjekt 
die natürliche Form oder das Bewusstsein einer Innerlichkeit, nämlich 
das Prinzip dar, das man sich gibt, um eine gewisse Idee des Menschen in 
Bezug auf die Wahrheit der Dinge als einen Wert zu rechtfertigen. In einer 
Psychologie hingegen, wie die biologische Psychologie des Verhaltens, in 

452	Vgl. CANGUILHEM, »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 377 f.
453	Vgl. a.a.O., 378. Am Anfang seines Vortrages hatte Canguilhem bemerkt, 

dass man aus vielen psychologischen Arbeiten unter anderem den Eindruck 
einer anspruchslosen Ethik gewinnen kann, nämlich der konfusen Verbin-
dung von selbst kritiklosen ethologischen Erfahrungen wie jener des Beicht-
vaters, des Erziehers, des Chefs, des Richters (vgl. a.a.O., 366).  Canguilhem 
interessierte sich darüber hinaus auch für die Anwendung der psycho-sozia-
len Techniken auf den militärischen Bereich, insbesondere in Bezug auf den 
Indochina- und den Algerienkrieg. Vgl. DERS., »Colonels et psychologues« 
(1958), in: OC IV, 859–64.

DAS NORMALE UND DAS PATHOLOGISCHE

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


661

der das Wort ›Seele‹ zum Weglaufen veranlasst, und das Wort ›Bewusst-
sein‹ zum Lachen bringt, besteht die Wahrheit des Menschen allein dar-
in, dass es keine Idee mehr vom Menschen gibt, die nicht jene von einem 
Gegenstand für eine Wissenschaft und eine wissenschaftliche Technik, 
das heißt von einem instrumentellen Wert wäre. Wenn aber eine Wissen-
schaft und eine wissenschaftliche Technik allein keine Idee beinhalten, 
die ihnen einen Sinn verleihen würde, so fragt es sich, was die Psycho-
logen berechtigt, ihre Selektion- und Orientierungsrolle auszuüben. Wie 
werden die Verantwortlichen für die Selektion selektiert? 

Canguilhem erinnert an Gideon, der in der Bibel das Kommando aus 
Israeliten rekrutierte, an dessen Spitze er die Midianiter jenseits des Jor-
dans zurückwies (Ri, vi). Zu diesem Zweck verwendete Gideon einen 
zweistufigen Test, durch den er 300 Menschen aus 32 000 auswählte. 
Sein Test schuldete allerdings den Zweck seiner Verwendung und das 
ausgewählte Selektionsverfahren dem Ewigen. Um die Prinzipien einer 
Selektion zu bestimmen, muss der Plan der Selektionstechniken transzen-
diert werden. In ihrer Immanenz hatte aber die wissenschaftliche Psy-
chologie sich dadurch unabhängig zu machen, dass sie sich von jegli-
cher Philosophie trennte, das heißt von der Spekulation, die nach einer 
Idee des Menschen jenseits der biologischen und sozialen Gegebenhei-
ten sucht.454 Die Philosophie hat demnach sich weiter Fragen über eine 
instrumentelle, biologische Psychologie zu stellen, die sich als eine The-
orie der menschlichen Fertigkeiten ohne jeglichen Bezug – anders als 
bei Kant und de Biran – auf eine Theorie der Weisheit versteht und des-
sen Status sowohl aus der Sicht der Wissenschaft als auch aus jener der 
Technik schlecht definiert ist. Die Philosophie dreht sich dabei – Comtes 
Lehre aneignend – zur populären Seite, das heißt zur naiven Seite der 
Nicht-Spezialisten, und fordert mal ganz vulgär: Sagt mir, worauf ihr hi-
nauswollt, damit ich weiß, wer ihr seid. Der Philosoph kann somit dem 
Wissenschaftler ausnahmeweise einen Rat für die Orientierung formu-
lieren: Wenn man aus der Sorbonne von der rue Saint-Jacques (wo das 
Institut der Psychologie lag) hinausgeht, kann man entweder hinauf- 
oder hinuntergehen: Wenn man hinaufgeht, nähert man sich dem Pan-
theon, geht man hingegen hinunter, bewegt man sich mit Sicherheit zur 
Polizeipräfektur.455

454	Vgl. DERS., »Qu’est-ce que la psychologie ?«, a.a.O., 380.
455	Vgl. a.a.O., 381.

GEORGES CANGUILHEMS ANTHROPOLOGISCHER ZIRKEL DES LEBENS

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498 - am 19.01.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292458-498
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I.  Canguilhems kritische Treue zur französischen histoire des sciences
	i.  Canguilhems fundamentale Auffassung des Lebens
	ii.  Ein anti-positivistisches Verständnis der Wissenschaft
	iii.  Gaston Bachelards technisch-wissenschaftliche Synthese der metaphysischen Gegensätze
	iv.  Canguilhems Lebenswissenschaften statt mathematischer Physik
	v.  »Der Wille und die Freiheit liegen nicht innerhalb der Grenzen der Intelligenz«
	vi.  Das Sein des Nichts: die Positivität des Pathologischen und des Irrtums
	vii.  Die philosophische und politische Relevanz der philosophie biologique in Frankreich
	viii.  Leben und Tod des Menschen

	II.  Für eine europäische Politik des Geistes: die zweifache Bedeutung der Biokratie
	i.  Auguste Comtes philosophie biologique
	ii.  Das Normale als die physis der Physiologie
	iii.  François Broussais’ Prinzip der Identität zwischen Normalem und Pathologischem
	iv.  Ein nosologisches Prinzip mit universeller Geltung
	v.  Canguilhems Zirkel des Lebens

	III.  Das Normale und das Pathologische: Canguilhems Biopolitik
	i.  Das Essai sur quelques problèmes concernant le normal et le pathologique
	i.i  Ist der pathologische Zustand nur eine quantitative Abweichung vom Normalzustand?
	i.ii  Gibt es Wissenschaften des Normalen und des Pathologischen?
	i.iii  Das Leben des Geistes und der Organe
	i.iv  Vom Sozialen zum Vitalen
	i.v  Die normale Priorität der Übertretung
	i.vi  Natur und Geschichte des Lebens
	i.vii  Canguilhems Dualismus oder die unmögliche Einheit der Erfahrung
	i.viii  Technik, Wissenschaft, Philosophie

	ii.  Was ist die Psychologie? Oder die instrumentale Ideologie des modernen Biologismus


