Umstrittenes Verzeihen

Nachkrieg in Bosnien-Herzegowina

ANA M1JIC

1. EIN KAMPF UM DIE DEFINITION DER SITUATION

Im Dezember 2015 jahrte sich zum zwanzigsten Mal die Unterzeichnung des
»Allgemeinen Rahmenabkommens iiber einen Frieden in Bosnien und Herze-
gowinag, mittels dessen der dreieinhalb Jahre andauernde blutige Krieg in der
ehemaligen jugoslawischen Teilrepublik beendet wurde. Noch zu Beginn des
Jahres 1995, als der Zerfall der Foderativen Republik Jugoslawien nicht mehr
hinterfragbare Realitdt war und sich die kriegerischen Auseinandersetzungen
nach einem kurzen Aufflammen in Slowenien bereits iiber weite Teile Kroatiens
erstreckten, glaubten viele Menschen in dem damals als Musterschiiler des >Mul-
tikulturalismus«< geltenden Bosnien-Herzegowina noch an eine friedliche Koexis-
tenz. Dieser Glaube wurde alsbald fundamental erschiittert, denn das Blutvergie-
Ben fand hier gar seinen Hohepunkt. Standen sich zu Beginn des Krieges noch
die serbisch dominierte Jugoslawische Volksarmee auf der einen Seite und kroa-
tische sowie bosniakische Einheiten auf der anderen Seite gegeniiber, entwickel-
te sich der Konflikt in seinem weiteren Verlauf zeitweise zu einem Dreifronten-
krieg zwischen serbischen, kroatischen und bosniakischen Einheiten. War es
unmittelbar vor dem Krieg fiir die Menschen noch unvorstellbar, dass die bosni-
sche Gesellschaft in ethnische Komponenten zerfillt, die sich unerbittlich be-
kdmpfen, erschien nur wenig spiter die Idee eines friedlichen Zusammenlebens
als vollkommen unrealistisch.

Dem bosnisch-kroatischen Schriftsteller Ivan Lovrenovi¢ zufolge wurde
durch den Krieg der »wichtigste zivilisatorische Grundzug der bosnischen Erfah-
rung und Lebensweise [...] unmittelbar ins Mark getroffen: die Gewdhnung an

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | ANA MuIC

den anderen und an das Andersartige als alltigliche Erfahrung und Vertrautheit.
Diese Erfahrung der Alteritit hatte es auch ermoglicht, Bosnier zu sein. Erneut
territorialisiert, giftig chauvinisiert, horen die Bosnier auf, Bosnier zu sein und
sind nur noch muslimische Bosniaken, nur noch Kroaten, nur noch Serben«
(Lovrenovi¢ 1999: 200). Der Krieg hat die Menschen auf ihre ethnische Zugehd-
rigkeit reduziert (Drakuli¢ 1992: 83—87; Miji¢ 2014: 24 f.). In seinen Reflexio-
nen tiber den ersten Weltkrieg beschreibt Georg Simmel sehr eindriicklich, wie
das Erleben eines Krieges zur Verschmelzung von »Ich< und »Wir« fithren kann:

»[Eline ganz andere Art von Einheit [hat] sich unseres Gefiihls beméchtigt: nicht erst
durch den Kanal eines differenzierten Tuns oder Seins, sondern ganz unmittelbar ist auf
einmal der Einzelne in das Ganze eingegangen, an und in jeden Gedanken und jedes
Gefiihl ist eine tiberindividuelle Ganzheit gewachsen [...] Zwischen dem Einzelnen und
dem Ganzen besteht kein jenseits mehr, so dass selbst yHingebung« kein ganz zutreffendes
Wort ist: man braucht sich nicht erst hinzugeben, wo das Gefiihl von vornherein keine
Scheidung zeigt« (Simmel 1917: 12).

Die »Fiktion einer jreinen< ethnischen Identitdt« (Ignatieff 1996: 33), von der
sich im ehemaligen Jugoslawien schon kurz nach Kriegsausbruch noch kaum
jemand befreien konnte, vermochte es nicht nur das Identifikationsvakuum zu
fiillen, welches mit dem Zerfall des sozialistischen Systems einherging. Vor dem
Hintergrund der die bloBe Existenz bedrohenden kriegerischen Gewalt entlang
ethnischer Grenzziehungen, 16schte dieser Glaube alle zuvor vorhandenen Iden-
tifikationen aus. Ganz wesentlich getragen wurde dieser Prozess durch die Er-
fahrung der »absoluten Situation« eines Krieges:

»lch wage die Behauptung, dass die meisten von uns erst jetzt das erlebt haben, was man
eine absolute Situation nennen kann. Alle Umsténde, in denen wir uns sonst bewegten,
haben etwas Relatives, Abwéigungen des Mehr oder Weniger entscheiden in ihnen, von
dieser oder jener Seite her sind sie bedingt. All solches kommt jetzt nicht mehr in Frage,
wir stehen mit dem Kréfteeinsatz, der Gefdhrdung, der Opferbereitschaft vor der absolu-
ten Entscheidung, die keine Ausbalancierung von Opfer und Gewinn, kein Wenn und kein
Aber, kein Kompromiss, keinen Gesichtspunkt der Qualitdt mehr kennt« (Simmel
1917: 20).

Fiir den damit verbundenen Verlust von Individualitdt und Autonomie werden
die Akteure, wie es der Politikwissenschaftler Hrvoje Pai¢ fiir den kroatischen
Fall beschreibt, mit einer Reihe von Gefiihlen entschidigt: »Sicherheitsgefiihle
von den ebenso ethnisch bestimmten Feinden, die Gefiihle der eigenen, kroati-

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 155

schen Superioritdt gegeniiber den sriickschrittlichen Anderen< — >balkanischenc
SerbInnen und BosniakInnen, das Gefiihl der Privilegiertheit gegeniiber jenen,
denen der ethnisch definierte kroatische Staat >nicht gehdrte« sowie ein Gefiihl
der Gleichheit und der funktionierenden >europdischen Demokratie< innerhalb
des Kollektivs der Gleichen« (Pai¢ 2006: 100).

Der Krieg hinterlie eine erschiitterte und zutiefst gespaltene Gesellschaft,
der es bis heute nicht gelungen ist, eine gemeinsame Zukunftsperspektive zu
entwickeln. Stattdessen dominiert auch weiterhin eine ausschlieBlich an der
Kriegsvergangenheit orientierte Gegenwart. Der Politologe Vedran Dzihi¢ diag-
nostiziert gar eine »symbiotischen Verschmelzung von Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft« (Dzihi¢ 2008: 1): »Das bosnische Heute und Jetzt kann als
ein Zeitalter der permanenten Gegenwart und des permanent Ethnischen betrach-
tet werden, indem alle Widerspriiche der bosnischen Geschichte verwischt und
zum ethnonationalen Einheitsbrei vermischt werden, der keinen Widerspruch
duldet und den Anspruch auf Unendlichkeit, Unzerstorbarkeit und ewige Exis-
tenz erhebt«. Auch zwanzig Jahre nach Kriegsende ist es noch nicht gelungen
eine einheitliche Wirklichkeitsperspektive, einen auch nur anndhernd einheitli-
chen Blick auf den Krieg durchzusetzen. Der >Glaube an die jeweils eigene
Sache« wurde, anders als etwa im Nachkriegsdeutschland, nicht aus dem 6ffent-
lichen Raum verbannt und ethnisch-nationalistische Parteien dominieren auch
heute noch die politische Landschaft des fragilen Staates. Die politische Kultur
des Landes wird, so Dzihi¢ von einer reinen »Ethnopolitik« bestimmt, einer
Politik, die »die Angst vor dem ethnisch jeweils anderen zum politischen Prinzip
erhebt und die das Ethnische als wirksamste Machterhaltungsstrategie bzw.
Mittel zur Absicherung der partikularen Privilegien instrumentalisiert« (Dzihi¢
2008: 14). Gestiitzt werden diese Prozesse durch eine das Ethnische zum Impe-
rativ erhebende Sozialisation der Menschen: So werden in nach wie vor ethnisch
geteilten Schulen die je »passenden< Geschichten in der jeweils >richtigen< Spra-
che (und Schrift) erzéhlt und gelehrt und auch die Medien sind zu einem GroB-
teil segregiert und bedienen die Erwartungen der jeweiligen nationalen Gruppie-
rung. Die physische Gewalt wurde Ende 1995 beendet, der Kampf um die
Durchsetzung der eigenen Wirklichkeitsperspektive, um die richtige Definition
der Situation hilt dagegen bis zum heutigen Tage an. Dieser Kampf bildet den
Kern des Nachkriegs, den Kern einer Situation, die — in Verkehrung des bekann-
ten Zitats des preuflischen Militdrwissenschaftlers Carl von Clausewitz — als eine
Fortsetzung des Krieges mit politischen Mitteln umschrieben werden kann.

Vielfach wurde in den vergangenen Jahren auch darauf hingewiesen, dass
die mit dem in Dayton (Ohio) ausgehandelten Friedensvertrag festgelegte Ver-
fassung selbst zu einer anhaltenden Ethnisierung der bosnischen Gesellschaft

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | ANA MuIC

beitrdgt. Die Reichweite des Dayton-Abkommens wurde im Laufe der vergan-
genen Jahre aufgrund der mit ihm verbundenen Aporien (Lovrenovi¢ 2010: 151—
154) mehr und mehr relativiert. Er vermochte es zwar, den Krieg zu beenden,
erwies sich jedoch als ungeeignet oder gar als kontraproduktiv, zur Schaffung
eines nachhaltigen Friedens. Der wohl zentralste Kritikpunkt lautet, dass mit der
Verfassung die ethnische Segregation des Landes in zweierlei wesentlichen
Hinsichten institutionell verankert ist. So schreibt sie, erstens, eine Zweiteilung
des Landes in zwei weitgehend autonome >Entitéten< — die serbisch dominierte
Republika Srpska (RS, 49% des Staatsgebietes) und die Foderation Bosnien-
Herzegowina — fest, wobei die Foderation wiederum in 10 weitgehend monoeth-
nische (entweder bosniakische oder kroatische) Kantone eingeteilt ist.! Faktisch
fiihrte das »Dayton Peace Agreement« also zu einer Legitimierung dessen, was
euphemistisch als »ethnische Sduberung« bezeichnet wird. Zweitens, kommt
man in Bosnien-Herzegowina bis zum heutigen Tage nicht umhin, sich entweder
als BosniaklIn, als Kroatln oder als SerbIln zu deklarieren, da der ethnische Pro-
porz, welcher die Gleichstellung der Vélker garantieren sollte, eben nur diese
drei Kategorien als konstitutive Volker anerkennt. Damit wurden die kollektiven
Gruppenrechte {iber die Menschenrechte gestellt (vgl. Dzihi¢ 2006: 21) und die
personliche Identitidt (Goffman 1963: 74) einer kaum hintergehbaren Ethnisie-
rung unterzogen.’ Bis in die Gegenwart hinein dominiert in Bosnien-
Herzegowina die Vergesellschaftungsform des Krieges mit den damit verbunde-

1 Der im Jahre 2013 durchgefiihrte Zensus zeigt, dass 92,1% der bosnischen Serblnnen
in der Republika Srpska leben und 91,39% der bosnischen Kroatlnnen sowie 88,23%
der BosniakInnen in der Foderation (Agency for Statistics of Bosnia and Herzegovina
2016: 55).

2 So war es im Rahmen des 2013 durchgefiihrten Zensus beispielsweise nur moglich,
sich als bosniakisch, kroatisch, serbisch oder aber als Mitglied einer nationalen Min-
derheit (z. B. BosnierIn!) zu bezeichnen. Die Ergebnisse der Volksbefragung wurden
aufgrund anhaltender Auseinandersetzungen zwischen den statistischen Behorden der
RS und der Foderation erst im Juni 2016 verdffentlicht. Gerade aufgrund des im Day-
ton-Vertag festgehaltenen Prinzips der Balance zwischen den drei konstitutiven Vol-
kern sind die Ergebnisse politisch hochst brisant. Der Zensus brachte zutage, dass die
BosniakInnen heute mit 50,11% die absolute Mehrheit stellen (1991: 43,47%). Die
Serblnnen kommen auf 30,78% (1991: 31,21%) und die Kroatlnnen auf 15,43%
(1991: 17,38%). 2,73% deklarierten sich als »andere« (1991: 5,54% JugoslawInnen,
2,4% »andere«) (Agency for Statistics of Bosnia and Herzegovina 2016: 54). Die po-
litische Fithrung der Republika Srpska gab sogleich bekannt, dass sie diese Ergebnisse

nicht anerkennen wollen (Toe 2016).

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 157

nen Narrativen und bestimmt die Lebenswirklichkeit der Menschen, die durch
die Zugehorigkeit zu einem gemeinsamen Staat aber weiterhin aneinander ge-
bunden bleiben. Nicht zuletzt aufgrund des internationalen Drucks besteht hier
auch keine realistische Exit-Option — selbst wenn manche Stimmen in der Re-
publika Srpska nicht miide werden, immer wieder mit einer Abspaltung der
serbischen Entitidt vom bosnischen Gesamtstaat zu drohen. Die bosnische Nach-
kriegsgesellschaft ist also gekennzeichnet durch eine Gleichzeitigkeit riumlicher
und sozialer Nadhe der Menschen verschiedener ethnischer Zugehdrigkeit auf der
einen Seite sowie ihrer rdumlichen und sozialen Distanz auf der anderen Seite.
In dieser Situation der Gleichzeitigkeit von Néhe und Distanz wird der Konflikt
iiber die Vergangenheit zum Kampf um die Wahrheit (Brockmeier 2002: 15).
Vor allem die Tatsache, dass es in diesem Konflikt nun aber auch Dritte von der
Wabhrheit und Wahrhaftigkeit der eigenen Perspektive zu iiberzeugen gilt, fiihrt
dazu, dass dieser Kampf um die Definition der Situation, der Kampf um das
eigene Wir-Ideal, zu einem Kampf um den eigenen Opferstatus wird.

Die folgenden Uberlegungen bauen auf einem empirischen Projekt iiber
Identitétstransformationen im bosnisch-herzegowinischen Nachkrieg auf (Miji¢
2014). Die primire Datengrundlage bildeten 30 nicht-strukturierte, narrative
Interviews, die zwischen 2007 und 2009 in verschiedenen Regionen Bosniens
erhoben und mittels einer objektiv-hermeneutischen Rekonstruktion von Deu-
tungsmustern analysiert wurden (Oevermann 2002, 2001, 1973).

2. SELBSTVIKTIMISIERUNG IM NACHKRIEG

Die Selbstviktimisierung’ ist in der gegenwirtigen Situation eine erfolgreiche
Strategie zur Aufrechterhaltung eines positiven Wir-Bildes, denn das Deutungs-
muster der Selbstviktimisierung legt zweifelsfrei fest, dass die jeweils anderen
die Schuld am Leid des eigenen Kollektivs tragen. Es unterscheidet unmissver-
stindlich zwischen »Gut« und »BoOse« und schafft ein kohédrentes Weltbild,
indem es plausible Erkldrungen fiir Vergangenheit und Gegenwart liefert und
Erwartungen an die Zukunft formuliert (Bar-Tal etal. 2009; Shnabel/Noor
2012).

3 Die hier thematisierte Form der Selbstviktimisierung resultiert nicht aus individuellen,
d. h. dem subjektiven Erleben entspringenden Erfahrungen von Leid oder aus person-
lich erfahrenem Unrecht. Es geht vielmehr um die Viktimisierung des Kollektives,

dem man sich zugehorig fiihlt.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | ANA MuIC

»Opfer-Sein« — so wie es sich hier darstellt — hat also wenig mit Schwiche
zu tun. Ganz im Gegenteil: die Opferrolle ist hdufig mit einer gewissen Macht,
mit einem gewissen »politischen Mehrwert« (Miinkler 2003) verbunden, die aus
der moralischen Privilegierung des Opfers resultiert. »Opfer« biindeln die Sym-
pathien auf ihrer Seite, sie haben ein Anrecht auf Riicksichtnahme und kdnnen
jegliche Kritik unter Verweis auf das erfahrene Leid von sich weisen. Die
Selbstviktimisierung stellt damit einen institutionalisierten Weg dar, um sich von
jeder Schuld oder (Mit-)Verantwortung zu distanzieren. Man beruft sich auf
Normen und Werte, die auch auBlerhalb der Ingroup giiltig sind und stellt sich
damit unter das Dach nicht nur einer partikular-gruppenspezifischen, sondern
auch einer universalistischen Legitimation. Diese Schlussfolgerungen werden
auch durch empirische Studien jenseits des bosnischen Falls untermauert
(Andrighetto etal. 2012; Baumann 2010; Ferguson/Burgess/Hollywood 2010;
Shnabel/Noor 2012). Die zentrale Problematik besteht nun aber darin, dass typi-
scherweise alle Konfliktparteien in sich das zentrale Opfer des Krieges zu er-
kennen glauben. Die Selbstviktimisierung im Nachkrieg hat einen hochst kom-
petitiven Charakter (Noor et al. 2012; Shnabel/Noor 2012).

Aufgrund der bereits beschriebenen raumlichen und sozialen Nihe kann man
sich einer Konfrontation mit der Wahrheit der Anderen nicht génzlich entziehen.
Wie begegnet man nun aber diesen Anderen? Wie geht man mit ihren Wahrhei-
ten um? Die hermeneutische Analyse der in Bosnien-Herzegowina erhobenen
Interviews legte einige Strategien offen, mittels derer die Akteure vor dem Hin-
tergrund einer permanenten Konfrontation mit den konkurrierenden Wirklich-
keitsperspektiven in die Lage versetzt werden, an dem eigenen Bild als Opfer
festzuhalten.

Analytisch lassen sich diese Strategien in dissoziative und assoziative Strate-
gien einteilen. Die dissoziativen Strategien sind dadurch charakterisiert, dass sie
unmittelbar zur Reproduktion der Dichotomie von Téter und Opfer entlang
ethnischer Grenzziehungen und damit auch zur Verfestigung ethnische Grenzen
beitragen. Die assoziativen Strategien scheinen dagegen die Téter-Opfer-
Dichotomie oder die ethnischen Grenzen selbst zu transzendieren. Plausibler
Weise konnte man nun davon ausgehen, dass diese assoziativen Strategien
Chancen fiir einen gesellschaftlichen Wandel und damit Mdglichkeiten zur
Uberwindung oder Beendigung des Nachkriegs in sich bergen. Im Folgenden
sollen die identifizierten dissoziativen wie assoziativen Strategien anhand eini-
ger Beispiele aus dem Material skizziert werden, um sodann den Fokus auf die
Frage zu richten, inwiefern letztere tatséchlich ein Verzeihen, ein VersShnen
und/ oder ein Vergessen ermdglichen oder erleichtern.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 159

2.1 Dissoziative Strategien zur Aufrechterhaltung
des Opferstatus

(1) Fiir das Deutungsmuster der Selbstviktimisierung ist eine eindeutige Dicho-
tomisierung von Tdtern und Opfern charakteristisch. Diese Deutung, dass die
jeweilige ethnische AuBengruppe nur Tater war, ldsst sich angesichts der Pré-
senz der konkurrierenden Erzdhlungen und angesichts lebensweltlicher Evidenz
oft kaum aufrechterhalten. Infrage gestellt wird nun aber der Wahrheitsgehalt
oder die Wahrhaftigkeit der konkurrierenden Erzéhlung — und aus der Dichoto-
mie von Opfern und Tétern wird eine Dichotomie von wahren Opfern und er-
fundenen Opfern. In Anlehnung an Robert K. Merton lésst sich dieser Prozess
auch als Moral-Alchemie bezeichnen.

»Vermittels eines tadellos doppelt symmetrischen Vorurteils landet der schwarze Peter so
oder so bei den ethnischen und rassischen AuBengruppen. Die systematische Achtung des
AuBlengruppenangehérigen nimmt ihren Lauf weitgehend ungeachtet dessen, was er tut
[oder was im angetan wird]. Mehr noch: Durch den Aberwitz einer kapriziésen richterli-
chen Logik wird das Opfer fiir das Verbrechen bestraft [...] Um zu verstehen, wie das vor
sich geht miissen wir die Moral-Alchemie untersuchen, durch welche die Eigengruppe
ohne weiteres, je nach Anlass, Tugend in Laster und Laster in Tugend verwandelt« (Mer-
ton 1995: 405).

Im hier verhandelten Fall handelt es sich um die Alchemie, die Opfer in kreierte
oder konstruierte Opfer und schlielich auch in Tater verwandelt, wiahrend Tater
zu Opfern der Hinterlist der Outgroup werden. In den erhobenen Interviews
zeigt sich dieser Mechanismus vor allem im Zusammenhang mit der Fliichtlings-
frage. So reproduziert sich im Material immer wieder das Argumentationsmus-
ter, dass es sich bei den jeweiligen Outgroup-Fliichtlingen gar nicht um wahre
Fliichtlinge handelt, sondern dass diese Menschen auf Befehl ihrer eigenen
Fiihrung hin bestimmte Gebiete verlassen haben, entweder um eine Vertreibung
vorzutduschen und damit die Sympathien auf ihre Seite zu ziehen und/oder um
gezielt in bestimmten Regionen angesiedelt zu werden, mit dem Ziel die dortige
Bevolkerungsstruktur zu verédndern.

(2) Es kommt mitunter aber auch zu einer Anerkennung dessen, dass Mit-
glieder der ethnischen Ingroup Verbrechen begangen haben konnten. Zunichst
erscheint es naheliegend anzunehmen, dass eine solche Anerkennung eine Ent-
Idealisierung des Wir-Bildes mit sich bringt. Was hier jedoch geschieht, ist der
Versuch, abweichende Wirklichkeitsbestimmungen mit Begriffen aus der eige-
nen Sinnwelt auszustatten, d. h. sie der eigenen Sinnwelt einzuverleiben und

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | ANA MuIC

somit als konkurrierende Wirklichkeitsperspektive zu liquidieren. Peter L. Ber-
ger und Thomas Luckmann zufolge handelt es sich hierbei um einen verbreiteten
Mechanismus zur Aufrechterhaltung der eigenen Sinnwelt angesichts externer
Infragestellungen (Berger/Luckmann 1969: 123 f.). Ein solcher Einverleibungs-
prozess zeigt sich etwa, wenn ein moglicherweise moralisch »>nicht einwand-
freies< Verhalten von Mitgliedern der Ingroup in Relation gesetzt wird zu den
»grausamen< Verbrechen der Outgroup. Bei solchen Vergleichen kommt es dabei
— erstens — regelmiBig zu einer Uberhohung des eigenen Leides und einem
Herunterspielen dessen, was die Outgroup erleiden musste. Und zweitens wer-
den fiir das Ingroup-Verhalten typischerweise gute Griinde (durchaus im Sinne
des jus ad bellum und des jus in bello) angegeben, wihrend das Outgroup Ver-
halten als vollkommen ungerechtfertigt dargestellt wird. Diese doppelte Relati-
vierung — also die Relativierung des eigenen Wir-Ideals, die jedoch selbst auch
einer Relativierung unterzogen wird — dient damit wiederum der Stabilisierung
dieses Wir-Ideals auf Kosten der ethnischen Outgroups. In diesem Sinne kénnen
sowohl die Moral-Alchemie als auch die Doppelte Relativierung als dissoziative,
als trennende Strategien zur Aufrechterhaltung des eigenen Opferstatus betrach-
tet werden, da sie die Dichotomie von Opfer und Téter entlang ethnischer In-
group/Outgroup-Unterscheidungen reproduzieren. Anders verhélt es sich bei den
folgend skizzierten assoziativen Strategien.

2.2 Assoziative Strategien zur Aufrechterhaltung
des Opferstatus

(1) Trotz der Tatsache, dass zumeist eindeutig zwischen Opfern und Tatern
unterschieden wird, beschreiben die Interviewten den Krieg auch regelméBig als
nicht von Menschen gemacht, sondern als ein iibermenschliches, die Menschen
vernichtendes und verfeindendes Phdnomen. Ein Interviewpartner beschreibt
den Ausbruch des Krieges mit folgenden Worten.

»[...] Als Tito starb, als Jugoslawien zerfiel, [...] kam dieser verdammte Krieg, welcher

angerichtet hat, was er angerichtet hat: uns alle verfeindet«.

Der Krieg tritt in der Gestalt eines vom Handeln menschlicher Subjekte unab-
hingigen Geschehens auf, &hnlich einer Naturkatastrophe, oder gar als aktiv
handelnd — quasi als Subjekt. Die Konsequenz dieser Betrachtungsweise ist, dass
der Krieg letztlich nicht zum Gegenstand ethischer Uberlegungen gemacht wer-
den kann und menschliches Handeln von jeder Verantwortung befreit wird
(Hoch 1999: 38). Die Funktion dieses Deutungsmusters im Hinblick auf den hier

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 161

verhandelten Fall liegt auf der Hand: Indem man den Krieg zum Subjekt macht,
geht man nicht nur selbst in Distanz zum Geschehen und schiitzt damit sein Wir-
Ideal, sondern man bietet eben diese Moglichkeit auch dem Gegeniiber an. Die
Subjektivierung des Krieges zeigt sich oft in Zusammenhéngen, in denen auch
eine gewisse Jugonostalgie nachgewiesen werden kann. Die Externalisierung der
Schuld auf den Krieg liefert eine sinnvolle oder plausible Erklarung dafiir, wa-
rum es trotz Briiderlichkeit und Einheit, trotz des Bratstvo i Jedinstvo zum Krieg
kommen konnte. Auf diesen Aspekt ist noch ndher einzugehen.

(2) Die Schuld wird nun aber nicht nur auf den Krieg externalisiert. Die Ana-
lyse zeigt, dass in Situationen des interethnischen Kontaktes, regelmifig Dritte,
gerade abwesende Parteien flir den Ausbruch und den Verlauf des Krieges ver-
antwortlich gemacht werden. Dies geschieht auf viererlei Weise: (a) Angehdrige
zweier ethnischer Kategorien konnen sich im interethnischen Kontakt gegen
einen Dritten verbiinden, auf welchen die Hauptverantwortung dessen, was
geschah oder nach wie vor geschieht iibertragen wird. So werden die Serben von
den Kroaten und Bosniaken als jene betrachtet, von denen die primére Aggressi-
on ausging; die Kroaten gelten als die Opportunisten, die je nach eigenem Vor-
teil ihre Biindnispartner wechseln, und in den Bosniaken personifiziert sich
schlieBlich aus der Perspektive der christlichen Kroaten und Serben, die Gefahr
eines islamischen Fundamentalismus mitten in Europa. (b) Eine zweite Mog-
lichkeit der Externalisierung besteht in der Verkleinerung der Ingroup durch die
Exklusion unerwiinschter Personen oder (Sub-)Gruppen. So unterscheidet etwa
ein serbischer Interviewpartner wiederholt zwischen den guten bosnischen Ser-
ben und jenen aus Serbien angereisten paramilitirischen Gruppen. (c) Es kann
aber auch zu einer Ausdifferenzierung der Aullengruppe in die Guten und die
Bosen kommen. Ein Bosniake aus der Posavina Region unterscheidet in seiner
Rede beispielsweise zwischen »unseren« guten Kroaten und jenen Kroaten aus
der Herzegowina. (d) Und schlieBlich kann die Verantwortung fiir alles Schlech-
te, das geschah und nach wie vor geschieht auf auslindische und externe Partei-
en ibertragen werden, wie z. B. die »Internationale Gemeinschaft« oder be-
stimmte Staaten. Um es mit Alexander und Margarete Mitscherlich auszudrii-
cken: »In jedem Fall ist das Bdse externalisiert; es wird drauflen gesucht und es
trifft einen von aulen« (Mitscherlich/Mitscherlich 1984: 60)

(3) Es zeigt sich aber auch, dass der vergangene Krieg im Rahmen intereth-
nischer Begegnungen typischerweise komplett ausgeblendet wird.* Die Themati-

4 Auch quantitative Erhebungen bestdtigen diese Erkenntnis: Im Rahmen einer im Jahre
2010 durchgefiihrten Untersuchung wurden etwa 1600 Bosnierlnnen gefragt, wie hiu-

fig sie mit Menschen anderer ethnischer Zugehorigkeit eine Diskussion iiber den ver-

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | ANA MuIC

sierung des Krieges in solchen Kontexten scheint geradezu tabuisiert. So reflek-
tiert ein Interviewpartner etwa:

»Nach einer so kurzen Zeit, es vergingen keine paar Monate nachdem der Krieg aufhorte,
fingen wir an, zueinander zu gehen [...] Als sei nichts gewesen [...] Als hétte dieses Loch

nie existiert. Als hétten die Linien nie existiert«.

Eine solche Ausblendung zugunsten einer Normalisierung der interethnischen
Beziehungen mag zunichst sinnvoll erscheinen. Wie die Subjektivierung des
Krieges und die Externalisierung der Schuld ermdglicht auch das Schweigen
iber den Krieg den Angehorigen der verschiedenen ethnischen Kategorien, im
Alltagsleben friedvoll zu interagieren. Mittels dieser Interaktionen lieBen sich
dann moglicherweise neue Wirklichkeiten erschaffen, innerhalb derer die ethni-
schen Grenzziehungen keine oder zumindest eine nachgeordnete Rolle spielen,
d. h. Wirklichkeiten, innerhalb derer es gelingt, eine gemeinsame Identitét als
Bosnierlnnen zu entwickeln. Ein zweiter Blick auf das Zitat ldsst allerdings
bereits erahnen, dass hinter der Oberfliche einer interethnischen Annédherung,
eines scheinbaren Vergessens oder Verzeihens, andere Deutungsmuster wirksam
sind, denn das Fortfiihren seiner Rede im Konjunktiv — »als sei nichts gewesen«
— bringt doch gerade die Faktizitit des Gewesenen gegen die Annahme iiber das
Nicht-Gewesene in Anschlag.

Im Folgenden sollen die assoziativen Strategien einer genaueren Betrachtung
unterzogen werden. Es wird zu zeigen sein, dass auch diese vermeintlich verbin-
denden Interaktionsmuster letztlich nur zu einer Reproduktion der Téter-Opfer-
Dichotomie entlang ethnischer Grenzen und damit auch zu einer weiteren Spal-
tung der Gesellschaft entlang ethnischer Linien beitragen.

3. BLOCKIERTE WEGE AUS DEM NACHKRIEG
3.1 Schaffung einer gemeinsamen Opferidentitat
Auf den ersten Blick scheinen die Subjektivierung des Krieges und die Externa-
lisierung der Schuld eine Integration der bosnischen Gesellschaft(en) zu unter-

stiitzen, indem sie die Mdglichkeit zur Konstruktion einer gemeinsamen Opferi-
dentitdt bieten und es den Mitgliedern der konfligierenden Gruppen ermdgli-

gangenen Krieg beginnen. Die meisten Befragten antworteten mit >kaumc« (30,3 %)
oder »nie« (26,2 %) (Popovi¢/Paji¢ 2011: 19).

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 163

chen, sich selbst (auch) als Mitgliedglieder einen gemeinsamen iibergeordneten
Gruppierung aufzufassen. Ein genauerer Blick zeigt jedoch, dass eine solche, die
ethnische Zugehdrigkeit transzendierende Verbindung nur innerhalb eines raum-
zeitlich begrenzten sozialen Kontextes existiert. Die hermeneutische Analyse der
erhobenen Gespriche offenbart, dass hinter diesen temporéren Koalitionen nach
wie vor die Narrative {liber die eigene und exklusive Opferrolle wirksam sind.
Der kompetitive Charakter der Selbstviktimisierung wird auch durch die assozia-
tiven Strategien nicht auler Kraft gesetzt. Wie verhilt es sich dann aber mit der
identifizierten Jugonostalgie? Kontrastiert mit den objektiven Daten, die ge-
meinsam mit den Interviews erhoben wurden, zeigt, dass vor allem die befragten
BosniakInnen eine positive Einstellung gegeniiber dem Jugoslawismus aufwei-
sen. Dieser Zusammenhang legt nahe, dass die Narrationen oder die Erzdhlun-
gen von dem was war, gleichzeitig auch Erzdhlungen sind von dem, was sein
soll; im Vergangenen wird auch — wenn nicht gar vor allem — Zukiinftiges ver-
handelt. So dient den bosniakischen Interviewpartnerlnnen eine positive Be-
schreibung der vergangenen Gemeinsamkeit doch letztlich als Beweis, dass eine
gemeinsame Zukunft in einem »multi-ethnischen« Bosnien doch moglich ist.
Die Gegenwart eines ethnisch segregierten und vor allem eines in mehrere Teile
zerfallenen Bosnien-Herzegowina, ist fiir die bosniakischen GesprachspartnerIn-
nen nicht zu akzeptieren. Bei den bosnischen Kroatlnnen, die den bosnischen
Gesamtstaat in der Regel sehr viel stirker infrage stellen, kommt es dagegen
typischerweise zu einer Damonisierung der gemeinsamen Vergangenheit. Der
jugoslawische Vielvolkerstaat wird in diesen Interviews als repressives und
diskriminierendes System beschrieben, oder gar als Ursprung alles Bosen, wobei
auch sehr deutlich wird, dass diese Beschreibungen dem sozial anerkannten
Narrativ der kroatischen Ingroup entspricht. Die Bemiihungen um die Etablie-
rung dieser Damonisierenden Wirklichkeitsperspektive beschreibt die kroatische
Schriftstellerin Dubravka Ugresi¢ in ihrem Roman >Das Ministerium der
Schmerzen«:

»Den neuen Machthabern geniigte nicht die bloe Macht: in den neuen Staaten hatten
Zombies zu leben, Menschen ohne Gedéchtnis. Die jugoslawische Vergangenheit wurde
offentlich geschmaiht, die Menschen wurden aufgefordert, sich von ihrem fritheren Leben
loszusagen und es zu vergessen. Filme, Biicher, Popmusik, Witze, Fernsehen, Erzeugnis-
se, Zeitungen, Nachrichten, Sprache, Menschen — alles musste aus der Erinnerung ver-
bannt werden. Und vieles endete auf dem Miill [...] »Jugonostalgie<, die Erinnerung an das
Leben im ehemaligen Land, wurde zum Synonym fiir politische Subversion« (Ugresi¢
2007: 64).

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | ANA MuIC

Weniger eindeutig fillt die Zuordnung der serbischen Interviewees zu der einen
oder anderen Strategie aus; ihre Reden weisen gleichermaf3en Spuren der »Jugo-
Verdammnis< wie der »Jugonostalgie< auf. Dies ldsst sich sehr wahrscheinlich
darauf zuriickfiihren, dass innerhalb der serbischen Ingroup verschiedene Erzdh-
lungen hinsichtlich der Funktionsfihigkeit einer »multikulturellen< oder »mul-
tiethnischen< Gemeinsamkeit wirksam sind, je nachdem, ob es sich um das ehe-
malige Jugoslawien handelt, oder um das gegenwiértige Bosnien-Herzegowina.
Es entspricht offensichtlich einem innerhalb dieser Gruppe gesellschaftlich
etablierten Narrativ, dass sich »die Serben« fiir den Erhalt des jugoslawischen
Gesamtstaates eingesetzt haben, wihrend zundchst die Slowenen und Kroaten
und dann spiter die Bosniaken diesen Gesamtstaat aufzulésen wiinschten, um
ihre eigenen Nationalstaaten zu griinden. Am Erhalt eines bosnisch-
herzegowinischen Gesamtstaates dagegen hat keinerlei Interesse zu bestehen,
denn ein solcher Gesamtstaat stiinde — so die gezielt verbreitete Angst — unter
muslimischer Vorherrschaft. Es seien die »Muslime¢, die Bosnien nicht nur
zentralisieren und dominieren wollen, sondern dariiber hinaus gar die Existenz
der (christlichen) Serben bedrohen. Bemerkenswert ist eine in diesem Kontext
typischerweise vorgenommene Betonung der religiosen Zugehorigkeit: Die
Gegeniiberstellung von Christen und Muslimen dient einer nach auflen, an das
europdische« Ausland gerichteten Legitimierung der eigenen Perspektive. Diese
unterschiedliche Bewertung des bosnischen Gesamtstaates von Serblnnen und
Kroatlnnen auf der einen und den BosniakInnen auf der anderen Seite, ist sehr
wahrscheinlich darauf zuriickzufiihren, dass sowohl die bosnischen SerbInnen
als auch die bosnischen KroatInnen ihre priméren Nationalstaaten in Serbien und
in Kroatien sehen und eben nicht wie die Bosniaklnnen in Bosnien-
Herzegowina. Mit Juri Lotman ldsst sich hier mit der >Zentrum-Peripherie-
Differenzierung< argumentieren: Wiéhrend fiir Bosniaklnnen Bosnien-
Herzegowina das Zentrum ihrer Kultur darstellt, ist es flir die Serblnnen und
KroatInnen >lediglich« die Peripherie (vgl. Lotman 2010).

Damit im Zusammenhang steht ein weiteres Hindernis fiir die Entwicklung
einer gemeinsamen, iibergeordneten bosnischen Identitidt. Norbert Elias hat
bereits darauf hingewiesen, dass bei sozialen Integrationsprozessen von einer
jeweils niedrigeren zu einer jeweils hoheren Ebene stets mit Widerstdnden zu
rechnen sei, und das nicht nur, weil mit solchen Integrationsprozesse immer
auch Machtverlagerungen einhergehen (vgl. Elias 1987: 222). Auch die Angst
vor einem Verlust der eigenen Kultur ist hier handlungsleitend. Das Festhalten
an alten< Strukturen, so Elias, »hingt sicherlich zum guten Teil mit einem be-
stimmten Empfinden zusammen: mit dem Empfinden, dafl das Verblassen und
erst recht das Verschwinden eines Stammes oder Staates als einer autonomen

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 165

Einheit eine Sinnentleerung alles dessen bedeutet, was die vergangenen Genera-
tionen im Rahmen und im Namen dieser Uberlebenseinheit getan und gelitten
haben« (Elias 1987: 296). Im gegenwirtigen BiH haben ethnische Entrepreneurs
ein ausgeprigtes Interesse daran, die Angste der Menschen mindestens vor dem
Verlust ihrer Kultur zu schiiren, denn die ethnische Teilung des Landes garan-
tiert ihnen die Macht. Es ist sicherlich nicht zuletzt diese anhaltende Mobilisie-
rung durch diese postwar lords die eine Befriedung der Gesellschaft und jegliche
Moglichkeit des Vergessens verhindert.

3.2 Schweigen im Nachkrieg

Auf den ersten Blick erscheint es durchaus sinnvoll davon auszugehen, dass eine
Tabuisierung der Kriegsvergangenheit im interethnischen Gesprdch zu einer
Integration der bosnischen Gesellschaften fiihrt. Das Tabu zu brechen wiirde
bedeuten einen Konflikt dariiber zu riskieren, wer denn den Krieg angefangen
hat und wer letztlich die Verantwortung fiir all die Verbrechen trégt, die wih-
rend des Kriegs geschahen. Tatséchlich weist die Analyse daraufhin, dass die
Menschen den Krieg ausblenden, um solche Konflikte in ihrem Alltagsleben zu
vermeiden. Doch diese Konflikte werden nicht vermieden, um die Gefiihle der
ethnisch anderen nicht zu verletzen oder um Unterschiede herunterzuspielen
(Stefansson 2010: 70) — verschiedene v.a. ethnographische Studien ziehen, m.E.
zu voreilig, genau diese Schliisse.’ Diese Konflikte werden vielmehr vermieden,
um die jeweils eigene Wirklichkeitsperspektive vor externen Infragestellungen
zu bewahren. So lange ndmlich ethnisch verzerrte Ingroup Erinnerungen leben-
dig gehalten werden, z. B. durch die erwédhnten ethnischen Unternehmer oder
durch Kriegsdenkméler und andere kulturelle Artefakte, tragt das kriegsbezoge-
ne Schweigen im Rahmen interethnischer Begegnungen eben nicht dazu bei,
dass vergessen wird, sondern vielmehr zu einer weiteren Verfestigung der eige-
nen Perspektive auf Vergangenheit und Gegenwart. Das Vergessen hat ndmlich
einen strategischen Nachteil gegeniiber dem Erinnern: »One can remember that
one remembers, but one has to forget that one has forgotten« (Boyden 2003:
Abs. 5).

5 In seinem Artikel »Coffee after Cleansing« analysiert Anders H. Stefansson die Be-
ziehungen zwischen den serbischen Einwohner/ Innen und bosniakischen Riickkehre-
rlnnen in Banja Luka. Auch er stellt fest, dass im Rahmen interethnischer Begegnun-
gen der Krieg typischerweise ausgeblendet wird. Er argumentiert allerdings, dass »the
phenomenon of collective silence on specific issues in interethnic social life is a sort

of unarticulated existence of empathy« (Stefansson 2010: 70).

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | ANA MuIC

Genau betrachtet geht also mit der Anwendung der >So-tun-als-ob-Strategiex,
mit dem Verschweigen, letztlich eine Reproduktion oder gar eine Verdichtung
der ethnischen Grenzziehung einher, denn wenn die Kriegsvergangenheit nur
innerhalb der geschiitzten Sinnwelt der Ingroup thematisiert wird, wird die je
eigene Perspektive auf diese Vergangenheit stets aufs Neue legitimiert und
dadurch schlieBlich gefestigt. In anderen Worten: Wenn Gespriche um die
Wirklichkeit der Kriegsvergangenheit nur im Kreise »Gleichgesinnter< stattfin-
den, ist zu erwarten, dass eben diese Wirklichkeit in Stein gemeif3elt wird. Ber-
gers und Luckmanns Feststellung, dass sich die Wirklichkeitsbestimmung typi-
scherweise vor dem Hintergrund einer Welt vollzieht, die schweigend fiir gewiss
gehalten wird (Berger/Luckmann 1969: 109), bekommt hier eine neue Implika-
tion: Durch die Tabuisierung hélt jeder die eigene Bestimmung schweigend fiir
gewiss, es besteht jedoch keine Einigung dariiber, was »wirklich< oder »wahr« ist.
Der Kriegserfahrung wird dadurch, dass iiber sie nicht gesprochen wird, kein
»feste[r] Platz in der wirklichen Welt« (Berger/Luckmann 1969: 164) gegeben —
zumindest nicht in jener Welt, die von In- und Outgroup gleichermafen bewohnt
wird. Hier bleibt sie der beriihmte elephant in the room.

Dies hat nun aber auch Implikationen im Hinblick auf ein potentielles Ver-
zeihen: Gerade das Verzeihen setzt ein gemeinsames Narrativ voraus, d. h. eine
gemeinsame Wirklichkeitsperspektive, eine Einigung hinsichtlich der Frage wer
Opfer und wer Titer ist. Im bosnisch-herzegowinischen Nachkrieg, der, wie im
vorliegenden Beitrag dargestellt wurde, ganz wesentlich durch eine kompetitive
Selbstviktimisierung charakterisiert ist, geht es damit weniger um die Frage, ob
verziehen werden kann, sondern zunéchst noch um die Frage, wer denn wem
verzeihen darf. Das Verzeihen selbst ist damit hdchst umstritten.

Klassische sozialpsychologische Experimente legen nahe, dass sich solche
Konkurrenzsituationen durch eine gegenseitige Anerkennung des Opferstatus
entschirfen lassen. Abgesehen von der Tatsache, dass sich Viktimisierungen
stets durch einen gewissen Egoismus auszeichnen — der US-amerikanische Psy-
chiater John Mack spricht hier von einem »egoism of victimization« (Mack
1990: 125) — gilt es auch zu beriicksichtigen, dass eine solche gegenseitige An-
erkennung auch eine gewisse Risikobereitschaft voraussetzt. Wer geht den ers-
ten Schritt? Genaugenommen handelt es sich hier um ein Gefangenendilemma:
Gehe ich einen Schritt auf mein Gegeniiber zu (indem ich beispielsweise eine
Partei jenseits des ethnisch-nationalistischen Spektrums wihle), ohne zu wissen,
dass das Gegeniiber diesen Schritt auch unternimmt, laufe ich Gefahr, diesem
Gegeniiber eine zusétzliche Waffe im Kampf um den eigenen Opferstatus in die
Hand zu geben. Vielleicht jene Waffe, die dann dariiber entscheidet, welche
Wirklichkeitsperspektive sich letztlich durchsetzt.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 167

LITERATUR

Agency for Statistics of Bosnia and Herzegovina (2016): Popis stanovnistva,
domacinstava i stanova u Bosni i Hercegovini, 2013. Resultati popisa [Cen-
zus of Population, Households and Dwellings in Bosnia and Herzegovina,
2013. Final Results].

Andrighetto, Luca/Mari, Silvia/Volpato, Chiara/Behluli, Burim (2012): Reduc-
ing Competitive Victimhood in Kosovo: The Role of Extended Contact and
Common Ingroup Identity: Reducing Competitive Victimhood, in: Political
Psychology, Vol. 33(4), 513-529.

Bar-Tal, Daniel/Chernyak-Hai, Lily/Schori, Noa/Gundar, Ayelet (2009): A
Sense of Self-Perceived Collective Victimhood in Intractable Conflicts, in:
International Review of the Red Cross, Vol. 91(874), 229-258.

Baumann, Marcel M. (2010): Contested Victimhood in the Northern Irish Peace
Process, in: Peace Review, Vol. 22(2), 171-177.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1969): Die gesellschaftliche Konstruktion
der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a. M.: Fi-
scher.

Boyden, Michael (2003): The Rhetoric of Forgetting. Elena Esposito on Social
Memory, in: Image [&] Narrative. Online Magazine of the Visual Narrative,
Vol. 6.

Brockmeier, Jens (2002): Remembering and Forgetting: Narrative as Cultural
Memory, in: Culture & Psychology, Vol. 8 (1), 15-43.

Drakuli¢, Slavenka (1992): Sterben in Kroatien, Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt.

Dzihi¢, Vedran (2006). Europa als Bosnischer Mythos vs. Bosnischer Balkan als
europdisches politisches Trauma, in: Dzihi¢, Vedran/Nadjivan, Silvia/Paic,
Hrvoje/Stachowitsch, Saskia (Hrsg.), Europa — verflucht begehrt. Europa-
vorstellungen in Bosnien-Herzegowina, Kroatien und Serbien, Wien:
Braumiiller, 13-94.

Dzihi¢, Vedran (2008): Ethnonationalismus und Ethnopolitik als bosnisches
Schicksal. Den geschichtlichen und aktuellen Widerspriichen Bosniens und
Herzegowinas auf der Spur, in: Kakanien Revisited.

Elias, Norbert (1987): Die Gesellschaft der Individuen. 7. Aufl., Frankfurt a. M.
Suhrkamp.

Ferguson, Neil/Burgess, Mark/Hollywood, Tan (2010): Who are the Victims?
Victimhood Experiences in Postagreement Northern Ireland: Who are the
Victims?, in: Political Psychology, Vol. 31(6), 857-886.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | ANA MuIC

Goftman, Erving (1963): Stigma. Notes on the Management of Spoiled Identity,
Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Hoch, Martin (1999): Vater aller Dinge? Zur Bedeutung des Krieges fiir das
Menschen- und Geschichtsbild, in: Mittelweg 36, Vol. 8(6), 30-48.

Ignatieff, Michael (1996): Reisen in den neuen Nationalismus, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Lotman, Jurij M. (2010): Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie
der Kultur, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lovrenovi¢, Ivan (1999): Bosnien und Herzegowina, Wien: Folio.

Lovrenovi¢, Ivan (2010): Dvadesetjedna teza, in: Bosna i Hercegovina.
Buducnost nezavrsenog rata, Zagreb: Novi Liber, S. 149-233.

Mack, John (1990): The Psychodynamics of Victimization Among National
Groups in Conflict, in: Montville, Joseph V./Volkan, Vamik D./Julius, De-
metrios A. (Hrsg.), The Psychodynamics of International Relationships:
Concepts and Theories, Lexington: The Free Press, S. 119-129.

Merton, Robert K. (1995): Die self-fulfilling prophecy, in: Soziologische Theo-
rie und soziale Struktur, Berlin: De Gruyter, S. 399—413.

Miji¢, Ana (2014): Verletzte Identititen. Der Kampf um den Opferstatus im
bosnisch-herzegowinischen Nachkrieg, Frankfurt/New York: Campus.

Mitscherlich, Alexander/Mitscherlich, Margarete (1984 [1967]). Die Unfdhigkeit
zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens. 16. Aufl., Miinchen: Piper.

Miinkler, Herfried (2003): Unter Abwertungsvorbehalt. Vom Bombenkrieg bis
zur Vertreibung, in: Frankfurter Rundschau, 9.

Noor, M./Shnabel, N./Halabi, S./Nadler, A. (2012): When Suffering Begets
Suffering: The Psychology of Competitive Victimhood Between Adversarial
Groups in Violent Conflicts, in: Personality and Social Psychology Review,
Vol. 16 (4), 351-374.

Oevermann, Ulrich (1973): Zur Analyse der Struktur von sozialen Deutungsmus-
tern. Unveroffentlichtes Manuskript, Frankfurt a.M.

Oevermann, Ulrich (2001): Die Struktur sozialer Deutungsmuster — Versuch
einer Aktualisierung, in: Sozialer Sinn, Vol. 2(1), 35-81.

Oevermann, Ulrich (2002): Klinische Soziologie auf der Basis der Methodologie
der objektiven Hermeneutik: Manifest der objektiv hermeneutischen Sozial-
forschung, Manuskript, Frankfurt a.M.

Pai¢, Hrvoje (2006): Europa- und Balkanvorstellungen in Kroatien, in: Dzihié,
Vedran/Nadjivan, Silvia/Pai¢, Hrvoje/Stachowitsch, Saskia (Hrsg.), Europa
— verflucht begehrt. Europavorstellungen in Bosnien-Herzegowina, Kroatien
und Serbien, Wien: Braumiiller, S. 95-156.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMSTRITTENES VERZEIHEN | 169

Popovié¢, Dragana/Paji¢, Zoran (2011): Facing the Past and Access to Justice
from a Public Perspective. Special Report (20. April 2011), Sarajevo:
UNDP.

Shnabel, Nurit/Noor, Masi (2012): Competitive Victimhood Among Jewish and
Palestinian Israelis Reflects Differential Threats to their Identities: The Per-
spective of the Needs-Based Model, in, Jonas, Kai J./Morton, Thomas A.
(Hrsg.): Restoring Civil Societies, Chichester: John Wiley & Sons, Ltd,
S. 192-207.

Simmel, Georg (1917): Der Krieg und die geistigen Entscheidungen. Reden und
Aufsdtze, Miinchen/Leipzig: Duncker & Humblot.

Stefansson, Anders H. (2010): Coffee after cleansing? Co-existence, co-
operation, and communication in post-conflict Bosnia and Herzegovina, in:
Focaal, Vol. 2010(57), 62-76.

Toe, Rodolfo (2016): Census Reveals Bosnia’s Changed Demography, in: Bal-
kanlnsight vom 30.06.2016.

Ugresi¢, Dubravka (2007): Das Ministerium der Schmerzen, Berlin: Berlin Ver-
lag Taschenbuch.

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 - am 13.02.2026, 21:49:04. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839436516-011 -

4. https://wwwlnlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436516-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

