2. Soziologie der Beziehungsweisen

Die vorliegende Soziologie geht davon aus, dass es soziale (Werdens-)
Beziehungen gibt, die primar und konstitutiv fiir die Hervorbringung
von Individuen, Akteuren, Subjekten und Systemen sind, und dass de-
ren Entstehung, Existenz und zukiinftiges Aufkommen weder unwahr-
scheinlich noch kontingent, sondern evident ist. Dem liegt die Annahme
zugrunde, dass das Soziale nicht durch explizite Prozesse der Herstellung
sozialer Beziehungen hervorgebracht werden muss, sondern diesen ak-
tiven Komponenten immer schon vorausgeht: Wir sind nie nicht-sozial
gewesen. Um dieser vorgangigen Sozialitdt gerecht zu werden, bedarf es
1.) eines Konzepts des sozialen Lebens, das den hergestellten sozialen Be-
ziehungen zwischen Gesellschaftsmitgliedern vorausgeht (und auch Be-
ziehungen zu und zwischen nichtmenschlichen Gruppenmitgliedern er-
laubt) und 2.) eines Konzepts, dass fir diese Gruppenmitglieder Formen
des sozialen Verhaltens beriicksichtigt, durch das sie sozial sind, ohne zu
handeln oder zu interagieren. Man muss sie sozial sein lassen, ohne sie
zum (rationalen) Handeln oder zur Kommunikation zu zwingen. Man
muss also ihre »konstitutiv[e] Passivitit« erschlieflen. Zum Bereich die-
ser konstitutiven Passivitit gehort bereits das, was fir gewohnlich als
aktive Konstruktion der Wirklichkeit durch die individuelle Wahrneh-
mung verstanden wird. Bei alldem handelt es sich immer um verschie-
dene Formen »passiver Synthesen« (Deleuze 1992: 100ff.)7, oder, um es
paradox auszudriicken: um passive Praktiken.

Soziale Immanenz

Im Zusammenhang des Primats des Sozialen gehe ich davon aus, dass
es eine soziale Immanenz gibt, wie Gilles Deleuze und Félix Guattari es

7 Eshandelt sich bei dem Begriff der passiven Synthese ganz explizit nicht um
einen phinomenologischen Begriff. Der Begriff der passiven Synthesen von
Husserls Phanomenologie wird vielmehr in Richtung einer Theorie der so-
zialen Immanenz reinterpretiert. Es sind keine Synthesen des phinomeno-
logischen Bewusstseins, sondern »Synthesen der Zeit« (Deleuze 1992: 100)
aus denen Bewusstsein hervorgeht. Die Kontraktion der Zeit findet nicht
nur im menschlichen Bewusstsein statt. Vielmehr muss man im sozialen Le-
ben »Ebenen von passiven Synthesen« unterscheiden (ebd. 103). Und auch
wir sind Kontraktionen »aus Wasser, Erde, Licht und Luft, nicht nur bevor
wir diese erkennen und reprasentieren, sondern noch bevor wir sie empfin-
den.« (ebd. 102). Alles ist »Betrachtung, selbst die Felsen und die Walder,
die Tiere und Menschen« (ebd. 105).

18

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALE IMMANENZ

nennen wiirden, ein soziales Leben, eine soziale Welt, in der sich diese
Sozialitit abspielt. Immanenz ist der Begriff aus Spinozas Theorie, der
das pointiert, was gegenwirtig etwa in bestimmten Praxissoziologien
als »flache Ontologie« (Schatzki 2016) angesprochen wird. Gemeint ist,
dass es kein AufSen, keine Transzendenz, keine Essenzen, mithin auch
keine Tiefenstruktur jenseits gegebener Phinomene gibt. Vielmehr liegt
alles offen zutage, es spielt sich stets im Binnenraum der Immanenz ab.
Fiir das so in den Blick kommende Geschehen existieren auch keine Hin-
dernisse mehr, die uniiberwindbar waren. Man bewegt sich in der Im-
manenz oder wechselt innerhalb ihrer die Ebenen.® Eine solche Soziolo-
gie operiert weder mit der Idee einer untiberwindlichen Kluft (zwischen
Subjekt und Objekt, System und Umwelt etc.) noch mit der Aufhebung
dieser Unterscheidung. Was sie ins Spiel bringt, ist demgegentiber eine
Vervielfiltigung und Heterogenisierung der Differenzen. Subjekt und
Objekt, System und Umwelt gehoren in ein und dasselbe Kontinuum
(Leibniz). Sie liegen auf derselben Immanenzebene. Nicht Klifte und
Spalten, sondern Falten gliedern dieses Kontinuum (Deleuze 1995). So
ist das Leben eine unendlich gefaltete Immanenz, in der sich Individua-
tion ereignet, also Subjekte, Objekte und alle moglichen andere Entita-
ten entstehen (Deleuze 1996: 29).

Die soziale Immanenz ist ganz unabhingig von Interaktionen und
Kommunikationen. Mit anderen Worten, es sind nicht die menschlichen
Akteure bzw. sozialen Systeme, die Sozialitit herstellen, vielmehr geht die
Sozialitat diesen Akteuren und Systemen immer schon voraus.

Die Unsicherheit, Instabilitat und Fragilitit sozialer Beziehungen be-
trifft nie die soziale Immanenz selbst, nicht deren heterogene und man-
nigfaltige Ordnungen, sondern immer nur spezifische Erkenntnisper-
spektiven, die an Plausibilitit gewinnen oder verlieren. Das erklart
zugleich das soziologische Ordnungsproblem: Die Angst vor dem Ver-
lust der Plausibilitat der eigenen Deutung korrespondiert mit dem, was
man als die Bedrohung der eigenen Ordnung empfindet.

Eine solche konzeptionelle Umstellung erlaubt es, die aktiven Kompo-
nenten zu relativieren und die passiven Elemente zu ihrem Recht kom-
men zu lassen. Und man kann dann, wie ich in den Kapiteln o und 11
zeigen werde, sogar einen Begriff sozialer Beziehungen denken, der nicht
auf wechselseitiger Aktivitat, nicht auf Interaktivitit gegriindet ist, son-
dern auf interpassiven sozialen Beziehungen und auf suspendierendem

8  Im Gegensatz z.B. zur Subjektphilosophie Kants. Kant geht von einer un-
uberbriickbaren Kluft zwischen Subjekt und Objekt aus. Er raumt alle Be-
dingungen der Moglichkeiten ab, durch die ein Subjekt Erkenntnisse tiber
ein Objekt erlangen konnte. Jedoch finden sich alle diese Vorannahmen
vollig unkritisch auf der Seite eines immer schon »fix und fertigen« Erkennt-
nissubjektes wieder. Dieser Vorgang ist oft kritisiert worden (vgl. Deleuze
1992), auch in der Soziologie (vgl. Bourdieu 1976, Latour 1996a).

19

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIOLOGIE DER BEZIEHUNGSWEISEN

Verhalten. Passivititen, Interpassivititen, Suspensionen, Umgehungen
sind genauso sozial, wie deren aktive Gegenstiicke. Es geht mir nun
nicht um eine totalisierende Umkehrung der Perspektiven, die nun aus-
schliefSlich passive Beziehungen als soziologisch relevant behandeln
mochte. Vielmehr geht es darum, weniger wegzulassen und zusatzlich
zu den aktiven Formen die konstitutive Rolle der Passivitit in die So-
ziologie zuriickzuholen. Dies geschieht auch und gerade ausgehend von
der empirischen Beobachtung, die zusitzlich zur Erweiterung des Sozia-
litatsbegriffs zu der Erkenntnis gelangt ist, dass diese passiven Formen
viel weitverbreiteter sind, als man vielleicht vermuten mag.

Zugleich erlaubt eine solche relationale Soziologie die Relativierung
der Relata. Man muss das Soziale weder ausgehend von Akteuren noch
von Menschen erklaren.

Methodologischer Relationalismus

Innerhalb der soziologischen Selbstbeschreibung betrifft eine der grund-
legendsten gepflegten Unterscheidungen die der Orientierung am Indi-
viduellen oder am Kollektiven: methodologischer Individualismus oder
methodologischer Kollektivismus. Geht man von einer Bestimmung des
Sozialen aus, die mit der Vorstellung einer gesellschaftlichen Realitit ei-
genen Rechts operiert, spricht man von methodologischem Kollektivis-
mus. Umgekehrt gilt: Wenn die Motive, Wiinsche und Antriebe von In-
dividuen zur Erkldrung des Sozialen herangezogen werden, spricht man
vom methodologischen Individualismus.

Ausgehend von dem hier vorgeschlagenen Begriff der sozialen Im-
manenz ergibt sich notwendig auch eine neue Methodologie. Diese soll
das soziale Leben weder primir ausgehend vom Handeln der Individu-
en noch von der Sphire des Gesellschaftlichen in den Blick nehmen als
vielmehr ausgehend von sozialen Beziehungen (innerhalb einer sozialen
Immanenz). Strikt soziologisch vorgehen, heifdt hier also ausgehend von
sozialen Beziehungen zu denken. Priagend fir soziale Beziehungen sind
dann nicht die individuellen Motive oder die Kollektivtatsachen, son-
dern das Zwischen, d.h. die Beziehungen, Wechselwirkungen und wech-
selseitigen Affizierungen.

Man kann sicher sagen, dass es bei den Klassikern der soziologischen
Theorie vor allem und fast ausschliefSlich Georg Simmel war, der eine
strikt relationale Perspektive eingenommen hat (Ruggieri 2017). In die-
sem Zusammenhang hat Simmel mit dem Konzept der Wechselwirkung
wohl als erster eine Sozialtheorie differenztheoretischen Zuschnitts vor-
gelegt, in der das konstitutive Zwischen zentral ist. Weder die Akteure
noch die Handlungen stehen im Zentrum dieser Theorie, sondern die
Wechselwirkungen. Wenn manche Historiker und Soziologen Simmel

20

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHER RELATIONALISMUS

heute als Urvater der Interaktionstheorie ansehen, dann muss man da-
rauf hinweisen, dass in Simmels Theorie das Primat der Vergesellschaf-
tung weder bei den Interaktionen noch bei den Individuen liegt, sondern
eben in den Wechselwirkungen. Die Menschen bringen die Wechselwir-
kungen nicht durch Interaktionen hervor, vielmehr treten sie in sie ein
(Simmel 1992a: 17). Wechselwirkungen sind weder identisch mit noch
das Ergebnis von Interaktionen. Vielmehr sind sie Zwischenphianomene
sozialer Beziehungen. Dabei handelt es sich gleichsam um Kréifte im Zwi-
schen, die gar nicht notwendigerweise auf Handlungen von Akteuren
zuriickgehen miissen, wie es der Begriff der Interaktion unterstellt. Eine
Wechselbeziehung kann als konstitutives Zwischen soziales Leben auch
in passiven Beziehungen hervorbringen: Soziales Leben kann sich auch
zwischen Passeuren — als Interpassion — ergeben. Das Zwischen-zwei (in-
ter) ist ein Prozess, der zwei Seiten in Beziehung miteinander setzt und
der das soziale Leben eher als ein Werden, denn als eine Struktur erschei-
nen lasst: Vergesellschaftung statt Gesellschaft. Auch hat sich Simmel
weniger fur individuelle Motive und Antriebe interessiert als vielmehr
fur die Formen und Inhalte sozialer Wechselbeziehungen. Bei den Inhal-
ten sozialer Beziehungen kann es sich z.B. um (6konomischen) Tausch,
(psychologische) Attraktivitat oder (soziale) Geselligkeit handeln und
diese Inhalte (der sozialen Beziehungen) konnen dann ganz verschiede-
ne Formen annehmen, sie konnen z.B. arbeitsteilig, libidinos, solidarisch
organisiert sein. Die Formen von Wechselbeziehungen werden nicht von
den Inhalten bestimmt und umgekehrt. Eine Liebesbeziehung ist genau-
so wenig notwendig solidarisch und libidinos, wie eine 6konomische Be-
ziehung notwendigerweise eine Konkurrenzbeziehung sein muss. Eine
Liebesbeziehung kann antagonistisch wie solidarisch sein, genauso wie
okonomische Tauschverhaltnisse auch freundschaftlich ablaufen kon-
nen (Simmel 1992a). Simmels Denken stellt fur diese Arbeit eine Flucht-
linie des Denkens dar, ohne zugleich die zentrale Bezugsperson zu sein.
Es handelt es sich bei seiner Soziologie um eine bestimmte Denklinie, der
wir heute noch bzw. wieder folgen. Dieser Ansatz einer protorelationa-
len Soziologie dient mir als Ausgangspunkt fiir die Entwicklung dessen,
was ich methodologischen Relationalismus nenne.

Der methodologische Relationalismus ist auf eine sehr spezifische
Weise differenztheoretisch angelegt. Die differenztheoretische Anlage
impliziert, Einheit ausgehend von der Differenz zu denken: soziale oder
gesellschaftliche Einheiten ausgehend von Differenzen zu konzeptuali-
sieren. Es bedeutet, von sozialen Beziehungen her zu denken. Dabei geht
es nicht darum, Einheit als einen Prozess der Unterscheidung von et-
was Anderem zu denken, z.B. in Abgrenzung gegen eine Umwelt, einen
Feind oder von einem konstitutiven Auflen. Differenz als konstitutives
Zwischen ist also weder evolutionire Ausdifferenzierung, in deren Rah-
men ein System immer groflere Komplexitat gegeniiber einer Umwelt

21

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIOLOGIE DER BEZIEHUNGSWEISEN

gewinnt, noch handelt es sich um Identititsbildung mithilfe von Ab-
grenzungsbewegungen gegen ein externes Anderes (wie etwa in der von
Carl Schmitts Freund-Feind-Schema gepragten Hegemonietheorie). Die
Differenz konstituiert vielmehr beide Seiten gleichurspriinglich. Die Un-
terscheidung von System und Umwelt, Innenwelt und AufSenwelt, Innen
und Auflen, Alter und Ego konstituiert sich, wenn man so will, in der
Mitte, ausgehend vom Zwischen, der Zwischenwirkung, ausgehend von
der Falte, die zwei Seiten teilt: »eine »Zwiefaltungs, ein >Zwischen-Zweic
in dem Sinne, dass sich die Differenz differenziert« (Deleuze 1995: 24).
Das Spezifikum dieser differenztheoretischen Methode besteht also in
der Bestimmung der Differenz als konstitutives Zwischen und (wie wir
noch sehen werden) in der methodischen Fokussierung auf Inhalte und
Intensitdten. Sie steht damit in Opposition zu formalistischen und exten-
siven Methoden, die sich mit Verteilungen und Strukturen beschiftigen.

Ein solcher Ansatz grenzt sich von anderen soziologischen Ansitzen
in mehrfacher Weise ab. Zum einen entzieht sich der methodologische
Relationalismus auf der formalen Ebene den Alternativen des methodo-
logischen Kollektivismus oder methodologischen Individualismus. We-
der Individuum noch Kollektiv, sondern Wechselbeziehungen stehen im
Zentrum der Untersuchung. Dartiber hinaus werden diese Beziehungen
in grofStmoglicher Vielfalt und Heterogenitit in den Blick genommen.
Soziale Beziehungen konnen nutzenmaximierend, antagonistisch, solida-
risch, egoistisch oder altruistisch sein, sie miissen es aber nicht, und keine
dieser Beziehungen ist universell oder allgemein. Dagegen folgt beispiels-
weise der methodologische Antagonismus der Annahme, dass Konflikte
und Antagonismen die Basis des Sozialen bilden. Er folgt der konfliktd-
ren Hypothese, der zufolge die gesamte Geschichte der menschlichen Ge-
sellschaften durch antagonistische Beziehungen gekennzeichnet ist, wie
es prominent z.B. bei Marx und Engels der Fall ist.

Neben der Heterogenisierung und Vervielfaltigung der Relationen
kommt es parallel zu einer Heterogenisierung und Vervielfaltigung der
Relata. Die Relata der Relationen sind keine (unteilbaren) Individuen,
sondern (teilbare) Dividuen und (zusammengesetzte) Assemblagen. Man
hat es nicht mit Individuen und Entititen zu tun, sondern mit » Grup-
penindividuierungen« und Teilungsprozessen: »Beziehungen des Dividu-
ellen« (Deleuze/Guattari 2002: 465). Der Begriff der Gruppenindividuie-
rung vervielfacht und heterogenisiert die Vorstellung von Individualitdt
und Personalitit, ohne die relationalen Prozesse in einem Kollektivbe-
griff zu hypostasieren. Er gibt ihr eine prozessuale Note im Sinne Sim-
mels: Vergesellschaftung vs. Gesellschaft.

So ist »der Mensch« fiir die relationale Soziologie keine zentrale Ka-
tegorie. Ob Menschen, Tiere oder Dinge in soziale Beziehungen eintre-
ten, ist eine rein empirische Frage. Kommen tradierte Lebensformen
(Mensch, Tier, Organisches etc.) tiberhaupt noch ins Spiel, so im Umkreis

22

hittps://del.org/10.5771/9783748905264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHER RELATIONALISMUS

der Frage, welche Elemente in soziale Beziehungen tiberhaupt eingehen.
Wie viel menschlicher beziehungsweise organischer Elemente bedarf es,
um tiberhaupt von sozialem Leben sprechen zu konnen?

Von daher adressieren die aktuellen Fragen einer relationalen Sozio-
logie nicht bestimmte Lebensformen, sondern die Beziehungen, die zu
sozialem Leben fithren und die auch technische und artifizielle Elemente
beinhalten konnen (vgl. Lash 2002). Damit kann man soziale Beziehun-
gen empirisch in den Blick nehmen, die iiber den theoretischen Egois-
mus der traditionellen Soziologie hinausgehen. In dieser Neuausrich-
tung ergeben sich unter anderem Anschliisse an aktuelle Diskussionen
des Posthumanismus (vgl. Haraway 1995, Folkers/Hoppe 2018), Post-
speziesismus (Singer 1995) und des Neuen Materialismus (vgl. Bennett
2010). So operiert auch Donna Haraway mit einem relationalen Ansatz:
Es sind nicht die Individuen, die die Beziechungen hervorbringen, sondern
»co-constitutive relationships in which none of the partners pre-exist the
relating, and the relating is never done once and for all« (Haraway 2004:
300). Zu den aus diesen Beziehungen hervorgehenden »partners« geho-
ren bei Haraway bekanntermaflen Menschen genauso wie Cyborgs, Ko-
joten und Hunde. Der Neomaterialismus von Jane Bennett geht hinsicht-
lich der Frage, welche Elemente in soziale Beziehungen eingehen, noch
weiter und weist Leben sogar dort aus, wo kaum Organisches (Men-
schen, Tiere und Pflanzen) zu finden ist: »electrons, trees, wind, electro-
magnetic fields« etc. (Bennett 2005: 446).

Damit erweist sich eine relationale Soziologie als eine Wissenschaft, de-
ren innere Komplexitit dazu geeignet ist, die Vielfalt der sozialen Bezie-
hungen empirisch aufzuschliisseln. Dagegen hat jede Analyse, die beim
humanen Leben, Individuen bzw. den Dingen einsetzt, methodologische
Schwierigkeiten die vielfiltigen sozialen Beziehungen in den Blick zu be-
kommen. Und sie wird konsequenterweise Schwierigkeiten haben, zu
zeigen, wie die Veranderung der Beziehungen zu Verdnderungen in den
Elementen (den Individuen, Dividuen und Assemblagen) fithrt. Im Zu-
sammenhang sozio-technischer Beziehungen wird sie dann z.B. emotio-
nal handelnde Menschen von affektneutral agierenden Maschinen un-
terscheiden und deren Verhiltnis als das einer Ersetzung konzipieren:
Affektneutralisierung durch Maschinisierung etc. Dadurch geraten die
transformierten Beziehungen zwischen Mensch und Maschine empirisch
jedoch aus dem Blick. Dagegen kann eine relationale Methode zeigen,
dass die Einfithrung automatisierter Systeme nicht so sehr zum Ausschluss
affektiv geladener menschlicher Aktivititen und deren Ersetzung durch
affektneutrale Maschinen fiihrt, sondern im Gegenteil gerade zur Bildung
von soziotechnischen Assemblagen, die durch hochgradig komplexe und
intensive Affektbeziehungen konstituiert sind (siche dazu Kap. 13).

Mit solchen Affektbeziehungen sind bereits die intensiven Aspekte
sozialer Beziehungen angesprochen. Bevor ich das im folgenden Kapitel

23

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIOLOGIE DER BEZIEHUNGSWEISEN

niher erlautern werde, sei bereits hier darauf hingewiesen, dass Intensi-
tdt in diesem Sinne nichts mit Starkegraden zu tun hat. Intensitit ist ein
kein gradueller Begriff, sondern ein Differenzbegriff, er bezieht sich auf
Intensititsstufen, differenzielle Uberginge und auf das Anders-Werden.
Es ist dieser differenzielle Aspekt, der dieses Buches zu einer intensiven
Soziologie macht.

Dabei riickt die intensive Soziologie Prozesse der Differenz, des An-
ders-Werdens, in den Fokus. Der Begriff des Werdens ist auch deshalb
wichtig, weil er die Analyse vom Verdacht des Positivismus und des Be-
haviorismus befreit. Zu sagen, dass die menschlichen Teilnehmer passive
Beziehungen pflegen, heifst nicht, dass sie Automaten sind, die alles an-
dere identisch nachahmen. Es bedeutet vielmehr, auch die Abweichung
in den Bereich der Passivitit zu verlegen. Keine Nachahmung ahmt iden-
tisch nach, jede soziale Beziehung und jede Form des Verhaltens ist ein
Werden, d.h. eine Form der Abweichungen.

Anders-Werden

Fur eine intensive Soziologie hat der Begriff des Werdens eine gewisse
Zentralitat. Das hat mit einer Umstellung der Vorstellung sozialer Be-
ziehungen von einem strukturellen Modell zu einem prozessual-relati-
onalen Modell zu tun. Die hier vorgeschlagene abstrakte Theorie so-
zialer Beziehungen ist auf spezifische Weise relational und prozessual.
Sie folgt »hydraulischen Modellen«, denn sie stellt das, was in anderen
Wissenschaften nur als Phase des Ubergangs gilt, ins Zentrum der Un-
tersuchung. Sie macht aus dem »Werden als solches ein Modell« (De-
leuze/Guattari 2002: 495). Die Idee des Werdens, die vor allem im An-
schluss an die Rezeption von Deleuze und Guattari wieder in den Blick
gekommen ist, ist eine genuin bergsionianische Idee.® Bei Bergson ist die
Einfiihrung des Konzepts des Werdens Ausdruck einer gewissen Unzu-
friedenheit mit den verfiigbaren wissenschaftlichen Methoden (Seyfert
2006). Es geht ihm darum, prizise zu sein und das (soziale) Leben in
seiner Gianze zu erfassen. Prizise sein heifst fir Bergson: »nichts beiseite
zu lassen« (Bergson 1985a: 31). In diesen Zusammenhang ist Bergsons
Appell einzuordnen, das radikale Werden nicht zu vernachlassigen. Die-
se Denkbewegung richtet sich gegen die klassischen Modelle der Philo-
sophie, die in der Frage des Werdens stets auf Ordnung fokussieren —
was etwas war und was es ist — selten aber auf das was es gerade wird.
Es wird stets ausgehend von einem Anfangs- und Endzustand gedacht,

9  Heike Delitz hat diese Idee theoriehistorisch, theoriesystematisch und mit
Hinblick auf ihre Analysepotentiale bei Bergson umfinglich ausgearbeitet
(2014, 2015, 2018).

24

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANDERS-WERDEN

niemals aber von der Mitte, vom Zwischen her. Mit dem Konzept des
Werdens wird der Fokus der Analyse von Anfangs- und Endzustinden
auf die Mitte umgestellt.

Dieser Appell ist nach wie vor aktuell, denn auch fiir die soziologi-
sche Forschung gilt, dass sie dazu tendiert, das radikale Werden aus-
zuschalten. Sie operiert im Denken von rdumlichen Strukturen und
Ordnungen, die in einen kausalen Zusammenhang gebracht werden
miissen und dadurch gerade das unvorhersehbare Anders-Werden kon-
zeptionell ausblenden. Und das gilt, wie wir im 7. Kapitel sehen wer-
den, bis heute und genau genommen sogar dort, wo man sich explizit
Abliufen und Prozessen verschrieben hat, wie z.B. in der Prozessso-
ziologie. Auch dort erschliefSt man sich Prozesse nach wie vor im Bilde
raumlicher Kausalketten (z.B. als Orientierung an Ereignissen im Le-
benslauf), anstatt sie mit dem Konzept des radikalen Werdens zu ver-
stehen. Bergsons Kritik richtet sich dagegen, zeitliche Prozesse als Kau-
salverhiltnisse zu denken, in denen das Gestern die Ursache des Heute
ist und sich auch so analytisch erschliefSen lasst. Zeit kausal zu den-
ken heift, direkte Verbindungen herzustellen, Skalen und lineare Ab-
folgen zu denken.

Demgegentiber ist die Zeit als Werden kein Kausalverhaltnis, sondern
beriicksichtigt immer auch ein Anders-Werden, das sich nicht umstands-
los aus der Vergangenheit erschliefSen lasst. Es umfasst qualitative Spriin-
ge oder, wie wir es spiter nennen werden: Intensititsdifferenzen. Damit
sollen die intensiven Momente des Anders-Werdens, des Auftauchens
von Wesensunterschieden in den Blick kommen. Wer kausal denkt, kennt
nur graduelle Unterschiede. Das Werden ist aber nicht nur der Ubergang
von einer Ursache in die Wirkung, sondern oft auch ein radikales An-
derswerden: Differenz. Und dafiir braucht es eine richtige Theorie der
Zeit, d.h. eine Theorie der Zeit, die Zeit als dauerndes Werden und nicht
als ausgedehnten Raum versteht: Wesensdifferenzen findet man nicht im
Raum, sondern nur in der Zeit (Seyfert 2006: 205f.). Dazu muss man
in Begriffen der Zeit denken. Es ist notig, die eigene Dauer zu verlassen
und »beliebig zahlreiche Zeitrhythmen unterscheiden zu lernen« (Berg-
son 1985a: 208). Diese Methode arbeitet mit verzeitlichten Problemen —
alle empirischen Probleme sind dabei im Rahmen einer Soziologie, ent-
lang der Rhythmen sozialer Dinge zu stellen.

Eine solche Theorie des Werdens hat Konsequenzen fir die soziolo-
gische Analyse. Statt Ordnungen, Strukturen, Konflikte und Antagonis-
men kommen nun die permanenten Transformationen in den Blick, die
soziale Beziehungen bestindig hervorbringen.

25

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIOLOGIE DER BEZIEHUNGSWEISEN

Umgehungen

Das Ordnungsdenken, die Vorstellung einer Unwahrscheinlichkeit von
Ordnung bzw. von Kommunikation, ist eng mit dem methodologischen
Antagonismus verbunden, der Vorstellung eines Primats der Konkur-
renz, des Konflikts und der Auseinandersetzung. Wihrend Hobbes die
Angst vor dem Zusammenbruch der Ordnung direkt aus dem natur-
rechtlich begriindeten Kampf um knappe Ressourcen abgeleitet hat,
ubersetzt die Soziologie die Kategorie des Kampfes in Konkurrenz. Kapi-
tel 6 zeigt, warum die Obsession mit wechselseitigen Konkurrenzverhalt-
nissen den Umstand verkennt, dass das soziale Werden oft gerade darin
besteht, Konflikten und Konkurrenzbeziehungen aus dem Weg zu gehen.

In soziologischen Ansitzen werden die Bedeutung und die Verbrei-
tung solcher differenzierend-abweichenden Bewegungen oft unter-
schitzt, versteht man unter Differenz hier doch in erster Linie Dif-
ferenzierungs- und Ausdifferenzierungsprozesse. Obwohl solche
Differenzierungsprozesse (von den archaischen zu modernen Gesell-
schaften) als sozialevolutiondr bezeichnet worden sind, und als solche
oft mit den strukturfunktionalistischen Arbeiten Durkheims in Verbin-
dung gebracht werden, gibt es gerade bei Durkheim eine andere Form
der Differenzierung. Dieses Konzept wendet Durkheim beispielsweise
in seiner Theorie der sozialen Arbeitsteilung an. Differenzierung durch
Arbeitsteilung unterscheidet sich in entscheidender Weise von dem,
was man gemeinhin unter Durkheims Differenzierungstheorie versteht.
Wenn Evolution fiir Spencer nichts Anderes als Uberlebenskampf und
Uberleben des Stirkeren ist (konfliktire Hypothese!), dann sieht Durk-
heim in evolutioniren Differenzierungen zuvorderst einen positiven,
d.h. intensiven und kreativen Prozess. So kennzeichnet sich die sozia-
le Arbeitsteilung gerade nicht durch Konflikt, Kampf und Konkurrenz,
vielmehr stellt sie eine Bewegung dar, die sich solcherart antagonisti-
scher Sozialbeziehungen gerade entzieht. Die Arbeit teilt sich namlich
gerade dann, wenn der »Uberlebenskampf hitziger« wird (Durkheim
1992: 325). Nach Durkheim umgeht die soziale Arbeitsteilung Kon-
flikte, die im Zusammenhang der zunehmenden gesellschaftlichen Ver-
dichtung und Beschleunigung entstehen (ebd. 321). Soziale Arbeitstei-
lung ist Teil der differenziellen Bewegung des Werdens, weil sie einen
Prozess der Umgebung des Uberlebenskampfes darstellt: Die Arbeit
wird gerade deshalb geteilt, um sich nicht in den selben Bereichen zu
Tode zu konkurrieren. Diese Umgehung geht auf das Anders-Werden
der Beteiligten zurtick: z.B. in dem man einen anderen Beruf erfindet,
um nicht konkurrieren zu mussen. Das soziale Leben ist nicht domi-
nant Konkurrenzkampf (antagonistische Beziehung), sondern viel eher
noch der Versuch, der Konkurrenz auf kreative Weise zu entgehen bzw.
diese zu umgehen.

26

hittps://del.org/10.5771/9783748905264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UMGEHUNGEN

Solch ein umgehendes Anders-Werden ist keineswegs entsozialisie-
rend, so als ob man sich nun aus dem Weg gehen wiirde und weniger
soziale Kontakte hitte. Die gesellschaftliche Umstrukturierung im Zu-
sammenhang der Arbeitsteilung ist vielmehr eine Intensivierung des so-
zialen Lebens. Sie trennt die Individuen nicht voneinander, vielmehr ord-
net sie gesellschaftliche Bewegungen auf neue Weise an: So »vereint aber
die Arbeitsteilung auch, obgleich sie entgegensetzt; sie lafSt die Tatigkei-
ten zusammenfliefSen, die sie differenziert; sie ndhert diejenigen an, die
sie trennt« (ebd. 335). Soziale Verdichtungen mit drohenden Konflikten
stellen Differenzen und Intensititsstufen dar, die im Zwischen der Indi-
viduen entstehen, sie sind also weder das Resultat menschlicher Krea-
tivitait und Erfindergabe, noch sind sie eine blofSe Reaktion auf dufSere
Umstinde (Anpassung).

Eine konzeptionelle Weiterfuhrung dieser Art Differenzdenken kann
man in dem von Deleuze und Guattari gepragten Begriff der »Fluchtli-
nie« (ligne de fuite) finden (Deleuze/Guattari 2002: 19f.). Dabei bezeich-
net das franzosische fuite nicht nur das FliefSen, sondern enthilt auch die
Konnotation des Entweichens, eines Lecks. Mit Deleuze und Guattari
wiurde man z.B. die soziale Arbeitsteilung Durkheims als eine Fluchtlinie
beschreiben: Sie entzieht sich den sozialen Konflikten. Mit dem Konzept
der Fluchtlinie kann man gleichsam die Umstellung von Struktur auf
Prozess grenztheoretisch ergianzen: Die Ordnung formiert sich nicht in-
nerhalb von Strukturen und internen Hierarchien, sondern durch Flucht-
linien, d.h. durch die Ordnung von Bewegungen. Neben der Umstellung
von der Anordnung zur FlieSordnung ist damit auch ein Moment der
Unbestimmtheit und Vagheit angesprochen, weil eine Fluchtlinie keine
klare Linie bezeichnet, sondern am Horizont zunehmend unscharf wird
und verschwindet. Sie ist ein Leck und entzieht sich immer deutlicher
der Konsistenz und Bestimmbarkeit: eine Fluchtlinie verschwindet in der
Ferne, gerat aus dem Blick. Wissenssoziologisch geht das mit der Ein-
sicht einher, die Zentralperspektive aufgeben zu miissen. Nun geht es da-
bei aber nicht um das Umstellen von einer Zentralperspektive auf einen
spezifischen Standpunkt, vielmehr geht es um die Umstellung vom Bild
(einer Gesellschaft) auf die Bewegung (die Vergesellschaftung): Die Zen-
tralperspektiven der Mainstream-Soziologie haben Fluchtpunkte und die
vorliegenden Analysen bewegen sich entlang von Fluchtlinien.

Das differentielle Werden besteht jedoch nicht allein in evolutioniren
Bewegungen, die zugleich kreative Umgehungen und Vermeidungen dar-
stellen, vielmehr sind sie genuin vielfaltig. Sie konnen auch ganz einfa-
cher Natur sein. So hat Gabriel Tarde bereits darauf hingewiesen, dass
auch die Weigerung der Nachahmung des Verhaltens anderer ein durch
und durch soziales Phanomen darstellt (Tarde 2017: 15). In diesem Zu-
sammenhang kommt dann auch die eminent wichtige Rolle von Passivi-
taten, Interpassivitdten und Suspensionen ins Spiel.

27

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIOLOGIE DER BEZIEHUNGSWEISEN

Suspendierende und interpassive Differenz

Das Konzept der Interpassivitat und das der Suspension sind Antworten
auf das aktivistische Bias: ohne Aktivititen keine Gesellschaft!

Von einer sozialen Immanenz auszugehen heifst, die Entstehung sozia-
ler Ordnung, das Auftauchen sozialer Ereignisse und die Existenz krea-
tiver, produktiver und aktiver Aspekte des Sozialen fiir nicht besonders
erkldrungsbediirftig zu halten. Soziale Ordnungen, soziale Handlungen,
Interaktionen, Strukturbildungen in Systemen etc. bediirfen keiner Initi-
ative, und schon gar nicht allein menschlicher Initiative. Zweifellos kon-
nen soziale Ordnungen aus einer initialen Idee und Motivation hervorge-
hen, und das kann gut bzw. schlecht sein. Entscheidend ist jedoch, dass
solche Ereignisse, Handlungen und Beziehungen eher die Ausnahme als
die Regel darstellen. Gerade die menschlichen Akteure sind eher Passeu-
re als Akteure, begegnen sich interpassiv statt interaktiv.

Der suspensionstheoretische und interpassive Aspekt ist fiir die Analyse
sozialer Beziehungen insofern hilfreich, als man diese Beziehungen als ein
differenzielles und relationales Geschehen verstehen lernt. So gesehen er-
gibt sich die Intensitit des Lebens nicht aus intentionalen Handlungen von
Akteuren, sondern konstituiert sich zwischen interpassiven Passeuren, es
sind »Interpassionen« in den Kommunikationen, Handlungen, Entschei-
dungen und Verhalten, die in der Schwebe bleiben (siehe dazu Kap. 11). Ge-
rade der Umstand, sich nicht entscheiden zu miissen, zu zogern, zu zaudern
und Entscheidungen in der Schwebe halten zu konnen, wird dabei mehr
und mehr zum Kennzeichen komplexer (d.h. hochgradig verdichteter) Ge-
sellschaften (Vogl 2007). Nicht die Kommunikation ist entscheidend, son-
dern die Vermeidung von Kommunikation, von Zurechnungsfahigkeit, von
Entscheidungen etc. Suspensive und interpassive Sozialbeziehungen sind in-
sofern nicht sekundar, sondern konstitutiv, weil sie dafiir sorgen, dass nicht
alle moglichen Gleichgewichtszustiande erreicht werden. Suspensionen hal-
ten die Moglichkeit von Intensititsdifferenzen aufrecht, die selbst ein Kenn-
zeichen des sozialen Lebens sind. Zugleich halten sie die Zurechnung von
gesellschaftlicher Mitgliedschaft offen. Je moderner die Gesellschaften sind,
umso weniger wollen sich ihre Mitglieder (auf ihr Alter, ihr Geschlecht, ihre
Herkunft, ihre Ethnie, Klasse etc.) festlegen lassen. Entscheidungen tiber die
eigene Identitit werden unendlich aufgeschoben und das Recht auf Suspen-
sion stellt den eigentlichen Kern vieler aktueller Debatten dar. Entscheidun-
gen und andere Formen der Aktivitit sind auch deswegen nicht zwingend
notig, weil die Akteure und Passeure sich in einer sozialen Immanenz bewe-
gen bzw. in dieser bewegt werden. Thre Beziehungen sind nicht notwendig
aktiv, sondern abstrakt, d.h., sie konnen auch passiv und interpassiv sein.
Diese abstrakten Beziehungen verstehe ich als affektive Beziehungen. Um
es zu wiederholen und Missverstdndnisse zu vermeiden, es geht hier nicht
um eine einseitige Theorie der Interpassivitat (die Aktivitat fur ein falsches

28

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTBEZIEHUNGEN

Konzept hilt), sondern vielmehr darum, die passiven Elemente des sozia-
len Lebens zu ithrem Recht kommen zu lassen.

Affektbeziehungen

Sozialbeziehungen als abstrakte Beziehungen zu verstehen, heifst, sowohl
die Art als auch die Elemente sozialer Beziehungen als prinzipiell unbe-
stimmt zu verstehen. Weder geht es notwendig um symbolische, sprachli-
che oder semantische Beziehungen, noch miissen die Elemente der Bezie-
hungen Menschen, Individuen oder Subjekte sein. Soziale Beziehungen
sind kulturell und historisch variante kollektive und individuelle Gefiige
unterschiedlicher Zusammensetzung und Bauart. Eine solche nicht-de-
terminierende, nicht hierarchisierende Konstruktion erlaubt eine grofde
Abstraktionshohe. Sie erlaubt es, alle moglichen Dinge als Elemente des
Sozialen und der Gesellschaft zu beobachten. Das konnen Menschen,
Tiere und Pflanzen genauso sein wie artifizielle und technische Artefak-
te und nichtlebendige natiirliche Objekte. Das Soziale tiber soziale Be-
ziehungen zu definieren, impliziert, dass Objekte und Subjekte aus den
sozialen Beziehungen (aus dem konstitutiven Zwischen) hervorgehen.
Reine Subjekte und Objekte gibt es nicht, sie bestimmen sich niemals
durch eine innere Substanz (objektives Dasein) oder durch ihre Aktivi-
tat (Wirksamkeit), sondern nur relational tiber die Einbindung in sozia-
le Beziehungen (Latour 1996a: 39). In einer solchen relationalen Theo-
rie — einer Theorie des konstitutiven Zwischens — kommt es jedoch nicht
so sehr darauf an, den Akteuren und Aktanten zu folgen, sondern das
konstitutive Zwischen oder die konstitutiven Relationen prazise zu be-
schreiben. So finden sich in den Arbeiten der Akteurs-Netzwerk-Theorie
unzihlige empirische Beispiele fiir solche Beziehungen. Bruno Latour be-
schreibt am Fall der Parfiimindustrie, dass die menschlichen Nasen und
die chemischen Sensoren auf eine Weise trainiert werden (passiv!), ganz
ahnlich wahrzunehmen. Weder das artifizielle Organ (Sensor) noch das
organische Organ (Nase) spielen allein eine konstitutive Rolle, sondern
vielmehr die Beziehung, die zwischen Geruch und Organ hergestellt wird
(Latour 2004). In einer solchen Relationstheorie haben der Sensor und
die Nase den gleichen Wert, und das deshalb, weil sie aus der gleichen
Beziehung hervorgegangen sind. Jedoch bleibt, tiber die aufschlussrei-
chen Einzelfallstudien hinaus, die Art der Relationen in solchen Studien
konzeptionell und theoretisch unterbelichtet. Es kommt eben nicht nur
darauf an, den Akteuren zu folgen und die Beziehungen nachzuzeichnen,
sondern auch die Arten der Relationen genau zu bestimmen.* Ich habe

10 Die hier entworfene Theorie sozialer Beziehungen mag auf verschie-
dene Weisen anderen relationalen Theorien dhneln, insbesondere der

29

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIOLOGIE DER BEZIEHUNGSWEISEN

vorgeschlagen, diese Relationen als Affektbeziehungen zu bezeichnen.
Das soll heiflen, soziale Beziehungen sind nicht allein semiotische und
symbolische Beziehungen, wie es die Sozial- und Gesellschafstheorien
traditionell betonen. Soziale Beziehungen sind auch affektiv in dem Sin-
ne, dass sie sich eher tiber Frequenzen und Rhythmen zwischen Kérpern
bestimmen, als durch Sinnbeziehungen. Dabei bezieht sich der Affekt-
begriff auf eine Denktradition, die bis Spinoza zuriickreicht. Auch hier
besteht der theoretische Gewinn in dem Umstand, dass dieser Affekt-
begriff als Beziehungsbegriff angemessen abstrakt konzipiert ist, da er

Akteur-Netzwerk-Theorie von Bruno Latour et al. Die Ahnlichkeit hat theo-
riesystematische Griinde, insofern (mit Spinoza, Bergson, Tarde, Whitehead,
Simondon, Deleuze/Guattari et al.) dhnliche Bezugsautoren und -theorien
gewihlt werden. Der vorliegende Ansatz beansprucht jedoch eine konse-
quentere soziologische Durchfithrung als dies bei den genannten Ansitzen
der Fall ist. Wenn die soziologischen Handlungstheorien oft das Problem
einer zu starken (psychologischen, 6konomischen, zynischen) Engfiihrung
aufweisen, dann sind viele der sogenannten relationalen Ansitze nicht kon-
sequent relational genug. Latour ist hier ein gutes Beispiel. Vom eigenen
Anspruch her ist die Akteur-Netzwerk-Theorie als relationaler und dyna-
mischer Ansatz konzipiert, u.a. mit Verweis auf die relationale Ontologie
Whiteheads, die Nachahmungstheorie Tardes und die Theorie der flieSenden
Gefuge (agencements) bei Deleuze/Guattari. Allerdings halt mit der Rede
von den Existenzweisen sowohl auf der sprachlichen als auch auf der me-
thodologischen Ebene eine Art von Existenzialismus wieder Einzug (La-
tour 2014). Im Gegensatz zum klassischen Existenzialismus ist dieser Ansatz
zwar neu, da sich die Existenzmodi nicht auf die Innerlichkeit des Men-
schen beziehen, sie vielfiltig und heterogen und dariiber hinaus eher heuri-
stischer (bzw. wissenschaftstheoretischer) als ontologischer Natur sind. Au-
ferdem sind sie viel instabiler gedacht. Diese Ausweitung, Destabilisierung
und Dynamisierung macht sie jedoch nicht weniger problematisch. Die Be-
obachtung des sozialen Lebens erfolgt ausgehend von raumlichen Struktu-
ren, von einem Primat des Riumlichen, die das Relationale (mit Whitehead)
zwar dynamisch zu denken beansprucht, aber die Prozesse eben doch den
Strukturen unterordnet. Alle Existenzmodi (Wesen!) sind allein Konsistenz-
strukturen, die sich zwar jederzeit und ohne Vorankiindigung dndern kon-
nen, letztlich bleiben die Beobachtungsphinomene jedoch nur in Form von
Konsistenz interessant. Mit anderen Worten, die Untersuchung der Existenz-
modi folgt streng genommen keiner prozess-relationalen Methode, sondern
eher einer modal-relationalen Methode. Mit dem Fokus auf die Existenz-
modi orientiert sich die Vorgehensweise eher am methodologischen Indi-
vidualismus und Kollektivismus, insofern hier die Konsistenzspharen fiir
interessanter gehalten werden, als die Beziehungen aus denen sie hervorge-
hen. Man hat also wieder das Werden ausgeschlossen. Statt Existenzwei-
sen zu untersuchen, gilt es eine abstrakte Theorie sozialer Beziehungswei-
sen zu entwickeln.

30

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AFFEKTBEZIEHUNGEN

1.) prinzipiell alle moglichen Arten von Beziehungen erfassen kann, 2.)
die Doppelbewegung eines aktiven Affizierens und eines passiven Affi-
ziertwerdens berlicksichtigt und 3.) die Relata der Relationen nicht ein-
fach als menschliche Individuen oder Korper definiert, sondern als »un-
korperliche Ereignisse« (Deleuze 1993a: 21).

https://dol.org/10.5771/8783748805264-18 - am 19.01.2026, 07:48:20. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748905264-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Soziale Immanenz
	Methodologischer Relationalismus
	Anders-Werden
	Umgehungen
	Suspendierende und interpassive Differenz
	Affektbeziehungen

