
2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 

Das 2. Kapitel führt in das Phänomen der postkolonial-neoliberalen Globalisierung 
mit seinen Komplexitäten ein. Dies ist kein einfaches Unterfangen, da in der Debatte 
um das Phänomen sehr viele weltweite, historisch zurückreichende Prozesse wirt
schaftlichen, sozialen, politischen und kulturellen Wandels sowie Fragen der Ökologie 
beschrieben werden (Overwien/Rathenow 2009b: 9). Dieser »relativ unscharfe […] 
Sammelbegriff« ist jedoch aus den heutigen Bildungs-, Politik- und Wissenschafts
debatten nicht mehr weg zu denken. Je nach disziplinärem Hintergrund werden in 
den Debatten um Globalisierung unterschiedliche Aspekte der Globalisierung in den 
Vordergrund gerückt (Overwien/Rathenow 2009b: 10). In der Vergangenheit hat es 
jedoch immer wieder Stimmen gegeben, die die Relevanz der Globalisierungsforschung 
für die Erziehungswissenschaft, aufgrund ihrer angeblichen Reduzierung auf »globa
le, abstrakte Strukturen, auf Außenansichten und Vogelperspektiven«, bestreiten, da 
sie angeblich nicht mit einer konkreten, lokal- und ortsgebundenen Bildungsarbeit 
und ihrer Erforschung in den Zusammenhang gebracht werden kann (Seitz 2004: 8). 
Dem ist entgegenzuhalten, dass für die Erziehungswissenschaften das Phänomen 
der Globalisierung, eine immer wichtigere Rolle spielt, da, wie Klaus Seitz bemerkt 
»alles Lokale und Vertraute nur noch im Kontext seiner weltweiten Bezüge adäquat 
begriffen werden kann.« (ebd.: 7) Vor allem eine Analyse der diskursiven Formation 
Globaler Bildung – einer Bildung, welche das Lernen in einen globalen Kontext stellt 
und selbst durch globale Kontexte hervorgebracht wurde und wird – kommt deshalb 
nicht um die Eröffnung eines Verständnisses von Globalisierung und ihrer vielfältigen 
Dimensionen herum, wenn es den erziehungswissenschaftlichen Forschungsgegen
stand in seiner globalen Komplexität angemessen untersuchen und begreifen möchte. 
Unterschiedliche Zugänge zu Globalisierung aus verschiedensten Disziplinen können 
Untersuchungen in der Internationalen Erziehungswissenschaft eher noch erhellen und 
neue Perspektiven für ihre Forschungsgegenstände eröffnen, »indem sie Eckdaten und 
Hilfestellungen für eine überfällige pädagogische Auseinandersetzung« bieten (Seitz 
2002a: 453). Da die Globalisierung den Kontext des der Fallstudie zugrundeliegenden 
Forschungsgegenstandes der Globalen Bildung (GB) darstellt, werden nachfolgend be
griffliche Bestimmungen und historisch-politische Probleme, Herausforderungen und 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

Möglichkeiten der Globalisierung hinsichtlich ihrer Beziehung zu globaler Ungleichheit 
und Zusammenhänge mit Fragen der Ökologie erörtert. 

Kapitel 2.1 nimmt daher zunächst eine begriffliche Bestimmung der Globalisierung 
anhand sozialwissenschaftlicher und dekonstruktiv-philosophischer Streifzüge vor. 
Damit soll auf die Notwendigkeit verwiesen werden, Globalisierung zum einen als ein 
wechselseitiges Geflecht zwischen Globalem und Lokalem und zum anderen als ein 
bis tief in die Geschichte reichendes, über vielfache Dimensionen verstricktes Phäno
men zu betrachten. Damit jedoch die Tiefe des Ausmaßes der drängenden Probleme, 
Herausforderungen und Möglichkeiten der gegenwärtigen Globalisierung für den Bil
dungsbereich hinsichtlich der globalen Ungleichheitsverhältnisse und der ökologischen 
Verwüstung auf breiter Ebene erkannt werden können, werden unter 2.2 in Rückbezug 
auf historische, ökonomische, sozial- und kulturwissenschaftliche Debatten die tiefen 
strukturellen Verwurzelungen einer sich spezifisch postkolonial-neoliberal gestalten
den Globalisierung erörtert. Dazu werden auch Kontinuitäten zum Kolonialismus in 
den Fokus gerückt. In diesem Sinne spannt das Kapitel 2 den komplexen Kontext auf, 
in dem sich das Arbeitsfeld der GB konstituiert, und stellt die gegenwärtigen Probleme 
und Herausforderungen der Globalisierung dar, mit denen Bildung zu globalen Fra
gen konfrontiert ist. Das Kapitel verfolgt somit das Anliegen, eine Lesart zu stärken, 
die gegenwärtigen Probleme und Herausforderungen im Zeitalter der Globalisierung 
zu Beginn des 21. Jahrhunderts nicht als willkürlich, banal und leicht lösbar zu be
trachten, sondern als reichlich komplex, indem die tiefe Verwurzeltheit der Fragen 
globaler Ungleichheit und der ökologischen Verwüstung in ihren historisch-politischen, 
materiellen und strukturellen Dimensionen sichtbar gemacht wird. Die vorliegende 
Forschungsarbeit verfolgt das Anliegen, einen Beitrag zur Erziehungswissenschaft und 
ihrer Verantwortung zur Lösung der gegenwärtigen Probleme und Herausforderungen 
zu liefern. 

2.1 Skizzen einer begrifflichen Bestimmung: Was ist Globalisierung? 

2.1.1 Sozialwissenschaftliche Streifzüge 

Nach Ulrich Menzel besteht Globalisierung zunächst »in der Intensivierung und Be
schleunigung grenzüberschreitender Transaktionen (aus Handel, Finanzen, Menschen, 
Informationen und sogar Epidemien), die sich gleichzeitig räumlich ausdehnen.« 
(Menzel 2020: 38) Ein solcher Prozess ist unweigerlich, mit dem Beginn der kolonia
len Eroberungen des »Rests« der Welt durch Europa und der damit einhergehenden 
Internationalisierung und Konstruktion eines Weltmarktes verbunden (Gerster 2005: 
182). Die seit dem Kolonialismus begonnene Globalisierung stellt einen Prozess einer 
allmählich immer stärkeren Vernetzung und wechselseitigen Interaktion zwischen den 
Regionen der Erde dar (Zimmerer 2012: 10). Ausweitung und stärkere Vernetzung seit 
Beginn der Globalisierung ist dabei jedoch nicht nur als eine technische Vernetzung zu 
betrachten, die durch die Bereitstellung immer schneller werdender Transporte und 
Kommunikation die Transaktionen und Vernetzungen beschleunigt, sondern ebenso 
erfordert die Globalisierung einen institutionellen Rahmen der fortlaufend die Stabilität 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 33 

und Sicherheit der Transaktionen und Vernetzungen garantiert (Menzel 2020: 38). Die 
gegenwärtige Globalisierung ist damit entlang der möglichen Kapazitäten gleicherma
ßen ein Prozess der Konstitution eines sozialen Systems, um in einer gemeinsamen 
Einheit auf planetarischer Ebene in Echtzeit miteinander zu arbeiten1 (Castells 2008: 
81). Die Expansion des Weltmarkts und seiner Akteur*innen kann nach Altvater am 
besten als Verdichtung von Raum und Zeit2 zum Zwecke der global umfassenden In
wertsetzung umschrieben werden (Altvater 2005b: 74), jedoch umfasst diese »Zeit- 
Raum-Verdichtung«, wie Stuart Hall betont, auch »die Beschleunigung globaler Prozes
se, so dass die Welt kleiner und Distanzen kürzer erscheinen und Ereignisse an einem 
Ort unmittelbare Auswirkungen auf sehr entfernte Menschen und Orte haben.« (Hall 
2012d: 210) 

Robertson beschreibt Globalisierung deshalb als ein Konzept »that refers to the com
pression of the world and the intensificiation of consciousness of the world as a whole.« 
(Robertson 1992: 8) Die Verdichtungsprozesse der Globalisierung lassen damit auch die 
Konstruktionsweisen von Identität nicht unberührt, da »Zeit und Raum grundlegende 
Koordinaten eines jeden Repräsentationssystems sind. Jedes Medium der Repräsenta
tion [– und so auch Theorie-, Strategie- und Gestaltungskommunikationen über Bil
dung –] muss seinen Gegenstand in räumliche und zeitliche Dimensionen übertragen.« 
(Hall 2012d: 210) Erzählungen übertragen Gegenstände in »Anfang-Mitte-Ende-Sequen
zen« und stellen sie in verschiedenen räumlichen Dimensionen dar.3 Die Gestaltung und 

1 Castell geht hier von drei Formen von Kapazitäten aus: technologisch, institutionell und organi
satorisch. Zunächst erlauben es uns neue Informations- und Kommunikationstechnologien, aber 
auch schnelle Ferntransportstrecken- und Computerverbindungen neue globale Netzwerke zur se
lektiven Vernetzung von unterschiedlichsten Anforderungen quer über die Welt aufzubauen (Cas
tells 2008: 81). Zum anderen wird es auch institutionell ermöglicht, dass Deregulierungen, Libe
ralisierungen und Privatisierungen von Gesetzen und Prozeduren geschaffen werden, die die Na
tionalstaaten benutzen, um Kontrolle über die Aktivitäten in dem sie betreffenden Territorium zu 
behalten. Auf organisatorischer Ebene handelt es sich dabei um die Fähigkeit Netzwerke in ihrer 
flexiblen, interaktiven und grenzenlosen Form der Strukturierung für jegliche Aktivitäten in ver
schiedensten gesellschaftlichen Bereichen zu nutzen (ebd.: 81). Entlang dieser Prozesse ist nicht 
alles und jeder globalisiert, wie Castells unterstreicht, jedoch beeinflussen diese globalen Netz
werke welche den Planeten strukturieren, alles und jeden. Vernetzt wird in erster Linie das, was 
als wertvoll betrachtet wird oder eben das, was wertvoll werden könnte, entsprechend der Werte 
innerhalb des globalen Netzwerks (ebd.: 81). Im Umkehrschluss schließt das Netzwerk jedoch al
les und jeden aus, welches und welcher dem Netzwerk keinen Mehrwert bringt oder die Effizienz 
des Netzwerks beeinträchtigt. Die sozialen, ökonomischen, ökologischen und kulturellen Geogra
phien unserer Welt folgen, wie Castells beschreibt, den veränderlichen Geometrien der globalen 
Netzwerke, welche die Logik der multidimensionalen Globalisierung verkörpern (ebd.: 81). 

2 Die Verdichtung von Raum und Zeit beschreibt den Fluss von Informationen, Wissen, Kapital, Wa

ren und Menschen in immer kürzeren Zeiten quer über den Globus. Damit hat sich auch die Ge
schwindigkeit verändert, in der bestimmte Ereignisse, Entscheidungen und Aktivitäten oder auch 
Unterlassungen das Handeln am anderen Ende der Welt beeinflussen oder verändern (Messner 
1999: 5). Wie Roland Robertson schreibt, ist es deshalb auch angebracht die »temporal and spatial 
dimensions of human life« gleichermaßen im Zuge der Prozesse der Globalisierung im Blick zu ha
ben (Robertson 1995: 26ff). Das in dieser Forschungsarbeit zum Tragen kommende Analyseformat, 
versucht dieser Anforderung gerecht zu werden. 

3 Treffende Beispiele für unterschiedliche »Erzählungen« im Bereich Globaler Bildung stellen das 
Modell zur Strukturierung Globalen Lernens (Adick 2002), der didaktische Würfel Globalen Ler

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

Neugestaltung von Raum-Zeit-Verbindungen im Zuge der Globalisierung lassen deshalb 
die Repräsentation und Verortung von Identität in Raum und Zeit nicht unberührt (ebd.: 
210f). Die »Verdichtung von Zeit und Raum« hat auch Auswirkungen auf die National
staaten und ihr politisches und soziales Handeln. Diese können unter den gegebenen 
Bedingungen nicht mehr als eine »pre given political-unit« angesehen werden, sondern 
müssen folglich in einem größeren Raum betrachtet werden (Castells 2008: 82). Cas
tells führt diese Entwicklung auf die wachsende Kluft zurück, die zwischen dem globalen 
Raum in dem das Problem entsteht, und dem Raum des Nationalstaats, in dem das Pro
blem bewältigt werden muss, auftritt (ebd.: 82). 

Trotz der Vorherrschaft mächtiger Makrophänomene und ihrer sichtbaren Domi
nanz warnt der Soziologe Roland Robertson in der wissenschaftlichen Auseinanderset
zung mit Globalisierung davor, in eine Art »mythology of globalization« zu verfallen. 
Vielmehr spricht er sich vehement dafür aus, auch die Mikrophänomene – das Loka
le – und das Heterogene in der Erforschung der Prozesse der Globalisierung nicht zu 
vernachlässigen und diesen ihre Bedeutung für die Globalisierung nicht abzusprechen 
(Robertson 1995: 25f). Durch die dominante Haltung eines »Bigger is Better« vieler For
scher*innen im Bereich der Globalisierung hat sich die tendenziöse Sichtweise durch
gesetzt, so Robertson, dass Globalisierung zwangsweise zu Homogenisierung führt und 
dadurch alle lokalen Ausprägungen schrittweise überschrieben werden. Dem hält er ei
nen »translocal factor at work« entgegen, der zu beobachten ist und im Wesentlichen die 
Identitätsbildung in Zeiten der Globalisierung prägt (ebd.: 25f). 

Aufgrund des Auslassens des translokalen Faktors wird in den meisten Spielarten 
des Denkens über Globalisierung die Komplexität der Verstrickung »Global-Lokal« nicht 
ausreichend erkannt. Eine mögliche Ursache sieht Robertson darin, dass der Begriff Glo
balisierung eine falsche Vorstellung von den Prozessen weckt. Mit ihm werden zumeist 
Homogenisierungstendenzen von Institutionen und grundlegenden menschlichen Er
fahrungen verbunden, vor allem dort, wo Globalisierung mit Modernität verknüpft wird. 
(ebd.: 26f). Dabei wurden sehr wohl auch in anderen Regionen der Erde unterschiedli
che Arten von Modernität hervorgebracht. Deshalb spricht sich Robertson viel eher für 
den Begriff der »Globalität« aus, da er uns zum einen vor den Schwächen des Begriffes 
Globalisierung bewahrt und zum anderen viel treffender die generelle Kondition unse
rer Gegenwart zu beschreiben vermag. Globalität stellt für ihn geradezu den Punkt dar, 
der uns die Verflechtungen unterschiedlichster Produktions- und Lebensweisen in den 
unterschiedlichsten Regionen der Erde im Spannungsfeld zwischen Homogenisierung 
und Heterogenisierung aufzeigt. Eine Verflechtung, die zu den wesentlichen Bedingun
gen unseres Lebens im 21. Jahrhundert geworden ist (ebd.: 27). 

Zudem ist es nach Robertson auch sinnvoll die Prozesse der Verflechtung begriff
lich von dem der Globalisierung zu unterscheiden, um die Spezifik dieser Prozesse zu 
verdeutlichen. Er bringt dazu den Begriff der »Glokalisierung« (Glocalization) ins Spiel, 
welcher eine Vermischung der Worte »Global – Lokal« darstellt. Erst dieser Begriff ver
weist auf die Strategien, die zum Tragen kommen, wenn eine Produktions- und Lebens

nens (Scheunpflug/Schröck 2000), aber auch das vierdimensionale Modell Globalen Lernens (Pi
ke/Selby 1988) dar, da sie unterschiedliche theoretische »Erzählungen« zum selben Gegenstand 
entwickeln (in Overwien/Rathenow 2009a). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 35 

weise Globalität erreichen möchte, denn dazu muss im Zuge der globalen Verbreitung 
die verbreitete Produktions- und Lebensweise an die lokalen Besonderheiten – wie z.B. 
Gender, Ethnizität, class, caste, regional, gesellschaftlich etc. – angepasst werden und 
diese sind zumeist sehr heterogen (ebd.: 28f). Tendenzen der vereinfachenden Opposi
tionsbildung soll damit vorgebeugt werden. Viel zu oft besteht der Drang das Lokale als 
Opposition zum Globalen zu setzen und damit das Lokale vorschnell zu einer Form des 
Widerstands zu erklären, so als würden beide Pole eine Art universelles Gut darstellen. 
Der Begriff soll vor allem dazu dienen die Dynamiken der Produktion und Reproduktion 
von Differenz in Zeiten der Globalisierung genauer nachvollziehen zu können (ebd.: 29). 

Zusammengefasst beinhaltet Globalisierung nach Robertson demnach im Wesentli
chen stets die Gleichzeitigkeit und Verflechtung des Globalen und Lokalen oder auf einer 
abstrakteren Ebene dessen, was auch als das Universelle und das Partikulare bezeich
net wird (ebd.: 30). Um die Form der globalen Kondition des Menschlichen in Zeiten der 
Globalisierung ausreichend verstehen zu können, müssen die Beziehungen die zwischen 
Gesellschaften, Individuen, dem internationalen System der Gesellschaften sowie dem, 
was wir Menschheit nennen, vorstellbar sind, gleichsam in die Betrachtung einbezogen 
werden. Gerade der wechselnden Beziehungen und Schwerpunktsetzungen sowie der 
widersprüchlichen Interpretationen dieser vier benannten Aspekte des menschlichen 
Lebens, die die gegenwärtige Welt als Ganzes hervorgebracht hat, bedarf es, um das zu 
verstehen, was unter dem Begriff des Globalen zu verstehen ist. Ein solches Verstehen ist 
nur möglich, wenn das Globale dem Lokalen nicht an und für sich entgegengesetzt wird. 
Die Verdichtung der Welt im Zuge der Globalisierung wie Robertson sie beschreibt, fällt 
damit auch mit der Verbindung von Lokalitäten, der Erfindung von Lokalitäten sowie 
ihrer Tradition und den Vorstellungen über sie zusammen (ebd.: 35). 

2.1.2 Philosophisch-begriffliche Streifzüge 

Verständnisse von Globalisierung lassen sich auch über Betrachtungen der damit 
zusammenhängenden Begriffe und ihrer philosophischen Interpretationen gewinnen. 
Jean-Luc Nancy weist im Rückgriff auf Karl Marx Ausführungen in »Über die Produktion 
des Bewußtseins« darauf hin, dass im französischen Wort »Globalisation« zwei unter
schiedliche Bedeutungen in seiner Verwendung mitschwingen, die die Doppelhaftigkeit 
der Prozesse der Globalisierung ziemlich genau auf den Punkt bringen. Zum einen ist 
es die »Agglomeration«, also eine Art Anhäufung, was auf die Schöpfung der weltweiten 
Dimension durch den Markt verweist, d.h. die Schaffung einer weltweiten Dimension 
des Zusammenschlusses an Menschlichem durch ökonomische Bewegungen – d.h., 
dass »durch die Interdependenz im Tauschakt des Wertes in seiner Warenform (die 
die Form der allgemeinen Äquivalenz, das Geld, ist) der Zusammenschluss aller in der 
Produktion des Menschlichen zum Vorschein kommt.« (Nancy 2002: 19f) Anders gesagt 
erzeugt Handel miteinander betreiben Kommunikation, was wiederum nach einer 
Art Gemeinschaft verlangt (ebd.: 19f). Wie Nancy bemerkt kann ein radikaler Wandel 
der Verhältnisse nur stattfinden, wenn zugleich die weltweite Verknüpfung durch die 
Wirtschaft angemessen verstanden wird, da erst mit diesem Wissen das volle Potenzial 
unserer Gemeinschaftsproduktion ausgeschöpft werden kann (ebd.: 20). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

Anders nähert sich Jaques Derrida dem Begriff der Globalisierung. Bereits Nancy 
verweist auf die zweite Bedeutung, die dem französischen Wort »Globalisation« an
haftet, dem der »Mondialisation« (ebd.: 19). Letzteres, welches zur Übersetzung von 
dem englischen »globalization« ins französische benutzt wird. Jaques Derrida macht an 
vielen Stellen seines Werkes deutlich, wie sich das Wort »mondialisation« von dem der 
Globalisierung unterscheidet. Zunächst drückt die weltweite Übernahme des englisch 
verwendeten Begriffes »globalization« nicht nur den Status des Englischen als diejenige 
Sprache aus, die zum universellen Medium des linguistischen Austauschs avanciert 
ist, sondern gleichzeitig wird bei einer unreflektierten Benutzung damit auch der 
Aufstieg einer globalen anglo-amerikanischen Hegemonie oder im allgemeinen eine 
»homo-hegemonization« stabilisiert, da hier hinter einer scheinbaren Einheit große 
Machtungleichheitsverhältnisse verborgen werden (Li 2007: 141). Die Benutzung eines 
alternativen Begriffs, wie er in der französischen Sprache Ausdruck findet, fordert uns 
deshalb stets dazu auf, von und mit einem anderen Wort die angebliche Universalität 
dahinter in Frage zu stellen, wie Derrida bemerkt (ebd.: 142). Zudem, auch wenn »mon
dialisation« wortwörtlich als Globalisierung im Sinne einer »worldwide-ization« aus 
dem französischen übersetzt wird, so lässt die geographische Komponente des »Globus« 
in Globalisierung, den sozialen und historischen Anteil der Welt (le monde), welche im 
französischen Wort beinhaltet ist, vermissen. Das liegt daran, das das Wort »Globus, 
welches seine Wurzeln im Lateinischen hat, ein in sich abgeschlossenes kugelartiges 
Objekt ist, durch das Inklusivität und Vollständigkeit repräsentiert wird, was wiederum 
ein Bild von der Welt fördert, sie als ein allumfassendes Ganzes wahrzunehmen. Dem
gegenüber verweist uns »monde« auf das lateinische »mundus« oder eben »Welt«, ein 
Wort welches mit einer Vielzahl an sozialen und religiösen Bedeutungen aufgeladen ist, 
jedoch nicht die geometrische Totalität, wie sie durch Worte wie »globe« und »Globus« 
vermittelt wird, mit sich bringt (ebd.: 142). Wie Urs Stäheli hervorhebt, erscheinen 
letztere Worte nicht nur als frei von nationalen, religiösen, kulturellen und sozialen 
Codes, sondern sie stellen auch den Trend der gegenwärtigen politischen und theoreti
schen Diskurse über das Globale und die Globalisierung dar, mit ihren allumfassenden 
totalisierenden Gesten und Faszinationen für Logiken der Vollständigkeit (ebd.: 142). 

Aus diesem Blickwinkel betrachtet, weist Derrida deshalb auf das Paradoxe der Glo
balisierung hin: »Die Globalisierung ist die Europäisierung. Und dennoch zieht sich Eu
ropa zurück, zerfällt und verwandelt sich.« (Derrida/Roudinesco 2006: 294) Denn das 
was in einer europäischen Sprache in die Welt exportiert wurde ist stets einer doppelten 
Bewegung unterworfen. Zum einen ist es die Globalisierung des Europäischen, mit all 
ihren bekannten imperialen und kolonialistischen Formen, aber zum anderen auch das, 
was in dem europäischen Werk stets ebenso potenziell am Werk war. Dieses Potenzielle 
ist das, was Derrida auch eine Möglichkeit der »Auto-Hetero-Dekonstruktion« bzw. eine 
»Auto-Immunität« nennt (Li 2007: 148): Die potenzielle Kraft, die gleichzeitig die Anfech
tung des Eurozentrismus sowie der daraus hervorgegangenen krisenhaften Weltord
nung, aber auch die Hinterfragung der unumstößlichen Gewissheiten und Hochwert
begriffe ermöglicht, nämlich die Kraft, die er als eine »Neue Internationale« beschreibt 
(Derrida/Roudinesco 2006: 162f, 294f; Li 2007: 148; Derrida 2016: 120ff). Eine Kraft, die 
zu leben, das Lernen und Lehren, »den anderen und vor allem sich selbst zu lehren« ver
langt (Derrida 2017: 28ff) und bereit ist, sich von der Spur, dem Gespenstischen der Ver

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 37 

gangenheit heimsuchen zu lassen (ebd.: 31ff). Damit die potenzielle Kraft einer »Neuen 
Internationale« jedoch zu ihrer Entfaltung kommen kann, ist in einer durch den globali
sierten Kapitalismus zunehmend beschleunigten Welt, jegliche Tendenz einer »Roman
tisierung der globalen Zivilgesellschaft« und Global Governance Strukturen aufzugeben 
und ein fast unerträglich »langsames und zeitintensives (pädagogisches) Arbeiten ohne 
Garantien« einzuüben. Erst wenn gelernt wurde, von unten zu lernen kann sich der Weg 
für eine »Neue Internationale« öffnen (Spivak 2001: 14f). 

Wie somit allein die multilingualen Betrachtungen des Begriffes der Globalisierung 
zeigen, müssen wir bei der Beschäftigung mit dem Phänomen der Globalisierung stets 
die ökonomischen, aber auch die sozialen, historischen, politischen und kulturellen 
Dimensionen des Phänomens stets mit im Blick behalten. Die Herausforderungen und 
Möglichkeiten zu verstehen, die uns aufgrund der Globalisierung gegenüberstehen, 
drängt uns dazu, all diese Dimensionen und ihre Verstrickungen zu berücksichti
gen und kann nicht an einer einseitigen Verkürzung des Blickes auf das Phänomen 
interessiert sein. 

2.2 Historisch-politische Herausforderungen 
der gegenwärtigen Globalisierung 

2.2.1 Kolonialismus 

Auch wenn es so etwas wie eine »Globalisierung vor der Globalisierung« (Menzel 2020: 
37) noch vor dem Beginn der europäischen Welteroberung gegeben haben mag, zerbrach 
dieses innerhalb kürzester Zeit um das Jahr 1320. Damals verbreitete sich die Pest von der 
zentralchinesischen Provinz Hubei entlang der damaligen Handelsstraßen durch den 
mittleren Osten bis sie 1348 Europa erreichte, wodurch das erste, Kontinente übergrei
fende System für lange Jahre fragmentiert wurde (ebd.: 37). Die gegenwärtige Globalisie
rung mit ihren ökonomischen, politischen und soziokulturellen Prämissen, die seit den 
Ereignissen der letzten großen Dekolonisationsschübe und dem Ende der Blockkonfron
tation das Kennzeichen unserer Gegenwart ausmacht und bis heute das 21. Jahrhundert 
im Wesentlichen prägt, hat ihre Grundlagen im Kolonialismus4 (Zimmerer 2012: 10; Con
rad 2012: 3). Globalisierung verstanden »als allmählicher Prozess der immer stärkeren 
Vernetzung und wechselseitigen Interaktion zwischen den Regionen der Erde« hat ih
ren Beginn aus europäischer Sichtweise am 6.September 1522 (Zimmerer 2012: 10). Auch 

4 Jürgen Osterhammel versteht unter dem Kolonialismus im einem allgemeinen Sinne »eine Herr
schaftsbeziehung zwischen Kollektiven, bei welcher die fundamentalen Entscheidungen über die 
Lebensführung der Kolonisierten durch eine kulturell andersartige und kaum anpassungswillige 
Minderheit von Kolonialherren unter vorrangiger Berücksichtigung externer Interessen getroffen 
und tatsächlich durchgesetzt werden. Damit verbinden sich in der Neuzeit in der Regel sendungs
ideologische Rechtfertigungsdoktrinen, die auf der Überzeugung der Kolonialherren von ihrer ei
genen kulturellen Höherwertigkeit beruhen.« (Osterhammel 2006: 21 zit.n. Zimmerer 2012: 11) 
Wie Jürgen Zimmerer zusammenfasst handelt es sich beim Kolonialismus also um »Herrschaft ei
ner (ursprünglich) ortsfremden über eine ortsansässige Gruppe, wobei die Motive für diese Fremd

herrschaft ganz unterschiedlich sein können.« (Zimmerer 2012: 11) 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

wenn zuvor bereits zum Beginn des 15. Jahrhunderts die Expeditionen der frühen Ming 
das Weltsystem vom östlichen Ende her aufbauten und einige Jahrzehnte später die bru
talen Eroberungsreisen von Christopher Kolumbus, der 1492 auf einer möglichen West
route nach Indien auf die heutigen Amerikas stieß, und Vasco da Gama, der Richtung 
Osten das heutige Indien erreichte (Menzel 2020: 37f). Doch erst im Jahre 1522 erbrach
ten die Überreste der spanischen Flotte von Fernando Magellan nach ihrer Ankunft im 
spanischen Sevilla den Beweis, in dem sie nach 3 Jahren die Erde umrundet hatten, dass 
es sich bei der Erde »tatsächlich um eine Kugel handelte [und] sie als Globus zu begreifen 
war.«5 Damit war der gewaltvolle Ausgangspunkt geschaffen, »dass im Laufe der nächs
ten Jahrhunderte immer weitere Regionen immer stärker unter europäischen Einfluss 
gerieten.« (Zimmerer 2012: 10) 

Der Kolonialismus trat seit dem eine Vielzahl an Phänomenen in Gang, die in Teilen 
bis zu 500 Jahre zurückliegen und sich während dieser Zeit veränderten und entwickel
ten (ebd: 10). So veränderte das koloniale System zum einen immens die Möglichkeiten 
der Sphäre des Handels und der Produktion der Kolonialreiche. Letztere verschafften 
sich geschichtlich einen enormen Vorteil in dem sie zunächst in brutalster Weise über 
Sklaverei und Sklavenhandel und im Anschluss über den direkten Zugriff auf die loka
le Arbeitskraft in den Kolonien das Reservoir ihrer Arbeitskräfte ausweiteten und so
mit überhaupt erst die Industrialisierung Europas und später des ganzen Westens er
möglichten (Conrad 2012: 4). Die Industrialisierung Europas verschärfte die bereits be
stehende Asymmetrie zwischen Kolonisierten und Kolonisierenden, da Letztere durch 
die Industrialisierung über Machtmittel wie die Dampfmaschine und das Maschinen
gewehr verfügten, was ihnen die Möglichkeiten der kolonialen Durchdringung erleich
terte. Zugleich stieg mit erhöhtem Grad der kolonialen Durchdringung auch die Inten
sivierung der industriellen Produktion in den kolonisierenden Gesellschaften Europas, 
da in den Kolonien nun auch eine Nachfrage nach Gütern, wie der Eisenbahn oder be
stimmten Produktionszweigen wie der Textilproduktion bestand. Letztere wurde dann 
nach Indien ausgelagert, sodass England seine eigenen Arbeitskräfte, alleinig auf die 
Produktion weltweit gefragter Waren, wie Kleidung spezialisieren und strategisch aus
beuten konnte (Conrad 2012: 4; Rothermund 2018: 50ff). Durch solcherlei Anbindung der 
Kolonien an transnationale wirtschaftliche Zusammenhänge spielte der Kolonialismus 
eine wesentliche Rolle in der asymmetrischen Integration der globalen Märkte, die sich 
in Form der Internationalen Arbeitsteilung noch bis heute auswirken (Conrad 2012: 5). 
Außerdem sind die Effekte nicht zu leugnen, die der Kolonialismus auf die Formierung 
der Nationalstaaten und die nationalen Diskurse weltweit – auf die ehemals kolonisie
renden und kolonisierten Nationalstaaten – hatte (ebd.: 5). Nicht zuletzt deshalb hatten 

5 Welche Konsequenzen es für die Teilhabe an der Erschaffung der Welt hat, wenn die Welt ab die
sem Zeitpunkt im kolonialistischen Blick als Globus begriffen wird, macht Jean-Luc Nancy deut
lich, wenn er den Begriff »Globus« in Differenz zur »Welt« hervorhebt: »Eine Welt ist genau das, wo 
es Platz für alle Welt gibt: aber wahrhaftig Platz, ein Platz, der wahrhaftig Grund zum da (in dieser 
Welt) sein schafft. Andernfalls ist es nicht »Welt«: es ist dann »Globus« oder »Glomus«, es ist der 
»Ort der Verbannung« und »Jammertal«.« Nancy macht deutlich, wie allein im Begriff des Globus, 
der in dieser Zeit in Benutzung tritt, der Ausschluss von der Teilhabe an dem Gehalt des Ganzen 
der Welt und somit auch zur Zugehörigkeit des Ganzen bereits mitschwingt (Nancy 2002: 30). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 39 

und haben die neuen postkolonialen Staaten mit dem kolonialen Vermächtnis zu kämp
fen, das ihnen durch den Kolonialismus in Form von Kontinuitäten von und während 
der Fremdherrschaft etablierter Institutionen, aber auch durch die Hinterlassenschaf
ten abstrakterer Formen »kolonialer Altlast« vermacht wurde (Fischer-Tiné 2016: o.S.). 
Die Interaktionen von Menschen, die Teil von unterschiedlichsten Gesellschaften und 
Kulturen waren, wurden durch diese Prozesse weltumspannend beeinflusst (Zimmerer 
2012: 10). 

Die Epoche des Kolonialismus ist dabei stets von einer ideologischen Legitimierung, 
die einen universellen Geltungsanspruch verfolgte, begleitet worden (Conrad 2012: 5). 
Dies geschah nicht nur durch ideologisch aufgeladene und historisch-hervorgebrach
te »Kulturunterschiede« zwischen Kolonisierenden und Kolonisierten, sondern wirkte 
sich ebenso auf die internen Verhältnisse beider Gruppen aus (Zimmerer 2012: 10). Auch 
wenn die »kolonialen Situationen« der letzten 500 Jahre eine Vielzahl an spezifischen 
Kontexten und Besonderheiten aufweisen, weshalb der Historiker Jürgen Osterhammel 
bezüglich Kolonialismus auch von einem Phänomen der »kolossalen Uneindeutigkeit« 
spricht (Osterhammel 2006: 8 nach Zimmerer 2012: 11), ist diesen allen jedoch stets die 
»Dichotomie zwischen Kolonisierenden und Kolonisierten, oftmals zwischen Europäern 
und Nicht-Europäern« gemeinsam (Zimmerer 2012: 11). Dieser »geografische und herr
schaftstechnische Gegensatz« wurde seit Anbeginn ideengeschichtlich und ideologisch, 
zunächst religiös und später durch insbesondere biologisch-rassistische Argumente, ab
gesichert, um die mit dem Kolonialismus einhergehende Landnahme6 und Ausbeutung 
zu rechtfertigen (ebd.: 11). Das koloniale Projekt hat vor allem durch dichotome Stereoty
pisierungen wie »Wilde« und »Zivilisierte«, Prozesse der »Rassifizierung« und Diskur
se über Binarisierungen von Chaos und Schmutz, Entwicklung und Modernität sowie 
Rationalität und Natürlichkeit seine epistemologischen Voraussetzungen für seine Ex
pansion geschaffen (ebd.: 11). Bis heute gelten die Folgen dieser epistemologisch erzeug
ten Gewalt (epistemic violence) als eine der langwierigsten des Kolonialismus (Andreotti 
2007: 69f; Castro Varela/Dhawan 2015: 154, 183; Zimmerer 2012: 11). Die Folgen des Ko
lonialismus haben sich somit zutiefst in doppelter Weise in die gegenwärtigen Globali
sierungsprozesse eingeschrieben: Zum einen in unsere Produktions- und zum anderen 
in unsere Lebensweisen, welche jeweils die Selbst- und Weltverhältnisse der Menschen 
prägen. Zurecht warnt Stuart Hall deshalb davor den gegenwärtigen Globalisierungs
prozess vollkommen geschichtslos zu betrachten. Wird dieser nur als etwas Gegenwär
tiges begriffen und nicht als Teil einer langen Geschichte (Hall 2012b: 44), die unweiger
lich mit dem europäischen Kolonialprojekt verbunden ist (Castro Varela/Dhawan 2015: 

6 Hier zeigt sich bereits die enge Verwobenheit des Kolonialismus mit der Entstehung des globa
lisierten Kapitalismus. Da, laut der These Klaus Dörres, kapitalistische Gesellschaften auf einem 
»Expansionsparadoxon« beruhen, müssen sie zu ihrer Reproduktion fortwährend auf ein »nicht
kapitalistisches Anderes« zugreifen, »es zu Besitz nehmen und allmählich […] ruinieren.« (Dörre 
2019: 2) Deshalb sind kapitalistische Landnahmen wesentlicher Teil der Dynamik moderner kapi
talistischer Gesellschaften. Klaus Dörre versteht jedoch unter Land nicht nur »Grund und Boden«, 
sondern ebenso »Produktionsweisen, Lebensformen und Wissensbestände, die noch nicht oder 
zumindest nicht vollständig dem kapitalistischen Warentausch unterworfen sind.« (ebd.: 2) Der 
Kolonialismus stellte somit eine wesentliche historische Bedingung für die Möglichkeit der Aus
weitung des Zugriffs auf das »nichtkapitalistische Andere« dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

78) können die Herausforderungen der transnationalen Gegenwart7 nur unvollständig 
begriffen werden. Das Zeitalter der Globalisierung, wie Stuart Hall anmerkt, ist deshalb 
als eine Zeit zu betrachten, in der sich der Weltmarkt unter der Vorherrschaft mächtiger 
Ökonomien, jedoch nicht zu vergessen, unter ebenso mächtigen Kulturen und National
staaten herausbildete. Vor allem das System des Imperialismus sowie die Verschärfung 
der weltweiten Rivalitäten zwischen imperialen Formationen bilden seit dem den Rah
men, der die Welt strukturiert (Hall 2012b: 44f). Zurecht verweist Jürgen Osterhammel 
deshalb auf die, für heute nicht unbedeutende Situation transnationaler Aushandlungs
prozesse, da die meisten der 193 Mitglieder der Vereinten Nationen eine koloniale oder 
imperiale Vergangenheit haben, was so gut wie nicht ohne Auswirkungen auf ihr heuti
ges Selbstverständnis bleibt (Osterhammel/Jansen 2013: 14). 

2.2.2 Dekolonisation und das Ende der Blockkonfrontation 

Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs begann die Zeit der letzten großen Dekolonisa
tionsschübe in Afrika und Asien, nachdem bereits ab dem 18. Jahrhundert die Dekoloni
sierung mit der Unabhängigkeit einiger Länder in den Amerikas begonnen hatte. Die
se letzten Schübe veränderten die globale politische Weltordnung noch einmal grund
legend, da hier innerhalb kürzester Zeit (in den Jahren von 1945 bis 1975) das Territori
um der imperialen Kolonialmächte in seiner Ausdehnung um 90 % schrumpfte und des
halb eine Vielzahl neuer Staaten ihre politische Autonomie erlangte. Ein Prozess, der sich 
noch bis in die 1990er Jahre fortziehen sollte (Fischer-Tiné 2016; Zimmerer 2012: 10). Je
doch lässt sich das Phänomen der Dekolonisation nicht nur im Hinblick auf seine politi
schen Veränderungen betrachten, sondern ihm liegen auch eine Vielzahl an tiefgreifen
den Veränderungen innerhalb der Thematisierung der kulturellen und ideologischen Di
mensionen kolonialer Herrschaft zugrunde. Weit vor der formalen Unabhängigkeit asia
tischer, karibischer, afrikanischer und ozeanischer Kolonien von ihren Kolonialmächten 
kam es in den kolonisierten sowie imperialen Gebieten bereits zur Bildung von Bündnis
sen »zwischen antikolonialen Nationalisten und Anhängern von global bzw. transnatio
nal operierenden Ideologien wie Marxismus, Liberalismus und diversen Pan-Bewegun

7 Der Begriff transnational sowie das Konzept der Transnationalisierung ist durch eine implizite 
Bezugnahme auf Nation, Nationalstaat und Nationalgesellschaft geprägt. Prozesse der Transna
tionalisierung können nur stattfinden, wenn Nationen, Nationalstaaten und Nationalgesellschaf
ten bestehen. Transnationale Phänomene als Nationen überschreitende bzw. übergreifende Phä
nomene sind damit von der Existenz und Verfasstheit von Nationen abhängig. Damit beinhal
tet das Konzept der Transnationalisierung auch eine Abgrenzung gegenüber bestimmten Inter
nationalisierungs- und Globalisierungsvorstellungen, in denen nationale bzw. territoriale Gren
zen oder geografisch-räumliche Bezüge angeblich keine Rolle mehr spielten (Pries 2013: 882). Die 
Hinwendung zum Transnationalen stellt damit auch einen Einspruch gegen den für die Sozialwis
senschaften insgesamt festgestellten »methodologischen Nationalismus« dar (Wimmer/Schiller 
2002), welcher Hand in Hand mit dem »nationalstaatlichen Paradigma« in den Bildungswissen
schaften geht (Adick 2005). Es ist der Einspruch dagegen »unreflektiert die nationalstaatlich ein
gefasste Nationalgesellschaft zur einzigen oder zumindest alles präformierenden Analyse- und 
Bezugseinheit« von Analysen werden zu lassen (Pries 2013: 882). Darüber hinaus richtet sich der 
Fokus auf das Transnationale gleichermaßen gegen eine Vorstellung, dass eine »tendenzielle Auf
lösung der Raumgebundenheit des Sozialen« stattgefunden hätte (ebd.: 882). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 41 

gen« die den Kampf gegen die koloniale Unterdrückung und Ausbeutung zum Ziel hat
ten (Fischer-Tiné 2016: o.S.). Neben der Befreiung aus politischen und wirtschaftlichen 
Abhängigkeiten wurden seit dem auch Forderungen nach einer geistigen Dekolonisie
rung laut. Aus dekolonialer Kritik wird deshalb immer wieder darauf verwiesen, dass 
die Vielzahl der Überbleibsel aus der Kolonialzeit, die sich noch immer in der »Gestalt 
von Institutionen, überkommenen Gesetzen, Symbolen und Praktiken, […] [aber] auch 
in sehr viel subtilerer Form von Denkmustern und Stereotypen« wie in der »Reproduk
tion und Reaktualisierung kolonialer Klischees und eurozentristischer Perspektiven in 
Politik, Medien, Kultur und Wissenschaft« bis heute wiederfinden, ein Hinweis darauf 
sind, dass der Dekolonisationsprozess noch nicht als abgeschlossen betrachtet werden 
kann (ebd.). Eine Analyse der Demokratisierung gegenwärtiger Strukturen der Globa
lisierung, muss demnach daraus resultierende Formen der Ungerechtigkeit mit in ihre 
Betrachtung einbeziehen. Transnationale Strukturen der gegenwärtigen Globalisierung 
bedürfen deshalb einer gesonderten Achtsamkeit gegenüber historischen Prozessen und 
ihren Kontinuitäten. 

Ein weiteres wichtiges Ereignis, welches die gegenwärtige Globalisierung einläutete, 
begann mit dem Zerfall des »sozialistischen Lagers« seit dem Jahre 1989. Von dort ausge
hend trat ein Wandel der politischen und wirtschaftlichen Strukturen in Kraft, der weit
reichende Veränderungen für die ganze Welt hervorbrachte. Zum einen wurden ab dem 
Zeitpunkt des Zerfalls der Sowjetunion eine Vielzahl von Ländern in die politische Auto
nomie entlassen, wodurch es zu vielfältigen regionalen Neuordnungsprozessen kam – 
bspw. EU-Osterweiterung und der Zerfall Jugoslawiens (Széll 2009: 177). Mit dem Ende 
der Blockkonfrontation trat außerdem ein neues Selbstbewusstsein der Vertreter*innen 
einer deregulierten kapitalistischen Produktions- und Lebensweise auf. Francis Fukuya
ma formulierte in diesem Zuge 1992 die populäre, weit diskutierte These, dass ein »En
de der Geschichte«8 (Fukuyama 1992) gekommen sei, da die kapitalistischen »Entwick
lungsvorstellungen« nun ohne Alternative seien und diese sich deshalb ungehindert aus
breiten könnten (Széll 2009: 184). 

2.2.3 Postkoloniale Machtverhältnisse, Imperialismus und Globalisierung 

Um die geopolitische Gegenwart der Welt zu beschreiben, deren Fokus auf den sozio
kulturellen, ökonomischen und politischen Verhältnissen und Beziehungen nach dem 
Ende der kolonialen Unternehmungen der Moderne liegt, lässt sich der Begriff »post
kolonial« anführen. Die Verwendung des Begriffs ist immer noch unscharf und weiter 
in der Diskussion (Castro Varela/Dhawan 2015: 15), jedoch schwingt in ihm mit, dass in 
postkolonialen Verhältnissen und Beziehungen stets die ehemaligen Kolonien wie die 
einstigen Kolonialmächte betroffen sind, denn das durch den Kolonialismus entstande
ne Erbe hat auf beiden Seiten seine Auswirkungen (Davis-Sulikowski/Khittel 2011: 327) 

8 Zur tiefergehenden Problematik der Kehrseite dieser Proklamation mit all der damit aufkommen

den Hoffnungslosigkeit gegenüber der modernen kapitalistischen Gesellschaft »mit ihren sozia
len und politischen Institutionen, ihren Prozeduren (formale Demokratie, Markt, Pluralismus etc.), 
Theorie und Ideologien«, da sie den angeblichen »Höhepunkt der sozialen Entwicklung markiere« 
(siehe Altvater 2005a: 24ff). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

und Verstrickungen hinterlassen. Sebastian Conrad und Shalini Randeria sprechen in 
diesem Zusammenhang auch von »verwobenen Geschichten«, womit eine relationale 
Perpektive eröfffnet wird, die die Unmöglichkeit aufzeigt, eine Geschichte Europas – 
oder mehr noch des »Globalen Nordens«9 – ohne die Geschichte der kolonisierten Län
der zu schreiben (Conrad/Randeria 2002: 17; nach Castro Varela/Dhawan 2015: 15f). In 
dieser Perspektive ist die moderne Geschichte als ein Ensemble von Verflechtungen zu 
begreifen, in dem Kolonialismus und Imperialismus als ein europäisches wie außereu
ropäisches Gesamtphänomen untersucht werden müssen. Dabei kann Postkolonialis
mus nicht einfach nur als ein »nach« dem Kolonialismus gedacht werden, sondern steht 
eher für eine Hinwendung der Theorie zu den Komplexitäten und Widersprüchen histo
rischer Prozesse, die bis heute fortwirken. Die Herausforderungen für die Untersuchung 
transnationaler Prozesse werden in diesem Sinne durch eine postkoloniale Theorie ernst 
genommen (Castro Varela/Dhawan 2015: 16). 

In der Analyse transnationaler Prozesse rückt die Postkoloniale Kritik immer wie
der den Zusammenhang von Imperialismus und Kolonialismus in den Mittelpunkt. Die 
Phänomene Kolonialismus und Imperialismus zeigen sich aufs engste miteinander ver
woben, jedoch besteht in den Debatten weiterhin Unklarheit darüber, wo die Grenze zwi
schen ihnen zu ziehen ist. Neuere Imperialismusanalysen haben ihren Anstoß vor allem 
durch die antikolonialen Kämpfe im Globalen Süden erhalten (Castro Varela/Dhawan 
2015: 31; Young 2016: 60f). In der marxistisch-leninistischen Interpretation wird der Be
griff des Imperialismus für die Analyse der Weltwirtschaft und die aggressive und ex
pansive Wirtschaftspolitik des Finanzkapitals verwendet (Altvater/Mahnkopf 2004: 63 
in: Castro Varela/Dhawan 2015: 31f). Hier wird Imperialismus im Unterschied zur Kolo
nisierung »als Inbesitznahme von Gebieten außerhalb des eigenen Landes durch private 
Interessengruppen mit Unterstützung des Staatsapparats« gefasst (Altvater/Mahnkopf 

9 Wenn der Verfasser in der Arbeit von Globalem Norden oder Globalem Süden spricht, sind damit 
nur bedingt die geografischen Positionen gemeint. Vielmehr verweisen die Kategorien auf den 
politischen Charakter der jeweiligen Kontexte, die damit bezeichnet werden. So liegt bspw. das 
Land Australien geografisch gesehen im Globalen Süden, ist jedoch politisch betrachtet im Glo
balen Norden zu verorten. Ausschlaggebend für die Zuordnung einer Region zur Kategorie des 
Globalen Nordens sind Charakteristika wie »unter anderem eurozentristisch geprägte Lebenswei
sen, Gesellschafts- und Machtstrukturen, die als Mainstream die betrachtete Region dominieren« 
(Diallo 2018: 39) und sich demnach auf Gesellschaftstypen beziehen, die mit Merkmalen wie »ent
wickelt, industrialisiert, städtisch, kapitalistisch, säkularisiert, und modern« beschrieben werden 
(Hall 2012c: 138). Jedoch – und das sei hier betont – sind die Auswirkungen des historischen Kolo
nialismus auf die »Kluft« zwischen Nord und Süd so tiefgehend, dass ihr politischer Charakter in 
seiner vollen Ausdehnung nur verstanden werden kann, wenn diese in ihrer ontologischen Dimen

sion wahrgenommen wird. Nach Sousa Santos besteht der Unterschied zwischen Nord und Süd 
in ontologischer Dimension demnach nicht in seiner geografischen Verortung, sondern letztend
lich im Unterschied zwischen den sozialen Realitäten metropolitaner und kolonialer Formen der 
Geselligkeit. Bauen erstere in ihren Ausschließungspraktiken noch auf Mechanismen der Recht
staatlichkeit, Menschenrechte und formaler Demokratie auf, so zeichnen sich letztere durch zahl
reiche unterschiedliche Entmenschlichungspraktiken aus, denen Subjekte ausgesetzt sein können 
und die im Globalen Norden wie im Globalen Süden bis heute vorkommen. Beide Vergesellschaf
tungsweisen koexistieren im Globalen Norden wie Süden als Erbe des Kolonialismus und stellen 
die Kernidee der radikalen Trennung zwischen Nord und Süd dar (Santos 2018: 19ff). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 43 

2004: 63 zit.n. Castro Varela/Dhawan 2015: 32). Demgegenüber sieht Osterhammel im 
Imperialismus 

»die Praxis, Theorie und Haltung eines dominanten metropolitanen Zentrums, durch 
das ›transkoloniale Imperien‹ entfaltet wurden, während Kolonialismus einen Spezi
alfall des Imperialismus darstellt, der ›die Möglichkeit weltweiter Interessenwahrneh
mung und abgestützter kapitalistischer Durchdringung großer Wirtschaftsräume ein
schließt.‹« (Osterhammel 2003: 27f zit.n. Castro Varela/Dhawan 2015: 32) 

Imperialismus stellt so gesehen einen gemeinsamen Rahmen »der wechselseitigen 
Konstitution von Metropole und Kolonien« dar, was aber auch bedeutet, dass ein »Im
perialismus ohne Kolonien« ebenso möglich ist (Conrad/Randeria 2002: 10; nach Castro 
Varela/Dhawan 2015: 32). Gerade letzteres führt Edward Said zu einem noch breite
ren Verständnisses des Imperialismus, da er diesen als das durch ein metropolitanes 
Zentrum geschaffene, dynamisch globale Feld einer permanenten Auseinandersetzung 
»between north and south, metropolis and periphery, white and native« beschreibt 
(Said 1994: 51). Trotz aller Definitionsversuche bleibt es unmöglich, den Imperialismus 
eindeutig darzustellen, da dieser keine von einem einzigen Zentrum aus agierende 
politische Herrschaftsform darstellt, sondern durch Strategie- und Machtwechsel cha
rakterisiert ist. Zwischen diesen sind die Übergänge meist fließend und laufen zum Teil 
parallel ab, wenn auch zeitweilig klare Brüche, wie etwa die formale Beendigung der 
kolonialen Herrschaft, zu verzeichnen sind (Castro Varela/Dhawan 2015: 32f). Wie viel
schichtig der Imperialismus agiert, zeigt auch der Umstand, wie Sousa Santos betont, 
dass ebenso der »Süden« oder die Peripherie, im Innern selbst imperial gespalten ist. 
Analysen transnationaler Prozesse müssen deshalb die Problematik eines »imperialen 
Südens« mit einbeziehen, so sie denn die Komplexitäten und Widersprüche auf der 
Suche nach »nicht-imperialen« Lösungen ernst nehmen wollen (Santos 1995: 510ff). 

Die postkoloniale Kritik setzt an der Globalisierung an, indem sie an der Offenlegung 
der An- und Enteignungsprozesse imperialer und neokolonialer10 Entwicklung im Glo
balisierungsprozess arbeitet sowie die Analyse kolonialer Strukturen vorantreibt. Kolo

10 Eine Vielzahl der Kolonien der imperialistischen Mächte Europas befreite sich im 20. Jahrhundert 
in Befreiungskriegen von der kolonialen Herrschaft. Andere wiederum wurden unter dem Druck 
der Blockkonfrontation in die Unabhängigkeit entlassen. Die nun entstehende Bildung souverä
ner Staaten mit modernen Institutionen versprach die ökonomische, soziale, und demokratische 
Entwicklung. Jedoch verwandelte sich die versprochene Unabhängigkeit häufig in eine neue »neo
kolonial« genannte Abhängigkeit. Denn die politische Unabhängigkeit von den Blöcken befreite 
sie oft nicht von einer neuen ökonomischen Abhängigkeit. So beuteten multinationale Konzerne, 
häufig mit der Unterstützung einer korrupten Elite der formal dekolonisierten Länder, Rohstof
fe und Arbeitskräfte aus, ohne zu einer vielfältigen Ökonomie und sozialen Absicherungsystemen 
sowie einer intensiven Demokratisierung aller Bereiche in der »Dritten Welt« beizutragen. Zudem 
verschlechterten sich die Austauschverhältnisse und Handelsbedingungen für Rohstoff produzie
rende und exportierende Länder. Deshalb wird in dem Falle auch von einer »Entwicklung der Un
terentwicklung« gesprochen. Die fortwirkenden Strukturen der kolonialen Vergangenheit bilden 
im Sinne des Neokolonialismus die Grundlage, welche die Ausbildung kohärenter ökonomischer 
Verhältnisse in den ehemaligen Kolonien verhinderte und die Ökonomie und Gesellschaft dort 
strukturell, im Vergleich zur »Ersten Welt«, unterschiedlich erhielt (Altvater 2005c: 130). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

niale und imperiale Ausbeutungs- und Herrschaftsstrukturen werden hier eben nicht als 
etwas Vergangenes, sondern als etwas in der Gegenwart Fortbestehendes betrachtet, oh
ne die geschichtliche Dimension bei der Betrachtung der Gegenwart zu vernachlässigen. 
Eine der wesentlichen Herausforderungen einer solchen Analyse wird darin gesehen, die 
gewaltvolle Globalisierung von Versuchen sich für Transnationale Gerechtigkeit im Sin
ne einer Dekolonisierung11 einzusetzen, zu unterscheiden (Castro Varela/Dhawan 2015: 
78f; Dhawan 2011: 32; Young 2016: 58). María do Mar Castro Varela und Nikita Dhawan 
weisen darauf hin, dass ohne ein Verständnis, wie der europäische Kolonialismus globale 
Machtverhältnisse ökonomisch, politisch und kulturell geprägt hat, Prozesse der Globa
lisierung nicht angemessen nachvollzogen werden können (Castro Varela/Dhawan 2015: 
85). 

2.2.4 Kultureller Imperialismus und Epistemische Gewalt 

Der wohl hartnäckigste Fortbestand des kolonialen Erbes ist die »epistemische Gewalt«. 
Die Welt heute ist weit davon entfernt, dass der Diskurs des »Westens und des Rests« 
einer Formation der Vergangenheit angehört und bloß noch von historischem Interes
se ist. Nach wie vor, jedoch in transformierter und überarbeiteter Form, beeinflusst die 
Sprechweise des Westens seine Vorstellungen von sich selbst und von den »Anderen«, die 
Bedeutung von »wir« und »sie«, die Praktiken und Machtbeziehungen gegenüber dem 
»Rest«12 (Hall 2012c: 178f). Die postkoloniale Theoretikerin Gayatri Spivak spricht des
halb auch von einem »Weltenmachen« (Worlding) der »Dritten Welt«, also des »Rests« 
oder der »Anderen«. Diese von ihr als »epistemisch« beschriebene Gewalt des Imperia
lismus hat dazu geführt, dass die »Dritte Welt« in ein Zeichen verwandelt worden ist, 
dessen Produktion dermaßen vernebelt wurde, dass westliche Überlegenheit und Domi
nanz quasi naturalisiert und glaubhaft gemacht werden konnte (Castro Varela/Dhawan 

11 Der »Dekolonialismus« kann als Intervention, als eine eingreifende Praxis verstanden werden, 
für die es gilt Wissenschaften, Denken und Alltagspraxen von Kolonialität zu befreien (Kastner/ 
Waibel 2012: 23). Kolonialität wiederum beschreibt die bis heute fortwirkenden Effekte einer Ord
nung der Welt, die mit der Kolonisierung begann. Diese Ordnung ist damit nicht nur eine Neure
gulierung der Warenkreisläufe, sondern bezieht sich auch auf zwischenmenschliche Kommuni

kation, die soziale Organisation und das Denken und Wahrnehmen überhaupt (Kastner/Waibel 
2012: 19ff). 

12 Um die hegemonialen Macht- und Herrschaftsstrukturen der Gegenwart zu beschreiben, haben 
sich neben dem von Stuart Halls eingeführten Gegensatzpaar »der Westen und der Rest« im post
kolonialen Diskurs weitere Begriffe etabliert. So wird unter anderem auch der Begriff der »Dritten 
Welt« benutzt, welcher jene Länder bezeichnete, die zwar die Mehrheit der Weltbevölkerung dar
stellten, aber in der Weltpolitik dennoch rechtlos waren (Castro Varela/Dhawan 2015: 27f). Im Zeit
alter des Kalten Krieges wurden unter der Selbstbezeichnung einiger zum Bündnis zusammenge

schlossener Länder aus Asien und Afrika mit dem Begriff der »Dritten Welt« Perspektiven formu

liert, die sich zwischen den Militärblöcken des kapitalistischen Westens, der »Ersten Welt«, und 
der kommunistischen Staatenwelt, der »Zweiten Welt«, positionierten. So wurden zum Beispiel 
gemeinsame Ziele wie die Beendigung der Kolonialherrschaft in allen noch nicht unabhängigen 
Ländern, das Selbstbestimmungsrecht der Völker und die friedliche Zusammenarbeit formuliert 
(ebd.: 28). Aktuell wird der Begriff »innerhalb der Postkolonialen Theorie durchaus problemati

siert und gleichzeitig in kritischer Weise genutzt.« (ebd.: 28) So nutzt ihn z.B. die postkoloniale 
Theoretikerin Gayatri Spivak um die kulturelle Produktion des Imperialismus genauer zu deuten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 45 

2015: 154). »Epistemische Gewalt« geht für Spivak nicht nur vom Kolonialismus aus, son
dern wird in neokolonialen Machtverhältnissen fortgeführt (ebd.: 183). So vertritt Spiv
ak die Ansicht, dass die Verleumdung des »Weltenmachens« der »Dritten Welt« in ihrer 
Auswirkung zu einer Ignoranz geführt hat, die den Kolonialismus heute entweder aus 
dem öffentlichen Bewusstsein ausradiert oder weit genug in der Vergangenheit situiert, 
um sich mit ihm und seinen heutigen Folgen wie z.B. der Internationalen Arbeitsteilung 
oder der Vielzahl wenig demokratisierter gesellschaftlicher Sektoren und Staaten nicht 
weiter beschäftigen zu müssen (ebd.: 154). 

Wie Spivak betont, hat die Fortführung einer kolonialen Gewaltstruktur der Privile
gierten heutzutage bei den Ärmsten dieser Welt, der armen Landbevölkerung des Glo
balen Südens, zu einer Veränderung ihrer Selbstwahrnehmung geführt. Diese hat eine 
»epistemische Gewalt« hervorgebracht, durch die das Andauern kolonialer Macht weiter 
legitimiert wird, indem die Ärmsten als unterworfene Andere konstruiert werden und 
dies als vollkommen natürlich erscheint (Andreotti 2007: 70). Besonders illustrativ stellt 
Spivak diese Problematik anhand des Wiedererstarkens eines »Triumphalismus« dar, 
der Menschen in privilegierten Positionen dazu auffordert zu denken, dass sie im Zen
trum der Welt leben (ebd.: 70), sie besser und unentbehrlich seien und sich zwangsläufig 
damit einhergehend als Endprodukt der Welt wahrnehmen, um deren Willen Geschichte 
geschah (Spivak 2008b: 22). In der Kritik steht hier vor allem die daraus entstandene Vor
stellung, den »Anderen«, dem »Rest der Welt« helfen zu müssen, da die Menschen »aus 
anderen Teilen der Welt, nicht vollständig global seien.« (Andreotti 2007: 70) Hierbei hebt 
Spivak hervor, dass diese Vorstellung weniger an eine geographische Positionierung in
nerhalb der Welt gebunden ist, als vielmehr an die Stellung, die die jeweiligen Menschen 
innerhalb einer Gesellschaft einnehmen. Somit stehen bei ihr im Fokus der Kritik eher 
die elitären globalen Professionellen,13 ohne dabei zwischen Menschen aus dem »Globa
len Norden oder Süden« zu unterscheiden. Mehr noch sieht sie als ausschlaggebenden 
Punkt den Zugang zum Internet sowie zur Kultur leitender Tätigkeiten und zu Interna
tionalen Nichtregierungsorganisationen, welche in Interventionen der »Entwicklung« 
und der Menschenrechte involviert sind, den Menschen in diesen Positionen genießen. 
Nach ihr ist es vor allem jene globale Elite der Professionellen, die wesentlich die »Ent
wicklungsmythen« der Armen der »Dritten Welt« aufrechterhalten, nur weil diese be
reit sind, ihnen dabei zu helfen, sich zu entwickeln (ebd.: 70). Die »gestattete Ignoranz« 
sowie die eigene institutionelle Positionierung der Professionellen sind es, die die Art 
und Weise der Repräsentation und ihren Umgang mit den subalternisierten Gruppen 
der »Dritten Welt« und ihrem Wissen prägen (ebd.: 70). 

13 Professionelle sind Zugehörige einer Profession. Nicht alle Berufe sind zugleich auch Professionen. 
Professionen umfassen »gehobene Berufe mit akademischer Ausbildung, besserer Bezahlung und 
größerer Entscheidungsfreiheit in der Ausübung der beruflichen Tätigkeiten« (Heiner 2004: 15). 
Eine Profession hebt sich von einem Beruf durch sieben Kennzeichen ab: spezielle Expertise; aka
demische Ausbildung; abgegrenzte Kompetenzdomäne; Betreuung von Aufgaben grundlegender 
Bedeutung deren Erledigung für die Gesellschaft, aber auch für globale multilaterale Strukturen 
insgesamt und für ihre einzelnen Mitglieder von zentraler, teilweise existenzieller Bedeutung sind; 
Autonomie der Profession; große Entscheidungsspielräume der einzelnen Fachkräfte bei der Aus
übung ihres Berufs sowie letztens die Verpflichtung auf ein bestimmtes kodifiziertes berufliches 
Ethos (ebd.: 14f). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

Diese hier benannte Differenz zwischen der globalen Elite der Professionellen und 
der armen Landbevölkerung des Globalen Südens kann mithilfe des Begriffes der »Sub
alternen«, den Spivak in die Diskussion bringt, genauer beleuchtet werden. Gängige 
Begrifflichkeiten politischer Bewegungen, versuchen in der Regel die Erfahrungen, 
Perspektiven und Kämpfe unterdrückter Gruppen in abstrakten Überbegriffen festzu
halten. In den Kämpfen um Imperialismus können so z.B. alle Kolonisierten gemeint 
sein, ohne dass hierfür ein spezifischer Referent zur Verfügung steht, was wiederum 
zur Folge hat, dass die inneren Differenzen der Gruppen innerhalb kolonialisierter Räu
me ununterscheidbar werden. Spivak konstatiert hier eine gewisse Unmöglichkeit, in 
dem Versuch unterschiedlichste Lebenserfahrungen von Menschen durch einen Begriff 
zum Ausdruck zu bringen (Castro Varela/Dhawan 2015: 184f). Dasselbe gilt auch für 
die selbsternannten und gewählten Repräsentant*innen, die im Namen unterdrückter 
Gruppen so sprechen, als gebe es ein einheitliches politisches Subjekt, welches durch 
sie zu Wort kommen würde. Die Problematik, die Spivak darin sieht, ist, dass solch 
eine Praxis stets als ein Effekt der dominanten Diskurse gesehen werden muss, da die 
Sprache eines universalen politischen Kampfes immer potenziell gewalttätig ist. Die 
Gewalt erfahren dabei vor allem diejenigen, die unter den machtvollen Bezeichnun
gen zusammengefasst und deren Unterschiedlichkeiten dadurch eingeebnet werden. 
Die Stimmen der unterdrückten Gruppen jedoch werden dadurch zum Verstummen 
gebracht (Castro Varela/Dhawan 2015: 185). 

2.2.5 Globalisierung und Subalternität 

Anstatt der Verwendung einer Begrifflichkeit eines universalen politischen Kampfes 
spricht sich Spivak für die Begrifflichkeit »Subalterne« aus, die es erlaubt, mehrere 
Subjektpositionen gleichzeitig zu beschreiben. Es geht hierbei nicht um marginalisier
te, sondern um heterogene Subjektpositionen, die sich dadurch auszeichnen, dass sie 
innerhalb kolonialer Strukturen und auch durch die neue postkoloniale nationalistische 
Elite nach der Unabhängigkeit in unterschiedlichster Weise von Ausbeutung und Unter
drückung14 betroffen waren und sind (Castro Varela/Dhawan 2015: 185). Anders gesagt 
sind die damit bezeichneten Anderen in doppelter Weise marginalisiert: Sie sind nicht 
nur postkoloniale Andere im Sinne der Anderen des »Westens«. Gleichzeitig zeichnen 

14 Der Begriff der Unterdrückung ist ein ausgesprochen problematischer, da der Unterdrückungsbe
griff »vorbelastet« ist. Dieser kann Assoziationen von »Schuld, Opfern und Intrigen« hervorrufen, 
womit ihm eine »emotionale Sprengkraft« innewohnt. Trotz alledem ist es wenig ratsam sich sei
nes zu entledigen, da er die eigene Analyse von allen Missverständnissen frei halten kann (Meu

lenbelt 1988: 37 nach Messerschmidt 2009: 54). Den Unterdrückungsbegriff dem Machtbegriff vor
zuziehen ist darin begründet, dass letzterer kaum noch ermöglicht Dominanzverhältnisse zu ver
deutlichen. Mit Unterdrückung meint Meulenbelt »ein System gesellschaftlicher Ungleichheit«, 
womit sie die strukturelle Ebene akzentuiert, ohne dabei die subjektive Verantwortlichkeit für 
hinfällig zu erklären. Zu dem ist die Ungleichheit oft von äußeren Faktoren wie der öffentlichen 
Meinung und der herrschenden Ideologie gestützt, da diese Erklärungen liefern, warum es »na
türlich« ist, dass die eine Gruppe eine bessere gesellschaftliche Stellung einnimmt als die andere 
(Meulenbelt 1988: 38 in: Messerschmidt 2009: 54). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 47 

sie sich auch im postkolonialen Kontext selbst durch eine subalterne Position gegen
über der postkolonialen, nationalistischen Elite aus. Ihre Subalternität ist damit ein 
Merkmal auf globaler und lokaler Ebene zugleich, in welche auch noch weitergehende 
soziale Stratifizierungen, wie unter anderem die vergeschlechtlichte oder verkastete 
Subalternität, mit eingelassen sind (Köhler 2006: 230f). 

Der Begriff, auf den sich Spivak und andere postkoloniale Theoretiker*innen be
ziehen, ist Antonio Gramsci entliehen. Dieser bezeichnete damit diejenigen, die keiner 
mächtigen hegemonialen Klasse angehören. Dabei ist eine subalterne Gruppe nicht 
allein durch die ökonomischen Verhältnisse marginalisiert, sondern von einer Viel
zahl heterogener Ausschließungen betroffen (Castro Varela/Dhawan 2015: 186). Die 
subalternen Gruppen sind dabei nur im Zusammenhang mit den dominanten Ge
sellschaftsgruppen zu verstehen. Die dominanten Gruppen realisieren sich in der 
historischen Einheit des Staates, was genauer bedeutet, dass diese nach Gramsci eine 
Allianz der politischen Herrschaft und der zivilen Führung bilden. Im Gegensatz dazu 
stellen die subalternen Klassen eine fragmentierte Gruppierung dar, die durch man
gelnde Selbstbestimmung, fehlende organische Intellektuelle15 und durch ökonomische 
Ausgrenzung gekennzeichnet ist (ebd.: 186). 

Die South Asian Subaltern Studies Group16 hat den von Gramsci entwickelten Be
griff der Subalternität für die postkoloniale Theoretisierung weiterentwickelt. Spivak de
finiert im Anschluss an Ranajit Guha, einen der Begründer der Gruppe, Subalternität als 
einen Raum, der innerhalb eines kolonisierten Territoriums von allen Mobilitätsformen 
abgeschnitten ist (Castro Varela/Dhawan 2015: 186; Spivak 2008b: 21). Dabei zeichnen 

15 Damit sind nach Gramsci kulturelle oder Bildungsarbeiter*innen gemeint. Diese stellen für ihn 
Legitimationsexpert*innen gesellschaftlicher Verhältnisse dar (Mayo 2006: 46). Die Funktion des 
»organischen Intellektuellen« besteht darin, gesellschaftlichen Gruppen nicht nur ökonomische, 
sondern auch politische und soziale Kohärenz zu verleihen. Gramsci beschreibt dies so: »Jede 
gesellschaftliche Gruppe schafft sich [...] organisch eine oder mehrere Schichten von Intellek
tuellen, die ihr Homogenität und Bewußtheit der eigenen Funktion [...] geben.« (Gramsci 1991 
GH 1497–1516 zit. Becker et al. 2013: 91) Die Funktion des organischen Intellektuellen kann nach 
Gramsci sowohl die Stabilisierung als auch die Infragestellung bestehender Herrschaftsverhält
nisse umfassen. (Mayo 2006: 46f; Sternfeld 2009: 68). So besteht die Aufgabe für »organische In
tellektuelle subalterner Gruppen« darin, zu einer »intellektuellen und moralischen Reform« bei
zutragen, die die unterdrückten Gruppen mit einbezieht und fest im Alltagsbewusstsein dieser 
verankert ist (Mayo 2006: 47). 

16 Der kritische Einsatz der Subaltern Studies Group ist einer, der versucht in die Untersuchung des 
Bewusstseins populärer Bewegungen das Spannungsfeld zwischen Universalismus und Partikula
rismus einzubeziehen (Köhler 2006: 235). Sie wenden sich damit nicht von universalistischen euro
päischen Ideen ab, zeigen jedoch ihre Verbindung mit lokalen Phänomenen auf sowie ihre Über
setzungen in den postkolonialen Kontext (Köhler 2006: 235). Dabei geht es ihnen nicht darum, 
europäische Vorstellungen von sozialer Wirklichkeit zu verneinen, als vielmehr auf die Grenzen 
der europäischen Vorstellungen in Bezug auf die lokalen Kontexte zu verweisen. Neben der Kri
tik des Eurozentrismus (ebd.: 236) stehen sie vor allem für eine Kritik der »nationalstaatsfixierten« 
Annahmen. Der Nationalstaat ist hiernach kein zentrales Deutungsmuster mehr, nach der Nation, 
Staat und Gesellschaft die »unhinterfragten sozialen und politischen Formen der modernen Welt 
sind.« (ebd.: 236) Damit wendet sich die postkoloniale Kritik der Subaltern Studies insbesondere 
gegen die drei Verzerrungen der Betrachtung des postkolonialen Kontexts durch Eurozentrismus, 
Etatismus und Elitismus (ebd.: 251). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

sich die subalternen Gruppen durch eine radikale Differenz zu den dominanten Gruppen 
aus. Subalternität17 ist demnach das, was als Gegenposition zur Hegemonie und deren 
Strukturierung der politischen Ordnung auftritt, also nicht das was man sein will oder 
wozu man sich zugehörig fühlt, sondern wo man im Unterschied zu den Privilegierten 
positioniert ist (Castro Varela/Dhawan 2015: 186). Dabei ist mit Hegemonie nicht die pure 
Herabsetzung einer Gruppe gemeint, sondern die Fähigkeit, die Interessen subalterner 
Gruppen so zu koordinieren, dass ihre Zustimmung geschaffen wird. In diesem Sinne, 
so Guha weiter, haben subalterne Gruppen kein eigenes »Bewusstsein« (Nandi 2009: 86). 

Aus diesem Verständnis von Bewusstsein hat Gayatri Spivak andere Konsequenzen 
gezogen als z.B. ihr Kollege Guha aus der Subaltern Studies Group.18 Das bedeutet, dass 
sie sich der These einer »Wiederherstellung subalternen Bewusstseins« entgegenstellt 
(Nandi 2009: 88) und sich den Überlegungen Gyan Prakashs anschließt, der argumen
tiert, dass sofern die Subjektposition der Subalternen über die dominante Hegemonie 
konstruiert wird, diese niemals eine selbstbestimmte Position sein kann. Deshalb 
spricht sie sich dafür aus in den Praktiken der Subalternen zum einen die Wiederho
lungen, aber auch die Brüche mit dem kolonialen Dilemma der Fremdbestimmung zu 
verdeutlichen. Nach ihr ist Subalternität nichts an dem man hängen kann, da es keine 
authentischen Subalternen gibt, die über »Rasse«, Sexualität, Religion oder Geschlecht 
bestimmbar wären (Castro Varela/Dhawan 2015: 191). 

Subalternität ist nach Spivak eine singuläre Kategorie, die in ihrer »Tiefe« niemals 
vollständig begreifbar wird und sich deshalb jeglicher Beispielhaftigkeit entzieht, die als 
Grundlage für universelle Propositionen dienen könnte. Diese Unbegreifbarkeit der Teile 
einer fremdbestimmten Zustimmung der Subalternen ist es, was innerhalb der hegemo
nialen Logik stetig das Risiko birgt, dass sie eine Generalisierung der Subalternen zu For
schungsobjekten verwandelt und somit ihre Unterwerfung bewirkt (ebd.: 191). Demnach 

17 Der Begriff der Subalternität stellt ein epistemologisches Werkzeug dar, mit dem deshalb auch 
die Grenzen der nationalstaatlichen Politik aufgezeigt werden können. Mithilfe der Figur der Sub
alternen wird es möglich eine andere Art von Subalterner Politik zu konzeptualisieren, die nicht 
den klassischen Regeln der rationalen nationalstaatlichen Politik folgt (Köhler 2006: 246). Dar
über hinaus verweist die Figur der Subalternen darauf, dass viele Lebensweisen in der Gegenwart 
nebeneinander existieren können – die der einheimischen Elite, der indigenen Gruppen etc. – und 
damit die Gegenwart durch ein Leben in vielen Welten und Zeiten (andere Kalender, Zeit der Göt
ter etc.) zugleich gekennzeichnet ist, die zum Teil auch jenseits der modernen Grundkategorien 
Staat; Wissen und Macht funktionieren (ebd.: 247). Ihr Einsatz weist demnach geradezu auf den 
fragmentarischen Charakter des postkolonialen sozialen Kontexts hin (ebd.: 248). 

18 Auch wenn es theoretisch-strategische Differenzen innerhalb der Subaltern Studies Group gibt, 
so besteht ihr Ziel auf einer allgemeineren Ebene darin, den Elitebias, der auch die postkolonia
len sozialen Kontexte durchzieht, zu korrigieren, indem Formen des unkritischen Subsumierens 
»nationaler Partikularismen unter universelle, zumeist europäisch geprägte Entwicklungsnarrati
ve und Konzepte wie ›Menschheit‹« abgelehnt und aufgebrochen werden (Köhler 2006: 238f). Da 
vor allem Bauern, Frauen, und einfache Arbeiter*innen immer wieder aus der hegemonialen For
mation ausgeblendet worden sind, ist es das Ziel der Subaltern Studies die Inklusion bislang mar

ginalisierter Bevölkerungsgruppen in ihre Untersuchungen und Begrifflichkeiten zu integrieren, 
um ein emanzipatorisch-demokratisches Projekt zu verwirklichen. Es geht also zunächst darum 
Repräsentation sozial gerechter zu gestalten (Köhler 2006: 239). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 49 

haben für Spivak die Subalternen keine »pure essentielle Form eines Selbst-Bewusst
seins«, welche unabhängig von jeglichem kolonialen Diskurs und seinen Praktiken ihre 
soziale Kategorie konstruiert hat (Andreotti 2007: 71f). Aufgrund der Konstruktion der 
Subalternen durch die Hegemonie des Dominanten können diese nicht autonom sein, 
und so stellt Spivak die Möglichkeit in Frage, dass die Subalternen nicht die Fähigkeiten 
hätten, an sich zu sprechen, sondern für sich selbst zu sprechen, ohne dabei mit dem 
dominanten Diskurs verstrickt zu sein (ebd.: 72). 

Oft ist sie in einem Sinne interpretiert worden, als könnten die Subalternen nicht 
sprechen oder sie hätten keine Handlungsmacht. Tunlichst hält sie dem entgegen, dass 
selbst wenn die Subalterne spricht oder sogar Widerstand leistet, sich elitäre und hege
moniale Diskurse demgegenüber taub stellen. »Sprechen« muss mit ihr als ein »Sprech- 
Akt« verstanden werden, in welchem »Sprechen und Hören« den Sprech-Akt komplet
tieren (Kapoor 2004: 639). John Beverly, auf den sich Kapoor bezieht, weist gesondert 
im Anschluss darauf hin, dass falls die Subalterne in einer für uns bedeutungsvollen Art 
und Weise sprechen könnte, so dass wir uns verpflichtet fühlen würden wirklich zuzu
hören, dann es nicht mehr subaltern wäre (Beverly 1999: 66 nach Kapoor 2004: 639). So
bald die Subalterne so gefasst sprechen würde, sind diese keine Subalternen mehr, da 
der Raum, der für sie zum Sprechen geöffnet werden würde, wesentlich beeinflusst, was 
gesagt wird und wie diese Stimmen gehört werden. 

Genau hier liegt auch vergraben, dass Spivak weiter suspekt gegenüber einer Pra
xis bleibt, die versucht eine reine Form des subalternen Bewusstsein wiederzuerlangen. 
Stattdessen sieht sie in der Praxis »authentische« und heroische Subalterne zu produ
zieren das Begehren der Intellektuellen wohlwollend und fortschrittlich zu sein, welches 
schließlich doch dahin führt, die Subalternen wieder verstummen zu lassen (Andreot
ti 2007: 72). Die Subalternen als souveräne politische Akteur*innen zu repräsentieren, 
bleibe zum einen, wie Spivak anmerkt, stets mit der Problematik konfrontiert ihre Be
dürfnisse unadressiert zu lassen. Auf der anderen Seite werde so das »westliche Kon
zept«, nach dem das Sprechen Ausdruck von Subjektivität ist, weiter stabilisiert. Anstatt 
das subalterne Bewusstsein wiederzugewinnen schlägt sie eine neue Fokussierung vor, 
die sich für die Neuverortung und ein Einschreiben der heterogenen Subjektpositionen 
der Subalternen in zivile Strukturen interessiert (Castro Varela/Dhawan 2015: 192). 

Neuverortungen durch und im Anschluss an Spivak schenken deshalb auch den viel
schichtigen Wechselverhältnissen der Elemente »Sprechen, Schweigen, Zuhören« in der 
Auseinandersetzung um Subalternität Aufmerksamkeit, um dadurch bisher unbeachte
te Ungleichheitsverhältnisse und Privilegien sichtbar werden zu lassen. Es werden da
durch auch »die Haltung der kritischen Analyse der eigenen Sprech- und Handlungspo
sitionen sowie die Rahmenbedingungen des Zuhörens selbst« gegenüber den in »Subal
ternität« Positionierten in den Mittelpunkt gerückt (Brunner 2017a: 35). Durch die spe
zifische Weise des Fokussierens der Rahmenbedingungen soll besser verstanden wer
den, wie diese »das Zuhören erleichtern oder erschweren, ohne dabei in eine Haltung an 
Selbstgefälligkeit oder moralischer Überlegenheit zu geraten«, in »ein schuldbeladenes 
Verstummen«, in »die Selbstbezichtigung der eigenen Mitverantwortung« oder »klein
laut nach der Entschuldigung durch die Marginalisierten zu suchen und sich nach de
ren Dankbarkeit zu sehnen.« (ebd.: 35) Es ist damit vielmehr eine »politische Entschei
dung«, der es um die »Verantwortung, das Nichtgedachte zu denken und das Zuhören 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

zu erlernen« geht, d.h. eine »Verantwortung, nicht nur für das Gesagte und das bewusst 
nicht Gesagte, sondern auch für das Unausgesprochene und für die nicht mehr sichtba
ren und hörbaren Vergangenheiten, die unsere Gegenwart heimsuchen.« (ebd.: 35) Dem
nach stellt sich für Spivak nicht die Frage die Handlungsfähigkeit der Subalternen zu 
negieren. Eher steht bei ihr die Hinterfragung der Autorität des untersuchten Subjekts 
im Vordergrund, ohne es dabei zu paralysieren. Ihr Anliegen eines solchen Vorgehens ist 
wesentlich die Freilegung einer besseren Praxis (Kapoor 2004: 639f). 

2.2.6 Internationale Arbeitsteilung 

Neben den gewalttätigen und imperialen Eroberungs- und Ausbeutungspraxen des Ko
lonialismus weitete sich der Welthandel im 19. Jahrhundert durch die aufkommende 
Idee des Wirtschaftsliberalismus aus. Wirtschaftspolitisch fand dieser jedoch seine voll
ständige Realisierung erst nach dem Zweiten Weltkrieg mit der Verabschiedung des All
gemeinen Zoll- und Handelsabkommens (GATT) 1948, welches die Voraussetzung für ei
ne zunehmende Liberalisierung des Welthandels darstellte (Bpb 2003: 12). Die Grund
lage moderner Wirtschaftsweisen ist die Arbeitsteilung. Aus ihr resultiert der Tausch 
oder in Geldwirtschaften der Handel. Je ausdifferenzierter die Arbeitsteilung, desto hö
her der Druck zu Handeln. Das Konzept der Arbeitsteilung ist Ausdruck des kapitalisti
schen Prinzips, dass sich diejenige Wirtschaftskraft auf die Produktion eines Gutes oder 
eine Dienstleistung spezialisiert, in der aus ökonomischer Sicht die geringsten Produk
tionskosten entstehen (ebd.: 12). Diesem ökonomischen Prinzip folgend, können in ei
ner Internationalen Arbeitsteilung höhere Produktionskosten eingespart werden, als es 
im nationalen Rahmen der Fall ist, da eine weitaus höhere Anzahl an Arbeitskräften zu
einander in Wettbewerb und Konkurrenz gebracht werden können, was den Druck auf 
diejenigen die ihre Arbeitskraft zur Produktion eines Gutes oder eine Dienstleistung be
reitstellen, erhöht. Die Profittragenden können damit ihre Einkommensgewinne erhö
hen (ebd.: 12). Die Ausweitung der Internationalen Arbeitsteilung ist damit immer auch 
ein Ausdruck der kapitalisierten Globalisierung. 

Jedoch sind die Wechselbeziehungen zwischen Imperialismus und Internationaler 
Arbeitsteilung im Zeitalter der Globalisierung nicht zu verleugnen, wie vor allem die 
Postkoloniale Kritik betont: Erst die gewaltvolle Phase des Kolonialismus ermöglichte 
ihre gegenwärtige Form (Castro Varela/Dhawan 2015: 154). Die Internationale Arbeits
teilung ist aus postkolonialer Perspektive gegenwärtig Ausdruck der kapitalistischen 
Beziehung zwischen den Ländern des Globalen Südens und des Globalen Nordens. 
Ihr Verhältnis ist dadurch gekennzeichnet, dass der Norden Kapital in die Länder des 
Südens investiert, damit diese wiederum Standorte für die Investitionen aus dem 
Norden bereitstellen. Bezeichnend für diese sind in der Regel niedrige soziale und 
ökologische Standards. Überdies hinaus stellt der Globale Süden genügend ausbeutbare 
Arbeitskraft mit geringen Produktionskosten bereit. Durch die konsequente Verlage
rung von Produktionsstätten in sogenannte Billiglohnländer des Globalen Südens wird 
eine kontinuierliche Stabilisierung der Internationalen Arbeitsteilung forciert. Zum 
einen stellt diese Wirkweise eine direkte Folge des Kolonialismus dar. Zum anderen 
profitieren alle im Norden verorteten Menschen und zumeist lokale Eliten mehr oder 
weniger davon (ebd.: 12). Die als Folge des Kolonialismus zu betrachtende Internatio

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 51 

nale Arbeitsteilung und der fortdauernde Profit durch historische Formierungen der 
Weltverhältnisse ruft dazu auf, wie Spivak anmahnt, die verdeckten Stellen des ökono
mischen »Weltenmachens« in einer globalisierten Welt stets mit zu beleuchten (ebd.: 
154). 

So kann nicht außer Acht gelassen werden, dass sich die Ungleichheiten zwischen 
Nord und Süd in der derzeitigen Phase der Globalisierung noch einmal intensiviert 
haben (Ernst/Isidoro Losada 2010: 13), dies jedoch auf verdeckten Strukturen aufbaut. 
Beispielhaft dafür ist, dass, äquivalent zu der Zeit des europäischen Kolonialismus, 
Kolonien Rohstoffe in die kolonisierenden Länder exportierten und sie als Fertig
erzeugnisse wieder importierten. Viele der ehemaligen Kolonien produzieren in der 
derzeitigen Phase der Globalisierung neben weiterhin Rohstoffen arbeitsintensive, 
halbfertige Produkte mit geringem Technologieniveau im Niedriglohnsektor, während 
die ehemaligen Kolonialmächte wissensintensive Produktion auf hohem Technologie
niveau monopolisieren (Castro Varela/Dhawan 2015: 82f). Zudem ist der globale Süden 
beharrlich mit Forderungen konfrontiert, die die Anbindung an Globalisierungskräfte 
in Form globalen Kapitals und transnationalen Organisationen wollen. Globale Insti
tutionen wie der Internationale Währungsfond (IWF), die Weltbank, multinationale 
Unternehmen sowie regionale Investmentbanken geben oftmals den Innenpolitiken 
ehemals kolonisierter Länder vor, ihre Ökonomie nach den Prinzipien des freien Han
dels auszurichten im Sinne eines »ökonomischen Rationalismus«. So ist zu beobachten, 
dass dadurch auf der einen Seite die neokoloniale Macht des Bankensektors unterneh
merische und militärisch-industrielle Komplexe stärkt, auf der anderen Seite wiederum 
gleichzeitig eine fortschreitende Verelendung großer Bevölkerungsteile in den vormals 
kolonisierten Ländern vonstatten geht (Castro Varela/Dhawan 2015: 83). So hat zum 
Beispiel Deutschland eine Rekordsumme an Rüstungsexporten im Jahre 2015 erzielt 
mit dem Verkauf von Waffen in die arabischen Staaten und Nordafrika. Länder, deren 
Kriege Millionen Menschen in diesen Jahren zu Flüchtlingen machten (Attac 2015: 2). 
Auch wenn es unerwartete Verschiebungen »im weltweiten Geflecht ökonomischer und 
politischer Beziehungen« in den letzten Jahren gegeben haben mag, so haben jedoch 
im Wesentlichen weiterhin »die strukturellen sozioökonomischen Ungleichheiten, Ab
hängigkeiten und Dominanzen« Bestand, die durch die gegenwärtigen (neo-)liberalen 
Politiken gestützt werden (Ernst/Isidoro Losada 2010: 15). 

2.2.7 Neoliberalismus 

Der wirtschaftstheoretische Ansatz des Neoliberalismus und dessen daraus abgeleitete 
wirtschaftspolitische Konzepte, wie er in seiner modernen Version unsere Gegenwart 
prägt, erfährt seinen Aufstieg am Ende der 1970er Jahre. Unter Margaret Thatcher in 
Großbritannien und darauffolgend zu Beginn der 1980er Jahre mit der ökonomischen 
Agenda des US-amerikanischen Präsidenten Ronald Reagan wird eine Ära der vollen Li
beralisierung19 der Finanzmärkte eingeleitet (Altvater 2008: 50). Sie setzten damit die 

19 Dieser »neue« Liberalismus entstand als Reaktion auf das Versagen der liberalen Wirtschaftspoli

tik in der Weltwirtschaftskrise 1929 bis 1932. Der Kern des Neoliberalismus ist eine modernisierte 
und radikalisierte Variante des klassischen Wirtschaftsliberalismus. Die Programmatik des Neoli

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

wirtschaftstheoretische Forderung von Milton Friedman zu einem Abbau des »keynesia
nischen Staatsinterventionismus« sowie der »anschließenden Demontage des Entwick
lungs- und Planungsstaates in der sog. Dritten Welt« in die wirtschaftspolitische Praxis 
um. Zur Umsetzung dieser neuen wirtschaftspolitischen Praxis auf der globalen Ebe
ne spielten auch die sogenannten Bretton-Woods-Institutionen IWF und Weltbank ei
ne entscheidende Rolle, da mittels ihrer Konditionalitäten einer Kreditvergabe die Wirt
schaften einer Vielzahl von Ländern der Erde innerhalb kürzester Zeit hin zu einer frei
en Wettbewerbsordnung »geöffnet« wurden. Der Neoliberalismus ist deshalb eine »ge
schichtsmächtige Denkschule« und eine politische Strategie zugleich, die »den gesam
ten Globus als Geltungsbereich in Anspruch« nimmt (ebd.: 50). Zuvor im Keynesianis
mus der 1940er-1970er Jahre, dem sogenannten »Goldenen Zeitalter«, hatte das produk
tive Kapital der realen Wirtschaft in allen Fällen noch Vorrang vor Finanzinvestitionen 
gehabt, da letztere ausschließlich auf finanzielle Rendite aus sind, unabhängig davon, 
ob ihr ein real produzierter Überschuss zugrundeliegt oder nicht. Mithilfe des produkti
ven Kapitals der realen Wirtschaft konnte so lange Zeit sicher gestellt werden, dass keine 
»strukturelle Arbeitslosigkeit« herrschte (ebd.: 52). 

Die Idee des Neoliberalismus erfuhr immensen Zuspruch durch dreierlei Verspre
chungen. Zum einen wurde davon ausgegangen, dass Versuche einer wie auch immer 
gearteten Planung nicht nur ineffizient seien, sondern auch die Freiheit des Menschen 
zerstörten und deshalb eine freie Wettbewerbsordnung das Beste für die Menschen dar
stelle. Zudem wurde behauptet, dass nur die Konkurrenz auf freien Märkten ein ma
kroökonomisches Gleichgewicht herstelle, welches wiederum zu einem sozialen, poli
tischen und ökonomischen Gleichgewicht führe. Nur da, wo ökonomische Prozesse ein 
Gleichgewicht zum Ergebnis haben, wird die ökonomische und politische Ordnung an 
einen Punkt kommen, an dem man keinen anderen Zustand oder andere Regulations
weisen mehr anzustreben brauche (ebd: 52f). Kurz gesagt handelt es sich beim globa
lisierten Neoliberalismus um »eine Anpassung der sozialen, ökonomischen und politi
schen Verhältnisse des zeitgenössischen Kapitalismus an die neuen Herausforderungen, 
in deren Verlauf die Herrschaft des globalen Kapitals« (ebd.: 53f) einen Wandel der »viel
fältige[n] Unterwerfungen, die innerhalb des [globalen] Gesellschaftskörpers stattfinden 
und funktionieren« (Foucault 2005a: 235), hervorgebracht hat. 

beralismus ist wesentlich geprägt durch die umfassende Privatisierung der öffentlichen Daseins
fürsorge, die Deregulierung der Arbeitsmärkte, die steuerliche Entlastung von Unternehmen und 
Vermögenden, sowie eine an den G7/G8-Staaten und transnationalen Konzernen ausgerichtete 
Weltmarktintegration der Entwicklungsländer. Die Aufgabe die der Neoliberalismus sich gesetzt 
hat, kennt dabei kein Ende, da hier die Marktgesellschaft als zivilisatorischer Endpunkt der Ge
schichte betrachtet wird. Damit bewirkt dieser in vielerlei Hinsicht die »Entthronung der Politik« 
und versetzt Gesellschaften in den Zustand einer permanenten »Reform«. Dem vielgepriesenen 
Individualismus des Neoliberalismus durch die Freiheit der Marktteilnahme steht die Zerstörung 
des Kollektiven gegenüber, was fortwirkend atomisierte Einzelwesen in einer den Marktkräften 
überlassenen Gesellschaft hervorbringt. Dementsprechend stellt der Neoliberalismus für Formen 
wie die Bewegungen für mehr partizipative, direkte Demokratie, die das Projekt einer totalen Öko
nomisierung der Gesellschaft aufhalten wollen, ein wesentlichen Gegenstand der Kritik dar (Ptak 
2005: 132). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 53 

Eine wesentliche Folge der neoliberalen Umstrukturierung ist, dass sich die Logik 
der Gewinnmaximierung gegenüber Mensch und Natur intensiviert hat. In der globalen 
Konkurrenz der Finanzstandorte hat die Erfüllung der Ansprüche des Finanzkapitals zu
nehmend eine höhere Rolle eingenommen. Den Ansprüchen kann nur bei permanentem 
Wachstum der Wirtschaft sowie bei gleichzeitiger Abzweigung der Einkommensströme 
aus den produzierten Überschüssen der Realwirtschaft und infolge der Überausbeutung 
der Natur nachgekommen werden, um die Forderungen der finanziellen Anleger zu be
friedigen (Altvater 2008: 65). In der Praxis führt dies zum Teil sogar zur Bedrohung des 
Friedens in der Welt, denn die Aneignung von Überschüssen (der traditionelle Mehr
wert), kann bei den durch die Konkurrenz der Finanzstandorte hochgetriebenen Rendi
ten manchmal nur erfolgreich sein, wenn auch »außerökonomische Mechanismen der 
Enteignung«, wie z.B. militärische Macht, Anwendung finden (ebd.: 65f). Problematisch 
sind zudem die zerstörerischen Wirkungen des Neoliberalismus für Milliarden an Men
schen, die auf Arbeit angewiesen sind und über keinerlei Geldvermögen verfügen sowie 
für lokale und globale Ökosysteme, an denen sich die durch freie Märkte regulierte Welt
ökonomie entfaltet (ebd.: 65f). Die hochgehaltene Freiheit des Neoliberalismus ist damit 
von einer Zweideutigkeit durchzogen. Sie dient in erster Linie denen, die der Mission der 
Integration des gesamten Planeten unter die Wachstumslogik der kapitalistischen Ver
wertungsketten folgen und diese stützen, hat aber repressive Auswirkungen gegenüber 
jenen, die für ihr Interesse an »guter Arbeit«20 und »Gutem Leben«21 sowie den Erhalt 
der Natur eintreten (Altvater 2008: 66; Greffrath 2015: 11ff). 

Hinzu kommt, wie Nikita Dhawan (2012: 36) im Rückgriff auf Leslie Sklair konsta
tiert, dass im Zuge der neoliberalen Globalisierung eine systematische Demontage der 
Verantwortlichkeit des Nationalstaats stattgefunden hat. So können vor allem in schwa
chen Staaten – allen voran in postkolonialen – transnationale Unternehmen die postko
lonialen Staaten unter Druck setzen, um günstige Bedingungen für die freie Bewegung 
des Kapitalkreislaufes zu schaffen. Folgen die Staaten nicht der Agenda der Unterneh
men, kann dies Handelsembargos und internationale Isolation zur Folge haben (Dhawan 
2012: 36; Sklair 2008: 213). Transnationale ökonomische Akteur*innen haben damit in be
stimmten Bereichen beachtlichen Einfluss auf die sozialen Sphären (Bildung, Gesund
heit, Wohnen, Pflege, Ernährungssouveränität) bekommen und können somit das Le
ben vieler, wenn nicht sogar der Mehrheit der Menschen des Planeten, entscheidend mit 
prägen (Sklair 2008: 213f). Konsequenzen dieser Veränderung sind die Schaffung markt
freundlicher Bedingungen mit erweiterten Spielräumen für Investor*innen und Unter
nehmen, die zunehmend zur Aushöhlung der Verantwortlichkeit der Nationalstaaten 
beitragen. Transnationale Unternehmensmanager22 verfügen deshalb in manchen Be

20 Siehe hierzu Pickshaus 2007. 
21 Siehe hierzu Acosta 2011. 
22 Das soll nicht den Eindruck erwecken, dass hier eine Kraft im Verborgenen agiert und mit vollstän

digem Erfolg in den verschiedenen Facetten des Lebens den Menschen weltweit ihr Willen aufer
legt werden kann, sondern lediglich darauf verweisen, dass mit beachtlichem Erfolg in einigen 
Bereichen die politischen Entscheidungen und Institutionen weltweit von transnationalen Unter
nehmensmanager*innen aufgrund ihrer immensen Ressourcen unverhältnismäßig stark von die
sen geprägt werden können (Sklair 2008: 214). Ein Beispiel für solcherlei Entwicklungen stellt die 
gegenwärtig starke Abhängigkeit der Weltgesundheitsorganisation (WHO) von »privatwirtschaft

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

reichen über mehr Macht als die demokratischen Akteur*innen eines Staates (Dhawan 
2012: 36f). Die marktfreundliche Globalisierung ist deshalb auch ein nicht zu vernachläs
sigender Faktor in den Veränderungen der politischen, organisatorischen, kulturellen 
und epistemischen Landschaft im Globalisierungsprozess (Sklair 2008: 216). Die Neu
modellierung des Staates verläuft deshalb auch immer entlang der Anforderung neue 
Investitionen anlocken zu können. Vor allem schwache, postkoloniale Staaten sind dabei 
»sowohl ein Akteur als auch Objekt neoliberaler Globalisierung.« (Dhawan 2012: 37) Er
gebnis der Neumodellierung der Staaten ist zunächst eine »Folgebereitschaft gegenüber 
den Vertreter*innen des transnationalen Kapitals als auch gegenüber transnationalen 
Finanz- und Handelsorganisationen«, was jedoch in zweiter Konsequenz oft mit dem 
Ausschluss großer Bevölkerungsgruppen von den staatseigenen Schutzmaßnahmen so
wie deren Möglichkeiten diese rechtlich zu erwirken, einhergeht (ebd.: 37). 

2.2.8 Wachstumslogik, Extraktivismus und Imperiale Lebensweise 

Es ist jedoch nicht so, als wäre die Wachstumslogik ein Phänomen, dass mit dem Neoli
beralismus aufkam: 

»Akzeleration und Expansion sind Teil der Eigenschaften der Akkumulation von Ka
pital, weshalb sich die Verwandlungen von Ware in Geld und Kapital im Verlauf der 
historischen Entwicklung des Kapitalismus auf jeweils höherem Niveau wiederholen. 
So werden immer mehr Räume durch kapitalistische Inwertsetzung in das System der 
Wert- und Mehrwertproduktion einbezogen.« (Altvater 2008: 66) 

Wirtschaftswachstum ist vielmehr ein wesentlicher Teil kapitalistischer Gesellschaften 
an sich, weswegen stetiges Wirtschaftswachstum gegenwärtig auch immer wieder als 
Lösung für eine Vielzahl an Problemen der Menschheit angepriesen wird. Das Hauptar
gument was dabei stetig wieder fällt ist, dass auf expandierenden Märkten mehr Waren 
abgesetzt werden können, für deren Produktion dann wieder neue Arbeitsplätze entste
hen. Nur so könnten Schulden abgebaut, Armut und Hunger besiegt (Altvater 2015: 16), 
die Kassen für die sozialen Sicherungssysteme gefüllt, Umweltschutz durch fortschrei
tende Entwicklung und Investitionen gefördert, Wohlstand und Lebensqualität gehalten 
sowie der soziale Frieden und die Demokratie stabilisiert werden. 

Entsprechend wird permanent an einer Beschleunigung des Wirtschaftswachstums 
gearbeitet, obwohl es weltweit langfristig sinkende Wachstumsraten gibt (ebd.: 16). Das 
liegt zum einen daran, dass die Staaten als Messgröße für das Wirtschaftswachstum 

lichen Interessen« dar (bspw. Kruchem 2017; Gebauer 2020b; Wulf 2020). Der Verfasser der Arbeit 
ist sich der Problematiken verkürzter Dichotomien zwischen politischen Gegner*innen bewusst, 
da diese zu einem Manichäismus des politischen Denkens führen können, welcher kulturalistische 
und einseitige Denkmuster stützt sowie inhärente Dynamiken übergeht und damit stets in der 
Gefahr steht »strukturellen Antisemitismus« oder eine verkürzte Kritik zu reproduzieren. Gleich
sam werden dadurch tiefergehende Suchbewegungen für umfassend neue Lebens- und Produkti
onsweisen blockiert (Mendel/Uhlig 2017). Dem Verfasser geht es jedoch vielmehr darum, auf die 
Problematiken solcher Entwicklungen für Demokratisierungen hinzuweisen, indem diese als An
satzpunkte gelten können, komplexe Formen der Kritik hervorzubringen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 55 

ihrer Volkswirtschaften die Veränderungsrate des preisbereinigten Bruttoinlandspro
dukt (BIP) heranziehen. Das BIP nimmt damit gegenwärtig die wichtigste Größe für die 
volkswirtschaftliche Gesamtrechnung ein. D.h., das BIP misst die wirtschaftliche Leis
tung einer Volkswirtschaft über einen bestimmten Zeitraum hinweg (Bpb 2016a: o.S.). 
Zugrunde liegt der Berechnung des BIP der Wert der sich aus den im Inland hergestell
ten Waren und Dienstleistungen (die sogenannte Wertschöpfung), die in einem Jahr in
nerhalb der Landesgrenzen einer Volkswirtschaft erwirtschaftet werden, ergibt. Aus
geschlossen sind dabei jedoch diejenigen Waren und Dienstleistungen, die als Vorleis
tung für die Produktion anderer Waren und Dienstleistungen verwendet werden (Bpb 
2016b: o.S.). Je höher nun das BIP steigt, »desto höher die absoluten Zuwächse, die nö
tig sind, um die Wachstumsraten konstant zu halten«, was sich damit erklären lässt, 
das 2 % von 100 nicht die gleichen 2 % wie von 1000 sind. »Angesichts dessen«, so Altva
ter weiter (Altvater 2015: 16), »ist Wachstumsbeschleunigung keine realistische Option.« 
Nun gerät solcherlei Wachstumslogik aber auch schnell in den Konflikt mit den natürli
chen Grenzen des Planeten. Das Wachstum des »Outputs«, welcher die Wachstumsrate 
ausmacht, benötigt im gleichen Maße steigend einen höheren »Input« in Form von na
türlichen Ressourcen wie Öl, Gas, Trinkwasser, natürliche Ökosysteme und viele weite
re wichtige Rohstoffe. Jedoch ist jede Produktion zugleich immer »Kuppelproduktion«, 
was bedeutet, dass mit wachsendem »Output« auch die unerwünschten Kuppelproduk
te steigen, wie z.B. die Emissionen von Treibhausgasen in die Atmosphäre, aber auch 
z.B. der nicht wiederverwertbare Müll (ebd.: 16). Wirtschaften ist immer als ein »doppel
ter Prozess« zu begreifen, da die »Wertbildung und die Verwertung von Kapital« immer 
auch die »Transformation von Stoffen und Energie«, also Verbrauch von Natur, bedeu
tet (ebd.: 17). Trotz der natürlichen Grenzen des Planeten, die dem Wachstum des Wirt
schaftens Grenzen setzen, ist der Wachstumsimperativ selbst ein von Menschen hervor
gerufener Prozess. So bestimmt dieser derzeit den Kurs machtvoller Bereiche in Poli
tik, Unternehmen, Internationalen Organisationen, Medien, Kultur und Mentalitäten, 
aber vor allem auch die alltäglichen Praktiken (ebd.: 16). Es wäre zu einfach zu denken, 
dass gesellschaftliche Verhältnisse allein durch die Modernisierung der Wirtschaft und 
die Neugestaltung der Gesellschaft durch den Staat erreicht werden können. Vielmehr 
bedarf es neben »vielfältigen Innovationen, Lernprozessen und Konflikten ganz anderer 
Modi und Logiken gesellschaftlicher Reproduktion, die an die Stelle der auf Akkumulati
on und Herrschaft setzenden kapitalistischen Transformationsdynamik treten, die Kri
sen, Verelendung und Zerstörung« an Mensch und Natur billigend hinnehmen (Brand/ 
Wissen 2017: 41). Wachstumsgesellschaften wirken demnach nicht nur im Bereich der 
Wirtschaft, sondern auch in den Strukturen des Alltagslebens und der Sphäre der Be
dürfnisse, kurz: unserer Lebensweise (Acosta/Brand 2018: 160f). 

Ulrich Brand und Markus Wissen haben zur Beschreibung des alltäglichen Handelns 
in globalen kapitalistischen Gesellschaften den Begriff der »Imperialen Lebens- und Pro
duktionsweise« geschaffen. Erst mit ihm lässt es sich an einen Kern der aus den Wachs
tumsgesellschaften resultierenden sozial-ökologischen Krise annähern (Brand/Wissen 
2017: 42ff). Grundlegend beschreibt der Begriff »dass das alltägliche Leben in den ka
pitalistischen Zentren wesentlich über die Gestaltung der gesellschaftlichen Verhältnis
se und der Naturverhältnisse andernorts ermöglicht wird« (ebd.: 42). Damit sind Ver
hältnisse gemeint, die durch einen unbegrenzten Zugriff auf das Arbeitsvermögen, die 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

natürlichen Ressourcen des Planeten und die Inanspruchnahme von Ökosystemen zum 
Ausgleich des »Outputs« im globalen Maßstab geprägt sind. Das Leben in den kapitalisti
schen Zentren ist deshalb davon abhängig, wie das Leben andernorts – vor allem im Glo
balen Süden – organisiert ist und wie sich andernorts das Verhältnis zur Natur gestaltet. 
Die »Imperiale Lebensweise« im Globalen Norden spielt jedoch in hierarchischer Wei
se eine entscheidende Rolle bei der Strukturierung der Gesellschaften andernorts (ebd.: 
44). Gerade die sozialen und ökologischen Voraussetzungen, die beim Kauf, Konsum und 
bei der Nutzung vieler Alltagsgegenstände berücksichtigt werden sollten, prägen im We
sentlichen die gesellschaftlichen und ökologischen Verhältnisse im globalen Maßstab, 
auch wenn diese zumeist nicht sichtbar sind. Damit verweist der Begriff der »Imperia
len Lebensweise« »auf die Produktions-, Distributions- und Konsumnormen, die tief in 
die politischen, ökonomischen, kulturellen Alltagsstrukturen und -praxen der Bevölke
rung des globalen Nordens und zunehmend auch der Bevölkerung der Schwellenländern 
des globalen Südens eingelassen sind. Es sind also »nicht nur die materiellen Praxen, 
sondern insbesondere die sie ermöglichenden strukturellen Bedingungen und die damit 
verbundenen gesellschaftlichen Leitbilder und Diskurse« gemeint (ebd.: 44f). Mit ihrer 
Verankerung widersprüchlicher Gesellschaftsformationen mitsamt ihren globalen und 
ökologischen Dimensionen im alltäglichen Handeln der Menschen, ist die »Imperiale 
Lebensweise« das Ergebnis vielfältiger sozialer und kultureller Auseinandersetzungen 
in Medien, Diskursen, (transnationalen) Institutionen, Staat und Zivilgesellschaft und 
damit auch Teil von all den in ihnen eingelassenen neokolonialen, rassisierten, Klassen- 
und Geschlechterverhältnissen (ebd.: 45f). 

Die »Imperiale Lebensweise« sowie die Konsequenzen und Privilegien, die aus 
ihr entstehen, treffen nicht alle Menschen gleich. Entlang »vielfältiger gesellschaft
licher Spaltungslinien – zwischen Ländern und Regionen, Stadt und Land, Klassen, 
Geschlechtern, ›Race‹ sowie […] Gesellschaft und Natur« etc. – reproduziert sich diese in 
hierarchischer Weise, wobei das Leben, was sie bestimmten Menschen in bestimmten 
Positionen ermöglicht, »die Untergrabung der Lebensbedingungen anderer Menschen« 
in anderen Positionen voraussetzt (ebd. 61.). Die Verantwortung für die daraus erwach
sende ökologische Verwüstung ist jedoch in erster Linie entlang von Klassenpositionen 
strukturiert, da es vor allem die Gruppen mit dem höheren Einkommen (und oftmals 
mit höchstem Umweltbewusstsein) sind, die in der Regel den höchsten Ressourcenver
brauch aufweisen und damit die ökologische Verwüstung beschleunigen (Brand/Wissen 
2017: 62; Cancel et al. 2021: 16f). Diejenigen, die in sozialer, ökonomischer, geschlecht
licher und ökologischer Hinsicht von der »Imperialen Lebens- und Produktionsweise« 
profitieren, lagern aufgrund der Beschaffenheit der gesellschaftlichen Strukturen, die 
sie dazu befähigen, sie bestätigen und antreiben die negativen Effekte permanent in 
ein »Außen« aus (Brand/Wissen 2017: 63f). Stephan Lessenich spricht deshalb auch von 
Gesellschaftsstrukturen der »Externalisierung«, welche transnational strukturiert sind 
(Lessenich 2016: 51). 

Die »Imperiale Lebensweise« wurde durch die kapitalistische Globalisierung zudem 
in zweierlei Hinsicht noch vertieft. Erstens intensivierte und restrukturierte sich der 
Zugriff auf die natürlichen Ressourcen und die Arbeitskräfte über den neu entstande
nen Weltmarkt. Die im Globalen Norden existierenden fossilistischen Konsummuster 
wie Automobilität, industrialisierte Agrarprodukte, aber auch die Ressourcennutzung 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 57 

des »Informationszeitalters« weiteten sich immer weiter aus. Hinzu kam, dass der 
Flugverkehr liberalisiert wurde und dadurch enorm zunahm. Zudem kam es zu einer 
Expansion der Herstellungsvolumina von billigen kurzlebigen Industrieprodukten, der 
industrialisierten Landwirtschaft sowie von ressourcenintensiver Informationstechno
logie (Brand 2017: 28; Brand/Wissen 2017: 87,100). Zweitens kam es zu einer immensen 
Ausweitung der »Imperialen Lebensweise« im Globalen Süden – allen voran in den 
Schwellenländern. Das Ideal der »Entwicklung«, welches vom Globalen Norden hinaus 
in die Welt exportiert wurde, bedeutet nun im Globalen Süden die Vertiefung und 
Ausweitung der »Imperialen Lebensweise« mit all ihren sozial-ökologischen destrukti
ven Begleiterscheinungen (Brand 2017: 28). Die Zerstörungen durch diese Ausweitung 
reichen von gentechnisch modifizierten Landflächen über einen rasanten Anstieg von 
CO2-Emissionen bis hin zur Verdrängung indigener Gemeinden von ihren ehemals 
als Ökosystem intakten Lebensorten durch Rodung (Amazonas), Staudammbau (Indi
en) oder dem Aufreißen von Erden durch den Rohstoffabbau (Sierra Leone) oder dem 
Vermüllen ganzer Landflächen, die zu Slums unter gesundheitsfeindlichen Bedingun
gen verkommen (Ghana Akkra) (Brand/Wissen 2017: 113). Zurecht weist deshalb Bernd 
Overwien auf die Fragwürdigkeit Globaler Entwicklungskonzepte hin, wenn er schreibt: 
»Globale Entwicklungskonzepte müssten die ›Nichtuniversalisierbarkeit‹ westlichen 
Konsumniveaus und die Gefährdung der Lebensgrundlagen einbeziehen.« (Overwien 
2016b: 237 zit.n. Brand 2017: 28) 

Die Entwicklungen der Wachstumsgesellschaften und der »Imperialen Lebenswei
se« stehen dabei in einem engen Zusammenhang mit dem gegenwärtigen Entwicklungs
modell des »(Neo-)Extraktivismus«, welches ebenso die gegenwärtigen globalen gesell
schaftlichen Strukturen kennzeichnet. Dabei handelt es sich um ein Modell, »das auf 
einer übermäßigen Ausbeutung immer knapper werdender […] natürlicher Ressourcen 
beruht sowie auf der Ausdehnung dieses Prozesses auf Territorien, die bislang als ›un
produktiv‹ galten.« (Svampa 2012: 14 zit.n. Brand/Dietz 2015: 101f) Darüber hinaus 

»bedeutet es, dass in konkreten Gesellschaften die gesellschaftlichen Verhältnisse und 
dominanten Strategien zwar nicht ausschließlich, aber wesentlich durch die Inwertset
zung von Naturelementen geprägt sind. Diese wiederum ist über den kapitalistischen 
Weltmarkt und imperiale Politik vermittelt.« (Brand/Dietz 2015: 103) 

Dabei basiert die Geschichte des extraktivistischen Entwicklungsmodells auf kolonialen 
Kontinuitäten, da vor allem »die gesamte Geschichte Lateinamerikas seit der kolonialen 
Eroberung untrennbar mit der Rohstoffextraktion verbunden« ist (ebd: 103). Die globale 
Ausbreitung der Wachstumslogik mit ihren ressourcenintensiven Produktions- und Le
bensweisen und die »Externalisierung« der negativen Effekte dieser in Länder und Re
gionen des Globalen Südens sind damit als wichtigster Treiber für das Modell der Zunah
me der Ressourcen-Ausbeutung, der damit einhergehenden Zerstörung von Land und 
der ökologischen Lebensgrundlagen der Menschen, die dort leben, sowie der Ignoranz 
gegenüber sozialen und politischen Rechten der Betroffenen zu sehen (ebd.: 107ff). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

2.2.9 Die multiple Krise der postkolonial-neoliberalen Globalisierung 

Ein Meilenstein der Veränderung bei der Bearbeitung globaler Probleme war die Welt
konferenz der Vereinten Nationen zu Umwelt und Entwicklung im Juni 1992 in Rio de Ja
neiro, in deren Anschluss das Zeitalter der »nachhaltigen Entwicklung« ausgerufen wur
de. Mit der Beendigung der Blockkonfrontation ging eine Umorientierung der globalen 
Politikgestaltung einher. Das steigende Umweltbewusstsein in vielen Ländern sowie das 
offensichtliche Scheitern klassischer Entwicklungsstrategien, in denen ökologische Fra
gen so gut wie keine Rolle gespielt hatten, führten dazu, dass zwei »Rio-Konventionen« 
zu Klima und biologischer Vielfalt sowie die Agenda 21 verabschiedet wurden. Hiermit 
sollten die Weichen für einen Neuanfang globaler Rahmenbedingungen für lokale, natio
nale und regionale Politiken unter dem neuen Leitbild der »nachhaltigen Entwicklung« 
gestellt werden (Brand/Wissen 2017: 22). In den internationalen Zusammenhängen sollte 
somit der »globalen Doppelkrise« von Umwelt und Entwicklung etwas entgegengesetzt 
werden (Unmüßig 1997: 60). 

Schon damals wurde von kritischer Seite bemängelt, dass vieles in dem neuen Leit
bild »nachhaltige Entwicklung« nicht zur Diskussion stand, obwohl hier künftige Proble
me bereits angelegt waren. Die kapitalistische Globalisierung mit ihrer profit-, produk
tions- und wachstumsorientierten Funktionsweise wurde in den Debatten nicht thema
tisiert (Brand/Wissen 2017: 23). »Handelsliberalisierung, die Privatisierung öffentlicher 
Institutionen und Versorger sowie die prinzipielle Vorrangstellung für marktorientierte 
Lösungen« galten unhinterfragt als Bestandteil globaler Rahmenbedingungen zur Be
antwortung von Problemen. So setzte die internationale Umweltpolitik bei der Bekämp
fung der ökologischen Krise weitgehend in den Umsetzungen der Klimarahmen- und 
Biodiversitätskonventionen auf Marktmechanismen (Brand/Wissen 2017: 23). Auch die 
imperialen und neokolonialen Nord-Süd-Verhältnisse sowie die Einmischung interna
tionaler Institutionen in die eigene Zukunft der Länder des Globalen Südens spielten 
damals in den Diskussionen keine Rolle (Brand/Wissen 2017: 23; Conrad/Randeria 2002: 
3; Ziai 2006: 88). Schließlich fand nach Rio auch keine Debatte über die Schwächung und 
Veränderung der Staaten durch die Globalisierung statt. Damit schien vollkommen die 
Frage aus dem Sichtfeld gerückt, ob die politischen Institutionen – auf lokaler, nationa
ler und globaler Ebene – überhaupt fähig sind, mit den gegenwärtigen Problemen um
zugehen (Brand/Wissen 2017: 23). 

Seit der Finanz- und Wirtschaftskrise 2008 haben sich die Krisendynamiken welt
weit multipliziert. D.h., es handelt sich derzeit nicht nur um eine ökonomische Krise 
oder einer Krise staatlicher Organisation, sondern die Krisendynamiken finden auch in 
anderen gesellschaftlichen Teilbereichen ihren Ausdruck. Sie treten dabei weltweit zu
meist zeitlich und räumlich ungleichzeitig auf. Es kann deshalb gegenwärtig von einer 
»weltweiten multiplen Krise« gesprochen werden, die sich für Länder, Bevölkerungs
gruppen und Individuen höchst unterschiedlich auswirkt (Demirović/Attac 2011b: 7f; 
Brand/Wissen 2017: 25f). Jedoch rückt immer mehr ins Bewusstsein, dass es sich dabei 
um eine multiple Krise des globalen Entwicklungsmodells handelt (Brand/Wissen 2017: 
26f; Meadows/Meadows 1972; Sachs 1993). Die Herausforderung, die dadurch entsteht, 
ist, die Zusammenhänge und Komplexitäten der Krisendynamiken nicht aus den Augen 
zu verlieren (Demirović/Attac 2011a: 7f). 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globalisierung: Der Kontext Globaler Bildung 59 

Die Folgen dieser Krisen sind in den meisten Fällen von der Mehrheit der Bevölke
rung des Planeten, insbesondere den verletzlichsten Gruppen, zu tragen. Krisen sind 
nicht abstrakt, sondern treffen die Menschen in ihren jeweils konkreten Lebenszusam
menhängen (ebd.: 7f). Die kritische Frage, die dabei immer wieder im Fokus stehen 
muss, ist, was für wen eine Krise ist. Krisenhafte Entwicklungen müssen mancherorts 
und in manchen Bereichen erst sichtbar gemacht werden. Das Management der Krisen 
und die ihm zugrunde liegenden Kräfteverhältnisse sind deshalb gesondert in den Blick 
zu nehmen (ebd.: 8). In der multiplen Krise sind es also nicht nur Momente der Pro
duktion, Zirkulation, Distribution und des Konsums, die im Zuge des Kreislaufes von 
Geld-Ware-mehr-Geld die konkreten sozialen Verhältnisse stören, sondern sie umfasst 
auch eine Vielzahl von weiteren Prozessen über den ökonomischen Kreislauf hinaus, – 
Fragen der Natur, der Politik, des Reproduktiven,23 des Rechts, der Familien, unserer 
körperlichen Beziehungen, der Ethnizität, der Religion, der Wissenschaften, der Künste 
bis hin zu unserer Gesundheit und Bildung (Bader et al. 2011: 11f; Acosta/Brand 2018: 
15). Zu den Problemen der konkreten Gesellschaftszusammenhänge gesellt sich auch 
eine ideologische Krise, da das Diktum der Vertreter*innen des Neoliberalismus, dass 
der Markt die Probleme von selbst regelt ohne dass dabei die Rolle der Regierung von 
Wichtigkeit wäre, nur noch schwerlich aufrecht zu erhalten ist (Acosta/Brand 2018: 15; 
Stiglitz 2017). 

Die Ebenen des Krisenmanagements, der Regulation und die ihnen zu Grunde 
liegenden Kräfteverhältnisse spielen deshalb in einer krisengeschüttelten Globalisie
rung eine gesonderte Rolle, da sie die wesentlichen Bedingungen der Handlungs
möglichkeiten in den einzelnen Teilbereichen bestimmen. Krisen sind demnach als 
»gesellschaftliche Situationen zu verstehen, in denen bestehende Handlungsmuster 
nicht mehr fortgesetzt werden können«, woraus offene Horizonte entstehen, aus denen 
Neues hervorgehen kann. Ob dieses Neue demokratiefeindliche, rassistische Züge oder 
progressive, emanzipatorische und sozial-ökologische Formen annimmt, ist davon 
abhängig, wie sich die Kräfteverhältnisse auf den Ebenen der politischen Gestaltung 
der Teilbereiche und ihre Zusammenhänge neu ordnen (Demirović/Attac 2011b: 8f). 
Gerade die Perspektive, wie auf die multiple Krise geschaut wird, »kann zur Weiterent
wicklung der Such-, Vernetzungs- und Verständigungsprozesse oppositioneller Kräfte 
zu einem transnationalen hegemonialen Block beitragen.« (Bader et al. 2011: 26f) Die 
Herausforderung besteht gerade darin den progressiven, emanzipatorischen und sozi
al-ökologischen Handlungsmöglichkeiten einer anderen Welt in Zeiten der multiplen 
Krise Ausstrahlungskraft und Wirkmächtigkeit über transnationale Schranken hinweg 
zu verleihen (Acosta/Brand 2018: 22f). Die Suche nach Alternativen muss dabei »Debat
ten und Praktiken ermöglichen und vorantreiben, soweit der demokratische Prozess 
reicht.« Die multiple Krise ist damit der Ausgangspunkt eines Nachdenkens über eine 
Demokratisierung aller Bereiche – von Wirtschaft, Alltagsleben und Begehren – unter 
der Einbeziehung und Berücksichtigung der Debatten über Erfahrungen, die in den 
an den Rand gedrängten und verarmten Regionen der Welt geführt werden (Acosta/ 

23 Ausführlicher zur Reproduktionskrise in globaler Perspektive, siehe Biesecker/Wichterich/von 
Winterfeld 2012: 17f; Wichterich 2015: 31ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Tilo Hase: Umkämpfte Bildung 

Brand 2018: 160ff), weshalb sich der Bereich der Bildung, der sich mit globalen Fragen 
beschäftigt, diesen Herausforderungen stellen sollte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005 - am 13.02.2026, 15:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476062-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

