Nachruf auf einen mutigen Philosophen'

Hilkje C. Hénel

Nachdem ich mich in den ersten Jahren meiner philosophischen Forschung
fast ausschlieflich mit Kernfragen der feministischen und sozialen Philo-
sophie und Metaphysik beschiftigt hatte, wagte ich mich in einem zweiten
Schritt an die politische Philosophie und die normative politische Theorie.
Nach meinem vielleicht naiven Verstindnis hitten die politische Philosophie
und die normative politische Theorie mit ihrem Interesse an den Grundsitzen
und Verfahren zur Schaffung einer gerechten modernen demokratischen
Gesellschaft genau das Richtige sein sollen, um zu untersuchen, wie die me-
taphysischen Fragen des sozialen Lebens auf unsere Welt angewandt werden
kénnen. Dennoch wurde ich zutiefst enttiuscht von einer Disziplin, die so
viele wichtige Fragen und Denker*innen unapologetisch vernachlissigte. Und
so war es ein Lichtblick als ich Charles W. Mills fand — einen Denker, der als
einer der groften Kritiker der liberalen politischen Philosophie bekannt ist,
der aber dennoch an der Uberzeugung festhielt, dass die liberale politische
Philosophie ganz anders sein miisste und auch kénnte.”

Mit Blick auf den Kanon des liberalen politischen Denkens in Europa und
dem sogenannten Westen, auf Rawls und die Denker*innen, die ihm folgten,
kritisierte Charles Mills die massive Auslassung dessen, was eigentlich selbst-
verstindlich sein sollte: Themen wie Ethnie und Rassismus, Kolonialismus und

1 Ein herzlicher Dank fiir die zahlreichen Diskussionen geht an die Mitglieder dieses For-
schungsnetzwerks, insbesondere Christine Bratu, Karen Ng, Matt Congdon, Jacob Blu-
menfeld, Fabian Schuppert, José Medina, Briana Toole, Emmalon Davis, Breno Santos,
Kristina Lepold, Robin Celikates, Gongalo Marcelo, Franziska Diibgen und Kerstin Rei-
bold (in keiner besonderen Reihenfolge), sowie an Kristine Heger von der DFG.

Ein ganz besonderer Dank geht zudem an Sarah Elizabeth Riemann, die bei Korrektur
und Fertigstellung der Kapitel unersetzliche Arbeit geleistet hat.

2 Seit 2024 gibt es auch den Charles Mills Prize, ausgerufen vom Journal of Applied Philo-

sophy.

hittps://dol.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Charles Mills’ politische Philosophie

Imperialismus, all die sozialen Ungerechtigkeiten, die angesichts ihres weit
verbreiteten Auftretens und ihrer dauerhaften Auswirkungen auf die Unter-
driickten und Ausgegrenzten unméglich ignoriert werden konnen.

Charles Mills kritisiert die traditionelle politische Philosophie dafiir,
dass sie die Realitit von Rassismus und struktureller Ungleichheit systema-
tisch ausblendet. Insbesondere prangert er an, dass die kanonischen Werke
westlicher Philosophie — von Locke itber Kant bis Rawls — eine vermeintlich
abstrakte und universelle Vernunft beanspruchen, dabei jedoch die historisch
gewachsene politische Ordnung weifler Vorherrschaft ignorieren und legiti-
mieren. In seiner zentralen These vom Rassifizierten Herrschaftsvertrag (Racial
Contract) argumentiert Mills, dass nicht ein fiktiver Gesellschaftsvertrag zur
gegenseitigen Anerkennung freier und gleicher Individuen den politischen
Status quo konstituiert, sondern tatsichlich ein unausgesprochener Pakt
weifder Vorherrschaft, der Nicht-Weifle systematisch ausschlieft. Damit
verschiebt er den Fokus politischer Theorie weg von idealisierenden Modellen
hin zu einer realititsbezogenen, kritischen Auseinandersetzung mit Macht,
Geschichte und Hierarchie. Mills fordert eine nicht-ideale Theorie, die sich
nicht hinter normativen Abstraktionen verschanzt, sondern die bestehenden
Ungerechtigkeiten als Ausgangspunkt politischer Reflexion begreift.

Mills’ Konzept einer nicht-idealen Theorie ist nicht blof3 eine methodische
Erginzung zur idealen Theorie, sondern eine grundsitzliche Infragestellung
ihres epistemischen und politischen Anspruchs. Unter Riickgriff auf realhis-
torische Bedingungen versteht Mills nicht-ideale Theorie als nicht-idealisieren-
de Theorie — also als eine Philosophie, die sich weigert, gesellschaftliche Ver-
hiltnisse zu abstrahieren, solange diese von tiefgreifender Ungleichheit und
Gewalt geprigt sind. Ideale Theorie hingegen — wie sie etwa bei John Rawls
oder Immanuel Kant prominent vertreten ist — begreift Mills als ideologisch,
insofern sie vorgibt, universell und gerecht zu sein, wihrend sie tatsichlich die
Machtpositionen privilegierter Gruppen naturalisiert und verschleiert. In die-
ser Perspektive dient ideale Theorie nicht der Aufklirung, sondern der Stabi-
lisierung bestehender Herrschaftsverhiltnisse, indem sie die politischen Be-
dingungen ihrer eigenen Mdglichkeit ignoriert. Fiir Mills ist daher die Hin-
wendung zu nicht-idealer Theorie ein Akt intellektueller Redlichkeit und poli-
tischer Dringlichkeit: Nur durch die systematische Analyse realer Ungleichheit
— insbesondere rassistischer Strukturen — kann politische Philosophie ihrem
emanzipatorischen Anspruch gerecht werden.

Unabhingig davon, ob ich seine Uberzeugung teile, dass die liberale poli-
tische Philosophie anders sein kénnte — schlief3lich scheint gerade die libera-

hittps://dol.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hilkje C. Hanel: Nachruf auf einen mutigen Philosophen

le politische Philosophie Hand in Hand mit kapitalistischer Ausbeutung, im-
perialistischer Expansion und kolonialer Gewalt zu gehen - verstehe ich die
Hoftnung, die in diesem Festhalten mitschwingt; gerade jetzt wo die Welt das
Gegenteil zu beweisen scheint. Und es kommt uns daher auch gerade in die-
ser — unserer — Welt eine philosophische Verantwortung zu, die ideologischen
Intelligibilititsrahmen zu entlarven, die den vielschichtigen strukturellen Un-
gerechtigkeiten zugrundeliegen. Mills hat auch hier mit seiner Theorie weif3er
Ignoranz einen wichtigen Baustein geliefert.

Mills’ Konzept der »weifden Ignoranz« (white ignorance) stellt einen bedeu-
tenden Beitrag zur Sozialepistemologie und zur kritischen Theorie rassisti-
scher Gesellschaften dar. Es kniipft an Debatten iiber epistemische Ungerech-
tigkeiten (etwa bei Miranda Fricker) und feministischer Standpunkttheorie
an, geht jedoch tiber diese hinaus, indem es Ignoranz nicht lediglich als in-
dividuelles Defizit oder als Nebenprodukt struktureller Ungerechtigkeiten
versteht, sondern als strukturell organisierte Form epistemischer Herrschaft.
Weifde Ignoranz ist nach Mills ein kollektiv stabilisiertes, sozial (re-)pro-
duziertes Nichtwissen, das die Aufrechterhaltung weifler Vorherrschaft
ermoglicht. Sie ist funktional: Indem sie die Wahrnehmung rassistischer
Ungerechtigkeit verzerrt, die Glaubwiirdigkeit Schwarzer Stimmen systema-
tisch untergribt und moralische Verantwortlichkeit verschleiert, tragt sie zur
epistemischen und politischen Marginalisierung rassifizierter Subjekte bei.
Mills schlief3t hier explizit an die Kritische Theorie an, insbesondere in ihrer
marxistisch beeinflussten Analyse von Ideologie, jedoch mit dem entschei-
denden Unterschied, dass race — und nicht Klasse — als zentraler Vektor der
Erkenntnisverzerrung anerkannt wird. So wird die weifle Ignoranz zu einem
Schliisselbegriff fir das Verstindnis epistemischer Ungleichheit in liberalen
Demokratien: Sie beschreibt eine kognitive Konstitution der Welt, in der
Ignoranz nicht blofy die Abwesenheit von Wissen ist, sondern ein politisches
Projekt mit tiefgreifenden normativen Implikationen.

Aber Charles Mills war nicht nur ein grofRer Denker, sondern auch ein wirk-
lich inspirierender Mensch und Lehrer. Er war, in Linda Alcoffs Worten, »ein
besonders wunderbarer Mensch«. Er glaubte nicht nur aufrichtig daran, dass
die Philosophie vielfiltig und damit anders, besser sein konnte, sondern er ver-
mittelte diesen Glauben auch anderen. Mit Charles Mills iiber Philosophie zu
sprechen, war, in Elvira Basevichs Worten, »elektrisierend« — tatsichlich fithl-
te es sich nicht so an, als wiirde man nur Philosophie betreiben, sondern als
wiirde man an etwas Groflerem teilnehmen, an einer gemeinsamen Sache, ei-
nem gemeinsamen Kampf, einer Bewegung. Mit Charles Mills zu sprechen war

hittps://dol.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Charles Mills’ politische Philosophie

transformativ, nicht weil er all die verwirrenden und seltsamen Gedanken, die
in meinem Kopf herumschwirrten, verstindlich machte, sondern weil ein Ge-
spriach mit Charles Mills bedeutete, mit einem Genossen zu sprechen. Charles
Mills kam nicht zum Aktivismus und zu den sozialen Bewegungen, weil er Fra-
gen der sozialen Ungerechtigkeit auf dem Papier studierte, sondern er kam
zur Philosophie als Aktivist, als Mitglied marxistischer Organisationen — der
»organisierten Linken«, wie sich Alcoff erinnert. Charles Mills wird fehlen, als
Person, als Aktivist, als Philosoph.>

Es hat viel zu lange gedauert, bis das Denken von Charles Mills in der
deutschsprachigen Welt der Philosophie angekommen ist. Und wir haben
noch einen langen Weg vor uns. Die in diesem Buch versammelten Fragen
sind sicherlich nicht erschopfend. Tatsichlich eréffnet sich eine ganze Fiille
von Fragen und Moglichkeiten der Erweiterung, wenn man beginnt, sich
mit Charles Mills und seiner vielseitigen Philosophie auseinander zu setzen.
Dieses Buch zeugt vielmehr davon, wie viele verschiedene Moglichkeiten es
gibt, mit Mills zu Denken — sowohl innerhalb und aufRerhalb der Philosophie
—, wie wichtig seine Texte sind, um gegenwirtige soziale Phinomene adiquat
zu untersuchen, wie wichtig auch in anderen akademischen Disziplinen, aber
auch welche Kritikpunkte sich ergeben, wenn Mills‘ Theorien aus dem Fokus
deutschsprachiger philosophischer Traditionen (insbesondere der Ansitze
der Kritischen Theorie und des deutschen Idealismus) betrachtet werden.
Es gibt ganz sicher nicht die eine Moglichkeit, die Texte in diesem Buch zu
ordnen und so lidt das Buch vielmehr zu einem Spaziergang ein: Von der
Ernsthaftigkeit Mills‘ radikaler Thesen zur Moglichkeit der Erweiterung die-
ser Gedanken zur Verinderung akademischer Disziplinen bis hin zur Frage:
Woftir? Und: Was jetzt?

Dieses Buch ist ein Zeugnis der Philosophie von Charles Mills und zeigt,
wie seine Theorien im deutschsprachigen Kontext fruchtbar angewandt und
umgestaltet werden konnen und wie er selbst zu einem sicheren Raum und
einer Inspiration fiir diejenigen wurde, die sich von einer akademischen Welt,

3 Siehe die folgenden Nachrufe auf Charles Mills von Linda Alcoff und Elvira Base-
vich: https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-bei
ng sowie https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-char
les-w-mills. Siehe auRerdem Vol. 27, Ausgabe 1 (2024) der Critical Review of International
Social and Political Philosophy fiir eine englischsprachige Auseinandersetzung mit Mills’
Werken.

hittps://dol.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-being
https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-being
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-charles-w-mills
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-charles-w-mills
https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-being
https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-being
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-charles-w-mills
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-charles-w-mills

Hilkje C. Hanel: Nachruf auf einen mutigen Philosophen

die marginalisierten Denker*innen meist feindselig gegeniibersteht, entfrem-
detund ausgeschlossen fithlten — sogar tiber einen Ozean hinweg. Dieses Buch
zeigt aber auch, dass einige der philosophischen Traditionen der deutschen
Wissenschaft besonders interessante Ansatzpunkete fiir eine kritische Ausein-
andersetzung mit Mills’ Glauben an eine andere und bessere liberale politische
Philosophie bieten. Versteht man Mills’ Theorien aus einer Perspektive, die von
der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule oder des deutschen Idealismus
beeinflusst ist, wird sein Versuch, die liberale politische Philosophie zu »ret-
ten, zu einem Widerspruch.

Wie radikal Mills also in diesem Widerspruch war und sein kann, ist das
Thema der ersten zwei Texte: Nicki K. Weber fragt nach der historischen Be-
deutung von Radikalitit in Mills als Vertreter des Black Political Thought, nach
der Verbindung zwischen Radikalitit und Strukturalitit sowie nach dem Ver-
hiltnis von Revolution und Reform (Kapitel 1). Ruth Sonderegger wendet sich
mit der Hilfe von Mills Kants‘ Rassismus zu, wobei sich einerseits die Frage ab-
zeichnet, ob nicht Mills radikaler, Schwarzer Kantianismus so radikal ist, dass
es sich dabei schlicht nicht mehr um Kantianismus handelt und andererseits,
ob Mills radikaler, Schwarzer Kantianismus und sein Festhalten an einem tat-
sachlichen Universalismus tatsichlich so radikal ist (Kapitel 2).

Frieder Vogelmann spannt einen Bogen von Fragen der Radikalitit in Mills‘
Denken zu seinen alternativen Epistemologien, in dem er zeigt, dass Mills*
Uberlegungen zu kritischer politischer Philosophie und Erkenntnistheorie
als nicht-ideale Theorie eine Demarkationslinie aufmachen, vor welcher sein
Festhalten am Liberalismus verklirend scheint (Kapitel 3). Auch Moira Pérez
und Blas Radi wenden sich der nicht-idealen Epistemologie von Mills zu und
erkunden, inwieweit nicht-ideale soziale Epistemologie richtig verstanden als
ein Appell zu sozial engagierter Philosophie zu verstehen ist (Kapitel 4). Jana
Tabea Sterns Auseinandersetzung mit Charles Mills lisst sich am besten als
Erweiterung seiner Theorie weifder Ignoranz verstehen: Was es bedeutet da-
von zu sprechen, dass es ein spezifisches minnliches Nichtwissen gibt; Kapitel
5 ist somit der Versuch zu Ende zu denken, was Mills selbst nur andeutet.

Melanie Altanian und Imge Oranli wenden sich insbesondere Mills*
Uberlegungen zur Unsichtbarmachung von Rassismus in der Tradition der
politischen Philosophie zu und zeigen inwieweit Mills‘ »Rassenvertrag« (oder
rassifizierender Herrschaftsvertrag) dazu beitragen kann, ein besseres Ver-
stindnis des armenischen Volkermords und seiner weiterhin bestehenden
Leugnung zu entwickeln (Kapitel 6). Eraldo Souza dos Santos liefert wich-
tige Beobachtungen zur Geschichtsphilosophie im Allgemeinen, in dem er

hittps://dol.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Charles Mills’ politische Philosophie

zeigt, dass Mills’ Uberlegungen zur Rolle historischer Forschung und Glo-
balgeschichte eine Verbindung von Geschichtsschreibung mit der Praxis der
Gerechtigkeit verlangen und somit nicht nur als ein Appell an die Philosophie,
sondern auch als ein Appell an die Geschichtswissenschaft verstanden werden
konnen (Kapitel 7). Shanti Suki Osman erweitert den interdiszipliniren Blick
und zeigt, dass die von Mills hervorgebrachte Epistemologie der Ignoranz
auch fiir die rassismuskristische Musikpadagogik eine fruchtbare, wenn nicht
sogar notwendige, Erginzung ist; zudem zeigt sich hier, dass Epistemologien
der Ignoranz nicht nur weifle Ignoranz betreffen, sondern intersektional
gedacht werden miissen (Kapitel 8).

Emil Eschenbach und Kristina Lepold beschiftigen sich in Kapitel 9 mit
einem aktuellen sozialphilosophischen Problem: der Untersuchung des Vor-
wurfs weiler Schuld. Dabei werden Mills’ Uberlegungen zu weifler Vorherr-
schaft in Bezug auf Thesen der Schuldhaftigkeit weiler Personen analysiert
und als Vergleich herangezogen. Jennifer Page zeigt dagegen, wie Charles Mills
vor dem Hintergrund struktureller Ungerechtigkeiten, die auch vor dem Klas-
senraum nicht Halt machen, sowie der emotional aufgeladenen Stimmungvon
Themen wie Rassismus, in philosophischen Seminaren fruchtbar gelehrt wer-
den kann (Kapitel 10).

Ich verdanke Charles Mills sehr viel. Das gilt auch fiir viele der Mitwirken-
den dieses Buches. Vor allem aber hat die Philosophie Charles Mills viel zu ver-
danken, und es ist an der Zeit, dass wir sein philosophisches Erbe anerken-
nen - auch in der deutschsprachigen Welt der akademischen Philosophie. Wie
konnte man dieses Buch also besser beginnen als mit einem einfachen und auf-
richtigen: Dankeschon.

hittps://dol.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

