
Nachruf auf einen mutigen Philosophen1 

Hilkje C. Hänel 

Nachdem ich mich in den ersten Jahren meiner philosophischen Forschung 
fast ausschließlich mit Kernfragen der feministischen und sozialen Philo
sophie und Metaphysik beschäftigt hatte, wagte ich mich in einem zweiten 
Schritt an die politische Philosophie und die normative politische Theorie. 
Nach meinem vielleicht naiven Verständnis hätten die politische Philosophie 
und die normative politische Theorie mit ihrem Interesse an den Grundsätzen 
und Verfahren zur Schaffung einer gerechten modernen demokratischen 
Gesellschaft genau das Richtige sein sollen, um zu untersuchen, wie die me
taphysischen Fragen des sozialen Lebens auf unsere Welt angewandt werden 
können. Dennoch wurde ich zutiefst enttäuscht von einer Disziplin, die so 
viele wichtige Fragen und Denker*innen unapologetisch vernachlässigte. Und 
so war es ein Lichtblick als ich Charles W. Mills fand – einen Denker, der als 
einer der größten Kritiker der liberalen politischen Philosophie bekannt ist, 
der aber dennoch an der Überzeugung festhielt, dass die liberale politische 
Philosophie ganz anders sein müsste und auch könnte.2 

Mit Blick auf den Kanon des liberalen politischen Denkens in Europa und 
dem sogenannten Westen, auf Rawls und die Denker*innen, die ihm folgten, 
kritisierte Charles Mills die massive Auslassung dessen, was eigentlich selbst
verständlich sein sollte: Themen wie Ethnie und Rassismus, Kolonialismus und 

1 Ein herzlicher Dank für die zahlreichen Diskussionen geht an die Mitglieder dieses For
schungsnetzwerks, insbesondere Christine Bratu, Karen Ng, Matt Congdon, Jacob Blu
menfeld, Fabian Schuppert, José Medina, Briana Toole, Emmalon Davis, Breno Santos, 
Kristina Lepold, Robin Celikates, Gonçalo Marcelo, Franziska Dübgen und Kerstin Rei
bold (in keiner besonderen Reihenfolge), sowie an Kristine Heger von der DFG. 
Ein ganz besonderer Dank geht zudem an Sarah Elizabeth Riemann, die bei Korrektur 
und Fertigstellung der Kapitel unersetzliche Arbeit geleistet hat. 

2 Seit 2024 gibt es auch den Charles Mills Prize, ausgerufen vom Journal of Applied Philo
sophy. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Charles Mills’ politische Philosophie 

Imperialismus, all die sozialen Ungerechtigkeiten, die angesichts ihres weit 
verbreiteten Auftretens und ihrer dauerhaften Auswirkungen auf die Unter
drückten und Ausgegrenzten unmöglich ignoriert werden können. 

Charles Mills kritisiert die traditionelle politische Philosophie dafür, 
dass sie die Realität von Rassismus und struktureller Ungleichheit systema
tisch ausblendet. Insbesondere prangert er an, dass die kanonischen Werke 
westlicher Philosophie – von Locke über Kant bis Rawls – eine vermeintlich 
abstrakte und universelle Vernunft beanspruchen, dabei jedoch die historisch 
gewachsene politische Ordnung weißer Vorherrschaft ignorieren und legiti
mieren. In seiner zentralen These vom Rassifizierten Herrschaftsvertrag (Racial 
Contract) argumentiert Mills, dass nicht ein fiktiver Gesellschaftsvertrag zur 
gegenseitigen Anerkennung freier und gleicher Individuen den politischen 
Status quo konstituiert, sondern tatsächlich ein unausgesprochener Pakt 
weißer Vorherrschaft, der Nicht-Weiße systematisch ausschließt. Damit 
verschiebt er den Fokus politischer Theorie weg von idealisierenden Modellen 
hin zu einer realitätsbezogenen, kritischen Auseinandersetzung mit Macht, 
Geschichte und Hierarchie. Mills fordert eine nicht-ideale Theorie, die sich 
nicht hinter normativen Abstraktionen verschanzt, sondern die bestehenden 
Ungerechtigkeiten als Ausgangspunkt politischer Reflexion begreift. 

Mills’ Konzept einer nicht-idealen Theorie ist nicht bloß eine methodische 
Ergänzung zur idealen Theorie, sondern eine grundsätzliche Infragestellung 
ihres epistemischen und politischen Anspruchs. Unter Rückgriff auf realhis
torische Bedingungen versteht Mills nicht-ideale Theorie als nicht-idealisieren
de Theorie – also als eine Philosophie, die sich weigert, gesellschaftliche Ver
hältnisse zu abstrahieren, solange diese von tiefgreifender Ungleichheit und 
Gewalt geprägt sind. Ideale Theorie hingegen – wie sie etwa bei John Rawls 
oder Immanuel Kant prominent vertreten ist – begreift Mills als ideologisch, 
insofern sie vorgibt, universell und gerecht zu sein, während sie tatsächlich die 
Machtpositionen privilegierter Gruppen naturalisiert und verschleiert. In die
ser Perspektive dient ideale Theorie nicht der Aufklärung, sondern der Stabi
lisierung bestehender Herrschaftsverhältnisse, indem sie die politischen Be
dingungen ihrer eigenen Möglichkeit ignoriert. Für Mills ist daher die Hin
wendung zu nicht-idealer Theorie ein Akt intellektueller Redlichkeit und poli
tischer Dringlichkeit: Nur durch die systematische Analyse realer Ungleichheit 
– insbesondere rassistischer Strukturen – kann politische Philosophie ihrem 
emanzipatorischen Anspruch gerecht werden. 

Unabhängig davon, ob ich seine Überzeugung teile, dass die liberale poli
tische Philosophie anders sein könnte – schließlich scheint gerade die libera

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hilkje C. Hänel: Nachruf auf einen mutigen Philosophen 9 

le politische Philosophie Hand in Hand mit kapitalistischer Ausbeutung, im
perialistischer Expansion und kolonialer Gewalt zu gehen – verstehe ich die 
Hoffnung, die in diesem Festhalten mitschwingt; gerade jetzt wo die Welt das 
Gegenteil zu beweisen scheint. Und es kommt uns daher auch gerade in die
ser – unserer – Welt eine philosophische Verantwortung zu, die ideologischen 
Intelligibilitätsrahmen zu entlarven, die den vielschichtigen strukturellen Un
gerechtigkeiten zugrundeliegen. Mills hat auch hier mit seiner Theorie weißer 
Ignoranz einen wichtigen Baustein geliefert. 

Mills’ Konzept der »weißen Ignoranz« (white ignorance) stellt einen bedeu
tenden Beitrag zur Sozialepistemologie und zur kritischen Theorie rassisti
scher Gesellschaften dar. Es knüpft an Debatten über epistemische Ungerech
tigkeiten (etwa bei Miranda Fricker) und feministischer Standpunkttheorie 
an, geht jedoch über diese hinaus, indem es Ignoranz nicht lediglich als in
dividuelles Defizit oder als Nebenprodukt struktureller Ungerechtigkeiten 
versteht, sondern als strukturell organisierte Form epistemischer Herrschaft. 
Weiße Ignoranz ist nach Mills ein kollektiv stabilisiertes, sozial (re-)pro
duziertes Nichtwissen, das die Aufrechterhaltung weißer Vorherrschaft 
ermöglicht. Sie ist funktional: Indem sie die Wahrnehmung rassistischer 
Ungerechtigkeit verzerrt, die Glaubwürdigkeit Schwarzer Stimmen systema
tisch untergräbt und moralische Verantwortlichkeit verschleiert, trägt sie zur 
epistemischen und politischen Marginalisierung rassifizierter Subjekte bei. 
Mills schließt hier explizit an die Kritische Theorie an, insbesondere in ihrer 
marxistisch beeinflussten Analyse von Ideologie, jedoch mit dem entschei
denden Unterschied, dass race – und nicht Klasse – als zentraler Vektor der 
Erkenntnisverzerrung anerkannt wird. So wird die weiße Ignoranz zu einem 
Schlüsselbegriff für das Verständnis epistemischer Ungleichheit in liberalen 
Demokratien: Sie beschreibt eine kognitive Konstitution der Welt, in der 
Ignoranz nicht bloß die Abwesenheit von Wissen ist, sondern ein politisches 
Projekt mit tiefgreifenden normativen Implikationen. 

Aber Charles Mills war nicht nur ein großer Denker, sondern auch ein wirk
lich inspirierender Mensch und Lehrer. Er war, in Linda Alcoffs Worten, »ein 
besonders wunderbarer Mensch«. Er glaubte nicht nur aufrichtig daran, dass 
die Philosophie vielfältig und damit anders, besser sein könnte, sondern er ver
mittelte diesen Glauben auch anderen. Mit Charles Mills über Philosophie zu 
sprechen, war, in Elvira Basevichs Worten, »elektrisierend« – tatsächlich fühl
te es sich nicht so an, als würde man nur Philosophie betreiben, sondern als 
würde man an etwas Größerem teilnehmen, an einer gemeinsamen Sache, ei
nem gemeinsamen Kampf, einer Bewegung. Mit Charles Mills zu sprechen war 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Charles Mills’ politische Philosophie 

transformativ, nicht weil er all die verwirrenden und seltsamen Gedanken, die 
in meinem Kopf herumschwirrten, verständlich machte, sondern weil ein Ge
spräch mit Charles Mills bedeutete, mit einem Genossen zu sprechen. Charles 
Mills kam nicht zum Aktivismus und zu den sozialen Bewegungen, weil er Fra
gen der sozialen Ungerechtigkeit auf dem Papier studierte, sondern er kam 
zur Philosophie als Aktivist, als Mitglied marxistischer Organisationen – der 
»organisierten Linken«, wie sich Alcoff erinnert. Charles Mills wird fehlen, als 
Person, als Aktivist, als Philosoph.3 

Es hat viel zu lange gedauert, bis das Denken von Charles Mills in der 
deutschsprachigen Welt der Philosophie angekommen ist. Und wir haben 
noch einen langen Weg vor uns. Die in diesem Buch versammelten Fragen 
sind sicherlich nicht erschöpfend. Tatsächlich eröffnet sich eine ganze Fülle 
von Fragen und Möglichkeiten der Erweiterung, wenn man beginnt, sich 
mit Charles Mills und seiner vielseitigen Philosophie auseinander zu setzen. 
Dieses Buch zeugt vielmehr davon, wie viele verschiedene Möglichkeiten es 
gibt, mit Mills zu Denken – sowohl innerhalb und außerhalb der Philosophie 
–, wie wichtig seine Texte sind, um gegenwärtige soziale Phänomene adäquat 
zu untersuchen, wie wichtig auch in anderen akademischen Disziplinen, aber 
auch welche Kritikpunkte sich ergeben, wenn Mills‘ Theorien aus dem Fokus 
deutschsprachiger philosophischer Traditionen (insbesondere der Ansätze 
der Kritischen Theorie und des deutschen Idealismus) betrachtet werden. 
Es gibt ganz sicher nicht die eine Möglichkeit, die Texte in diesem Buch zu 
ordnen und so lädt das Buch vielmehr zu einem Spaziergang ein: Von der 
Ernsthaftigkeit Mills‘ radikaler Thesen zur Möglichkeit der Erweiterung die
ser Gedanken zur Veränderung akademischer Disziplinen bis hin zur Frage: 
Wofür? Und: Was jetzt? 

Dieses Buch ist ein Zeugnis der Philosophie von Charles Mills und zeigt, 
wie seine Theorien im deutschsprachigen Kontext fruchtbar angewandt und 
umgestaltet werden können und wie er selbst zu einem sicheren Raum und 
einer Inspiration für diejenigen wurde, die sich von einer akademischen Welt, 

3 Siehe die folgenden Nachrufe auf Charles Mills von Linda Alcoff und Elvira Base
vich: https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-bei 
ng sowie https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-char 
les-w-mills. Siehe außerdem Vol. 27, Ausgabe 1 (2024) der Critical Review of International 
Social and Political Philosophy für eine englischsprachige Auseinandersetzung mit Mills’ 
Werken. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-being
https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-being
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-charles-w-mills
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-charles-w-mills
https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-being
https://www.thephilosopher1923.org/post/a-particularly-wonderful-human-being
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-charles-w-mills
https://www.thephilosopher1923.org/post/the-philosophical-legacy-of-charles-w-mills


Hilkje C. Hänel: Nachruf auf einen mutigen Philosophen 11 

die marginalisierten Denker*innen meist feindselig gegenübersteht, entfrem
det und ausgeschlossen fühlten – sogar über einen Ozean hinweg. Dieses Buch 
zeigt aber auch, dass einige der philosophischen Traditionen der deutschen 
Wissenschaft besonders interessante Ansatzpunkte für eine kritische Ausein
andersetzung mit Mills’ Glauben an eine andere und bessere liberale politische 
Philosophie bieten. Versteht man Mills’ Theorien aus einer Perspektive, die von 
der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule oder des deutschen Idealismus 
beeinflusst ist, wird sein Versuch, die liberale politische Philosophie zu »ret
ten«, zu einem Widerspruch. 

Wie radikal Mills also in diesem Widerspruch war und sein kann, ist das 
Thema der ersten zwei Texte: Nicki K. Weber fragt nach der historischen Be
deutung von Radikalität in Mills als Vertreter des Black Political Thought, nach 
der Verbindung zwischen Radikalität und Strukturalität sowie nach dem Ver
hältnis von Revolution und Reform (Kapitel 1). Ruth Sonderegger wendet sich 
mit der Hilfe von Mills Kants‘ Rassismus zu, wobei sich einerseits die Frage ab
zeichnet, ob nicht Mills radikaler, Schwarzer Kantianismus so radikal ist, dass 
es sich dabei schlicht nicht mehr um Kantianismus handelt und andererseits, 
ob Mills radikaler, Schwarzer Kantianismus und sein Festhalten an einem tat
sächlichen Universalismus tatsächlich so radikal ist (Kapitel 2). 

Frieder Vogelmann spannt einen Bogen von Fragen der Radikalität in Mills‘ 
Denken zu seinen alternativen Epistemologien, in dem er zeigt, dass Mills‘ 
Überlegungen zu kritischer politischer Philosophie und Erkenntnistheorie 
als nicht-ideale Theorie eine Demarkationslinie aufmachen, vor welcher sein 
Festhalten am Liberalismus verklärend scheint (Kapitel 3). Auch Moira Pérez 
und Blas Radi wenden sich der nicht-idealen Epistemologie von Mills zu und 
erkunden, inwieweit nicht-ideale soziale Epistemologie richtig verstanden als 
ein Appell zu sozial engagierter Philosophie zu verstehen ist (Kapitel 4). Jana 
Tabea Sterns Auseinandersetzung mit Charles Mills lässt sich am besten als 
Erweiterung seiner Theorie weißer Ignoranz verstehen: Was es bedeutet da
von zu sprechen, dass es ein spezifisches männliches Nichtwissen gibt; Kapitel 
5 ist somit der Versuch zu Ende zu denken, was Mills selbst nur andeutet. 

Melanie Altanian und Imge Oranlı wenden sich insbesondere Mills‘ 
Überlegungen zur Unsichtbarmachung von Rassismus in der Tradition der 
politischen Philosophie zu und zeigen inwieweit Mills‘ »Rassenvertrag« (oder 
rassifizierender Herrschaftsvertrag) dazu beitragen kann, ein besseres Ver
ständnis des armenischen Völkermords und seiner weiterhin bestehenden 
Leugnung zu entwickeln (Kapitel 6). Eraldo Souza dos Santos liefert wich
tige Beobachtungen zur Geschichtsphilosophie im Allgemeinen, in dem er 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Charles Mills’ politische Philosophie 

zeigt, dass Mills’ Überlegungen zur Rolle historischer Forschung und Glo
balgeschichte eine Verbindung von Geschichtsschreibung mit der Praxis der 
Gerechtigkeit verlangen und somit nicht nur als ein Appell an die Philosophie, 
sondern auch als ein Appell an die Geschichtswissenschaft verstanden werden 
können (Kapitel 7). Shanti Suki Osman erweitert den interdisziplinären Blick 
und zeigt, dass die von Mills hervorgebrachte Epistemologie der Ignoranz 
auch für die rassismuskristische Musikpädagogik eine fruchtbare, wenn nicht 
sogar notwendige, Ergänzung ist; zudem zeigt sich hier, dass Epistemologien 
der Ignoranz nicht nur weiße Ignoranz betreffen, sondern intersektional 
gedacht werden müssen (Kapitel 8). 

Emil Eschenbach und Kristina Lepold beschäftigen sich in Kapitel 9 mit 
einem aktuellen sozialphilosophischen Problem: der Untersuchung des Vor
wurfs weißer Schuld. Dabei werden Mills’ Überlegungen zu weißer Vorherr
schaft in Bezug auf Thesen der Schuldhaftigkeit weißer Personen analysiert 
und als Vergleich herangezogen. Jennifer Page zeigt dagegen, wie Charles Mills 
vor dem Hintergrund struktureller Ungerechtigkeiten, die auch vor dem Klas
senraum nicht Halt machen, sowie der emotional aufgeladenen Stimmung von 
Themen wie Rassismus, in philosophischen Seminaren fruchtbar gelehrt wer
den kann (Kapitel 10). 

Ich verdanke Charles Mills sehr viel. Das gilt auch für viele der Mitwirken
den dieses Buches. Vor allem aber hat die Philosophie Charles Mills viel zu ver
danken, und es ist an der Zeit, dass wir sein philosophisches Erbe anerken
nen – auch in der deutschsprachigen Welt der akademischen Philosophie. Wie 
könnte man dieses Buch also besser beginnen als mit einem einfachen und auf
richtigen: Dankeschön. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001 - am 14.02.2026, 11:25:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

