
9

Einleitung

Alles, auch das Bild, nimmt seinen Anfang im Dunkel der Nacht. So je-
denfalls berichtet Hegel uns vom Ursprung der Bilder in einem als Je-
naer Realphilosophie bekannten Vorlesungsmanuskript aus dem Win-
tersemester 1805/1806. Dort schildert der Philosoph in einer rätselhaft 
anmutenden Szene die plötzliche Erscheinung eines visuellen Bildes vor 
dem inneren Auge eines Subjekts. Aus der dunklen »Nacht der Welt« 
heraus katapultiert sich ein blutiger Kopf in den grell beleuchteten Vor-
dergrund:

»[I]n phantasmagorischen Vorstellungen ist es rings um Nacht, hier 
schießt dann ein blutig Kopf, – dort eine andere weisse Gestalt plötz-
lich hervor, und verschwinden ebenso – Diese Nacht erblickt man wenn 
man dem Menschen ins Auge blickt – in eine Nacht hinein, die furcht-
bar wird, – es hängt die Nacht der Welt hier einem entgegen.« (Hegel 
1805–1806: 87a)

Worum handelt es sich bei diesen »phantasmagorischen Vorstellungen«? 
Beschreibt Hegel einen Traum, eine Phantasie oder gar eine halluzinatori-
sche Wahnvorstellung? In diese Richtung jedenfalls, als abgründiges Pro-
dukt der psychischen Einbildungskraft, wird die Phantasmagorie Hegels 
zumeist interpretiert.1 Dafür spricht unabweisbar der Textzusammenhang: 
»Diese Nacht erblickt man wenn man dem Menschen ins Auge blickt«, 
heißt es im Zitat; die Phantasmagorie ist also kein äußeres Geschehen, 
sondern eine »Ideenassociation« (ebd.) im Inneren des Subjekts, wie He-
gel weiter unten im Text ausführt. Die Phantasmagorie ist ein literari-
sches Bild für die bildschöpfende Kraft der menschlichen Phantasie. Sie 
beschreibt die Fähigkeit des Geistes, »aus dieser Nacht die Bilder hervor-
zuziehen, oder sie hinunterfallen zu lassen« (ebd.), ergänzt Hegel in einer 
Randbemerkung seines Manuskripts. Was in der Nacht der Welt in Er-
scheinung tritt, ist die »Macht« der Psyche zum schöpferischen »Selbstset-
zen« (ebd.), zum zauberischen Hervorbringen neuer Bilder aus sich selbst. 

Auch auf den Leser hat das literarische Bild vom blutigen Kopf eine 
derart zauberische Wirkung. Dem unvermittelten Auftauchen des Bildes 
im Inneren des Subjekts entspricht die Stellung der Passage im Text, aus 
dessen Erzählfluss das Bild seinerseits mit unvermittelter Schockwirkung 

1		  Zu den gängigen Interpretationen von Hegels »Nacht der Welt« vgl. v. a. die 
einflussreiche Deutung durch Slavoj Žižek (1998: 14–16, 1999: 42–49) so-
wie Bronfen (2008: 103–120) und Sandkaulen (2010: 478–484); zur Deu-
tungsgeschichte der Passage außerdem die Bemerkungen bei Kojève (1947: 
268), Bataille (1955: 9) und Castoriadis (1975: 218 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

heraussticht. Hegels Erzählung von der Genese der Bilder lässt auch vor 
unseren Augen ein inneres Bild wie einen düsteren Tagtraum aus dem 
Nichts entstehen, dessen suggestive Wirkung uns sofort ergreift und in 
den Bann zieht. Dass es »rings um Nacht« ist, die Szene also aus dem 
Dunkel vor das innere Auge des Betrachters »schießt«, verstärkt diesen 
Effekt noch, indem es das Geschehen aus allen raumzeitlichen Bezügen 
herauslöst und ins Niemandsland einer Traumwelt verlegt. Was wir se-
hen, ist eine surreal anmutende Szene, die uns verstört, wie ein Alptraum 
uns verstört. Mit Wucht und archaischer Energie drängt sich das Bild vom 
blutigen Kopf, der auftaucht und wieder verschwindet, vor unsere Au-
gen und drückt sich in unsere Vorstellungswelt ein. Wären es echte Kör-
perteile, die derart umherflögen, wären wir nachhaltig traumatisiert: Der 
Zauberkünstler Hegel führt uns das Horrorbild einer Zerstückelung vor.

Aber es ist kein eigentliches Trauma, das dieses Bild in uns auslöst. 
Seine Wirkung ist verschieden von derjenigen, die es auslöste, würden 
wir einer realen Zerstückelung beiwohnen. Im Gegenteil übt die düste-
re Phantasmagorie in Hegels Text eine morbide Faszination auf uns aus, 
verschafft uns gar eine eigentümliche Art von Leselust. Wir genießen 
diese dunkle, abgründige und rätselhafte Passage in Hegels Text; auch 
in diesem Sinne ›verzaubert‹ uns seine Phantasmagorie. Was hat es mit 
dieser seltsamen Lust am Schrecklichen auf sich? Was gefällt uns an ei-
nem blutigen Kopf und anderen weißen Gestalten, die hervorschießen 
und wieder verschwinden? Das Rätsel löst sich, wenn wir die »phantas-
magorischen Vorstellungen« aus Hegels Text viel zitiertem Text in ihren 
zeitgeschichtlichen Kontext zurückversetzen – und damit ins Reich der 
Populärkultur und der Unterhaltung. Phantasmagorien nämlich waren 
zu jener Zeit etwas gänzlich anderes, als es die nachträglichen, allzu ge-
lehrten Deutungen der Hegel-Interpreten suggerieren. 

Im Jahr 1888 immerhin wusste man noch, was eine Phantasmagorie 
ist: die »Darstellung von gespensterhaften Gestalten u. dgl. mithilfe op-
tischer Vorrichtungen«, wie es in einer Ausgabe von Meyers Konversa-
tions-Lexikon (1888: 985) heißt. Phantasmagorien im ursprünglichen 
Sinne waren keine inneren Bilder, sondern technische Bildapparaturen, 
die ein sensationsgieriges Publikum mit schockartigen Spezialeffekten 
beeindruckten. Mit Hilfe einer komplexen Anordnung von Glasmale-
reien, einem fahrbaren Projektor, Spiegeln, Licht und Nebel wurden die 
»gespensterhaften Gestalten« nach dem Prinzip der Laterna magica in 
den Zuschauerraum projiziert, um als bewegte Bilder Angst und Schre-
cken zu verbreiten. Die Phantasmagorie war eine Medienattraktion, eine 
Art von Horrorfilm avant la lettre noch vor der eigentlichen Erfindung 
des Films.2 Als ihr Erfinder gilt gemeinhin, wenn auch nicht vollkommen 

2		  Zur Phantasmagorie im Kontext der »invention of the uncanny« im 18. 
Jahrhundert vgl. Castle (1995: 140–167); ausführliche Beschreibungen 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

zu Recht, der belgische Illusionskünstler Étienne-Gaspard Robert (mit 
Künstlernamen Robertson), der seine Apparatur des Schreckens seit dem 
Jahr 1798, also nur wenige Jahre vor Hegels Vorlesung, unter anderem 
im Keller eines alten Kapuzinerklosters in Paris aufführte.3 In Robert-
sons Memoiren (1831) findet sich die Abbildung einer solchen »Fantas-
magorie« (Abb. 1).

Ähnliche Attraktionen wurden auch in Deutschland aufgeführt, so 
etwa im Jahr 1796 von Johann Carl Enslen in Berlin.4 Insofern ist es 
nicht unwahrscheinlich, dass Hegel solche publikumsträchtigen Gespens-
ter-Shows zumindest vom Hörensagen kannte. Fast drängt sich der Ein-
druck auf, die »phantasmagorischen Vorstellungen« aus seiner Vorlesung 
bezögen sich ganz direkt auf Robertsons Phantasmagorie.5  Denn die Ab-
bildung aus dem Klosterkeller scheint nahezu unmittelbar wiederzugeben, 
wovon die Textpassage spricht: links oben eine weiße Gestalt, rechts ei-
nen abgetrennten (wenn auch unblutigen) Schädel, die beide in greller 
Beleuchtung plötzlich hervorschießen, während es rings um Nacht ist.

Das Bild zeigt aber noch etwas anderes, wovon man bei Hegel nichts 
liest. Was bei ihm fehlt, in den ursprünglichen Phantasmagorien jedoch 
umso größeren Raum einnimmt, ist die soziale Seite der phantasmagori-
schen Vorstellungen: ihre Zuschauer. Diese sind immerhin bereits in der 
ursprünglichen Wortbedeutung von »Phantasmagorie« enthalten, einer 
Zusammenziehung aus phantasma (gr. »Trugbild«6) und agora – dem 

finden sich darüber hinaus bei Mannoni (1996), Hick (1999: 146–156), 
Rossell (2002) und Warner (2006: 147–156).

3		  In Robertsons Memoiren ist das Jahr 1797 angeführt (vgl. Abb. 1), der akri
bisch recherchierte Aufsatz von Mannoni (vgl. 1996: 399) und einige ande-
re Quellen (z. B. Hick 1999: 148, Rossel 2002: 142) nennen hingegen das 
Jahr 1798 als Datum der Uraufführung. In jedem Fall wurden Apparaturen 
dieser Art und sogar der Name jedoch schon einige Zeit vor Robertson ge-
prägt, so insbesondere von Paul Philidor, der seine eigene »Phantasmagorie« 
zum ersten Mal 1790 in Wien und ab 1792 in Paris aufführte (vgl. Mannoni 
1996: 393–396, Rossel 2002: 141 f.). Technische Entwürfe von ›Gespens-
termaschinen‹ nach dem Prinzip der Laterna magica lassen sich noch wei-
ter zurückverfolgen (vgl. Mannoni 1996: 391 f., Hick 1999: 151 f.).

4		  Vgl. Rossel (2002: 141). Ein Überblick über weitere Schausteller findet sich 
bei Mannoni (1996: 390–396) sowie bei Hick (1999: 153–156).

5		  Der vermutliche Zusammenhang zwischen Hegels »Nacht der Welt« und 
den optischen Phantasmagorien wurde meiner Kenntnis nach zum ersten 
Mal von Stefan Andriopoulos (vgl. 2013: 9 f.) erkannt, der ausgehend von 
dieser Entdeckung versucht, im Anschluss an Friedrich Kittlers Konzept des 
›medientechnischen Aprioris‹ (vgl. ebd.: 12 f.) die »crucial role of spiritua-
lism and optical media for the emergence of German idealism« (ebd.: 15) 
herauszuarbeiten.

6		  Wenn nicht anders angegeben, erfolgen alle griechischen Wortangaben hier 
und im Weiteren nach Gemoll (1965), alle lateinischen nach Stowasser (1974).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

öffentlichen Versammlungsplatz der antiken Griechen – bzw. agourein 
– der öffentlichen Rede auf einem solchen Platz vor einer versammelten 
Menschenmenge.7  

Die Abbildung von Robertsons Phantasmagorie zeigt die Menschen-
menge in heller Aufregung. Einige von ihnen sind vor Schreck aufge-
sprungen und schlagen mit ihren Armen oder Stöcken um sich, ein an-
derer zieht seinen Degen aus der Scheide. Am rechten Rand des Bildes 
erheben zwei Frauen die Hände zum Gebet, und ganz im Vordergrund 
hat sich ein Besucher mit eingezogenem Kopf auf den Boden geworfen. 
Halten sie die Trugbilder des Illusionskünstlers etwa allzu gutgläubig für 
echte Gespenster? Oder reagiert ihr Körper lediglich reflexhaft und noch 
vor allem Denken auf die hervorschießenden Schreckensbilder, weil von 
ihnen eine Schockwirkung auf die Sinne ausgeht, der sich kein Bewusst-
sein entziehen kann, so aufgeklärt es sich auch dünken mag? 

Im ›Kino der Attraktionen‹, dem frühen wie dem gegenwärtigen, le-
ben die phantasmagorischen Schockapparaturen bis heute fort.8 Zwar 

7		  Insofern ist Derridas Etymologie des Wortes als »öffentliche Verlautbarung« 
(Derrida 1993: 151; im Original: »parole publique«) nicht ganz so abwegig, 
wie es Andriopoulos (2013: 12) unterstellt; auch wenn es sich dabei tatsäch-
lich nicht um eine sprachliche Verlautbarung handelt, wie er zu Recht betont.

8		  Zum »cinema of attractions« in der Frühphase des Kinos bis ca. 1906 
vgl. Gunning (1986). Der Terminus wurzelt in Sergej Eisensteins »Monta-
ge der Filmattraktionen« (Eisenstein 1924), beschränkt sich jedoch nicht 

Abb. 1: Louis-François Lejeune: Fantasmagorie de Robertson dans la Cour 
des Capucines en 1797. Frontispiz aus Étienne-Gaspard Robertson: Mémoires 
récréatifs scientifiques et anecdotiques, 1831.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

sind die heutigen Zuschauer im Kinosessel in der Regel abgebrühter als 
die geradezu hysterisch erregten Besucher bei Robertson. Aber selbst 
wir können uns nicht immer gegen die aufsteigenden Affekte wehren, 
die manche Bilder in uns hervorrufen. Auch im Kinosessel des 21. Jahr-
hunderts erhöhen sich Pulsschlag und Atemfrequenz, zucken Finger zu-
sammen und krallen sich fester in die Hand des Nebensitzers, werden 
Augen zusammengekniffen oder dreht sich gar der Magen um, wenn es 
das Kino allzu bunt mit uns treibt. Spätestens angesichts dieser extre-
men Phänomene stellt sich die Frage, die bereits Robertsons Ur-Phan-
tasmagorie an uns stellt: Warum um alles in der Welt liefern Menschen 
sich freiwillig solchen Erfahrungen visueller Unlust aus und zahlen da-
für sogar Eintrittsgeld? 

Betrachten wir die Abbildung noch einmal etwas genauer, so erken-
nen wir, dass durchaus nicht alle Besucher dieselben Reaktionen der Un-
lust, der Angst und des Unbehagens zeigen. Die Dame in der zweiten Rei-
he vorne hat ein geradezu verzücktes Lächeln auf den Lippen. Auch der 
Mann direkt hinter ihr, der ihr etwas zuzuschieben scheint, wirkt vom 
Grauen nicht allzu tief ergriffen. Eine Reihe weiter hinten lässt sich gar 
eine erotische Szene beobachten. Ein Mann hat den Arm um eine Dame 
gelegt und versucht, sie auf den Mund zu küssen; ein anderer drückt ihr 
ungestüm einen Handkuss auf. Was ist das für eine seltsame Art von 
Schrecken, die erotische Annäherungen provoziert oder wenigstens be-
günstigt? Dabei sollten uns solche Knutschszenen eigentlich nicht über-
raschen, denn auch sie kennen wir aus dem heutigen Kinosaal. Wer sie 
schon einmal erlebt hat, ahnt ihr Geheimnis: Es ist gerade der gewaltsa-
me ›Durchgriff‹ des Bildes auf den Körper, die Zertrümmerung der so-
zialen Konventionen durch die archaische Wucht des Bildes und folg-
lich die Befreiung, die von dieser Erschütterung ausgeht, auf die sich der 
Lustgewinn solcher Szenen gründet.

Diese Befreiungskraft der bildlichen Erschütterung potenziert sich 
noch, wenn wir sie nicht nur von den einzelnen Zuschauern aus den-
ken, sondern von der Gemeinschaft aus, die sie durch ihre Versamm-
lung im Klosterkeller bilden. So liegt zumindest ein Teil der Lust nicht 
nur in den Beziehungen der Menschen zu den Bildern selbst, sondern 
auch in den Beziehungen zu anderen Menschen begründet, die sie mit 
Hilfe der Bilder eingehen. Die Zuschauer der Phantasmagorie intera-
gieren in gewisser Weise doppelt: einerseits mit den Bildern, die sie als 
Angst einflößendes Gegenüber erleben, und andererseits mit den übri-
gen Zuschauern, deren Beziehungen durch die Wirkung der Bilder ver-
ändert oder zum Teil überhaupt erst ermöglicht werden wie im Fall der 

auf dessen Stilmittel der ›Attraktionsmontage‹. Zur Übertragung des Kon-
zepts auf spätere Filme und insbesondere das Hollywood-Kino vgl. Strau-
ven (2006).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

erotischen Anbahnungsversuche, bei denen das Bilderlebnis eine enthem-
mende Wirkung entfaltet. Der gemeinsame Bildkonsum verwandelt die 
einzelnen Betrachter in Bestandteile einer »Sehgemeinschaft«, wie Jür-
gen Raab es in seiner Visuellen Wissenssoziologie (2008) genannt hat. 
Die fremde Welt, die das Bild eröffnet und in die es uns entführt, wird 
gemeinschaftlich betreten. Einerseits katapultieren uns die Bilder aus der 
gewohnten sozialen Welt und zertrümmern ihre Konventionen, anderer-
seits lassen sie im selben Moment eine ganz neue gemeinsame Welt ent-
stehen, in der wir uns freier und ungezwungener bewegen können als in 
der Alltagswelt.

Diese Sehgemeinschaften, vor allem aber die kollektiven Bilder, die in 
ihnen zirkulieren und durch diese Zirkulation zu sozialen Tatbeständen 
werden, sind der eigentliche Gegenstand dieses Buches. Es interessiert 
sich für die Makrodimension der Bilder als Teil des ›gesellschaftlichen 
Imaginären‹, also für all jene Bilder, die nicht nur einzelnen Individuen, 
sondern größeren Kollektiven oder ganzen Gesellschaften Lust bereiten. 
Warum genießen wir solche Bilder, und was verraten sie uns über die je-
weilige Gesellschaft, die sich in ihnen so bereitwillig wiederfindet? Was 
bedeutet die Lust am Bild, die sich bereits in der Phantasmagorie im 
Klosterkeller des Jahres 1798 als eigentümliche Mischung aus Lust und 
Unlust erwiesen hatte – gerade wenn sie nicht nur als Lust von Einzel-
nen, sondern auch als kollektive Lust am Bild verstanden wird? 

Zwar wird es im Folgenden nicht ausschließlich und noch nicht ein-
mal primär um die angsterregenden Bilder der Phantasmagorie und ih-
rer Nachfolger etwa im Horrorfilm gehen9, sondern zumeist um die we-
niger schrecklichen Bilder aus anderen Bereichen des gesellschaftlichen 
Bilderkonsums. Dennoch kann das Beispiel der Phantasmagorie als pa-
radigmatisch gelten für den Fokus, den dieses Buch gegenüber den Bil-
dern einnimmt. Denn die Lust am Schrecken offenbart, wie viel Psyche 
im Spiel ist, wenn wir Bilder konsumieren – und zwar nicht nur auf der 
individuellen, sondern auch auf der kollektiven Ebene des Bildgebrauchs. 

Bilder sind die kollektiven Träume der Gesellschaft – so lautet, auf 
die knappste Formel gebracht, die Leitidee meines als Grundlegung ei-
ner allgemeinen ›Bildsoziologie‹10 konzipierten Buches. Als bloße Formel 

9		  Für eine Analyse genau dieser Bilder und damit des »paradox of pleasurable 
fear« in Horrorfilm und Thriller vgl. die Studie von Julian Hanich (2010a), 
die gleichermaßen die affektiven und körperlichen wie die sozialen bzw. 
kollektiven (dazu auch: Hanich 2010b) Dimensionen des Filmgenusses be-
leuchtet und darüber hinaus wichtige Differenzierungen zwischen »direct 
horror«, »suggested horror«, »shock«, »dread« und »terror« einführt.

10		 Zum Begriff der »Bildsoziologie« vgl. Strehle (2008a: 58), dort allerdings 
noch ohne nähere Bestimmung eines entsprechenden Forschungspro-
gramms; stärker im Sinne des hier entwickelten Programms vgl. Strehle 
(2014).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

ist diese Analogie von Bild und Traum durchaus nicht neu, sondern re-
präsentiert eine ganze, geradezu klassische Strömung insbesondere, aber 
nicht nur, der psychoanalytischen und psychoanalytisch beeinflussten 
Filmtheorie.11 Umfassend ausbuchstabiert und systematisch entfaltet 
wurde diese Analogie indessen bis heute nicht, und insbesondere die 
konzeptuelle Verbindung von Bildtheorie, Psychoanalyse und Soziologie 
stellt – wie die (gelungene) Verbindung von Psychoanalyse und Soziolo-
gie überhaupt – nach wie vor ein Desiderat der Forschung dar.12 Bereits 
die Übertragbarkeit der Bild-als-Traum-Analogie auf andere Bildarten 
außer den bewegten Bildern des Kinos ist ungeklärt; dabei hatte gerade 
Freud, der große Traumtheoretiker des 20. Jahrhunderts, die systema-
tische Beziehung von Bild und Traum an zentraler Stelle zum Ausdruck 
gebracht. Der Traum, so lautet seine Definition, ist die »Umsetzung von 
Gedanken in visuelle Bilder« (Freud 1916–1917: 182). Diese Definiti-
on macht nicht automatisch jede »Umsetzung von Gedanken in visuel-
le Bilder« sogleich zu einem echten Traum, verweist jedoch zumindest 
auf eine gewisse Verwandtschaft zwischen den Traumvorgängen im In-
neren des Subjekts und den äußeren Bildern etwa der Kunst, des Spiel-
films oder der Phantasmagorien.

Wo aber Träume sind, ja bereits wo ›Ideenassociationen‹ sind, wie He-
gel sie genannt hatte, da ist auch Unbewusstes. Darum fallen nicht nur 
die inneren Bilder des Schlafs, sondern auch die öffentlichen Bilder der 
Gesellschaft in den Untersuchungsbereich der Psychoanalyse als Wissen-
schaft vom Unbewussten. Eine Soziologie, welche die ›Traumfunktion‹ 
der gesellschaftlichen Bilder erfassen will, kann folglich nur als psycho-
analytisch fundierte Bildsoziologie sinnvoll betrieben werden. Aus ihrer 
Sicht erscheinen die gesellschaftlichen Bilder als psychische Ausdrucks-
bewegungen nicht nur der einzelnen Gesellschaftsmitglieder, sondern 
durch diese und ihren massenhaften Bildgebrauch hindurch zugleich als 
Ausdrucksbewegungen ganzer Kollektive. Als Kulturtheorie untersucht 
sie die Funktion der Bilder im makrosozialen Gesamtprozess der Gesell-
schaft, das heißt ihre Einbettung in das, was Freud die »Kulturarbeit« 
(1930: 141) genannt hatte. Bilder, so wird sich zeigen, sind ein zentrales 

11		 Zur Film-als-Traum-Analogie in der Filmtheorie siehe die Literaturangaben 
auf S. 138 f., Anm. 6.

12		 Einen umfassenden Überblick über die Rezeption der Psychoanalyse in der 
Soziologie bietet Johann August Schülein (2016, v. a. 123–182; kürzer auch 
2006), der – trotz einiger historischer Annäherungen etwa von Seiten der 
Kritischen Theorie – einen fehlenden Austausch zwischen den beiden Dis-
ziplinen beklagt. Als größtes Desiderat der heutigen Forschung benennt er 
u. a. die Entwicklung einer umfassenden Theorie der »Gesellschaft als Ge-
samtzusammenhang der sozialen wie der psychischen Faktoren« (Schülein 
2006: 422), die nur durch Soziologie und Psychoanalyse gemeinsam zu leis-
ten sei (vgl. ebd.: 421 f.).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

Medium dieser Kulturarbeit und damit ein elementarer Bestandteil der 
Art und Weise, wie Gesellschaften sich zu sich selbst verhalten und wie 
sie im Medium geteilter Vorstellungen ›über sich nachdenken‹. 

Was ›Bild-Soziologie‹ in diesem Zusammenhang genau meint, wird im 
Kontrast zu anderen, auf den ersten Blick verwandten Ansätzen der so-
ziologischen und außersoziologischen Beschäftigung mit Bildern deut-
lich. Im Unterschied etwa zu den zumeist eher auf immaterielle Vorstel-
lungsbilder abzielenden Theorien des gesellschaftlichen Imaginären (vgl. 
insbesondere Castoriadis 1975; dazu Abschnitt 2.2.2 dieses Buches) oder 
den soziologischen Forschungen zu den ›Metaphern der Gesellschaft‹13  
fragt meine Bildsoziologie als Soziologie der materiellen Bilder nicht 
nur nach den gesellschaftlichen Vorstellungen als solchen, sondern auch 
nach den materiellen Medien dieser Vorstellungen. Dabei interessiert sie 
sich vor allem für die Funktion dieser Medien im Prozess des Kollek-
tivwerdens von Vorstellungen bzw., wie es heißen wird, im Prozess der 
›Imaginationskollektivierung‹ (vgl. 2.2.3). Denn die Inhalte des gesell-
schaftlichen Imaginären stehen nicht von vornherein schon als kollektive 
Vorstellungen zur Verfügung, sondern müssen in kollektive Vorstellun-
gen erst verwandelt werden – nicht allein, aber insbesondere durch ma-
terielle Bildzirkulation, das heißt durch materielle Ausbreitung im ›Bild
raum‹ der Gesellschaft.

Von kunstsoziologischen Zugängen unterscheidet sich meine Bildso-
ziologie dadurch, dass sie sich nicht nur für die Bilder des Kunstsystems 
interessiert (vgl. jedoch 2.3.1), sondern für prinzipiell jedwede Art von 
›ästhetischen‹ Bildern. Damit sind alle Bilder gemeint, die wir um ihrer 
selbst willen betrachten, weil sie uns eine wie auch immer geartete ›Lust 
am Bild‹ bereiten und nicht etwa als bloßes Hilfsmittel für externe Zwe-
cke dienen wie Diagramme, Verkehrszeichen oder technische Bauplä-
ne. Zu den ästhetischen Bildern in diesem Sinne zählen beispielsweise 
Kunstgemälde, Spielfilme, TV-Serien und Comics, aber auch Postkarten, 
Urlaubsfotografien oder die ›Starfotografien‹ in Zeitschriften, im Fern-
sehen oder im Internet.14 Von soziologischem Interesse sind hierbei vor 

13		 Vgl. hierzu u. a. Lüdemann (2000), Farzin (2011), Schlechtriemen (2014a) 
und Junge (2015).

14		 Auch die gegenstandslosen Bilder der modernen Kunst fallen definitionsge-
mäß in den Untersuchungsbereich meines Ansatzes; ebenso die Bilder der 
Werbung, die zwar sehr wohl externen (nämlich ökonomischen) Zwecken 
dienen, diese Zwecke aber gerade dadurch verwirklichen, dass sie im Be-
trachter ästhetische Lust erzeugen. Ausgenommen sind hingegen all jene 
›Zweckbilder‹, die uns als Bilder keine eigene Lust bereiten. Dass wir ande-
rerseits auch ein technisches Schaubild für seine Klarheit und Eleganz be-
wundern können, soll damit nicht bestritten werden; dann aber betrachten 
wir das Bild gerade nicht mehr als bloß technisches, sondern als ästheti-
sches Bild. Einen Grenzfall stellen je nach Blickwinkel die Nachrichten- und 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

allem die populären Bilder, also jene Objekte der kollektiven Schaulust, 
denen Gesellschaften ihre gemeinsame Aufmerksamkeit widmen und für 
die sie, wie im Fall der Kinobilder, ein hohes Maß an sozialen und öko-
nomischen Ressourcen bereitstellen.

Von mediensoziologischen Ansätzen wiederum hebt meine Bildsoziolo-
gie sich ab, sofern es ihr nicht um ›die Medien‹ im Allgemeinen, sondern 
um ein ganz bestimmtes Medium zu tun ist, und sofern sie sich nicht al-
lein für die medientechnischen Bildapparaturen interessiert, sondern auch, 
und in letzter Instanz sogar am stärksten, für die Inhalte, die über diese 
Apparaturen transportiert und in gesellschaftliche Zirkulation gebracht 
werden. Denn es ist ihre konkrete, inhaltlich je spezifische Gestalt, die da-
für sorgt, dass bestimmte Bilder die gesellschaftliche Aufmerksamkeit er-
folgreich fesseln und gesellschaftlich ›durchschlagen‹, andere jedoch nicht. 
Zwar gehört zum Erfolg der Bilder ganz zweifellos ihre Einbettung in zum 
Teil hochentwickelte, effektmächtige Bildapparaturen wie das Kino (vgl. 
2.3.2). Der allgemeine Blick auf solche Apparaturen allein aber vermag 
den offenkundig höchst selektiven Bildkonsum der Gesellschaft nicht zu 
erklären. Dieser kann nur durch eine inhaltliche Analyse der Bilder und 
ihrer psychischen ›Resonanzpunkte‹15 hinreichend erhellt werden. 

Der psychoanalytische Blick auf diese Resonanzpunkte schließlich ist 
es, der meine Bildsoziologie auch von allen bisherigen Ansätzen der so-
ziologischen Bildforschung im engeren Sinne bzw. der Visuellen Sozio-
logie unterscheidet.16 Anders als die gängigen soziologischen Ansätze 

Reportagebilder dar: Einerseits sind sie Mittel zum Zweck der sachlichen 
Informationsvermittlung und werden oft beiläufig und ohne signifikanten 
Lustgewinn konsumiert; andererseits werden auch sie aus einer Vielzahl ver-
fügbarer Fotografien nach ästhetischen Kriterien wie z. B. kompositorischer 
Gelungenheit ausgewählt (vgl. Grittmann 2007: 44–48).

15		 Ich komme auf diesen zentralen Begriff im Kontext meines ›Resonanzmodells 
der Kunst‹ (und der Unterhaltung) in Abschnitt 3.2.1 ausführlich zurück.

16		 Wichtige Arbeiten aus diesem Feld sind u. a. die allgemeinen Grundlegun-
gen einer ›Visuellen Soziologie‹ durch Elizabeth Chaplin (1994), Douglas 
Harper (2012) und Luc Pauwels (2015); die Visuelle Wissenssoziologie von 
Jürgen Raab (2008), die sich den Bildpraktiken subkultureller »Sehgemein-
schaften« widmet; die ethnografisch und praxistheoretisch angelegte (gleich-
wohl auf medizinische Bilder beschränkte) Untersuchung Doing Images von 
Regula Burri (2008); die am Vorbild der Objektiven Hermeneutik orientier-
te, v. a. als Methodologie der Bildinterpretation konzipierte Sozialtheorie des 
Bildes von Roswitha Breckner (2010); das Plädoyer für eine Sichtbare So-
ziologie, also den Einsatz von Visualisierungen in der soziologischen Wis-
sensproduktion und -darstellung, von Gerald Beck (2013); die vorrangig an 
soziologischen Metaphern orientierte, aber auch bildtheoretisch begründete 
Untersuchung der Bilder des Sozialen von Tobias Schlechtriemen (2014a); 
sowie zuletzt der Sammelband zum Bild als soziologisches Problem von 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

denkt sie das Bild vom Phänomen des Unbewussten aus, wie Freud und 
seine Nachfolger es beschreiben. Als Schlüsselkonzept fungiert in diesem 
Zusammenhang die psychoanalytische Theorie des Traums, den Freud 
nicht nur als ›bildliches Denken‹, sondern auch als Denken des Unbe-
wussten, als ›unbewusstes Denken‹ begreift. Der Traum, so Freud, ist der 
bildliche Ausdruck unbewusster, tief verdrängter Wünsche und Ängs-
te, aber auch die Wiederholung traumatischer Wirklichkeitserfahrun-
gen, die durch diese Wiederholung bearbeitet und transformiert wer-
den. Form und Inhalt bedingen einander dabei unauflöslich: Die Bilder 
des Traums enthalten darum so viel Unbewusstes, weil das Unbewusste 
selbst schon maßgeblich im Modus der Bildlichkeit organisiert ist. Die 
reinste Form dieses unbewussten Denkens sind die visuellen Bilder des 
Traums, wie sie uns Nacht für Nacht vor dem inneren Auge erscheinen.

Auch die Träume der Gesellschaft, so wird sich zeigen, erfüllen diese 
Funktion eines unbewussten Denkens. Im kollektiven Konsum ihrer Bil-
der denken Gesellschaften gleichsam wortlos über sich nach – bildhaft, 
assoziativ und mit hohen energetischen Ladungen. Gerade die formale 
Verwandtschaft von Bild und Traum begünstigt dabei, dass in diesem 
wortlosen Selbstgespräch der Gesellschaft auch jene tief verdrängten Di-
mensionen des gesellschaftlichen Lebens zum Ausdruck kommen, die im 
Alltag unausgesprochen unter der Oberfläche bleiben. Die Bilder parti-
zipieren nicht nur an der Form des Traums, sondern eben dadurch auch 
an seinen Inhalten. In ihnen ist gesellschaftliches Unbewusstes enthalten, 
wie ein weiteres Schlüsselkonzept dieses Buches lauten wird (vgl. 3.2) – 
hier verstanden nicht im Sinne eines überhistorischen Schatzes angebo-
rener Archetypen, sondern als historisch gebildetes Reservoir der ›ausge-
schlossenen Möglichkeiten‹, die eine Gesellschaft aus ihrem öffentlichen 
Diskurs und ihrer kollektiven Praxis verbannt, ohne sie jemals ganz aus 
den Psychen der einzelnen Gesellschaftsmitglieder und damit aus dem 
gesellschaftlichen Ganzen, das sich aus diesen Gesellschaftsmitgliedern 
zusammensetzt, löschen zu können.

Michael R. Müller und Hans-Georg Soeffner (2018). An älteren Klassikern 
der soziologischen Bildforschung siehe Arnold Gehlens Studie Zeit-Bilder 
(1960b); die von Pierre Bourdieu, Luc Boltanski u. a. durchgeführte empiri-
sche Studie zu den sozialen Gebrauchsweisen der Photographie (Bourdieu 
et al. 1965); Erving Goffmans Untersuchung zu Geschlecht und Werbung 
(1976); sowie die semiotisch und systemtheoretisch fundierte Arbeit von 
Andreas Schelske zur kulturellen Bedeutung von Bildern (1997). An kürze-
ren programmatischen Beiträgen vgl. u. a. Müller-Doohm (1997), Maasen/
Meyerhauser/Renggli (2006), Soeffner/Raab (2004), Wulf (2006), Stäheli 
(2007), Baecker (2007), Reichertz (2007), Schnettler (2007), Bohn (2012), 
Bosch/Mautz (2013), Bachleitner/Weichbold (2015) und Traue/Blanc 
(2018). Überblicke über den soziologischen Forschungsstand zum Thema 
Bilder bieten Schelske (2005), Burri (2009) und Breckner/Raab (2016).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Die Bilder der Kunst und der Unterhaltung sind die Trägermedien, auf 
deren sichtbaren Oberflächen diese gesellschaftlich verdrängten Inhal-
te öffentlich aufgeführt werden. Sie sind die Bühnen für die Wiederkehr 
des Verdrängten, auf denen die ausgeschlossenen Möglichkeiten wenigs-
tens imaginär verwirklicht werden dürfen, wo ihnen die Verwirklichung 
im Realen verwehrt bleibt. Sie sind die kulturell bereitgestellten Kanäle, 
auf denen die Phantasien des Unbewussten, wie Freud über die Werke 
der Kunst schrieb, ihren »Rückweg aus dieser Phantasiewelt zur Reali-
tät« (Freud 1911: 22) antreten. In diesem Sinne sind sie als Instrumente 
der kollektiven Auseinandersetzung von Gesellschaften mit sich selbst, 
das heißt als kollektive ›Denkmedien‹ zu verstehen. Meine Bildsoziologie 
will die psychischen Energien, die sich in diese Denkmedien eingeschrie-
ben haben, analytisch freilegen und zugleich herausarbeiten, wie sehr es 
sich bei ihnen um soziale und politische Energien handelt, die uns nicht 
nur etwas über die einzelnen Bildproduzenten und Konsumenten verra-
ten, sondern auch etwas über die Gesellschaft als ganze, die sich um sie 
herum versammelt. 

Was für Energien das konkret sind, und was genau sie über die Gesell-
schaft verraten, in der sie zirkulieren, zeigt sich am Ende des Buches, das 
nicht nur reine Theorie sein möchte, sondern seine theoretischen Kon-
zepte auch mit empirischem Inhalt, das heißt mit gesellschaftlichem Le-
ben und ›Wirklichkeit‹ füllen will. Deshalb wird im letzten Teil ein ge-
sellschaftlich besonders massenwirksames Bild bzw. eine Bildfigur, der 
Superheld Batman, ausführlich untersucht und in seiner bislang erfolg-
reichsten Version, dem Spielfilm The Dark Knight (USA 2008, Regie: 
Christopher Nolan), einer ›soziologischen Traumdeutung‹ unterzogen. 
Fünf Einzelbild- bzw. Szenenanalysen und eine abschließende Gesamt-
deutung probieren die im theoretischen Teil entwickelten Ansätze ei-
ner psychoanalytisch fundierten Bildsoziologie am Gegenstand aus und 
klopfen sie auf ihre soziologischen Erkenntnispotenziale ab. 

Insgesamt gliedert sich dieses Buch in vier Hauptteile, die schlagwort-
artig mit vier Begriffen überschrieben sind: Bild – Kultur – Traum 
– Wirklicheit. Diese Begriffe sind gleichermaßen als systematische 
Konstruktion zu verstehen wie auch als Wegweiser für die Lektüre. Als 
systematische Konstruktion bezeichnen sie die vier Gesichtspunkte, un-
ter denen das Phänomen der Bilder im Folgenden untersucht wird. Ers-
tens nämlich werden sie als materielle Objekte betrachtet, denen eine 
dingliche bzw. bildliche Eigenlogik innewohnt, die den Möglichkeits-
raum dessen, was wir mit Bildern machen können, ontologisch determi-
niert. Selbst der noch so freie Bildproduzent oder der noch so subver-
sive Rezipient können sich über diese ontologischen Bedingungen des 
Bildes nicht einfach hinwegsetzen, sondern müssen mit ihnen umgehen. 
Eine Soziologie der Bilder, die ihren Gegenstand nicht ›wegsoziologi-
sieren‹ möchte, hat darum zunächst durchaus unsoziologisch von jener 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Ontologie des Bildes auszugehen, die die Grundlage bildet für alles, was 
wir mit Bildern überhaupt machen können.

Erst im Anschluss daran können die Bilder dann zweitens als soziale 
Objekte analysiert werden, mit denen Subjekte auf der Grundlage die-
ser Ontologie tatsächlich etwas machen und mit denen sie Kulturarbeit 
bzw., wie es auch heißen wird, ›Verbildlichungsarbeit‹ betreiben. Bilder 
sind Teil des ›kulturellen Wohnraums‹, in dem Gesellschaften sich ein-
richten und mit dessen Hilfe sie ihr Verhältnis zur Welt und zu sich selbst 
organisieren. Die gesellschaftliche Funktion der Bilder kann darum nur 
durch eine kulturtheoretische Einbettung, also eine Verortung der Bilder 
im Gesamtgefüge der Kultur, sinnvoll begriffen werden. 

Drittens werden die Bilder in ihrer Eigenschaft als materialisierte 
Träume bzw. Tagträume untersucht, das heißt als psychische Ausdrucks-
medien, in denen sich unbewusste psychische Inhalte und Konflikte nie-
derschlagen. Diese psychischen Niederschläge in den Bildern, so wird 
sich zeigen, sind ein konstitutiver Bestandteil ihrer Gesellschaftlichkeit: 
Gerade die Offenheit der Bilder für Unbewusstes macht sie für das Pub-
likum attraktiv und lässt sie als intersubjektive ›Resonanzräume‹ für die 
Entstehung von Sehgemeinschaften fungieren. 

Und viertens schließlich werden die Bilder als Bilder von der Wirk-
lichkeit betrachtet, die immer auch Bilder in der Wirklichkeit sind, über 
die sie uns einerseits etwas verraten, an der sie andererseits aber auch 
aktiv teilhaben und die sie durch ihre ›Arbeit am Imaginären‹ mitgestal-
ten. Der Begriff der Wirklichkeit ist dabei in einem zweifachen Sinne 
zu verstehen: einerseits als die reale Bildpraxis einer konkreten Gesell-
schaft im Sinne ihrer materiellen Bildzirkulation, die an einem empiri-
schen Beispiel exemplarisch untersucht wird; andererseits aber auch als 
Wirklichkeitshintergrund dessen, worauf die gesellschaftlich zirkulieren-
den Bilder als Teil der Kultur- bzw. Verbildlichungsarbeit reagieren und 
›antworten‹. Erst die Zusammenschau dieser vier Gesichtspunkte ergibt 
meiner Meinung nach ein rundes Bild dessen, was Bilder für Gesellschaf-
ten bedeuten und wie Gesellschaften in Bildern über sich selbst nachden-
ken bzw. wie sie in ihren Bildern von sich träumen. 

Als Wegweiser für die Lektüre geben die vier Begriffe zugleich die kon-
krete Gliederung des Buches an. Zuerst wird das Phänomen des Bildes 
in seiner Eigenlogik beleuchtet (Teil 1), indem drei Traditionslinien bzw. 
Denkrichtungen der Bildtheorie nachgezeichnet werden: die Repräsen-
tationstheorie des Bildes (Kapitel 1.1), die in Gestalt der platonischen 
Mimesistheorie (Abschnitt 1.1.1) sowie in Gestalt der modernen Semio-
tik bei Charles S. Peirce, Klaus Sachs-Hombach und anderen Autoren 
(1.1.2) behandelt wird; die Präsenztheorie des Bildes (1.2) im Umfeld 
phänomenologischer Bildtheorien mit Vertretern wie Edmund Husserl 
und Lambert Wiesing (1.2.1) sowie Max Imdahl und Gottfried Boehm 
(1.2.2); und schließlich die Wirkungstheorie des Bildes (1.3), die auf die 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

ästhetische Grundstimmung des Bildersehens sowie, mit Jean Baudril-
lard, auf die ›Entführungskraft‹ der Bilder abhebt (1.3.1), aber auch auf 
die affektiven und emotionalen Bildwirkungen, mit denen die Bilder auf 
uns einwirken und bestimmte Reaktionen in uns hervorrufen (1.3.2).

Der zweite Teil fragt nach der Funktion der Bilder im allgemeinen Pro-
zess der Kultur. Auch hier stehen drei Aspekte im Vordergrund: Das 
erste Kapitel rekonstruiert Kultur mit einem von Freud geprägten Begriff 
als Kulturarbeit (2.1), das heißt als Ordnungs- und Problemlösungstätig-
keit bzw. als ›Antwort‹ auf die Herausforderungen einer zu bearbeiten-
den Wirklichkeit (2.1.1); in diesem Zusammenhang wird der Begriff des 
›Kulturmechanismus‹ eingeführt, mit dem sich die Steigerungsdynami-
ken des Kulturprozesses beschreiben lassen (2.1.2). Das zweite Kapitel 
widmet sich einer Sonderform der Kulturarbeit, der Verbildlichungsar-
beit (2.2), die im Anschluss an Ernst Cassirers ›Philosophie der sym-
bolischen Formen‹ als Verwandlung von Eindruck in Ausdruck sowie 
im Anschluss an Arnold Gehlen als ›Außenweltstabilisierung‹ begriffen 
wird (2.2.1). Mit Cornelius Castoriadis wird eine Verbindung zwischen 
der Verbildlichungsarbeit und dem ›gesellschaftlichen Imaginären‹ her-
gestellt (2.2.2), in kritischer Ergänzung zu Castoriadis aber auch die ma-
terielle Dimension dieses gesellschaftlichen Imaginären und seinen Pro-
zesscharakter als ›Imaginationskollektivierung‹ herausgearbeitet (2.2.3). 
Das dritte Kapitel schließlich widmet sich all jenen Bildern, die in der 
Ordnungsfunktion der Kulturarbeit nicht aufgehen und stattdessen als 
Spiel und damit als Gegeninstanz zum gesellschaftlichen Alltag zu ver-
stehen sind (2.3). Hierfür wird einerseits auf Niklas Luhmanns Analy-
sen der Kunst und der massenmedialen Unterhaltung zurückgegriffen 
(2.3.1), andererseits auf die ›Spieltheorie der Kultur‹ bei Roger Caillois 
sowie die Analysen zur ›Kultur als Einspruch‹ bei Dirk Baecker (2.3.2).

Der dritte Teil etabliert die Analogie von Bild und Traum und damit 
die Zentralthese des Buches. Im Anschluss an Freud erscheint der Traum 
dabei als Schlaf der Vernunft, der uns Nacht für Nacht an einen ande-
ren Schauplatz entführt und uns in die Welt des Unbewussten eintauchen 
lässt (3.1). Das mit Freuds Traumtheorie verbundene Konzept der ›psy-
chischen Transformation der Bilder‹ wird zuerst im Rekurs auf Freuds 
Traumdeutung (3.1.1 bis 3.1.2) und dann am Beispiel des ›Wolfstraums‹ 
(3.1.3) ausführlich erläutert. Das zweite Kapitel verlegt den Schauplatz 
der Träume dann vom nächtlichen Schlaf auf die Tagträume der Kunst 
und der Unterhaltung, an deren Beispiel das zuvor entwickelte Konzept 
der Imaginationskollektivierung zu einer Theorie der Kollektivierung der 
Träume (3.2) ausgebaut wird, die dem gesamten Buch den Titel gibt. 
Der Schwerpunkt liegt hierbei auf der Rezeptionsseite der Kunst als ei-
nes intersubjektiv geteilten Tagtraums, in dessen Zuge die vom Künst-
ler produzierten und gesellschaftlich verbreiteten Bilder für den Betrach-
ter als ›Resonanzräume‹ des Unbewussten fungieren (3.2.1). Der zweite 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

Abschnitt dieses Kapitels widmet sich dem Zusammenspiel von ›Kunst-
form‹ und ›Sozialform‹ der Bilder und führt die Begriffe des ›bildlichen 
Unbewussten‹ sowie des ›psychosozialen Arrangements‹ ein (3.2.2). Im 
dritten Kapitel werden die so gewonnenen Einsichten schließlich in eine 
Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten überführt (3.3). Der erste 
Abschnitt dient der Klärung und Bestimmung dieses voraussetzungsvol-
len Begriffs im Anschluss an Autoren wie Erich Fromm, Georges Deve
reux, Mario Erdheim und andere (3.3.1). Der zweite Abschnitt zeigt, wie 
Bilder in diesem Prozess als öffentliche Bühnen für die gesellschaftliche 
Wiederkehr des Verdrängten dienen können, und führt den von Claude 
Lévi-Strauss und Fredric Jameson geprägten Begriff der ›imaginären Lö-
sung‹ ein, an welchem sich sowohl die stabilisierende Funktion der Bil-
der als gesellschaftlicher ›Kitt‹ wie auch ihre utopische Funktion als ge-
sellschaftliche ›Explosivkraft‹ aufzeigen lassen (3.3.2). 

Der vierte Teil schließlich wendet sich der Wirklichkeit zu, also der 
real existierenden Bildproduktion einer Gesellschaft, die am Beispiel des 
Spielfilms The Dark Knight ausführlich untersucht wird. Das erste Ka-
pitel führt zunächst in die Hintergründe des ›Batman-Universums‹ ein, 
in das der Spielfilm eingebettet ist (4.1). Es rekonstruiert in groben Zü-
gen die Entstehungsgeschichte dieses Universums und seiner Hauptfigur 
(4.1.1), um dann den Spielfilm in diesem Universum zu verorten (4.1.2). 
Das zweite Kapitel widmet sich dem Film selbst in Einzelbildanalysen, 
die sich auf fünf besonders paradigmatische Bilder bzw. Szenen konzen-
trieren (4.2). Dazu zählen: das Filmplakat, das die Zuschauer ins Kino 
locken soll (4.2.1), die ›Hochhausszene‹ als besonders symbolträchtige 
Darstellung der Hauptfigur Batman (4.2.2), die ›Geldverbrennungssze-
ne‹, die Batmans Gegenspieler, den Joker, nicht minder symbolträchtig 
porträtiert (4.2.3), die ›Schiffsszene‹ als dramatischer Höhepunkt des 
Films, in der die Bevölkerungsmassen als politisches Subjekt die Bühne 
des Films betreten (4.2.4), sowie zuletzt das Finale des Films, mit dessen 
Bildern der Film ausklingt und das als ›filmische Traumarbeit‹ entziffert 
wird (4.2.5). Eine soziologische Gesamtdeutung des Films führt die Fä-
den der Einzelbildanalysen zusammen und fragt nach dem Verhältnis 
von Wunsch und Wirklichkeit, das heißt nach der Funktion des Traums 
für die Gesellschaft, die ihn träumt (4.3). 

Das abschließende Fazit bringt die gewonnenen Erkenntnisse auf den 
Punkt, indem es die Funktion der Bilder als ›unbewusste Denkmedien‹ 
der Gesellschaft herausarbeitet. Im gemeinsamen Konsum ihrer Bilder, 
so zeigt es sich am Ende, denken Gesellschaften gleichsam unwissent-
lich über sich selbst nach. Sie führen ein wortloses Selbstgespräch, ohne 
zu wissen, worüber sie eigentlich sprechen; sie träumen, ohne zu wissen, 
wovon. Auch darum bedarf es der ›soziologischen Traumdeutung‹ – um 
Licht ins Dunkel der Bilder zu bringen. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung

