
2 Diskurse der Kunst- und Ausstellungspraxis

zwischen multi- und transkulturellen Perspektiven

Wie Höller in einem Artikel zum Lemma Transkulturalität im deutschsprachigen »Be-

griffslexikon zur zeitgenössischen Kunst« erstmals im Jahr 2002 feststellt, findet die

Auseinandersetzung mit kulturellen »Identitäten und Lebensformen« im Kunstbetrieb

des Westens insbesondere seit den 1990er Jahren statt – und das häufig erst über »den

Import sogenannter nicht-westlicher Kunst« in Ausstellungen.1 Für die Erforschung

von Transkulturalität in Kunst und Ausstellungspraxis ist der Artikel insofern auf-

schlussreich, als Höller den Begriff aus verschiedenen Perspektiven beleuchtet und

Publikationen aus unterschiedlichen kulturwissenschaftlichen Disziplinen heranzieht.

Die von ihm zitierten Autor*innen, etwa Appadurai, Hannerz, Pratt undWelsch, stehen

nicht nur für verschiedene Sprachräume, sondern auch für eine ganze Bandbreite von

Fachrichtungen, so beispielsweise für die Anthropologie, die Literaturwissenschaften

oder die Philosophie. Darüber hinaus gibt Höller einige Hinweise zur Bedeutung des

Begriffs und seine Manifestation in künstlerischen Praxen. In diesem Zusammenhang

erwähnt er in der überarbeiteten Ausgabe von 2014 auch die documenta 12. Zunächst

schreibt Höller der Documenta11 unter anderem eine wegweisende Rolle in der Über-

windung der »Differenz Westen versus Nichtwesten im Kunstgeschehen« zu. Die

Ausstellung habe bereits gezeigt, dass »die kulturelle Basis, auf der Kunstproduktion

von statten geht, längst jeden absteckbaren Rahmen einer Einzelkultur überschrit-

ten hat«. Der documenta 12 hingegen bescheinigt er nicht nur die Fortsetzung dieser

Entwicklung durch den »Leitgedanken der ›Migration der Form‹«, sondern darauf

aufbauend auch die Förderung »eine[r] weit verästelte[n] und historisch vielschichti-

ge[n] Kunstgeografie«.2 Der Autor geht schließlich davon aus, dass das Konzept der

Transkulturalität bereits »in vielfacher Hinsicht reale Gestalt angenommen« hat. Es sei

inzwischen verbreitet, von einer »transkulturell ausgerichteten Kunst« zu sprechen.

Dennoch befänden sich die »begrifflichen Konturen« auch weiterhin »in einem Prozess

1 Höller, Christian: Transkulturalität. In: Butin, Hubertus (Hg.): DuMonts Begriffslexikon zur zeitge-

nössischen Kunst. Köln 2002, S. 286-291, 290. Eine aktualisierte Fassung des Textes befindet sich

in der überarbeiteten Neuauflage des Buchs von 2014, S. 333-336, 335.

2 Höller: Transkulturalität. 2014, S. 336.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007 - am 14.02.2026, 16:59:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Transkulturelle Ausstellungspraxis

der kontinuierlichen Erweiterung«.3 Obwohl Höller die Entwicklungen im sogenann-

ten westlichen Kunstbetrieb der 1990er Jahre als einen markanten Wendepunkt für

die Ausstellungspraxis im Umgang mit der Kunst verschiedener Kulturen begreift,

vernachlässigt er die dem Konzept der Transkulturalität vorausgehende und teilweise

zugrundeliegende oder sich mit ihm überschneidende theoretische Auseinanderset-

zung mit ›kultureller Repräsentation‹ im musealen Kontext dieser Zeit, wie sie etwa

in den englischsprachigen Publikationen »Exhibiting Cultures. The Poetics and Politics

of Museum Display« (1991), »Thinking about Exhibitions« (1996) und »Representation.

Cultural Representation and Signifying Practices« (1997) zutage tritt.

Um den Stand der aktuellen wissenschaftlichen Forschung, der sich heute als he-

terogen und bisweilen disparat darstellt, in der theoretischen und praktischen Ausein-

andersetzung mit Transkulturalität in Bezug auf Ausstellungen aufzeigen zu können,

soll der zugrundeliegende Diskurs dieser, zunächst im westlichen Wissenschaftskon-

text der 1990er Jahre angesiedelten Publikationen im Folgenden überblicksweise nach-

gezeichnet werden.

Das von Ivan Karp und Steven D. Lavine publizierte Buch »Exhibiting Cultures«4

stellt eine grundlegende Auseinandersetzung mit der Beziehung von musealer Insze-

nierung und ›kultureller Repräsentation‹ in den USA dar.5 Sie geht auf eine Konferenz

zum Thema »The Poetics and Politics of Representation« der Smithsonian Institution

im September 1988 zurück.6 Wie die beiden Herausgeber in der Einleitung deutlich

machen, zeichnet sich die für das Museum prägende ›Geschichte der westlichen Kunst‹

zum Ende der 1980er Jahre durch einen Zuwachs von Kunst aus, die auf ›nichtwest-

lichen Traditionen‹ gründet und von kulturellen Minderheiten aus den USA stammt.7

Mit der Auffassung, es gäbe verschiedene, voneinander abgegrenzte und hierarchisch

organisierte Kulturen, plädieren die Herausgeber darüber hinaus für Experimente in

der Ausstellungsgestaltung,8 »that try to present multiple perspectives«. Die »muse-

3 Ebd.

4 Karp, Ivan; Lavine, StevenD. (Hg.): Exhibiting Cultures. The Poetics and Politics ofMuseumDisplay.

Washington 1991.

5 Im ersten der fünf Teile des Buchs widmet sich Karp der generellen Frage, wie »Culture and Rep-

resentation« zusammenhängen und -wirken. Nach dem Fokus auf verschiedene Kunstmuseen in

den USA und deren Umgangmit »Hispanic Art« im zweiten Teil, erfolgt im dritten und vierten Teil

des Buchs die Betrachtung verschiedener Formen der Museumspraxis und Folklife Festivals, sowie

eine Analyse der Kommerzialisierung des Exotischen auf derWorld’s Columbian Exposition in Chi-

cago im Jahr 1893. Im fünften Teil schließlich gehen verschiedene Autor*innen am Beispiel der Art

des ethnografischen Museums noch einmal auf »Other Cultures in Museum Perspective« ein.

6 Die Texte stellen daher Fallbeispiele des Smithsonian’s Festival of American Folklife und des Natio-

nal Museum of American History vor, einem der neunzehn Museen der Smithsonian Institution.

Mit Hauptsitz in Washington stellt sie, inklusive ihrer Forschungs- und Bildungseinrichtung, den

weltweit größten Museumskomplex dar.

7 Vgl. Karp; Lavine: Introduction:Museums andMulticulturalism. In: Dies.: Exhibiting Cultures. 1991,

S. 1-9, 4. Der Aufsatz wurde bereits zwei Jahre zuvor in leicht veränderter Form abgedruckt, siehe

Lavine, Steven D.: Museums and Multiculturalism: Who Is in Control? In: Museum News, March/

April 1989, S. 37-42.

8 Die Auseinandersetzung mit weiteren kuratorischen Fragen wird im Buch eher beiläufig thema-

tisiert, z.B. in B.N. Goswamys Beitrag »Another Past, Another Context: Exhibiting Indian Art Ab-

road« (Part 1, Chapter 5). Er erläutert darin zum einen seine kuratorische Rolle in der Gestaltung

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007 - am 14.02.2026, 16:59:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Diskurse der Kunst- und Ausstellungspraxis zwischen multi- und transkulturellen Perspektiven 123

um community« spiele in dieser Herangehensweise allerdings nur dann eine Rolle für

die Reflexion und Vermittlung von Ansprüchen verschiedener Gruppen, wenn sie das

»multicultural and intercultural terrain« bewusst erkundet und zur Herstellung einer

»new idea of ourselves as a nation« beiträgt.9

Eine andere, weit weniger national konnotierte Auseinandersetzung mit Repräsen-

tation stellt das einige Jahre später herausgegebene Werk von Stuart Hall dar.10 Es

beschäftigt sich aus kulturtheoretischer Sicht auch mit Fragen des Ausstellens und be-

leuchtet die Bedeutung von Repräsentation aus der Sicht unterschiedlicher Disziplinen,

beispielsweise der Semiotik, der Psychoanalyse, der Anthropologie, der Soziologie, des

Feminismus oder der Kunstgeschichte.11 Den Ideen des Konstruktivismus folgend geht

Hall davon aus, dass Repräsentation immer auf Bedeutungsproduktion gründet, in-

dem wir uns auf die reale oder eine imaginäre Welt beziehen und dies über Sprache

äußern.12 Insofern ist Bedeutung Dingen nicht inhärent, sondern sie wird durch ver-

schiedene Systeme der Repräsentation13 erst konstruiert.14 Einen konkreten Bezug zu

Ausstellungen stellt Henrietta Lidchi im dritten Kapitel des Buchs her, das sich dem

Ausstellen ›anderer Kulturen‹ im Kontext moderner, vornehmlich ethnografischer Mu-

seen widmet.15 Mit der Auffassung, dass sich der Prozess der Repräsentation immer

durch die Art und Weise auszeichnet, wie Bedeutung konstruiert und über Sprache

und Objekte vermittelt wird,16 wendet sich Lidchi der Existenz von Machtverhältnis-

sen zwischen Ausstellungsmacher*innen und denjenigen zu, die oder deren Kunstwer-

ke ausgestellt werden – insbesondere auch hinsichtlich der Unterdrückung ethnischer

Minderheiten.

Eine stärkere Verortung im Kunstkontext mit Bezug zu Ausstellungen innerhalb

und außerhalb des Museums stellt der ein Jahr früher publizierte Sammelband »Thin-

king about Exhibitions«17 mit Beiträgen von Künstler*innen, Kunstkritiker*innen,

Kunsthistoriker*innen und Kurator*innen aus verschiedenen Ländern dar. Ein expli-

ziter Bezug zu kuratorischen Fragestellungen wird im Kapitel »Curators or Caterers«

zweier Ausstellungen, die er mit Bezug zum »indigenous Indian aesthetic concept called rasa« or-

ganisierte. Zum anderen beschreibt er seinen Versuch, »to resolve problems of translation and

to present another culture’s aesthetic standards«. Vgl. Karp, Ivan: Culture and Representation. In:

Karp; Lavine: Exhibiting Cultures. 1991, S. 11-24, 21 [Herv. i.O.].

9 Karp; Lavine: Introduction: Museums and Multiculturalism. 1991, S. 7f.

10 Hall, Stuart (Hg.): Representation. Cultural Representation and Signifying Practices. London u.a.

1997.

11 Alle sechs Kapitel des Buchs nehmen sich auf unterschiedliche Weise der grundlegenden Frage

an, wie visuelle Bilder, Sprache und Diskurs als Systeme der Repräsentation in sozialen Kontexten

oder Institutionen wirken.

12 Vgl. Hall, Stuart: The Work of Representation. In: Ders.: Representation. 1997, S. 16-64, 17.

13 Als Beispiel für ein solches System werden etwa die Ausstellung oder das Display herangezogen

und insofern als Sprache aufgefasst, als sie Objekte einsetzen, um verschiedene Bedeutungen –

z.B. zur Thematik einer Ausstellung – zu produzieren. Vgl. Hall: Representation. 1997, S. 5.

14 Vgl. Hall: The Work of Representation. 1997, S. 24.

15 Lidchi, Henrietta: The Poetics and the Politics of Exhibiting Other Cultures. In: Hall: Representa-

tion. 1997, S. 151-222.

16 Vgl. ebd., S. 153.

17 Greenberg et al.: Thinking about Exhibitions. 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007 - am 14.02.2026, 16:59:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Transkulturelle Ausstellungspraxis

etwa über den Beitrag von Ivan Karp und Fred Wilson »Constructing the spectacle

of culture in museums«18 oder den Beitrag von Clémentine Deliss »Free Fall – Free-

ze Frame: Africa, exhibitions, artists«19 hergestellt: Während Wilson seine Arbeits-

und Denkweise als Künstler erläutert und deutlich macht, wie er damals mit seiner

Installation »Mining the Museum«20 (1992/1993) in Bezug auf die Sammlung der

Maryland Historical Society spezifische Normen und Kategorien im Museum in Frage

stellte, reagiert Karp im zweiten Teil des Textes auf Wilsons institutionskritische Arbeit

und stellt Bezüge zu Theorien, Diskursen und anderen Museen beziehungsweise zu

Formen der sogenannten multikulturellen Ausstellung her. Zu diesen zählt er auch die

Pariser Ausstellung Magiciens de la Terre (1989).21 Karp resümiert am Ende des Texts

die Möglichkeiten von Museen, nicht nur Orte der Vergewisserung, sondern auch des

Hinterfragens etablierter Auffassungen zu sein. Allein darin sieht er die Chance einer

»multicultural polity«, in der nicht einfach viele Kulturen nebeneinander existieren,

sondern Menschen gleichzeitig verschiedenen Kulturen angehören können.22 Deliss

widmet sich in diesem Kapitel der vieldiskutierten AusstellungMagiciens de la Terre ins-

besondere hinsichtlich der Einbindung verschiedener Künstler*innen, Kunststile und

Kulturen. Ihr Beitrag stellt jedoch nicht einfach eine weitere Kritik an der Ausstellung

dar,23 sondern beschäftigt sich ausführlich mit ihr. Ihres Erachtens rief die Ausstellung

eine notwendige Debatte hervor und befeuerte die Diskussion über das Kuratieren

von Werken, deren Künstler*innen außerhalb Europas und der USA arbeiteten. Sie

bemängelt allerdings, dass die Ausstellung nicht die unkomfortablen Fragen nach

kultureller Identität und unterschiedlichen kritischen Systemen zu stellen wagte und

sich stattdessen für eine klassische, modernistische Thematik, nämlich das Magische

und das Spirituelle, entschied.24

Im Kapitel »The Future of History« taucht sodann der Begriff der Transkulturation

im Beitrag »Brokering Indentities: Art curators and the politics of cultural representa-

tion«25 der Kuratorin Mari Carmen Ramírez in einer Fußnote auf. Ohne die Bedeutung

oder die Herkunft des Begriffes zu erläutern, geht Ramírez, ähnlich wie Deliss, davon

18 Karp, Ivan; Wilson, Fred: Constructing the spectacle of culture in museums. In: Greenberg et al.:

Thinking about Exhibitions. 1996, S. 251-267. Der Text wurde bereits 1993 publiziert in: Artpapers

17/3 (May-June 1993), S. 2-9.

19 Deliss verfasste diesen Text bereits im Dezember 1994. Siehe hierzu auch Kap. III.1.

20 Dabei erläutertWilson sein Verständnis von »mining« wie folgt: »I didn’t knowwhat I was going to

do, but I really wanted the objects to speak to me, and I called the installationMining the Museum

because it couldmean ›mining‹ as in goldmine, digging up something, or it couldmeanblowing up

something, or it could mean making it mine.« Karp; Wilson: Constructing the spectacle of culture

in museums. 1996, S. 255.

21 »The show [Magiciens de la Terre] obliterated the cultural specificity of artists from traditions dif-

ferent from those of the curators. That’s one kind of multicultural exhibit.« Ebd., S. 265.

22 Vgl. ebd., S. 267.

23 Eine umfassende Auseinandersetzung mit der Ausstellung Magiciens de la Terre, die u.a. Kritiken

von verschiedenenAutor*innen und Künstler*innen beinhaltet, findet sich in Steeds et al.: Making

Art Global (Part 2). 2013.

24 Vgl. Deliss: Free Fall – Freeze Frame. 1996, S. 282.

25 Der Beitrag geht auf einen Vortrag im Jahr 1994 am Center for Curatorial Studies am Bard Colle-

ge (USA) zurück. In der Art eines Gesprächs widmete sich Mari Carmen Ramírez dem Thema un-

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007 - am 14.02.2026, 16:59:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

aus, dass das Erbe des europäischen Kolonialismus samt seiner Sprache und seiner

Religion nicht nur in hohem Maße durchmischte Gesellschaften, sondern durch die

»dynamic of transculturation« auch viele hybride Kulturen hervorgebracht hat.26 Mit

Blick auf das Verhältnis von lateinamerikanischer Kunst und sogenannter Latino Art in

Ausstellungen und auf dem US-amerikanischen Kunstmarkt untersucht sie, wie sich

Dynamiken der Identitätspolitik – diese erkennt sie etwa in sozialen Bewegungen für

demokratische Rechte von verschiedenen (Rand-)Gruppen – hinsichtlich »transnatio-

nal (global) and the local (multicultural) levels«27 auf die kuratorische Praxis ausgewirkt

haben. Einen Effekt erkennt sie etwa in »the gradual displacement of the art curator’s

role of arbiter and its substitution with that of cultural mediator« und bezeichnet im

Anschluss daran die kuratorische Rolle als die eines »cultural brokers«. In diesem Sinne

sei die Aufgabe von Kurator*innen nicht mehr darauf reduziert, künstlerische Hoch-

leistung zu bewerten, sondern bestünde vielmehr darin, künstlerische Praktiken von

traditionell marginalisierten Gruppen und deren Vorstellungen von Identität aufzu-

decken – mit dem Anspruch »to be shaping a more democratic space where specific

cultural groups can recognize themselves«.28

Zur gleichen Zeit wie Ramírez und ebenfalls in Auseinandersetzung mit den Diffe-

renzen in der internationalen Ausstellungspraxis zwischen Latein Amerika und der so-

genannten westlichen Kunstwelt bringt der in Kuba ansässige Kunsthistoriker, Kritiker

und Kurator GerardoMosquera 1994 das Adjektiv »transcultural« explizit in Verbindung

zum Kuratieren von Ausstellungen.29 Aus lateinamerikanischer Sicht und in Bezug zu

damaligen globalen Veränderungen30 thematisiert Mosquera in seinem Beitrag »Some

problems in transcultural curating« im Sammelband »Global Visions. Towards a New

Internationalism in the Visual Arts«31 die hierarchische Beziehung zwischen Zentrum

und Peripherie in der Auswahl von Kunst und Künstler*innen für die Konzeption von

ter einem ähnlichen Titel später noch einmal. Siehe dies.: Brokering Identities: Translating Latin

America. In: Smith, Terry (Hg.): Talking Contemporary Curating. New York 2015, S. 214-247.

26 Vgl. Ramírez, Mari C.: Brokering Identities: Art curators and the politics of cultural representation.

In: Greenberg et al.: Thinking about Exhibitions. 1996, S. 21-37, S. 36.

27 Ebd., S. 22.

28 Ebd., 22f.

29 Mosquera, Gerardo: SomeProblems in Transcultural Curating. In: Fisher, Jean (Hg.): Global Visions.

Towards a New Internationalism in the Visual Arts. London 1994, S. 133-139.

30 »[G]lobalisation, despite its limitations and controls, has undoubtedly improved communication

and has facilitated a more pluralistic consciousness. It has, however, introduced the illusion of a

trans-territorial world of multicultural dialogue with currents that flow in all directions.« Ebd.,

S. 133.

31 Auch Höller weist in den Literaturangaben seines Lexikonartikels auf die Anthologie der Kunstkri-

tikerin Jean Fisher aus dem Jahr 1994 hin, jedoch ohne dabeiMosqueras Aufsatz zu erwähnen. Das

Buch ist insofernwegweisend, als es nicht nur Beiträge international bedeutender Künstler*innen,

Kurator*innen, Kunstkritiker*innen undWissenschaftler*innen vereint (z.B. RasheedAraeen, Jim-

mie Durham, Olu Oguibe, Fred Wilson, Gavin Jantjes, Sarat Maharaj, Gilane Tawadros, Geeta Ka-

pur, Hou Hanru, Gerardo Mosquera, Rajii Kuroda, Elisabeth Sussman oder Hal Foster), sondern

sich auch auf Grundlage der kritischen Befragung des Ausdrucks »new internationalism«mit dem

Problembefasst, wie visuelle Kultur innerhalb nationaler oder internationaler Parameter definiert

werden kann. In diesem Zusammenhang wird dem Themenkomplex »Curatorship and Internatio-

nal Exhibitions« ein eigenes Kapitel gewidmet, in dem auch Mosqueras Text abgedruckt ist.

2 Diskurse der Kunst- und Ausstellungspraxis zwischen multi- und transkulturellen Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007 - am 14.02.2026, 16:59:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Transkulturelle Ausstellungspraxis

Ausstellungen. Da Mosqueras Text in erster Linie eine Kritik an der Hegemonie der

›westlichen Kunstwelt‹ im Kuratieren von ›nichtwestlicher Kunst‹ zu Beginn der 1990er

Jahre darstellt,32 ist seine Verwendung des Begriffs »transcultural« vor allem negativ

konnotiert: Er verknüpft ihn etwa mit der wachsenden Bedeutung von Kurator*innen

als Ausstellungsautor*innen und der damit angeblich einhergehenden stillschweigen-

den Akzeptanz für »transcultural judgements«, die letztlich der Vorstellung von der

Universalität der Kunst gleichkämen.33 Zudem spricht er von der Notwendigkeit, in-

ternationale Prinzipen aufzustellen, um den »transcultural colonialism of exhibitions

and the new role of the curator as ›discoverer‹ and transcultural czar« zu mildern.34

Schließlich geht er davon aus, dass sich die Situation verbessern würde, wenn die von

den Zentren ausgehenden transkulturellen Projekte sogenannte »specialists from the

curated cultures« beziehungsweise »one representative of the culture or cultural re-

gion«, bereits in die Konzeptionsphase miteinbezögen.35 Zu erkennen ist dabei, dass

Mosquera nicht nur aus der Perspektive der postkolonialen Kritik argumentiert, son-

dern auch weiterhin an sich wechselseitig bedingenden Gegensätzen festhält.36 Sein

Verständnis von Transkulturalität schließt somit weitgehend an multi- und interkultu-

relle Konzepte von Identität und Differenz der 1990er Jahre an.

Festzustellen ist darüber hinaus, dassMosqueras Erläuterungen zur Bedeutung und

Definition transkulturellen Kuratierens seither kaum eine Aktualisierung erfahren ha-

ben.Es fehlt bis heute eine differenzierte Erörterung der Frage,wie sowohl ein gleichbe-

rechtigter Umgang von undmit verschiedenen Kulturen als auch die Darstellung kultu-

reller Verflechtungen in der aktuellen Ausstellungspraxis innerhalb und außerhalb von

Museen theoretisch und praktisch verwirklicht werden kann.

Mit dem Ende des 20. Jahrhunderts tragen zwar einige Publikationen im deutsch-

und im englischsprachigen Raum dem Wandel von Globalisierungsprozessen im

Kunstfeld hinsichtlich verschiedener Ausstellungen innerhalb und außerhalb des

Museums sowie spezifischer künstlerischer Praxen Rechnung, die Verwendung des

Adjektivs transkulturell oder transcultural ist jedoch weiterhin mehrdeutig und zeigt

in der Kombination mit unterschiedlichen Substantiven einen weiten Bedeutungsho-

rizont. Häufig wird das Transkulturelle hier in Verbindung mit kultureller Differenz

oder kultureller Identität thematisiert.

32 »[T]he countries which host the art of other cultures are at the same time curating the shows;

it is almost never the other way around, and it is regarded as the most natural thing to happen.

The world is practically divided between curating cultures and curated cultures.« Mosquera: Some

Problems in Transcultural Curating. 1994, S. 135.

33 Vgl. ebd., S. 136.

34 Vgl. ebd., S. 137.

35 Vgl. ebd.

36 »The relative valuation of the Other motivates an inverted initiative, with the curators from the

centres acting as postcolonial explorers, who penetrate our urban ›hearts of darkness‹ in order to

scout out their wealth. The old colonial narratives of ›discovery‹ continue today in the geography

of art. The hegemonic West is always the Self, and we the rest are the Other.« Ebd., S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007 - am 14.02.2026, 16:59:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Unter dem Titel »Looking again, differently. Transkulturelle Perspektiven«37 ver-

öffentlichte Kravagna bereits im Jahr 1998 einen Text in der drei Jahre zuvor in Wien

gegründeten Kunstzeitschrift springerin. Anlässlich der von Hal Foster geäußerten Auf-

fassung von dem*der Künstler*in als Ethnograf*in38 befasst er sich darinmit der Frage,

wie sich Künstler*innen in ihren Werken mit kultureller Differenz auseinandersetzen

und dabei etwa mit der Wahrnehmung des ›Anderen‹ oder ›Fremden‹ umgehen. We-

niger explizit in Bezug auf die künstlerische Praxis als vielmehr generell auf die Frage

von kultureller Identität im Museumskontext, veröffentlichte die Anthropologin und

Museologin Sharon Macdonald im Jahr 2000 einen wegweisenden Beitrag unter dem

Titel »Nationale, postnationale, transkulturelle Identitäten und das Museum«.39 Hier

untersucht sie »das kulturelle Wirken des Museums in Bezug auf die Artikulation von

Identität«40 und fragt dabei auch nach den Möglichkeiten der »Repräsentation trans-

kultureller Identitäten«41. Ausgangspunkt für ihre Erörterung bildet die Geschichte des

Museums und dessen zentrale Rolle bei der Artikulation von Identität im Kontext seiner

Entstehung und Verbreitung im 19. Jahrhundert. Diese ist aufs engste mit der Bildung

und Konsolidierung von Nationalstaaten in Westeuropa verknüpft und reduzierte das

Verständnis von Identität auf ein material- und ortsverankertes, homogenes und na-

tional abgegrenztes Verständnis.42 Unter Bezugnahme auf das sozialwissenschaftliche

Paradigma der Zweiten Moderne43 fragt sie zu Beginn des 21. Jahrhunderts, was es

für Museen bedeutet, wenn Identitäten in einem Prozess der Transformation begrif-

fen sind, und wendet sich rückblickend dem Konzept der 1997 eröffneten Transcultural

Galleries44 in Bradford (England) zu. Am Beispiel der Ausstellungspraxis der Kuratorin

Nima Poovaya Smith45 erörtert Macdonald einige Problemstellungen in dem Bestre-

37 Kravagna, Christian: Looking again, differently. Transkulturelle Perspektiven. In: springerin. Hefte

für Gegenwartskunst. 2/1998, S. 22-27. Der Textwurde unter demselben Titel auch imSammelband

der Zeitschrift abgedruckt, in: springerin (Hg.): Widerstände. Kunst – Cultural Studies – NeueMe-

dien. Interviews und Aufsätze aus der Zeitschrift springerin 1995-1999. Wien u.a. 1999, S. 222-232.

38 Siehe Foster, Hal: The Artist as Ethnographer. In: Ders.: The Return of the Real. Cambridge/MA u.a.

1996, S. 171-204.

39 Macdonald, Sharon J.: Nationale, postnationale, transkulturelle Identitäten und das Museum. In:

Beier-deHaan, Rosmarie (Hg.): Geschichtskultur in der ZweitenModerne. Frankfurt a.M. u.a. 2000,

S. 123-148.

40 Ebd., S. 123.

41 Ebd., S. 135.

42 Vgl. ebd., S. 124.

43 Macdonald folgt damit demgrundlegendenAnsatz des Buches, einenBezug zu den, in den letzten

Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts aktuellen und breit diskutierten Konzepten zur Beschreibung

des gesellschaftlichen Wandels herzustellen. Die Herausgeberin Beier-de Haan beruft sich dabei

insbesondere auf die soziologische Theorie der Zweiten Moderne nach Ulrich Beck. Siehe z.B.:

Beck, Ulrich: Das Zeitalter der Nebenfolgen und die Politisierung der Moderne. In: Beck, Ulrich;

Giddens, Anthony; Lash, Scott (Hg.): Reflexive Modernisierung. Eine Kontroverse. Frankfurt a.M.

1996, S. 19-122; Beck, Ulrich (Hg.): Perspektiven der Weltgesellschaft. Frankfurt a.M. 1998.

44 Die Transcultural Galleries wurden im Gebäude der Cartwright Hall eröffnet, das 1904 als öffentli-

che Kunstgalerie im Barockstil erbaut wurde.

45 Smith hatte laut Macdonald den Auftrag, eine Sammlung von Kunst des indisch-pakistanischen

Subkontinents in Verbindung mit dem vor Ort in Bradford in den 1990er Jahren stark angestiege-

nen südasiatischen Teil der Bevölkerung – der sich je nach Zugehörigkeit zu einer Region, Religion

2 Diskurse der Kunst- und Ausstellungspraxis zwischen multi- und transkulturellen Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007 - am 14.02.2026, 16:59:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Transkulturelle Ausstellungspraxis

ben, die reale Lebenswelt transkultureller Identitäten zu artikulieren, wobei sie aber an

keiner Stelle erläutert, wodurch sich eine solche Identität von Subjekten oder Objek-

ten auszeichnet oder wie sich diese überhaupt in einer Ausstellung repräsentieren oder

artikulieren und visualisieren lässt. Anhand der Arbeit von Smith, die angeregt »vom

kritischen Diskurs postkolonialerTheoretiker« (z.B. Edward Said,Homi K. Bhabha, Ga-

yatri C. Spivak) »weniger unterschiedliche Gemeinschaften als vielmehr das Fließende

kultureller Grenzen und Identitäten« darzustellen suchte,46 stellt sie jedoch die grund-

legende Frage, wie eine Ausstellung entgegen »der gängigen Organisation einer Logik

der Abgrenzung und Klassifizierung« durch eine »Logik der ›Beziehung‹«47 inszeniert

werden kann, und stellt hierfür auch einige praktische Ansätze48 vor. So kommt sie et-

wa zu dem Schluss, dass das Artikulieren transkultureller Identitäten »nicht nur eine

strukturelle Neuausrichtung oder einen inhaltlichen Wandel, sondern darüber hinaus

die Sprengung zahlreicher herkömmlicher Formen der Ausstellungspräsentation«49 er-

fordere.50 Wenngleich Macdonald weiterhin ohne Kritik am Begriff der ›Repräsentati-

on‹ beziehungsweise den mit ihr einhergehenden kulturellen Voraussetzungen51 fest-

hält, weist ihre Perspektive auf den Umgang mit transkultureller Identität im Kontext

derMuseumsgeschichte weit über den damaligen Diskurs des transkulturellen Kuratie-

rens hinaus. Ihr Ansatz des Denkens in Beziehungen hat bis heute nicht an Aktualität

verloren.

oder Sprache in Südasien wiederum in sich als stark heterogen auszeichnete – aufzubauen. Vgl.

Macdonald: Nationale, postnationale, transkulturelle Identitäten und das Museum. 2000, S. 140.

46 Vgl. ebd., S. 137.

47 Da der Charakter von Beziehungen stark variieren kann, hebt Macdonald hervor, dass es im Her-

stellen von Beziehungen nicht um die Offenbarung einer spezifischen zugrundeliegenden Wirk-

lichkeit gehe, sondern im Idealfall um ein zum Nachdenken anregendes Verständnis von Bezie-

hung als Dynamik, als Prozess und als kreative Tätigkeit. Vgl. ebd., S. 140.

48 Um der herkömmlichen Präsentation von »geographische[n] und traditionelle[n] Kollektividen-

titäten« in Ausstellungen zu entkommen oder »Artefakte gesondert nach Kulturen anzuordnen

oder eine übergreifende historische Erzählung zu konstruieren«, erläutert Macdonald verschiede-

ne Möglichkeiten, Beziehungsgefüge innerhalb einzelner Räume oder raumübergreifend herzu-

stellen, etwa über die Gruppierung unterschiedlicher Exponate zu einem Thema oder über »Ähn-

lichkeiten in der Formgebung«. Ebd., S. 139f.

49 Ebd., S. 140.

50 Um eine Fixierung von Identitäten in Ausstellungen zu vermeiden, verweist sie einerseits auf »das

Medium Ausstellung« und dessen vorteilhafte Eigenschaft »Objekten […] gegenüber einer schrift-

lichen Darstellung« den Vorrang einzuräumen. Andererseits empfiehlt sie grundsätzlich, anstatt

»irgendwelche geografischen oder ethnischen Kategorien« im Voraus zu definieren, sich einzel-

nen »Objekten« zuzuwenden und »erläuternde Texte in Grenzen [zu] halten«. Ebd., S. 141f.

51 In kunstwissenschaftlichen Zusammenhängen ist die Frage der Repräsentation eng mit »der Ge-

schichte der westlichen Kunst« verbunden. So beruht »der Diskurs über Repräsentation auf kultu-

rellen Voraussetzungen [..], die keineswegs universale Gültigkeit beanspruchen können. Schoell-

Glass, Charlotte: Repräsentation. In: Pfisterer:Metzler LexikonKunstwissenschaft. 2011, S. 379-382,

381.

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007 - am 14.02.2026, 16:59:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463048-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

