2. Schwellenanalyse und Zeittheorie:
Perspektivierungen und Instrumente

Die vorliegende Analyse stellt sich, wie vorhin deutlich gemacht, nicht die Auf-
gabe, spezifische, also historisch-konkret zuordenbare Schwellenereignisse auf
ihre ,wirkliche* Schwellenhaftigkeit zu wberprifen. Dies bleibt im Sinne von
Sabrows ,historiographischen Deutungszasuren“?°? ein Teil der Selbstbeobach-
tung der Gesellschaft und flie3t als eine Form des Umgangs mit Schwellener-
zahlungen in diese Arbeit ein, ist aber nicht ihr primares Ziel. Systemtheore-
tisch gesprochen operiert die Analyse auf der Ebene einer Beobachtung zweiter
Ordnung, indem sie religionshistorische Schwellenerzahlungen und die dabei
vollzogenen Diagnosen und Unterscheidungen erster Ordnung beobachtet. Die
in den folgenden Kapiteln vorgenommene Schwellenanalyse zeigt auf, mit wel-
chen rhetorischen und diskursiven Strategien und Technologien?® Schwellen-
erzahlungen konstruiert werden und wie mit ihnen eine Politik des Ursprungs
begrindet wird. Die oben beschriebene methodische Mischung ergibt sich aus
der spezifischen Aufgabenstellung, welche eine zweifache Ordnungspraxis ver-
bindet: einerseits die zeittheoretische Analyse temporaler Positionierungen, an-
dererseits die religionstheoretische Positionierung, tiber die die Grenzen der
Religion diskursiv bestimmt werden.

2.1. Anstelle eines Forschungsstands

Die religionswissenschaftliche Forschung hat sich verschiedentlich mit Zeitvor-
stellungen in den verschiedensten Religionen beschiftigt. Neben den frithen
phianomenologischen Arbeiten von Mircea Eliade haben sich verschiedene Reli-
gionswissenschaftler*innen sowohl mit Zeitvorstellungen in einzelnen Religi-
onstraditionen als auch mit Zeitvergleichen beschiftigt.2* Dabei stehen oft be-

202 Vgl. Sabrow, ,,Zisuren in der Zeitgeschichte®, S. 10f.

203 Zum Begriff der Technologien vgl. hier nachfolgend in 2.3.1.

204 ygl. u.a. Hermann Reuter: Die Zeit. Eine religionswissenschaftliche Untersuchung, (un-
veroffentlichte Diss.); Samuel George F. Brandon: Time, History and Deity, New York:
Barnes & Noble 1965; Carsten Colpe: ,,Die Zeit in drei asiatischen Hochkulturen (Baby-
lon - Iran - Indien)®, in: Anton Peisl, Armin Mohler (Hrsg.): Dze Zeit, (Schriften der Carl
Friedrich von Siemens Stiftung 6), Miinchen/Wien: Oldenbourg 1983, S.225-256; Hu-
bert Cancik: ,Die Rechtfertigung Gottes durch den ,Fortschritt der Zeiten‘: Zur Diffe-
renz judisch-christlicher und hellenisch-romischer Zeit- und Geschichtsvorstellungen®,
in: Peisl, Mohler, Die Zeit, S. 257-288; Heinz Werner Wefler: Zeit und Geschichte im Vis-
nupurdna: Formen ihrer Wabrnebmung und ihrer eschatologischen Beziige, anband der Textge-
stalt dargestellt, (Studia Religiosa Helvetica), Bern u.a.: Peter Lang 1995; Ursula Baatz:
»Zeit im Buddhismus®, in: Erhard Chvojka, Andreas Schwarcz, Klaus Thien (Hrsg.): Ze:t
und Geschichte: Kulturgeschichtliche Perspektiven, (Veroffentlichungen des Instituts fiir
Osterreichische Geschichtsforschung 36), Wien/Miinchen: Oldenbourg 2002, S.154-



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stimmte religionsgeschichtliche Zeitvorstellungen im Zentrum, wie sie bei-
spielsweise von Jorg Riipke hinsichtlich der romischen Zeitvorstellungen dar-
gelegt wurden.?% Ripkes Beitriage zum Thema der Zeit sind jedoch vielfiltig.
So beschaftigte er sich sowohl mit der Zeitvorstellung religioser Akteure oder
mit der religionsgeschichtlichen Entwicklung von Kalendern und zeigte deren
unterschiedliche Bedeutungen fiir die kollektive Zeitordnung.?°¢ Der neueste
und den grofften Bogen umspannende Uberblick tiber Zeitordnungen in unter-
schiedlichen Religionsgeschichten findet sich bei Otto, Rau und Riipke.2”” Ver-
schiedene Beitrage widmen sich darin etwa der Historiographie verschiedener
Religionen, der Historisierung einzelner Religionen in der Geschichtsschrei-
bung oder gehen unterschiedlichen Formen von Gedichtnisproduktion
nach.208

Das vorliegende Buch schliet an diese Arbeiten insofern an, als die Religi-
onshistoriographie und die darin vorgenommen Religionspositionierungen
zum Gegenstand der Analyse gemacht werden. Allerdings unternehme ich eine
Analyse der Zuordnung zur Religionsgeschichte in der Zeitgeschichte, was mit
wenigen Ausnahmen nur selten im Fokus steht.?”” Eine fur diese spezifische
Zugangsweise erforderliche Perspektivierung ist weder in der Religionswissen-
schaft noch in angrenzenden Disziplinen aufzufinden. Aus diesem Grund sind
die nun dargelegte Perspektivierung und die entwickelten Instrumentarien aus
einer die Disziplinen tbergreifenden Konstruktionsarbeit entstanden, welche
sich auf die Zeitkonstruktion in spezifischen Ordnungsdiskursen anwenden
lasst.

Relevante Forschungsbeitrige zur Frage nach Schwellenerzihlungen in der
Religions- und oder Wissensgeschichte (hier ist die Grenze noch offen zu hal-
ten) sind auch in Nachbardisziplinen zu erwarten und werden folglich aufge-

161. Jorg Riipke: Kalender und Offentlichkeit. Die Geschichte der Reprisentation und religio-
sen Qualifikation von Zeit in Rom, Berlin: de Gruyter 1995.

Jorg Ripke: ,Zeitliche Strukturen religiéser Aktivititen: Historische und gegenwirtige
Perspektiven®, Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 4, 1996, S. 3-18.

206 Jorg Rupke: Zeit und Fest. Eine Kulturgeschichte des Kalenders, Minchen: Beck 2006, in
ders.: Kalender und Offentlichkeit: Die Geschichte der Reprisentation und religiosen Qualifi-
kation von Zeit in Rom (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 40), Berlin:
de Gruyter 1995.

Bernd Christian Otto, Susanne Rau, J6rg Riipke (Hrsg.): History and Religion. Narrating
a Religious Past, Berlin/Boston: De Gruyter 2015; Lorenz Trein: ,Die Zeit der Gegen-
wart®, Zeitschrift fiir Religionswissenschaft, 24 (1), 2016, S. 1-16.

Vgl. in ebd. u.a. Jérg Ripke: ,Construing ,religion‘ by doing historiography: The his-
toricisation of religion in the Roman Republic®, S. 46-62; Martin Mulsow: ,Impartiali-
ty, individualization, and the historiography of religion: Tobias Pfanner on the rituals of
the Ancient Church®, S.257-268; Franziska Metzger: ,Conflicting historiographical
claims in religiously plural societies®, S. 287-306.

Vgl. etwa Philipp Hetmanczyk: ,Religion and economic development. On the role of
religion in the historiography of political economy in twentieth century China“, in: Ot-
to, Rau und Riipke: History and Religion, S. 307-323.

205

207

208

209

62

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griffen, zuvorderst in der Geschichte (Sabrow, Koselleck, u.a.), in Philosophie
und Kulturwissenschaft (u.a. Canetti, Arendt, Agamben, Derrida u.a.) oder in
der Soziologie (Alexander, Luhmann, Nassehi, u.a.). Diese Beitriage werden im
Folgenden punktuell eingearbeitet und kommentiert.

2.2. Schwellenforschung und die Positionierung von Religion und
Mythos

Im Fokus steht eine Analyse von religionsbezogenen Zeitsemantiken, die den
Ort der Religion in der Gesellschaft tber die zeitliche und inhaltliche Positio-
nierung festschreiben. Diese Perspektivierung basiert auf einer konstruktivisti-
schen Epistemologie, die Periodisierung als Ordnung der Zeit und der Dinge
bestimmt. Damit wird Periodisierung nicht — in Form einer aufklarerischen
Kritik — als problematisch und tberholt kritisiert, sondern als in einer Theorie
der Zeit der Gesellschaft immer paradoxaler oder tautologischer Positionie-
rungsprozess. Periodisierung kann nicht ,uberwunden‘ werden, sondern ist Teil
jeder temporalen Positionierung.

Diese Paradoxie gilt in dhnlicher Weise auch fir ,Religion: Die Zusammen-
hange zwischen Schwellenerzahlungen und dem, was unter ,Religion’ verstan-
den wird, sind nicht nur unterschiedlich gestaltet, sondern auf verschiedenen
Ebenen der Beobachtung und Religionsverstindnisse angesiedelt. Verallgemei-
nernd samtliche Schwellenerzahlungen als religiose Kommunikation zu be-
schreiben, finde zwar eine funktionalistische Begriindung darin, dass Schwel-
lenerzihlungen analoge Funktionen tbernehmen wie etwa Kosmogonien: Sie
erzahlen von einem fundierenden Ursprung, von dem aus die heutige Lebens-
welt her zu erkldren ist. An dieser Stelle stellt sich in der Religionswissenschaft
die Frage nach Aufgabe oder Theoretisierung und damit Verdoppelung des Re-
ligionsbegriffs. Eine Aufgabe lige dann vor, wenn man sich dafiir entschiede,
,Religion” ausschlieflich als Kategorie der Weltbeschreibung zu behandeln, die
im Diskurs eine spezifische Rolle tbernimmt, sie aber nicht mehr selbst als
theoretischen Begriff zu verwenden, der inhaltlich oder formal zu bestimmen
wire. Diese Position wird etwa — ich komme im ersten Analysekapitel (2. En-
den) darauf zurtick — von der kritischen Religionswissenschaft gepragt.!°

Die Verdoppelung besteht demgegentber in der Unterscheidung von ,Religi-
on* als historischer Kategorie (und entsprechend als Analysegegenstand) auf der
einen Seite und als Beschreibungskategorie (zum Zweck der theoretischen Ex-

210 Insbesondere Talal Asad. Vgl. Ferner dazu auch kommentierend Russell McCutcheon,
William B. Arnal: The Sacred is the Profane. The Political Nature of ,,Religion®, Oxford/New
York: Oxford University Press 2013. Ein Uberblick tiber die Rolle der Kritik in der Reli-
gjonswissenschaft gibt Sarah Jahn: ,Nun sag, wie hiltst Du’s mit der ,Offer}tlichkeit‘?
Uberlegungen zur Positionsbestimmung von Religionswissenschaft in der Offentlich-
keit®, Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 2017, 25 (1), S. 132-158.

63



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

plikation) auf der anderen, im Sinne etwa der Identifikation von ,religioser
Kommunikation®, wie sie Niklas Luhmann vorgenommen hat. Ich werde im
Kapitel Enden (2.) anhand der Thematisierung der — in dieser Arbeit geradezu
omniprasenten — Sakularisierungstheorie niher aufzeigen, wie und in welchen
Situationen der hier verwendete zweite und analytische Religionsbegriff gebil-
det und inwiefern damit fiir die Moglichkeit, eher noch fiir die Unumgénglich-
keit eines doppelten Religionsbegriffs argumentiert wird.?!! Der doppelte Reli-
gionsbegriff wird in der Arbeit zweimal religionstheoretisch grundiert: neben
der Theoretisierung mit Niklas Luhmanns systemtheoretischem Blick wird spa-
ter (unter 5.2.3.) auch Giorgio Agambens eher rechtstheoretisch informierte Re-
ligionstheorie dazu verwendet, den doppelten Religionsbegriff theoretisch
fruchtbar zu machen.

Unumginglich ist der analytische Religionsbegriff deshalb, weil nur dadurch
eine Differenzierung des Religionsdiskurses gelingen kann, in der sich zwi-
schen religiésen und nichtreligiosen (etwa feuilletonistischen, wissenschaftli-
chen oder philosophischen) Religionsdiskursen unterscheiden lasst.

Das Kaleidoskop hat gezeigt, dass Schwellenerzahlungen auch jenseits dessen
zu finden sind, was alltagssprachlich mit Religion in Verbindung gebracht wird
bzw. was sogar im konstitutiven Aufen der Religion auftritt: in der Wissen-
schaft, im Recht, in der Politik. Die Positionierung von Religion und Mythos
in Zeit und Gesellschaft bildet als diskursive Bewegung das Zentrum der Analy-
se. Dabei liegt die Bandbreite, mit der das Verhiltnis von Mythos und etwa Ge-
schichte (als in dieser Arbeit zentralem konstitutiven Auffen) prazisiert werden
kann, zwischen Separierungs- und Amalgamierungsrhetoriken.?'? Separierungen
meinen hier die deutliche Trennung von Mythos und Geschichte, wahrend
Amalgamierungen in der Fusion der beiden Kategorien zu finden sind. Als letz-
tere ist etwa Michel de Certeaus Diktum zu verstehen, demzufolge die Ge-
schichte heute ,ohne Zweifel unser Mythos* ist.213

Die Frage nach dem mythischen Gehalt in der Geschichtsschreibung griindet
einerseits in der Konzentration der untersuchten Materialien auf Gesellschafts-
diagnosen und ,grofle Erzahlungen’, welche als pars-pro-toto-Generalisierungen
starker ereignismystisch orientiert sind als es die entsprechende (und nachfol-
gende) Historiographie wire. Sie stehen dabei in grofSer Nahe zu einer Konzep-
tion von ,Mythos’, wie sie von Jan und Aleida Assmann als ,neue Mythen® be-
schrieben worden sind:

211 Vgl. Mohn, ,,Die Religion im Diskurs®, S. 86 f.

212 In den beiden Kapiteln Achsenzeiten und Nullstunden werden die Strategien der Sepa-
rierung und Amalgamierung als zentrale Ordnungsbewegungen des modernen Religions-
diskurses ausgewiesen. An dieser Stelle kann illustrierend vorangestellt werden, dass et-
wa die Unterscheidung von sikular-6ffentlichem und privat-religiésem Raum auf einer
Separierungsbewegung beruht.

213 Michel de Certeau: Das Schreiben der Geschichte, Frankfurt/New York: Campus, 1991,
S.34.

64



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»,Gemeint sind die grofen Entwurfe der Welt-, Geschichts- und Naturdeutung, die
durch ihr holistisches Pathos die Grenzen des auf Reduktion und schrittweises Vorge-
hen angelegten wissenschaftlichen Diskurses Gberschreiten (z.B. HEGELs Weltgeist,
NIETZSCHEs Ewige Wiederkehr, BACHOFENs Mutterwelten, SPENGLERs Unter-
ginge und erfundene Urgeschichten, SCHILLERs Werdender Gott, bis hin zu WE-
BERs Weltentzauberung und JASPERS’ Achsenzeit).“214

Damit wird deutlich, wie weit Religionsgeschichte, Zeitdiagnose, Philosophie(-
geschichte) und die Arbeit am Mythos zusammenhangen. Dies bertihrt ein zen-
trales Problem der Religionswissenschaft, aber auch aller anderen mit Religion
befassten Disziplinen: der Diskurs tiber Religion ist potentiell selbst ein religio-
ser Diskurs. Wihrend von den hier aufgezahlten Beispielen nur die Achsenzeit
(vgl. 4.) sowie die Rezeption der Entzauberungsthese in einigen Sakularisie-
rungsthesen (vgl. 3.2.) genauer untersucht werden, behandelt die Diskussion
der ,groflen Erzahlung® den mythopoetischen Gehalt der besagten Erzahlun-
gen, weshalb die Analyse die gegenseitige Konstitution von Mythos und Ge-
schichte nachzeichnet.

Religionsgeschichte wird dabei auch insofern zur ,religiosen’ oder ,mythi-
schen’ Geschichte, als sie die Kriterien fir Religion wie fiir Mythos bestimmt,
aufweist und/oder sich gegen sie wendet — genauso wie fiir deren jeweiligen Ne-
gativwert, wird er nun im ,Sakularen’, in der religiosen Indifferenz, in der Rigi-
ditat strenger Wissenschaftlichkeit oder in der offenen Nicht-Religion lokali-
siert. Schwellen 7z der Religionsgeschichte unterliegen deshalb einem katego-
rialen Zugriff, der Religionsgeschichte erst zu einer Kategorie macht, welche als
mehr oder weniger kohidrent einen spezifischen Aspekt ,der’ Geschichte ab-
deckt und schlieflich in der historischen Zeit positioniert werden kann. Die
Frage nach der Religion in der religionsbezogenen Geschichtsschreibung tber-
schneidet sich dabei mit derjenigen nach dem Gehalt an mythischen Erzahl-
strukturen, an Mythos.

Der Fokus auf temporale Positionierungstechnologien, der sogleich naher er-
lautert wird, versucht dabei, die Identifikation des Mythos in Schwellenerzih-
lungen nicht als Frage nach seiner Substanz, sondern als solche nach den darin
verwendeten erzahlerischen Strategien aufzugreifen. Damit die Einordnung der
schwellentheoretischen Perspektive gelingt, miissen im Folgenden jedoch noch
einige systematische Beobachtungen zur ,Zeit’, zur ,Schwellenanalyse’ sowie
zur ,Schwellenkritik® vorausgeschickt werden.

214 Aleida und Jan Assmann: Art. ,Mythos®, in: Hubert Cancik, Burkart Gladigow, Karl-
Heinz Kohl (Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Band 3, Stuttgart:
Kohlhammer 1998, S. 179-200, S. 181.

65

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Zeit — Paradoxien ihrer Ordnung

Von einer Arbeit tber ,Schwellenzester”’ ist zu erwarten, dass ,Zeit’ bestimmt
wird — und sei es auch nur heuristisch. Mit dieser berechtigten Forderung tritt
jedoch zugleich auch das Grundparadox jeder Arbeit tiber die Zeit auf.2!’ Die
damit einhergehende ,,zirkuldre oder tautologische Verfassung des Denkens der
Zeit“?1¢ (vgl. 1.2.) fihrt dazu, dass mit Argumentationszirkeln begonnen — und
schlieflich auch geschlossen werden muss: ,Wer von Zeit redet, darf sich vor
Argumentationszirkeln nicht firchten, ja muss womoglich Theorieanlagen be-
vorzugen, die den erkenntnistheoretischen Zirkel und die Probleme tautologi-
scher und paradoxer Formulierungen konzeptionell einbinden®.?!” Fiir eine
derartige Suchbewegung lassen sich verschiedene Wege beschreiten, wie Armin
Nassehi aufzeigt. So wire es etwa moglich, sich fiir eine Zeittheorie zu entschei-
den und diese am Material zu ,testen’. Als weitere Option kdme in Frage, ver-
schiedene Zeittheorien im Vergleich zu lesen und fir die Aufgabe brauchbare
Versatzstiicke in einem Theorie-Amalgam zu verbinden. Eine dritte mogliche
Option geht ,vom Gegenstand aus® und leitet von ihm ausgehend theoretische
Vorschlage zur Konzeptionalisierung ab. Meine hier dargelegte Vorgehensweise
ist der dritten Option am nachsten, indem ich eine abduktive Vorgehensweise
wihle. Damit ist gemeint, dass in einer Kombination von deduktivem und in-
duktivem Vorgehen eine ,erklairende Hypothese® gebildet wird, bei der vom
Einzelnen im Licht einer (noch unbestitigten) Regel auf einen Fall geschlossen
wird.?!8 Konkret bedeutet das, dass die Bestimmung einer ,religionshistorischen
Schwelle* als doppelte Positionierungspraxis analysiert wird, die ihre jeweils ei-
genen Bestimmungskriterien mitreflektiert und -produziert.

An dieser Stelle wird keine bestimmte Zeittheorie vorangestellt, wohl aber
sollen kurz die erkenntnistheoretischen Grundierungen umrissen werden.?!?
Als Einstieg in hier vertretene Zeittheorie(n) kann die Feststellung von Norbert
Elias herangezogen werden, der zufolge Zeit ein Orientierungsmittel dar-
stellt.2?® Eine Schwellenanalyse schliefSt an Elias insofern an, als die Hypothese
einer spezifischen Fihigkeit ,zur Verkniipfung von Ereignissen® nicht haltbar
ist, sondern dass diese spezifischen Synthesen Ergebnis langfristiger Lernprozes-

215 Nassehi, Die Zeit der Gesellschaft, S. 40.

216 Ebd.

217 Ebd., S. 43.

218 Vgl. zur abduktiven Vorgehensweise Charles Sanders Peirce: Schrifien zum Pragmatismus
und Pragmatizismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976.

Am Ende der Arbeit wird dann auf die theoretischen Bedingungen einer Theorie der
Zeit eingegangen und danach gefragt, worin die Gemeinsamkeit der unterschiedlichen
modernen religionsbezogenen Zeitsemantiken besteht, was also danach, was die ,Zeit
der Religion® ist (vgl. 5.3).

220 Elias, Uber die Zeit, S. 2.

219

66

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

se sind.??! Dies umfasst auch die Rahmung von Schwellenerzihlungen. Es wird
also nicht davon ausgegangen, dass Schwellenerzihlungen Bestand jeder Ord-
nung der Zeit sein missen, sondern dass Schwellen ein angelerntes Formular
temporaler Positionierungen sind, deren Plausibilitit aber nicht auf einzelne
Diskurse zu begrenzen ist. In diesem Sinne gibt es auch keine objektiven Epo-
chenraume oder Zeitraume, was ahnlich Siegfried Kracauer festhielt: ,Der typi-
sche Zeitraum, jene Phase des geschichtlichen Prozesses, ist eine Mischung aus
unvereinbaren Elementen.“??? Kracauer geht mit verschiedenen Geschichtsphi-
losophen (Marx, Curtius, Schapiro, Aaron, Mandelbaum, Dilthey) durch die
Heterogenisierungen des ,Zeitraums®, welche diese Denker mitgetragen haben.
Haufig scheint die Geschichtsphilosophie trotz der Tendenz zur Heterogenisie-
rung immer noch durch eine Fortschrittsidee getragen zu sein, was etwa Walter
Benjamin kritisiert.??> Benjamin zufolge gibt es demnach keine Zeitriume,
ebenso wenig wie es einen ,Fluss der Zeit“ gibt.22* Mit Proust weist Kracauer
dagegen auf etwas anderes hin: ,Was allerdings besteht, ist eine diskontinuierli-
che, nicht kausale Abfolge von Situationen oder Welten oder Zeitraumen, die
in Prousts eigenem Fall als Projektionen oder Gegenpole des jeweiligen Ichs zu
denken sind [...].“225 Was Kracauer hier fiir Prousts A la recherche du temps perdu
beschreibt, lasst sich auf Schwellen insofern tbertragen, als sie Projektionen der
eigenen Gesellschaft, des eigenen Ichs und der eigenen Episteme in Vergangen-
heit und Zukunft darstellen.

Einig sind sich die bisher erwihnten Denker darin, dass die Ordnung der
Zeit eine zentrale Position in der Ordnung der Dinge einnimmt. Die Ordnung
der Zeit ist von wesentlicher Bedeutung fiir ,alle grofferen politischen Forma-
tionen®, wie Elias Canetti festhilt: ,Man konnte sagen, dass die Ordnung der
Zeit das vornehmste Attribut aller Herrschaft sei. Eine neu entstandene Macht,
die sich behaupten will, muss an eine Neuordnung der Zeit gehen. Es ist, als
beginne mit ihr die Zeit; wichtiger noch ist jeder neuen Macht, dass sie nicht
vergeht.“226 Canetti weist auf die vielfaltigen und verschieden grof8spurigen Zeit-
Neubenennungen hin, so etwa das ,, Tausendjahrige Reich® Hitlers, der Juliani-
sche Kalender oder unsere aktuelle Zeitrechnung, zu der Canetti schreibt: ,,Die
grofRartigste Wirkung auf die Rechnung der Zeit hat Christus gehabt; er hat da-
rin Gott selbst tibertroffen, von dessen Schopfung der Welt die Juden die Zeit

221 Ebd., S. 3.

222 Siegfried Kracauer: Geschichte. Von den letzten Dingen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009,
S.163.

223 Vgl. Walter Benjamin: ,Geschichtsphilosophische Thesen®, in ders.: Schriften, Bd. 1.2,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 494-506, S. 502.

224 Kracauer, Geschichte, S. 177.

225 Ebd.

226 Eljas Canetti: Masse und Macht, Miinchen/Wien: Carl Hanser 1960, S.471. Kursiv im
Original.

67

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

herrechnen.“?”” Diese Wirkung wurde Hannah Arendt zufolge in der Moderne
durch die Idee der politischen Revolution erneuert, wobei Arendt nicht nur auf
den Zusammenhang von Kalender und Revolution hinweist, sondern mit der
politischen Revolution im 18. Jahrhundert die politische Moderne selbst begin-
nen lasst. Der Grund hierfir liege darin, dass Revolutionen die einzigen Ereig-
nisse seien, welche in der Geschichte einen Neubeginn setzten.

»Revolutionen haben immer eine Tendenz, die Zeitrechnung mit zu revolutionieren
und das Jahr auf den Revolutionsbeginn festzulegen. In diesen Versuchen spricht sich
unter anderem auch aus, dass man es gleichsam unméglich findet, durch das Fortge-
hen des Kalenders den revolutioniren Zeithiatus einzuebnen und so der Geschichte
chronologisch einzuverleiben, was sich eigentlich auerhalb der geschichtlichen Zeit
zugetragen hatte.“2?8

Bei Arendt liegt der Anfang also auSerhalb der Geschichte und dennoch in ihr,
wobei Heller auf den Zusammenhang von Unterbrechung als Ausnahme und
Zustand hinweist.?? Fir Canetti ist jedoch auch deutlich, dass die Benennung
der Zeit nur einen Teil ausmacht und ,,die Ordnung der Zeit selbst“>° im Sinne
ihrer Periodisierung eine ,iberwaltigende Bedeutung® erfahrt, da sie ,,grofSere
Einheiten von Menschen zusammen|[fasst], die weit zerstreut leben und sich
nicht mehr von Angesicht zu Angesicht gewahren konnen“?3!. Die Zeit habe in
der Moderne, so Nassehi, ,eine erstaunliche semantische Karriere hinter sich®
und sei damit zu einem ,exponierten Kampfplatz“ geworden.?3? Nassehi meint
damit, dass sich die Konzeption von ,Zeit" seit der Frithmoderne von einer ,,chi-
liastischen und millenaristischen Verheiffung® zu einem Symbol ,fir die allein
technische Bewaltigung der Gleichzeitigkeit von Verschiedenem und der Syn-
chronisation von voneinander Unabhingigem® gewandelt habe. Unter der
»normativen Primisse“, Einheit sei besser als Differenz, konne gefolgert wer-
den, dass sich die ,sakularisierte Geschichte als Kampfplatz fir die Restituie-
rung von Einheit geradezu an[biete]“?33. Diese Einheitsbildung werden wir im
Folgenden anhand der temporalen Ausnahmezustinde beobachten, die in der
Schwellenerzihlung auf ein neues Zentrum, eine neue Einheit, fokussiert wer-
den.

Vor diesem ersten zeittheoretischen Hintergrund wird es deshalb notwendig,
die Schwelle selbst und ihre Analyse in den Fokus zu nehmen.

227 Ebd., S. 472.

228 Hannah Arendt: Vita activa oder Vom titigen Leben, Munchen/Zirich: Piper 1981,
S.264f.

229 Vgl. Jonas Heller: Mensch und Mafinabme. Die Dialektik von Ausnabmezustand und Men-
schenrechten als Gegenstand und Methode der Rechtskritik, Weilerswist: Velbriick 2016.
Hier zitiert nach der unveroffentlichten Dissertation, S. 90.

230 Canetti, Masse und Macht, S. 472. Kursiv im Original.

231 Ebd., S. 473.

232 Nassehi, Zeit der Gesellschaft, S. 335.

233 Ebd.

68

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4. Ereignis und Religion

Die Figur der Schwelle ist zwar an vielen Stellen im akademischen und offentli-
chen Diskurs prasent, wird jedoch selten in einer analytischen Gesamtschau be-
schrieben. Eine Ausnahme stellt etwa Peter Saeverin dar, der eine philosophi-
sche Bestandsaufnahme des Schwellenbegriffs unternimmt und den unter-
schiedlichen Ausfiihrungen die Gemeinsamkeit des Ubergangs entgegen-
stellt.2# Er stellt der sprachgebriuchlichen Unscharfe eine Phinomenologie der
Schwelle entgegen, die er an funf Kriterien illustriert: Eigenstindigkeit des
Schwellentbergangsmomentes (1), eine tbergangsimmanente Dynamik (2),
zwei Ebenen des Ubergangs (3), horizontale und vertikale Ubergiinge (4) sowie
die Relevanz der raumlichen Lage (5). Er sieht in der Gefahr, tiberall Schwellen
zu erblicken, einen ,Imperialismus der Schwelle“?3S. Um dem entgegenzuwir-
ken entwickelt Saeverin eine Typologie der Schwellenphinomene.

Die Schwellenanalyse geht einen anderen Weg und weist mit der Politik des
Ursprungs darauf hin, dass mit der (diskursiven oder realpolitischen, in jedem
Fall ereignisproduktiven) Setzung einer Schwelle eine Politik institutionalisiert
und legitimiert wird. Mit dem Fokus auf dieser Setzung ist auf die schon er-
wihnte epistemologische Positionierung der Arbeit als eine konstruktivistisch-
wissenshistorische hingewiesen. Im Anschluss an Mary Douglas werden wissen-
schaftliche, philosophische und historiographische Schwellensetzungen als
Narrative behandelt, in denen die Verortung in der Zeit mit der Verortung der
Kategorien zusammenfallt.23¢

Von einer Schwellenzeit zu sprechen bedeutet dabei immer auch, vom Ereig-
nis zu sprechen. Damit kommt jedoch eine Thematik ins Spiel, deren Komple-
xitat kaum umfassend nachgezeichnet werden kann. Ich werde im Verlauf der
Analyse immer wieder auf spezifische Aspekte in der Machart des Ereignisses
zurickkommen und etwa auf seine ,intrinsische Unentscheidbarkeit“237, seine
Realitdt oder auf die Intuition des Augenblicks?*® hinweisen. Bevor ich aber die
Re-Konstruktion des Ereignisses in der Form der (Religions-)Geschichtsschrei-
bung nachzeichne, welche die Perspektive dieser Arbeit eroffnet, miissen zwei
ereignistheoretische Bemerkungen vorangestellt werden.

234 Vgl. Peter F. Saeverin: Zum Begriff der Schwelle. Philosophische Untersuchung von Ubergin-

gen, Oldenburg: 2003, S. 18.

25 Ebd., S.21.

236 Mary Douglas: Wie Institutionen denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991. Douglas geht
in ihren Uberlegungen von Durkheim und Mauss einerseits und Ludwik Fleck anderer-
seits aus und verbindet beide Argumentationen und fragt nach der Bedeutung der Sozia-
lisation als Basis jeglicher Kategorienbildung. Bei Douglas taucht — dhnlich wie bei Bart-
hes - eine Kritik an den diesen Prozessen inhédrenten Naturalisierungen auf.

237 Vgl. Alain Badiou: Das Sein und das Ereignis, Zirich/Berlin: diaphanes 2016, S. 229.

238 Gaston Bachelard: L’intuition de Uinstant, Paris: Stock 1992 (1931), bes. S. 10 .

69

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit Alain Badiou kann erstens auf das Ereignis als tiberzahligem Term der
Uberschreitung hingewiesen werden, tiber den das Wissen nicht entscheiden
kann. Die ,Wirklichkeit’ des Ereignisses wird damit nach hinten gestellt. Statt-
dessen stellt sich zweitens und in Anlehnung an Jacques Derrida die fiir die vor-
liegende Analyse ausschlaggebende Frage, ob die Art, vom Ereignis zu spre-
chen, nicht eher ein Machen des Ereignisses ist, das sich als performatives Spre-
chen dufere: ,Was dieses Sprechen angeht, das gerade da das Ereignis macht,
wo es vorgibt, es einfach nur auszusagen, zu beschreiben oder mitzuteilen, 6ff-
net sich uns ein riesiges Feld fur die kritische Analyse. Ein ,Machen’ des Ereig-
nisses substituiert sich in aller Heimlichkeit seiner Mitteilung.“?* Derrida zeigt
damit, dass es sich beim Sprechen vom Ereignis um ,ein Sprechen [handelt],
das das Ereignis jenseits des Wissens hervorbringt“?#’. Diese Position aufneh-
mend sollen die Schwellenerzahlungen als spezifische Weisen der Ereignispro-
duktion ausgewiesen werden.

Derrida geht allerdings nicht so weit wie etwa Jean Baudrillard, demzufolge
der Golfkrieg nicht stattgefunden habe.?*! Die Produktion und Interpretation
des Ereignisses sind also nicht ausschlieflich ein mediales ,,Simulakrum®, son-
dern ,das Ereignis, das sich schlussendlich nicht auf die mediale Aneignung
oder Verarbeitung reduzieren lasst, besteht darin, dass es tausende von Toten
gab. Das sind jedes Mal singulare Ereignisse, die keine Mitteilung von Wissen,
keine Information reduzieren oder neutralisieren kann“?#2, Liegt nun in Derri-
das Konzeption des Ereignisses ein Widerspruch vor? Bei niherer Betrachtung
zeigt sich in diesem scheinbaren Widerspruch zwischen der Faktizitit des Ereig-
nisses (der Toten) und der Fiktionalitit seiner Interpretation die ,unmogliche
Moglichkeit, vom Ereignis zu sprechen®. Die ,unmogliche Moglichkeit, vom
Ereignis zu sprechen® wird also in der Divergenz von faktualem Ereignis und
seiner fiktionalen Interpretationsoffenheit sichtbar.

Die ,unmogliche Moglichkeit, vom Ereignis zu sprechen® lasst sich aber ge-
nauer explizieren mit Derridas Hinweis, dass es sich beim offensichtlich dem
Ereignis nachgeordneten Sprechen vom Ereignis um ein dem Wissen exogenes
Produkt handelt. Das Sprechen vom Ereignis ist ,ein Sprechen, das das Ereignis
jenseits des Wissens hervorbringt“?4. Weil es damit moglich ist, auf die Frage,
ob man vom Ereignis sprechen konne, sowohl mit ,Ja“ als auch mit ,Nein®,
mit ,,moglich® als auch mit ,unméglich® zu antworten, ist dies fiir Derrida An-
lass, ,den ganzen Wert der Moglichkeit, der die philosophische Tradition des

239 Jacques Derrida: Eine gewisse unmagliche Maglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, Berlin:

Merve 2003, S. 24.
240 Ebd., S. 26.
241 ygl. Jean Baudrillard: La guerre du Golfe n’a pas eu lieu, Paris: Galilée 1991.
242 Derrida, Eine gewisse unmogliche Maglichkeit, S. 58.
2 Ebd., S. 26.

70

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abendlandes kennzeichnet, neu zu denken“?. Wahrend diese Uberlegungen
keine systematische Gesamtschau erfahren, versucht Derrida dennoch, am Bei-
spiel des Sprechens vom Ereignis, die Paradoxie des ,Un-Moglichen [zu zei-
gen], das nicht nur unmoglich, nicht nur das Gegenteil des Moglichen ist, son-
dern gleichermaflen die Bedingung oder die Chance des Moglichen“*®. Der
scheinbare Widerspruch hat sich also in eine Paradoxie aufgelost, die die Ambi-
valenz zwischen der Interpretation des Ereignisses (des ihm exogenen Ereignis-
wissens) und dem Erfahrungsaspekt verbindet.

Gerade in diesem Zugriff kommt aber auch die Frage nach der Religion in der
Zeit zur Sprache. Bei Derrida ist namlich auch die Frage angelegt, inwiefern das
Sprechen vom Ereignis ein messianisches Moment beinhaltet. Das tberfthrt
die Theoretisierung des Ereignisses in den Bereich der judisch-christlichen Reli-
gionsgeschichte und -theorie und ruft damit nicht zuletzt nach einer religions-
wissenschaftlichen Betrachtung. Derrida ist mit Maurice Blanchot und Emma-
nuel Lévinas einig, dass das Ereignis die Ankunft des Allerhochsten ist, insofern
es unvorhersehbar und zwingend tiberraschend sein muss — Qualititen einer
Schwelle, die schon aus einer anderen Perspektiven besprochen wurden (vgl.
1.2.). Auch vor diesem Hintergrund spricht Derrida von der unmoglichen Mog-
lichkeit, vom Ereignis zu sprechen. Sowohl das Ereignis als auch der Messias
kommen aus der Vertikalitit, aus der Unvorhersehbarkeit, wobei Derrida hier
keine eindeutige Zuordnung zur Religion vornimmt, sondern den Zusammen-
hang von Ereignis und Messianismus tber den ,Glauben‘ beschreibt:

,Man kann den Diskurs, den ich tuber die Vertikalitat, iber die absolute Ankunft halte,
nicht halten, ohne dass der Akt des Glaubens schon begonnen hitte — wobei der Akt
des Glaubens nicht unbedingt mit der Religion, mit dieser oder jener Religion iden-
tisch ist —, ohne einen gewissen Raum des Glaubens, jenseits des Wissens. Ich wiirde es
also akzeptieren, dass man hier von Glauben spricht.“246

Derrida ist also ambivalent, was die ,Religiositat® des Schwellenereignisses an-
geht. Er siedelt den Diskurs tiber das Ereignis jenseits des Wissens und im Be-
reich des Glaubens an — der Begrift der Vertikalitat hat bei ihm ,nicht mehr
notwendig die religiose oder theologische Bedeutung, die zum Allerhochsten
emporhebt“?*” —, er trennt diesen Diskurs jedoch von der judisch-christlichen
Figur des Messianismus. Hier wird deutlich, wie die beiden Perspektiven einer
Schwellenanalyse der Religionsgeschichte — die Ordnung der Zeit Gber die Ana-
lyse der Schwellenerzihlungen und die Arbeit an der Religion — in der Schwel-
lentheorie zusammenfallen, was dazu fithrt, dass einige Autor*innen die Frage
nach der Religiositat der Schwellenerzahlung selbst stellen. So diskutiert etwa
Michel de Certeau die Frage nach der Diskontinuitit, die er explizit im Bereich

244 Ebd., S. 40.
245 Ebd.
246 Ebd., S. 60.
247 Ebd.

71



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Spiritualitat verortet: ,Der Bruch ist eine Konstante der Spiritualiti, [...ma-
nifest in der] Uberraschung, die den Bruch charakterisiert.“>*8 Hier stellt sich
wiederum die Frage nach dem Verhiltnis von religioser Sprechweise und
Schwellenerzihlungen, auf die wir spater zurickkommen werden. Diese von de
Certeau herausgestellte Bedeutung der Uberraschung wird auch von Blanchot
beschrieben: ,Frage: Gestehen Sie die Tatsache zu, dass wir uns an einem Wen-
depunkt befinden? Antwort: Wenn es eine Tatsache ist, ist es kein Wende-
punkt.“>® Hier wird sichtbar, dass Tatsachlichkeit insofern problematisch ist,
als ihre jeweiligen Interpretationsmoglichkeiten durch den Wendepunkt veran-
dert werden.

Slavoj Zizek macht in diesem Zusammenhang deutlich, dass sich durch Er-
eignisse nicht nur die Dinge andern: ,,Was sich dndert, ist eben jener Parameter,
an dem wir die Tatsache der Veranderung messen, d.h. ein Wendepunkt veran-
dert das gesamte Feld, innerhalb dessen Tatsachen erscheinen.“?® Wir finden
also in der Konzeption des Ereignisses ein Paradoxon vor, welches die zentrale
Bestimmung von Ereignissen als Uberraschung festschreibt, deren Aussprechen
— das Machen des Ereignisses — Faktuales und Fiktionales, Mogliches und Un-
mogliches, Tatsachliches und Erfundenes verbindet.

Zusammenfassend kann unter einer Schwellenerzihlung eine Form der Zeit-
verortung verstanden werden, welche ein (behauptet) tberraschendes und sin-
gulires Ereignis zum Wendepunkt ,macht’, es ausspricht und darauf aufbauend
eine Politik des Ursprungs grindet, welche weltanschaulich fundierend und
politisch handlungsleitend wirken kann.

2.5. Temporale Positionierungstechnologien

Vor diesem Hintergrund stellt sich nun die Frage, wie diese verschiedenen For-
men von Schwellenerzahlungen analysiert werden kdnnen. Die hier gewéhlte
Vorgehensweise schlagt eine Analyse temporaler Positionierungstechnologien vor.
Was damit genau gemeint ist, welche Reichweite, welches Ziel und welcher
Anspruch damit einhergehen, wird auf den néichsten Seiten erlautert und als
Instrumentarium fur die nachfolgenden Schwellenanalysen bereitgelegt.

248 Michel de Certeau: GlaubensSchwachbeit, Stuttgart: Kohlhammer 2009, S. 51, kursiv im
Original.

Blanchot, Epochenwechsel, S.134. Ahnlich schreibt Blumenberg: ,Es gibt keine Zeugen
von Epochenumbriichen. Die Epochenwende ist ein unmerklicher Limes, an kein pra-
gnantes Datum oder Ereignis evident gebunden. Aber in einer differentiellen Betrach-
tung markiert sich eine Schwelle, die als entweder noch nicht erreicht oder schon tber-
schrittene ermittelt werden kann.“ Die Legitimitit der Neuzeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1996, S. 545.

250 Slavoj Zizek: Was ist ein Ereignis?, Frankfurt a.M.: Fischer 2014, S. 177.

249

72

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel de Certeau warnt in Das Schreiben der Geschichte vor der ,Fiktion
einer das Ganze vereinheitlichenden Metasprache“?!. Diese Warnung soll be-
rucksichtigt werden, gerade dann, wenn es sich um die Erarbeitung einer Bau-
anleitung fir eine spezifische Erzahlweise — in diesem Falle der Schwellenerzéih-
lung — handelt. Das zu entwickelnde Instrument der temporalen Positionierungs-
technologien, welches der Arbeit als methodische Ausgangslage dient, erhebt
deshalb auch nicht den Anspruch einer alle Schwellenerzahlungen in ihrer Ge-
samtheit erklirenden Analytik, sondern bietet lediglich einige Instrumente zur
Analyse spezifischer Formationsregeln von Schwellenerzihlungen an. Damit
werden die nachfolgend erlauterten Positionierungstechnologien als Typologie
sichtbar,?5? die ein flexibel handzuhabendes Werkzeug anbieten.

Im Rickgriff auf die wissenssoziologische Diskursgeschichte, die Semiotik
und die Metaphorologie analysiere ich die ,formale Struktur“?5? von Schwellen-
erzahlungen. Zuerst steht jedoch die Klarung einiger Begrifflichkeiten an, die
in die Bezeichnung der temporalen Positionierungstechnologien®>* munden.

Im Anschluss an den erweiterten Technologiebegriff, der in den Kulturwis-
senschaften seit einigen Jahren stark gemacht wird, werden neben den genuin
materiellen Technologien auch Selbsttechnologien sowie sozialititsstiftende
Verfahren als Technologien (etwa Regierungstechnologien) bestimmt, die spe-
zifische Formen von Gemeinschaftsbildung umfassen. Dabei ist im Anschluss
an Sabine Maasen auf der Metaphorizitit des Technologiebegriffs zu bestehen.
Maasen macht auf eine Unterscheidung von Aristoteles aufmerksam, der zwi-
schen Technik ,als einem Ensemble bestimmter Vermoégen (Fertigkeiten),
Handlungsschemata und technischen Fixierungen (Produkten)® und Technolo-
gie als einer Zusammensetzung von Fertigkeiten (gr. fechné) und Rationalitat
(logos) differenziert.?S Die Fokussierung auf ,Technologien’ bringt damit die
Aufmerksamkeit gegentiber den Rationalititen hinter den Legitimations-,
Durchsetzungs- und Befihigungsstrategien mit sich. Obwohl in den governe-
mentality studies meistens von Techniken gesprochen wird, halt Maasen am
Technologiebegriff fest. Dies griindet darin, dass die damit einhergehende Me-

251 de Certeau, Schreiben der Geschichte, S. 9.

252 ERbach weist in seiner Religionssoziologie auf den Zusammenhang von Theologie und
Biologie hin, aus der die Typologie hervorgegangen sei. Vgl. Religionssoziologie 1, S. 16.
Vgl. auch: Jorg Robert: ,Grenzen der Menschheit. Menschenwissen und Mythologie im
Zeitalter der Aufklarung (Voltaire, Linné, Goethe)“, in: Jochen Achilles, Roland Bor-
gards, Brigitte Burrichter (Hrsg.): Liminale Anthropologien. Zwischenzeiten, Schwellenphd-
nomene, Zwischenrdume in Literatur und Philosophie, Wiirzburg: Konigshausen & Neu-
mann 2012, S. 105-130.

Reiner Keller: Diskursforschung. Eine Einfiibrung fiir SozialwissenschaftlerInnen, 4. Auflage,
Wiesbaden: VS 2011, S. 100.

Samtliche Analysebegriffe werden im Folgenden jeweils bei ihrer ersten Nennung kur-
siv geschrieben, danach aber ohne Kursivierung verwendet.

Sabine Maasen: ,Metaphor or More? Die Technologien des Regierens in den Governe-
mentality Studies“, unpublizierter Vortrag, gehalten in Hamburg am 3.6.2007.

253
254

255

73

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

taphorizitit das scheinbar Selbstverstandliche von Regierungstechnologien auf-
hebt und gegeniiber der Literalisierung eine Irritation einfiihrt. Temporale Po-
sitionierungstechnologien zu untersuchen hat als kritischen Impuls die Analyse
der jeweils in ein Narrativ miteingebundenen Legitimations- und Durchset-
zungsstrategien zum Ziel: die Politik des Ursprungs. Schwellenerzihlungen
werden somit als Erzihlungen verstanden, welche ein ,neues’ Weltbild, eine
,neue’ Orientierung durch ein ,ursprungstiftendes’ Ereignis begriinden und da-
mit spezielle Konfliktlosungsmuster anbieten, welche eine besondere Dring-
lichkeit entfalten, da sie im Moment einer (postulierten) gesellschaftspoliti-
schen Krise oder eines Umbruchs geauflert werden.

Temporale Positionierungstechnologien missen nicht bewusst verwendet
werden — eher sind sie Teil der unbewussten Grammatologie der Kultur. Me-
thodologisch gesprochen sind die temporalen Positionierungstechnologien das
tertium der vergleichenden Analyse, um daran inhaltliche Differenzerzeugun-
gen sichtbar zu machen.?¢ Der Gewinn einer solchen Perspektive liegt darin,
dass die Aufmerksamkeit fir die Frage, ,wo’ wir in der Zeit stehen, in die Frage
transformiert werden kann, ,wie’ wir in der Zeit stehen. Die (hier noch ab-
strakt-formale) Antwort lautet: mit unterschiedlichen temporalen Positionie-
rungen.

Die einzelnen temporalen Positionierungstechnologien dieser Analyse — Zen-
trierung, Parallelisierung und Dynamisierung — werden am Material eingefiihrt.
Hier reicht eine kurze Darstellung: Mit der Zentrierung ist die formale Zuspit-
zung und Adressierung der Erzahlung um eine formierte Identitit (ein Ereig-
nis; einen Wert; einen Plot) gemeint, um die die weiteren Motive angesiedelt
werden — mit dem Ergebnis einer Ereignismystik. Diese kann in der histori-
schen Zeit paradigmatisch verortet werden, indem auf einen sogenannten Wen-
depunkt verwiesen wird, an dem sich das Zentrum besonders gut zeigen lasst.
Das Zentrum fokussiert jeweils die Geschichte, vergleichbar mit der ,pars-pro-
toto*-Technologie, die Osrecki als stilbildend fir Zeitdiagnosen herausgestellt
hat,%7 bevorzugt zum Zeitpunkt einer Krise.?*8

Als Parallelisierung wird sodann das inhaltliche Aufeinanderbeziehen zweier
historisch (d.h. zeitlich) oder raumlich entfernten (jeweils postulierten) Epo-
chenbriichen, Abschnitten oder Positionen bezeichnet. Diese Positionierungs-

256 Vgl. zur Diskussion des tertium comparationis in der Religionswissenschaft etwa Oliver

Freiberger: ,Der Vergleich als Methode und konstitutiver Ansatz in der Religionswissen-
schaft®, in: Stefan Kurth, Karsten Lehmann (Hrsg.): Religionen erforschen. Kulturwissen-
schaftliche Methoden in der Religionswissenschaft, Wiesbaden: VS Verlag: 2011, S. 200.

Fran Osrecki: Die Diagnosegesellschaft. Zeitdiagnostik zwischen Soziologie und medialer Po-
pularitat, Bielefeld: transcript 2001, S. 193.

Vgl. illustrierend etwa Kai Diekmann: ,Kriegserklirung an die Menschheit®, in: Bild
vom 12.09.2001, S. 1; Klaus Dieter-Frankenberger: ,Ins Herz, in: Frankfurter Allgemei-
ne Zeitung vom 12.09.2001, S. 1. Zitiert nach: Sandra Poppe: ,Einleitung®, in: Poppe et
al.: 9/11 als kulturelle Zdsur, S. 9. Vgl. auch: New York Times, 12.9.2001, S. 26.

257

258

74

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

technologie konnte geradezu als Grundeigenschaft von Zeit iiberhaupt betrach-
tet werden. Folgt man Norbert Elias, so verweist der Ausdruck ,Zeit* ,auf dieses
,In-Beziehung-Setzen’ von Positionen oder Abschnitten zweier oder mehrerer
kontinuierlich bewegter Geschehensablaufe“?. Die Parallelisierung greift die-
ses ,In-Beziehung-Setzen’ auf und fokussiert es auf die zwischen zwei (oder
mehreren) Positionen geschaffene Beziehung — die ,Parallele’. Dabei wird in
der temporalen Parallelisierung die erste Schwelle als Ort der ,Werte’ angese-
hen, die fur die zeitgenossische Schwelle als ,Therapie’ vorgeschlagen wird. Die
Parallelisierung ist vor diesem Hintergrund eine Entscheidungshilfe, denn in-
dem zwei Ereignisse ,parallelisiert’, d.h. inhaltlich aufeinander bezogen und in
bestimmten — meist grundsatzlichen — Aspekten als gleichwertig angesehen
werden, lasst sich daraus ein Handlungsprinzip ableiten: ,was schon einmal ge-
tan worden ist, bedarf unter der Voraussetzung der Konstanz der Bedingungen
nicht erneuter Uberlegung, Verwirrung, Ratlosigkeit, es ist durch das Paradig-
ma vorentschieden.“?¢® Indem also eine historische Parallele als ,natirliche
Vergleichsbasis erscheint, kann daraus eine Handlungslegitimation abgeleitet
werden. Es handelt sich dabei also um eine Strategie der legitimierenden Plausi-
bilisierung, die sich der Beweisfiihrung durch die Wiederholung der Geschich-
te, eher jedoch gewisser Geschichtsablaufe annimmt.

Als Dynamisierungstechnologien werden drittens die erzahlerischen Crescendi
und Decrescendi einer Schwellenerzahlung bezeichnet, also diejenigen Parame-
ter, die einer Erzihlung ihre Dynamik verschafften, welche sich in Stufen,
Ubergangen, Akzenten oder Koloraturen duflern konnen. Dabei sind hier nicht
in erster Linie Beschleunigungstendenzen gemeint (vgl. Nassehi, Rosa), son-
dern die stilistischen Parameter, welche der Geschichte ihre individuelle Pra-
gung geben. Es geht also auch hier um die formale Struktur in erzahlerischer
wie in evaluativ-normativer Hinsicht.

Dynamisierungen werden besonders durch Momente der Kontinuierung so-
wie der Diskontinuierung ermoglicht. Kontinuierungen sind narrative Bezug-
nahmen auf temporal auseinanderliegende Ereignisse, Positionen oder Ab-
schnitte. Parallelisierungen und Kontinuierungen unterscheiden sich folglich
nur dadurch, dass erstere eine Gleichung von zwei ,ahnlichen® Ereignissen dar-
stellen, wiahrend Kontinuierungen die Gegenwart in einen zeitlichen Zusam-
menhang stellen, an dessen Ende ein parallelisierter Ursprung stehen kann,
aber nicht zwingend stehen muss. Die Diskontinuitat stellt eine der grundle-
gendsten Positionierungstechnologien von Schwellenerzahlungen dar und
weist die fur die Diskursgeschichte charakteristische Eigenschaft auf, dass Dis-

259 Elias, Uber die Zeit, S. xvii.
260 Blumenberg, Prifiguration, S. 9.

75

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kontinuitat ,zugleich als Instrument und Gegenstand der Untersuchung® sicht-
bar wird.2¢!

Durch Diskontinuierung wird zum einen sichergestellt, dass die Innovation
— das Ereignis — ,authentisch’ ist. Zum anderen markiert sie die ,liminale Phase’
in der Erzdhlung, aufgrund derer die Unterscheidbarkeit von Vorher und Nach-
her tiberhaupt erst moglich erscheint.

Dynamisierungstechnologien konnen weiter differenziert werden, indem
Ausrichtung, Innovation oder Bewertung der Erzihlung beschrieben werden. Die
Ausrichtung der Erzihlung bestimmt, ob es sich bei der Geschichte um eine auf
die Zukunft oder auf die Vergangenheit ausgerichtete handelt.

Die Innovation gilt als Hauptmerkmal von Schwellenerzahlungen und ist ver-
mutlich die einzige Positionierungstechnologie, die das Genre der Schwellener-
zahlung durchzieht. Dennoch gibt es Unterschiede dahingehend, ob es sich bei
der Schwelle — beim zentralen, zum Bruch fithrenden Ereignis der Erzahlung —

um eine absolute Neuheit handelt, die nur auf Diskontinuitat hinweist, oder
ob es sich dabei um eine Neuauflage (Parallelisierung, Prafiguration) handelt,
die als Vorgeschichte der zeitgenossischen Innovation wichtig ist fir die Erzah-
lung. Benoit Godin weist auf die Bedeutung von Narrativen fiir die Gestaltung
von Innovationsparadigmen hin und geht dieser im Hinblick auf ihre Rolle in
der Politikberatung nach.?¢? Innovation wird dabei als narrative Rahmung
(framework) und ,rhetorische Einheit® sichtbar gemacht, die unterschiedliche
Kollektiv- und Denkstilbildungen im Forschungs- und Innovationsprozess be-
grinden und dabei zum ,sozialen Faktum® werden.?6> Diese Konzeption, die
auch an das oben erwahnte boundary work von Gieryn erinnert?*4, wird hier auf
den Religionsdiskurs tbertragen.

Die Hauptkategorien der im Folgenden zur Analyse verwendeten Instrumen-
te sind also Zentrierung und Parallelisierung in unterschiedlichen Konstellatio-
nen und unterschiedlich dynamisierten Formen. Bevor ich die Analyse ver-
schiedener Schwellenerzihlungen beginne, ist eine letzte methodologische Vor-
bemerkung notwendig. Es drangt sich ein Kommentar zur Frage nach der
Schwellenkritik in der Schwellenanalyse auf: inwiefern wird mit einer kultur-
wissenschaftlichen und wissenssoziologischen Analysetitigkeit auch Gesell-
schaftskritik betrieben? Wie mehrfach angezeigt wurde, stellt sich mit der da-
mit implizierten Frage nach der Beobachterposition auch die Frage nach der

Michel Foucault: Archdologie des Wissens, S. 18. Vgl. auch Barbara Birkhan: Foucaults eth-
nologischer Blick. Kulturwissenschaft als Kritik der Moderne, Bielefeld: transcript 2012,
S.117.

Benoit Godin: The Making of Science, Technology and Innovation Policy: Conceptual Frame-
works as Narratives, 1945-2005, Montreal: Centre Urbanisation Culture Société de I'Insti-
tut national de la recherche scientifique 2009.

263 Ebd., S. 63f.

264 Gieryn, ,Boundary-Work and the Demarcation of Science from Non-Science®, 1983.

262

76

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religionshaftigkeit oder der Mythopoetik einer Schwellenerzihlung, die als re-
ligionsgeschichtliche Schwelle thematisiert wird.

2.6. Schwellenkritik und Schwellenanalyse in der
Religionswissensgeschichte

Soziologie und Gesellschaftskritik sind untrennbar miteinander verbunden.
Nicht nur die immer wieder referierten und reinterpretierten Klassiker von
Weber, Durkheim, Simmel oder Tonnies haben einen ,,Urimpuls der Klage tiber
die je aktuellen sozialen Verhaltnisse“ zum Ausgangspunkt ihrer Auseinander-
setzung gemacht.?> Die ,massiven Verinderungen der Lebensbedingungen®, die
je nach Ausgestaltung zu verschiedenen gesellschaftstheoretischen Reflexionen
fihrten, haben lingst nicht nur in der Soziologie zu ,soziologischer Aufklirung’
und ,kritischer Theorie’ gefithrt. Uber die Soziologie hinaus wird in verschiede-
nen kultur- und geisteswissenschaftlichen Facherkulturen Gesellschaftskritik
praktiziert. Eine Praxis ist sie ebenfalls.2¢¢ Gesellschaftsdiagnose und -kritik sind
immer auch Teil des Schreibens der Geschichte und somit auch mitverantwort-
lich fir das ,Machen von Geschichte®. Michel de Certeau, der das Schreiben der
Geschichte als Praxis beschrieb, riickt dieses Schreiben selbst an den Rand der
Mythosphare. Damit ist gemeint, dass er die Geschichtsschreibung in konstituti-
ver Abgrenzung und gleichzeitig in funktionaler Nachfolge der Mythologie sieht:
»Nach und nach hat die Geschichtsschreibung alle Mythen fritherer Zeit durch
eine bezeichnende Praxis ersetzt.“?¢” Dieser Sukzessionsthese stellt Michel de
Certeau jedoch die Kontinuitat des (neuzeitlich transformierten) Mythos entge-
gen, der sich in der Geschichtsschreibung selbst auflert: ,Die Geschichte ist ohne
Zweifel unser Mythos. Sie verbindet das ,Denkbare‘ und den Ursprung in Uber-
einstimmung mit der Art und Weise, in der eine Gesellschaft sich selbst ver-
steht.“?¢8 Diese Frage nach der Mythoproduktivitit von Geschichtsschreibung
wird in dieser Arbeit kontinuierlich zur Sprache kommen, da sie den Status und
die Positionierung des hier gefithrten Diskurses selbst betrifft. Sie tritt deshalb
aber nicht nur auf der Ebene des behandelten Diskurses auf, sondern zwingt auch
mich zur Positionierung innerhalb eines Kontinuums zwischen (je selbstbezeich-
netem) Mythos und Geschichte. Immer wieder wird dabei sichtbar, wie der
Mythos in der modernen Geschichtsforschung zum konstitutiven Auffen wird,
welches ihre Wissenschaftlichkeit ex negativo bestimmt und garantiert, oder aber

265 Vgl. Hartmut Rosa: ,Kritik der Zeitverhiltnisse. Beschleunigung und Entfremdung als

Schlisselbegriffe der Sozialkritik®, in: Rahel Jaggi, Tilo Wesche (Hrsg.): Was ist Kritik?,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 23-54, S. 23.

Vgl. Judith Butler: ,,Was ist Kritik? Ein Essay tiber Foucaults Tugend®, in: Jaggi, Wesche,
Was ist Krittke, S. 221-246, S. 222.

267 de Certeau, Schreiben der Geschichte, S. 16.

268 Ebd., S.34.

266

77



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gerade durch den engen Zusammenhang zwischen Mythos und Geschichte
charakterisiert wird. Dies tritt insbesondere dort auf, wo der geschichtsphiloso-
phische Gehalt einer Zeitdiagnose deutlich zutage tritt. So bezieht sich Hans
Blumenberg insbesondere auf das geschichtsphilosophische Moment im Schrei-
ben der Geschichte, welches fir ihn in den Bereich des Mythos gehort: ,Freilich,
darin dass die Geschichtsphilosophie mythisch ist, liegt eine ihrer Bedenklichkei-
ten, die ich aufdecken mochte: der Uberschuss ihres Anspruchs, auf Fragen zu
antworten, die sie selbst unbesehen tibernommen, wenn nicht erst erzeugt hat —
von der theologischen Dogmatik.“2¢?

Das ,,Problem einer Philosophie der Mythologie“ wird in verwandter Weise
auch von Ernst Cassirer in seiner Mythostheorie als paradoxe Selbstaushand-
lung der modernen Welt beschrieben. Dieser schreibt die Geschichte des My-
thos als Abgrenzungsgeschichte von Philosophie (und spater Wissenschaft): ,,In
der Tat lasst sich die gesamte Geschichte der wissenschaftlichen Philosophie als
ein einziger fortlaufender Kampf um diese Absonderung und Loslosung be-
trachten.“?”® Sowohl Blumenberg als auch Cassirer teilen die Kritik an einer Ka-
tegorisierung des Mythos als unlogisch und primitiv. Allerdings geht Cassirer
in seiner Auseinandersetzung mit dem Kontinuum zwischen Mythos und Lo-
gos nicht so weit wie Hans Blumenberg, was Blumenbergs ambivalente Hal-
tung gegeniiber Cassirer begriindet.?”! Cassirer sieht in der christlichen Dogma-
tik und ihrer Fortfuhrung von Platons Mythenkritik eine Uberwindung des
Mythos als eine ,,Epoche, der die Geschichtsphilosophie Vorlaufigkeit verord-
nen muss“?’2. Wie Barash festhalt, interpretiert Cassirer den Aufstieg der mono-
theistischen Religionen als ,Bestatigung und Uberbietung von Platons Ver-
machtnis“ in dem Sinne, als dieser die Abgrenzung der Philosophie vom My-
thos zwar im Blick hat, sie aber durch die freie Wahl des Menschen auch tber-
winden kann. Obwohl in Cassirers Mythostheorie die Paradoxie der kontinuier-
lichen Abgrenzung vom Mythos als zentrale These auftritt, kritisiert Blumen-
berg gerade dessen allzu positive Interpretation von Platons Uberwindung des
Mythos in der individuellen und autonomen Freiheit.?”3

269 Blumenberg: ,Notiz zur Diskussion um ,Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotenzial
des Mythos*“, in: Blumenberg, Taubes: Briefwechsel, S. 255.

Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Zweiter Teil: Das mythische Denken,
Hamburg: Felix Meiner 2012, S. IX.

Blumenberg aufSerte sich in einer Preisrede zu Ernst Cassirer: ,Was bei Cassirer zu ler-
nen bleibt, steckt gerade in dem, was ihm nicht gelungen ist [...].“ In: ,Ernst Cassirers
gedenkend bei Entgegennahme des Kuno-Fischer-Preises der Universitit Heidelberg,
1974, Wirklichkeiten, in denen wir leben: Aufsdtze und eine Rede, Stuttgart: Reclam 1981,
S.168. Vgl. zu den Unterschieden zwischen Cassirer und Blumenberg insbesondere die
Untersuchung ihrer jeweiligen Interpretationen des platonischen Er-Mythos von Jeffrey
Andrew Barash: ,Myth in History, Philosophy of History as Myth: on the ambivalence
of Hans Blumenberg’s interpretation of Ernst Cassirer’s Theory of Myth*, History and
Theory, 50, 2011, S. 328-340.

272 Blumenberg, Arbeit am Mythos, S. 186.

270

271

78

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Kritik setzt sich allgemein in der Gestaltung der Mythostheorie fort:
Wahrend Cassirer am Ursprung des Mythos interessiert ist, priorisiert Blumen-
berg demgegentiber die Rezeption des Mythos, eben die ,Arbeit am Mythos.
Die vorliegende Analyse schlieft unter anderem darin an Blumenberg an, als
;mythopoetische Urspriinge der Religion in der Zeitgeschichte’ und somit in
ihren zeitgeschichtlichen Rezeptionsformen beobachtet werden. Cassirers Am-
bivalenz und seine mythoskritischen Positionen werden spater hinsichtlich sei-
nes Spatwerks The Myth of the State aufgegriffen (vgl. 5.2.5). Mit diesen Ausfih-
rungen ist von zwei philosophischen Blickpunkten auf die Ununterscheidbar-
keit von Geschichte und Mythos hingewiesen. Wihrend die Philosophie dieser
Problematik immer wieder Beachtung schenkt, finden sich vermehrt auch in
Religionswissenschaft und Religionssoziologie Auseinandersetzungen mit
(dem) Mythos in der Moderne.?74

Eine neue religionssoziologische Auseinandersetzung mit dem Thema des
Kontinuums zwischen Mythos und Geschichte findet sich aber bei Wolfgang
Efbach, der ,die Religion der Geschichte®, die Geschichtsreligion, als Teil der
Wissenschaftsreligion, neben anderen Formen moderner Religion (u.a. Natio-
nalreligion, Kunstreligion, Bekenntnisreligion und Rationalreligion) wiederum
im Zentrum europaischer Selbstbeschreibung verortet.2’s

Aus dem Grunde dieser mehrfachen semantischen und theoretischen Ver-
strebung und gegenseitigen Konstitution kdnnen hier also noch keine eindeuti-
gen und abschliefenden Definitionen von ,Mythos’ und/oder ,Geschichte’ vor-
gelegt werden. Die bisher genannten Thesen zum Mythos (etwa die gerade er-
wihnten von de Certeau, Barthes, E€bach, Cassirer oder Blumenberg) themati-
sieren gerade diese Verstrebungen. Stattdessen wird durch die verschiedenen
Materialanalysen gerade dieses gegenseitige Konstituieren beobachtet und der
Geschichts-Mythos-Diskurs als moderner Ordnungsdiskurs ausgewiesen, der die
damit tangierten epistemischen Ordnungen (Mythos, Geschichte) konsolidiert.

Eine (vorlaufig) letzte systematische Frage: Wieso ist das hier vorgelegte The-
ma Teil der Religionsgeschichte? Wird hier iberhaupt Religionsgeschichte be-
trieben? Oder sind wir nur noch im Bereich der Wissenstransformation, die
sich allenfalls am Rande mit dem Religionsdiskurs beschaftigt? Zwei Hinweise
sollen als erste Antworten auf diese Frage dienen. Zum einen erganzt Barash in

273 Vgl. Barash, vgl. Blumenberg: ,,Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotenzial des My-
thos“, S. 362.

Ausnahmen finden sich in der Religionswissenschaft etwa bei Steffen Dietzsch und Car-
los Marroquin: ,,Der Mythos als Institution und Erkenntnisproblem®, Zeitschrift fiir Reli-
gionswissenschaft, 7, 1999, S.25-34; Carlos Marroquin: ,,Bemerkungen zu einem Thema
der Mythosforschung bei Georges Dumézil und Roger Caillois“, Zeitschrift fiir Religions-
wissenschaft 6, 1998, S.197-206. Umfangreiche Forschungsliteratur findet sich im Kon-
text nationalsozialistischer Mythen (vgl. Yvonne Karow, Julian Strube, Christoph Auf-
farth).

275 Vgl. ERbach, Religionssoziologie 1, S.743.

274

79

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auseinandersetzung mit Blumenbergs und Cassirers Mythostheorien die ,Um-
standlichkeit® in der Unterscheidung von Mythos und Geschichte durch dieje-
nige von Mythos und Religion, indem er mit Blumenberg gegen Cassirer fir
die Fortfuhrung der Mythologie im Christentum argumentiert: ,,/...] if it is pos-
sible to distinguish between religion and myth, this is because the theology of the early
Christians evoked an eschatological principle, with its expectation that the end of the
world was immediately at hand, which was directed against the ambiguity and sinuo-
sity of mythical forms of explanation.“*’¢ Dabei wird eine zusitzliche religionsge-
schichtliche Schicht in der Kategorisierungsarbeit der beiden Begriffe ,Religion
und ,Mythos* sichtbar, die noch heute Religion als dem Mythos entgegenge-
setzt begreift.

Zum anderen lohnt sich hier ein Blick auf das schon eingefithrte Konzept
des Diskursfeldes ,Religion’.?”” Im Anschluss an Pierre Bourdieu wird damit ein
Aushandlungsprozess verstanden, innerhalb dessen verschiedene Akteure ihren
Einfluss — ihre ,Interessen‘ — auf den Diskurs geltend machen. Doch wie genau
konstituiert sich das ,Diskursfeld Religion’® Dabei ist zwischen einem expliziten
und einem impliziten Diskursfeld Religion zu unterscheiden.?”® Im expliziten
Diskursfeld steht der Religionsbegriff zur Verfiigung, wihrend ,religiose’ Dis-
kurse (im Ruckgriff auf einen theoretischen Religionsbegriff) auch ohne den
Religionsdiskurs verhandelt werden konnen. So wird etwa der Mythosbegriff
als ,religioses’ Genre der Geschichtsschreibung im Diskursfeld ,Religion’ posi-
tioniert, ohne dass der Nexus von Religion und Mythos immer explizit ge-
macht werden miisste. Gerade die Frage nach den kategorialen Verbindungen
oder aber der Inkommensurabilitit zwischen Religion und siakularer Ordnung
(Politik, Recht) oder zwischen Mythos und Geschichte stehen im Folgenden im
Fokus der Analyse.

Es wird also eine Religionsgeschichte zweiter Ordnung im Sinne einer Re/igr-
ons-Wissens-Geschichte geschrieben. Gemeint ist damit, dass die Religionsge-
schichtsschreibung zum Objekt der hier vorliegenden Studie wird. Die Religi-
onsdiskursgeschichte — dies ist die hier vorgenommene Nuancierung — erlaubt
keine klare Trennung zwischen Diskurstheorie und Religionstheorie. Sie trennt
einerseits nicht zwischen der akademischen, der zeitdiagnostischen und der
feuilletonistischen Partizipation am Religionsdiskurs und kann sich infolgedes-
sen auch selbst nicht herausnehmen. Andererseits steht der Unterscheidung
von Diskurstheorie und Religionstheorie eine Zirkularitit entgegen, die Timo-
thy Fitzgerald als das Verstricktsein in die eigene Arbeit beschreibt: ,,Inevitably
enough I am entangled in this narrative [of religion, DA], or in some of its tropes, and
one problem of any such attempt at a critical deconstruction is that the writer inadver-

276 Barash, »Myth in History“, S. 335.

277 Vgl. Bourdieu: Was heifit sprechen. Die Okonomie des sprachlichen Tausches. Wien: nap
1990. Vgl. auch ders.: Religion. Schriften zur Kultursoziologie S, Konstanz: UVK 2009.

278 Vgl. Mohn, ,,Die Religion im Diskurs®.

80



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tently reconstructs the story that is being questioned.“*” Adrian Hermann unter-
scheidet das Verhiltnis von Diskurstheorie und Religionstheorie folgenderma-
Ben: ,Wihrend die Religionstheorie also Differenzen postuliert, versucht die
Diskurstheorie, diskursive Differenzierungen und Unterscheidungen zu rekon-
struieren.“?%" Im Rahmen dieser religionstheoretischen Perspektive, fir die hau-
fig auf Friedrich Tenbruck verwiesen wird,?$! muss auch Burkard Gladigows
Konzeption der ,Europaischen Religionsgeschichte“ als Differenzierungs- und
Pluralisierungsgeschichte erwiahnt werden.?8? Gladigow sieht gerade die Ausdif-
ferenzierung von ,Religion’ als zentrales Moment europaischer Identitatskon-
struktionen. Hier kann diese Perspektive mit den vorherigen Aussagen zum
Verhiltnis von Mythos und Geschichte erganzt werden: Sowohl die Ausdiffe-
renzierung und Unterscheidung von ,Religion’ als auch die des ,Mythos* ver-
weisen auf Ordnungsprozeduren in der europiischen Selbstbeschreibung.

Die Arbeit geht deshalb in einer genealogischen Suchbewegung verschiede-
nen Metaphern nach, um die herum mafSgebliche Schwellenerzihlungen der
Religionsgeschichte angesiedelt werden. Der Fokus auf die Leitmetaphern —
oder wie es Blumenberg formulierte —, auf ,,absolute Metaphern® beschreibt da-
bei ,,Grundbestinde der philosophischen Sprache®, an denen wesentliche Ori-
entierungsmodelle ausgerichtet sind.?3 Dabei sind ,absolute Metaphern® da-
durch gekennzeichnet, dass sie ,sich nicht ins Eigentliche, in die Logizitat zu-
rickholen lassen“?%4. Blumenberg verweist dabei stets auf die Nahe von Mythos
zu absoluter Metapher und schreibt, dass der Unterschied ,nur ein genetischer®
sei: ,der Mythos tragt die Sanktion seiner uralt-unergriindbaren Herkunft, sei-
ner gottlichen oder inspirativen Verbiirgtheit, wahrend die Metapher durchaus
als Fiktion auftreten darf und sich nur dadurch auszuweisen hat, dass sie eine
Moglichkeit des Verstehens ablesbar macht.“?85 Die Konstitution der modernen
Religionsgeschichte soll nun im Folgenden an den drei Metaphern vom Ende,
der Achse und der Stunde Null sichtbar gemacht werden.

279 Vgl. Timothy Fitzgerald: Discourse on Civility and Barbarity. A Critical History of Religion
and Related Categories, New York: Oxford University Press, S. 15.

Hermann, Unterscheidung der Religion, S.71. Vgl. auch Mohn, ,Die Religion im Dis-
kurs®.

Friedrich H. Tenbruck: ,Religion im Maelstrom der Reflexion®, Kélner Zeitschrift fiir So-
ziologie und Sozialpsychologie, Sonderbeft Religion und Kultur, Hrsg. von Jorg Bergmann,
Alois Hahn, Thomas Luckmann, 1993, S. 31-67.

Vgl. Burkhard Gladigow: ,Religionsgeschichte des Gegenstandes — Gegenstinde der Re-
ligionsgeschichte®, in: Hartmut Zinser (Hrsg.): Religionswissenschafi. Eine Einfiihrung,
Berlin: Reimer 1988, S. 6-37; vgl. auch die an Gladigows Konzept orientierten Sammel-
bande von Hans G. Kippenberg, Jorg Ripke, Kocku von Stuckrad (Hrsg.): Europdische
Religionsgeschichte. Ein mebrfacher Pluralismus. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2009, 2 Bande.

283 ygl. Blumenberg, Metaphorologie, S. 10.

284 Ebd. S.10.

285 Ebd.

280

281

282

81

- am 19.01.2028, 07:30:13. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 19.01.2026, 07:30:13. p



https://doi.org/10.5771/9783956506130-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1. Anstelle eines Forschungsstands
	2.2. Schwellenforschung und die Positionierung von Religion und Mythos
	2.3. Zeit – Paradoxien ihrer Ordnung
	2.4. Ereignis und Religion
	2.5. Temporale Positionierungstechnologien
	2.6. Schwellenkritik und Schwellenanalyse in der Religionswissensgeschichte

