
3. Konviviale Forschung

Wie kann eine Methodik aussehen, die Konvivialität erforscht? Dieser Frage gehe 
ich in diesem Kapitel nach. Ich stelle das Forschungsdesign und das empirische 
Material vor und beleuchte meine Entscheidung für eine bestimmte Darstellungs-
form. Das methodische Vorgehen dieser Arbeit ist an vier aufeinanderfolgenden 
Schritten orientiert; ihnen entsprechen auch die vier Unterabschnitte dieses 
Kapitels: 

1.	 Forschungsperspektive: Mit welcher erkenntnistheoretischen Forschungspers- 
pektive wurde gearbeitet? Wie kann eine Wissenschaft aussehen, die etwas 
über Konvivialität aussagt? Was ist und wie geht „konviviale Forschung“?

2.	 Forschungsdesign: Wie wurde das Forschungsdesign im Forschungsprozess 
entwickelt? Wie wurde das Forschungsfeld konstruiert? Wo verorte ich mich 
als Forscherin im Feld?

3.	 Material: Wie wurde welches Material erhoben, gesichert und ausgewertet? 
4.	 Darstellung: Wie wurden die ausgewerteten Materialien in Text und Grafik 

dargestellt? Warum auf diese Weise? Was wird dadurch deutlich?

3.1 Forschungsperspektive

In diesem Abschnitt geht es um meine Forschungsperspektive, die aus der Be-
schäftigung mit Konvivialität und Postwachstum resultiert. Es geht hierbei noch 
nicht um die verwendeten Methoden oder die Organisation meines Textes, die 
sich daraus und aus dem fachspezifischen Kontext ergeben. Mit „Perspektive“ 
meine ich vielmehr meine erkenntnistheoretischen Annahmen über das, was 
gewusst werden kann, und darüber, wie Wissen generiert und präsentiert wird. 
Wie kann die Methodik der Tatsache Rechnung tragen, dass Erkenntnisse aus 
einer konvivialen Perspektive immer prozessual, partiell und standortgebunden 
sind? Dies trif ft generell auf empirische Forschung in der Kulturanthropologie zu 

– insofern bietet diese Disziplin mit ihrem Methodenrepertoire einen guten Aus-
gangspunkt für Forschungen zu Konvivialität. Gleichzeitig ist Konvivialität auch 
ein normativer Begriff, und Forschung zu Konvivialität steht damit vor ähnlichen 
Herausforderungen des wissenschaftlichen Umgangs mit normativen Zielen wie 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung94

die Nachhaltigkeitsforschung (Grunwald / Kopfmüller 2012) oder die transforma-
tive Wissenschaft (Schneidewind / Singer-Brodowski 2014). Ich begegne dieser 
Herausforderung mit dem Versuch, die Forschung ihrerseits konvivial zu gestal-
ten. Was ich unter konvivialer Forschung1 verstehe, definiere ich an dieser Stelle 
thesenhaft, um die einzelnen Punkte im Folgenden detailliert zu entwickeln. 
Konviviale Forschung ist eine Forschungsperspektive, bei der 

1.	 das Beitragen zu einer konvivial(er)en Gesellschaft als Ziel des Wissens-
erwerbs angesehen wird (die forschende Person hat also selbst einen norma-
tiven Standpunkt),

2.	 gemeinsam mit Akteur*innen geforscht wird, die dieses Ziel (implizit oder ex-
plizit) ebenfalls anstreben, 

3.	 in einer konvivialen Weise mit den Akteur*innen zusammengearbeitet wird 
(die forschende Person macht sich also Gedanken über das Wie der Zusam-
menarbeit, und fragt, ob dabei ein positiver Gabenzyklus initiiert und sich um 
ihn gesorgt werden kann) sowie 

4.	 keine (notwendige) Identität zwischen dem Produkt der forschenden Per-
son und den konkreten Aktivitäten der Akteur*innen angestrebt wird (beide 
arbeiten für dasselbe Ziel, aber mit unterschiedlichen Mitteln).

Abschließend (3.1.5) stelle ich dar, wie ich mit einer solchen konvivialen For-
schungsperspektive zum Konzept der empirischen Technikethik gelangt bin.

3.1.1 Ziel des Wissenserwerbs: beitragen zu einer konvivial(er)en 
        Gesellschaft

Mit der klaren Formulierung eines normativen Ziels steht diese Arbeit erkennt-
nistheoretisch in der Tradition engagierter Kulturanthropologie und feministi-
scher Wissenschaft (Binder / Hess 2013; Clarke 2010). Ich betrachte den Anspruch 

„neutraler“ Objektivität als Verschleierung des eigenen Standpunkts. Wissen-
schaftliche Redlichkeit ist daher nur standortgebunden in einer „verkörperten 

– und daher verantwortlichen – Objektivität“ möglich (Haraway 2001: 315). Kriti-
sche Ref lexivität und ein Transparent-Machen des eigenen Standpunkts führen 
dann nicht zu einem beliebigen Relativismus, sondern zu „partiellen Wahrheiten“ 
(ebd.). In diesem Sinne folge ich Beate Binder und Sabine Hess in ihrem Plädoyer 
für politisch situierte und ref lexive Forschung (Binder / Hess 2013). 

In der Empirischen Kulturwissenschaft hat diese Art von Forschung Tradition, 
darauf weisen sowohl Binder und Hess (2013) als auch Wolfgang Kaschuba hin, 
der als Leitbild der damals so bezeichneten Volkskunde/Europäischen Ethnologie 
bezeichnet, dass sie „einen kleinen Stachel im kollektiven Gewissen europäischer 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Forschungsperspektive 95

Gesellschaft und Wissenschaft bilden könne“ (Kaschuba 2000: 115). Über den da-
mit verbundenen Anspruch, mit der eigenen Forschung an Gesellschaftsgestal-
tung mitzuwirken, schreibt Michi Knecht in Bezug auf die Technikanthropologie: 

„Die Ethnographie2 des frühen 20. Jahrhunderts wollte ‚disappearing worlds‘ do-
kumentieren – Lebensweisen und Wissensformen, die durch die globalisierende 
Moderne an den Rand gedrängt, umfassend verändert oder ausgelöscht zu wer-
den drohten. Demgegenüber versucht die aktuelle Wissenschaf ts-, Medizin- und 
Technikanthropologie gerade im Entstehen begrif fene Zusammenhänge und 
Muster zu beschreiben. Es geht ihr beispielsweise darum, mit Formen einer Ethno-
graphie zu experimentieren, die so aktuell sein könnte, dass sich ihre Analysen in 
die Weiterentwicklung von Technik und Gesellschaf t einspeisen lassen, statt die-
sen Entwicklungen beschreibend lediglich hinterher zu hinken und sie ‚zu rekons-
truieren‘“ (Knecht 2012: 257 f.)

Dies trif ft auch auf die vorliegende Arbeit zu: Das Konzept der konvivialen Tech-
nik ist durchaus dazu gedacht, sich „in die Weiterentwicklung von Technik und 
Gesellschaft einspeisen (zu) lassen“. Allerdings sehe ich zwischen der (alten) Do-
kumentation verschwindender Welten und der (neuen) Begleitung entstehender 
Welten durch die Empirische Kulturwissenschaft, wie sie Knecht beschreibt, 
weniger einen Gegensatz als vielmehr eine Kontinuität – nämlich des Schaffens 
eines gesellschaftlichen Ref lektionsraums. Denn das Beschreiben der verschwin-
denden Welten seit den Anfängen als Reisebeschreibungen im 18. Jahrhundert 
war kein Selbstzweck als „schlicht[e] […] Übersiedlung des Vormoderne[n] ins 
Gedächtnis der Moderne“ (Warneken 2010a: 34)., sondern war immer eingebettet 
in zeitgenössische politische Diskurse und bildete einen Beitrag dazu. Seit dem 
ausgehenden 19. Jahrhundert wurde die Beforschung verschwindender Welten 
in zweierlei Hinsicht theoretisiert3. Zum einen war der Kultur-Evolutionismus 
prägend, der bestehende kolonialistische und kapitalistische Verhältnisse affir-
mierte, indem er „Kulturen“ auf einer historischen Schnur aufreihte, an dessen 
Anfang die „Primitiven“ und an dessen Ende die „Zivilisierten“, also die europäi-
sche bürgerliche Moderne als beste aller Welten, lägen (Warneken 2006: 20 ff.).4 
Diese Position wurde unter anderem in Deutschland wissenschaftlich zu einem 
aktiv auf Veränderung gerichteten „völkischen“ Denken ausgebaut, das nicht nur 
Kulturen als statische Einheiten imaginierte, sondern auch „Rassen“ (also als Ein-
heiten konstruierte Gruppen, die anhand beliebiger physiologischer Merkmale 
bestimmt wurden) als Träger dieser „Kulturen“ konstruierte, deren „Reinheit“ 
durch politische Maßnahmen wie Euthanasie und Völkermord geschützt werden 
müsse. Zum anderen theoretisierte der Kulturrelativismus die Beforschung ver-
schwindender Welten als Zivilisationskritik in der Nachfolge der Romantik: Die 
Subjekte der modernen Industriegesellschaft wurden als „entfremdet“ von ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung96

„usprünglichen“ menschlichen Natur gezeichnet (Warneken 2010). Im Falle der 
Ethnologie geschah dies mittels der Konstruktion von „Naturvölkern“, die den 

„zivilisierten“ Europäer*innen einen Spiegel vorhalten sollten; in der Volkskunde 
wurde der Fokus auf die „Sitten und Gebräuche“ der bäuerlichen Bevölkerung 
gelegt, die ebenfalls als „ursprünglich“ imaginiert wurden und den bürgerli-
chen Leser*innen als Gegenbild gegenübergestellt wurden (ebd.). Diese kultur-
relativistische Position richtete sich gegen die Vorstellung gesellschaftlicher Ent-
wicklung als Evolution; stattdessen galten „Kulturen“ im Plural – in Anlehnung 
an Herder – als relativ abgeschlossene, eigenständige und zumeist statische, 
geografisch verankerte Einheiten, die verschiedene, prinzipiell gleichwertige 
Beispiele des Menschseins böten (Kaschuba 2012). Politisch wurde diese kultur-
relativistische Position einerseits rückwärtsgewandt als anti-modernes und anti-
demokratisches Argument gedeutet und genutzt; dies zeigte sich insbesondere 
in der Verherrlichung ständischer Ordnungen und in der historischen Konstruk-
tion spezifischer Gruppen wie der „Germanen“; somit trug sie zum Aufschwung 
völkischer Vorstellungen bei (Rohkrämer 1999)5. Andererseits wurde die besagte 
kulturkritische Position aber auch auf zwei verschiedene Weisen als Argument 
für Gleichheit und Gerechtigkeit genutzt. Indem strukturelle Ähnlichkeiten he-
rausgearbeitet wurden, wie in der vergleichenden Volkskunde um 1900, konnten 
diese in sich abgeschlossenen „Kulturen“ als Beweis einer gemeinsamen Mensch-
heit dienen (Warneken 2010: 36 f.).6  Möglich war auch eine anarchistische oder 
utopische Deutung: indem „andere Kulturen“ als Ideal einer nicht entfremdeten 
Gesellschaft gezeichnet wurden7 oder indem Elemente davon, zum Beispiel nicht-
hierarchische Organisationsformen, als Anregung für politische Bewegungen in 
den Industriestaaten dienten (Graeber 2004; Warneken 2010b: 42 f.).8 

Durch den mit der „Rassen“-Auffassung legitimierten Holocaust einerseits, 
durch Kämpfe um koloniale Unabhängigkeit andererseits wurde die evolutionäre 
Position nach dem zweiten Weltkrieg politisch erschüttert, wodurch auch ihre wis-
senschaftliche Überzeugungskraft schwand. Die kulturrelativistische Position 
hingegen hielt sich länger. Die Beschreibung verschwindender Welten als zentrale 
wissenschaftliche Praxis europäischer und US-amerikanischer Ethnolog*innen 
geriet schließlich in den 1970er und -80er Jahren sowohl in der deutschsprachigen 
Volkskunde als auch in der internationalen Sozial- und Kulturanthropologie fun-
damental in die Kritik. Dieser Moment wurde als sozialwissenschaftliche Wende, 
Writing-Culture-Debatte oder „Krise der Repräsentation“ bekannt (Clifford 1986; 
Fuchs / Berg 1993). Problematisiert wurde das Konstruieren einer „Kultur“ als sta-
tische Einheit durch eine außenstehende Person (eine*n Ethnolog*in), die ihrer-
seits nicht kontextualisiert und historisiert wird, und ein daraus resultierendes 
potentiell gewaltvolles Othering (Brons 2015) von Menschen, die nicht als Dialog-
partner*innen, sondern als Forschungsobjekte wahrgenommen werden. In der 
Folge orientierten sich beide Fächer theoretisch zunächst stärker an ihren Nach-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Forschungsperspektive 97

bardisziplinen wie der Soziologie und der Geschichte. Die Figur des „Primitiven“ 
oder des „einfachen Volks“ wurde durch das „leidende Subjekt“ abgelöst (Robbins 
2013). Dabei rückte bis zu einem gewissen Grad jedoch auch die Möglichkeiten 
der kulturkritischen Tradition als anarchistisches und emanzipatorisches Argu-
ment aus dem Blick: die Beschreibung anderer Lebenswelten (die den Lesenden 
zunächst fremd waren oder befremdlich gemacht wurden) als Ref lexionsraum, 
um die eigene9 (bürgerliche, moderne, industrialisierte) Lebensweise infrage zu 
stellen – kurz gesagt: als Hilfe auf der Suche nach einem Ausweg aus dem Leiden 
am Kapitalismus, nach einem weniger entfremdeten, einem guten Leben. Wie 
kann vor diesem Hintergrund eine Kontinuität kulturanthropologischen Arbei-
tens als politisch emanzipatorischer Diskursbeitrag aussehen, der sowohl auf ein 
gewaltvolles Othering als auch auf einen Essentialismus, der eine „ursprüngliche“ 
menschlichen Natur konstruiert, verzichtet?

Die Philosophin Rahel Jaeggi beschäftigt sich in der Tradition der Kritischen 
Theorie in ihrer Dissertationsschrift (Jaeggi 2013) mit der folgenden Frage: In-
wiefern kann es gelingen, den Begriff der Entfremdung ohne Rückgriff auf den 
Essentialismus, der der Annahme einer ursprünglichen menschlichen Natur (und 
dem damit eingekauften Natur-Kultur-Dualismus inklusive einer Reihe an Ge-
schlechterdichotomien) innewohnt, zu nutzen? Sie spricht von Entfremdung als 

„Lebensgefühl der Gleichgültigkeit und Indifferenz“, als „innere[] Entzweiung“ 
und „Gefühl der Machtlosigkeit“, als „Beziehung der Beziehungslosigkeit“, in 
der es einem Subjekt verwehrt sei, sich die Welt und sich selbst zu eigen machen 
zu können (Jaeggi 2005: 9, 14 f.). Ein Gegenbegriff zu Entfremdung wäre dem-
nach Resonanz als „gelingende Weltbeziehung“, wie es der Soziologe Hartmut 
Rosa vorgeschlagen hat (Rosa 2016). In diesem Sinne nutze ich den Begriff der 
Entfremdung auch in dieser Arbeit.10 Der Kulturanthropologe Bernd Jürgen War-
neken schlägt, um die Kontinuität einer emanzipatorischen entfremdungskriti-
schen Position zu ermöglichen, einen „kritischen Postprimitivismus“ vor, der sich 
vor allem durch ein fortgesetztes Interesse an popularer Kultur (d.h. Kultur der 

„Unterschichten“) auszeichnet (Warneken 2010: 46): 

„Relativ unstrittig dürf te immerhin sein, dass die volkskundliche Kulturwissen-
schaf t ihre Facherfahrung mit kulturromantischen bis -primitivistischen Sehn-
süchten weiterhin zur Beschäf tigung mit alltags- und popularkulturellen Aus-
drucksformen des ‚Unbehagens in der Moderne‘ nutzen sollte. […] Es für denkbar, 
ja wahrscheinlich zu halten, dass sich von vormodernen Kulturen über Lebensauf-
fassungen, Umweltumgang, Geschlechterverhältnis, Solidarstrukturen, Genuss-
formen usw. einiges lernen lässt, muss überhaupt nichts mit Rückkehr-Ideen zu 
tun haben, sondern nur mit der Absicht partieller, Altes und Anderes in die eigene 
Fortentwicklung integrierender Rückgrif fe; auch hier wird keineswegs antimoder-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung98

nistisch für komplexitätsflüchtige Einfalt votiert, sondern für eine Vermehrung 
der kulturellen Vielfalt der Moderne.“ (Warneken 2010: 48 f.)

Es ist allerdings bei Warneken nicht ganz klar, was sich ihm zufolge von den Be-
forschten lernen lässt. Er betont recht deutlich, dass es ihm nicht um eine „anti-
modernistische“ Kritik gehe, sondern um eine Vermehrung der „kulturellen 
Vielfalt der Moderne“, indem man sich mit „kulturellen Ausdrucksformen des 
‚Unbehagens an der Moderne‘“ beschäftige – wodurch auch „Kreativität“ und 
„Widerstand“ popularer Kulturen in den Blick kämen (Warneken 2006). Als poli-
tische Vision wird hier lediglich die „eigene Fortentwicklung“ genannt – Fort-
entwicklung wohin und wozu, das bleibt offen. Im Gegensatz zum „Primitivis-
mus“ um 1900, der auch ein politisches Projekt war – entweder um die Einheit 
des Menschengeschlechts zu bezeugen, oder, im Gegenteil, um die Überlegenheit 
des eigenen Standpunkts wissenschaftlich zu untermauern –, positioniert sich 
der „kritische Postprimitivismus“ in der Nähe von Denkern wie Lévi-Strauss oder 
Clifford Geertz, die Ethnologie gewissermaßen als Archiv möglicher menschli-
cher Lebensformen begreifen, damit aber keinen explizit politischen Anspruch 
verbinden, außer dem, diese Lebensformen sichtbar zu machen. Diese politische 
Vorsicht ist angesichts der weltweiten Gräueltaten, die im 19. und 20. Jahrhundert 
durch den Kulturevolutionismus und die völkische Forschung gerechtfertigt oder 
befeuert wurden, nur allzu verständlich. In Ansätzen wie dem kritischen Postpri-
mitivismus wird Kritik an der Gegenwart quasi durch den Text der ethnologisch 
forschenden Person hindurch von den Beforschten artikuliert, während Erstere*r 
dazu keine inhaltliche Position bezieht11. Das in der Writing-Culture-Debatte und 
von feministischen Wissenschaftler*innen stark gemachte Problem des Othe-
rings wird so allerdings gerade nicht gelöst. 

Ich versuche in dieser Arbeit daher auf einem anderen Weg an die zivilisa-
tionskritische Tradition der Volkskunde anzuschließen: Indem ich mich als For-
scherin selbst offen politisch positioniere als emanzipatorisch orientierte Aktivis-
tin der Degrowth-Bewegung (vgl. auch Kap. 3.2.4), wird es mir möglich, auf die 
im Feld geäußerte oder in technische Artefakte eingeschriebene Zivilisationskri-
tik als Gegenüber auf Augenhöhe zu reagieren – und zwar nicht nur scheinbar in 
einer konkreten Situation im Feld, um den Forschungserfolg nicht zu gefährden, 
sondern tatsächlich: im Feld, in der Art der Analyse und im fertigen Text. Ich ver-
stehe mich als Person, die sich für eine konviviale Gesellschaft engagiert – in der 
Wissenschaft und außerhalb –, folglich ist auch mein Erkenntnisinteresse von 
dieser Positionierung geleitet. Ein Othering findet (unter anderem) immer dann 
statt, wenn die forschende Person den Gott-Trick anwendet, wie es Donna Hara-
way nennt (s.o.), also von einer Position aus spricht, die sich scheinbar außerhalb 
der Welt der Beforschten befindet. Auf eine politische Art und Weise an die zivi-
lisationskritische Tradition anzuschließen bedeutet daher, gemeinsam mit den 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Forschungsperspektive 99

jeweiligen Akteur*innen der Forschung zu fragen, welche Rolle Zivilisationskritik 
im Forschungsfeld spielt oder spielen kann, in diesem Fall in der Degrowth-Bewe-
gung bzw. beim Streben nach einer konvivialen Gesellschaft. Das bedeutet nicht, 
dass diese Frage zwingend genau so mit den Akteur*innen diskutiert werden 
müsste (denn das würde viele potentielle Forschungsfelder, in denen Menschen 
keine Lust haben oder es nicht gewohnt sind, abstrakte Themen zu besprechen, 
von vorneherein ausschließen), sondern dass die verbalen und nonverbalen Äuße-
rungen im Feld inhaltlich ernst genommen werden als Teil eines politischen Dis-
kurses. Anders formuliert: Es macht einen Unterschied, ob über jemanden oder 
mit jemandem gesprochen und nach-/gedacht wird. Die Voraussetzung für Letz-
teres ist die Offenlegung der eigenen politischen Positionierung. 

Der Ruf nach einer politisch situierten wissenschaftlichen Praxis wird auch 
aus dem Umfeld der interdisziplinären Nachhaltigkeitsforschung laut, als Teil de-
rer sich diese Forschung auch versteht. So sprachen die Akteur*innen des Projekts 
CaGe – Care, Gender und Green Economy12 davon, dass es inzwischen mehr normati-
ve und kritische Wissenschaft gebe, ebenso Bündnisse zwischen Nachhaltigkeits-
forschung und sozialen Bewegungen (Hackfort et al. 2014). Die internationale 
und interdisziplinäre Forschung zu Degrowth betont ebenfalls die Notwendigkeit 
einer politischen Positionierung im Forschen und sieht eine „Demokratisierung 
von Wissen“ als notwendig an: 

„Entsprechend fordert die Degrowth-Bewegung die Politisierung von Wissen-
schaf t und Technik gegen die zunehmende Technokratisierung der Politik. Eine 
saubere Trennung zwischen Wissenschaf t und Politik ist nicht aufrechtzuerhalten, 
wenn es um die Fragen der globalen Wirtschaf t oder den Klimawandel geht, ein 
Bereich, in dem ‚Kriege um die Wahrheit‘ geführt werden und Werte hinter den 
Erkenntnissen stehen, die verschiedene Akteure ins Feld führen. Neue Modelle der 
demokratisierten Wissensgewinnung sind notwendig.“ (d’Alisa et al. 2016: 28)

Einen Vorschlag für eine solche Demokratisierung unterbreitet die seit 2012 im 
deutschsprachigen Raum tätige Initiative Forschungswende, die eine Orientierung 
von Forschung am „Gemeinwohl“ fordert, was sie durch eine stärkere Beteiligung 
zivilgesellschaftlicher Organisationen an Forschungsprozessen erreichen will:

„Die Plattform fordert eine stärker partizipative und transparente Wissenschaf ts-
kultur, in deren Rahmen sich zivilgesellschaf tliche Organisationen stärker als bis-
her in die Debatte um Rahmenbedingungen, Strukturen und Fragestellungen von 
Wissenschaf t und Forschung einbringen können.“ (Forschungswende 2012)

Eine solche Ausrichtung bedeutet keine Einschränkung der Forschungsfreiheit, 
sondern im Gegenteil deren Erweiterung. Denn in einer Zeit, in der ein Groß-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung100

teil der Forschung drittmittelfinanziert ist, müssen sich Forschende mit ihren 
Themen den Agenden der Drittmittelgeber anpassen. Und diese Agenden favo-
risieren in der Regel auch im Bereich der Nachhaltigkeit einen durch technische 
Innovationen vorangetriebenen Modernisierungskurs vor etwaigen strukturel-
len gesellschaftlichen Veränderungen als Möglichkeit einer sozial-ökologischen 
Transformation (Ober 2014). Dem will der Zusammenschluss entgegenwirken 
durch „[g]leichberechtigte und frühzeitige Einbeziehung von VertreterInnen der 
Zivilgesellschaft in Agenda-Prozesse zur Themenfindung und Ausgestaltung von 
Forschungsprogrammen“ (Forschungswende 2012).13

Umstritten ist in der engagierten Forschung – innerhalb wie außerhalb der 
Kulturanthropologie –, was politische Situierung in der wissenschaftlichen Pra-
xis genau bedeutet. Sollen Wissenschaftler*innen durchgehend einen normativen 
Standpunkt in ihrer Arbeit einnehmen (auch in Kontakt mit den Forschungspart-
ner*innen und in der Auswertung des Materials), oder sollen sie nur bestimmte 
normative Ideen als Leitlinien der Arbeit setzen und sich ansonsten um eine Art 
der Neutralität bemühen? Und: woher kommen die Normen, auf die sie sich bezie-
hen? Im englisch-, französisch- und spanischsprachigen Degrowth-Diskurs wird 
die gebräuchlichste Antwort auf diese Frage mit der Post-normal Science, also der 
postnormalen Wissenschaft (D’Alisa  / Kallis 2014) gegeben, die im Kontext der 
Ökologischen Ökonomik entstanden ist. Diese Perspektive kommt bei komplexen 
technisch-kulturellen Problemlagen – wie dem Klimawandel oder der Endlage-
rung von Atommüll –, die von einem hohen Grad an Nicht-Wissen auch auf Seiten 
der Wissenschaft geprägt sind, zum Einsatz. Aus dieser Anerkennung des Nicht-
Wissens folgt, dass eine Lösung für das Problem im Dialog mit potentiell betrof-
fenen Nicht-Wissenschaftler*innen gefunden werden muss, wofür verschiedene 
Wissensformen, Werte und Glaubenssysteme einzubeziehen sind:

„Die Postnormale Wissenschaf t schlägt die Ausweitung der Peer-review-Gemein-
schaf t vor, um die Qualität des wissenschaf tlichen Inputs bei der Entscheidungs-
findung zu gewährleisten. Dieser Peer-review-Gemeinde sollen alle angehören, 
nicht zuletzt auch Laien. Die Postnormale Wissenschaf t fordert dazu auf, Ent-
scheidungen nicht mehr durch ‚Expertengruppen‘ wie Wissenschaf tsausschüsse 
und Beratungsgremien fällen zu lassen, sondern durch ‚Expertengemeinschaf-
ten‘.“ (D’Alisa et al. 2016: 28)

Woher kommen die Normen in diesem Fall? Sie werden von zivilgesellschaftli-
chen Partner*innen eingebracht, die als „Aktivisten von Interessen und Werten 
angetrieben werden“ und die mit den „leidenschaftslosen Wissenschaftlern“ eng 
kooperieren (Martinez-Alier et al. 2011: 1, Übersetzung A.V.). Es entsteht so eine 
strategische Allianz zwischen zivilgesellschaftlichen Organisationen und der 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Forschungsperspektive 101

Wissenschaft, die gegenseitig von ihrem spezifischen Wissen profitieren und sich 
wechselseitig aufeinander beziehen können. 

Konviviale Forschung weist im Arbeitsmodus gewisse Ähnlichkeiten mit der 
postnormalen Wissenschaft auf, indem auch in ihrem Fall eng mit Aktivist*innen 
oder anderen positionierten Akteur*innen zusammengearbeitet wird. Zugleich 
aber ermöglicht sie es auch der forschenden Person, einen dezidierten Stand-
punkt zu beziehen, und misst Wissenschaft nicht an ihrer behaupteten Leiden-
schaftslosigkeit. Konvivialität als analytisches Konzept (s. Kap. 2) sieht Wissen 
immer als relational und partiell an. Damit ist die konviviale Forschungspers-
pektive einem kulturanthropologischen situierten Forschen verbunden, das den 
gesamten Forschungsprozess – von der Datenerhebung über die Analyse bis hin 
zur Darstellung – umfasst. In dieser Hinsicht kann die konviviale Forschung den 
Forschungskanon der Degrowth-Forschung, die methodisch bislang eng auf die 
naturwissenschaftlich-ökonomisch geprägte Post-normal Science beschränkt ist, 
um ein kulturanthropologisches Verständnis erweitern. 

Eine konviviale Forschungsperspektive kann zugleich die qualitative sozial-
wissenschaftliche Forschung erweitern – durch den expliziten Bezug auf Konvi-
vialität – und ihr dabei helfen, das „Problem“ der Normativität neu anzugehen. 
Die Soziologie, insbesondere die Umweltsoziologie, scheut sich häufig davor, of-
fen normative Standpunkte einzunehmen – sie sieht sich vielmehr als Helferin, 
um einen fairen politischen Aushandlungsprozess für normative Kriterien zu 
unterstützen, wie es der Umweltsoziologe Stephan Lorenz (in einem Paper für das 
DFG-Kolleg Postwachstumsgesellschaf ten) deutlich macht: 

„Zumindest aus soziologischer Perspektive können für eine solche nachhaltige Ent-
wicklung [gemeint ist eine Postwachstumsperspektive, A.V.] keine substanziellen 
Kriterien angegeben werden im Sinne konkreter Handlungsanweisungen, was 
zu tun und zu lassen ist. Vielmehr bietet es sich an, von einem pragmatistischen 
Politikverständnis auszugehen, das demokratische Politik als notwendig experi-
mentellen Such- und Lernprozess auf fasst (vgl. Dewey 1997; Lamla 2013), und sich 
darüber hinaus an prozeduralen Modellen zu orientieren. […] Zwecke sind keine 
unabhängigen Variablen, von denen aus der Kritiker, die Kritikerin mit größter 
Gewissheit ihr Urteil deduzieren könnte. Schon gar nicht können Zwecke wissen-
schaf tlich gesetzt werden, sie sind Gegenstand politischer Aushandlungen. Sozio-
logisch besteht die Aufgabe vielmehr darin, Mittel-Zweck-Relationen aufzuklären 
und ihr Zustandekommen zu analysieren sowie gegebenenfalls auf Defizite, Aus-
grenzungen und Blockaden in den Aushandlungsprozessen aufmerksam zu ma-
chen.“ (Lorenz 2015: 7)

Die Möglichkeiten kritischer Wissenschaft werden in dieser umweltsoziologi-
schen Perspektive darauf beschränkt, Modelle dafür zu entwickeln, wie Prozesse 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung102

der Willensbildung ablaufen sollten; die Normen würden in „politischen Aus-
handlungen“ hergestellt, die Rolle der Wissenschaft sei es, dafür Hilfestellun-
gen zu leisten. Die Wissenschaftler*innen selbst bleiben bei diesem Ansatz ohne 
Standpunkt: Ihnen kommt keine dezidiert eigene Stimme in den politischen Aus-
handlungen, sondern nur eine indirekte Rolle zu, indem sie darauf hinwirken, 
dass der Aushandlungsprozess ohne „Defizite, Ausgrenzungen und Blockaden“ 
ablaufen kann. Diese Argumentation birgt die Gefahr eines endlosen Regresses 
der Letztbegründungen: Wer bestimmt, dass Zwecke dann am besten definiert 
werden, wenn sie aus einem fairen Aushandlungsprozess hervorgehen? Wer de-
finiert, was fair ist? Welche Blockaden und Ausgrenzungen (zum Beispiel rassis-
tische Argumente) aus Diskursen werden von der forschenden Person als legitim, 
welche als illegitim erachtet? Schon an diesen wenigen Fragen wird deutlich, dass 
nichtnormative sozialwissenschaftliche Aussagen über die Welt letztlich unmög-
lich sind (s. dazu auch Kap. 2). Insgesamt nimmt die Kritische Soziologie, und 
dabei beziehe ich mich insbesondere auf das DFG-Kolleg Postwachstumsgesell-
schaf ten in Jena, eine etwas andere Position ein. Gesellschaftskritik ist in dieser 
Sichtweise geradezu Ziel der Soziologie: Sie müsse gewissermaßen ein Korrektiv 
zu gesellschaftlichen Fehlentwicklungen darstellen, ihr Maßstab sei dabei das 
oben bereits erwähnte „leidende Subjekt“. Es geht der Kritischen Soziologie also 
nicht in erster Linie um „Zwecke“, die in „Aushandlungen“ zu finden wären, son-
dern darum, die Opfer und Benachteiligten real bereits stattgefunden habender 
gesellschaftlicher Aushandlungen zu Wort kommen zu lassen. Woher kommen 
die Normen in diesem Ansatz? Sie stammen von den „Betroffenen“ selbst (die al-
lerdings von den Wissenschaftler*innen gefunden werden müssen), und die Wis-
senschaftler*innen, denen es auch in diesem Fall nicht zusteht, eigene Zwecke zu 
setzen, bringen sie zu Gehör (Dörre et al. 2009). Die Benachteiligten müssen da-
bei nicht zwingend auf der sozialen Leiter unten Stehende sein; gemäß Hartmut 
Rosas Argumentation kann es sich auch um sämtliche vom Kapitalismus Betrof-
fenen handeln, die gemeinsam – wenn auch auf unterschiedliche Weise – unter 
dem Beschleunigungsdiktat ächzen.14 Von diesem kritisch-soziologischen Ansatz 
unterscheidet sich die konviviale Forschungsperspektive durch die Verschiebung 
des Fokus weg vom „leidenden Subjekt“ hin zur Konvivialität. Die Migrationsso-
ziolog*innen Magda Nowicka und Stephen Vertovec schreiben dazu:

„While many theories and studies focus on conflicts, ruptures and discontinuities 
in social, ethnic and inter-religious relations, there is still relatively little knowled-
ge, description and theory concerning the ways people live together successfully, 
how they envision a modus co-vivendi and what strategies they create in order to 
practice it.” (Nowicka / Vertovec 2014: 342)

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Forschungsperspektive 103

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass das erste Kennzeichen der kon-
vivialen Forschungsperspektive – ein normativer Standpunkt der forschenden 
Person, die das Beitragen zu einer konvivial(er)en Gesellschaft als Ziel des Wis-
senserwerbs ansieht – an die kritischen Traditionen der sozialwissenschaftlich 
geprägten Sozialkritik, der volkskundlichen und kulturanthropologischen Zivi-
lisationskritik sowie der technisch-naturwissenschaftlichen Ökologiekritik an-
knüpft. 

Die erneute Wende zum politisch situierten Forschen, wie hier mit der kon-
vivialen Forschung vorgeschlagen, ist Teil einer breiteren Bewegung in der Kul-
turanthropologie. Sie findet sich zum einen im politisch umkämpften Feld der 
Migration, in der Forscher*innen eindeutig Position beziehen und auch außer-
halb der Universität politisch auftreten (Fontanari et al. 2014), zum anderen im 
Feld der Gender-Forschung, in der seit den 1980er Jahren vor allem Frauen und 
Queers mit explizit politischen Ansprüchen hervortreten. Beide Felder stehen 
klar in der Tradition einer emanzipatorischen Sozialkritik, die in den 1970er Jah-
ren – im Zuge der verstärkten Orientierung an den Sozialwissenschaften – auch 
für die Kulturanthropologie bedeutend wurde. Ihr Ziel ist die „Veränderung der 
Verhältnisse in Richtung Emanzipation und soziale Gerechtigkeit“ (Binder / Hess 
2013: 49). Ein positiver politischer Bezug zur Zivilisationskritik ist wegen der aus-
geführten historischen Schuld der ethnologischen Wissenschaften weitaus prob-
lematischer und daher seltener. Auch die Beschäftigung damit nimmt allerdings 
zu; so konstatiert die neuseeländische Kulturanthropologin Joel Robbins für die 
englischsprachige Kulturanthropologie, dass im 21. Jahrhundert das Forschungs-
feld des „leidenden Subjektes“ (das den Primitivismus abgelöst habe) langsam um 

„Praxen des Guten“ ergänzt werde (Robbins 2013). Dieser Befund könnte durch-
aus auch für die Empirische Kulturwissenschaft zutreffen. Dafür sprechen, als 
Seismografen des Forschungsinteresses im Fach, die Qualifikationsarbeiten 
und Vorlesungsverzeichnisse der vergangenen Jahre, in denen Begriffe einer in-
tentionalen politischen Praxis wie „Commons“, „Postwachstum“, „Solidarische 
Ökonomie“, „Nachhaltigkeit“, „Kooperation“ und dergleichen auffallend zuneh-
men.15 Das hat sicherlich auch mit der gesellschaftlich insgesamt nachlassenden 
Prägekraft der Formeln Wachstum und Fortschritt zu tun und einer damit ver-
bundenen Suche nach Alternativen. Der dritte Bezugsrahmen – die naturwissen-
schaftlich-technische Ökologiekritik und ihr Rahmen einer politisch situierten 
Forschung als transformativer Wissenschaft – ist im Bereich der Empirischen 
Kulturwissenschaft bislang eher selten anzutreffen.16 Wenn Themen aus die-
sem Bereich aufgriffen werden, als energopolitics (Sperling 2017) etwa oder in der 
Stadtforschung (Niewöhner 2014), so geschieht dies im Allgemeinen mit einem 
distanzierten Blick; mit professioneller analytischer Schärfe werden Verbindun-
gen und Verf lechtungen des Feldes sichtbar gemacht, die Position der forschen-
den Person zu den benannten ökologischen Problemen aber bleibt im Unklaren. 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung104

Eine Ausnahme bilden die Studienprojekte von Leonore Scholze-Irrlitz zu öko-
logischen Bewegungen im ländlichen Raum, die aufgrund ihres Charakters als 
Studienprojekte aber keinen geschlossenen theoretischen Rahmen aufweisen 
(Scholze-Irrlitz 2006, 2008). 

Angesichts der von Naturwissenschaftler*innen konstatierten Gefährdungen 
durch Klimawandel, Biodiversitätsverlust, Bodenerosion etc. mutet es aus mei-
ner Sicht merkwürdig an, im kulturwissenschaftlichen Lehnstuhl eine Position 
außerhalb dieser Ereignisse einnehmen zu wollen – betreffen sie doch den Zu-
stand des gesamten Planeten und ihrer Bewohner*innen, zu denen auch Kultur-
anthropolog*innen gehören. Mit einer konvivialen Forschungsperspektive und 
einem damit verbundenen normativen Standpunkt versuche ich, die nachge-
zeichneten drei Positionen (Sozialkritik, Zivilisationskritik, Ökologiekritik) zu 
verknüpfen, um so der Gegenwart und dem Forschungsfeld gleichermaßen an-
gemessen zu begegnen. Vielleicht ist es kein Zufall, dass es sich bei dieser Arbeit 
zu Konvivialität um eine kulturanthropologische handelt – immerhin enthält und 
verbindet die Fachtradition der Empirischen Kulturwissenschaft zumindest die 
ersten beiden kritischen Perspektiven.

3.1.2 Gemeinsam forschen mit Akteur*innen, die (implizit oder explizit) 
         Konvivialität anstreben 

Als Forscherin, die engagierte empirische Forschung betreibt, kann ich Detekti-
vin, Journalistin oder Aktivistin sein – oder natürlich auch eine Mischung dieser 
drei Idealtypen. In der aufdeckenden (oder: dekonstruktivistischen) Forschung 
werden Forscher*innen quasi als Detektiv*innen tätig, die offenlegen und sicht-
bar machen, inwiefern Zustände, Diskurse, Gruppen etc. bestimmten Normen 
widersprechen. Ich habe dafür oben das Beispiel der Umweltsoziologie angeführt, 
aber auch in Studien zu sexistischen, rassistischen, klassistischen Diskursen und 
Praktiken wird häufig so gearbeitet. Eine zweite Möglichkeit ist, als eine Art Jour-
nalistin denjenigen Menschen eine öffentliche Stimme zu geben, die offensicht-
lich von solchen Strukturen negativ betroffen sind. Dies trif ft insbesondere auf 
soziologische und kulturanthropologische Arbeiten zu, die sich mit dem „leiden-
den Subjekt“ im Sinne Robbins beschäftigen (Bourdieu / Schultheis 2009; Robbins 
2013). Eine dritte Rolle ist die der Aktivistin, wie sie in der Participatory Action 
Research (Hamm 2013), in der Reallabor-Forschung (Schneidewind / Singer-Bro-
dowski 2014) oder in der aktivistischen Feldforschung in sozialen Bewegungen 
(Militant Ethnography) eingenommen wird (Juris / Khasnabish 2013a). 

Die empirische Forschung zu Konvivialität, das wurde im Abschnitt oben 
bereits deutlich, lässt sich eher einer „Anthropologie des Guten“ als der „Anth-
ropologie des leidenden Subjekts“ zuordnen. Die Rolle der Journalistin ist damit 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Forschungsperspektive 105

für eine Forschung zu Konvivialität weniger geeignet,17 ähnlich verhält es sich 
mit der detektivischen Arbeit. Die Stärke von Konvivialität als normativem und 
analytischem Konzept eines anzustrebenden Guten ist nicht im Anprangern von 
Zuständen, sondern in der utopischen Imagination zu suchen. In diesem Sinne 
verstehe ich die konviviale Forschungsperspektive, wie sie hier vertreten wird, als 
aktivistische: als gemeinsame Forschung im Feld mit Akteur*innen, die explizit 
oder implizit eine konviviale Gesellschaft vorausleben oder begehren. Aktivisti-
sche Forschung meint damit mehr und anderes, als Veränderungen und Inter-
ventionen im Feld anzustoßen. Zum einen verstehe ich den gemeinsamen Bezug 
auf ein normatives Ziel – eine konvivial(er)e Gesellschaft – als Schutz vor der Ver-
einnahmung durch beliebige politische Ziele. So wurde die Participatory Action 
Research (PAR) zwar ursprünglich als Strategie entwickelt, um das Wissen margi-
nalisierter Gruppen sichtbar zu machen und zu einer Emanzipation beizutragen; 
mittlerweile wird es im Kontext neoliberaler Aktivierungspolitik jedoch häufig 
zur gesellschaftlichen Steuerung eingesetzt (Hamm 2013). Dadurch, dass sich der 
normative Anspruch in diesem Konzept allein auf Beteiligung und Intervention 
bezieht (darüber hinaus aber nicht inhaltliche gefüllt ist), kann es für ganz ver-
schiedene politische Zielsetzungen vereinnahmt werden. Dies ist bei konvivialer 
Forschung nicht der Fall.

 Zum anderen sehe ich das gemeinsame Forschen mit Akteur*innen, die 
ebenfalls eine konvivial(er)e Gesellschaft anstreben, als wichtig an, weil es be-
deutet, mit Forschungspartner*innen zu arbeiten, die sich bereits von sich aus 
in einen intentionalen Transformationsprozess begeben haben. Mit dieser Ein-
grenzung unterscheidet sich konviviale Forschung von der nachhaltigkeitsorien-
tierten Transformationsforschung in „Reallaboren“ (Schneidewind 2014). Die von 
Uwe Schneidewind pointiert so genannte transformative Wissenschaft bezieht 
ihren Auftrag aus naturwissenschaftlich ermittelten ökologischen Grenzen18 der 
Tragfähigkeit des Planeten und einem daraus resultierenden notwendigen und 
dringenden Umbau der Gesellschaft (Schneidewind 2014). Der Fokus liegt dabei 
auf Transdiziplinarität, also einer Zusammenarbeit von Natur- und Sozialwis-
senschaftler*innen und anderen gesellschaftlichen Kräften (Politik, Wirtschaft, 
NGOs), erforscht werden sowohl technische als auch soziale „Innovationen“; idea-
lerweise geschieht dies in einem „Reallabor“, also an einem konkreten Ort (einem 
Stadtviertel, einer Bezirksinitiative, einem Unternehmen etc.), der bereits besteht 
oder von den Wissenschaftler*innen definiert wird und in dem solche Innovatio-
nen ausprobiert werden. Die transformative Wissenschaft verfolgt die Idee, dass 
sich die gesamte Wissenschaftslandschaft dem Leitbild der Nachhaltigkeit ver-
schreibt und Transdiziplinarität zur Normalität wird. Angestrebt wird dabei das 
Generieren eines „Handlungswissens“ (das z.B. in der Politikberatung genutzt 
werden kann). Diese Art des Forschens wird vor allem an freien ökologischen 
Forschungsinstituten wie dem Wuppertal Institut für Klima, Umwelt, Energie, dem 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung106

Institut für ökologische Wirtschaf tsforschung (IÖW) oder dem Institut für stadtöko-
logische Forschung (ISÖF) betrieben und von der Zivilgesellschaf tlichen Plattform 
Forschungswende unterstützt. Auch Harald Welzers Begriff des „Transformations-
designs“ und das Norbert Elias Center for Transformation Design & Research (Europa-
Universität Flensburg), das er mitbergündet hat, gehören im weiteren Sinne dazu 
(Sommer / Welzer 2017). Woher in der transformativen Wissenschaft die Normen 
kommen, denen sie folgt, ist nicht ganz eindeutig. Zunächst einmal stammen sie 
von Wissenschaftler*innen, die aufgrund bestimmter Erkenntnisse (z.B. aus der 
Klimaforschung) die Notwendigkeit einer „großen Transformation“ feststellen 
(Wissenschaftlicher Beirat der Bundesregierung Globale Umweltveränderun-
gen [WBGU] 2011). In Rahmen transdisziplinärer Forschung und gemeinsam 
mit Akteur*innen aus Politik, Wirtschaft, Umweltbewegungen, Gewerkschaften 
schaffen sie dann verschiedene Wissensformen: Systemwissen (wie funktioniert 
was?), kontextabhängiges Transformationswissen (wie kommen wir da hin?) und 
sogenanntes „wertbehaftetes“ Zielwissen (Schneidewind 2014: 42  f.). Anders als 
Lorenz es für die Soziologie formuliert, sieht Schneidewind die Wissenschaft – 
allerdings als transdisziplinäre Wissenschaft, die zuvor verschiedene Stakehol-
der konsultiert hat – durchaus in der Rolle, die Ziele zu setzen: Wissenschaft und 
Forschung müssten in der „großen Transformation“ der (deutschen) Gesellschaft 
eine Vorreiterrolle spielen und den gesellschaftlichen Umbau durch ihr Wissen 
anleiten (Schneidewind 2014: 28). Aus einer kulturanthropologischen* Perspekti-
ve ist diese starke Rolle der Wissenschaften – als Vorreiterinnen der gesellschaft-
lichen Transformation – aus historischen Gründen einigermaßen suspekt (s. Kap. 
3.1.1); daher könnte hier eine kulturanthropologische Intervention hilfreich sein, 
die der transformativen Forschung einen zusätzlichen Rahmen für die Selbst-
ref lexion bietet. In der konvivialen Forschung wird das Problem gelöst, indem 
gezielt mit solchen Akteur*innen zusammengearbeitet wird, die bereits für eine 
konviviale Gesellschaft engagiert sind. Sie etabliert also nicht neue Reallabore, in 
denen sie Menschen mit Veränderungsnotwendigkeiten konfrontiert (top-down)19, 
sondern verortet Potenziale der Zusammenarbeit dort, wo Menschen bereits aus 
eigenem Antrieb Möglichkeitsräume geschaffen haben. 

Ein ambivalenter Punkt konvivialer Forschung, jedenfalls in dieser Arbeit, ist, 
dass nicht immer trennscharf zu ermitteln ist, ob eine Gruppe oder Initiative dem 
Ziel einer konviviale(re)n Gesellschaft verpf lichtet ist. Der Begriff Konvivialität 
ist in Deutschland wenig etabliert und Gruppen nutzen ihn hier (im Gegensatz 
zu Frankreich) kaum als Eigenbezeichnung. Daher musste ich mich in der For-
schungspraxis an Kriterien orientieren, die Konvivialitätsnähe versprachen (zu 
den Kriterien für die Auswahl meiner Forschungspartner*innen s. Kap. 3.2.1). Als 
Konsequenz habe ich bei diesem zweiten Merkmal konvivialer Forschungspers-
pektive – Gemeinsam forschen mit Akteur*innen, die (implizit oder explizit) Konvivia-
lität anstreben – das Begriffspaar „implizit oder explizit“ ergänzt. Damit werden 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Forschungsperspektive 107

potenziell auch Akteur*innen eingeschlossen, die das Wort konvivial weder nut-
zen noch zu kennen brauchen; Gruppierungen, die sich deutlich entgegen der im 
vorherigen Kapitel definierten Vorstellung von Konvivialität positionieren, blei-
ben indes ausgeschlossen. 

3.1.3 In einer konvivialen Weise mit den Akteur*innen zusammenarbeiten

In der heutigen Kulturanthropologie ist es beinahe zu einem Gemeinplatz gewor-
den, eine „Forschung auf Augenhöhe“ anzustreben. Einer der fachimmanenten 
Hauptgründe dafür ist sicherlich, dass heute ein größerer Teil der empirischen 
Forschung mit Personen und Gruppen stattfindet, die eine ähnliche formale Aus-
bildung genossen haben wie die forschende Person (Boyer 2015; Niewöhner 2016). 
Ein fachexterner Grund mag sein, dass kooperative Forschung unter Einbezie-
hung nichtwissenschaftlicher Akteur*innen in den vergangenen zehn Jahren zu 
einem politisch geförderten Forschungsmodus geworden ist, was sich zum Bei-
spiel in den Formulierungen von EU-Förderprogrammen für wissenschaftliche 
Arbeit zeigt (Science in Society 2020). Eine fachspezifische Formulierung koope-
rativer Forschung ist die von den US-Anthropologen Douglas Holmes und George 
Marcus prominent gemachte kollaborative Forschung. Hierbei ergibt sich die 
gemeinsame Zielsetzung von Forschenden und Akteur*innen im Feld aus einem 
beliebigen gemeinsam beforschten Themenfeld, zum Beispiel der Besserstellung 
von Menschen mit Gehbehinderungen oder dem gemeinsamen Interesse an der 
Entwicklung synthetischen Lebens (Holmes / Marcus 2008). Eine etwas abgewan-
delte Form, die ko-laborative Forschung, schlägt Jörg Niewöhner vor (Niewöhner 
2016). Er unterscheidet zwischen kollaborativem (Marcus) und ko-laborativem 
Forschen: Ersteres bezeichne das eingebettete Forschen, bei dem Forschungs-
partner*innen Weg und Ziele teilten, Letzteres meine ein Zusammentreffen (das 
durchaus für beide Seiten von Vorteil sein kann) an einem bestimmten Raum-
Zeit-Ort, womit nicht notwendig geteilte Mittel oder Ziele einhergingen (ebd.). 
Die ko-laborative Forschung macht gegenüber der kollaborativen deutlich, dass 
die Forschungspartner*innen von sehr verschiedenen Werten und Normen ge-
leitet sein können – und dennoch eine punktuelle Zusammenarbeit möglich ist. 
Forschungsethisch können solche geteilten Unternehmungen jedoch sehr heikel 
werden, etwa wenn sich die forschende Person aus ihrem politischen Standpunkt 
heraus detektivisch (s.o.) betätigen will, um Normen und Verhaltensweisen, die 
ihren eigenen zuwiderlaufen, im Feld aufzudecken. Zurecht werden sich dabei 
viele Forschungspartner*innen bloßgestellt oder ausgenutzt fühlen – das ge-
schieht ihnen Recht, mag die forschende Person unter Verweis auf höherwertige 
Normen (Menschenrechte, Schutz des Lebens, o.Ä.) argumentieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung108

Gleichzeitig haftet dem Begriff der Kollaboration nicht nur im deutschen Sprach-
gebrauch etwas Negatives an – eine Zusammenarbeit im und trotz des Wissens um 
deren Verwerf lichkeit. Dies kann auch bei kollaborativer Forschung der Fall sein: 
wenn es der forschenden Person trotz bester detektivischer Absichten schwerfällt, 
der erfahrenen Gastfreundschaft mit Dekonstruktion zu begegnen. Im Sinne der 
Konvivialität ist dies absolut verständlich: Die positive Gabe der Gastfreundschaft 
im Namen einer höheren Norm in die negative Gabe der Bloßstellung zu verwan-
deln, ist niemals ein konvivialer Akt – auch wenn er moralisch richtig sein mag 
und formal anonymisiert wird. Daher muss sich eine Forschung, bei der in kon-
vivialer Weise mit den Akteur*innen zusammengearbeitet werden soll, auf em-
pirische Felder beschränken, die dies durch eine geteilte Zielsetzung tatsächlich 
auch ermöglichen. Tendenziell wird daher in anderen Feldern geforscht, als dies 
in der nachhaltigkeitsorientierten Transformationsforschung mit „Reallaboren“ 
geschieht (Schneidewind 2014), bzw. ist Auswahl an möglichen Feldern stärker 
eingeschränkt. Das schränkt natürlich auch den Gegenstandsbereich der konvi-
vialen Forschung ein – was aber auch völlig in Ordnung ist: Konviviale Forschung 
ist schließlich nur eine Art unter vielen, engagierte Forschung zu betreiben. In 
diesem Sinne verstehe ich die ko-laborative Forschung als eine Forschungsper-
spektive, die idealerweise in Feldern, in denen die Ziele der Partner*innen ver-
schiedene sind, ihren Einsatzbereich hat. Die konviviale Forschung, die mit der 
ko-laborativen viele Formate der Forschungspraxis teilt, kann hingegen dort zum 
Einsatz kommen, wo eine Zielübereinstimmung zu erwarten ist.20 

Auf der Basis gemeinsamer Ziele der forschenden Person und der Akteur*in-
nen des Feldes – während die Wegvorschläge möglicherweise völlig unterschied-
lich sind – können sich in der Forschung konstruktive Konf likte ergeben. Das ge-
teilte Ziel macht eine produktive Auseinandersetzung zwischen beiden Parteien 
unter Umständen erst möglich und erlaubt, dass die Anwesenheit der forschen-
den Person nicht als Störfaktor, sondern als Bereicherung wahrgenommen wird. 
Die forschende Person und die Akteur*innen können zeitweise zu gemeinsam 
Suchenden werden. Konvivial Forschende werden so aus ihrer traditionell-eth-
nologischen Rolle der brav nickenden stummen Zuhörer*innen entlassen und zu 
echten, ernstzunehmenden und kritischen Dialogpartner*innen im Feld. 

3.1.4 Verschiedene Darstellungen der Erkenntnisse

Im Mainstream ethnographischer Forschung, wie sie beispielsweise auch in der 
qualitativen Soziologie betrieben wird, gilt es als „Kunstfehler des going native“ 
(s.u.), wenn die Darstellung der Forschungsergebnisse nicht einen gewissen de-
tektivischen Touch hat. So schreiben Breidenstein et al. in ihrem Lehrbuch zur 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Forschungsperspektive 109

Ethnografie als „Differenz zwischen Teilnehmer- und Beobachterverstehen“ Fol-
gendes: 

„Wenn gar keine Dif ferenz zur Teilnehmer-Perspektive aufscheint, kann eben dies 
den Kunstfehler des going native anzeigen: Es können Zweifel entweder an der 
Neutralität des Ethnographen oder der Qualität seiner Analyse entstehen. […] Eine 
Übereinstimmung der Perspektiven mag sich punktuell im Sinne von Brücken der 
Verständigung ergeben, entscheidend aber bleibt es, eine Dif ferenz zwischen Teil-
nehmer- und Beobachterverstehen zu entfalten.“ (Breidenstein et al. 2015: 187)

Explizites Ziel einiger Formen aktivistischer Forschung, etwa der Militant Ethno-
graphy, ist es dagegen, Wissen für soziale Bewegungen zur Verfügung zu stel-
len. Dieser Zugang findet sich beispielsweise in dem kulturanthropologischen 
Sammelband Insurgent Encounters der US-Anthropologen Jeffrey S. Juris und 
Alex Khasnabish (2013a). Darin versammeln sie ethnographische Forschungen 
zu transnationalen sozialen Bewegungen, insbesondere der globalisierungskriti-
schen Bewegung der 1990er und 2000er Jahre. Juris und Khasnabish halten fest, 
dass sie selbst als Teil der Bewegungen forschen, als Forscher-Aktivisten. Sie le-
gen ihre politische Position offen, denn eine neutrale Sicht existiere nicht, und 
arbeiten mit den Beforschten zusammen: 

„On the one hand political engagement means explicitly taking sides, recognizing 
that even the most seemingly objective accounts have an implicit politics. As Vic-
toria Sanford argues, ‚activist scholarship reminds us that all research is inherently 
political – even, and perhaps especially, that scholarship presented under the gui-
se of ‚objectivity‘, which is really no more than a veiled defense of the status quo‘ 
(Sanford 2006, 14). On the other hand, political engagement also means working 
together with the subjects of our research.“ (Juris / Khasnabish 2013b: 25 f.)

Befinden sich diese beiden Perspektiven einfach an verschiedenen Enden des 
Spektrums, kulturanthropologisch zu arbeiten? Ich denke, Breidenstein et al. 
(2015) verwechseln möglicherweise Neutralität mit Eigensinn. Denn die „Diffe-
renz zur Teilnehmer-Perspektive“, die sie nicht ganz zu unrecht als Qualitäts-
merkmal einer mit Feldforschung entstandenen Arbeit anmahnen, zeigt sich 
keineswegs in der „Neutralität“ der forschenden Person – sondern darin, den 
Eigensinn wissenschaftlicher Textproduktion ernst zu nehmen, die nämlich 
anderen Regeln folgt als ein aktivistisches Flugblatt, ein Meinungsbeitrag oder 
eine Streitschrift.21 Die „Differenz zur Teilnehmer-Perspektive“ zeigt sich in der 
analytischen Schärfe der Interpretation der zum Material gemachten Wirklich-
keit und in deren überzeugender Darstellung. Diese Interpretation müssen die 
Forschungspartner*innen im Feld nicht teilen, auch nicht bei einer aktivistischen 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung110

Forschung, ebenso wenig wie das Genre einer wissenschaftlichen Dissertations-
schrift für alle Akteur*innen im Feld verständlich sein muss (aber darf); in kon-
vivialer Weise mit Forschungspartner*innen zusammenzuarbeiten heißt auch, 
Differenzen in der Form auszuhalten. Was konvivial Forschen nicht meint, ist, die 
Arbeit der forschenden Person als „Hilfswissenschaft“ für ein von den Akteur*in-
nen alleine formuliertes Ziel zu deuten. Auch in diesem Fall wäre kein Forschen 

„auf Augenhöhe“ gegeben. Stattdessen gilt es, die verschiedenen Outputs von Wis-
senschaftler*innen und Akteur*innen als gleichermaßen hilfreiche Schritte auf 
dem Weg zu einem gemeinsam verfolgten Ziel zu begreifen. 

Das Konzept der konvivialen Forschung verbindet zusammenfassend folgen-
de Elemente: 1. einen normativen Standpunkt, von dem aus Kritik an den Ver-
hältnissen möglich (und notwendig) wird; 2. den Anspruch, auf echter Augenhöhe 
mit den Beforschten zu arbeiten, da alle Beteiligten ein gemeinsames Ziel teilen 
und folglich den Nutzen einer Zusammenarbeit sehen; 3. den Anspruch, einer für 
alle Beteiligten angenehm verlaufenden vertrauensvollen Zusammenarbeit; 4. die 
Möglichkeit, dass alle Beteiligten eigene Werke erstellen, die unterschiedlichen 
Regeln folgen (idealerweise ergänzen sich die unterschiedlichen Wissensformate, 
sodass sie in diverse Öffentlichkeiten, Milieus und Diskurse hineinwirken). 

Konviviale Forschung ist ein transdisziplinäres Konzept, das Elemente aus 
der kulturanthropologischen Forschungspraxis für die Postwachstumsforschung 
zugänglich macht; andererseits integriert es Elemente aus der normativ gelei-
teten Nachhaltigkeits- und Postwachstumsforschung in die anthropologische 
Arbeit. Konviviale Forschung ist nicht für alle Forschenden und Forschungsfelder 
geeignet; es handelt sich um ein Konzept für explizit situierte Forschende und be-
stimmte (meist) selbstref lexiv und normativ orientierte Forschungsfelder. Offen 
bleibt, ob eine so verstandene konviviale Forschung ein Konzept spezifisch für die 
ethnographisch arbeitenden Wissenschaften ist oder ob es auch darüber hinaus 
Anwendung finden kann, zum Beispiel in der Zusammenarbeit von Ingenieur*in-
nen und Stadtplaner*innen. 

3.1.5 Empirische Technikethik

Wenn die oben genannten Überlegungen zu konvivialer Forschung ernst ge-
nommen werden, folgt daraus eine gewisse Ausrichtung auf mögliche Arten des 
Forschens. Diese Arbeit ist der Frage gewidmet, wie Technik für eine Postwachs-
tumsgesellschaft aussehen sollte. Konviviales Forschen bedeutet jedoch Forschen 
mit anderen Menschen oder Gruppen, die eine konviviale Gesellschaft in Ansätzen 
leben oder anstreben. Das heißt, ethische Fragen können in dieser Forschungs-
perspektive nicht am Schreibtisch entschieden werden, sondern nur im Dialog 
mit den Akteur*innen. Daher führt die Forschungsperspektive der konvivialen 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Forschungsperspektive 111

Forschung zu einem bestimmten Forschungsfeld: einem Feld, in dem bestimmte 
– als konvivial vermutete – moralische Einstellungen zu Technik gepf legt wurden 
oder werden. Ethik kann im Sinne konvivialer Forschung als Dialog verstanden 
werden, bei dem die forschende Person nicht neutrale*r „Schiedsrichter*in“, son-
dern Dialogpartner*in ist – ganz im Sinne anthropologischer Forschung, die der 
Anthropologe Tim Ingold treffend als „philosophy with the people in“ definiert 
(Ingold 2014: 393). 

Der Philosoph Konrad Ott macht als Möglichkeit von Technikethik als Tech-
nikbewertung aus, spezifische Moralen zugrunde zu legen: 

„Grundlage der Technikbewertung können demzufolge entweder faktisch vor-
findliche Moralen sein, so daß eine islamische, sozialistische, feministische usw. 
Technikbewertung stattfinden könnte, oder aber es kann eine bestimmte allge-
meingültige Auf fassung von Moralität zugrunde gelegt werden, die gleichwohl 
genügend Raum für die Beachtung kulturspezifischer Wertvorstellungen ließe.“ 
(Ott 2005: 595)

In der vorliegenden Studie entwickle22 ich empirisch gestützt eine konviviale Mo-
ral, die mittels Quellenstudium und Feldforschung als Ausgangspunkt konvivia-
ler Technik herausgearbeitet wird; diese Herangehensweise nenne ich empirische 
Technikethik. Ich finde keine Moral „faktisch vor[...]“, sondern untersuche empi-
risch (historisch sowie gegenwartsorientiert mittels teilnehmender Beobachtung) 
Technikmoralen verschiedener Gruppen und fasse sie – als synthetische Leistung 
meinerseits – im Begriff der konvivialen Technik zusammen. Der Begriff „em-
pirische Ethik“ wird bislang hauptsächlich in der empirischen Medizinethik ge-
nutzt, nämlich um Entscheidungskriterien für ethische Grenzfälle wie Sterbe-
hilfe zu erarbeiten (Mertz et al. 2014; Musschenga 2009). Mertz et al. definieren 
empirische Ethik als 

„normatively oriented bioethical or medical research, that directly integrates em-
pirical research. Key elements of this kind of study are therefore that it encompas-
ses (i) empirical research as well as (ii) normative argument or analysis, and (iii) 
attempts to integrate them in such a way that knowledge is produced which would 
not have been possible without combining them“. (Mertz et al. 2014: 2)

Daran angelehnt kann eine empirische Technikethik für diese Arbeit definiert 
werden als Forschung, die (i) qualitative empirische Forschung sowie (ii) normati-
ve Argumentationen und (iii) Versuche enthält, beides auf eine Art zu verknüpfen, 
die Wissen schafft, das nicht zustande gekommen wäre, ohne diese beiden Her-
angehensweisen zu kombinieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Konviviale Forschung112

Die normativen Prämissen dieser Arbeit folgen aus dem Konzept der Konvivia-
lität, wie es im vorigen Kapitel ausgeführt wurde. Es ist die Leitschnur, anhand 
derer empirische Daten (schriftliche Quellen, Interviewauszüge, praktische Be-
obachtungen) geordnet und analysiert werden. Wie genau dies geschieht, erläu-
tere ich im Kapitel zu den erhobenen Materialien (3.3). Aus dieser Ausrichtung 
an Konvivialität resultiert ein grundlegender Unterschied zur Technikethik der 
Nachhaltigkeit: Der Referenzrahmen in meinem Fall ist eben nicht Nachhaltig-
keit, sondern Konvivialität. Diese ist, wie dargestellt, theoretisch noch wenig 
ausgearbeitet; die empirischen Daten und Interpretationen dieser Studie können 
dabei helfen, das Konzept Konvivialität, jedenfalls in Bezug auf Technik, klarer 
zu fassen. 

Im Kontext ethnographischer Forschung wird das Konzept der empirischen 
Ethik von der in den Niederlanden forschenden Wissenschaftlerin Jeannette Pols 
verwendet, nämlich für eine Fürsorge-Ethik (care ethics) im Sinne Joan Trontos 
(Pols 2015; Tronto 2013). Sie spricht von „radical relationality“ als Grundlage ihrer 
Forschung, einer radikalen Verbundenheit, die Menschen, Dinge und Wörter um-
fasse. Empirisch nennt Pols ihre Ethik deshalb, weil Normativität nur als Inter-
Normativität in spezifischen Situationen (hier: in Care-Praktiken) sichtbar werde 

– diese Normativität könne wissenschaftlich nicht vorgeschrieben (prescriptive) 
oder beschrieben (descriptive), sondern nur er-schrieben (re-scriptive) werden (Pols 
2015: 176). Was als gute Care-Praxis gilt und welche Werte dabei wie wichtig ge-
nommen werden, sei sehr kontextabhängig: 

„Studying intra-normativity means that there is no clear-cut separation between 
an ‚is‘ and an ‚ought‘. […] The radical epistemological and normative rationality of 
empirical ethics shows the interconnection of knowing and normative apprecia-
tions, of ‚oughts that are‘, but may be swapped for dif ferent constellations.“ (Pols 
2015: 177; 190 f.)

Obwohl Pols praxistheoretischer und inhaltlicher Fokus von dieser Arbeit erheb-
lich abweicht, gilt ihre Feststellung, dass aus der Perspektive der Verbundenheit 
Ethik nur empirisch sein kann, letztlich auch für diese Studie – und vielleicht 
auch für die Beschäftigung mit Konvivialität insgesamt, wie sie hier verstanden 
wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012 - am 12.02.2026, 23:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

