Faitiches — Ein Beitrag zur

Wiederentdeckung der Umwelt

MARTIN VOSS

In der Schrift Die Hoffnung der Pandora' hat Bruno Latour mit dem
Terminus ,,Faitiche® einen Begriff geschopft, der fiir die Umweltsozio-
logie und dariiber hinaus fiir eine Soziologie der Katastrophe fruchtbar
gemacht werden kann. Bekannt ist die These Latours, dass sich die
Trennung von Natur und Gesellschaft immer weniger aufrechterhalten
liisst, dass die Grenzen verwischen.” Weniger Aufmerksamkeit wird je-
doch bislang Latours Uberlegungen zu einer noch grundlegenderen Un-
terscheidung zuteil, ndmlich der zwischen Glauben und Fakten. Wih-
rend die moderne Wissenschaft so tue, als konne man zwischen Glauben
und Fakten eine saubere Trennlinie ziehen und an diesen ersten funda-
mentalen axiomatischen Schnitt anschlieend die Welt in immer weitere
sauber voneinander geschiedene Teile zergliedern, habe sie es doch tat-
sachlich stets mit Formen (,,Hybriden* bzw. ,,Kollektiven“3) Zu tun, in

1 Vgl. Bruno Latour: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur
Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000.

2 Vgl. etwa die Beitrdge von Birgit Peuker, Alejandro Pelfini und Matthias
Grof3 in diesem Band sowie exemplarisch Bruno Latour: Das Parlament
der Dinge. Fiir eine politische Okologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001,
S. 54.

3 Mit dem Begriff ,,Aktant spricht Latour auch nicht-menschlichen Wesen
eine aktive Rolle zu, der fiir Menschen vorbehaltene Akteursbegriff wird
also auf alle im ,,Kollektiv* versammelten Wesen erweitert (vgl. bspw.
Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-
schen Anthropologie, Berlin: Akademie-Verlag 1995, S. 116). Damit al-
lerdings wird die Frage schlagend, ob tatsidchlich alle Wesen gleicherma-
Jen zur Handlung fihig sind, oder wie sich die verschiedenen Handlungs-
fahigkeiten konzeptualisieren lieBen. In seinen neueren Schriften scheint

233

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

denen Fakten und Glauben zu ,,Faitiches** miteinander verflochten sind.
Latour fordert (analog zu seiner Forderung des Eingestindnisses der
Unhaltbarkeit der absoluten Unterscheidung von Natur und Gesell-
schaft), die Wissenschaft miisse sich und der Gesellschaft Rechenschaft
iiber diesen tatsdchlichen Charakter ihrer Objekte ablegen, sonst konne
es bspw. nicht gelingen, die realen dkologischen Probleme in den Griff
zu bekommen.

Als einer ihrer zentralen Vertreter schliefit Latour damit an zentrale
Gedanken der Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) an, die bereits in der
Einleitung sowie in anderen Beitrdgen in diesem Sammelband detail-
lierter besprochen wurden. In meinem Beitrag will ich den Latour’schen
Begriff des Faitiches zum Ausgangspunkt nehmen und versuchen, dar-
aus umwelt- und katastrophensoziologische Uberlegungen abzuleiten.
Es geht mir dabei nicht darum, die ANT so originalgetreu wie moglich
wiederzugeben. Ich werde die ANT und die wenigen expliziten Aufle-
rungen Latours rund um den Faitiche-Begriff als ein hierzu aufzuberei-
tendes Mittel nehmen, das es mir erlaubt, die folgende eigene These zu
starken: Die Zerschlagung von ,,Faitiches” in Fakten und Glaube ist Be-
dingung der Moglichkeit der modernen Weise der Trennung von Natur
und Gesellschaft und damit ein zentraler, wenn nicht der primdre Grund
fiir die globale Zunahme von Umweltproblemen und Katastrophenphé-
nomenen. Die Einheit dieser Unterscheidung brachte den Menschen mit
seiner Umwelt mehr oder weniger addquat ,,in Einklang®, die Zerschla-
gung der Faitiches macht diese sich selbst steuernde Homdostase oder
besser: das FlieBgleichgewicht (Norbert Elias) von Mensch und Umwelt,
zumindest dann zunichte, wenn dieser Zusammenhang weiterhin un-
reflektiert bleibt. Weil der Mensch im wortlichen Sinne nicht mehr zu
begreifen vermag, was die ihm tberlebensnotwendige Umwelt eigent-
lich immer war, entwickelt er sich ihrer zunehmend unangemessen.
Diese These bedarf einer kurzen vorangestellten Erdrterung, bevor ich
sie dann im weiteren Verlauf des Beitrags detaillierter begriinden werde.

Latour von dem Gedanken der Gleichbehandlung von menschlichen und
nicht-menschlichen Wesen im Blick auf die Handlungsfihigkeit wieder
stirker abzuriicken, vgl. dazu den Beitrag von Matthias Gro3 in dem
vorliegenden Band. Mit dem Terminus ,,Kollektiv wendet sich Latour
gegen das dualistische Konzept von Natur vs. Kultur. Kollektive sind
Gemenge aus menschlichen und nicht-menschlichen Wesen, die sich in
einem stidndigen Prozess des Neuaushandelns befinden, die also stindig
neue Kollektivformen bilden, vgl. B. Latour: Die Hoffnung der Pandora,
insbesondere S. 26-34; B. Latour: Das Parlament der Dinge, S. 291.

4 Eine Begriffsschopfung aus dem franzosischen fait, also ,,machen” =
Fakt“ und , Fetisch* fiir ,,Glaube*.

234

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

Ob es jemals Menschen oder andere Lebewesen gegeben hat, die wie
die ,,Modernen* glaubten, dass es Fakten gebe, die gidnzlich unabhéngig
von einer Umwelt existieren konnten, Fakten, die sich nicht in geringster
Hinsicht verdndern wiirden, wenn man sie aus einer Umwelt in eine an-
dere verfrachtete, das ldsst sich freilich nicht priifen. Auch nicht, ob ir-
gendjemand auBler den Modernen je auf die Idee gekommen ist, man
konnte diese Fakten ,,sauber” und ,.exakt”, also frei von jeglicher Art
Bedeutungsiiberschuss klassifizieren, definieren und kodifizieren. Ich
halte es jedoch fiir ganz und gar unwahrscheinlich, dass jemals ein
Mensch meinte, man konnte die vollsténdige Verfugungsgewalt tiber ein
Objekt erlangen, ohne dabei Gefahr zu laufen, sich mit unvorherge-
sehenen Folgen herumplagen zu miissen — dies war und blieb vollig
unwahrscheinlich, bis die ersten okzidentalen Philosophen diese Mo6g-
lichkeit ersonnen, die dann von den ersten ,,modernen” Philosophen
radikalisiert wurde. Historisch ldsst sich dagegen recht gut rekon-
struieren,” dass Menschen stets (und die allermeisten noch heute)
kontrdr zu diesen gerade angefiihrten drei ,,modernen® Glaubenssétzen
glaubten: Sie glaubten erstens an die Existenz dessen, mit dem sie es
faktisch zu tun hatten und sie glaubten zweitens daran, dass dieses Etwas
mehr sei, als sie jemals zu erfassen vermochten, dass es eine Bedeutung
habe, die sie niemals vollstindig begreifen wiirden. Drittens glaubten
sie, dass das, womit sie es zu tun hatten, nicht nur passives Objekt sei,
sondern dass die kosmische Ordnung der Dinge sie zugleich auch aktiv
fuhre, ohne doch jemals verstehen zu konnen, wie dies bzw. was
eigentlich geschieht. Immer also gab es Fakten, die dem Menschen doch
niemals blo3 Fakten waren, von denen er vielmehr immer sehr weise,
namlich aufgrund all seiner lebenspraktischen Erfahrungen, wusste, dass
sie mehr sind, als sie zu sein scheinen. Fakten und Glaube bildeten eine
undifferenzierte Einheit und diese Einheit sorgte dafiir, dass sich die
Umwelt und die in ihr aufgehobenen Menschen nicht all zu sehr
gegeneinander entwickelten, dass sie sich vielmehr stindig wieder
aufeinander ausrichteten. Diese Einheit von Fakten und Glauben, von
Mythos und Logos war die Bedingung fiir das Uberleben des Menschen
und fur die Entwicklung immer komplexerer Gruppenverbdnde in einer
unkontrollierbaren Umwelt.

Die ersten okzidentalen Philosophen aber stellten diese Einheit erst-
mals in Frage und die ersten modernen Philosophen, etwa Galileo

5 Vgl. dazu bspw. Martin Voss: Symbolische Formen. Grundlagen und Ele-
mente einer Soziologie der Katastrophe, Bielefeld: transcript 2006 sowie
die darin referierten vielfiltigen Quellen etwa zu Ernst Cassirer, Arnold
Gehlen, Helmuth Plessner und Dieter Claessens, insbesondere Kapitel 5.

235

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

Galilei und René Descartes zerschlugen sie.’ Nur knapp vier Jahrhun-
derte spiter gelingt es uns kaum mehr, uns in die vorgiangige Einheit von
Fakt und Glaube hineinzudenken, wie sie vor der Moderne einmal jegli-
che Praxis strukturierte. Viel zu viele moderne Unterscheidungen — wie
etwa die von Natur und Gesellschaft — bauen auf dieser fundamentalen
Unterscheidung auf, die langst selbst fundamental geworden sind fiir das
moderne Leben. Alle Bereiche der alltdglichen Praxis werden nach und
nach von diesen Unterscheidungen erfasst und nach deren abstrakten
Gesetzen restrukturiert. Dieser Prozess aber bleibt weitgehend unbegrif-
fen, weil es uns nicht gelingen will, die in der Wissenschafts- und
Alltagspraxis trotz allem nach wie vor allgegenwértige und fiir die Mo-
derne transzendentale (i.S. einer Mdoglichkeitsbedingung) Einheit von
Fakten und Glauben und ihre Bedingungen sprachlich oder gar wissen-
schaftlich zu beschreiben, sie begrifflich zu fassen. Obgleich niemals
tatsdchlich ,,real®, fiihrt, weil unbeobachtet bzw. unbegriffen, der moder-
ne Glaube an die reale Existenz der Trennung zu immer ,realeren‘
Folgen, die sich zunéchst als ,,Nebenfolgen®, schlieBlich aber als Katas-
trophen bemerkbar machen. Ich will im Folgenden argumentieren, dass
der moderne Mensch mit diesem verzerrten Glauben’ in seinem alltéig-
lichen Handeln Umweltprobleme und schliefllich Katastrophen hervor-

6 Vgl ebd., insbesondere Kapitel 6.

7 Dieser Glaube ist insofern ,,verzerrt“, als dass er aus einer Machtasymmet-
rie zwischen herrschender Elite und alltdglichem gesamtgesellschaftlichen
Handeln (dem ,,gemeinen Volk®) resultiert, die sich im Laufe der letzten
vier Jahrhunderte — wie niemals zuvor — verscharft hat. Macht ist fiir alle
sozialen Beziehungen konstitutiv, selten aber war die Macht so ungleich
verteilt und selten war diese Asymmetrie durch ein so starkes Fetisch wie
dem von der vermeintlichen realen menschenunabhéngigen Existenz einer
Natur vor einer griindlichen Infragestellung geschiitzt. Die Menschen ha-
ben heute wohl rund um den Globus ein Konzept von ,,Natur®, doch haben
all diese Konzepte gemein, dass Natur stets etwas letztlich Unbeherrschba-
res, etwas nie ganz Bestimmbares, etwas irgendwie ,, Transzendentes®,
eben ein Aktant bzw. ein Kollektiv ist. Nur die ,,Modernen* negieren diese
Transzendenz, die Modernen meinen, Natur vollstindig kontrollieren zu
konnen, zumindest zukiinftig: mit Technologie. Anderen Kulturen muss
dieser Gedanke geradezu verschlossen bleiben, so historisch vorausset-
zungsvoll und unwahrscheinlich er doch ist. So bleibt der Kern des ,,mo-
dernen Naturverstandnisses*, ndmlich der Glaube an die prinzipielle Kon-
trollierbarkeit der menschlichen Umwelt Menschen aus anderen Kulturen
all zu oft verborgen. Mit solch robusten Fetischen (etwa dem Fetisch von
der ,,unsichtbaren Hand des Marktes* nach Adam Smith, vgl. dazu Mike
Davis: Die Geburt der Dritten Welt. Hungerkatastrophen und Massenver-
nichtung im imperialistischen Zeitalter, Hamburg: Assoziation 2005, ins-
besondere S. 41) ausgestattet lieB sich vor einigen Jahrhunderten der
Prozess der Kolonialisierung antreten, der heute mit dem Fetisch der
,,Natur* fortgefiihrt wird.

236

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

ruft, weil mit der Kolonialisierung des Alltagslebens durch diese artifi-
zielle, eindimensionale, duale Trennung ein 6kologischer Selbststeuer-
ungsprozess immer umfassender unterbunden wird. Die unreflektierte
Zerschlagung der nichtmodernen Faitiches ermoglicht einen riicksichts-
loseren Umgang mit der menschlichen Umwelt, mit letztlich katastro-
phalen Folgen. Die Frage lautet daher: Wie kann es gelingen, die nega-
tiven Folgen dieses Zerschlagens in den (Be-)Griff zu bekommen, wenn
es offenbar nicht gelingen kann, diese Zerschlagung einfach riickgéngig
zu machen?

Zwei zentrale Fiaden sind dazu zu spinnen. Zunéchst werde ich ar-
gumentieren, dass mit dem Faitiche-Begriff dieser eben angedeutete, fiir
die modernen Umweltprobleme fundamentale Zusammenhang (die Ein-
heit von Glauben und Fakten) benannt und diskutierbar wird, der in
weiten Teilen des wissenschaftlichen Diskurses noch immer kaum Be-
achtung erfdhrt. Schon in dieser bloBen Benennung sehe ich einen Ge-
winn. Soweit sich das Faitiche-Konzept aus den wenigen expliziten
Andeutungen Latours herausarbeiten ldsst, werde ich es skizzieren (1),
um daran anschlieend den zweiten Argumentationsfaden aufzunehmen.
Zu zeigen ist (2), inwieweit das Konzept einen Beitrag leistet, die nega-
tiven Folgen der Zerschlagung der nichtmodernen Faitiches zu tiberwin-
den bzw. in welcher Hinsicht seine Erklédrungskraft unzureichend ist. An
einem Beispiel (3) wird dies vertieft werden: Weil Technik eine zentrale
Form und die Technikforschung ein so prominentes Feld ist, in dem die
ANT Anwendung findet, werde ich eine knappe Rekonstruktion von
Technik, wie sie vielleicht vorab der Zerschlagung in Fakten und Feti-
sche® einmal gewesen sein konnte, versuchen. Dieses Beispiel bereitet
dann den letzten Schritt vor (4), mit dem ich eine Ergidnzung zur Argu-
mentation Latours vorschlage: Wenn es darum geht, die fundamentalen
Umweltprobleme in den (Be-)Griff zu bekommen, wenn der Mensch
sich wieder seiner Umwelt zuwenden will, wie sie ,,real” ist, um sich in
dieser weiterhin erhalten zu konnen, bedarf es neben dem Bewusstsein
von der prinzipiellen Einheit von Fakten und Glauben im Faitiche eines
»amodernen* Begriffsmodus zur Beschreibung der realen Welt. Das
Bewusstsein von der Einheit und eine Begriffsform, die diese Einheit im
Sprachgebrauch zu vergegenwirtigen vermag — diese Komplementaritit

8  Aus dieser Zerschlagung gehen moderne Faitiches hervor, denn auch diese
Zerschlagung in Fakten und Fetische ist letztlich abermals Glaube und
Fakt zugleich, nun jedoch in modernem Gewand. Nun sind diese Faitiches
durch eine massive Asymmetrie gebrochen, in ihnen kénnen nicht mehr
alle Aktanten zu Wort kommen, wie es im Ideal der nichtmodernen Faiti-
ches noch moglich war. Dies wird im weiteren Textverlauf erortert.

237

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

zweier Konzepte konnte einen Beitrag zur Wiederentdeckung der Um-
welt leisten, die hinter der Rede von der Natur verschwunden ist.

Die Bedeutung des Faitiche-Konzepts fiir die
Umwelt- und Katastrophensoziologie

Hinter dem Begriff des Faitiche verbirgt sich nichts Geringeres als ein
Frontalangriff Latours auf das ,,Grundgesetz” der modernen Wissen-
schaft, nimlich auf den Satz vom ausgeschlossenen Dritten’: Etwas
kann demnach nur entweder es selbst sein, oder es ist nicht. Etwas
Drittes aber, das sich diesem scharfen Dualismus entzieht, wird diesem
Aristotelischen Grundsatz folgend spitestens zum Beginn der
,modernen“ Wissenschaft aus dem Bereich der ,exakten bzw. der
,eigentlichen Wissenschaft verdammt und bestenfalls in andere
Disziplinen — etwa die Theologie — verwiesen. Es gibt nun in der
Wissenschaft nur noch zwei Moglichkeiten, der Dualismus sorgt fiir
klare Fronten: Zwischendinge, Unbestimmtheiten oder sanfte Uberginge
sind nicht mehr moglich. Damit ist eine erste fundamentale Reinigung
vollzogen. Doch wird der Diskurs tiber die Beschaffenheit des Kosmos
nicht nur auf der gegenstiandlichen Ebene eingeschrinkt: Das ,,gemeine
Volk* und alle nicht-menschlichen Wesen haben nun darin ebenfalls
nichts mehr zu suchen. Seit den ersten Philosophen, so Latour, werde
immer wieder argumentiert, dass ein Chaos drohe, wiirde man ,,das
Volk® (in der Interpretation Latours bedeutet dies: ,,die Praxis“lo) an der
Wissenschaft teilhaben lassen und im selben Atemzug wird proklamiert,
die Politik habe es allein mit menschlichen Wesen zu tun und sie diirfe
nur von wahren ,Experten betriecben werden, wenn man den
errungenen Zivilisationsstand bewahren wolle. Nun kdmpfen also nur
mehr zwei Parteien gegeneinander, von denen die einen die
menschenunabhéngige Existenz der Dinge behaupten, wiahrend die
anderen diesen Dingen eine menschenunabhéngige Existenz absprechen.
Doch beide Parteien (die sich sowohl in der Wissenschaft als auch in der
Politik finden), so Latour sinngeméB, vermdgen die Welt nicht mehr zu

9  Der Satz vom Widerspruch ist nach Aristoteles der fundamentalste und si-
cherste aller Grundsétze, demnach ,,ist es nicht méglich, dafl dasselbe
demselben in derselben Beziehung zugleich zukommt und nicht zu-
kommt®, es ,,ist [...] nicht moglich, daf3 es ein Mittleres zwischen den bei-
den Gliedern des Widerspruchs gibt™ (Aristoteles: Metaphysik 1005 b 19,
zitiert nach Wolfgang Rod: Der Weg der Philosophie. Von den Anfiingen
bis ins 20. Jh. Bd. 1: Altertum, Mittelalter, Renaissance, Miinchen: Beck
2000, S. 157).

10 Vgl. B. Latour: Die Hoffnung der Pandora, S. 283ff.

238

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

begreifen, wie sie ,real” ist: Wihrend die einen die Geschichte ihrer
Gegenstidnde (und somit auch ihre eigene Geschichte) vergessen und
alles ,,Soziale® ausklammern, reifizieren die anderen die Historizitit
aller Formen als soziale Konstruktion und sprechen allen Entititen''
einen ausschlieflich sozialen — das heift bei Latour: einen rein
menschlichen — Ursprung zu, wihrend sie bspw. die verdinglichten
Krdfte der materiellen Umwelt vergessen.

Fiir Latour bedeut daher die Einschrinkung des politischen Raumes
(des Raumes also, in dem {iiber die Beschaffenheit der Welt verhandelt
wird), auf nur mehr zwei Parteien, die sich nur aus menschlichen Wesen
zusammensetzen und auch nur auf solche beziehen und die Reduktion
der Vielfalt der Moglichkeiten auf nur mehr zwei Formen des Seins
(Sein/Nichtsein), dass Politik im eigentlichen Sinne — ndmlich als Kos-
mopolitik — unmoglich wird. Politik im eigentlichen Sinne soll stets
praktische Politik sein. Sie erfordert eine langfristige Ausrichtung und
ist doch zugleich Entscheiden unter den Bedingungen der Dringlichkeit.
Politik erfordert langfristige wie kurzfristige, dem jeweiligen Kontext
angemessene, also ihrerseits variable Strategien, die nicht auf exaktes,
schon gar nicht auf zeitlos konstantes Wissen {iber die jeweiligen Bedin-
gungen referieren konnen.'? Politik erfordert daher, um dieser Realkom-
plexitit des Seins gerecht werden zu konnen, den prozessualen Einbezug
aller, die den Kosmos bevolkern gemdB der konkreten Umweltbedin-
gungen, in denen sie sich befinden, und das heifit fiir Latour freilich:
Einbezug nicht blo3 der menschlichen Akteure, schon gar nicht nur der
vermeintlichen ,,Experten”, sondern auch der ,Laien* und der nicht-
menschlichen Entitdten, also aller Aktanten. Die Vorabeinschrankung
auf nur mehr zwei tiberhaupt in Frage kommende, sauber voneinander
getrennte Seinsformen macht Politik im eigentlichen Sinne ohnehin
unmdglich; sie negiert andere Formen von vornherein, sie schliefft sie
aus dem politischen Raum aus. Ich werde dieser Argumentation Latours
im Folgenden eine weitere Bedingung zum Gelingen von Politik hinzu-
fiigen: Politik, die tatséchlich Kosmopolitik sein, die also das Ganze po-
litisieren will, bleibt auch dann noch unméglich, wenn sich der zunéchst
unbereinigte politische Diskurs auf spezifische Kommunikationsformen
einschrinkt. Politik braucht Kommunikationsformen, die die prinzipielle
Unbestimmtheit aller Erscheinungen priasent zu halten vermdgen, die

11 Eine Entitét ist fiir Latour ein ,,Erkunden, eine Serie von Ereignissen eine
Proposition, ein Experiment dariiber, wer mit wem, wer mit was, was mit
wem, was mit was zusammenbleibt. [...] Es ist ein Satz von Assoziatio-
nen, ein Syntagma, bestehend aus sich verschiebenden Kompromissen.*
B. Latour: Die Hoffhung der Pandora, S. 197.

12 Vgl. ebd., S. 296.

239

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

auch ,,das Dazwischen®, das fiir alle Formen konstitutiv ist und bislang
stets unbeschrieben bleibt, vergegenwirtigen. Ich komme an spéterer
Stelle darauf zurtick.

Tatsdchlich verstiinden also, so noch einmal Latour sinngemaif,
beide Parteien (mit meinen vereinfachenden Worten: Die ,,Realisten”
und die ,,Sozialkonstruktivisten*) nicht, was Wissenschaft immer schon
gewesen sei, ndmlich ein komplexer und mehrdimensionaler Prozess der
Kollektivbildung, in dem der Wissenschaftler (als menschliches Wesen
bzw. ,,Proposition“'®) Entititen (also nicht-menschliche Wesen bzw.
ebenfalls ,,Propositionen‘) zur ,Artikulation'* verhilft, sie also als Enti-
titen in Erscheinung treten lédsst, die im selben Zug die Artikulations-
fahigkeit des Wissenschaftlers begiinstigen, ihm also ebenfalls erst zu
einer schérferen Kontur verhelfen. In diesem immer schon andauernden
Prozess der Bildung neuer Kollektive von menschlichen und nicht-
menschlichen Entitdten, die einander gegenseitig zur Artikulation ver-
helfen, schopfen und stabilisieren sich immer feingliedrigere und
langere Netzwerke. Allerdings sind die in diesem Prozess geschaffenen
Formen von ,,Gottheiten, Engeln, Goéttinnen, goldenen Bergen, kahl-

13 Den Begriff der Proposition verdankt Latour Alfred North Whitehead (vgl.
Alfred North Whitehead: ProzeB und Realitdt. Entwurf einer Kosmologie,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1984). Latour definiert den Propositionsbegriff
fiir seine Zwecke wie folgt: ,,Propositionen sind weder Aussagen noch
Dinge, noch irgendein Zwischenzustand zwischen beiden. An erster Stelle
sind sie Aktanten. Pasteur, das Milchsiureferment, das Labor sind alle-
samt Propositionen. Was Propositionen voneinander unterscheidet, ist
nicht ein einziger vertikaler Abgrund zwischen Worten und Welt, sondern
sind die vielen Differenzen zwischen ihnen, ohne dass sich im vorhinein
wissen lie3e, ob diese Unterschiede grofl oder klein sind, provisorisch oder
definitiv, aufhebbar oder unaufhebbar. Das wird ja auch durch das Wort
Proposition nahegelegt. Es sind keine Positionen, keine Dinge, Substanzen
oder Wesenheiten, die zu einer aus stummen Objekten bestehenden Natur
gehoren und einem redseligen menschlichen Geist gegeniiberstehen, son-
dern eben ,Vor-schldge®, d.h. Gelegenheiten, die sich verschiedenen Enti-
titen bieten, miteinander in Kontakt zu treten. Diese Gelegenheiten zur
Interaktion ermoglichen den Entitéten, ihre Definitionen im Verlauf eines
Ereignisses — im vorliegenden Fall eines Experiments — zu verdndern.* B.
Latour: Die Hoffnung der Pandora, S. 171f. Hervorhebungen im Original.

14 Zur Artikulation heif3it es bei Latour: ,,Die zwischen Propositionen herge-
stellte Bezichung besteht nicht in einer Korrespondenz iiber einen géhnen-
den Abgrund hinweg, sondern in etwas, das ich Artikulation nennen will.
[...] Trotz ihrer linguistischen Herkunft bleibt Artikulation keineswegs auf
die Sprache beschrinkt und ldsst sich nicht nur auf Worte, sondern ebenso
auf Gesten, Forschungspapiere, experimentelle Anordnungen, Instru-
mente, Feldforschungsstitten oder Versuche anwenden.“ Ebd., S. 172.
Hervorhebung im Original.

240

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

kopfigen Konigen von Frankreich“'® usw. keine so schone, exakte,
wohldefinierte, sauber abgegrenzte und allein sie selbst seiende Sub-
stanzen, wie sie die am Gesetz des ausgeschlossenen Dritten orientierte
Wissenschaft als ideale Objekte anstrebt, sondern eben relativ unsau-
bere, also stets unscharfe ,,merkwiirdige Hybriden mit langen Schwei-
fen, Spuren, Tentakeln und Fasern, die Worte an Dinge binden, welche
sich sozusagen hinter ihnen befinden und nur durch hochgradig indirekte
und enorm komplexe Vermittlungen verschiedener Reihen von Instru-
menten zugénglich sind*.'®

Was die Wissenschaft Latour zufolge fatsdchlich immer schon
,entdeckt®, sind Formen, die weder Subjekt noch Objekt, weder einfach
sozial konstruiert noch unabhingig von sozialen Akteuren existent sind,
die weder einfach sind, was sie zu sein scheinen, noch nicht sind. Es
sind Formen, die praktisch, in der Relation zu anderen Formen wirksam
sind und die dadurch real existieren, dass der Mensch an ihre Existenz
glaubt: Es sind Faitiches."”

Die beiden Parteien von Wissenschaftlern dagegen behaupten etwas
anderes: Sie behaupten entweder, dass sie real existierende Objekte bzw.
Fakten ent-decken wiirden, oder aber dass Fakten generell soziale Kon-
struktionen seien. Damit ziehen beide Parteien eine klare Trennlinie
zwischen realen Fakten und ,bloB Geglaubtem* und diese Trennung
zieht reale Konsequenzen nach sich: Fiir die einen ist die beobachteru-
nabhingige Existenz, fiir die anderen die Behauptung der sozialen
Konstruiertheit von Fakten nur Glaube. Erst diese axiomatische funda-
mentale Trennung ermdglicht dann, den Bereich des faktisch Existenten
immer weiter zu differenzieren. Nun ist es bspw. abstrakt — wenngleich
auch nicht der Realitdt entsprechend — moglich, eine beobachterunab-
héngige, nach Gesetzen beschreibbare, von allem Glauben gereinigte
Natur von einer relativ unbestdndigen und nur schwer durchschaubaren
Gesellschaft zu unterscheiden. Weil aber keine der Parteien die funda-
mentale Trennung von Glauben und Fakten selbst kritisiert, sondern
beide diese vielmehr unablidssig reproduzieren, entzichen sich die
Folgen dieser abstrakten und jeden realen Gehalt entbehrenden Un-
terscheidung einer angemessenen Kritik — andere Kritiker (das Volk, die

15 Ebd, S. 351.

16 Ebd., S.117.

17 Allerdings muss man hier anmerken, dass Latour nicht hinreichend
beriicksichtigt, dass das, was zumindest die Gegenwartswissenschaft ent-
deckt, eben das Resultat eines Prozesses ist, aus dem die meisten Aktanten
ausgeschlossen sind. Insofern sind die Faitiches, die die Wissenschaft ent-
deckt, nicht jene, die sie entdecken wiirde, wenn Wissenschaft Praxis aller
Aktanten wire. Es sind also sozusagen mutierte Faitiches, Simulakren, wie
Jean Baudrillard vielleicht sagen wiirde.

241

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

nicht-menschlichen Wesen etc.) von denen eine solche ausgehen konnte,
sind ja per Definitionem aus dem Diskurs ausgeschlossen.

Latour hélt die vermeintliche klare Unterscheidbarkeit von real exis-
tierendem Fakt und bloB Geglaubtem (wie die saubere Trennung von
Natur und Gesellschaft) fiir eine Illusion, die es uns unmdoglich macht,
die Welt, wie sie ,,real” ist, zu begreifen. Diese Illusion zeitigt jedoch,
wie ich denke, sehr reale Konsequenzen, die verschirft werden durch die
mit dieser Illusion seit den Anfingen okzidentaler Philosophie einherge-
hende Eingrenzung des Diskurses iiber die ,,reale” Beschaffenheit der
Welt auf die Wissenschaft und deren Sprache: Ganze (moderne) Gesell-
schaften beginnen, ihre alltidglichen Praktiken gemdB der neuen Unter-
scheidungen umzugestalten, der Mensch geht in seinem Alltag nun
bspw. davon aus, dass er sich um all jene Probleme nicht mehr zu sorgen
braucht, von denen die wissenschaftlichen Experten behaupten, sie wiir-
den sich ihrer annehmen (freilich nicht selten nur ein frommer Glaube).
Der Alltag entlastet sich von der Verantwortung seiner Praktiken, um
deren Folgen kiimmern sich ja vermeintlich nun andere (die Experten),
die jedoch zunehmend mit dieser Verantwortung iiberfordert sind und
immer mehr Energie darauf verwenden, ihre hiufige Inkompetenz zu
verschleiern.'® Das Ganze — die Bedingungen und die tatsichlichen Re-
sultate menschlicher Praktiken —, die Umwelt also, gerit vollends aus
dem Blickfeld wihrend der Mensch seine ganze Aufmerksamkeit auf
eine tatsidchlich nicht reale, sich einer bloB3 geglaubten Unterscheidung
verdankenden Natur richtet. Latours Faitiche-Begriff vermag m.E. Licht
zu bringen in das Dunkel des unheilvollen Anfangs dieser Illusion der
Trennbarkeit von Fakt und Fetisch, von Natur und Gesellschaft usw. Mit
diesem Begriff, der die Einheit des vermeintlich nur Gemachten und des
vermeintlich nur Geglaubten benennen und kommunizierbar machen
soll (im Folgenden ist noch zu diskutieren, ob ihm dies gelingt), trigt er
dazu bei, ,,die Natur”, dieses moderne Monstrum zum Verschwinden
und die dahinter tiber Jahrhunderte verborgene Umwelt (des von dieser
nur analytisch zu unterscheidenden Menschen) wieder zum Vorschein
zu bringen. Umwelt wird in der Diskussion der Einheit der Unterschei-
dung von Fakt und Fetisch wieder erahnbar, als das, worin sich jede
Form, ob Mensch oder nicht-menschliches Wesen, immer schon vorfin-
det, vorab der Unterscheidung zwischen Fakt und Glaube, vorab auch
der Trennung von Selbst und allem anderen. So verstanden ist Umwelt
also gerade nicht das, was eine Form als von ihr geschiedener Bereich

18 Der Bereich wird kleiner, weil immer mehr ,,Kontext ausgeklammert
werden muss, um die wissenschaftlichen Entdeckungen stabil erhalten zu
konnen. Vgl. etwa Lars Clausen: Krasser sozialer Wandel, Opladen: Leske
und Budrich 1994, S. 30.

242

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

umgibt, sie ist selbst ein konstitutiver Bestandteil der Form, die doch
von ihr verschieden ist."’

Latour leistet damit im wahrsten Sinne des Wortes einen bedeuten-
den Beitrag zur Soziologie der Umwelt. Er leistet aber zugleich einen
Beitrag auch fiir eine Soziologie der Katastrophe, wenn man Katastro-
phen ebenfalls nicht mehr als Naturkatastrophen einem angemessenen
Versténdnis entzieht. Die Zunahme an Katastrophenphédnomenen in der
,»,Moderne“ sind das Resultat der Zerschlagung der nichtmodernen Faiti-
ches: Wenn immer mehr Formen in der Umwelt des Menschen sich
nicht mehr artikulieren kénnen, deren Artikulation immer schon Bedin-
gung der Moglichkeit des Menschen waren, dann entwickelt sich der
Mensch gegeniiber seiner spezifischen Umwelt unangemessen. Woran
soll er sich orientieren, wenn seine Umwelt sich ihm nicht mehr in allen
Dimensionen verstidndlich zu machen vermag, wenn ihr die Stimme im
politischen Raum sogar ausdriicklich, per ,,Naturgesetz versagt wird,
diese Stimme zumindest auf ganz bestimmte, bereits substantialisierte
AuBerungsformen eingeschrinkt wird? Wie soll er sich an eine Umwelt
anpassen, deren relativ unbestimmte Zeichen er — forciert durch Legio-
nen von Wissenschaftlern und deren ideale Objekte — zu ignorieren ge-
lernt hat? Die vielen Katastrophenphéinomene zeigen an, dass dieses
Kommunikationsverhiltnis zwischen Mensch und Umwelt gestort ist.

Das sich Zeigende und seine Bedingungen —
Zur Kritik am Faitiche-Konzept

Martin Heidegger machte in seinem beriihmten Vortrag zur Frage: ,,Was
heifit denken? einst provokativ darauf aufmerksam, dass die Wissen-
schaft ,,noch nicht denkt“, so lange sie nur das sich positiv Zeigende,
nicht aber das vielleicht fiir dieses Positive existentielle Verborgene,
also die Bedingungen der Moglichkeiten des positiven Seins bertick-

19 Das eben ist das Besondere am hier nur angedeuteten Begriff der Umwelt,
dass er etwas von der Form, deren Umwelt sie ist, zugleich Verschiedenes
bezeichnet wie auch deren Teil und vice versa. Einen solchen Umweltbeg-
riff aber vermag eine am Satz des ausgeschlossenen Dritten sich orientie-
rende Wissenschaft nicht zu denken. So handelt sie sich stattdessen all jene
abstrakten Verirrungen ein, wie sie etwa in den Abhandlungen zum sys-
temtheoretischen Umweltbegriff (insbesondere der an Niklas Luhmanns
Werk orientierten Diskussion) seit Jahren zu beobachten sind. Ich habe an
anderer Stelle in Anlehnung an den Umweltbegriff Jakob von Uexkiills
diesen Gedanken der Verschrinkung von Umwelt und Form detaillierter
ausgefiihrt, vgl. dazu M. Voss: Symbolische Formen, Kap. 3.

243

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

sichtige.”” Latours Faitiche-Konzept erinnert daran, dass simtliche For-
men das Produkt des Prozesses der Kollektivbildung sind, eines
Prozesses also, der unter Einbezug aller den Kosmos bevélkernden Akt-
anten immer wieder verdnderte und neue Formen hervorbringt, die eben
nicht auf menschliche, noch auf nicht-menschliche, einzelne und ein-
deutig bestimmbare Ursachen zuriickzufiihren sind, die sich also dem
Satz vom ausgeschlossenen Dritten entziehen und die niemals als etwas
anderes existieren, als was wir sie glauben. Es ist ein Prozess, der auch
hitte anders verlaufen konnen, dessen modern-wissenschaftlich-tech-
nische Variante eine mogliche Form unter anderen ist und dessen Sosein
immer wieder aufs Neue gestaltet wird, so lange er fiir diese Umgestal-
tungen offen bleibt. Insofern ist das Konzept kritisch®', weil es Gestal-
tungsrdume erweitert. Und doch will ich im Folgenden argumentieren,
dass es so, wie Latour es skizziert hat, noch nicht hinreicht, im Sinne
Heideggers die Wissenschaft zum Denken zu bringen, dass es noch
immer tendenziell nur das Positive, sich vermeintlich direkt und als
Faktum mit klaren Grenzen Zeigende zu erfassen vermag. Wesentliches,
was dieses Faktum als Bedingung und Folge, als Hintergrund und Kon-
text usw. erst zu dem macht, als was es erscheint, blendet es weiterhin
tendenziell aus.

Was verloren geht, wenn man die Erscheinungen der Welt nicht als
Faitiche, sondern in erster Linie als (einfach existierende, also nicht ge-
machte) Fakten begreift, ist die Fahigkeit, ihre Historizitédt, ihren kontin-
genten Charakter in voller Breite zu beriicksichtigen oder mit anderen
Worten: Handlungsoptionen werden drastisch reduziert. Etwas erscheint
als unverdnderliche, unabhéngig existierende Entitdt oder unbeeinfluss-
bare Macht, was doch stets gestaltbarer Prozess ist. Der Mensch sieht
sich in der Folge immer haufiger Kriften gegeniiber, auf die er keinen
Einfluss zu haben meint, die doch erst auch durch ihn geworden sind, als
was sie ihm nun erscheinen. Er siecht nicht mehr, wie er den verlorenen
Zugang zu diesen ,,Méchten zuriickgewinnen konnte, die ihn nun trei-
ben. Die Historizitit gerit wieder in den Blick, wenn man Fakten wieder
als gemachte Formen begreift. Aber reicht das aus? Hat man mit diesem
Verweis auf die Historizitdt der Fakten Umwelt bereits als Ganze im

20 Vgl. Heidegger, Martin: ,,Was heiflit Denken?, in: Martin Heidegger
(Hg.), Gesamtausgabe Bd. 7: Vortrdge und Aufsitze, Frankfurt/Main:
Vittorio Klostermann 2000, S. 127-143, hier S. 130ff.

21 Theodor W. Adorno formulierte einmal, was Kritik fiir ihn bedeute, ,,nim-
lich in den Phidnomenen erkennen, wodurch sie das wurden, was sie
geworden sind, und dadurch der Moglichkeit innewerden, daB3 sie auch ein
Anderes hitten werden und dadurch ein Anderes sein kénnen®. Theodor
W. Adorno: Vorlesung zur Einleitung in die Soziologie, Frankfurt/Main:
Junius/Hesa-Druck 1973, S. 34.

244

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

Blick? Sind Fakten nicht, sobald die Wissenschaft sie begrifflich erfasst,
sie in einen Text bringt, weiterhin klar voneinander unterschiedene Ob-
jekte, isolierte Teile also und noch immer nicht ,,das Ganze®, auch wenn
man zu ihnen eine Geschichte hinzudenkt, die doch offenbar wiederum
nicht anders zu denken ist, als eine lineare und eindimensionale Anei-
nanderreihung nun vieler kleiner Unterscheidungen? Reicht dies, um die
diskreditierte Subjekt-Objekt-Dichotomie zu tiberwinden? Latour ver-
sucht dieser Frage zu entgehen, er sagt, dass es nicht sein Ziel wire,
diese Unterscheidung zu iiberwinden, er wolle stattdessen von der
Verflechtung von menschlichen und nicht-menschlichen Wesen in der
Praxis ausgehen und auf diese Weise die negativen Folgen der Unter-
scheidung in den Griff bekommen.” Man miisse die Aktionen und
Krifte zuriickverfolgen, die ein Fakt zu dem machen, als was es er-
scheint.” Aber lisst sich diese Praxis angemessen rekonstruieren, wenn
man dabei letztlich doch zentral auf Begriffe zuriickgreift, die stets nur
das thematisieren, was sich mehr oder weniger einfach in einen Begriff
bringen lasst? Der Begriff, dessen sich die Wissenschaft so essentiell
bedient, setzt Unterscheidungen, die es in der Praxis nicht gibt: Praxis
ist stets durch und durch situativ und weitgehend unbestimmt. In der
Praxis sprechen wir nicht nur iiber die Welt, in der wir uns befinden, in
erster Linie erleben und erfahren wir sie mit allen bewussten und vor-
bewussten Sinnen.”* Im wissenschaftlichen Begriff bleibt diese multidi-
mensionale Realkomplexitit auf der Strecke; der wissenschaftliche
Begriff kennt nur Seiendes oder Nichtseiendes. Diese Reduktion bedarf
eines Ausgleichs, um wieder einzubezichen, was sich dem wissen-
schaftlichen (Subjekt-Objekt-)Begriff entzieht, das aber dennoch von

22 Vgl. B. Latour: Die Hoftnung der Pandora, S. 237.

23 Vgl. Latour, Bruno: Science in Action. How to Follow Scientists and En-
gineers Through Society, Cambridge: Harvard University Press 1987; Vgl.
auch dazu den Beitrag von Cordula Kropp in dem vorliegenden Band.

24 Karl H. Horning formuliert es so: Wir sprechen nicht nur iiber die Welt,
,,Wir tun auch etwas mit den Dingen, die wir anblicken. Wir bereden sie,
wir bedenken sie, aber wir bearbeiten sie auch, transportieren sie, setzen
sie in Gang, indem wir unser Vorwissen und Konnen aktivieren, machen
unsere guten und weniger guten Erfahrungen, drgern uns tiber ihren Larm
oder Gestank, kiimmern uns um sie.“ Karl H. Horning: Experten des All-
tags. Die Wiederentdeckung des praktischen Wissens, Weilerswist:
Velbriick Wissenschaft 2001, S. 189f. Umgekehrt liee sich jeweils sagen,
dass die Dinge auch etwas mit uns tun, sie sich von uns anblicken lassen,
sich von uns bereden lassen, uns drgern usw. Diese Vielfalt von Perspekti-
ven moglicher Mensch-Ding-Beziechungen in der Praxis samt ihren Ver-
flechtungen, Uberlagerungen, Unschirfen und Mehrwertigkeiten erfahren
wir, sie bleibt in der Beschreibung jedoch zumeist unberticksichtigt.

245

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

existentieller Bedeutung ist fiir alles, was sich schlieBlich positiv zeigt
und das auszublenden weiterhin negative Folgen zeitigt.

Die Frage, wie dieser Ausgleich hergestellt werden konnte, wie sich
also der Begriff mit der Realkomplexitét der Praxis versohnen lie3e, er-
fordert, dass sich dieser Beitrag noch einmal detaillierter der bislang
kaum besprochenen Hilfte des zerschlagenen Faitiche zuwendet, nim-
lich der Seite des Fetisch oder des reinen Glaubens. Zunichst ist dabei
festzustellen, dass Latour den gescholtenen Wissenschaftlern unterstellt,
sie wiirden Glauben lediglich negativ definieren als jenen Bereich, der
,ohne Wissen®, also ohne reine Erkenntnis ist.”” So gelangt Latour —
ganz im Sinne des Mainstreams der Interpreten antiker griechischer
Denker — zu der Gleichsetzung von Glaube und ,,praktischem Know-
How* als dem Wissen der Praxis26, dem das ,eigentliche”, das intel-
lektuelle Wissen kontradiktorisch gegeniibersteht. Mit dem Beispiel
eines Steines, der fiir den Glaubenden hochgradig symbolisch aufgela-
dener Fetisch sein kann, fiir den ,,modernen Wissenden* aber eben nur
Stein, also blofBes Fakt ist, macht er zugleich deutlich, dass beide Positi-
onen letztlich ununterscheidbar sind.?’ Beide, nicht nur die Seite des
Glaubens, ist gemacht, auch der Stein selbst ist erst im Prozess der
wechselseitigen Artikulation von menschlichen und nicht-menschlichen
Wesen geworden, als was er nun als Entitdt dem Beobachter erscheint
und schlieBlich ist noch die Diskreditierung des Glaubens selbst reiner
Fetisch. Das Latour’sche Beispiel interpretiere ich — recht frei, meiner
weiteren Argumentation entsprechend — so: Dass ein Stein als Stein
unabhdngig von menschlichen und nicht-menschlichen Wesen existiert,
ist ,,Glaube®, ein abschliefendes Urteil ldsst sich dariiber nicht féllen.
Wenn man davon ausgeht, er sei unabhéngig existent und dartiiber ver-
gisst, dass diese Grundannahme kontingent, dass sie vielleicht falsch ist,
konnte es sein, dass die vor dem Hintergrund dieser Ausgangsannahme
getroffenen Entscheidungen sich spéter als fatal erweisen und sich dann
vielleicht noch nicht einmal mehr eine Ursache fiir diese Auswirkungen
identifizieren lasst. Der unspezifische Glaube an verborgene Krifte des
Steines ist dagegen ,,zukunftsrobuster®, er ist ,,verniinftiger, viel mehr
,Fakt®, er bewahrt die Kontingenz und gibt den Stein als existierende
Form dennoch nicht auf. Tatsdchlich kann niemand jemals endgiiltig
wissen, was die tatsichliche Bedeutung des Steines ist, welche Ge-
schichte in ithm verwoben ist, welche Netzwerke von ihm zusammen-
gehalten werden usw. Der unspezifische Glaube hélt die deshalb nicht
minder real existierenden ,,Fakten* somit offen fiir Reinterpretationspro-

25 Vgl. dazu insbesondere ebd., S. 330ff.
26 Vgl.ebd., S. 283f.
27 Vgl. ebd., S. 330f.

246

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

zesse, die eine anders als erwartete Zukunft erfordern koénnte. Der
Glaube (und der ist nicht weniger fetischistisch) an die substantielle
Existenz von Objekten macht solche Neujustierungen dagegen unwahr-
scheinlicher, nun bedarf es schon sehr starker ,,Zeichen”, um die Form
der in so endlos lange Netzwerke verflochtenen Substanz doch noch
einmal in Frage zu stellen.

Daraus ldsst sich nun meines Erachtens der folgende Gedanke ab-
leiten: Der ganze in der Praxis sich vergegenstindlichende Glauben (der
freilich nicht zu verwechseln ist mit dem zur Religion kodifizierten,
kirchlich sanktionierten ,,Glauben®) wirkt, ohne die modernen Verzer-
rungen bzw. diesen noch lange zum Trotz, gleichsam als Institution, die
dem unkontrollierten Wuchern der sich der Gestaltbarkeit entziehenden
vermeintlichen Fakten entgegenwirkt; denn in diesem Glauben bleiben
alle Moglichkeiten prinzipiell eingeschlossen. Nichts ist dem Glaubigen
in seiner Alltagspraxis unmdoglich, er sucht daher die Ursachen irgendei-
ner Beobachtung auch bei sich selbst und in allen anderen Erscheinun-
gen. Der sich im Alltag manifestierende amoderne Glaube bedeutet also
eine kollektive Bereitschaft, auf allen Ebenen und vorab aller wissen-
schaftlich eingeschriankten Reflexion als negativ bewertete Erfahrungen
in jeder Richtung zu priifen, er sorgt somit aus der Praxis heraus fiir eine
stindige Neuausrichtungen des Kollektivs auf eine sich unbestimmt dn-
dernde Umwelt — freilich um den Preis, einer wesentlich langsameren,
aber nachhaltigeren Entwicklung. Diese Sensibilitit geht verloren, wenn
der nichtmoderne Faitiche zerschlagen und durch einen modernen, um-
weltunsensibleren Faitiche ersetzt ist, wenn die reale Komplexitdt der
Praxis des Alltags ausgeblendet, wenn schlieBlich nur mehr auf das sich
positiv Zeigende, das begrifflich exakt Erfassbare fokussiert und die ein-
setzenden Nebenfolgen so weit wie eben moglich ausgeblendet werden.
Dann beschleunigt sich die Entwicklung radikal, einhergehend mit der
kontinuierlich sich steigernden Chance auf radikales Scheitern.

Was Technik einmal war

Im Grunde lieBe sich das Skizzierte an jeder beliebigen Form verdeutli-
chen, ich wihle jedoch Technik, weil diese heute eine zentrale, schein-
bar unkontrollierbare treibende Kraft geworden ist, weil, so meine
These, ihr ,,Faitiche-Charakter” in Vergessenheit geraten ist. Anhand ei-
ner kurzen Rekonstruktion dessen, wie Technik vorab der Zerschlagung
der Faitiches idealer Weise zu denken wére, mochte ich zugleich die
Frage weiter diskutieren, ob sich mit dem Latour’schen Faitiche-
Konzept wirklich die beiden Seiten der Unterscheidung (Fakt/Fetisch) in

247

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

ihrer ganzen Bedeutungsbreite wieder so miteinander verschrénken las-
sen, dass damit schlieBlich im Heideggerschen Sinne der Wissenschaft
und dariiber hinaus der ganzen Gesellschaft das Denken, also das Be-
denken des Ganzen ermdglicht wird.*®

Um Technik, wie sie einmal gewesen sein konnte, verstehen zu kon-
nen, bedarf es zunéchst eines symmetrischen Bildes vom Menschen, das
also nicht bspw. auf die Unterscheidung von Mensch und Natur rekur-
riert.”’ Anzusetzen ist hier in der als ,,mythisches Denken* zu be-
zeichnenden Phase der gesellschaftlichen Evolution, in der der werdende
Mensch bereits recht weit zur modernen Form hin entwickelt ist, in der
er seine Umwelt bereits mehr oder weniger dem heutigen Menschen
entsprechend differenziert wahrnimmt, ohne dabei jedoch in Substanzen
zu denken. Alles was der Mensch, beobachtet, was ihm widerfiahrt, was
er erfahrt, erleidet und erfiihlt, all dies nimmt er nicht als blof fiir sich
bestehende Entitdten war (also etwa als isolierbaren Stein), sondern —
wie sich selbst auch — als eingebettet in einen Prozess eines zusam-
menhingendes Ganzen, das flir ihn Umwelt ist und der sich mit ihm
»involutivtso entwickelt. Es gibt Unterschiede in seiner Wahrnehmungs-
welt. Der Mensch in diesem Entwicklungsstadium unterscheidet zwi-
schen Dingen, die fiir ihn von besonderer oder nachrangiger Bedeu-
tung sind. Er erinnert sich an Plitze samt den Erfahrungen, die mit ihnen
verbunden sind (anders gesagt: die von ihnen ausgehen), er verbindet
mit dem Morgen die Sonne im Osten und die dann auszufithrenden Té-
tigkeiten usw. Sein Kosmos ist geordnet, je nach der mehr oder weniger
besonderen Bedeutung der Formen, die er wahrnimmt. Diese Ordnung
aber ist nicht fixiert, sie ist nicht substantiell, es gibt keine sauberen
Trennlinien zwischen den Formen, er vermag diese nicht klar zu definie-
ren und auch seine Worte, die er fiir diese Formen findet, sind eher bild-
haft und prozessual. Nichts in dieser Ordnung, diesem ,,sympathetischen

28 Um Missverstdndnissen vorzubeugen: Dabei geht es nicht um vollstédndige
Beschreibung oder gar Reprisentation des Ganzen, sondern allein darum,
dass prinzipiell wieder alles ins Denken eingeschlossen werden kann und
nicht mehr kategorisch und allen Riickmeldungen der Umwelt zum Trotz
ganze Seinsdimensionen ausgeblendet werden.

29 Eine ausfiihrliche Herleitung dieses Menschenbildes kann an dieser Stelle
nicht erfolgen, verwiesen sei dazu auf meine Arbeit (M. Voss: Symbo-
lische Formen), in der ich dieses symmetrische Menschenbild ausfiihrli-
cher entwickelt habe.

30 Marion Mangelsdorf hat in ihrem Beitrag auf den Begriff der Involution
bei Gilles Deleuze und Félix Guattari aufmerksam gemacht. Siehe dazu
den Beitrag von Marion Mangelsdorf in dem vorliegenden Band sowie
Gilles Deleuze/Félix Guattari: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi-
zophrenie, Berlin: Merve 2002, S. 325f.

248

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

Zusammenhang**' besteht nur fiir sich selbst, alles ist bedeutungsvoll in
Bezug auf Anderes, ohne dass der Mensch je wirklich wissen wiirde, was
diese Bedeutung ist, noch worauf sie sich bezieht, wihrend er sie aber
doch ahnt. Was der mythische Mensch ebenfalls nicht kennt, das sind
Regeln, die diese Formen eindeutig definieren, sie kodifizieren wiirden.
Sehr wohl aber fiihlt er Zusammenhinge, die die Formen gegenseitig
stiitzen, die sie artikulieren, doch auch dieses gefiihlte Wissen ist nicht
vollig fixiert und nicht génzlich eindeutig und bewusst artikuliert, son-
dern selbst eine Form wie alle anderen Formen auch. Dieses nur
umschreibbare Wissen ist Praxiswissen, es wird tradiert und {ibermittelt
ohne jemals eindeutig oder explizit zu sein. Es ist — mit Maurice
Merleau-Ponty — ein Wissen zwischen den Zeilen®, es ist ein Gefiihl,
eine Stimmung, eine Masse, die da ist, ohne jemals zu erscheinen und
die doch allen gegenwirtig ist und die das Leben insgesamt sinnhaft
strukturiert. Dieses Wissen artikuliert sich nicht direkt, es spricht durch
die Praktiken des Alltags, die Rituale, die Rhythmen, die Gesten und
Stimmungen, die den sozialen Raum ausfiillen, in den die sich direkt
zeigenden Formen eingebettet sind. Dieses Wissen st Sinn.

Leben ist nur unter einigermaflen konstanten Umweltbedingungen
moglich. Lebensformen entwickeln sich, indem sie eine immer komple-
xere, doch insgesamt stets hinreichend flexible Struktur auf eine im
selben Prozess sich relativ stabilisierende Umwelt abstimmen bzw. von
dieser abgestimmt werden: Lebensform und Umwelt bilden dabei eine
untrennbare Einheit, es ldsst sich nicht unterscheiden, ob nun die Form
selbst oder ihre Umwelt diesen Prozess leitet. Die Umwelt des Men-
schen erscheint dem Menschen immer schon mehr oder weniger geord-
net, weil er ihr Produkt und ihr Schopfer ist. Er verfiigt stets tiber
einigermaflen adidquate Kategorien, mittels derer er seine Umwelt so zu
verstehen weil}, dass — bei allem ,,kleinen Scheitern® — seine Gattung bis
heute nicht unterging. Die Formen, die seine Umwelt ausmachen, er-
scheinen bei Gelegenheit und gehen wieder im unbestimmten Hinter-
grund auf, andere werden hdufiger aktiviert und bleiben dann auch in

31 Dieser Begriff taucht sowohl bei Ernst Cassirer als auch bei Arnold
Gehlen an verschiedenen Stellen und in verschiedenen Variationen auf,
vgl. etwa Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter
Teil: Das mythische Denken, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1953, S. 70 und Arnold Gehlen: Urmensch und Spétkultur. Philoso-
phische Ergebnisse und Aussagen, Wiesbaden: AULA-Verlag 1986, S.
234.

32 Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Das Auge und der Geist. Philosophische Es-
says, Reinbeck: Rowohlt 1967, S. 71.

249

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

Erinnerung. Zu diesen Formen gehort stets der ganze Hintergrund,” die
Situation, aus der heraus sie erscheinen, die Dauer, die sie relativ kon-
stant bestehen, ebenso wie ihr Geschmack, ihr Antlitz** usw. Die For-
men sind also letztlich unbestimmt und doch voneinander unscharf
verschieden, sie symbolisieren, ohne zu sein, was sie zu sein scheinen
und ohne etwas anderes sein zu miissen, als sie sind. In diesen Formen
sind alle den Kosmos bevolkernden Aktanten, die den Formen zur Arti-
kulation verhelfen, gegenwirtig, ohne doch als klar voneinander ab-
grenzbare Entitdten in Erscheinung zu treten. Der Mensch ist auf diese
Weise unaufhebbar in seine ihn erhaltende (ganze) Umwelt eingebettet
und mit ihr verschriankt, wihrend er sich doch von ihr unterscheidet.

In dieser Ordnung entdeckt er immer auch schon Moglichkeiten und
Wege der Beeinflussung, sei es mittels seiner Greifhand, sei es mittels
rhythmischem Gesang und Tanz, sei es mit dem Speer, einem Stein oder
dem bloflen Gedanken an Etwas. Was dieser friihe Mensch wiederum
nicht kennt, ist die Isolierung und Fixierung dieser Formen der Einfluss-
nahme entlang bestimmter Regeln oder Vektoren. Alles ist prinzipiell
noch in jeder rdumlichen und zeitlichen Richtung durch alles beeinfluss-
bar und miteinander verwoben.>> Doch auch hier zeichnen sich — nach
dem Prinzip von Versuch und Irrtum im Praxistest (oder auch: im kol-
lektiven, gesellschaftlichen Realexperiment)*® — einige Vektoren und

33 Der frithe Mensch unterscheidet iiberhaupt nicht deutlich zwischen Ding-
Form, ihrer Qualitit und ihrem ,,dunkel bewussten Horizont unbewusster
Wirklichkeit, wie es Edmund Husserl nannte (vgl. Husserl, Edmund:
,.Die phidnomenologische Fundamentalbetrachtung®, in: Edmund Husserl
(Hg.), Die phanomenologische Methode. Ausgewdhlte Texte I, Stuttgart:
Reclam 1985, S. 131-195, hier S. 132). Alles flie3t konturiert ineinander.

34 Zum Antlitz heif3t es bei Emmanuel Lévinas: ,,.Die Beziechung zum Antlitz
kann gewi3 durch die Wahrnehmung beherrscht werden, aber das, was das
Spezifische des Antlitz ausmacht, ist das, was sich nicht darauf reduzieren
lasst. Emmanuel Lévinas: Ethik und Unendliches, Wien: Passagen-Ver-
lag 1992, S. 64. Zum Antlitz vgl. dariiber hinaus ebd., S. 64-71.

35 In seiner zur Thematik unbedingt empfohlenen, leider jedoch fiir eine aus-
fithrlichere Beriicksichtigung im vorliegenden Text zu spdt in meine
Hinde gelangten ,,anderen Theorie der Moderne® findet sich bei Hartmut
Bohme ein Satz, der diese Verwobenheit ausdriickt: ,,Wir sind Ich auch in
den Dingen, in und mit denen wir handeln. Das Ich ist auf die Dinge aus-
gedehnt”. Hartmut Bohme: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie
der Moderne, Reinbeck: Rowohlt 2006, S. 80. Bohme verlangt dort von
der Wissenschaft, sie solle der gerade fiir ,,moderne Gesellschaften so
zentralen Bedeutung der Fetischkategorie weit mehr Aufmerksamkeit zu-
teil werden lassen — die ,,Dinge® blieben andernfalls unverstanden.

36 Vgl. zum gesellschaftlichen Realexperiment den Beitrag von Matthias
Grof in dem vorliegenden Band. Zum (kollektiven) Experimentieren vgl.
B. Latour: Die Hoffnung der Pandora, insbesondere S. 31, 151, 156-175,
366; vgl. auch B. Latour: Das Parlament der Dinge, S. 291.

250

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

Formen gegeniiber anderen als bedeutender und erfolgversprechender
heraus. Diese Nuancen machen die Nutzung bestimmter Formen wahr-
scheinlicher, wéhrend andere deprivieren, ohne doch jemals ganz ausge-
schlossen zu werden.

Alle diese Formen der Beeinflussung, der relativen Stabilisierung vi-
abler, also dem Menschen angemessener Lebensbedingungen, mochte
ich nun bereits als ,,Techniken* im eigentlichen Sinne bezeichnen, als
kulturelle ,, Techniken des Uberlebens® in einer spezifischen Umwelt.”’
Technik in der ,,vormodernen” Form, also vor der Zerschlagung der
nichtmodernen Faitiches, ist eine allgemeine Praxisweise des relativen
auf-Dauer-Stellens von Formen, die dem Menschen gegeniiber anderen
Formen bedeutungsvoller sind und die sich vom Menschen auf Dauer
stellen lassen. Techniken sind hier noch in der Praxis bewihrte und da-
her stabilisierte Formen, mittels derer es dem Menschen gelingt, Ord-
nung und Ubersicht in einer sich tatsichlich stindig wandelnden
Umwelt zu schaffen. Entscheidend ist, dass diese frithen Techniken
niemals tatsdchlich eindeutig bestimmt und fixiert und sie niemals nur
Mittel waren, ja dass sie iiberhaupt niemals unabhingig von den Zwe-
cken, zu denen sie eingesetzt wurden, also als isolierbare Formen, Be-
stand gehabt hitten, dass sie also stets umgestaltbar und fiir kritische
Riickmeldungen von den behandelten Dingen, den eingesetzten Techni-
ken oder der Umwelt offen blieben. Konstitutiv zum zielgerichteten
Mitteleinsatz — also zur Technik — gehorte die Beobachtung der Folgen
des Handelns in allen Dimensionen,38 weil man an alle Moglichkeiten

37 Bereits Oswald Spengler betonte, dass Technik als ,,Taktik des Lebens,
wie es bei ihm heif3it, in Wirklichkeit uralt sei, dass diese Taktik weit iiber
den Menschen zuriick in das Leben aller Tiere reiche, vgl. Oswald
Spengler: Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philosophie des
Lebens, Miinchen: Beck 1931, S. 7.

38 Wenn eine Technik geeignet war, ungewollte grofere ,,Nebenfolgen
hervorzurufen, die sich weniger deutlich vorhersehen lieen, wurde das
Kollektiv insgesamt und damit das ganze Wissen des Kollektivs ,,poli-
tisch” in den Entscheidungsprozess (Mitteleinsatz ja oder nein) einbezo-
gen. Damit wurden einerseits negative Folgen tatsdchlich weniger
wahrscheinlich, als wenn ein Mensch allein entschieden hitte, vor allem
aber wurden weitreichende, riskante Entscheidungen von allen abgewogen
und dann die Folgen auch von allen getragen. Diese Form der Entschei-
dungsfindung nach dem ,,guten Grund“, der fiir oder gegen ein Risiko
sprach, war etwa bei den Seeschifffahrern bis ins 17. Jahrhundert die Re-
gel. Im 16. Jh. wurde diese Form der Risikoabwigung von Bartholomé de
Medina theoretisch zum ,,philosophischen Probabilismus® aufgearbeitet
(Gerd Gigerenzer/Zeno Swijtink/Theodore Porter u.a.: The Empire of
Chance. How Probability Changed Science and Everyday Life, Cam-
bridge: Cambridge University Press 1989). Wolf R. Dombrowsky und
Christian Brauner konstatieren dazu, dass heute jedoch immer mehr

251

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

glaubte und damit dem Umstand gerecht wurde, niemals ohne Glauben
wissen zu konnen. Diese Techniken waren, als was sie erschienen, nur
im konkreten Anwendungsbezug und jeder Einsatz wurde mit besonde-
ren Handlungsformen39 begleitet, die ebenfalls konstitutiver Bestandteil
der Technik selbst waren. Entsprechend dieser Singularitdt des Falls
blieben diese frihen Techniken und ihre Produkte als tiberdauernde
Formen®’ nur relativ stabil, niemals waren sie jedoch aus allem Umwelt-
wandel absolut herausldsbar, was eben erst die Moderne fiir eine Mog-
lichkeit halt.

Die Moderne zerschldgt diese historisch gewordenen, dynamischen
Formennetzwerke, beginnend mit der Unterscheidung von Glauben und
Fakten. Die Moderne glaubt gerade kontrdr zu der ,,mythischen” Ver-
flochtenheit aller Formen und aller Folgen, Techniken durch Einschrdn-
kung der Entscheidungskompetenz — nur Experten konnen angemessen
iiber ihren Einsatz entscheiden — und durch Ausklammerung der multi-
dimensionalen Folgen des Technikeinsatzes begreifen zu konnen. Sie
isoliert und fixiert immer weitere ,,Substanzen®, sie tibertrdgt Techniken,
die im Labor entwickelt wurden auf génzlich andere Zusammenhinge
und unterbindet somit mehr und mehr die sich zuvor selbst regulierende
Anpassung der Techniken an die Umwelt (und umgekehrt), in der sie
zum Einsatz kommen. Es entstehen technozientistische Gebilde, zu
denen wir immer weniger einen affektiven Zugang haben und von denen
wir immer weniger wissen, was sie ,tatsdchlich® bedeuten. Diese
Gebilde (man konnte nun sagen: diese Netzwerke) sind immer weniger
sensibel flir die Umwelt, in der sie eingesetzt werden und so machen
sich zunehmend ,Nebenfolgen* bemerkbar, doch anstatt diese zum
Anlass zu nehmen, das Form-Umwelt-Verhiltnis zu iiberdenken, werden
immer mehr Krifte dafiir aufgebracht, die unbegriffenen Formen weiter
invariant zu halten. Diese Stabilitdt dieser Formen ldsst sich nun nur
noch erreichen, indem man die Formen von Umwelteinfliissen befreit,
indem man sie gegen den Wandlungsdruck mittels immer aufwendiger

Menschen erkennen wiirden, dass ,,diese guten Griinde verspielt sind, [...]
dass sie sukzessive als Risikoabsorber fiir fremde Wagnisse gratis in
Dienst genommen werden und mit Leib und Leben Ausgleich zahlen®.
Christian Brauner/Wolf R. Dombrowsky: Defizite der Katastrophenvor-
sorge in Industriegesellschaften am Beispiel Deutschlands, Bonn:
Deutsches IDNDR-Komitee fiir Katastrophenvorbeugung e.V. 1996, S.
50. Hervorhebung M.V.

39 Wir wiirden diese heute vielleicht mit dem Terminus ,,Rituale* belegen,
was jedoch an der Sache vorbeifiihrt, suggeriert der Term doch wiederum
etwas bloB Additives.

40 Latour wiirde vielleicht von ,, Knoten* oder auch ,,Kernen“ sprechen, die
da tiberdauerten, vgl. B. Latour: Die Hoffnung der Pandora, S. 128ff.

252

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

MalBnahmen schiitzt. Dies gelingt am Besten, wenn man den politischen
Raum immer weiter einschrinkt, wenn man das ,,Volk® und seine
kritischen, aus der Praxis sprechenden Fragen immer umfassender
ausklammert (oder Formen findet, den Menschen das Gefiihl der
Partizipation zu vermitteln, und dabei doch nur die Wege des geringsten
Widerstandes auszuloten), wenn man dann zwischen aktiven (Men-
schen) und inaktiven Formen (alle anderen Formen) einen klaren Schnitt
zieht, wenn man anschlieBend als Wissenschaftler unter Wissen-
schaftlern abermals die reine, exakte (Natur-)Wissenschaft von den spe-
kulativen, unsauberen Formen (den ,,Geisteswissenschaften®) trennt,
wenn man das Labor als den Ort der Wissenschaft schlechthin definiert
und damit die vorherige Breite politischer Kontrollinstanzen auf ein ab-
solutes Minimum reduziert — wenn man also den Kontext ausklammert
bzw. konstant setzt, so weit es nur eben geht und dabei die fundamenta-
len Unterscheidungen unter ein ,, Tabu® stellt. Die letzte Sicherung dieser
rein kiinstlichen Formen aber liegt darin, die Beschaffenheit des Begriffs
als zentrale wissenschaftliche Kommunikations-Technik so zu gestalten,
dass dieser formal so geschaffen wird, dass er garantiert niemals eine
symbolisch geformte Praxis addquat zu referieren vermag und er letzt-
lich stets fiir die Reproduktion der fundamentalen Trennungen sorgt.

Eine Modifikation der Begriffsmodalitat:
Auch Begriffe sind symbolische Formen!

Der nichtmoderne Glaube wurde oben gleichsam als Institution begrif-
fen, welche die Substantialisierung der Welt verhindert, weil er dafiir
sorgt, dass die kosmische Ordnung und die in ihr aufgehobenen Formen
fiir den Menschen in seiner Praxis stets mehr bleiben, als er je begreifen
konnte und dass dieses Mehr sich bemerkbar machen kann. Diese Unbe-
stimmbarkeit der Formen bedeutet Gestaltbarkeit, denn so lange nichts
ausgeschlossen ist, bleibt prinzipiell alles méglich — dies wiederum be-
deutet prinzipiell Verantwortung aller (der menschlichen und der nicht-
menschlichen Wesen) fiir alles (d.h. freilich nicht, dass alle gleicherma-
Ben verantwortlich sind, es heif3t nur, dass prinzipiell niemand frei ist
von Verantwortung). Nach der Trennung in Fakten auf der einen und
Fetische auf der anderen Seite hat man es mit zwei Seiten zu tun, die
nun jedoch addiert nicht mehr das selbe Ganze ergeben, was sie einst
waren. Dies hat etwas mit der exponierten Stellung zu tun, die dem
Begriff in der Folge der Ausbreitung des Denkens in wissenschaftlich-
exakten Kategorien zukam, denn dieser Prozess hat auch das Verstdind-
nis von Begriffen bis hinein in die Alltagswelt grundlegend veréndert.

253

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

Die einmal zerschlagene Einheit ldsst sich nun (zumindest in einem
ersten Schritt) nur mehr mittels des Begriffs herstellen (weil andere
Formen per se nicht als wissenschaftlich gelten), der jedoch selbst
bereits substantiellen Charakter angenommen hat. Das, was wir als
Glauben begrifflich fassen und das, was wir als Fakten be-greifen sind
bereits verdinglichte, substantialisierte Produkte, die gewissermaflen
einmal durch den ,,Begriffswolf* gelaufen sind. Was aber die Einheit
von Glaube und Fakt vorab dieser Differenzierung war, ldsst sich nicht
mit einem Begriff begreifen, der nach jahrhunderten literarischer Praxis
selbst schon alltagspraktisch quasi-substantiellen Charakter angenom-
men hat. Da reicht es auch nicht, dass nun an die Stelle, wo zuvor eine
Analogie zwischen Begriff und Welt bzw. die Repréisentation der Welt
im Begriff behauptet wurde, die Referenz tritt (auch nicht wenn man Re-
ferenz so denkt wie Latour), denn der Begriff (bzw. die Begriffsform),
wie wir ihn heute gebrauchen, kann nicht fassen, was die Praxiswelt
auszeichnet: Die Welt ist keinem menschlichen Wesen gegeben, der
Mensch findet in ihr keine exakten Unterscheidungen vor, die nicht
zugleich noch einen unbestimmten ,,Hof™, einen Horizont mit sich fiih-
ren. Was er findet, sind tiber sich in die Umwelt (aus der sie hervorge-
hen, in die sie eingebettet bleiben) hinaus verweisende, also relativ
unbestimmte, zugleich aber doch unterscheidbare Symbole die ihm vor
dem Hintergrund seiner historischen Kosmosophie etwas Spezifisches
(be)deuten. Latour versucht, dieses Problem, dass der Begriff die reale
Komplexitit der Welt nicht zu erfassen vermag (ein Problem, das der
Uberwindung des Subjekt-Objekt-Dualismus entspricht), durch die Fo-
kussierung auf den Handlungsprozess zu bewiltigen. Er meint, dass die
Defizite der bisherigen Selbstbeschreibung wissenschaftlicher Praxis
und damit die daraus resultierenden Probleme zu iiberwinden wiéren,
wenn nur die vielen kleinen Unterschiede, die die Wissenschaft in ihrer
Praxis (des zirkulierenden Referierens, wie Latour diese Praxis nennt)*’
setzt, rekonstruierbar und somit die Verbindungen zwischen den einzel-
nen Schritten bestehen blieben.*> Doch selbst dann, wenn alle beteiligten

41 ,Zirkulierende Referenz® bezeichnet den Transformationsprozess, das
,,shifting, die lange Reihe von ,,Ubersetzungen®, die zwischen einer ers-
ten Beobachtung und ihrer spiteren Verschriftlichung in einem wissen-
schaftlichen Text liegt. Jede Etappe dieses Prozesses ist dabei ,,real” und
eben nicht nur entweder das, was urspriinglich beobachtet wurde oder das,
was letztlich beschrieben wird. Diese verschiedenen Zwischenschritte gilt
es nach Latour wieder sichtbar zu machen. Vgl. bspw. ebd., S. 94f. und
379f.

42 Da es sich bei diesem um einen so zentralen Gedanken der ,,Pandora‘ han-
delt, sei hier stellvertretend fiir viele andere nur eine einzige Stelle explizit
genannt, an der Latour sein Argument vorstellt: Vgl. ebd., S. 21.

254

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

Aktanten Rechenschaft iiber ihre Handlungen ablegten, wiirden sie dabei
doch schon in der Beschreibung ihrer Handlungen Formen ,produ-
zieren®, die es so in der Welt, in der sie sich vorfinden, niemals zuvor
gegeben hat, die also im Grunde mit der Welt, die sie vermeintlich
referieren, gar nichts zu tun haben. Jede wissenschaftliche Beschreibung
,vergisst die Unbestimmtheit der Form, die sie referiert und diese Un-
bestimmtheit, in der die Einheit von Glauben und Fakten aufgehoben ist,
lasst sich auch durch ,,mehr Beschreibung nicht in den Diskurs rein-
tegrieren. Hierzu bedarf es iiber das Denken der Einheit der Unterschei-
dung von Fakten und Fetischen hinaus eines weiteren Schrittes, der die
Form der Beschreibung dieser Einheit betrifft. Es bedarf nicht nur einer
Beschreibung des realen Seinsverhéltnisses, sondern zudem einer
Modifikation des Modus der Begriffe, die wir verwenden, um uns ein
addquates Bild von der Welt zu machen, ein Bild, das fiir uns reale Welt
ist. Wir verlieren uns weiterhin in einer abstrakten Subjekt-Objekt-
Naturwelt, wir verlieren also weiterhin den Kontakt zu unserer Umwelt,
wenn nicht die Begriffe, die fiir uns die Welt bedeuten, dem unbe-
stimmten Charakter der Formen Rechnung tragen, die alle Aktanten
stindig von Neuem artikulieren.

Fazit

Faitiches sind keine begrifflich exakt zu fassenden Entitdten, sie ergeben
sich in der (Alltags- wie der Wissenschafts-) Praxis, aus der Handlung
selbst und nur im Handlungsprozess sind sie ,,ganz“. Auf der Ebene der
~modernen Begriffsform®, die praktisch nur noch isoliert stehende Sub-
stanzbegriffe kennt,43 haben wir es aber weiterhin mit Teilen zu tun, de-
nen wesentliche Eigenschaften fehlen, die das Ganze zuvor ausmachten,
und die fiir die stdndige Adaption der Formen an ihre jeweilige Umwelt
bedeutend waren. Das Ganze war niemals umfassend beschreibbar, doch
bedurfte es dieser umfassenden Selbstbeschreibung auch niemals, weil
die Praxis ohne eine solche auskam. Die Praxis reguliert sich durch Ver-
such und Irrtum, durch das Ausprobieren von niemals abschlieBend be-

43 Die wissenschaftliche Beschreibung der Welt reduziert sich immer mehr
auf aus Axiomen abgeleitete Substanzbegriffe, auf Begriffe also, die nur
vor dem Hintergrund des physikalischen Weltbildes tatsdchlich Bestand
haben (vgl. dazu die Schrift Ernst Cassirers: Funktionsbegriff und Sub-
stanzbegriff. Untersuchungen tiber die Grundfragen der Erkenntniskritik,
Berlin: Bruno Cassirer 1919). Dieser gesetzte Hintergrund, der selbst also
nicht weiter fundiert ist, wird durch all jene Formen verschleiert und somit
vor einer kritischen Hinterfragung geschiitzt, die dieser Beitrag im An-
schluss an Latour zusammenfiihrte.

255

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

stimmten, situativen Deutungsweisen, von sich stindig neu gestaltenden
Vorstellungen von der ,,normalen Welt®“. Sie ist daher bei stindigem
Scheitern auf kleinem Niveau doch im grofen Ganzen, d.h. hier auf die
Gattungsgeschichte des Menschen hin betrachtet, immer mehr gut als
schlecht an ihre Umwelt angepasst. Das gelang auch noch, als der
Mensch sich bereits der Sprache bediente, einer Sprache allerdings, de-
ren Worte stets bildhaft, prozessual und kontextverschrénkt waren. Der
Modus der modernen, wissenschaftlichen Beschreibung der Verflech-
tung beider Seiten kann diese Selbstregulation nicht erfassen, immer
bleibt der komplexe, sich selbst steuernde Prozess, in den die Formen
eingebettet sind, unbeschrieben und das heifit beim bisherigen modern-
wissenschaftlichen Sprachgebrauch (der den Anschein erweckt, schon
die Welt zu referieren, der performativ vergessen lasst, dass er dies tat-
sdchlich niemals tut) negiert.

So will ich in Ergédnzung zu Latours Faitiche-Konzept und dessen
Referenztheorie eine Modifikation der Begriffspraxis vorschlagen. Fiir
Latour gilt, dass Begriffe mit der Welt korrespondieren, sofern die Beg-
riffsgeschichte rekonstruierbar bleibt, so lange also die Schritte zuriick-
verfolgt werden konnen, die ihren Ausgang bei einer Feldforschung
nahmen und die im wissenschaftlichen Diskurs endeten.** So lange
diese Schritte rekonstruiert werden konnen, wiren auch Modifikationen
moglich, die die Korrespondenz von Begriff und Welt immer wieder
reaktualisieren. Als zweite Bedingung aber, um deren Plausibilisierung
es in meinem Beitrag ging, miissen die beschreibenden Begriffe auch die
Unbestimmtheit der Formen présent halten, ihre Eingebundenheit in
einen Zusammenhang vergegenwartigen, ihren unbeschreibbaren Mehr-
wert reprasentieren kénnen. Die Pragnanz und die Beharrlichkeit von For-
men jeglicher Art sind Ausdruck von Kriften, von Netzwerken, die diese
Form mehr oder weniger stabil artikulieren. Der (Substanz-)Begriff sug-
geriert ein bloB fiir sich seiendes Ding und noch der Begriff des Kollek-
tivs suggeriert, dass sich die Versammlung bestimmen lie8e. Das Mehr,
das alle in der Alltagspraxis wahrgenommenen Formen ausmacht und in
dem Glaube und Fakt zur Einheit aufgehoben sind, die Krifte also, die
die Formen zusammenhalten und die sich doch entziehen, miissen auch
im Begriff und dessen Verwendung einen Niederschlag finden,
ansonsten ldsst sich auch mit der Korrespondenztheorie und mit der
gedachten Verflechtung von Fakten und Fetischen der Schaden nicht
aufheben, der durch die Zerschlagung der Faitiches entstand. Begriffe
miissen ,rauschen” konnen®, wie die Welt, die sie referieren. Alle

44 Vgl. etwa B. Latour: Die Hoffnung der Pandora, S. 52f.
45 Um Missverstindnisse zu vermeiden: Gefordert wird freilich nicht, dass
alle Begriffe unscharf werden miissten. Dass es, nachdem die Moderne

256

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

Formen der Welt sind mehr, als sie zu sein scheinen und alle Begriffe
sind ebenfalls mehr, als sie zu sein vorgeben — dies ist es, was Glaube
seit jeher ausmachte. Mit den Worten Alfred North Whiteheads: ,,Alles,
was in irgendeinem Sinne existiert, hat zwei Seiten, sein individuelles
Selbst und seine Signifikanz im Universum. Und jeder dieser Aspekte ist
ein Faktor des anderen“.*® Diese Ambivalenz ist in der Einheit von Fak-
ten und Glaube aufgehoben. Samtliche beobachtete Formen und die zu
ihrer Beschreibung verwendeten Begriffe sind vor ihrer Zerschlagung in
Fakten und Fetische stets prinzipiell verhandelbare und von der Existenz
anderer Formen abhéngige und mit diesen verschrinkte symbolische
Formen, die iiber sich hinaus in einen insgesamt unbestimmten aber ge-
ordneten Raum hinein verweisen, aus dem sie hervorgegangen sind und
der als ihre Umwelt konstitutiver Bestandteil ihrer selbst bleibt. Im sym-
bolischen Uberschuss der Formen, den der Mensch als Glaube erfihrt,
organisiert sich die Welt. In der Kumulation der Effekte ergeben sich
aus dem blofen Vergessen dieses Bedeutungsiiberschusses, dieses
Mehrwertes, des Ineinanderverschrinktseins der Formen (wenn man al-
so bspw. meint, ein Atom existiere tatsdchlich als Substanz, unabhingig
von den Bedingungen, die es artikulieren), Umweltschédden, wie sie kei-
ne Gesellschaft zuvor kannte und Katastrophenphéinomene nehmen
langfristig zu. Jede Form als real existierende Einheit der Unterschei-
dung von Fakten und Glaube zu begreifen und ihr komplementdr begriff-
lich diesen symbolischen Mehrwert wieder zuzusprechen — Begriffe also
als mehr oder weniger stabile symbolische Formen und nicht lédnger als
letztlich invariante Substanzbegriffe zu begreifen —, das kénnten ent-
scheidende Schritte sein, diesen rapiden katastrophalen sozialen Prozess
zundchst zu entschleunigen und vielleicht langfristig sogar umzukehren.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Vorlesung zur Einleitung in die Soziologie,
Frankfurt/Main: Junius/Hesa-Druck 1973.

Bohme, Hartmut: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der
Moderne, Reinbeck: Rowohlt 2006.

Brauner, Christian/Dombrowsky, Wolf R.: Defizite der Katastrophen-
vorsorge in Industriegesellschaften am Beispiel Deutschlands, Bonn:
Deutsches IDNDR-Komitee fiir Katastrophenvorbeugung e.V. 1996.

46 Alfred North Whitehead: Denkweisen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001,
S. 146.

257

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN VOSS

Brauner, Christian/Dombrowsky, Wolf R.: Defizite der Katastrophen-
vorsorge in Industriegesellschaften am Beispiel Deutschlands, Bonn:
Deutsches IDNDR-Komitee fiir Katastrophenvorbeugung e.V. 1996.

Cassirer, Ernst: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen
iber die Grundfragen der Erkenntniskritik, Berlin: Bruno Cassirer
1910.

Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil:
Das mythische Denken, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1953.

Clausen, Lars: Krasser sozialer Wandel, Opladen: Leske und Budrich
1994.

Davis, Mike: Die Geburt der Dritten Welt. Hungerkatastrophen und
Massenvernichtung im imperialistischen Zeitalter, Hamburg: Asso-
ziation 2005.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und
Schizophrenie, Berlin: Merve 2002.

Gehlen, Arnold: Urmensch und Spétkultur. Philosophische Ergebnisse
und Aussagen, Wiesbaden: AULA-Verlag 1986.

Gigerenzer, Gerd/Swijtink, Zeno/Porter, Theodore u.a.: The Empire of
Chance. How Probability Changed Science and Everyday Life,
Cambridge: Cambridge University Press 1989.

Heidegger, Martin: ,,Was heiflit Denken?*, in: Martin Heidegger (Hg.),
Gesamtausgabe Bd. 7: Vortrige und Aufsétze, Frankfurt/Main: Vit-
torio Klostermann 2000.

Horning, Karl H.: Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung des
praktischen Wissens, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2001.
Husserl, Edmund: ,,Die phidnomenologische Fundamentalbetrachtung®,
in: Edmund Husserl (Hg.), Die phianomenologische Methode. Aus-

gewihlte Texte I, Stuttgart: Reclam 1985.

Latour, Bruno: Science in Action. How to Follow Scientists and Engi-
neers Through Society, Cambridge: Harvard University Press 1987.

Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-
schen Anthropologie, Berlin: Akademie-Verlag 1995.

Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirk-
lichkeit der Wissenschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000.

Latour, Bruno: Das Parlament der Dinge, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2001.

Lévinas, Emmanuel: Ethik und Unendliches, Wien: Passagen-Verlag
1992.

Merleau-Ponty, Maurice: Das Auge und der Geist. Philosophische Es-
says, Reinbeck: Rowohlt 1967.

258

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAITICHES — EIN BEITRAG ZUR WIEDERENTDECKUNG DER UMWELT

Rod, Wolfgang: Der Weg der Philosophie. Von den Anfingen bis ins
20. Jh. Bd. 1: Altertum, Mittelalter, Renaissance, Miinchen: Beck
2000.

Spengler, Oswald: Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philo-
sophie des Lebens, Miinchen: Beck 1931.

Voss, Martin: Symbolische Formen. Grundlagen und Elemente einer
Soziologie der Katastrophe, Bielefeld: transcript 2006.

Whitehead, Alfred North: Proze8 und Realitdt. Entwurf einer Kosmolo-
gie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1984.

Whitehead, Alfred North: Denkweisen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001.

259

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405284-011 - am 13.02.2026, 18:35:14. htps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.14361/9783839405284-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

