[l
Literatur und Gedachtnis

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedachtnis in Dantes Commedia

Einleitung

Im Folgenden wird ein Text betrachtet, der gemeinhin als der Hohepunkt
der christlich-mittelalterlichen Episteme im Bereich der Dichtung gilt, als
poetisches Seitenstiick zu den Summae der scholastischen Theologie: Dan-
tes in den ersten Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts entstandene Commedia,
die seit dem 16. Jahrhundert offiziell als Divina Commedia bezeichnet
wird.! Dieser Text ist somit, wie man getrost unterstellen darf, in vielerlei
Hinsicht reprasentativ fir seine Epoche.? Eine nihere Untersuchung der

1 Hinweise zur Entstehung und zur Uberlieferungsgeschichte des Textes findet man in
biindiger Form etwa bei August Buck, »Die Commedia«, in: Jean Frappier/Hans Robert
Jaul8 (Hg.), Grundrif$ der romanischen Literaturen des Mittelalters, Bd. 10/1, hg. v. Hans Ul-
rich Gumbrecht/Ulrich Moélk, Heidelberg 1987, S. 21-165, hier S. 29-31 und bei Roberto
Mercuri, »Comedia di Dante Alighieri«, in: Alberto Asor Rosa (Hg.), Letteratura italiana.
Le Opere. Volume primo: Dalle origini al Cinquecento, Torino 1992, S.211-329, hier
S.211-215. Vermutlich begann der um 1265 geborene Dante mit der Abfassung der
Commedia nach 1304, als er bereits im politischen Exil lebte. Erst nach Dantes Tod, also
nach 1321, kursierten erste Abschriften des Paradiso. Die ilteste erhaltene Commedia-
Handschrift ist aus dem Jahr 1350 (Buck, »Die Commedia«, S. 31). Der Erstdruck erschien
im Jahr 1472 in Foligno (Mercuri, »Comedia di Dante Alighieri«, S.322). Zuvor war die
Commedia in zahlreichen Handschriften verbreitet (vgl. hierzu Marcella Roddewig, Dan-
te Alighieri. Die gottliche Komddie. Vergleichende Bestandsaufnabme der Commedia-
Handschriften, Stuttgart 1984, S. XXXIX, wo die vollstindig erhaltenen Handschriften auf
603 beziffert werden). In den Handschriften heif§t der Gesamttext Comedia. Boccaccio
war der erste, der in seinem Trattatello in laude di Dante (um 1350) dem Wort Comedia
das Epitheton »divina« hinzuftgte. Darauf griff Lodovico Dolce zuriick, der Herausgeber
einer Druckausgabe aus dem 16. Jahrhundert: La Divina Comedia di Dante, Venezia 1555.
Erst seit dieser Zeit spricht man offiziell von der Divina Commedia.

2 Natiirlich ist hierbei in Rechnung zu stellen, dass ein so komplexer und kiinstlerisch am-
bitionierter Text wie die Commedia nicht als blofes Dokument epochaler Tendenzen ge-
lesen werden kann, sondern dass er, gerade indem er die epistemischen Pramissen seiner
Zeit expliziert, diese auch schon iberschreitet. Vgl. hierzu Joachim Kipper, Diskurs-
Renovatio bei Lope de Vega und Calderdn, Tubingen 1990, S.260, dem zufolge das Mo-
ment der Uberschreitung epochaler Denkmuster (gemeint ist bei Kiipper der im Mittelal-
ter dominante analogische Diskurs im Sinne von Foucault) darin liegt, dass Dante sich
selbst zum Medium der gottlichen Wahrheit macht und somit etwas wagt, das eigentlich
nur Autoritaten wie Vergil oder Aristoteles oder auch den Kirchenvitern zusteht. Auf der
Ebene der énonciation unterminiert der Text somit bis zu einem gewissen Grad das Welt-
modell, welches auf der Ebene des énoncé dargestellt und expliziert wird. Dieses Vorbe-
haltes eingedenk ergibt eine Analyse des Dargestellten dann sehr viele Aufschlisse tiber
mittelalterliches Denken.

279

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II1. Literatur und Gedachtnis

Dantes Werk inharenten Konzeptionen von memoria mag daher einen
nicht unbedeutenden Beitrag zur Beantwortung einer Frage erbringen,
die hier gestellt werden soll, nimlich inwiefern man von einer psychophy-
sischen Einheit des Gedachtnisses in alteren, vormodernen Theorien spre-
chen konne und welche Modelle diesen Theorien zugrunde lagen. Bei
Dante lasst sich eine solche psychophysische Einheit anhand des Nexus
von Erinnerung/Gedichtnis, Schmerz und Schreiben aufweisen, wie er in
den poetologischen Passagen der Commedia, insbesondere im Inferno, des
Ofteren sichtbar wird. Diesem Nexus korrespondiert auf der Ebene der
dargestellten Jenseitswelt die Einheit von Korper und Seele trotz der
durch den Tod eigentlich prasupponierten Trennung dieser beiden Di-
mensionen. Die Seelen leiden in der Hélle und auch im Purgatorium kor-
perlichen Schmerz, obwohl sie gar keinen Korper aus Fleisch und Blut
mehr haben, sondern nur noch einen Schattenleib; ihr Schmerz dient ih-
nen als Zeichen der Erinnerung an ihre zu Lebzeiten begangenen Stinden.
Physische und psychische Dimensionen finden im Schmerz der Erinne-
rung gleichermaflen ihren Niederschlag. Auf der Ebene der Darstellung
wie auf der Ebene des Dargestellten spielt in der Commedia somit der
Schmerz in Verbindung mit Gedachtnis/Erinnerung eine zentrale, sowohl
poetologisch als auch theologisch relevante Rolle. Diese Zusammenhinge
sollen im Folgenden naher beleuchtet werden.

Der Aufsatz besteht aus vier Teilen: Im ersten Teil wird im Anschluss
an Frances A. Yates und an von ihr angeregte Forschungen der Stellenwert
der memoria im Mittelalter und bei Dante dargelegt; der zweite Teil wid-
met sich der Erzihlsituation der Commedia im Hinblick auf die Funktion
von Gedachtnis und Erinnerung; im dritten Teil wird Dantes Kosmologie
im Hinblick auf den Stellenwert von Gedachtnis und Schmerz skizziert,
bevor im abschliefenden vierten Teil anhand der Lektire zweier Gesinge
des Inferno (XIII und XVI) die Begegnung und Uberlagerung zweier Ge-
dachtnissysteme (des Systems der dargestellten Welt und des Systems des
darstellenden Textes) im Zeichen des Schmerzes veranschaulicht werden.

1. Der Stellenwert der memoria im Mittelalter und bei Dante
Frances A. Yates hat in ihrer mittlerweile klassischen Studie zur Geschich-
te der ars memoriae gezeigt, dass die antike Gedéachtniskunst im Mittelalter

zwar rezipiert und tradiert wurde, dabei aber einem ganz entscheidenden
Funktionswandel unterlag. Dieser erklirt sich zum Teil aus den epistemi-

280

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

schen Bedingungen des Mittelalters, zum Teil aber auch aus den Kontin-
genzen der Textuberlieferung. Von den drei Hauptquellen, aus denen wir
Kenntnis von der antiken ars memoriae haben, namlich Ciceros De oratore,
der anonymen Rbetorica ad Herennium und Quintilians Institutio oratoria,’
war im Mittelalter nur die zweite allgemein bekannt. Diese Schrift wurde
lange Zeit irrtimlich Cicero zugeschrieben und galt im Mittelalter zusam-
men mit dem tatsichlich von ihm stammenden Werk De inventione als
sein Hauptbeitrag zur Rhetorik. Die beiden Schriften wurden als Dipty-
chon aufgefasst und auch in dieser Gestalt in Manuskripten zusammenge-
fagt, und zwar in der Folge De inventione, welche man als Prima rhetorica
oder Rbetorica vetus bezeichnete, und Ad Herennium, welche als Secunda
rhetorica beziehungsweise Rbetorica nova galt.* Wenn man bedenkt, dass
Cicero neben Aristoteles eine der wichtigsten antiken Autoritaten fiir das
christliche Mittelalter war, dann ergeben sich aus der genannten engen
Verkniipfung dieser beiden Schriften angesichts der Praokkupationen mit-
telalterlicher Theologie weitreichende Konsequenzen. Diese resultieren
vor allem aus der Verbindung von Ethik und Gedéachtniskunst:

The importance of this association [gemeint ist die Verbindung von De inventio-
ne und Ad Herennium] for the understanding of the mediaeval form of the artifi-
cial memory is very great. For Tullius in his First Rhetoric gave much attention
to ethics and to the virtues as the >inventions« or >things< with which the orator
should deal in his speech. And Tullius in his Second Rhetoric gave rules as to
how the invented >things« were to be stored in the treasure-house of memory.’

Durch die historisch kontingente Verbindung der beiden Schriften von
Cicero und Pseudo-Cicero ergab sich eine Logik, die dem Denken und
den spezifischen Wertsetzungen des auf ethische Fragestellungen fixierten
Mittelalters entgegenkam und die zu der genannten Funktionsverande-
rung der ars memoriae fihrte. In der Antike war der lebenspraktische Ort
der Gedachtniskunst bekanntlich die Rhetorik. Der Redner sollte durch

3 Die im vorliegenden Zusammenhang relevanten Ausziige aus diesen Schriften sind — ne-
ben zahlreichen anderen Quellen — gesammelt bei Jorg Jochen Berns (Hg.), Geddchtnis-
lehren und Geddchtniskiinste in Antike und Frithmittelalter, Tabingen 2003.

4 Frances A. Yates, The Art of Memory, London 1966, Nachdruck: dies., Selected Works,
Bd. 3, London 1999, S. 54f. Als einen von zahlreichen Belegen hierfiir nennt Yates (S. 55)
Dantes Monarchia (11, v, 2), wo ein Zitat aus De inventione (1, 68) wie folgt ausgewiesen
wird: »Propter quod bene Tullius in Prima rethorica: semper — inquit — ad utilitatem rei
publice leges interpretande sunt.« (Hiertber sagt Tullius trefflich in der Prima rhetorica:
die Gesetze sind stets zum Nutzen des Gemeinwohls auszulegen.)

S Yates, The Art of Memory, S. 55.

281

- am 13.01.2026, 08:47:23.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

sie in die Lage versetzt werden, sein als natiirliche Disposition vorhande-
nes Gedachtnis (naturalis memoria) mit kinstlichen Mitteln zu verbessern
(artificiosa memoria). Die memoria hatte also eine durchaus untergeordnete
Stellung im Gebiude des Wissens und der Axiologie. Sie fiel in den Be-
reich einer alltaglich zu Zwecken der Gerichtsrede getibten Praxis. In dem
Mafle, wie diese Praxis im Ubergang von der Spatantike zum Mittelalter
aus dem Alltagsleben verschwand, wurde die memoria frei fir einen Funk-
tionswandel. Dieser Wandel vollzog sich dergestalt, dass die Gedachtnis-
kunst aus dem Zusammenhang der Rhetorik herausgelost wurde und
schlieflich fiir eine Indienstnahme durch die Ethik zur Verfigung stand:

What were the things which the pious Middle Ages wished chiefly to remem-
ber? Surely they were the things belonging to salvation or damnation, the ar-
ticles of the faith, the roads to heaven through virtues and to hell through vices.
These were the things which it sculptured in places on its churches and cathe-
drals, painted in its windows and frescoes. And these were the things which it
wished chiefly to remember by the art of memory, which was to be used to fix
in memory the complex material of mediaeval didactic thought.®

Die mittelalterliche Verbindung von memoria und Ethik kam nicht von
ungefihr, war sie doch gewissermaflen bei Cicero selbst schon angelegt.
Dieser unterscheidet in De inventione die vier Tugenden prudentia, iustitia,
fortitudo und temperantia. Diese Unterscheidung fithrt im christlichen
Kontext zur Konzeption der vier Kardinaltugenden. Die prudentia zerfallt
Cicero zufolge in drei Teile, namlich memoria, intelligentia und providen-
tza. Wenn nun aber die memoria ein wichtiger Bestandteil der Kardinaltu-
gend prudentia ist, so mussen aus scholastischer Perspektive die in Ad
Herennium — der mutmaflichen >Zweiten Rhetorik« von Cicero — gegebe-
nen Rezepte zur Stirkung des kiinstlichen Gedachtnisses den Status blo-
Ber mnemotechnischer Anweisungen gegen denjenigen einer wichtigen
Grundlage der Tugend eintauschen.

Welche Rezepte aber sicht die antike ars memoriae zur Stirkung des Ge-
dachtnisses vor? Dem Autor von Ad Herennium zufolge besteht das kiinst-
liche Gedachtnis aus der Kombination von Gedichtnisbildern (imagines)
mit einem imaginaren Gedachtnisraum (locz):

Constat igitur artificiosa memoria ex locis et imaginibus. Locos appellamus eos
qui breviter, perfecte, insignite aut natura aut manu sunt absoluti, ut eos facile
naturali memoria conprehendere et amplecti queamus: ut aedes, intercolumni-
um, angulum, fornicem, et alia quae his similia sunt. Imagines sunt formae

6 Ebd.

282

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

quaedam et notae et simulacra eius rei quam meminisse volumus; quod genus
equi, leonis, aquilae memoriam si volemus habere, imagines eorum locis certis
conlocare oportebit.”

Das kiinstliche Gedichtnis besteht also aus Ortern und Bildern. Orter nennen
wir, was tberschaubar, vollkommen und deutlich erkennbar entweder von Na-
tur oder von Menschenhand geformt worden ist, sodass wir es leicht mit dem
nattrlichen Gedéchtnis begreifen und umfassen koénnen: wie zum Beispiel ein
Haus, einen Siulengang, eine Ecke, ein Gewoélbe und dhnliches mehr. Bilder
sind gewisse Formen und Zeichen und Simulakren dessen, woran wir uns erin-
nern wollen; wenn wir uns also an ein Pferd, einen Lowen, einen Adler erin-
nern wollen, missen wir deren Bilder an bestimmten Ortern ablegen.

Um einen Gegenstand zu memorieren, muss man die zmagines mit den
loci dergestalt verkniipfen, dass man sie bei Bedarf durch das imaginare
Abschreiten des Gedichtnisraumes in der entsprechenden Ordnung und
Reihenfolge wiederfindet. Die psychische Dimension des Gedichtnisses
wird hier also mit der physischen Dimension des Raumes verbunden. Das
Gedichtnis erweist sich als durch die Imagination zusammengehaltene
psychophysische Einheit. Zugleich besitzt diese Technik Affinititen zur
Poesie. Besonders geeignet fiir die sichere Wiederauffindung sind namlich
die sogenannten zmagines agentes, welche durch Ungewohnlichkeit und
Intensitdt im Gedachtnis haften bleiben.® Diese imagines agentes zeichnen
sich durch grofe Ahnlichkeit zwischen Zeichen und Objekt aus, sind also
in moderner Terminologie ikonische, motivierte Zeichen; sie sind aufer-
gewohnlich schon oder auflergewohnlich hisslich; sie haben besondere
Merkmale oder Kennzeichen oder auch charakteristische Deformationen;
es handelt sich mit anderen Worten um Bilder, wie sie Ublicherweise in
poetischen Texten verwendet werden.

Yates hat im dritten Kapitel ihres Buches mit groffer Sorgfalt die Art
und Weise untersucht, in der Albertus Magnus und sein Schiiler Thomas
von Aquin sich die durch Cicero und Pseudo-Cicero tberlieferte antike
ars memoriae anverwandeln. Es kommt dabei — erstmals bei Albertus Ma-
gnus — zu einer Verbindung von Stellen aus Cicero mit solchen aus Aristo-
teles. Dies ist im Einzelnen hier nicht nachzuzeichnen. Ich mochte ledig-
lich auf einige fiir meine eigene Untersuchung wichtige Punkte hinwei-
sen. Der erste Punkt betrifft die Rechifertigung poetischer Redeweise im Rah-

7 Anon. (Pseudo-Cicero), Ad C. Herennium de ratione dicendi (Rhetorica ad Herennium), hg.
und iibers. v. Harry Caplan, Cambridge (Mass.) 1977 (11954) (1, xvi).
8 Ebd. (III, xxii).

283

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

men des scholastischen Diskurses.” Eine solche Rechtfertigung der an kor-
perliche Anschauung gebundenen Poesie erscheint angesichts der Prado-
minanz, die im scholastischen Diskurs dem Rationalen und dem Intellekt
zuerkannt wird, nicht als unbedingt erwartbar. Auf der Ebene der mittel-
alterlichen Wissensordnung nimmt die Poesie eine untergeordnete Stel-
lung ein, gehort sie doch zur Grammatik, der niedrigsten der artes libera-
les.’® Nun bedient sich aber ausgerechnet die Heilige Schrift poetischer
Redeweise, insbesondere in den Gleichnissen, aber auch in Stellen wie
dem Hohenlied. Dies gilt es zu begrinden. Die Rechtfertigung hierfiir
sicht Thomas darin, dass es moglich und sinnvoll ist, geistige (intelligibi-
lia) durch korperliche Dinge (sensibilia) auszudriicken.!!

Mit einem analogen Argument rechtfertigt Thomas die Verwendung
von poetischen Bildern im Zusammenhang mit der memoria, welche ja
zur Tugend der prudentia gehort. In seinem Kommentar zu Aristoteles’ De
memoria et reminiscentia schreibt er: »Nihil potest homo intellegere sine
phantasmate.«!? Die memoria befindet sich also aus theologischer Sicht —
und dies ist der zweite fiir das Folgende wichtige Punkt — an der Schnitt-
stelle von Korper und Geist. Insofern die Erinnerung korperlich anschauli-
che Bilder, also sensibilia, benotigt, gehort sie selbst dem Bereich der sensi-
bilia an. Insofern aber der Intellekt die von der memoria bereitgestellten
Bilder abstrakt bearbeitet, partizipiert das Gedachtnis auch am Geistigen.
Erneut sicht man, wie das Gedachtnis als psychophysische Einheit gedacht
wird. Damit ist aber wiederum impliziert, dass die poetische Redeweise
auch innerhalb des abstrakten theologischen Diskurses zuzulassen ist, und
somit wire in letzter Konsequenz auch ein poetisch-doktrinires Mischge-
bilde wie Dantes Commedia aus scholastischer Sicht legitimierbar.

Der dritte Punkt ist die Generalisierung der memoria in moralisierender
Funktion. Yates legt im vierten Kapitel ihres Buches dar, dass im Mittelal-
ter die von Albertus und insbesondere von Thomas als Teil der prudentia
valorisierte memoria der poetischen zmagines agentes in den verschiedens-
ten Zusammenhingen zur Anwendung kam: in der Predigt (Giovanni di
San Gimignano, Bartolomeo da San Concordio), in der bildenden Kunst
(Lorenzetti, Giotto) — und nicht zuletzt in der Dichtung. Als prominentes

9 Yates, The Art of Memory, S. 66,71, 78.

10 Ebd., S.78.

11 Summa theologica, 1, 1, quaestio I, articulus 9 (nach Yates, The Art of Memory, S.78).

12 Zit. nach Yates, The Art of Memory, S. 71. (Nichts kann der Mensch verstehen ohne Vor-
stellungen.)

284

- am 13.01.2026, 08:47:23.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

Beispiel mittelalterlicher Anwendung der ars memoriae in der Dichtkunst
nennt Yates Dantes Commedia, obwohl, wie sie selbst einraumt, diese
Sichtweise etwas Schockierendes an sich haben muss:

That Dante’s Inferno could be regarded as a kind of memory system for memo-
rising, Hell and its punishments with striking images on orders of places, will
come as a great shock, and I must leave it as a shock. It would take a whole book
to work out the implications of such an approach to Dante’s poem.!3

Damit hat Yates eine vollig neue Lesart der Commedia angedeutet, die in
der Forschung bisher erst vereinzelt aufgegriffen wurde. Ich konnte nur
wenige Arbeiten finden, die dezidiert an Yates ankntipfen beziehungswei-
se aus ihrer Perspektive argumentieren. Am pragnantesten und ausfthr-
lichsten geschieht dies bei Karl August Ott,'* Harald Weinrich!* und Lui-
gi De Poli.’¢ Die Genannten liefern eine Reihe von tiberzeugenden Argu-
menten, die es als plausibel erscheinen lassen, dass die mittelalterliche Ge-

13

14

15

16

Ebd., S.95. Yates deutet die Commedia im weiteren Verlauf ihrer Argumentation als
»summa of similitudes and exempla, ranged in order and set out upon the universe«
(ebd.). Den drei cantiche ordnet sie die drei Teile der iiber dem gesamten Unterfangen
waltenden prudentia zu: »its three parts can be seen as memoria, remembering vices and
their punishments in Hell, intelligentia, the use of the present for penitence and acquisi-
tion of virtue, and providentia, the looking forward to Heaven.« (Ebd.)

Karl August Ott, »Die Bedeutung der Mnemotechnik fiir den Aufbau der Divina Com-
media«, in: Deutsches Dante-Jabrbuch 62 (1987), S. 163-193.

Harald Weinrich, »Memoria Dantis«, in: Heidelberger Jahrbiicher 38 (1994), S. 183-199
und ders., Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, Miinchen 1997.

Luigi De Poli, La Structure mnémonique de la Divine Comédie. L’ars memorativa et le
nombre cing dans la composition du poéme de Dante, Bern etc. 1999. De Poli, der sich ex-
plizit auf die zitierte Stelle aus dem Buch von Yates (The Art of Memory, S.95) beruft
und das von ihr hypothetisch in Aussicht gestellte Buch gewissermafen zu schreiben
versucht, sagt: »Malgré I'importance des études sur la Divine Comédie, aucune recherche
n’a été menée, a ce jour, a ma connaissance, sur I'influence des regles de ars memorativa
dans la poésie de Dante.« (La Structure mnémonique de la Divine Comédie, S. X — Trotz
der bedeutenden Anzahl von Studien zur Divina Commedia gibt es bis heute nach mei-
ner Kenntnis keine Untersuchung iber den Einfluss der Regeln der ars memorativa auf
Dantes Dichtung.) Schon sein Vorlaufer Ott, den De Poli (vermutlich mangels Kennt-
nis der deutschen Sprache) ebenso wenig zu kennen scheint wie die Arbeiten von Wein-
rich, stellte — ebenfalls im Rekurs auf Yates (»Die Bedeutung der Mnemotechnik fiir
den Aufbau der Divina Commedia«, S.168) und mit mehr Berechtigung als De Poli —
sein Unterfangen, die Commedia im Zusammenhang mit der ars memoriae zu betrach-
ten, als etwas Neuartiges dar. — Weitere Studien, die partiell an Yates ankniipfen, sind
Aldo Vallone, Cultura e memoria in Dante, Napoli 1988 und Maria Corti, »Il libro della
memoriac e i libri dello scrittore«, in: dies., Percorsi dell’invenzione. 1l linguaggio poetico e
Dante, Torino 1993, S.27-50. Vallone fragt nach den im mittelalterlichen Bildungssys-
tem getibten, vorwiegend oral-auditiven Gedachtnispraktiken, vor deren Hintergrund
er Dantes Commedia zu verorten sucht, etwa indem er das in der Holle herrschende Ge-

285

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

dachtniskunst einer der fiir die Werkstruktur bedeutsamsten Hintergriin-
de von Dantes Hauptwerk war. Ott vertritt die These, »daff Dante seinen
Text mit Absicht in der Weise gestaltet hat, dal§ man ihn gern auswendig
lernt, und daf§ der formale Aufbau seines Werks im ganzen so angelegt ist,
daf§ er dem Lernwilligen dabei jede mogliche Hilfe an die Hand gibt.«!”
Der Schauplatz der Handlung ist nach den Kriterien einer strengen Ord-
nung solchermaflen gegliedert, »dafl von vornherein feststeht, welchen be-
stimmten Platz jede Figur im Ganzen des geschilderten Kosmos ein-
nimmt, und zwar in der Weise, daf§ schon der Ort uns dartber informiert,
welche Personen hier erscheinen oder nicht erscheinen kdnnen, wie uns
entsprechend das Auftauchen einer jeden Person dartiber informiert, an
welchem bestimmten Ort Dante sich im Augenblick befindet.«!® Die
strenge Gliederung des Ortes aber ist eine der grundlegenden strukturel-
len Voraussetzungen der ars memoriae, welche ja bei Dantes theologischen
Referenzautoren Albertus Magnus und Thomas von Aquin eine wichtige
Rolle spielt. Bei der Erinnerung, auf der Dantes Bericht ganz wesentlich
beruht, handelt es sich um genau jene Form, die in der Gedachtniskunst
trainiert wird, namlich die kinstliche Erinnerung, welche, wie wir wissen,
bei den Scholastikern als wichtiger Bestandteil der prudentia gilt. Dante,
der seinerseits der prudentia in hohem MafSe bedurfte, um in seinem Werk
von ewigen Wahrheiten sprechen zu koénnen, war also, so Ott, geradezu
gezwungen, mit der ars memoriae zu operieren.!” Die Struktur von Dantes
Jenseits, dessen strenge, auch zahlenkompositorisch fundierte Gliederung
deutet Ott als Beleg fiir seine These, dass der Text den Prinzipien der ars
memoriae gehorche.?’ Die einzelnen Schauplatze seien die loci, an denen
die Verstorbenen als imagines platziert seien, und zwar in der Regel als
tmagines agentes im Sinne von Ad Herennium.?!

setz der konformen Vergeltung (contrappasso) auf in den Schulen gelehrte mnemotech-
nische Praktiken bezieht (Cultura e memoria in Dante, S.21). Corti bezeichnet in »Il li-
bro della memoriac e i libri dello scrittore, S. 42f., die memoria als >Koautorin< der Com-
media und diese selbst als »epica della memoria« (ebd., S. 43).

17 Ott, »Die Bedeutung der Mnemotechnik fiir den Aufbau der Divina Commedia«, S. 166.

18 Ebd., S.167.

19 Ebd., S.183.

20 Ebd., S. 184ff.

21 Ebd.,, S. 190f.

286

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

Auch Weinrich sieht in der Commedia »ein genaues literarisches Abbild
der antiken Gedachtniskunst (ars memoriae)«:??

Die Seelen der Verstorbenen, denen [Dante] im Jenseits begegnet, sind fiir ihn
die variablen Gedichtnisbilder, die er sich jeweils an ihren Gedachtnisortern zu-
sammen mit diesen einpragt, so daf§ er sie spater, wenn er nach der Riickkehr in
die >heitere Welt« der Lebenden seine Dichtung schreibt, in der Ordnung seiner
Begegnungen mit ihnen aus dem Gedichtnis abrufen kann. In diesem Sinne
kann man Dantes Divina Commedia insgesamt ein Gedichtniskunstwerk nen-
nen.?

Auch Weinrich interpretiert die im Jenseits dargestellten Figuren als ima-
gines agentes.** Eine zentrale Aufgabe des Textes sei es — und das gelte ins-
besondere fiir die Seelen im Purgatorium —, die drohende »Vergessensge-
fahr«?’ zu bannen, indem durch den »Gedachtnismann«?¢ Dante im Dies-
seits an sie erinnert werde. Damit situiert Weinrich die Commedia im Kon-
text der Furbitte oder, wie Friedrich Ohly es nennt, des »Gebetsgeden-
kens«.?” Auflerdem stellt Weinrich?® einen Bezug zu Augustinus her, der
in seiner Schrift De Trinitate »in der psychischen Triade memoria — intellec-
tus — voluntas ein menschliches Abbild der gottlichen Dreifaltigkeit erken-
nen will, dergestalt dal§ von den drei gottlichen Personen Gott Vater das
Gedichtnis, Gott Sohn die Erkenntnisfahigkeit und der Heilige Geist die
Willenskraft (oder die Vorausschau) reprasentiert«. Diese Trinitatsspekula-
tion mache sich Dante zu eigen. Gott sei fir thn nicht nur der Schopfer,
sondern auch das Gedachtnis der Welt. Die Welt habe ihr Sein somit da-
rin, dass sie in Gottes Gedichtnis aufbewahrt sei, sodass Dantes Jenseits-
wanderung als Durchschreiten eines Gedachtnisraumes die poetische Er-
kundung der memoria Dei sei.”

Genau wie Ott und Weinrich — doch offenbar ohne Kenntnis von deren
Untersuchungen — unternimmt es De Poli zu zeigen, dass in der Struktur

22 Weinrich, Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, S. 43.

23 Ebd.

24 Ebd,, S. 53.

25 Ebd, S. 46.

26 Ebd.,S.47.

27 Friedrich Ohly, Bemerkungen eines Philologen zur Memoria. Miinstersche Abschiedsvorlesung
vom 10. Februar 1982, Miinchen 1992, S. 27; zu Dante ebd., S. 25-28.

28 Weinrich, Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, S. 43.

29 Ebd., S.44. Analog sicht dies schon Maria Corti (»Il libro della memoriac« e i libri dello
scrittore, S. 43), die ebenfalls den Bezug zu Augustinus herstellt.

287

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II1. Literatur und Gedachtnis

der Commedia die Prinzipien der ars memoriae wirksam sind.3° Als Begriin-
dung seiner These dient ihm zum einen die Homologie zwischen der
raumlichen Ordnung des Jenseits und den Prinzipien der loci-Technik: die
Struktur des Jenseits beschreibt er als »[d]es images placées dans une série
ordonnée de lieux«,3! wobei er wie Ott die Stationen des Jenseits und die
an ihnen situierten Figuren als imagines agentes deutet. Sodann untersucht
er im zweiten Teil (»Ecriture poétique et structure mnémonique«)3? die
dem Text eingeschriebenen mnemonischen Strukturen, wobei er nach
Sender (poéte) und Empfanger (lecteur) differenziert, um schliefflich den
Forschungen zur Zahlensymbolik der Commedia ein weiteres Kapitel hin-
zuzufiigen, indem er die Bedeutung der Zahl 5 untersucht. Diese Wahl ist
nicht beliebig, wird doch schon in Ad Herennium empfohlen, die Serie der
Gedichtnisorter zu untergliedern, indem jeder fiinfte Ort besonders mar-
kiert werde: »Et ne forte in numero locorum falli possimus, quintum
quemque placet notari«.>® Genau diese Regel erfiillle Dante in der Comme-
dia, wenn er etwa, um nur ein Beispiel zu nennen, jeweils im V. Gesang
der drei cantiche von einem ausgefithrten oder geplanten Mord an einer
Frau berichte (Francesca da Rimini, Pia, Iphigenie).?* Im dritten Teil be-
schiftigt De Poli sich mit »Le Paradis et ses reperes«.3S Insgesamt kommt
der Autor zu folgender Gesamtbewertung:

30 Im verstindlichen Bemithen um Plausibilisierung seiner These unterlaufen De Poli bis-
weilen Formulierungen, die die Struktur der Commedia vielleicht allzu exklusiv auf die
ars memoriae beziehen, etwa wenn er iiber die Anordnung der Seelen im Jenseits sagt:
»Seules les techniques mises en ceuvre par les maitres de mémoire pour retenir une liste
de personnages peuvent expliquer cette disposition.« (La structure mnémonique de la Di-
vine Comédie, S.39 — Nur die von den Gedachtniskinstlern entwickelten Techniken
zur Memorierung einer Liste von Personen kénnen diese Anordnung erklaren.) Ohne
Zweifel lasst sich die Anordnung der Seelen im Jenseits in Analogie zur Platzierung von
timagines an bestimmten /oci setzen. Doch daraus lasst sich noch nicht ohne Weiteres ab-
leiten, dass die Struktur des Jenseits ausschlieflich mithilfe der Gedachtniskunst erklar-
bar sei.

31 De Poli, La structure mnémonique de la Divine Comédie, S. 9-75.

32 Ebd,S.77-157.

33  Anon. (Pseudo-Cicero), Ad Herennium (111, xviii). (Und damit wir uns nicht etwa bei der
Anzahl der Orter vertun mogen, soll jeder fiinfte besonders markiert werden.)

34 Vgl. im Einzelnen das Schaubild bei De Poli, La structure mnémonique de la Divine
Comédie, S. 137; weitere Korrespondenzen auf der Basis der Zahl § ebd., S. 129-157.

35 Ebd., S.159-212. Eine zentrale Stellung nimmt hier die im Irdischen Paradies erschei-
nende Matelda (Purg. XXVIII-XXXIII) als »représentation personnifiée de la mémoire«
ein (De Poli, La structure mnémonique de la Divine Comédie, S. 179-186). — Zur komple-
xen Funktion von Matelda vgl. im Ubrigen auch die entsprechenden Passagen bei Win-
fried Wehle, »Riickkehr nach Eden<. Uber Dantes Wissenschaft vom Gliick in der Com-

288

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

La Divine Comédie s’affirme a la fois comme produit et comme projet de I'ars
memorativa dans sa transformation médiévale. Produit, par tout ce qu’elle em-
prunte aux regles et au lexique de cet art, et projet par le génie poétique de
Dante qui a fait évoluer cet art vers la tentation démiurgique d’ordonner toutes
les sciences et toutes les notions de son temps dans une structure calquée sur le
cosmos.>

Die Divina Commedia erweist sich zugleich als Produkt und als Projekt der ars
memorativa in deren mittelalterlicher Variante. Als Produkt, aufgrund ihrer
zahlreichen Anleihen bei den Regeln und dem Lexikon dieser Kunst, und als
Projekt, aufgrund der poetischen Genialitit Dantes, der diese Kunst dergestalt
weiterentwickelt hat, dass sie sich der demiurgischen Aufgabe, alle Wissenschaf-
ten und alle Denkkategorien seiner Zeit in eine dem Kosmos nachgebildete
Struktur zu verwandeln, gewachsen zeigte.

Vor dem skizzierten Hintergrund, der die grundlegenden Filiationen zwi-
schen der ars memoriae und der Commedia deutlich sichtbar werden lasst,
mochte ich in den folgenden Teilen meines Aufsatzes die Zusammenhan-
ge zwischen Erinnerung, Schreiben und Schmerz in Dantes Poem unter-
suchen. Der Fokus wird dabei auf der theologischen und poetologischen
Funktion des Schmerzes liegen. Der Zusammenhang von Schmerz, Ge-
dachtnis und Schreiben wurde namlich bisher in seiner Bedeutung noch
nicht hinreichend erkannt.

2. Die Erzahlsituation der Commedia im Zeichen von Erinnerung und Schmerz

Wenn in Dantes opus summum Erinnerung und Gedichtnis eine ganz zen-
trale Rolle spielen, so erklart sich dies strukturell als Folge der Erzahlsitua-
tion, insofern der in der Ich-Form erzahlte Text die Distanz zwischen dem
erzihlenden und dem erlebenden Ich von Anfang an thematisiert und im

media«, in: Deutsches Dante-Jabrbuch 78 (2003), S. 13-66, insbes. S. 25-36. Wehle deutet
Matelda als Antizipation von Beatrice (ebd., S.26) und als Venusfigur (ebd., S.27) im
Sinne einer Venus pudica. Indem Dante im Irdischen Paradies die biblische Paradieseser-
ziahlung mit der heidnischen Venus-Mythologie tberblende, gelange er zu einem
»Kopfsturz der geltenden Anthropologie und Epistemologie« (ebd., S.34). Die letzten
Wahrheiten namlich tun sich fiir den Jenseitswanderer nicht nach dem Wissens-, son-
dern nach dem Lustprinzip auf. »[...] nicht das rationale selbst, das animale kennt in
letzter Konsequenz den Beweggrund des summum bonum — allerdings nur, wenn es vom
Denken der Vernunft dazu angehalten wird. Matelda steht also fiir die Umstellung des
Erkenntnisvorganges auf das Denken des >Herzenss, das in Venus ein eigenes Paradigma
hat.« (Ebd.)

36 De Poli, La structure mnémonique de la Divine Comédie, S. 215.

289

- am 13.01.2026, 08:47:23.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

Folgenden immer wieder aktualisiert. Diese Distanz kann nur mithilfe der
Erinnerung tberbriickt werden, wie schon am berithmten Beginn des Tex-
tes deutlich gemacht wird. Hier beschreibt der Ich-Erzahler eine Situation,
in der er — in der Mitte seines Lebens stehend — vom rechten Wege abge-
kommen ist und sich in einem finsteren Wald verlaufen hat:

Nel mezzo del cammin di nostra vita
mi ritrovai per una selva oscura
che la diritta via era smarrita.

Ahi quanto a dir qual era ¢ cosa dura
esta selva selvaggia e aspra e forte
che nel pensier rinova la paura!

(Inf. 1, 1-6)

Grad in der Mitte unsrer Lebensreise
Befand ich mich in einem dunklen Walde,
Weil ich den rechten Weg verloren hatte.
Wie er gewesen, wire schwer zu sagen,
Der wilde Wald, der harte und gedringte,
Der in Gedanken noch die Angst erneuert.’®

Zwei distinkte Zeitstufen werden hier einander gegenubergestellt: die
durch das Prateritum (passato remoto) markierte Zeit des Erlebens (»mi 7:-
trovai per una selva oscura«) und die im Prasens verankerte Zeit des Erzih-
lens (»quanto a dir qual era é cosa durac, »nel pensier 7znova la paura«). Es
geht also von Beginn an sowohl um eine zu berichtende Erfahrung (his-
toire) als auch um das Berichten dieser Erfahrung (discours) und mithin na-
tirlich auch um die Differenz und die Beziehung zwischen diesen beiden
Ebenen. Als Bindeglied zwischen den beiden Zeitstufen fungiert die Erin-
nerung (»pensier«), die somit, wie hier deutlich wird, essentielle Voraus-
setzung des Erzahlens ist.3? Die Erinnerung garantiert namlich die Konti-
nuitat zwischen dem erlebenden und dem erzihlenden Ich, welche sich

37 Ich zitiere nach Dante Alighieri, La Divina Commedia, 3 Bde, hg. v. Natalino Sapegno,
Firenze 31985.

38 Die deutsche Ubersetzung wird nach folgender Ausgabe zitiert: Die Gottliche Komaodie,
tbers. v. Hermann Gmelin, mit Anmerkungen und einem Nachwort von Rudolf Baehr,
Stuttgart 1988.

39 De Poli legt dar, dass Dante zur Bezeichnung von Erinnerung/Gedachtnis hauptsich-
lich die Begriffe mente und memoria verwendet (La structure mnémonique de la Divine
Comédie, S. 86-92). Mente bedeutet in erster Linie >Geist, Seele, Blicke, wird aber auch
in der Bedeutung >Gedéchtnis< verwendet, und zwar deutlich hiufiger als memoria: men-
te kommt im Gesamttext 97-mal vor, memoria dagegen nur 21-mal (ebd., S. 87). De Poli
zufolge indiziert diese Begriffsverwendung die Verwandtschaft der intellektuellen (1en-

290

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

im obigen Zitat in Form der Reaktualisierung eines negativen Affekts voll-
zieht: Die vom erlebenden Ich damals im >wilden Wald< empfundene
Angst wird im erzihlenden und schreibenden Ich erinnernd vergegenwir-
tigt und neu erlebt. Diese Vergegenwirtigung manifestiert sich vor allem
in der Dominanz der emotiven Sprachfunktion in dem Satz V. 4-6, der
von der Interjektion »Ahi« eingeleitet wird. Ausloser dieser Angst ist eine
mit dem Tode verwandete, bittere, schmerzvolle und daher auch im Nach-
hinein noch furchterregende Erfahrung: »Tant’® amara che poco ¢ pid
morte« (Inf- 1, 7 — »Fast gleichet seine Bitternis dem Tode«). Dass der Er-
zahler hier ins Prasens wechselt, zeigt an, wie sehr er als erinnerndes Ich
den Schrecknissen des Waldes noch verhaftet ist, wie sehr also die negati-
ve, schmerzvolle Erfahrung noch nachwirkt und somit vom Text prasent
gehalten wird. Diese Angst ist daher von der Ebene des Erlebens ebenso
wenig abtrennbar wie von der des Schreibens.

Allegorisch lasst sich nun bekanntlich das Verlaufen im Walde, das im
Text sogar wortlich zitierte Abweichen vom rechten Wege, als Leben in
Stinde interpretieren. Bezieht man diesen Zustand des erlebenden Ichs auf
die sich als Bufe fiir die Siinde anschliefende Jenseitsreise, die ja mit der
Durchquerung der Holle beginnt, bevor sich Lauterungsberg und Para-
dies anschlieffen, so kann man den furchterregenden Wald als Metonymie
der Holle deuten. Diese metonymische Beziehung wird auch durch die
raumliche Nahe von Wald und Eingang zur Holle untermauert. Der Wald
gehort schon zur Peripherie der Holle. Die Holle wiederum ist jener Ort,
tiber den Vergil, der Dantes erlebendes Ich durch das Jenseits fiihren wird,
die Jenseitsreise ankindigend, sagt:

[...]

e trarrotti di qui per luogo etterno,
ove udirai le disperate strida,

vedrai li antichi spiriti dolenti,

che la seconda morte ciascun grida;
(Inf. 1, 114-117)

[Ich will]

Von hier dich zu dem ewigen Ort geleiten.
Dort wirst du die Verzweiflungsschreie horen

Und sehn die alten schmerzenvollen Geister,

Die alle ihren zweiten Tod beklagen.

te) und der mnemonischen (memoria) Fihigkeiten in Dantes Auffassung. Diese Ver-
wandtschaft wird auch von der Verwendung von pensier im Sinne von >Erinnerungs be-
statigt.

291

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

Der >zweite Tod« ist, so eine der moglichen Bedeutungen dieses Aus-
drucks, der Zustand ewiger Strafe fir die im Diesseits begangenen Stin-
den. Und diese Strafe ist in den meisten Fillen eine korperliche und somit
schmerzvolle (»disperate strida«, »spiriti dolenti«), und das paradoxerwei-
se, obwohl die Seelen durch den Tod von ihren Leibern getrennt wurden
und somit eigentlich gar keinen korperlichen Schmerz mehr empfinden
konnen durften. Doch gerade der ambivalente Schwebezustand zwischen
Korper und Seele ist ein charakteristisches Merkmal des Dante’schen Jen-
seits. Die Seelen sind zugleich noch Koérper, Schattenleiber, und empfin-
den korperliche Schmerzen.#0

Gleich zu Beginn der Commedia, in dem die Erzihlsituation konstituie-
renden ersten Gesang des Inferno, wird somit deutlich gemacht, dass (a)
die erziahlten Ereignisse durch die Erinnerung gefiltert sind, dass (b) ein
wichtiger Teil der erzihlten Welt mit Leid und Schmerzen zu tun hat und
dass (c) zwischen Erleben und Erzihlen ein insofern enger Zusammen-
hang besteht, als beide im Zeichen des Schmerzes stehen. In diesem um-
fassenden, sowohl histoire als auch discours einschliefSenden Sinne lasst sich
der Text als Gedachtnis des Schmerzes auffassen. Schmerzvolles physisches
Erleben und semiotische Codierung begegnen sich hier und stehen in
einem bedeutungsvollen Wechselverhaltnis zueinander. Es ergibt sich eine
Erinnerungskette, die von der Siinde im Diesseits zum Schmerz als Erin-
nerung an die Stinde im Jenseits Giber die Beobachtung dieser Situation
durch den Jenseitswanderer hin zu seinem Text und von dort zum Leser
reicht. Der Schmerz ist dabei sowohl Gegenstand als auch Medium der Er-
innerung.

40 Statius erldutert dies genauer in Purg. XXV, 79-108. Wenn im Moment des Todes die
Seele den Korper verlasse, dann nehme sie zugleich die menschlichen (vegetativen und
sensitiven) und die gottlichen Anteile des Menschen (»memoria, intelligenza e volonta-
de«, 83) mit sich, die Ersteren allerdings nur virtuell (»in virtute«, 80). Im Jenseits bilde
sich dann durch den Kontakt mit der umgebenden Luft ein Schattenkorper (»ombrac,
101), indem dieser Luft von der Seele eine Form eingepragt werde (94-96). Der Schat-
tenkorper folge nunmehr der Seele, wohin diese sich auch bewege, und habe menschli-
che Affekte, Empfindungen und Regungen wie ein lebendiger Korper. Vgl. hierzu
Georges Guntert, »Dantes schattenwerfende Korper und die Schattenleiber der Seelen,
in: Deutsches Dante-Jabrbuch 70 (1995), S.47-67, hier S.49-52, der die Tradition skiz-
ziert, in der Dante steht, und zugleich auf die Originalitit dieser seiner Konzeption hin-
weist.

292

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

3. Die Schopfung als Gedachtnisort

Die Memorialfunktion der Commedia resultiert indes nicht nur aus der Er-
zahlsituation beziehungsweise aus der Differenz zwischen Erleben und Er-
zahlen, sie ist dariber hinaus ein wesentliches Merkmal der erzihlten
Welt selbst. Es handelt sich bekanntlich um einen lehrhaft-didaktischen
Text, der das von Dante aus verschiedenen (theologischen, geographi-
schen, astronomischen etc.) Quellen bezogene Wissen tiber Gott und sei-
ne Schopfung poetisch codiert und dieses zum Teil sehr abstrakte Wissen
somit in anschaulicher und konkreter Form rezipierbar macht und da-
durch seine Verbreitung und Wirksambkeit fordert.#! Dantes alter ego, der
Jenseitswanderer — er sei im Folgenden, um ihn vom realen Autor zu un-
terscheiden, >Dante< genannt —, dem in der Nachfolge von Aeneas und
Paulus (Inf. 11, 13-42) die aufergewohnliche Erfahrung zuteil wird, als
noch Lebender die drei Reiche der Toten zu betreten und zu erkunden,
fungiert als Stellvertreter des Lesers und somit der ganzen Menschheit —
denn das von ihm Mitgeteilte geht nach Dantes Selbstverstindnis die ge-
samte Menschheit an. Die zahlreichen Belehrungen, die >Dante¢, dem erle-
benden Ich, zuteil werden, sind zugleich auch an den Leser adressiert.
>Dantes< Erfahrung ist daher, so aulergewohnlich sie erscheint, doch letzt-
lich eine exemplarische.#? Diese Exemplaritat wird bereits zu Beginn sicht-
bar, wenn es heifdt: »Nel mezzo del cammin di nostra vita«. Diese auf den
90. Psalm (»Unser Leben wihret siebzig Jahre, und wenn es hoch kommt,
sind es achtzig«) rekurrierende Periphrase fiir das Lebensalter des erleben-
den Ichs® zeigt an, dass der hier Handelnde in Gberpersonliche Zusam-

41 Vgl. hierzu Frank-Rutger Hausmann, »Dantes Kosmographie — Jerusalem als Nabel der
Welts, in: Deutsches Dante-Jabrbuch 63 (1988), S. 7-46. Dieser nennt Dante »einen Autor
mit umfassendem theologischem, philosophischem, naturwissenschaftlichem, histori-
schem und literarischem Wissen, gepaart mit Giberdurchschnittlicher Beobachtungsga-
be, Phantasie und Unvoreingenommenheit des Urteils, der mit der D/wina] Clomme-
dia], einer christlichen Jenseitsreise, maf§geblich an der Herausbildung und Konsolidie-
rung des spatmittelalterlichen Weltbildes vom 14. bis zum 16. Jhdt. und noch dariiber
hinaus verantwortlich ist.« (S. 9)

42 Diese Exemplaritit manifestiert sich im Text auch in den einzelnen Stationen des Jen-
seits, insofern die dargestellten Figuren exempla fiir die jeweilige Siinde beziehungswei-
se im Paradiso fur die jeweilige Tugend sind. Dies hat Hugo Friedrich, Die Rechtsmeta-
physik der Gottlichen Komddie. Francesca da Rimini, Frankfurt a. M. 1942, S.22ff., aus-
fithrlich dargelegt.

43 Uber Dantes Geburtsjahr existieren keine externen Quellen; man weif lediglich, dass er
am 26. Mirz 1266 in Florenz getauft wurde. Aus der Entschlisselung der entsprechen-
den Stellen der Commedia (Inf- XI1, 34-45, XXI, 112-114) lasst sich jedoch Folgendes er-

293

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

menhinge eingebunden ist, dass mithin das, was er mitzuteilen hat, fir
andere niitzlich und lehrreich ist. Solche Nutzlichkeit kann Dantes eige-
ner Auffassung zufolge die eigentlich unschickliche Rede tber sich selbst
legitimieren.*

Die Welt, von der Dantes Gedicht handelt und tGber deren verborgene
Prinzipien es den Leser »per via di dottrina« aufklart, steht im Zeichen der
Ordnung und der Analogie.*> Schmerz entsteht dann, wenn die von Gott
vorgesehene Ordnung gestort wird. Solche Stérung hinterlasst physische
Merkzeichen beziehungsweise Gedachtnisspuren. Dies zeigt sich an Dan-
tes Kosmologie. Dante zufolge liegt die als Kugel gedachte Erde in der
Mitte des Weltalls. Um die Erde herum befinden sich neun ineinander ge-
schachtelte, bewegliche Himmelsspharen, welche wiederum umfasst wer-
den von einer zehnten, unbeweglichen Sphire, dem Empyreum als dem
Sitz Gottes. Die Erdkugel besteht aus zwei Hemispharen: nur die nordli-
che ist von Land bedeckt und bewohnt, wahrend die stidliche von Wasser
bedeckt und somit unbewohnbar ist. Als Begrenzungen der bewohnbaren
Welt auf der Nordhalbkugel dienen im Westen die Saulen des Herkules,
die sich an der Meerenge von Gibraltar und in der Nihe der Stadt Cddiz
befinden, und im Osten die Miindung des Ganges, also Indien. Im Zen-
trum liegt Jerusalem, der Ort, wo Jesus Christus hingerichtet wurde. Ge-

schliefen: Gegenstand des Textes ist eine Jenseitsreise des erlebenden Ichs, welches mit
dem Autor des Textes identisch zu sein beansprucht. Diese Reise beginnt am Karfreitag
des Jahres 1300. Wenn man nun den realen Autor mit dem Protagonisten gleichsetzt
und mit dem 90. Psalm davon ausgeht, dass ein durchschnittliches Leben 70 Jahre dau-
ert, dann kann man annehmen, Dante sei im Jahr 1265 geboren. Genau dann niamlich
hitte er im Jahr 1300 >in der Mitte unsres Lebens« gestanden.

44 Vgl. Dante Alighieri, Convivio, hg. v. Giorgio Inglese, Milano 21999, S. 48 (1, 2), wo zwei
Grinde genannt werden, die eine Rede tber sich selbst rechtfertigen, namlich erstens,
»quando sanza ragionare di sé grande infamia o pericolo non si pud cessare« (wenn
man, ohne tber sich selbst zu sprechen, grofe Schande oder Gefahr nicht abwenden
kann), und zweitens, »quando, per ragionare di sé, grandissima utilitade ne segue altrui
per via di dottrina« (wenn aus der Rede tber sich selbst anderen groffer Nutzen er-
wichst durch die Vermittlung von Wissen).

45 Joachim Kupper beschreibt in kritischer Ankntpfung an Erich Auerbach, »Figurac, in:
Archivum Romanicum 22 (1938), wiederabgedruckt in: ders., Gesammelte Aufsiitze zur ro-
manischen Philologie, Bern/Miinchen 1967, S. 55-92, und Michel Foucault, Les mots et les
choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966, die mittelalterliche Rede als
»Ordnungsstufe des analogischen Diskurses« (Diskurs-Renovatio bei Lope de Vega und
Calderdn, S.230-304, hier S.231-262), die Diskurse der Renaissance und des Manieris-
mus dagegen als »Manifestationen der Verfallsstufe« dieses Diskurses (ebd., S. 263-304).
Dantes Commedia weist er einen Schwellenstatus zu (ebd., S.259f.). Der Text wurzele
im analogischen Denken des Mittelalters, tiberschreite aber zugleich dessen Primissen.

294

- am 13.01.2026, 08:47:23.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

nau auf halber Strecke zwischen Jerusalem und Cddiz befindet sich Rom.
Die bewohnbare Welt ist also symmetrisch-symbolisch geordnet, denn
dass Jerusalem im Mittelpunkt liegt, ist kein geographischer Zufall, son-
dern erklart sich aus der zentralen heilsgeschichtlichen Bedeutung dieses
Ortes, ebenso wie die Situierung Roms darauf hinweist, dass es als Sitz des
Papstes und des Kaisers das Zentrum der abendlandischen Welt sein
soll.46

Die symmetrisch-symbolische Ordnung gilt fir die Struktur der Welt
insgesamt. In unmittelbarer Nihe zu Jerusalem befindet sich der Eingang
zur Holle, die sich als Trichter bis in den Mittelpunkt der Erde erstreckt.
Dieser Trichter verdankt seine Entstehung dem Sturz des nach dem
Schopfungsakt gegen Gott rebellierenden Engels Luzifer, der seitdem im
Mittelpunkt der Erde, am tiefsten Punkt der Holle in einem gefrorenen
See, dem Kozytus, gefangen liegt. Genau gegentiber Luzifers Aufprallort
wurde auf der Stdhalbkugel ein gewaltiger Berg aufgeschichtet, der allein
aus dem Ozean emporragt; er ist deshalb isoliert, weil die Landmassen
sich nach Norden zuriickgezogen haben, um mdglichst weit entfernt zu
sein von den Spuren Luzifers.#” Es handelt sich um den Lauterungsberg,
auf dessen Gipfel sich das Irdische Paradies befindet, der Garten Eden, aus
dem die ersten Menschen, Adam und Eva, nach der Ubertretung des Ver-
botes, vom Baum der Erkenntnis zu essen, vertrieben wurden.

Die symbolische Ordnung stellt somit den Ort des Stindenfalls und den
Ort der Erlosung durch den Kreuzestod spiegelbildlich einander gegen-
tber. Die physische Ordnung der Welt verweist zeichenhaft auf den gottli-
chen Heilsplan. Somit erweist sich die Welt in ihrer physischen Gestalt als
Antizipation und Gedachtnis heilsgeschichtlicher Ereignisse — inklusive je-
ner schmerzhaften Ereignisse, die den gottlichen Heilsplan zu storen
scheinen, dann aber in diesen integriert werden. Der Hollensturz Luzifers
verandert die physische Gestalt der Erdkugel auf radikale Weise, er be-
wirkt eine zugleich reale und symbolische Einkerbung. Damit tragt die Er-
de auf ewig die Spur dieses Ereignisses in sich. Doch die durch dieses kata-
strophale Ereignis gestorte Ordnung wird auf einer hoheren Ebene wie-
derhergestellt, indem der entstandene Trichter zu jenem Ort wird, an dem
die Stinder ihre Sinden auf ewig biffen missen. Ebenso zeigt sich die
Dialektik der gestorten und restituierten Ordnung darin, dass sich auf der

46 Vgl. die Skizze bei Hausmann, »Dantes Kosmographie — Jerusalem als Nabel der Welte,
S. 43.
47 Inf XXXIV, 121-126.

295

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

Studhalbkugel als Folge von Luzifers Hollensturz der Lauterungsberg auf-
tirmt, wo die weniger schuldhaften Sinder ihre Siinden so lange biif§en,
bis sie davon gereinigt sind. Nichts Boses kann es bei Dante geben, wel-
ches nicht auf einer anderen Ebene sein Gutes produzierte.

Dass ein metonymischer und zugleich metaphorischer Zusammenhang
zwischen Ordnungsstorung und Ordnungsrestitution besteht, ist Aus-
druck des Dante’schen Analogiedenkens. An dem Ort, welcher durch Lu-
zifers Stinde entstanden ist, muss von allen menschlichen Stindern BufSe
getan werden (metonymisches Verhaltnis). Zwischen der Stinde und ihrer
Bestrafung herrscht dabei haufig ein Verhiltnis der Analogie (metaphori-
sches Verhiltnis). Dante nennt dies contrappasso, gemeint ist die konforme
Vergeltung. Das bedeutet, dass das Verhaltnis zwischen Stnde und Strafe
kein zufilliges und willkirliches, sondern ein motiviertes ist. Erich Auer-
bach erldutert dies mit folgenden Worten:

[...]jede einzelne [der Hollenstrafen] beruht auf strenger und genauer Ueberle-
gung iber den Rang und Grad der jeweiligen Stinde, auf einer genauen Kennt-
nis rationaler Moralsysteme, und jede, in ihrer bestimmten, konkreten, anschau-
lichen Realisierung des gottlichen Ordnungsgedankens, soll zu rationaler Re-
chenschaft zwingen iber das Wesen der betreffenden Sinde, das heifSt die Art
ihrer Abweichung von jener Ordnung. Wenn die Sklaven der Begierden im
Sturmwind umhergetrieben werden, die Schwelger im kalten Regen am Boden
kauern, die Zornigen im Sumpf sich streiten, die Selbstmorder in Straucher ver-
wandelt sind, welche eine hindurchjagende Meute zerreifft und bluten macht,
wenn die Schmeichler im menschlichen Kot, die Verriter im ewigen Eise ste-
cken - so sind diese mageren Beispiele aus Dantes Reichtum nicht beliebige
Produkte einer schweifenden Phantasie, die Grauenvolles zu hiufen sucht, son-
dern das Werk eines ernsten priiffenden Verstandes, der jeder Stinde das ihr Zu-
kommende gewahlt hat, und der aus dem BewufStsein der Gerechtigkeit seiner
Wahl, ihrer Konformitit mit der gottlichen Ordnung, die Kraft schopft seinen
Worten und Bildern eine gewaltige, bewunderungswiirdige Anschaulichkeit zu
verleihen.*

Somit ist die Dante’sche Holle ein gigantischer Gedachtnisraum, der alle
im Diesseits begangenen Siinden verzeichnet und als Merkzeichen dieser
Stnden die diesen konformen, schmerzvollen Strafen an den Seelen der
Stnder exekutiert, und zwar in unendlicher Wiederholung beziehungs-
weise Dauer. Dantes Gedicht ist somit die beste Illustration dessen, was
Nietzsche in seiner Genealogie der Moral zum Zusammenhang von
Schmerz und Mnemotechnik sagt:

48  Erich Auerbach, Dante als Dichter der irdischen Welt, Berlin/Leipzig 1929, S. 139f.

296

- am 13.01.2026, 08:47:23.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedachtnis in Dantes Commedia

Es gieng niemals ohne Blut, Martern, Opfer ab, wenn der Mensch es nothig
hielt, sich ein Gedichtniss zu machen; die schauerlichsten Opfer und Pfander
(wohin die Erstlingsopfer gehoren), die widerlichsten Verstimmelungen (zum
Beispiel die Castrationen), die grausamsten Ritualformen aller religiésen Culte
(und alle Religionen sind auf dem untersten Grunde Systeme von Grausamkei-
ten) — alles Das hat in jenem Instinkte seinen Ursprung, welcher im Schmerz
das machtigste Hulfsmittel der Mnemonik errieth.’

Indem nun >Dante« in die Holle eindringt und nach und nach tber deren
Ordnung sowie die jeweilige Geschichte der verdammten Seelen infor-
miert wird, treffen zwei Gedichtnissysteme aufeinander, ein statisches
und ein dynamisches. Das statische System ist die Holle selbst mit der ihr
eigenen Ordnung der Siinden und Strafen. Das dynamische System ist der
vom Jenseitswanderer erst noch zu produzierende Gedichtnistext, der ho-
rizonthaft schon auf Handlungsebene immer wieder evoziert wird, wenn-
gleich er zu diesem Zeitpunkt ja noch gar nicht existiert.’® Die selbstge-
stellte Aufgabe des Dante’schen Textes ist es, das gottliche Gedachtnissys-
tem zu registrieren und es den Menschen, denen es bisher verborgen ge-
blieben ist, in Form einer Erzahlung mitzuteilen. Somit macht sich der
Text zum Sprachrohr Gottes und zum modernen Gegenstick zur Heiligen
Schrift. Diese Kommunikation ist gebunden an den Schmerz, dessen Zeu-
ge der mitleidende >Dante« wird, den er zum Teil - in abgeschwachter
Form — am eigenen Leibe verspiirt und den er schliefflich auch manchmal
selbst den Stindern zuftigen muss. Im Folgenden soll anhand zweier de-
taillierter Textlektiiren das bisher Gesagte vertieft und perspektiviert wer-
den.

4. Die Uberlagerung zweier Gedichtnissysteme im Zeichen des Schmerzes (Inf.
Xl und XVI)

Im XIII. Gesang des Inferno treten auf besonders eindringliche Art und
Weise die Modalitaten der eben erwahnten Begegnung und Uberlagerung

49  Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Nachwort v. Volker Ger-
hardt, Stuttgart 1988, S. 50.

50 Weinrich, Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, S. 46, verweist in Anlehnung an Jacques
Le Goff, La Naissance du Purgatoire, Paris 1981, darauf, dass die menschliche Zeit in die
gottliche Jenseitsordnung erst im Purgatorium Einzug halt, da die Verweildauer der
Seelen dort nicht von Vornherein feststeht, sondern vom Prozess ihrer Lauterung ab-
hingt. Dem lasst sich hinzufiigen, dass auf der Ebene der énonciation die menschliche
Zeit von Beginn an im Text prasent ist.

297

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

zweier Gedachtnissysteme im Zeichen des Schmerzes vor Augen. >Dante«
und Vergil durchwandern hier den zweiten Streifen des siebten Hollen-
kreises. Dort begegnen sie den »violenti contro se stessi«, das heifft denen,
die sich selbst Gewalt angetan haben: den Selbstmdrdern und Verschwen-
dern. Schauplatz ist ein Wald, der hochst ritselhaft und unheimlich er-
scheint. Die erste Wahrnehmung des erlebenden Ichs konstatiert nur Ne-
gativa: im Wald gibt es keine Wege; es gibt dort keine griinen Blatter, son-
dern dunkle, keine glatten Zweige, sondern krumme und knorrige, keine
Frichte, sondern giftige Dornen. Alles Menschliche ist diesem Walde
fremd, er wird verglichen mit der Behausung wilder Tiere, und die Harpy-
en, unheimliche Zwitterwesen aus Mensch und Vogel, haben hier ihre
Nester. Vergil kiindigt seinem Schiitzling an, er werde Dinge sehen, die so
unwahrscheinlich seien, dass sie, wiirde er sie ihm vorab sagen, von >Dan-
te« nicht geglaubt wiirden: »s{ vederai / cose che torrien fede al mio sermo-
ne« (Inf. XIII, 20f. — »und du wirst sehen / Dinge, die meinem Wort
mifStrauen lieffen«). Zu vernehmen sind Klagelaute, deren Urheber aber
nicht sichtbar sind. Um des verbliifften >Dante« naheliegende, aber falsche
Vermutung zu zerstreuen, dass die Urheber des Wehgeschreis sich hinter
den Baumen versteckt hielten, fordert Vergil ihn dazu auf, von einem der
Straucher einen Zweig abzureiflen. Nachdem >Dante« dies getan hat, klagt
der von ihm ausgewihlte Dornbusch in menschlicher Sprache tber die
ihm zugefiigte Verletzung, und so wird klar, dass die Stinder dieses Be-
zirks, die Selbstmorder, in Striucher verwandelt worden sind: »Uomini
fummo, e or siam fatti sterpi« (Inf. XIII, 37 — »Wir waren Menschen, jetzt
sind wir Gestriippe«), so sagt der Dornbusch, in den der Dichter Pier della
Vigna verwandelt wurde.’! Die schmerzvolle Klage des verletzten Strau-
ches wird begleitet von aus dem Stamm stromendem Blut: »s{ de la scheg-
gia rotta usciva insieme / parole e sangue; ond’io lasciai la cima / cadere, ¢
stetti come 'uom che teme« (Inf. XIII, 43-45 — »So kam zu gleicher Zeit
aus diesem Splitter / Blut und die Worte; drum lief§ ich die Spitze / Zu Bo-
den fallen und blieb starr vor Schrecken«). Die Wortkombination »parole
e sanguex, die hier syntaktisch dreifach exponiert und markiert ist (durch
die Inversion, die rejet-Stellung sowie das syntaktische Zeugma), steht
sinnbildlich fiir die Doppelung von geistig-moralischem (klagende Worte)

51 Pier della Vigna (1190-1249) war Kanzler am Hofe Friedrichs II. und - als Vertreter der
ssizilianischen Dichterschules, die als Bindeglied zwischen der provenzalischen und der
toskanischen Lyriktradition fungierte — ein Vorlaufer des Lyrikers Dante.

298

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

und physischem Leid (Blut), welche wie schon erwihnt fir die in der Hol-
le biflenden Seelen charakteristisch ist.

Vergil rechtfertigt die auf sein Geheif§ von >Dante« verursachte Verlet-
zung des Dornbuschs mit der Unwahrscheinlichkeit und somit Unglaub-
wurdigkeit der Strafe:

»S’elli avesse potuto creder prima«
rispuose ’l savio mio, »anima lesa,
cio c’ha veduto pur con la mia rima,
non averebbe in te la man distesa;
ma la cosa incredibile mi fece
indurlo ad ovra ch’a me stesso pesa.
Ma dilli chi tu fosti, si che ’n vece
d’alcun’ammenda tua fama rinfreschi
nel mondo su, dove tornar li lece«.
(Inf. XIII, 46-54)

»Wenn er schon frither hitte glauben kénnen,
Sprach da mein Weiser, »o verletzte Seele,
Das, was er dort in meinem Vers gelesen,

Hitt er nicht mit der Hand nach dir gegriffen;
Doch das Unglaubliche hat mich bewogen,
Ihn tun zu lassen, was ich selbst bedaure.

Doch sag ihm, wer du warst, dass er an Stelle
Von einer Sithne deinen Ruhm erneure
Auf Erden, da die Ruckkehr ihm gestattet.«

Der Beobachter >Dante, auf den hier wie immer alles ankommt, muss da-
zu gebracht werden, an die Erscheinungen des Jenseits zu glauben, und
seien diese noch so unwahrscheinlich. (Und sie sind hier unwahrschein-
lich und unglaublich, obwohl sie in der im III. Buch der Aeneis erzihlten
Polidorus-Episode, die von Dante auch wortlich zitiert wird, vorgepragt
sind. Das bedeutet, dass selbst die Autoritat der Schrift hier nichts mehr
verbirgen kann, dass stattdessen der handfeste und schmerzvolle taktile
Beweis vonnoten ist.) Diese Notwendigkeit rechtfertigt es nun also, eine
schmerzhafte Vergewisserungsprobe vornehmen zu lassen, selbst wenn
diese gegen das Gebot des Mitleids mit dem Opfer solcher Probe verstofit.
Wodurch aber wird solches Handeln legitimiert? Vergil macht Pier della
Vigna ein signifikantes Kompensationsangebot: Anstatt einer von >Dantex
zu leistenden BufSe (rammenda«) soll Pier della Vigna die Gelegenheit er-
halten, seinen Fall vorzutragen und sich selbst durch Dantes kinftiges
Werk verewigen zu lassen (»tua fama rinfreschi / nel mondo su, dove tor-
nar li lece«). Das eigentliche Telos der erzahlten Handlung ist somit Dan-

299

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II1. Literatur und Gedachtnis

tes Commedia. Sie rechtfertigt den leidverstirkenden Eingriff in die Jen-
seitsordnung. Und sie ist ein Werk der Erinnerung an die Toten, das ihren
Ruhm im Diesseits sichern soll. Genau dies erbittet denn auch Pier della
Vigna am Ende seiner ersten lingeren Erlduterung: »E se di voi alcun nel
mondo riede, / conforti la memoria mia, che giace / ancor del colpo che
‘nvidia le diede.« (Inf. XIII, 76-78 — »Wenn einer von euch heimkehrt auf
die Erde, / so mog er droben mein Gedachtnis heben, / Das noch darnie-
derliegt vom Schlag des Neides.«)

Die Commedia hat somit nicht nur die Aufgabe, den Leser tber die
Ordnung der Jenseitsreiche und der gesamten Schopfung zu belehren,
sondern sie setzt es sich auch zum Ziel, die Erinnerung an die Toten auf-
rechtzuerhalten beziehungsweise, sofern erforderlich, solche tberhaupt
erst herzustellen. In dieser Hinsicht wird sie zum Organ der gottlichen
Gerechtigkeit, welche unterscheidet zwischen der objektiven Notwendig-
keit, die Stinde, sofern sie eine bestimmte Qualitit besitzt, zu bestrafen,
und der subjektiven Moglichkeit, Mitleid mit dem biflenden Stnder zu
empfinden beziehungsweise dessen positive menschliche Qualititen nicht
zu leugnen - so befinden sich zum Beispiel auch Figuren in der Holle, zu
denen Dante ein positives Verhaltnis hat, etwa Brunetto Latini (Inf. XV)
oder der genannte Pier della Vigna, die ja zu seinen Vorlaufern bezie-
hungsweise Lehrern gehoéren; auch mit Figuren wie Francesca da Rimini
(Inf- V) und Odysseus (Inf. XXVI) empfindet >Dante< Mitleid beziehungs-
weise gibt er dem Leser die Moglichkeit, dies zu tun.

Im XIII. Gesang des Inferno wird uns eine besonders ungewohnliche und
grausame Strafe vorgefiihrt, bei der in Analogie zur Selbstentleibung der
Selbstmoérder deren Seelen in Pflanzen verwandelt werden und es ihnen auf
ewig untersagt bleibt, sich wieder mit ihren Korpern zu vereinigen:

Come Paltre verrem per nostre spoglie,
ma non pero ch’alcuna sen rivestas
ché non e giusto aver cio ch’om si toglie.
Qui le trascineremo, e per la mesta
selva saranno i nostri corpi appesi,
ciascuno al prun de 'ombra sua molesta.
(Inf. X111, 103-108)

Wie andre werden wir die Leiber suchen,

Doch keiner darf sich wieder in sie kleiden,

Denn was man selbst sich nahm, darf man nicht haben.
Wir schleppen sie hierher, und in dem Walde

Der Trauer werden unsre Leiber hingen,

Jeder am Baume seines Schattens lastend.

300

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

Gemaf§ dem Prinzip des contrappasso erinnert die Strafe somit auch hier an
die Stinde: Die freiwillig unter Ubertretung des gottlichen Gebots vorge-
nommene Trennung von Korper und Seele wird im Jenseits sichtbar ge-
macht, indem die Leiber nach der Auferstehung des Fleisches an den Bau-
men der Seelen aufgehingt werden. Trennung wird durch Trennung quit-
tiert. Den physischen Schmerz aber erleiden die in Baume und Striucher
verwandelten Seelen, indem sie von den Harpyen oder von Hundemeuten
verletzt werden. >Dante« fiigt nun seinerseits einem der Stinder pars pro to-
to einen Schmerz zu, welcher die Voraussetzung fiir die Erkenntnis des
Zusammenhangs von Stinde und Strafe ist und somit in letzter Konse-
quenz die Voraussetzung fur die Niederschrift des Textes.’? Dieser setzt
den Schmerz voraus, den sowohl die Stinder als auch ihr Beobachter >Dan-
te« empfinden. Insofern tragt er die Spuren des Schmerzes in sich und ist
ein Gedichtnis des Schmerzes. Der in diesen poetologischen Passagen
deutlich werdende Mechanismus ist somit die Transformation von sta-
tisch-physischem in dynamisch-textuelles Gedichtnis, die Textwerdung
der Holle und ihrer Qualen. Dabei wird der Schmerz als Vermittlungsin-
stanz einbezogen und erhilt eine semiotisch-epistemologische Funktion.
Es ist in diesem Zusammenhang tbrigens signifikant, wenn das No-
men »selva« wiederkehrt, welches ja exponiert im I. Canto des Inferno auf-
taucht. Die »mesta / selva« (Inf. XIII, 106f.) zitiert die »selva oscura« bezie-
hungsweise »selvaggia« des Beginns (Inf. I, 1-12), in welcher >Dante« einer-
seits todesiahnliche Furcht empfindet, wo ihm aber andererseits auch Gu-
tes widerfahrt: »Tant’¢ amara che poco ¢ pit morte; / ma per trattar del
ben ch’i’ vi trovai, / dird de Paltre cose ch’i’ v’ho scorte.« (Inf. 1, 7-9 — »Fast
gleichet seine Bitternis dem Tode, / Doch um des Guten, das ich dort ge-
funden, / Sag ich die andern Dinge, die ich schaute.«) Hier ist es so, dass
die Erfahrung des Guten erkauft werden muss um den Preis der Bitternis
und der Todesangst. Im Unterschied zum Beginn, wo >Dante« selbst den
Schmerz erleidet, sind hier indes die in die Holle verbannten Stinder Op-
fer des Schmerzes. Eine weitere Korrespondenz zwischen dem I. und dem
XIII. Gesang ist die Verzagtheit >Dantes¢, der ja im I. Gesang sich im
schrecklichen Wald verirrt hat und danach von drei wilden Tieren ange-
griffen wird und somit Todesangst empfindet. Erst die Begegnung mit
Vergil gebietet dem Schrecken Einhalt und gibt dem Verzagten neuen

52 Zum Zusammenhang von Schmerz und Erkenntnis bei Dante vgl. auch Erika Kanduth,
»Die Erkenntnis des Schmerzes bei Dante«, in: Deutsches Dante-Jabrbuch 70 (1995),
S.29-45.

301

- am 13.01.2026, 08:47:23.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II1. Literatur und Gedachtnis

Mut. Im XIII. Gesang nun scheint >Dante« — ganz im Gegensatz zu seinem
sonstigen Verhalten — beinahe verstummt. Er spricht nur ein einziges Mal,
und zwar in dem Moment, da Vergil ihn auffordert, Pier della Vigna zu
befragen, worauf >Dante« wissen lasst, dass er vor lauter Mitleid nicht spre-
chen konne, und daher Vergil bittet, an seiner Statt zu fragen (Inf- XIII,
79-84). Vergil substituiert hier >Dante« in seiner Rolle des Fragenden, so
wie er ihm im I. Gesang zu Hilfe gekommen war. Durch solche intratextu-
ellen Korrespondenzen (die noch durch weitere lexikalische Anklinge un-
terstrichen werden, zum Beispiel »veltri« [Inf. XIII, 126], welches auf Ver-
gils Veltro-Prophezeiung zurtickweist [Inf. 1, 101f.) konstituiert die Comme-
dia gewissermafen autopoietisch einen textuellen Gedichtnisraum, der
sich selbst immer wieder in Erinnerung ruft. Somit sind auch das Lexem
»selva« und sein syntagmatischer Kontext poetologisch codiert.

Ein weiteres signifikantes Beispiel von poetologisch lesbarem Schmerz-
gedachtnis findet sich im XVI. Gesang des Inferno. Ort der Handlung ist
der dritte Streifen des siebten Kreises, wo sich die »violenti contro Dio, na-
tura e arte« befinden, diejenigen also, die Gott, der Natur oder ihrem Ge-
werbe Gewalt angetan haben: die Fluchenden, die Sodomiten und die
Woucherer. Die Strafe in diesem Bezirk der Holle besteht aus einem Feuer-
regen, der auf die Sinder langsam und unerbittlich herniedergeht: »Sovra
tutto 1 sabbion, d’un cader lento, / piovean di foco dilatate falde, / come
di neve in alpe sanza vento.« (Inf. XIV, 28-30 — »Auf jenem ganzen Sande
sah man langsam / Von Feuer grofle Flocken niederregnen / Wie auf den
Alpen Schnee bei Windesstille.«) Dieser Feuerregen gefahrdet auch den
Jenseitswanderer >Dantes, sodass er vor ihm Schutz suchen muss. Zu Be-
ginn des XVI. Gesanges wird er von drei Florentinern angesprochen, die
ihn an seiner Kleidung als einen der Thren erkennen und ihn bitten anzu-
halten. Darauf heif§t es im Text:

Ahimg, che piaghe vidi ne’ lor membri
ricenti e vecchie, da le fiamme incese!
Ancor men duol pur ch’i’ me ne rimembri.

A le lor grida il mio dottor s’attese;
volse ’l viso ver me, e: »Or aspettac,
disse »a costor si vuole esser cortese.

E se non fosse il foco che saetta
la natura del loco, i’ dicerei
che meglio stesse a te che a lor la fretta«.

(Inf. XVI, 10-18)

302

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

Weh, was fiir Wunden trugen ihre Glieder,

Neue und alte, von dem Feuerbrande!

Noch schmerzt es mich, wenn ich mich nur erinnre.
Auf ihre Rufe achtete mein Lehrer;

Er wandte sich zu mir und sprach: »Nun warte,

Vor diesen missen wir uns hoflich zeigen.
Und ware nicht das Feuer, das verschleudert

Die Art des Ortes, mocht’ ich beinah sagen,

Daf$ du dich mehr als sie beeilen mufStest.«

Wichtig fir unseren Zusammenhang ist an dieser Textstelle, dass >Dantex
an den zunachst als »ombre« bezeichneten Florentinern korperliche Wun-
den (»piaghe«) bemerkt, welche ihnen von den Flammen des Feuerregens
zugefiigt worden sind. Korperliches und Immaterielles kommen hier also
erneut zur Deckungsgleichheit. Die Strafe wird den Stindern férmlich in
den Leib gebrannt. Dass dies selbst im Kontext der Holle eine besonders
eindringliche und schreckliche Qual ist, ergibt sich aus dem expliziten Er-
zahlerkommentar in V. 12: »Ancor men duol pur ch’i’ me ne rimembri.«
(»Noch schmerzt es mich, wenn ich mich nur erinnre.«) Dieser Kommen-
tar dhnelt jenem bereits zitierten aus dem I. Gesang des Inferno (»Ahi
quanto a dir qual era ¢ cosa dura / esta selva selvaggia e aspra e forte / che
nel pensier rinova la paural« (Inf. I, 4-6 — »Wie er gewesen, ware schwer
zu sagen, / Der wilde Wald, der harte und gedriangte, / Der in Gedanken
noch die Angst erneuert.«), insofern hier wie dort der Schmerz in der Er-
innerung auf- beziehungsweise weiterlebt. Die affektische Ergriffenheit
des Sprechers wird zudem hier wie dort durch Interjektionen (»Ahic,
»Ahime«) markiert. Durch die Auferung von Schmerz bringt sich das
schreibende Ich also dem Leser in Erinnerung. Dies hat die Funktion, die
Heftigkeit des Schmerzes hervorzuheben und zu beglaubigen. Es bestatigt
aber auch, was unsere bisherige Analyse schon ergeben hat, dass nimlich
der Text der Commedia als semiotischer Akt auf der Erinnerung an den
Schmerz beruht beziehungsweise ohne diese Erinnerung nicht denkbar
ware. Mit anderen Worten, es handelt sich um eine poetologisch lesbare
Stelle, in der erneut das Verhaltnis des Textes zu Erinnerung und Schmerz
von zentraler Bedeutung ist.

Der Schmerz bedroht schon das erlebende Ich, welches sich vor dem
Feuerregen schiitzen muss und daher den drei Florentinern nicht entge-
genlaufen beziehungsweise sich ihnen zu Fiflen werfen kann, wie es die
Hoflichkeit ihnen gegentiber eigentlich gebote (Inf. XVI, 15-18, 46-51).
Neben der akuten physischen Gefahr, schmerzhafte Qualen zu erleiden,

303

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

steht der moralische Schmerz des Mitleidens (»doglia«), welchen >Dante«
in seiner Anrede an die drei Florentiner gleich zu Beginn hervorhebt:

Poi cominciai: »Non dispetto, ma doglia
la vostra condizion dentro mi fisse,
tanta che tardi tutta si dispoglia,

tosto che questo mio segnor mi disse
parole per le quali " mi pensai
che qual voi siete, tal gente venisse.

[...)«
(Inf. XV1, 52-56)

Dann sprach ich wieder: »Nicht Verachtung, Trauer
Erfiillte mich ob Eurem Leid im Innern,
So daff ich langsam nur mich davon lose,
Sobald mir erst mein Herr die Worte sagte,
Nach denen ich vermutete, daf§ Leute,
Wie Ihr es seid, entgegenkommen wiirden.

[...)«

»Dante« bestitigt den Fragenden, dass er wie sie aus Florenz stamme, und
er sagt, dass ihrer Taten und Namen von ihm immer mit Bewunderung
gedacht worden sei. Dazu muss man wissen, dass die im Text explizit ge-
nannten Guido Guerra, Tegghiaio Aldobrandi und Iacopo Rusticucci
einer Generation angehorten, die vor Dante gelebt hat. Es handelt sich al-
so um Personen, die Dante selbst nur durch die kollektive Erinnerung ge-
kannt haben kann. Diese ruhmvolle Erinnerung (»la fama nostra«, Inf.
XVI, 31) wird nun durch die Begegnung mit dem Jenseitswanderer ver-
starkt und perpetuiert: »Pero, se campi d’esti luoghi bui / e torni a riveder
le belle stelle, / quando ti giovera dicere >I’ fui< / fa che di noi a la gente
favelle.« (Inf. XVI, 82-85 — »Drum wenn du diesem dunklen Ort entkom-
men / Und wiedersehen darfst die schonen Sterne, / Und wenn du gerne
sagst: >Ich bin gewesen, / Dann sieh, daff du den Leuten von uns redest.«)
Wie bei Pier della Vigna im XIII. Gesang ergeht somit auch hier im
XVI. Gesang an den Wanderer und kinftigen Schreibenden >Dante« der
Auftrag, von seiner Jenseitsreise Zeugnis abzulegen und dadurch Gedacht-
nis an die Toten zu stiften. Doch wahrend >Dante« bei der Begegnung mit
Pier della Vigna aus Mitleid und Betroffenheit nichts zu sagen vermochte,
wird er nun von den drei Florentinern explizit dazu aufgefordert, ihnen
von den Geschicken der gemeinsamen Heimatstadt zu berichten. Diese
Aufforderung wird vom Gesprachspartner Iacopo Rusticucci mit dem
Wunsch verbunden, >Dante« mdge ein langes Leben beschieden sein und
sein Ruhm moge ihn tberdauern (Inf. XVI, 64-66). Darauf antwortet

304

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

»Dante¢, indem er sich in einer Apostrophe an die Stadt Florenz selbst
wendet:

»La gente nuova e i subiti guadagni
orgoglio e dismisura han generata,
Fiorenza, in te, si che tu gia ten piagni«.

Cosi gridai con la faccia levata;

e 1 tre, che ci0 inteser per risposta,
guardar I'un ’altro com’al ver si guata.

(Inf. XVI, 73-78)

»Von neuen Leuten und dem Schnellverdienen
Ist Hochmut und Vermessenheit gekommen
In dich, Florenz, so daff du schon voll Klagen.«
So rief ich mit erhobenem Gesichte,
Und jene drei, die diese Antwort horten,
Beschauten sich, wie man die Wahrheit anschaut.

Solche Kritik an den in Florenz und in Italien herrschenden frithkapitalis-
tischen Zustanden ist in der Commedia rekurrent, sie erscheint erstmals im
I. Gesang des Inferno im Zusammenhang mit der den Geiz verkorpernden
Wolfin und Vergils Veltro-Prophezeiung. Der politische Anspruch des Tex-
tes besteht darin, den krisenhaften Zustand der Gegenwart durch die Re-
stitution einer alteren, dem mittelalterlichen Feudalstaat nahestehenden
Ordnung zu tberwinden. Mit dem Pathos der Wahrheit unterstreicht
Dante im obigen Zitat die Bedeutsamkeit seiner politischen Aussage. Die-
se wiederum ist umgeben von all den Elementen, die uns im vorliegenden
Zusammenhang besonders interessieren: Ruhm, Gedachtnis und
Schmerz, zusammengehalten vom Schreiben des Textes. >Dantes< kiinfti-
ger Ruhm soll es ihm ermoglichen, das Andenken an die ruhmreiche Ver-
gangenheit von Florenz zu erhalten — denn obwohl die drei Florentiner
als Sodomiten in der Holle schmoren, werden sie hier ja in politischer
Hinsicht eindeutig positiv dargestellt; sie fungieren also auch als politische
Exempla, nicht nur als Exempla einer bestimmten Stunde. Dieses An-
denken ist >sDante« schon vor der Jenseitsreise durch das kollektive Ge-
dichtnis vermittelt worden. Die Jenseitsreise fungiert somit als Relaisstati-
on zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Die ruhmreiche
Vergangenheit der Stadt Florenz wird in der Gegenwart der Jenseitsreise
aktualisiert im Hinblick auf eine Zukunft, die durch den an die Jenseits-
reise erinnernden Text dauerhaft gesichert werden soll. Doch die Gegen-
wart ist eine von unhintergehbarem Schmerz geprigte, wie die Isotopie
des Schmerzes deutlich macht (»si duole«, »cruccia«, »piagni« — Inf. XVI,

305

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

70, 72, 75). Dieser Schmerz wird somit durch den Text gespeichert und
die Erinnerung an ihn weitergegeben. Im Zentrum des Textes steht, so
zeigt sich erneut, das Schmerzgedichtnis.

Schluss

Im Anschluss an Yates wurde in diesem Aufsatz zunachst der Stellenwert,
den memoria und Mnemotechnik im Mittelalter hatten, rekonstruiert (1).
Im Unterschied zur Antike, in der die Mnemotechnik ihren Ort in der
Rhetorik hatte, ruckte die memoria im Mittelalter in den Rang einer wich-
tigen Voraussetzung der Tugend prudentia auf. Dies erklart Yates zufolge
den zentralen Stellenwert, den mnemotechnische Verfahren in der mittel-
alterlichen Kunst und Literatur, insbesondere in Dantes Commedia ein-
nehmen. Autoren wie Ott, Weinrich und De Poli haben diese These durch
eingehende Textanalysen uberzeugend bestatigt. Die Untersuchung der
Erzahlsituation (2) hat uns sodann auf die Spur geftihrt, den Text als
Schmerzgedachtnis zu lesen, denn sowohl das Erleben als auch das Schrei-
ben stehen im Zeichen des Schmerzes. Die Kontinuitat zwischen erleben-
dem und erinnernd-schreibendem Ich ist vor allem eine der andauernden
Ergriffenheit und Furcht angesichts der erlebten Schrecknisse der Holle.
(Dies gilt natarlich hauptsichlich fir das Inferno, von dem hier fast aus-
schlieflich die Rede war.) Dass die Verdammten tiberhaupt Schmerz emp-
finden konnen, schuldet sich der Tatsache, dass ihre Seelen die Empfin-
dungsfihigkeit von Korpern besitzen, dass sie sich mithin in einem ambi-
valenten Schwebezustand zwischen Materiellem und Immateriellem be-
finden. Dieser Schwebezustand ist insofern fiir den Status des Dante’schen
Textes bedeutsam, als Letzterer seinerseits an der Schnittstelle zwischen
Korperlichem (Materiellem) und Geistigem (Immateriellem) situiert ist.
Der Schmerz nun besitzt sowohl physische als auch geistig-moralische
Qualitit und bildet somit gewissermaffen das poetologische Emblem die-
ses Textes. Schmerzgedachtnis zu sein ist indes nicht nur die besondere
Qualitit des Textes qua semiotisches Gebilde, sondern auch die Eigen-
schaft der Welt, wie Dante sie sich vorstellt (3). Der Hollensturz Luzifers
hat ebenso wie der Kreuzestod des Erlosers Jesus Christus Gedachtnisspu-
ren in der physischen Gestalt der Erde hinterlassen. Auch die Holle ist ein
gigantischer Gedichtnisraum, der die im diesseitigen Leben begangenen
Siinden speichert und explizit an sie erinnert; Medium der Erinnerung ist
ein der Siinde angemessener Schmerz (contrappasso). Die Analysen des

306

- am 13.01.2026, 08:47:23.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

XIII. und des XVI. Gesanges des Inferno (4) haben gezeigt, auf welche Wei-
se sich in der Commedia zwei Gedichtnissysteme im Zeichen des Schmer-
zes begegnen und tberlagern beziehungsweise wie das eine in das andere
tberfiihrt wird. Aus dem in einen Strauch verwandelten Dichter Pier della
Vigna treten zugleich Blut und menschliche Rede aus, nachdem der
Strauch von >Dante« verletzt worden ist. Diese Kombination steht fir die
Doppelung von geistig-moralischem und physischem Leid, welche fir die
in der Holle leidenden Seelen charakteristisch ist. Der Schmerz wird fir
»Dante« zum Medium der Erkenntnis und zur Voraussetzung fir die
Transformation des in der Holle vorhandenen statischen Gedachtnissys-
tems in das dynamische System des Dante’schen Erzihltextes. Denn als
Kompensation fir die Verletzung erhilt der Geschidigte das Recht, von
Dante verewigt zu werden. Im XVI. Gesang des Inferno konnten wir sehen,
wie die Dichotomie von Erzahltext und erzahlter Welt ausgeweitet wird
durch den Dreischritt kollektives Gedichtnis — Begegnung im Jenseits —
Erinnerung an die Begegnung (bezichungsweise dartiber hinaus an das
dieser vorgingige kollektive Gedachtnis). Die Memorialfunktion wird
ebenfalls ausgeweitet, indem eine explizite politische Aussage des erleben-
den Ichs getroffen wird (Kritik an dem frihkapitalistischen Gewinnstre-
ben in Florenz). Diese politische Aussage ist umgeben von den Elementen
Ruhm, Gedichtnis und Schmerz beziehungsweise dem poetologischen
Verweis auf das Schreiben des Textes.

Es zeigt sich in alldem, dass die der Commedia inhiarenten Modelle von
Erinnerung und Gedichtnis (ob individuell oder kollektiv gefasst) sowohl
auf der Ebene des Erlebens als auch auf der des Schreibens eng an den
Schmerz gekoppelt sind, dass also der Schmerz zu einem Garanten der
Einheit und Identitit des Textes wird. Das Gedachtnis als Schmerzge-
dachtnis ist Ausdruck einer Konzeption der psychophysischen Einheit des
Gedachtnisses. Ebenso wie die Seelen im Jenseits korperliche Empfind-
samkeit besitzen und in sich somit Korperliches und Immaterielles verei-
nigen, ist das Gedachtnis des Textes, also das Gedachtnis, welches der Text
an die Nachwelt weitergibt, eines, das neben dem Geistigen auch die kor-
perlichen Qualen mittransportiert, ja auf diesen in vielfacher Art und Wei-
se beruht. Vermittler dieses Gedachtnisses ist das erlebende Ich, das zum
erzahlenden Ich nur werden kann, indem es sich des von ihm selbst und
von den Stindern erlittenen Schmerzes immer wieder erinnert und verge-
wissert.

307

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

III. Literatur und Gedachtnis

Literaturhinweise

Alighieri, Dante, La Divina Commedia, 3 Bde, hg. v. Natalino Sapegno, Firenze
3198s5.

———, Die Gottliche Komodie, ubers. v. Hermann Gmelin, mit Anmerkungen und
einem Nachwort von Rudolf Baehr, Stuttgart 1988.

——, Convivio, hg. v. Giorgio Inglese, Milano 21999.

Anon. (Pseudo-Cicero), Ad C. Herennium de ratione dicendi (Rbetorica ad Herennium),
hg. v. Harry Caplan, Cambridge (Mass.) 1977 (11954).

Auerbach, Erich, Dante als Dichter der irdischen Welt, Berlin/Leipzig 1929.

——, »Figura, in: Archivum Romanicum 22 (1938), wiederabgedruckt in: ders., Gesam-
melte Aufsitze zur romanischen Philologie, Bern/Miinchen 1967, S. 55-92.

Berns, Jorg Jochen (Hg.), Geddchtnislehren und Geddchtniskiinste in Antike und Friih-
mittelalter, Tiibingen 2003.

Buck, August, »Die Commedia«, in: Jean Frappier/Hans Robert Jaufs (Hg.), Grundrif§
der romanischen Literaturen des Mittelalters, Bd. 10/1, hg. v. Hans Ulrich Gum-
brecht/Ulrich Molk, Heidelberg 1987, S. 21-165.

Corti, Maria, »Il libro della memoriac< e i libri dello scrittore«, in: dies., Percorst
dell’invenzione. 1l linguaggio poetico e Dante, Torino 1993, S. 27-50.

De Poli, Luigi, La Structure mnémonique de la Divine Comédie. L’ars memorativa et /e
nombre cing dans la composition du poéme de Dante, Bern etc. 1999.

Foucault, Michel, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris
1966.

Friedrich, Hugo, Die Rechtsmetaphysik der Gottlichen Komodie. Francesca da Rimin,
Frankfurt a. M. 1942.

Giintert, Georges, »Dantes schattenwerfende Korper und die Schattenleiber der See-
len, in: Deutsches Dante-Jabrbuch 70 (1995), S. 47-67.

Hausmann, Frank-Rutger, »Dantes Kosmographie — Jerusalem als Nabel der Welt«,
in: Deutsches Dante-Jahrbuch 63 (1988), S. 7-46.

Kanduth, Erika, »Die Erkenntnis des Schmerzes bei Dante«, in: Deutsches Dante-
Jabrbuch 70 (1995), S. 29-45.

Kupper, Joachim, Diskurs-Renovatio bei Lope de Vega und Calderon, Tibingen 1990.

Le Goff, Jacques, La Naissance du Purgatoire, Paris 1981.

Mercuri, Roberto, »Comedia di Dante Alighieri«, in: Alberto Asor Rosa (Hg.), Lettera-
tura italiana. Le Opere. Volume primo: Dalle origini al Cinguecento, Torino 1992,
S.211-329.

Nietzsche, Friedrich, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Nachwort v. Volker
Gerhardt, Stuttgart 1988.

Ohly, Friedrich, Bemerkungen eines Philologen zur Memoria. Miinstersche Abschiedsvorle-
sung vom 10. Februar 1982, Miinchen 1992.

Ott, Karl August, »Die Bedeutung der Mnemotechnik fir den Aufbau der Divina
Commedia«, in: Deutsches Dante-Jabrbuch 62 (1987), S. 163-193.

308

- am 13.01.2026, 08:47:23.



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schmerzgedichtnis in Dantes Commedia

Roddewig, Marcella, Dante Alighieri. Die gottliche Komédie. Vergleichende Bestandsauf-
nahme der Commedia-Handschriften, Stuttgart 1984.

Vallone, Aldo, Cultura e memoria in Dante, Napoli 1988.

Wehle, Winfried, »Riickkehr nach Eden<«. Uber Dantes Wissenschaft vom Gliick in
der Commedia«, in: Deutsches Dante-Jabrbuch 78 (2003), S. 13-66.

Weinrich, Harald, »Memoria Dantis«, in: Heidelberger Jahrbiicher 38 (1994), S. 183—
199.
——, Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, Miinchen 1997.

Yates, Frances A., The Art of Memory, London 1966, Nachdruck: dies., Selected Works,
Bd. 3, London 1999.

309

- am 13.01.2026, 08:47:23.


https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968210230-277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Einleitung
	1. Der Stellenwert der memoria im Mittelalter und bei Dante
	2. Die Erzählsituation der Commedia im Zeichen von Erinnerung und Schmerz
	3. Die Schöpfung als Gedächtnisort
	4. Die Überlagerung zweier Gedächtnissysteme im Zeichen des Schmerzes (Inf. XIII und XVI)
	Schluss
	Literaturhinweise

