
28 Alltag in der Moschee

2.2 Moscheen als Organisationen und ihre Einbettung
in die gesellschaftliche Umwelt

Kommen wir nun zu der Frage, wie das Handeln, das eine Moschee ausmacht,

beeinflusst wird. Ich schlage im Folgenden vor, Moscheen als Organisationen zu

betrachten, die sich aus Mitgliedern und Leistungsrollen zusammensetzen und

die das Handeln in den Moscheen bestimmen. Für eine kontextuelle Erforschung

dieses Handelns bedarf es eines theoretischen Zugangs, der Rahmenbedingungen

und Wirkmechanismen analytisch erfassbar macht. Daher wähle ich den orga-

nisationssoziologischen Zugang des Neo-Institutionalismus, der Organisationen

kontextuell erschließt. Schließlich werde ich argumentieren, dass sich Moscheen

in einem Balanceakt zwischen Mitgliederlogik und Einflusslogik befinden.

2.2.1 Organisationen, Mitglieder und Leistungsrollen

Moscheen als Organisationen zu betrachten, eröffnet analytisch eine andere Sicht

auf sie, als sie beispielsweise unter dem Begriff »Gemeinschaft« zu untersuchen.

Wie in der Einleitung bereits dargestellt, geht mit dem Begriff »(Religions-)Ge-

meinschaft« die Vorstellung von Repräsentation und (regionaler) Zugehörigkeit

einher, welche sich aus der Kirchensoziologie ableitet. Es hat sich allerdings im

Forschungsprozess gezeigt, dass im Falle von Moscheen nicht ohne Weiteres von

Gemeinde oder Gemeinschaft gesprochen werden kann, ist doch die Praxis in den

Moscheen durch einen hohen Grad an Fluktuation und Mehrfachzugehörigkeiten

gekennzeichnet. Empirisch zeigten sich Moscheen eher als eine Art Dienstleis-

ter, die bestimmte Angebote bereitstellen, die an unterschiedliche Zielgruppen

gerichtet sind. Auch der Begriff »Organisation« ist für den Kontext religiöser

Vergemeinschaftungsformen nicht unumstritten.

Ein Argument gegen die Einordnung von religiösen Vergemeinschaftungsfor-

men als Organisationen sei, so Beckford, dass die Organisationsforschung das

»Besondere« der Religion vernachlässige, denn sie würde religiöse Organisatio-

nen genauso behandeln wie jede andere Organisation (Beckford 1973: 18). Auch

O’Dea weist auf das schwierige Verhältnis von Religion und Organisation hin

(O’Dea 1961). Z.B. müssen sich Religionsgemeinschaften, die auf religiösen Prin-

zipien aufbauen, im Alltag auch mit ganz profanen Problemen beschäftigen, wie

der Buchhaltung oder ausreichenden finanziellen Mitteln (ebd.: 32). Petzke & Ty-

rell (2012) stellen fest, dass zwar viele religiöse Gemeinschaften Merkmale von

Organisationen aufweisen, sich selbst aber nicht als Organisationen beschreiben

oder so bezeichnet werden möchten. Dies trete insbesondere dort auf, wo religiö-

se Institutionen oder »Verbände« (Max Weber) Sakralität für sich beanspruchten

oder gar die Ordnung und hierarchische Verfasstheit auf göttliche Verordnung

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 29

gegründet sähen. Diese Organisationen würden sich deshalb dagegen wehren,

mit »weltlichen« Organisationen gleichgesetzt zu werden (ebd.: 275).

Dies mögen Gründe dafür sein, warum sich Forschende aus der Religionswis-

senschaft bislang kaum dieses Zugangs bedienten. Umgekehrt haben sich Organi-

sationssoziologinnen und -soziologen kaum mit den Spezifika von religiösen Or-

ganisationen beschäftigt. Es gibt jedoch, wenn auch begrenzt, Forschung, auf die

hingewiesen werden kann. Hervorzuheben ist eine Sammlung von Untersuchun-

gen aus den USA in dem Band von Demerath et al. (1998) sowie die Forschungsar-

beiten von Cadge (2008), Edgell Becker (1999) sowie Warner (1993; 1994; 2000) und

Warner & Wittner (1998), die sich vor allem auf christliche »congregations« be-

ziehen. Im deutschsprachigen Raum kann auf die Studie von Rosenow-Williams

(2012) verwiesen werden, in der die Autorin muslimische Dachorganisationen in

Deutschland untersucht, sowie auf Koch (2005), die den neo-institutionalistischen

Ansatz aus der Organisationssoziologie für die Analyse von Ayurveda-Angeboten

verwendet. Suder (2012) erforscht die Vernetzung von Moschee-Organisationen

mit verschiedenen Akteuren im Rahmen von Moscheebauprojekten und Pries

(2010) diskutiert den Nutzen eines neo-institutionalistischen Zugangs für die Er-

forschung grenzübergreifender Migrant*innenorganisationen. Diese Studien zei-

gen, wie fruchtbar es sein kann, religiöse Gemeinschaften als Organisationen zu

betrachten, denn sie lenken den Blick auf die Wechselwirkungen mit ihrer ge-

sellschaftlichen Umwelt und auf Prozesse des Ausbalancierens gesellschaftlicher

Anforderungen und der Erwartungen der Mitglieder.

Im Rahmen dieser Arbeit soll der organisationssoziologische Zugang, genauer

der Neo-Institutionalismus, nicht als komplettes Forschungsprogramm zur An-

wendung kommen. Dies würde einem qualitativen Forschungsdesign nicht ge-

recht werden, denn eine Theorie soll aus der Empirie entstehen und nicht um-

gekehrt die Theorie die empirischen Erkenntnisse vorbestimmen (vgl. Strauss &

Corbin 1998). Daher soll das Konzept »Organisation« als ein »sensitizing concept«

(Blumer 1954) verwendet werden, also nicht als definitives Konzept, sondern als

Vorschlag, als eine Heuristik oder ein Blickwinkel. Damit wird die organisationale

Verfasstheit auf der Mesoebene ins Zentrum gestellt, wobei jedoch nicht vergessen

werden soll, dass auf dieser Ebene auch Gemeinschaft stattfinden kann. Durch

diesen Zugang wird eine Lücke geschlossen zwischen Forschungszugängen, die

auf die individuelle Religiosität von Musliminnen und Muslimen fokussieren (wie

z.B. bei Tietze 2008; Jouili 2008; Klinkhammer 2000) und solchen, die Religion

auf der Ebene der Gesamtgesellschaft untersuchen (wie z.B. bei Stolz et al. 2014;

Casanova 1994; Luckmann 1991).

In der Organisationsforschung gelten Organisationen als »soziale Strukturen,

geschaffen von einzelnen in der Absicht, gemeinsam mit anderen bestimmte Zie-

le zu verfolgen« (Scott 1986: 31). Fasst man daher Moscheen als Organisationen,

wird der analytische Blick auf die Ziele, die formalen und informellen Struktu-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Alltag in der Moschee

ren, das Verhältnis der Organisation zu den Mitgliedern sowie den Einfluss von

Umweltfaktoren auf die Organisationen frei. Gerade letzterem Aspekt widmet

sich die organisationssoziologische Schule des Neo-Institutionalismus und betont

die »Bedeutung von organisationsübergreifenden Sinnsystemen, Regelkomplexen

und symbolischen Elementen für Organisationen« (Mense-Petermann 2006: 64).

Der Ansatz zeichnet sich dadurch aus, dass er die gesellschaftliche Einbettung

von Organisationen in den Blick nimmt.

Drei grundlegende Elemente von Organisationen lassen sich also identifi-

zieren: 1. eine Formalstruktur, 2. ein Zweck und 3. die formale, freiwillige Mit-

gliedschaft. Durch diese Kriterien lassen sich Organisationen von ihrer Umwelt

unterscheiden6.

1. Formalstruktur: Der erste Aspekt der Definition von Organisation ist die

Formalstruktur, welche in der organisationalen Hierarchie sichtbar wird sowie

den Statuten, die die Prozesse in der Organisation regulieren. Organisationen

haben dadurch die Fähigkeit, sowohl ihre inneren Angelegenheiten und Prozes-

se als auch ihr externes Handeln durch kollektiv bindende Entscheidungen zu

regeln (vgl. Geser 1999: 40). Bei religiösen Organisationen kommen hier zum ei-

nen Fragen nach dem Verhältnis von religiöser und administrativer Autorität ins

Spiel (vgl. Chaves 1998). Zum anderen ist zu ergründen, inwiefern intervenieren-

de oder auch sanktionierende Instanzen wichtig für den Zugang zu religiösen

Gütern (z.B. Heil) sind (vgl. Geser 1999: 42).

2. Ziel: Organisationen haben ein Ziel, welches das organisationale Handeln

bestimmt. In diesem Aspekt folge ich Beckfords Definition religiöser Organisatio-

nen als »the complex of recurrent social relationships, activities and rules within

which religious ideas, attitudes and feelings are given stable expression« (Beck-

ford 1973: 10). Eines der Ziele einer Moschee-Organisation ist beispielsweise die

Implementierung und Ermöglichung des gemeinsamen Gebets. Die Ziele der Or-

ganisation können jedoch auch diffus sein und das Handeln muss nicht (immer)

auf ein gemeinsames Ziel ausgerichtet sein (vgl. DiMaggio 1998; Beckford 1973).

Auch können unintendierte Konsequenzen aus dem Handeln erwachsen. Daher

werden Organisationen hier keinesfalls als rationale Systeme angesehen.

3. Mitgliedschaft: Die Freiheit des Eintritts und Austritts ist eine konstitutive

Bedingung. Eine Person wird zudem Mitglied aufgrund einer kollektiv binden-

den Entscheidung und von ihr wird erwartet, dass sie gemäß den Zielen der

Organisation handelt. Dies ist besonders bei Vereinen wichtig, da hier Bestands-

zweck und Mitgliedermotivation deckungsgleich sind (vgl. Stichweh 2000: 25).

Das heißt, Vereine oder Assoziationen sind auf die Mikroebene der Mitglieder

6 An dieser Stelle kann nicht die ganze Diskussion um den Organisationenbegriff wiedergege-

ben werden. Zur vielfältigen Verwendung des Begriffes vgl. Mense-Petermann (2006).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 31

ausgerichtet und erlangen dadurch ihre Zielsetzung (vgl. Geser 1999: 40). Von ei-

nem Mitglied wird zum Beispiel erwartet, dass es die Beiträge bezahlt, um den

Verein finanziell zu unterstützen. Ein anderes Beispiel wäre die Einstellung ei-

nes Imams, welche in den meisten Fällen die Entscheidung des Vereinsvorstands

ist. Von einem Imam wird dann erwartet, dass er sich entsprechend seiner Rolle

verhält und bestimmte Dienste für die Moscheebesuchenden anbietet.

Allerdings ist zu beachten, dass das Konzept der »Mitgliedschaft« als formale

Mitgliedschaft nicht ganz eindeutig ist und den empirischen Befunden der teil-

weise flexiblen Zugehörigkeit nicht gerecht wird (vgl. Yükleyen 2012: 78). Daher

bediene ich mich an dieser Stelle einer Unterscheidung zwischen Leistungsrol-

len und der generellen Öffentlichkeit aus der Systemtheorie (vgl. Stichweh 2005:

13ff.). Wenn sich soziale Systeme in spezialisierten Feldern ausbilden, formen

sie professionelle Rollen. Beispiele dafür sind Imame, Mitglieder des Vereinsvor-

standes, die beispielsweise die Rolle des Kassierers übernehmen, oder auch Me-

diensprecher oder Lehrpersonen. Das Handeln derjenigen, die eine Leistungs-

rolle übernehmen, ist an eine allgemeine Öffentlichkeit gerichtet. Nimmt man

die Leistungsrolle eines Arztes als Beispiel, so kann jeder ein Patient oder eine

Patientin des Arztes werden. Genauso kann sich prinzipiell jeder oder jede an

einen Imam wenden, um seelsorgerische Beratung zu erhalten oder am Gebet

teilzunehmen. Hier wird jedoch bereits deutlich, dass es nicht zielführend ist,

von einer Zielgruppe, einer Erwartungsgruppe oder von »einer Publikumsrolle« zu

sprechen (vgl. ebd.). Gewisse Leistungsrollen und Aktivitäten sind eher an das

Klientel der Gläubigen gerichtet, andere, wie z.B. ein Tag der offenen Moschee

oder eine Dialogveranstaltung, an die Gesamtgesellschaft.

Im Anschluss daran sehe ich die Mitglieder und die Inhaber von Leistungs-

rollen als diejenigen an, die durch ihre Mitgestaltung, also durch ihr Handeln,

bestimmen, was eine Moschee ist. Sie konstruieren die soziale Wirklichkeit »Mo-

schee« durch Sprache und Handeln und reproduzieren diese, wie im vorange-

gangenen Abschnitt bereits dargelegt wurde. Das Handeln in Moscheen ist an

verschiedene Publikumsrollen gerichtet: an die Gruppe der Gläubigen oder an

das Publikum der Gesamtgesellschaft.

Nun soll es um die Frage gehen, durch was dieses Handeln beeinflusst wird.

Konzeptionell schließe ich hier an die Theorie des Neo-Institutionalismus an, der

genau die Wechselverhältnisse von Organisationen zu ihrer Umwelt in den Blick

nimmt. Dadurch werden die Grundlagen für die Analyse der Aktivitäten in den

Moscheen gelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Alltag in der Moschee

2.2.2 Neo-Institutionalismus: Institutionalisierte Erwartungen – Legitimität –

Angleichungsprozesse

Wie bereits angedeutet beschäftigt sich der Neo-Institutionalismus mit der gesell-

schaftlichen Verankerung von Organisationen und bietet sich deshalb an, den Ein-

fluss institutionalisierten Erwartungen auf Moschee-Organisationen analytisch

zu fassen. Es handelt sich dabei um eine Forschungstradition, die in unterschied-

lichen Ausprägungen in den Politikwissenschaften, der Ökonomie und der Sozio-

logie beheimatet ist. Es wäre daher falsch, von der einen neo-institutionalistischen

Theorie zu sprechen. In der Soziologie unterscheiden sich die unterschiedlichen

Beiträge zum Beispiel bezüglich ihrer Konzeptualisierung von »Institution« (vgl.

Scott 2014) oder auf welcher gesellschaftlichen Ebene (Makro, Meso oder Mikro)

sie ihre Analysen ansetzen (vgl. Mense-Petermann 2006).

Ich folge Kochs Auffassung (vgl. Koch 2007; 2014), wenn ich für die Religions-

forschung einen großen Nutzen in einer neo-institutionalistischen Perspektive

sehe. DiMaggio präzisiert diesen Nutzen, indem er das Besondere religiöser Or-

ganisationen herausstellt.

Because religious organizations are, as a rule, »strong-culture organizations«,

that is, they have distinctive, explicitly articulated values that are meant to

suffuse all of the organization's activities, attention to organizational cultures

enhances the affinity between organizational theory and the study of religion.

(DiMaggio 1998: 9)

DiMaggio legt der Religionsforschung nahe, Aufmerksamkeit auf die organisatio-

nale Kultur zu legen, und meint damit explizit geäußerte Werte, die das Handeln

in den Organisationen beeinflussen. Diese Perspektive rückt religiöse Konzepte

in den Blick und betont ihre Bedeutung für die Analyse religiöser Organisatio-

nen. Pries hebt den Nutzen einer neo-institutionalistischen Perspektive für die

Erforschung der gesellschaftlichen Einbettung von Migrantenorganisationen her-

vor, »(…) weil sich diese Organisationen in aller Regel in einem sehr komplexen

Umfeld bewegen, in dem sie sich gegenüber vielfältigen Anspruchs- und Erwar-

tungsgruppen legitimieren müssen« (Pries 2010: 39). Während also DiMaggio die

»internen« Werte betont, legt Pries vor allem Wert auf die Berücksichtigung ex-

terner Faktoren. Beide Perspektiven sind wichtig und werden daher Berücksich-

tigung finden.

Beim Neo-Institutionalismus handelt es sich um eine Forschungstradition,

die in unterschiedlichen Ausprägungen in den Politikwissenschaften, der Öko-

nomie und der Soziologie beheimatet ist. Als organisationssoziologische Schule

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 33

mit seinen Ursprüngen in der US-amerikanischen Organisationsforschung7 ist

der Neo-Institutionalismus insbesondere an der Erforschung des Einflusses der

Umwelt auf Organisationen interessiert und liefert deshalb für die Fragestellung

ein hilfreiches Instrumentarium. Damit verbunden stehen Fragen der Legitimie-

rung im Mittelpunkt des Interesses. Das Handeln von Organisationen nimmt

hierfür eine zentrale Rolle ein: Gingen früher Arbeiten der Carnegie School von

einem rationalen Agieren von Organisationen aus, so erfolgte später die Dekon-

struktion dieses Bildes und es wurden den nicht-intendierten Konsequenzen aus

Bemühungen um organisationalen Wandel mehr Aufmerksamkeit geschenkt (vgl.

DiMaggio 1998; Senge 2011). Mythen8 und Rituale wurden selbst in den bürokra-

tischsten Organisationen beobachtet (vgl. DiMaggio 1998: 8; J.W. Meyer & Rowan

1991). Heute geht man deshalb davon aus, dass das Handeln in Organisationen

nicht immer zielgerichtet und rational ist, sondern eine Vielzahl von Faktoren die

Ergebnisse beeinflussen. DiMaggio argumentiert, dass damit die Organisations-

forschung auch für die Religionsforschung nützlich wird.

The core activities of churches and other kinds of religious organizations often

entail complexmeans/ends chains (e.g., ameliorating social problems), poorly

understood technologies (e.g., building community), and goals towardswhich

progress may be hard to evaluate on the basis of readily available data (e.g.,

saving souls). The recognition that ritual is a legitimate and significant part

of organizational life further enhances the mutual relevance of religious and

organizational studies. (DiMaggio 1998: 8)

DiMaggio & Powell (1991b) richten ihr Interesse darüber hinaus auf die Mesoebene

organisationaler Felder, also jener gesellschaftlichen Bereiche, die die Organisatio-

nen direkt betreffen. Dabei beschäftigen sie sich besonders mit Ähnlichkeiten von

Organisationen (Isomorphien) und fragen, wie diese zustande kommen und wie

Organisationen dadurch Legitimität gewinnen. Ihr Ansatz ist besonders anwend-

bar für diese Arbeit, ist es doch die Meso-Ebene religiöser Organisationen, die

hier untersucht wird. Außerdem ermöglicht er eine Untersuchung von Moscheen

in ihrem lokalen Kontext, welche besonders für lokale Religionsgemeinschaften

nahe liegt (vgl. Knott 2000). Im Folgenden gehe ich genauer auf zentrale Begrif-

fe und Konzepte des Neo-Institutionalismus ein – »Institutionen«, »Legitimität«

und »Isomorphien« – und erläutere ihren Nutzen für die Erforschung religiöser

Organisationen. Das daraus gewonnene Instrumentarium soll dabei helfen, die in

7 Zur Entstehungsgeschichte undden verschiedenenUnterschulen vgl. u.a.DiMaggio&Powell

(1991a), Hasse&Krücken (2005) und Senge (2011). Zur Unterscheidung von altemund neuem

Institutionalismus siehe DiMaggio & Powell (1991a).

8 J.W.Meyer & Rowan (1991: 41) definiert »Mythos« als bestimmte gesellschaftlich geteilte Vor-

stellungen, die von Organisationen aufgegriffen und und zeremoniell adaptiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Alltag in der Moschee

den Moscheen beobachtbaren Prozesse, die dem Handeln in Moscheen zugrunde

liegen, analytisch zu fassen.

Institutionen und die organisationale Umwelt

Die Grundbeobachtung des Neo-Institutionalismus, auf der das gesamte theo-

retische Gebäude aufbaut, ist, dass Organisationen durch ihre Umwelt, genauer

durch institutionalisierte Erwartungen, beeinflusst werden (vgl. Hasse & Krücken

2005; DiMaggio & Powell 1991b; Scott 2014; Senge & Hellmann 2006). Für diese

Arbeit ist der Begriff »Institution« wichtig, da sich Moscheen in einem Geflecht

von verschiedenen gesellschaftlichen Einheiten befinden und deren Erwartungen

so konzeptionell fassbar werden.

Der Begriff »Institution« gehört zu den Fachbegriffen der Soziologie9. Aller-

dings besteht bei Weitem kein Konsens über die Definition des Begriffes. Die

Spanne reicht von impliziten, nicht-bewussten Verhaltensregeln über bewusst

greifbare Normen bis hin zu festgelegten Erwartungen in Form von Regeln und

Gesetzen. So lassen sich Institutionen einerseits allgemein als »übergreifende Er-

wartungsstrukturen (definieren, E.d.V.), die darüber bestimmen, was angemes-

senes Handeln und Entscheiden ist« (Hasse & Krücken 2005: 15) und andererseits

konkreter als »umfangreiche Muster oder Regelsysteme, in die Akteure wie In-

dividuen, Organisationen und Nationalstaaten eingebunden sind« (J.W. Meyer in

ebd.: 8). Der wissenssoziologische Institutionenbegriff von Berger & Luckmann

als habitualisierte Handlungen, die durch Typen von Handelnden wechselseitig

typisiert werden und zum Allgemeingut werden, sei hier noch einmal erwähnt.

An diese unterschiedlichen Zugänge zum Begriff der Institution schließen

verschiedene Verständnisse der Rolle des Akteurs und seiner Position gegenüber

Institutionen an. Der soziologische Neo-Institutionalismus (anders als Traditio-

nen in den Wirtschafts- und Politikwissenschaften10) zeichnet ein eher schwaches

Bild des Akteurs, womit eine starke Rolle der Institutionen korrespondiert (vgl.

J.W. Meyer in ebd.: 9). Institutionen sind demnach eigenständige Phänomene, die

Aushandlungsprozessen von Akteuren vorausgehen. Sie beeinflussen nicht nur

Akteure, sondern »schaffen, legitimieren und transformieren die grundlegenden

Einheiten der Gesellschaft, ihre Identität sowie ihre gesellschaftliche Verteilung«

(J.W. Meyer in ebd.: 9). Beispiele für Institutionen sind »Bildung« oder auch »die

Ehe« und haben als zentrales Merkmal, dass sie in ihrer Bedeutung in der gesell-

schaftlichen Wahrnehmung gefestigt sind.

9 Durkheim, der als Begründer des Faches gilt, sah die Soziologie als Fach der »Wissenschaft

der Institutionen« und definierte Institutionen als »Glaubensvorstellungen und durch die

Gesellschaft festgesetzte (…) Verhaltensweisen« (Durkheim 1984: 100).

10 Dies lässt sich nicht gänzlich verallgemeinern. Wie im Folgenden die Ausführungen zu den

Dimensionen von Institutionen zeigen, finden sich verschiedene Betonungen in allen Fach-

traditionen (vgl. Scott 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 35

Dass Institutionen bestimmte Verhaltensweisen vorgeben, wird in nicht-wis-

senschaftlichen Zusammenhängen oft kritisch gesehen. Dies kann am Beispiel

der Institution »Kirche« verdeutlicht werden, mit welcher eine moralische In-

stanz mit verhaltensregulierenden Tendenzen verbunden wird. Diese sanktionie-

rende Funktion von Institutionen wird auch in der Verwendung des Begriffes in

der Soziologie hervorgehoben, insbesondere bei Parsons (1990; 1986), der in der

funktionalistischen Tradition steht. In seiner Folge wird betont, dass das Nicht-

Einhalten der Regeln mit Sanktionen bestraft und deren Einhaltung belohnt oder

eingefordert werden kann (vgl. Hasse & Krücken 2005: 14). Ein Beispiel hierfür

sind Gesetze oder Dienstanweisungen, also die regulative Dimension von Insti-

tutionen, mit denen Normen und eine moralische Pflicht verbunden sind (vgl.

Senge 2011). Daneben gibt es jedoch auch weniger formalisierte Regeln wie Sit-

ten, Routinen und Gewohnheiten. Das Wissen um diese Form der Institutionen

ist eher implizit, »man weiß, wie man sich zu verhalten hat« und erwartet dies

auch von anderen. Dieses Alltagswissen ist indes auch jenes, mit der sich die

Wissenssoziologie auseinandersetzt, wie bereits dargestellt wurde. Dabei wurde

deutlich, dass eine Institution erst zu einer Institution wird, wenn die Betei-

ligten um diese Erwartungen wissen und davon ausgehen können, dass auch

andere mit den Erwartungen vertraut sind. Deshalb wird davon ausgegangen,

dass Institutionen das gesellschaftliche Miteinander regeln, so dass sie nicht nur

einschränkend wirken, sondern Zusammenleben erst ermöglichen. Verkehrsre-

geln beispielsweise mögen hin und wieder einschränken, sie gewähren aber auch

einen gewissen Schutz, da man davon ausgehen kann, dass sich andere weit-

gehend daran halten. Schließlich können Organisationen selbst als Institutionen

betrachtet werden, geht man wie Zucker (1988a; b) davon aus, dass sie selbst von

kollektiven Akteuren institutionalisiert werden.

Es erscheint sinnvoll, diese sehr vielfältigen und weiten Institutionenbegriffe

zu konkretisieren, um sie für die empirische Forschung nutzbar zu machen. Im

Anschluss an Hasse & Krücken (2005) und Pries (2010) verstehe ich Institutio-

nen als gefestigte Erwartungen, die von unterschiedlichen Erwartungsgruppen

vorgebracht werden können. Scott systematisiert unterschiedliche Definitionen

von Institutionen und unterscheidet regulative, normative und kulturell-kognitive Ele-

mente (Scott 2014: 56). Durch diese Unterscheidung macht er auch den Begriff

der Legitimität analytisch fassbar, da er ihn jeweils von den verschiedenen Aus-

prägungen von Institutionen ableitet (siehe unten). Scott schreibt Institutionen

folgende Eigenschaften zu: Sie sind dauerhaft und relativ resistent gegenüber

Veränderungen, sie geben Solidarität in sozialen Systemen und sie können über

Generationen weitergegeben, gepflegt und reproduziert werden (ebd.: 57). Ein

wichtiger Bestandteil von Institutionen sind Symbolsysteme, also Regeln, Nor-

men und kulturell-kognitive Glaubensinhalte, welche in Interaktionen sichtbar

werden. Sie generieren Handlungsmuster, welche sie wiederum konservieren und

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Alltag in der Moschee

auch verändern (Scott 2014: 57). Dabei teilt Scott Institutionen in drei Dimensio-

nen auf:

1. Die erste Dimension betont den einschränkenden und regulativen Charakter

von Institutionen. Forschung mit dem Fokus auf diese Art von Institutionen

schenken regulativen Prozessen – Regeln und Gesetze, Kontrolle und Sanktio-

nierungen – besondere Aufmerksamkeit. Die damit verbundenen sanktionie-

renden oder belohnenden Handlungen können sowohl von staatlicher Seite

durch formalisierte, professionelle Akteure erfolgen, als auch durch informel-

le Mechanismen wie zum Beispiel Bräuche, in deren Folge mit »Schande«

sanktioniert wird (vgl. ebd.: 59f.). Scott geht jedoch davon aus, dass regu-

lative Institutionen nicht nur Einschränkungen mit sich bringen: »Although

the concept of regulation conjures up visions of repression and constraint,

many types of regulation enable and empower social actors and action, con-

ferring licenses, special powers, and benefits to some types of actors.« (Ebd.:

61) Ein empirisches Beispiel für eine regulative Institution ist die Notwen-

digkeit einer rechtlichen Verfasstheit von religiösen Organisationen, was in

den meisten Fällen dazu führt, dass sich Moscheen als Vereine organisieren.

Dies bedeutet aber nicht nur Zwang, sondern eröffnet auch Möglichkeiten. So

müssen Privatpersonen nun nicht mit ihrem Vermögen für die Gemeinschaft

haften, wenn es beispielsweise um die Anmietung von Räumen geht.

2. Die normative Säule wird von der Forschungstradition hervorgehoben, welche

die Bedeutung von Regeln und Normen für das soziale Zusammenleben be-

tont. Diese Institutionen definieren sowohl die Ziele als auch den passenden

Weg, um diese zu erreichen. Als Beispiel führt Scott das Ziel an: »ein Spiel

muss gewonnen werden«. Der spezifizierte Weg wäre dann die Spielregeln

oder Konzepte von Fair Play (vgl. ebd.: 64ff.). Akteure folgen den Normen,

weil sie sie entweder verinnerlicht haben oder sich rational dafür entschei-

den. Auch diese Institutionen werden ambivalent gesehen, da sie sowohl einen

einschränkenden Charakter aufweisen, aber ebenso wie regulative Institutio-

nen neue Möglichkeiten eröffnen können, indem Verantwortlichkeiten oder

Privilegien zugeteilt werden.

Werte und Normen können sich sowohl auf ein Kollektiv beziehen als auch

auf Individuen und Rollen (vgl. ebd.: 64) wie zum Beispiel den Imam, dem

gegenüber gewisse Erwartungen bzgl. Diensten bestehen und Vorstellungen

darüber, wie er sich zu verhalten hat. Diese können von Seiten der Moschee-

besucherinnen und -besucher und des Vereinsvorstandes geäußert werden,

aber auch von externen Akteuren wie Integrationsstellen, die beispielsweise

erwarten, dass Imame an Dialogveranstaltungen teilnehmen, genauso wie sie

dies von christlichen Geistlichen erwarten würden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 37

3. Die dritte Säule betont kulturell-kognitive Elemente von Institutionen. Sie wird

vor allem von Anthropologen (Geertz, Douglas), aber auch Soziologen wie Ber-

ger & Luckmann, DiMaggio, Goffman, Meyer & Powell betont (vgl. ebd.: 66f.)

und schließt besonders an die wissenssoziologischen Konzepte von Mannheim

und Garfinkel an. Mit der kulturell-kognitiven Dimension von Institutionen

sind gemeinsame Konzeptionen gemeint, welche die soziale Wirklichkeit kon-

stituieren und die Rahmen bilden, durch die Sinn entsteht (vgl. ebd.: 67).

Symbols –words, signs, gestures – have their effect by shaping the

meanings we attribute to objects and activities. Meanings arise in

interaction and are maintained and transformed as they are em-

ployed tomake sense of the ongoing stream of happenings. (Ebd.:

67)

Institutionen in diesem Verständnis sind kollektive Konzeptionen von »wider

belief systems and cultural frames«, »common beliefs« und »meaning sys-

tems« (ebd.: 69). Sie beziehen sich auf das implizite Wissen, das »wir machen

das eben hier so«. Neo-Institutionalisten in dieser Tradition beziehen sich

auf Weber, der soziales Handeln als einen Akt verstand, in dem der Han-

delnde dem Handeln Sinn zu spricht. Die Anschlussfähigkeit an die bereits

dargestellten Konzepte bei Mannheim, Garfinkel und Berger & Luckmann

werden hier deutlich. Diese kulturelle Perspektive bezieht sich auf die se-

miotischen Facetten von Kultur und behandelt sie nicht nur einfach als sub-

jektive Standpunkte, sondern als objektive Symbolsysteme. Die Bezeichnung

»kognitiv-kulturell« betont, dass innerliche interpretative Prozesse von exter-

nen kulturellen Rahmenbedingungen beeinflusst werden (vgl. ebd.: 67). Scott

bezieht sich hier auf Hofstedes Definition von Kultur als mentales Programm,

welches Denk-, Fühl- und Handlungsmuster bereitstellt (Hofstede 1991: 4).

Hier wird deutlich, dass die Dimensionen unterschiedliche Analyseebenen an-

sprechen. Während regulative Institutionen die Makroebene betreffen, sind es

vor allem die kulturell-kognitiven Institutionen, welche von einer Gruppe ge-

teilt werden, aber deren Träger Individuen sind und die somit zwischen Mikro-

und Mesoebene angesiedelt sind. Darüber hinaus sprechen sie unterschiedliche

Grade der Konkretheit und Expliziertheit an. Scott betont, dass es sich bei den

drei Säulen um drei Elemente handelt, die als Idealtypen zu verstehen sind. In

der empirischen Untersuchung wird man in den meisten Fällen wohl eher un-

terschiedliche Kombinationen der drei Elemente vorfinden (Scott 2014: 70f.). Ein

Beispiel für eine Kombination ist die Regel »Nicht bei Rot über die Ampel gehen«.

Sie weist selbstverständliche »Das-macht-man-so«-Elemente und den normati-

ven Zeigefinger »Den-Kindern-ein-Vorbild« auf und wird zudem durch staatliche

Autoritäten – die Verkehrspolizei – unterstützt und kann bei Missachtung zu

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Alltag in der Moschee

Sanktionierungen führen. Darüber hinaus führt die Regel zu mehr Sicherheit, da

weitgehend davon ausgegangen werden kann, dass sich alle daran halten.

Rosenow-Williams wendet die drei Säulen auf islamische Dachorganisatio-

nen in Deutschland an und schlägt vor, die einzelnen Merkmale analytisch zu

trennen11. Sie fasst die regulative Dimension als rechtliche Basis von Gesetzen und

Politiken (policies); die kulturell-kognitive Dimension als öffentliche Debatten und

die Meinung der Wissenschaft, der Medien und der Öffentlichkeit im Allgemei-

nen; die normative Dimension als politische Erwartungen, welche auf der Logik der

Angemessenheit beruhen (vgl. Rosenow-Williams 2012: 59).

Ich baue auf dieser Zuordnung auf, vor allem was die regulative Dimension

betrifft. Hier werden Gesetze und politisches Handeln in den Blick genommen,

welche sich auf Moscheen beziehen. In Anlehnung an Hasse & Krücken (2005)

verstehe ich die beiden Dimensionen der normativen und kulturell-kognitiven

Institutionen als explizite und implizite Erwartungen. Diese Erwartungen wer-

den durch die Mitglieder und die muslimische Zielgruppe an die Moscheeorga-

nisationen herangetragen. Rosenow-Williams argumentiert, dass sich der Neo-

Institutionalismus nicht mit Mitgliederinteressen beschäftigt. Sie schlägt in An-

lehnung an Streeck (1987) und Schmitter & Streeck (1981) eine Unterscheidung

von Mitgliederlogik und Einflusslogik vor (Rosenow-Williams 2012: 50). Organisatio-

nen müssen demnach einerseits die Interessen der Mitglieder bedienen, sind

andererseits aber auch auf Ressourcen wie Anerkennung, Legitimität und for-

malen Status von öffentlichen Autoritäten angewiesen (vgl. Schmitter & Streeck

1981). Zwar fokussiert die vergleichende Studie von Schmitter und Streeck auf

profitorientierte Organisationen, die Autoren beschreiben jedoch eine generelle

Spannung zwischen internen Erwartungen und externer Umwelt, die vermutlich

auch in muslimischen Organisationen anzutreffen ist. Rosenow-Williams konnte

für muslimische Dachorganisationen eine solche Spannung empirisch nachwei-

sen.

Wie bereits ausgeführt zähle ich zu den Menschen, die das Handeln in Mo-

scheen beeinflussen, vor allem die formalen Mitglieder, die durch demokratische

Prozesse das Handeln bestimmen, sowie die Inhaber von Leistungsrollen. Sie

sind Teil der Mitgliederlogik. Die weitere Zielgruppe der muslimischen Gläubi-

gen, die nicht Mitglied sind, aber trotzdem (potentiell) die Angebote der Mo-

scheen in Anspruch nehmen, sind nicht so einfach zuzuordnen. Gehören sie zur

Mitgliederlogik oder zur Einflusslogik? In Anlehnung an Stichweh (2005) mache

ich deshalb eine dreifache Unterscheidung in Organisation (formale Mitglieder,

Inhaber von Leistungsrollen), die Publikumsrolle der muslimischen Öffentlichkeit

und die Publikumsrolle der allgemeinen Öffentlichkeit (Gesamtgesellschaft und

11 Rosenow-Williams weist ebenfalls darauf hin, dass sie rein theoretischer Natur sind und sich

empirisch überlappen und verbinden.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 39

öffentliche Autoritäten). Ich argumentiere, dass diese drei Einheiten explizit und

implizit Erwartungen an die Moscheen richten und deshalb das Handeln in den

Moscheen einen Balanceakt zwischen deren Erwartungen darstellt. Daher nenne

ich die Angehörigen der Publikumsrollen im Folgenden »Erwartungsgruppen«.

Aufgrund der vorherigen Ausführungen zu den unterschiedlichen Formen von

Institutionen gehe ich davon aus, dass die regulative Dimension von Institutionen

in Form von Gesetzen und Verordnungen auf der Ebene des Staates angesiedelt

ist. Normative und kulturell-kognitive Institutionen sind allerdings überall vor-

zufinden, das heißt sie sind nicht nur auf Ebene der Gesamtgesellschaft, sondern

auch innerhalb von Organisationen und auf Seiten der muslimischen Zielgruppe

zu finden. Wenn Institutionen das soziale Leben regeln, dann tun sie dies über-

all. Daher werde ich die Mitglieder der Moscheen sowie ihre Zielgruppe in die

Konzeption von institutionalisierten Erwartungen integrieren. Dies ist besonders

deshalb wichtig, weil ich davon ausgehe, dass diese Mitglieder durch ihr Handeln

die Moschee erst konstituieren.

Senge weist in dem Zusammenhang auf eine zentrale Problematik des Mo-

dells hin, wenn sie anmerkt, dass Scott den verschiedenen Institutionen eine

Ebenengleichheit unterstellt. Sie argumentiert, dass »alle Institutionen kognitiv

verankert sind, seien es nun Regeln, Gesetze, Werte etc. Regulative und nor-

mative Institutionen sind damit Spezialfälle von Institutionen.« (Senge 2011: 87).

Diesen Einwand halte ich für berechtigt, denn kognitiv-kulturelle Institutionen

haben ihre Grundlagen in geteilten Vorstellungen und Wissensstrukturen, die al-

lem Handeln zugrunde liegen, demnach auch Normen und Regulativen. Jedoch

würde ich nicht so weit gehen, das Modell für die empirische Forschung gänzlich

zu verwerfen, vielmehr halte ich trotz der Kritik die drei Kategorien für sinnvoll,

die relevante organisationale Umwelt von Moscheevereinen analytisch zu fassen.

Allerdings ergänze ich den Einflussfaktor religiöser Konzepte in mein Verständ-

nis von Institutionen12. Dies halte ich für die Untersuchung von Moscheen für

unerlässlich, ist doch ein zentraler Zweck einer Moschee, das fünffache Gebet

zu gewährleisten und damit kollektive religiöse Praxis zu ermöglichen. Ich fol-

ge dabei Riesebrodts Religionsdefinition, welche religiöse Praktiken betont, die

»sich durch die Bezugnahme auf persönliche und unpersönliche übermenschliche

Mächte« (Riesebrodt 2007: 115) auszeichnen und die auf subjektiv angeeigneten

Inhalten aufbauen. Hierzu lassen sich Beispiele nennen, wie religiöse Handlun-

gen und Inhalte (z.B. das gemeinsame Gebet) eine religiös begründete Vorstellung

12 Bei Rosenow-Williams scheint mir der Faktor »religiöse Konzepte« vernachlässigt, was in-

sofern überrascht, handelt es sich doch auch bei den Untersuchungsobjekten »Islamische

Dachorganisationen« um Organisationen mit einem religiösen Bezug. Sicherlich kann man

aber argumentieren, dass Dachorganisationen vor allem einen repräsentativen Charakter

haben und weniger für im engeren Sinne religiöse Aufgaben zuständig sind.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Alltag in der Moschee

Tabelle 1: Dimensionen von Institutionen.

Dimension regulative

Dimension

normative Dimension kulturell-kognitive

Dimension

Akteure der Staat Gesamtgesellschaft /

muslimische Gläubige

undMitglieder

muslimische Gläubige

undMitglieder

Inhalte Regulative,

Verwaltungs-

strukturen

Diskurs,mediale

Berichterstattung /

religiöse Konzepte

Konjunktiver

Erfahrungsraum,

Sprache undHandeln

von der Gemeinschaft der Gläubigen (umma) reproduzieren. Erwartungen basie-

rend auf religiösen Konzepten können sich vor allem als normative Dimensionen

von Institutionen äußern, z.B. wenn es um die Rolle des Imams geht.

Für eine kulturwissenschaftliche Perspektive auf Religion ist Religion aller-

dings nie etwas von Kultur Losgelöstes, sondern vielmehr ein Teil von ihr. Ent-

sprechend definiert McCutcheon Religion als soziale Praktik, welche ein Teil von

anderen kulturellen Praktiken ist:

Culture (…) is the larger category into which religious practices and beliefs fall

when they are correctly understood as being no different in origin or implica-

tion from other social authorizing practices. (McCutcheon 2000: 175)

In der empirischen Untersuchung wird sich daher zeigen müssen, ob bestimm-

te Einflussfaktoren klar als religiös definierbar sind oder sich die verschiedenen

Dimensionen in der Praxis überschneiden. Religiöse Vorgaben können dabei ei-

ne Rolle spielen, sind aber auch als Teil des konjunktiven Erfahrungsraumes zu

beschreiben.

Die Dimensionen von Institutionen und welchen Akteuren ich sie zuordne,

seien hier noch einmal in Tabelle 1 dargestellt. Die regulative Dimension umfasst

den Staat mit seinen Regulativen, besonders jene, die sich auf Religion und Mi-

gration beziehen. Die normative Dimension verweist auf die Gesamtgesellschaft,

deren Erwartungen durch die mediale Berichterstattung repräsentiert werden

(vgl. Deephouse & Suchman 2008) sowie auf die Erwartungsgruppe der musli-

mischen Gläubigen und die Mitglieder und Leistungsrollen, repräsentiert durch

religiöse Konzepte. Schließlich wird die kulturell-kognitive Dimension ebenfalls

durch die Erwartungsgruppe der muslimischen Gläubigen sowie die Mitglieder

und Leistungsrollen repräsentiert und ihre Erwartungen werden durch Handeln

und Sprache beobachtbar.

J.W. Meyer & Rowan beschreiben eine mögliche Funktion von Institutionen,

den Mythos, welcher analytisch wertvoll ist und daher hier eingebracht wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 41

Institutionalized products, services, techniques, policies, and programs func-

tion as powerful myths, and many organizations adopt them ceremonially.

But conformity to institutionalized rules often conflicts sharplywith efficiency

criteria; conversely, to coordinate and control activity in order to promote effi-

ciency undermines an organization's ceremonial conformity and sacrifices its

support and legitimacy. (J.W. Meyer & Rowan 1991: 41)

Organisationen nehmen in diesem Verständnis Institutionen »als Mythen« an,

was zu internen Konflikten führen kann. Die Autoren identifizieren als wichtigen

Mythos den von der Rationalität von Organisationen. Organisationen entwickeln

verschiedene Strategien, um ein Bild von sich als rationaler Organisation auf-

rechtzuerhalten, obwohl die internen Abläufe dem nicht unbedingt entsprechen.

Ein Mechanismus, damit umzugehen, ist internes Handeln und Darstellung nach

außen oder Struktur zu entkoppeln (decoupling) (vgl. ebd.). Im Hinblick auf reli-

giöse Organisationen ist ein solcher Mythos beispielsweise die mit Vorstellungen

von Säkularisierung verbundene Idee von der »unsichtbaren Religion« (Luckmann

1991). Dies bedeutet, dass Religion und Religiöses nicht öffentlich sichtbar sein

darf und Privatsache bleiben muss. Wenn religiöse Organisationen diese institu-

tionalisierte Erwartung annehmen, dann werden sie sich ebenfalls »unsichtbar«

verhalten (Erwartungserwartung).

Die Umsetzung dieser Mythen generiert Legitimität – umgekehrt die Miss-

achtung Illegitimität. J.W. Meyer & Rowan argumentieren daher, dass Organisa-

tionen, die verbreitete Mythen adaptieren, erfolgreicher sind und es wahrschein-

licher ist, dass sie überleben (J.W. Meyer & Rowan 1991: 49f.).

Legitimität

Kommen wir zu einem weiteren zentralen Begriff des Neo-Institutionalismus, der

bereits angeklungen ist, dem der Legitimität. Suchman gibt eine meiner Ansicht

nach sehr gut fassbare und hilfreiche Definition des Begriffes, welche ansonsten

in der Literatur oft diffus bleibt.

Legitimacy is a generalized perception or assumption that the actions of an

entity are desirable, proper, or appropriate within some socially constructed

system of norms, values, beliefs, and definitions. (Suchman 1995: 547)

Die sozial konstruierten Systeme, die Suchman nennt, sind in der Sprache

der Neo-Institutionalisten institutionelle Rahmenbedingungen, innerhalb derer

Organisationen Legitimität erlangen. Eine Quelle von Legitimität kann nach

Deephouse & Suchman die Gesamtgesellschaft sein, indem Praktiken und My-

then angenommen werden, die in der Gesellschaft weit verbreitet sind. Auch

kann Legitimität durch die Medien (Journalismus, Massenkommunikation) ver-

liehen werden, die die öffentliche Meinung reflektieren und beeinflussen, sowie

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Alltag in der Moschee

durch die Vernetzung mit anderen, als legitim erachteten Akteuren (Deephouse

& Suchman 2008: 55f.). Die theoretische Grundannahme besteht darin, dass

Legitimität eine Grundbedingung für die Existenz von Organisationen ist (vgl.

Scott 2014).

Ich argumentiere, dass zu den institutionellen Rahmenbedingungen die Er-

wartungen verschiedener Gruppen gehören, gehe ich davon aus, dass Moschee-

Organisationen Legitimität auf verschiedenen Ebenen und gegenüber verschie-

denen Erwartungsgruppen zu erlangen suchen. Gerade die muslimische Gruppe

ist wichtig, denn die Moschee funktioniert per se lediglich, wenn sich Menschen

darin aufhalten, das Gebet verrichten und an den Programmen teilnehmen. Dies

tun sie aber höchstwahrscheinlich nur, wenn sie die Moschee als legitim auffas-

sen. Ein Beispiel hierfür ist die Ahmadiyya-Moschee in Zürich, welche in den

1970ern die einzige Moschee in der weiteren Umgebung war und auch von Mus-

liminnen und Muslimen aus Süddeutschland besucht wurde. Diese Praxis nahm

rapide ab, als sich die Auffassung durchsetzte, dass die Ahmadiyya-Bewegung

eine muslimische »Sekte« sei13. Dadurch verlor die Moschee ihre Legitimität für

Nicht-Ahmadiyya-Anhänger. Dies verdeutlicht, dass die Bedeutung von Legitimi-

tät erst dann zutage tritt, wenn sie verloren gegangen ist, »suggesting that it is

not a specific resource, but a fundamental condition of social existence« (ebd.:

72). Die Moschee existiert zwar noch, hat jedoch in ihrer Bedeutung stark abge-

nommen und wird fast ausschließlich von Anhängern der Ahmadiyya-Bewegung

aufgesucht.

Legitimität generiert sich aus entsprochenen Institutionen (in der hier ver-

wendeten Begrifflichkeit) aus erfüllten Erwartungen.

However (…) legitimacy is not a commodity to be possessed or exchanged but

a condition reflecting perceived consonance with relevant rules and laws or

normative values, or alignment with cultural-cognitive frameworks. (Ebd.: 72)

Scott verbindet seine dreifache Konzeption von Institutionen mit dem der Le-

gitimität und bietet damit ein Instrumentarium, organisationales Handeln kon-

kreter zu fassen. Quellen von Legitimität sind die oben bereits dargestellten Er-

wartungsgruppen einer Organisation, »audiences who observe organisations and

make legitimacy assessments« (Deephouse & Suchman 2008: 54). Sie umfassen

die Mitglieder und Leistungsrollen einer Moschee, die muslimische Zielgruppe

sowie die Ebene der Gesamtgesellschaft und des Staates.

13 Siehe Interviewmit S. Ahmed (ZH_ExpInt_01). Die Abkürzung bezieht sich auf ein Expert*in-

neninterview (ExpInt),welches ich in Zürich (ZH) geführt habe.DieNummer01 ist die laufen-

deNummer in der Erhebung. Eine Liste des empirischenMaterialsmit dengenauenAngaben

findet sich im Anhang dieser Arbeit (siehe Anhang C).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 43

Die regulative Dimension von Institutionen zielt auf das Erlangen von Legitimi-

tät durch die Konformität mit Regeln. Legitime Organisationen operieren dem-

nach in Übereinstimmung mit rechtlichen Anforderungen. Eine normative Konzep-

tion betont die moralische Basis, auf der Legitimität erlangt wird, also dem Be-

folgen von gesellschaftlichen Regeln. Kulturell-kognitive Elemente von Institutionen

zielen auf die Erlangung von Legitimität durch eine gemeinsame Definition der

Situation, des Referenzrahmens. Legitimität wird auf Grundlage der Konformi-

tät mit impliziten Erwartungen aus dem konjunktiven Erfahrungsraum erlangt.

Während die anderen Elemente explizierbar sind, sind die kognitiv-kulturellen

Elemente diejenigen, die auf selbstverständliche und unbewusste Erwartungen

aufbauen (vgl. Scott 2014: 74).

Die Erwartungen können von unterschiedlichen Akteuren unterschiedlich

ausfallen und miteinander in Konflikt stehen. Um beispielsweise Legitimität

gegenüber den Besucherinnen und Besuchern einer Moschee zu gewinnen, sind

andere Handlungen und Strategien notwendig, als gegenüber staatlichen Akteu-

ren und einer allgemeinen Öffentlichkeit (Mitgliederlogik und Einflusslogik). Ich

nehme an, dass es zum Beispiel aus Ressourcengründen nicht immer möglich

ist, alle Erwartungen zu bedienen, so dass sich für die eine oder andere Variante

entschieden werden muss und es zu Interessenskonflikten kommt. So schreiben

J.W. Meyer & Rowan: »(…) organizations in search of external support and

stability incorporate all sorts of incompatible structural elements.« (J.W. Meyer &

Rowan 1991: 56). Wie also gehen Organisationen mit inkonsistenten Erwartungen

um? Auch hier verweisen J.W. Meyer & Rowan (ebd.) auf die Strategie der Ent-

koppelung (decoupling), durch die Organisationen mit Inkonsistenzen umgehen

können, ohne ihre Legitimität zu verlieren. Während Organisationen darum

bemüht sind auf den institutionellen Druck zu reagieren, indem sie Strukturen

und Regeln anpassen, entkoppeln sie gleichzeitig oftmals die Aktivitäten von

diesen formalen Strukturen. So ist es z.B. in einem Verein notwendig, dass es

einen Vorstand gibt, also bestimmte formale Rollen besetzt sind. Diese müssen

jedoch nicht deckungsgleich sein mit den Personen, die die eigentliche Arbeit in

den Moscheen machen.

Strategien im Umgang mit den unterschiedlichen Erwartungen können ver-

schiedene Auswirkungen auf religiöse Organisationen haben. Ein Beispiel be-

schreibt DiMaggio:

The implications for religious organizations of pressures to conform to exter-

nal standards of legitimacy may be significant. To what extent, for example,

might participation in ecumenical activities tempt representatives of noncon-

forming religious groups to softpeddle rough edges in doctrine? If so, do such

activities generate cosmopolitans who return to their churches as campaign-

ers for doctrinal »moderation«? (DiMaggio 1998: 14)

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Alltag in der Moschee

Ein weiteres Beispiel können Spannungen zwischen baurechtlichen Verordnun-

gen und den religiösen Bedürfnissen der Gläubigen sein, wie sie beim Neubau

von Sakralgebäuden auftreten können. Welche Kompromisse werden von Seiten

der Organisation gemacht, um die Erwartungen zu erfüllen? Führen diese Kom-

promisse zu Veränderungen in der religiösen Praxis?

Das Austarieren verschiedener Erwartungen, die aus unterschiedlichen Rich-

tungen kommen, ist das, was neo-institutionalistische Forschung interessiert (vgl.

Pries 2010). Die Religionswissenschaft kann hier einen wichtigen Beitrag leis-

ten, indem religiöse Konzepte und Konformität mit religiösen Erwartungen als

Quellen für Legitimität hinzugezogen werden. So kann diese Arbeit mit einem

Brückenschlag zwischen Soziologie und Religionswissenschaft einen Beitrag zu

einem kontextuellen Verständnis von religiösen Organisationen leisten.

Isomorphien: Angleichungsprozesse im organisationalen Feld

Wagt man einen Blick auf Moscheen in der Schweiz und in Österreich, so erkennt

man viele Gemeinsamkeiten im Hinblick auf ihre Angebote oder ihre Verfasstheit.

Wie können diese Ähnlichkeiten erklärt werden? Forschende in der Tradition des

Neo-Institutionalismus, vor allem DiMaggio & Powell (1991b), haben sich inten-

siv mit der Frage auseinandergesetzt, warum sich Organisationen ähneln. Um

die Wechselwirkungen mit der Umwelt und anderen Organisationen analysieren

zu können, muss zunächst gefragt werden, welche Akteure für die Organisation

relevant sind und einen Bezugsrahmen bilden. Diese formen das organisationa-

le Feld und mit diesen steht die religiöse Organisation in einem wechselseitigen

Legitimationsverhältnis.

By organizational field we mean those organizations that, in the aggregate,

constitute a recognized area of institutional life: key suppliers, resource and

product consumers, regulatory agencies, and other organizations that pro-

duce similar services or products. (Ebd.: 64f.)

Für religiöse Organisationen wären dies beispielsweise andere Gemeinschaften

der gleichen oder einer anderen Religion, insbesondere Kirchen, oder auch kari-

tative Nicht-Regierungsorganisationen, denn sie bieten ähnliche »Produkte« an.

Aber auch staatliche Akteure wie Fachstellen für Integration oder Dachorganisa-

tionen gehören zum organisationalen Feld, denn sie stehen mit den Moscheen in

Kontakt und beeinflussen sie mutmaßlich. Die Frage aber, wer zum Feld gehört,

ist letztlich nur empirisch zu beantworten.

Innerhalb eines organisationalen Feldes kommt es zu Angleichungsprozessen,

welche institutionelle Isomorphie genannt werden. DiMaggio & Powell (ebd.: 67ff.)

unterscheiden hierbei drei Mechanismen: erzwungene, mimetische und norma-

tive Isomorphie.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Ein theoretischer Rahmen für die Erforschung von Moscheen 45

1. Erzwungene Isomorphie erfolgt aufgrund formellen oder informellen Drucks

durch andere Organisationen und durch kulturelle Erwartungen in der Ge-

sellschaft, in der die Organisationen verankert sind. Dies sind insbesondere

staatliche Vorgaben, die sich als Gesetze niederschlagen (vgl. auch regulative

Institutionen). Für religiöse Gemeinschaften sind es insbesondere die Rege-

lungen des Verhältnisses von Staat und Religionsgemeinschaften, aber auch

bau- und bildungsrechtliche Fragen können relevant werden. Schon allein

das Vereinsrecht erfordert von den nicht öffentlich-rechtlich anerkannten Ge-

meinschaften, entsprechende Statuten auszuarbeiten und formale Strukturen

anzunehmen. Damit werden die Gemeinschaften in ihrer Struktur einander

ähnlich. Der Druck kann jedoch auch subtiler sein: So haben muslimische

Dachverbände die Position eines oder einer Medienbeauftragten eingerich-

tet, um der gestiegenen Nachfrage aus der Presse gerecht zu werden und

damit auf den ausgeprägten medialen Islamdiskurs zu reagieren (vgl. auch

Rosenow-Williams 2012: 239).

2. Mimetische Isomorphie tritt häufig dann auf, wenn sich das Feld mit hoher Un-

sicherheit konfrontiert sieht. Ein Mangel an Problemlösungsstrategien, he-

terogene oder uneindeutige Umwelterwartungen oder unklare Ziele führen

dazu, dass sich Organisationen an anderen orientieren und diese imitieren

(vgl. DiMaggio & Powell 1991b: 69). Dabei geht es vor allem um die Übernahme

von Praktiken. Nachahmung muss allerdings nicht intendiert sein, sondern

kann beispielsweise durch den Transfer von Personal geschehen. Besonders

als erfolgreich und legitim wahrgenommene Organisationen werden dabei am

ehesten in ihren Praktiken nachgeahmt. Ein empirisches Beispiel, welches in

der Analyse noch detaillierter dargestellt werden wird, sind Tage der offenen

Moschee, mit denen das Format des Tags der offenen Tür als Werbestrategie

adaptiert wird.

3. Normative Isomorphie rührt nach DiMaggio & Powell von Bemühungen einer

Berufsgruppe her, einen gemeinsamen Orientierungsrahmen mit den Bedin-

gungen und Methoden ihrer Arbeit herzustellen. Dieser dient wiederum der

Legitimation und Autonomie der Profession (Professionalisierung). Ein Bei-

spiel sind Religionslehrerinnen in Zürich, die sich zu einem Verein zusam-

mengeschlossen haben (VIRPS – Verein für Islamische Religionspädagogik

Schweiz) und sich dadurch auf gemeinsame Vorstellungen berufen, was Stan-

dards, Material und didaktische Konzepte anbelangt. Diese ähnlichen Prakti-

ken und Unterrichtsstile verbreiten sich dann in den Moscheen im organisa-

tionalen Feld, dadurch, dass die Lehrpersonen dort unterrichten.

Das genannte Beispiel der Religionslehrerinnen zeigt, dass die verschiede-

nen Formen von Isomorphie rein idealtypisch zu verstehen sind und sich in der

empirischen Beobachtung oft überschneiden – hier normative und mimetische

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Alltag in der Moschee

Isomorphie. Auch die Verfasstheit von Religionsgemeinschaften als Vereine kann

als Ausdruck von Zwang, Imitation und normativen Druck gesehen werden. In

der Analyse ist daher genauer auf die Wechselwirkung der drei Formen zu ach-

ten. Wichtig ist indes zu betonen, dass die von DiMaggio & Powell beschriebenen

Prozesse nicht auf die organisationale Struktur beschränkt bleiben, sondern sich

auf Praktiken beziehen. Aus religionswissenschaftlicher Perspektive ist deshalb

interessant zu untersuchen, inwiefern sich diese Mechanismen auch auf religiöse

Überzeugungen und Praktiken auswirken.

Czarniawska & Joerges (1996) schließen an die Konzepte von DiMaggio &

Powell an, kritisieren jedoch deren Fokus auf den Einfluss externer Kräfte auf das

Handeln in Organisationen. Stattdessen lenken sie den Blick auf interne Prozesse,

was vor dem Hintergrund der Bedeutung der Mitglieder in den Moscheen wichtig

ist.

From our point of view, a time-and-space collective constantly selects and de-

selects among a common repertoire of ideas plans for action, and the ideas

repetitively selected acquire institutional status. (Ebd.: 38)

In ihrem Verständnis sind Institutionen Ideen, die immer wieder von Organisa-

tionen gewählt werden. Diese Ideen werden in den lokalen Kontext der Organi-

sation übersetzt und materialisieren sich in organisationalem Handeln (ebd.: 44).

Sowohl die Verpflanzung einer Idee in einen neuen Kontext als auch die Überset-

zung in Handeln fördern Prozesse der Institutionalisierung. In dieser Hinsicht

generieren Institutionen ein Muster organisationalen Handelns, welches dann be-

obachtbar ist (vgl. Senge 2011: 18). Veränderung entsteht für Czarniawska & Joer-

ges durch die ständige bewusste Anpassung der Organisationen an die institutio-

nellen Anforderungen ihrer Umwelt, denn »it activates the intentional processes

of creation of meaning« (Czarniawska & Joerges 1996: 47). Durch die Angleichung

des Handelns entsteht dann letztlich Legitimität, wie bereits dargestellt wurde.

Ob nun die Adaption von Ideen, Institutionen oder Mythen bewusst oder un-

bewusst abläuft, soll an dieser Stelle nicht beurteilt werden. Interessant erscheint

jedoch die Idee der Übersetzungs- und Anpassungsleistung von Organisationen

an ihren lokalen Kontext. Denn mit diesem Ansatz kann so auch Wandel in Or-

ganisationen erklärt werden.

2.3 Zusammenfassung und Rückbindung an den Gegenstand: Moschee
als sich durch Handeln reproduzierende soziale Wirklichkeit

Auf Grundlage der dargestellten theoretischen Ansätze wird der Forschungsge-

genstand »Moscheen in der Schweiz und in Österreich« als ein Phänomen erfasst,

welches durch Handeln und Sprache (Interaktion) hervorgebracht und reprodu-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009 - am 13.02.2026, 15:50:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

