28

Alltag in der Moschee

2.2 Moscheen als Organisationen und ihre Einbettung
in die gesellschaftliche Umwelt

Kommen wir nun zu der Frage, wie das Handeln, das eine Moschee ausmacht,
beeinflusst wird. Ich schlage im Folgenden vor, Moscheen als Organisationen zu
betrachten, die sich aus Mitgliedern und Leistungsrollen zusammensetzen und
die das Handeln in den Moscheen bestimmen. Fiir eine kontextuelle Erforschung
dieses Handelns bedarf es eines theoretischen Zugangs, der Rahmenbedingungen
und Wirkmechanismen analytisch erfassbar macht. Daher wihle ich den orga-
nisationssoziologischen Zugang des Neo-Institutionalismus, der Organisationen
kontextuell erschliefRt. Schliefilich werde ich argumentieren, dass sich Moscheen
in einem Balanceakt zwischen Mitgliederlogik und Einflusslogik befinden.

2.2.1 Organisationen, Mitglieder und Leistungsrollen

Moscheen als Organisationen zu betrachten, eréffnet analytisch eine andere Sicht
auf sie, als sie beispielsweise unter dem Begriftf »Gemeinschaft« zu untersuchen.
Wie in der Einleitung bereits dargestellt, geht mit dem Begriff »(Religions-)Ge-
meinschaft« die Vorstellung von Reprisentation und (regionaler) Zugehorigkeit
einher, welche sich aus der Kirchensoziologie ableitet. Es hat sich allerdings im
Forschungsprozess gezeigt, dass im Falle von Moscheen nicht ohne Weiteres von
Gemeinde oder Gemeinschaft gesprochen werden kann, ist doch die Praxis in den
Moscheen durch einen hohen Grad an Fluktuation und Mehrfachzugehorigkeiten
gekennzeichnet. Empirisch zeigten sich Moscheen eher als eine Art Dienstleis-
ter, die bestimmte Angebote bereitstellen, die an unterschiedliche Zielgruppen
gerichtet sind. Auch der Begriff »Organisation« ist fir den Kontext religiéser
Vergemeinschaftungsformen nicht unumstritten.

Ein Argument gegen die Einordnung von religiésen Vergemeinschaftungsfor-
men als Organisationen sei, so Beckford, dass die Organisationsforschung das
»Besondere« der Religion vernachldssige, denn sie wiirde religiése Organisatio-
nen genauso behandeln wie jede andere Organisation (Beckford 1973: 18). Auch
ODea weist auf das schwierige Verhiltnis von Religion und Organisation hin
(O'Dea 1961). Z.B. miissen sich Religionsgemeinschaften, die auf religiésen Prin-
zipien aufbauen, im Alltag auch mit ganz profanen Problemen beschiftigen, wie
der Buchhaltung oder ausreichenden finanziellen Mitteln (ebd.: 32). Petzke & Ty-
rell (2012) stellen fest, dass zwar viele religiése Gemeinschaften Merkmale von
Organisationen aufweisen, sich selbst aber nicht als Organisationen beschreiben
oder so bezeichnet werden mochten. Dies trete insbesondere dort auf, wo religio-
se Institutionen oder »Verbinde« (Max Weber) Sakralitit fiir sich beanspruchten
oder gar die Ordnung und hierarchische Verfasstheit auf géttliche Verordnung

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

gegriindet sihen. Diese Organisationen wiirden sich deshalb dagegen wehren,
mit »weltlichen« Organisationen gleichgesetzt zu werden (ebd.: 275).

Dies mogen Griinde dafiir sein, warum sich Forschende aus der Religionswis-
senschaft bislang kaum dieses Zugangs bedienten. Umgekehrt haben sich Organi-
sationssoziologinnen und -soziologen kaum mit den Spezifika von religiésen Or-
ganisationen beschiftigt. Es gibt jedoch, wenn auch begrenzt, Forschung, auf die
hingewiesen werden kann. Hervorzuheben ist eine Sammlung von Untersuchun-
gen aus den USA in dem Band von Demerath etal. (1998) sowie die Forschungsar-
beiten von Cadge (2008), Edgell Becker (1999) sowie Warner (1993; 1994; 2000) und
Warner & Wittner (1998), die sich vor allem auf christliche »congregations« be-
ziehen. Im deutschsprachigen Raum kann auf die Studie von Rosenow-Williams
(2012) verwiesen werden, in der die Autorin muslimische Dachorganisationen in
Deutschland untersucht, sowie auf Koch (2005), die den neo-institutionalistischen
Ansatz aus der Organisationssoziologie fiir die Analyse von Ayurveda-Angeboten
verwendet. Suder (2012) erforscht die Vernetzung von Moschee-Organisationen
mit verschiedenen Akteuren im Rahmen von Moscheebauprojekten und Pries
(2010) diskutiert den Nutzen eines neo-institutionalistischen Zugangs fir die Er-
forschung grenziibergreifender Migrant*innenorganisationen. Diese Studien zei-
gen, wie fruchtbar es sein kann, religiése Gemeinschaften als Organisationen zu
betrachten, denn sie lenken den Blick auf die Wechselwirkungen mit ihrer ge-
sellschaftlichen Umwelt und auf Prozesse des Ausbalancierens gesellschaftlicher
Anforderungen und der Erwartungen der Mitglieder.

Im Rahmen dieser Arbeit soll der organisationssoziologische Zugang, genauer
der Neo-Institutionalismus, nicht als komplettes Forschungsprogramm zur An-
wendung kommen. Dies wiirde einem qualitativen Forschungsdesign nicht ge-
recht werden, denn eine Theorie soll aus der Empirie entstehen und nicht um-
gekehrt die Theorie die empirischen Erkenntnisse vorbestimmen (vgl. Strauss &
Corbin 1998). Daher soll das Konzept »Organisation« als ein »sensitizing concept«
(Blumer 1954) verwendet werden, also nicht als definitives Konzept, sondern als
Vorschlag, als eine Heuristik oder ein Blickwinkel. Damit wird die organisationale
Verfasstheit auf der Mesoebene ins Zentrum gestellt, wobei jedoch nicht vergessen
werden soll, dass auf dieser Ebene auch Gemeinschaft stattfinden kann. Durch
diesen Zugang wird eine Liicke geschlossen zwischen Forschungszugingen, die
auf die individuelle Religiositit von Musliminnen und Muslimen fokussieren (wie
z.B. bei Tietze 2008; Jouili 2008; Klinkhammer 2000) und solchen, die Religion
auf der Ebene der Gesamtgesellschaft untersuchen (wie z.B. bei Stolz etal. 2014;
Casanova 1994; Luckmann 1991).

In der Organisationsforschung gelten Organisationen als »soziale Strukturen,
geschaffen von einzelnen in der Absicht, gemeinsam mit anderen bestimmte Zie-
le zu verfolgen« (Scott 1986: 31). Fasst man daher Moscheen als Organisationen,
wird der analytische Blick auf die Ziele, die formalen und informellen Struktu-

13.02.2026, 15:50:52.

29


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Alltag in der Moschee

ren, das Verhiltnis der Organisation zu den Mitgliedern sowie den Einfluss von
Umweltfaktoren auf die Organisationen frei. Gerade letzterem Aspekt widmet
sich die organisationssoziologische Schule des Neo-Institutionalismus und betont
die »Bedeutung von organisationsiibergreifenden Sinnsystemen, Regelkomplexen
und symbolischen Elementen fiir Organisationen« (Mense-Petermann 2006: 64).
Der Ansatz zeichnet sich dadurch aus, dass er die gesellschaftliche Einbettung
von Organisationen in den Blick nimmt.

Drei grundlegende Elemente von Organisationen lassen sich also identifi-
zieren: 1. eine Formalstruktur, 2. ein Zweck und 3. die formale, freiwillige Mit-
gliedschaft. Durch diese Kriterien lassen sich Organisationen von ihrer Umwelt
unterscheiden®.

1. Formalstruktur: Der erste Aspekt der Definition von Organisation ist die
Formalstruktur, welche in der organisationalen Hierarchie sichtbar wird sowie
den Statuten, die die Prozesse in der Organisation regulieren. Organisationen
haben dadurch die Fahigkeit, sowohl ihre inneren Angelegenheiten und Prozes-
se als auch ihr externes Handeln durch kollektiv bindende Entscheidungen zu
regeln (vgl. Geser 1999: 40). Bei religiésen Organisationen kommen hier zum ei-
nen Fragen nach dem Verhiltnis von religidser und administrativer Autoritit ins
Spiel (vgl. Chaves 1998). Zum anderen ist zu ergriinden, inwiefern intervenieren-
de oder auch sanktionierende Instanzen wichtig fiir den Zugang zu religisen
Giitern (z.B. Heil) sind (vgl. Geser 1999: 42).

2. Ziel: Organisationen haben ein Ziel, welches das organisationale Handeln
bestimmt. In diesem Aspekt folge ich Beckfords Definition religiéser Organisatio-
nen als »the complex of recurrent social relationships, activities and rules within
which religious ideas, attitudes and feelings are given stable expression« (Beck-
ford 1973: 10). Eines der Ziele einer Moschee-Organisation ist beispielsweise die
Implementierung und Ermoglichung des gemeinsamen Gebets. Die Ziele der Or-
ganisation konnen jedoch auch diffus sein und das Handeln muss nicht (immer)
auf ein gemeinsames Ziel ausgerichtet sein (vgl. DiMaggio 1998; Beckford 1973).
Auch kénnen unintendierte Konsequenzen aus dem Handeln erwachsen. Daher
werden Organisationen hier keinesfalls als rationale Systeme angesehen.

3. Mitgliedschaft: Die Freiheit des Eintritts und Austritts ist eine konstitutive
Bedingung. Eine Person wird zudem Mitglied aufgrund einer kollektiv binden-
den Entscheidung und von ihr wird erwartet, dass sie gemifd den Zielen der
Organisation handelt. Dies ist besonders bei Vereinen wichtig, da hier Bestands-
zweck und Mitgliedermotivation deckungsgleich sind (vgl. Stichweh 2000: 25).
Das heift, Vereine oder Assoziationen sind auf die Mikroebene der Mitglieder

6 An dieser Stelle kann nicht die ganze Diskussion um den Organisationenbegriff wiedergege-
ben werden. Zur vielfaltigen Verwendung des Begriffes vgl. Mense-Petermann (2006).

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

ausgerichtet und erlangen dadurch ihre Zielsetzung (vgl. Geser 1999: 40). Von ei-
nem Mitglied wird zum Beispiel erwartet, dass es die Beitrige bezahlt, um den
Verein finanziell zu unterstiitzen. Ein anderes Beispiel wire die Einstellung ei-
nes Imams, welche in den meisten Fillen die Entscheidung des Vereinsvorstands
ist. Von einem Imam wird dann erwartet, dass er sich entsprechend seiner Rolle
verhilt und bestimmte Dienste fiir die Moscheebesuchenden anbietet.

Allerdings ist zu beachten, dass das Konzept der »Mitgliedschaft« als formale
Mitgliedschaft nicht ganz eindeutig ist und den empirischen Befunden der teil-
weise flexiblen Zugehdrigkeit nicht gerecht wird (vgl. Yitkleyen 2012: 78). Daher
bediene ich mich an dieser Stelle einer Unterscheidung zwischen Leistungsrol-
len und der generellen Offentlichkeit aus der Systemtheorie (vgl. Stichweh 200s:
13ff.). Wenn sich soziale Systeme in spezialisierten Feldern ausbilden, formen
sie professionelle Rollen. Beispiele dafiir sind Imame, Mitglieder des Vereinsvor-
standes, die beispielsweise die Rolle des Kassierers iibernehmen, oder auch Me-
diensprecher oder Lehrpersonen. Das Handeln derjenigen, die eine Leistungs-
rolle iibernehmen, ist an eine allgemeine Offentlichkeit gerichtet. Nimmt man
die Leistungsrolle eines Arztes als Beispiel, so kann jeder ein Patient oder eine
Patientin des Arztes werden. Genauso kann sich prinzipiell jeder oder jede an
einen Imam wenden, um seelsorgerische Beratung zu erhalten oder am Gebet
teilzunehmen. Hier wird jedoch bereits deutlich, dass es nicht zielfithrend ist,
von einer Zielgruppe, einer Erwartungsgruppe oder von »einer Publikumsrolle« zu
sprechen (vgl. ebd.). Gewisse Leistungsrollen und Aktivititen sind eher an das
Klientel der Gliubigen gerichtet, andere, wie z.B. ein Tag der offenen Moschee
oder eine Dialogveranstaltung, an die Gesamtgesellschaft.

Im Anschluss daran sehe ich die Mitglieder und die Inhaber von Leistungs-
rollen als diejenigen an, die durch ihre Mitgestaltung, also durch ihr Handeln,
bestimmen, was eine Moschee ist. Sie konstruieren die soziale Wirklichkeit »Mo-
schee« durch Sprache und Handeln und reproduzieren diese, wie im vorange-
gangenen Abschnitt bereits dargelegt wurde. Das Handeln in Moscheen ist an
verschiedene Publikumsrollen gerichtet: an die Gruppe der Gliubigen oder an
das Publikum der Gesamtgesellschaft.

Nun soll es um die Frage gehen, durch was dieses Handeln beeinflusst wird.
Konzeptionell schliefRe ich hier an die Theorie des Neo-Institutionalismus an, der
genau die Wechselverhiltnisse von Organisationen zu ihrer Umwelt in den Blick
nimmt. Dadurch werden die Grundlagen fiir die Analyse der Aktivititen in den
Moscheen gelegt.

13.02.2026, 15:50:52.

3


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Alltag in der Moschee

2.2.2  Neo-Institutionalismus: Institutionalisierte Erwartungen - Legitimitat -
Angleichungsprozesse

Wie bereits angedeutet beschiftigt sich der Neo-Institutionalismus mit der gesell-
schaftlichen Verankerung von Organisationen und bietet sich deshalb an, den Ein-
fluss institutionalisierten Erwartungen auf Moschee-Organisationen analytisch
zu fassen. Es handelt sich dabei um eine Forschungstradition, die in unterschied-
lichen Ausprigungen in den Politikwissenschaften, der Okonomie und der Sozio-
logie beheimatet ist. Es wire daher falsch, von der einen neo-institutionalistischen
Theorie zu sprechen. In der Soziologie unterscheiden sich die unterschiedlichen
Beitrige zum Beispiel beziiglich ihrer Konzeptualisierung von »Institution« (vgl.
Scott 2014) oder auf welcher gesellschaftlichen Ebene (Makro, Meso oder Mikro)
sie ihre Analysen ansetzen (vgl. Mense-Petermann 2006).

Ich folge Kochs Auffassung (vgl. Koch 2007; 2014), wenn ich fiir die Religions-
forschung einen groflen Nutzen in einer neo-institutionalistischen Perspektive
sehe. DiMaggio prizisiert diesen Nutzen, indem er das Besondere religioser Or-
ganisationen herausstellt.

Because religious organizations are, as a rule, »strong-culture organizationsx,
that is, they have distinctive, explicitly articulated values that are meant to
suffuse all of the organization's activities, attention to organizational cultures
enhances the affinity between organizational theory and the study of religion.
(DiMaggio 1998: 9)

DiMaggio legt der Religionsforschung nahe, Aufmerksambkeit auf die organisatio-
nale Kultur zu legen, und meint damit explizit geiuflerte Werte, die das Handeln
in den Organisationen beeinflussen. Diese Perspektive riickt religiése Konzepte
in den Blick und betont ihre Bedeutung fiir die Analyse religiéser Organisatio-
nen. Pries hebt den Nutzen einer neo-institutionalistischen Perspektive fiir die
Erforschung der gesellschaftlichen Einbettung von Migrantenorganisationen her-
vor, »(...) weil sich diese Organisationen in aller Regel in einem sehr komplexen
Umfeld bewegen, in dem sie sich gegeniiber vielfiltigen Anspruchs- und Erwar-
tungsgruppen legitimieren miissen« (Pries 2010: 39). Wihrend also DiMaggio die
»internen« Werte betont, legt Pries vor allem Wert auf die Beriicksichtigung ex-
terner Faktoren. Beide Perspektiven sind wichtig und werden daher Beriicksich-
tigung finden.

Beim Neo-Institutionalismus handelt es sich um eine Forschungstradition,
die in unterschiedlichen Ausprigungen in den Politikwissenschaften, der Oko-
nomie und der Soziologie beheimatet ist. Als organisationssoziologische Schule

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

mit seinen Urspriingen in der US-amerikanischen Organisationsforschung’ ist
der Neo-Institutionalismus insbesondere an der Erforschung des Einflusses der
Umwelt auf Organisationen interessiert und liefert deshalb fur die Fragestellung
ein hilfreiches Instrumentarium. Damit verbunden stehen Fragen der Legitimie-
rung im Mittelpunkt des Interesses. Das Handeln von Organisationen nimmt
hierfir eine zentrale Rolle ein: Gingen frither Arbeiten der Carnegie School von
einem rationalen Agieren von Organisationen aus, so erfolgte spiter die Dekon-
struktion dieses Bildes und es wurden den nicht-intendierten Konsequenzen aus
Bemithungen um organisationalen Wandel mehr Aufmerksambkeit geschenkt (vgl.
DiMaggio 1998; Senge 2011). Mythen® und Rituale wurden selbst in den biirokra-
tischsten Organisationen beobachtet (vgl. DiMaggio 1998: 8; J.W. Meyer & Rowan
1991). Heute geht man deshalb davon aus, dass das Handeln in Organisationen
nicht immer zielgerichtet und rational ist, sondern eine Vielzahl von Faktoren die
Ergebnisse beeinflussen. DiMaggio argumentiert, dass damit die Organisations-
forschung auch fur die Religionsforschung niitzlich wird.

The core activities of churches and other kinds of religious organizations often
entail complex means/ends chains (e.g., ameliorating social problems), poorly
understood technologies (e.g., building community), and goals towards which
progress may be hard to evaluate on the basis of readily available data (e.g.,
saving souls). The recognition that ritual is a legitimate and significant part
of organizational life further enhances the mutual relevance of religious and
organizational studies. (DiMaggio 1998: 8)

DiMaggio & Powell (1991b) richten ihr Interesse dariiber hinaus auf die Mesoebene
organisationaler Felder, also jener gesellschaftlichen Bereiche, die die Organisatio-
nen direkt betreffen. Dabei beschiftigen sie sich besonders mit Ahnlichkeiten von
Organisationen (Isomorphien) und fragen, wie diese zustande kommen und wie
Organisationen dadurch Legitimitit gewinnen. Ihr Ansatz ist besonders anwend-
bar fiir diese Arbeit, ist es doch die Meso-Ebene religioser Organisationen, die
hier untersucht wird. Auflerdem erméglicht er eine Untersuchung von Moscheen
in ihrem lokalen Kontext, welche besonders fiir lokale Religionsgemeinschaften
nahe liegt (vgl. Knott 2000). Im Folgenden gehe ich genauer auf zentrale Begrif-
fe und Konzepte des Neo-Institutionalismus ein - »Institutionen, »Legitimitdt«
und »Isomorphien« — und erliutere ihren Nutzen fiir die Erforschung religioser
Organisationen. Das daraus gewonnene Instrumentarium soll dabei helfen, die in

7 Zur Entstehungsgeschichte und den verschiedenen Unterschulen vgl. u.a. DiMaggio & Powell
(1991a), Hasse & Kriicken (2005) und Senge (2011). Zur Unterscheidung von altem und neuem
Institutionalismus siehe DiMaggio & Powell (1991a).

8 JW. Meyer & Rowan (1991: 41) definiert»Mythos«als bestimmte gesellschaftlich geteilte Vor-
stellungen, die von Organisationen aufgegriffen und und zeremoniell adaptiert werden.

13.02.2026, 15:50:52.

33


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Alltag in der Moschee

den Moscheen beobachtbaren Prozesse, die dem Handeln in Moscheen zugrunde
liegen, analytisch zu fassen.

Institutionen und die organisationale Umwelt

Die Grundbeobachtung des Neo-Institutionalismus, auf der das gesamte theo-
retische Gebiude aufbaut, ist, dass Organisationen durch ihre Umwelt, genauer
durch institutionalisierte Erwartungen, beeinflusst werden (vgl. Hasse & Kriicken
2005; DiMaggio & Powell 1991b; Scott 2014; Senge & Hellmann 2006). Fiir diese
Arbeit ist der Begriff »Institution« wichtig, da sich Moscheen in einem Geflecht
von verschiedenen gesellschaftlichen Einheiten befinden und deren Erwartungen
so konzeptionell fassbar werden.

Der Begriff »Institution« gehort zu den Fachbegriffen der Soziologie’. Aller-
dings besteht bei Weitem kein Konsens tiber die Definition des Begriffes. Die
Spanne reicht von impliziten, nicht-bewussten Verhaltensregeln iiber bewusst
greifbare Normen bis hin zu festgelegten Erwartungen in Form von Regeln und
Gesetzen. So lassen sich Institutionen einerseits allgemein als »iibergreifende Er-
wartungsstrukturen (definieren, E.d.V.), die dariiber bestimmen, was angemes-
senes Handeln und Entscheiden ist« (Hasse & Kriicken 200s: 15) und andererseits
konkreter als »umfangreiche Muster oder Regelsysteme, in die Akteure wie In-
dividuen, Organisationen und Nationalstaaten eingebunden sind« (J.W. Meyer in
ebd.: 8). Der wissenssoziologische Institutionenbegriff von Berger & Luckmann
als habitualisierte Handlungen, die durch Typen von Handelnden wechselseitig
typisiert werden und zum Allgemeingut werden, sei hier noch einmal erwihnt.

An diese unterschiedlichen Zuginge zum Begriff der Institution schlieRen
verschiedene Verstindnisse der Rolle des Akteurs und seiner Position gegeniiber
Institutionen an. Der soziologische Neo-Institutionalismus (anders als Traditio-
nen in den Wirtschafts- und Politikwissenschaften'®) zeichnet ein eher schwaches
Bild des Akteurs, womit eine starke Rolle der Institutionen korrespondiert (vgl.
J.W. Meyer in ebd.: 9). Institutionen sind demnach eigenstindige Phinomene, die
Aushandlungsprozessen von Akteuren vorausgehen. Sie beeinflussen nicht nur
Akteure, sondern »schaffen, legitimieren und transformieren die grundlegenden
Einheiten der Gesellschaft, ihre Identitit sowie ihre gesellschaftliche Verteilung«
(J.W. Meyer in ebd.: 9). Beispiele fiir Institutionen sind »Bildung« oder auch »die
Ehe« und haben als zentrales Merkmal, dass sie in ihrer Bedeutung in der gesell-
schaftlichen Wahrnehmung gefestigt sind.

9 Durkheim, der als Begriinder des Faches gilt, sah die Soziologie als Fach der »Wissenschaft
der Institutionen« und definierte Institutionen als »Glaubensvorstellungen und durch die
Gesellschaft festgesetzte (..) Verhaltensweisen« (Durkheim 1984:100).

10  Dies ldsst sich nicht ganzlich verallgemeinern. Wie im Folgenden die Ausfithrungen zu den
Dimensionen von Institutionen zeigen, finden sich verschiedene Betonungen in allen Fach-
traditionen (vgl. Scott 2014).

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

Dass Institutionen bestimmte Verhaltensweisen vorgeben, wird in nicht-wis-
senschaftlichen Zusammenhingen oft kritisch gesehen. Dies kann am Beispiel
der Institution »Kirche« verdeutlicht werden, mit welcher eine moralische In-
stanz mit verhaltensregulierenden Tendenzen verbunden wird. Diese sanktionie-
rende Funktion von Institutionen wird auch in der Verwendung des Begriffes in
der Soziologie hervorgehoben, insbesondere bei Parsons (1990; 1986), der in der
funktionalistischen Tradition steht. In seiner Folge wird betont, dass das Nicht-
Einhalten der Regeln mit Sanktionen bestraft und deren Einhaltung belohnt oder
eingefordert werden kann (vgl. Hasse & Kriicken 200s: 14). Ein Beispiel hierfiir
sind Gesetze oder Dienstanweisungen, also die regulative Dimension von Insti-
tutionen, mit denen Normen und eine moralische Pflicht verbunden sind (vgl.
Senge 2011). Daneben gibt es jedoch auch weniger formalisierte Regeln wie Sit-
ten, Routinen und Gewohnheiten. Das Wissen um diese Form der Institutionen
ist eher implizit, »man weif3, wie man sich zu verhalten hat« und erwartet dies
auch von anderen. Dieses Alltagswissen ist indes auch jenes, mit der sich die
Wissenssoziologie auseinandersetzt, wie bereits dargestellt wurde. Dabei wurde
deutlich, dass eine Institution erst zu einer Institution wird, wenn die Betei-
ligten um diese Erwartungen wissen und davon ausgehen konnen, dass auch
andere mit den Erwartungen vertraut sind. Deshalb wird davon ausgegangen,
dass Institutionen das gesellschaftliche Miteinander regeln, so dass sie nicht nur
einschrinkend wirken, sondern Zusammenleben erst erméglichen. Verkehrsre-
geln beispielsweise mogen hin und wieder einschrinken, sie gewihren aber auch
einen gewissen Schutz, da man davon ausgehen kann, dass sich andere weit-
gehend daran halten. SchlieRlich kénnen Organisationen selbst als Institutionen
betrachtet werden, geht man wie Zucker (1988a; b) davon aus, dass sie selbst von
kollektiven Akteuren institutionalisiert werden.

Es erscheint sinnvoll, diese sehr vielfiltigen und weiten Institutionenbegriffe
zu konkretisieren, um sie fiir die empirische Forschung nutzbar zu machen. Im
Anschluss an Hasse & Kriicken (2005) und Pries (2010) verstehe ich Institutio-
nen als gefestigte Erwartungen, die von unterschiedlichen Erwartungsgruppen
vorgebracht werden konnen. Scott systematisiert unterschiedliche Definitionen
von Institutionen und unterscheidet regulative, normative und kulturell-kognitive Ele-
mente (Scott 2014: 56). Durch diese Unterscheidung macht er auch den Begriff
der Legitimitit analytisch fassbar, da er ihn jeweils von den verschiedenen Aus-
prigungen von Institutionen ableitet (siehe unten). Scott schreibt Institutionen
folgende Eigenschaften zu: Sie sind dauerhaft und relativ resistent gegeniiber
Verinderungen, sie geben Solidaritit in sozialen Systemen und sie kénnen iiber
Generationen weitergegeben, gepflegt und reproduziert werden (ebd.: 57). Ein
wichtiger Bestandteil von Institutionen sind Symbolsysteme, also Regeln, Nor-
men und kulturell-kognitive Glaubensinhalte, welche in Interaktionen sichtbar
werden. Sie generieren Handlungsmuster, welche sie wiederum konservieren und

13.02.2026, 15:50:52.

55


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Alltag in der Moschee

auch verindern (Scott 2014: 57). Dabei teilt Scott Institutionen in drei Dimensio-
nen auf:

1. Die erste Dimension betont den einschrinkenden und regulativen Charakter
von Institutionen. Forschung mit dem Fokus auf diese Art von Institutionen
schenken regulativen Prozessen — Regeln und Gesetze, Kontrolle und Sanktio-
nierungen — besondere Aufmerksambkeit. Die damit verbundenen sanktionie-
renden oder belohnenden Handlungen kénnen sowohl von staatlicher Seite
durch formalisierte, professionelle Akteure erfolgen, als auch durch informel-
le Mechanismen wie zum Beispiel Briuche, in deren Folge mit »Schande«
sanktioniert wird (vgl. ebd.: 59f.). Scott geht jedoch davon aus, dass regu-
lative Institutionen nicht nur Einschrinkungen mit sich bringen: »Although
the concept of regulation conjures up visions of repression and constraint,
many types of regulation enable and empower social actors and action, con-
ferring licenses, special powers, and benefits to some types of actors.« (Ebd.:
61) Ein empirisches Beispiel fiir eine regulative Institution ist die Notwen-
digkeit einer rechtlichen Verfasstheit von religiosen Organisationen, was in
den meisten Fillen dazu fithrt, dass sich Moscheen als Vereine organisieren.
Dies bedeutet aber nicht nur Zwang, sondern eréffnet auch Moglichkeiten. So
miissen Privatpersonen nun nicht mit ihrem Verméogen fiir die Gemeinschaft
haften, wenn es beispielsweise um die Anmietung von Riumen geht.

2. Die normative Siule wird von der Forschungstradition hervorgehoben, welche

die Bedeutung von Regeln und Normen fiir das soziale Zusammenleben be-
tont. Diese Institutionen definieren sowohl die Ziele als auch den passenden
Weg, um diese zu erreichen. Als Beispiel fithrt Scott das Ziel an: »ein Spiel
muss gewonnen werden«. Der spezifizierte Weg wire dann die Spielregeln
oder Konzepte von Fair Play (vgl. ebd.: 64ff.). Akteure folgen den Normen,
weil sie sie entweder verinnerlicht haben oder sich rational dafiir entschei-
den. Auch diese Institutionen werden ambivalent gesehen, da sie sowohl einen
einschrinkenden Charakter aufweisen, aber ebenso wie regulative Institutio-
nen neue Moglichkeiten eréffnen konnen, indem Verantwortlichkeiten oder
Privilegien zugeteilt werden.
Werte und Normen kénnen sich sowohl auf ein Kollektiv beziehen als auch
auf Individuen und Rollen (vgl. ebd.: 64) wie zum Beispiel den Imam, dem
gegeniiber gewisse Erwartungen bzgl. Diensten bestehen und Vorstellungen
dariiber, wie er sich zu verhalten hat. Diese kdnnen von Seiten der Moschee-
besucherinnen und -besucher und des Vereinsvorstandes geduflert werden,
aber auch von externen Akteuren wie Integrationsstellen, die beispielsweise
erwarten, dass Imame an Dialogveranstaltungen teilnehmen, genauso wie sie
dies von christlichen Geistlichen erwarten wiirden.

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

3. Die dritte Sdule betont kulturell-kognitive Elemente von Institutionen. Sie wird
vor allem von Anthropologen (Geertz, Douglas), aber auch Soziologen wie Ber-
ger & Luckmann, DiMaggio, Goffman, Meyer & Powell betont (vgl. ebd.: 66f.)
und schliefdt besonders an die wissenssoziologischen Konzepte von Mannheim
und Garfinkel an. Mit der kulturell-kognitiven Dimension von Institutionen
sind gemeinsame Konzeptionen gemeint, welche die soziale Wirklichkeit kon-
stituieren und die Rahmen bilden, durch die Sinn entsteht (vgl. ebd.: 67).

Symbols—words, signs, gestures — have their effect by shaping the
meanings we attribute to objects and activities. Meanings arise in
interaction and are maintained and transformed as they are em-
ployed to make sense of the ongoing stream of happenings. (Ebd.:
67)

Institutionen in diesem Verstindnis sind kollektive Konzeptionen von »wider
belief systems and cultural frames«, »common beliefs« und »meaning sys-
tems« (ebd.: 69). Sie beziehen sich auf das implizite Wissen, das »wir machen
das eben hier so«. Neo-Institutionalisten in dieser Tradition beziehen sich
auf Weber, der soziales Handeln als einen Akt verstand, in dem der Han-
delnde dem Handeln Sinn zu spricht. Die Anschlussfihigkeit an die bereits
dargestellten Konzepte bei Mannheim, Garfinkel und Berger & Luckmann
werden hier deutlich. Diese kulturelle Perspektive bezieht sich auf die se-
miotischen Facetten von Kultur und behandelt sie nicht nur einfach als sub-
jektive Standpunkte, sondern als objektive Symbolsysteme. Die Bezeichnung
»kognitiv-kulturell« betont, dass innerliche interpretative Prozesse von exter-
nen kulturellen Rahmenbedingungen beeinflusst werden (vgl. ebd.: 67). Scott
bezieht sich hier auf Hofstedes Definition von Kultur als mentales Programm,
welches Denk-, Fithl- und Handlungsmuster bereitstellt (Hofstede 1991: 4).

Hier wird deutlich, dass die Dimensionen unterschiedliche Analyseebenen an-
sprechen. Wihrend regulative Institutionen die Makroebene betreffen, sind es
vor allem die kulturell-kognitiven Institutionen, welche von einer Gruppe ge-
teilt werden, aber deren Triger Individuen sind und die somit zwischen Mikro-
und Mesoebene angesiedelt sind. Dariiber hinaus sprechen sie unterschiedliche
Grade der Konkretheit und Expliziertheit an. Scott betont, dass es sich bei den
drei Siulen um drei Elemente handelt, die als Idealtypen zu verstehen sind. In
der empirischen Untersuchung wird man in den meisten Fillen wohl eher un-
terschiedliche Kombinationen der drei Elemente vorfinden (Scott 2014: 70f.). Ein
Beispiel fiir eine Kombination ist die Regel »Nicht bei Rot iiber die Ampel gehen.
Sie weist selbstverstindliche »Das-macht-man-so«-Elemente und den normati-
ven Zeigefinger »Den-Kindern-ein-Vorbild« auf und wird zudem durch staatliche
Autorititen — die Verkehrspolizei — unterstiitzt und kann bei Missachtung zu

13.02.2026, 15:50:52.

37


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Alltag in der Moschee

Sanktionierungen fithren. Dariiber hinaus fithrt die Regel zu mehr Sicherheit, da
weitgehend davon ausgegangen werden kann, dass sich alle daran halten.

Rosenow-Williams wendet die drei Siulen auf islamische Dachorganisatio-
nen in Deutschland an und schligt vor, die einzelnen Merkmale analytisch zu
trennen”. Sie fasst die regulative Dimension als rechtliche Basis von Gesetzen und
Politiken (policies); die kulturell-kognitive Dimension als offentliche Debatten und
die Meinung der Wissenschaft, der Medien und der Offentlichkeit im Allgemei-
nen; die normative Dimension als politische Erwartungen, welche auf der Logik der
Angemessenheit beruhen (vgl. Rosenow-Williams 2012: 59).

Ich baue auf dieser Zuordnung auf, vor allem was die regulative Dimension
betrifft. Hier werden Gesetze und politisches Handeln in den Blick genommen,
welche sich auf Moscheen beziehen. In Anlehnung an Hasse & Kriicken (2005)
verstehe ich die beiden Dimensionen der normativen und kulturell-kognitiven
Institutionen als explizite und implizite Erwartungen. Diese Erwartungen wer-
den durch die Mitglieder und die muslimische Zielgruppe an die Moscheeorga-
nisationen herangetragen. Rosenow-Williams argumentiert, dass sich der Neo-
Institutionalismus nicht mit Mitgliederinteressen beschiftigt. Sie schligt in An-
lehnung an Streeck (1987) und Schmitter & Streeck (1981) eine Unterscheidung
von Mitgliederlogik und Einflusslogik vor (Rosenow-Williams 2012: 50). Organisatio-
nen miissen demnach einerseits die Interessen der Mitglieder bedienen, sind
andererseits aber auch auf Ressourcen wie Anerkennung, Legitimitit und for-
malen Status von 6ffentlichen Autorititen angewiesen (vgl. Schmitter & Streeck
1981). Zwar fokussiert die vergleichende Studie von Schmitter und Streeck auf
profitorientierte Organisationen, die Autoren beschreiben jedoch eine generelle
Spannung zwischen internen Erwartungen und externer Umwelt, die vermutlich
auch in muslimischen Organisationen anzutreffen ist. Rosenow-Williams konnte
fiir muslimische Dachorganisationen eine solche Spannung empirisch nachwei-
sen.

Wie bereits ausgefithrt zdhle ich zu den Menschen, die das Handeln in Mo-
scheen beeinflussen, vor allem die formalen Mitglieder, die durch demokratische
Prozesse das Handeln bestimmen, sowie die Inhaber von Leistungsrollen. Sie
sind Teil der Mitgliederlogik. Die weitere Zielgruppe der muslimischen Glaubi-
gen, die nicht Mitglied sind, aber trotzdem (potentiell) die Angebote der Mo-
scheen in Anspruch nehmen, sind nicht so einfach zuzuordnen. Gehéren sie zur
Mitgliederlogik oder zur Einflusslogik? In Anlehnung an Stichweh (2005) mache
ich deshalb eine dreifache Unterscheidung in Organisation (formale Mitglieder,
Inhaber von Leistungsrollen), die Publikumsrolle der muslimischen Offentlichkeit
und die Publikumsrolle der allgemeinen Offentlichkeit (Gesamtgesellschaft und

b8 Rosenow-Williams weist ebenfalls darauf hin, dass sie rein theoretischer Natur sind und sich
empirisch (iberlappen und verbinden.

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

offentliche Autorititen). Ich argumentiere, dass diese drei Einheiten explizit und
implizit Erwartungen an die Moscheen richten und deshalb das Handeln in den
Moscheen einen Balanceakt zwischen deren Erwartungen darstellt. Daher nenne
ich die Angehoérigen der Publikumsrollen im Folgenden »Erwartungsgruppen.

Aufgrund der vorherigen Ausfithrungen zu den unterschiedlichen Formen von
Institutionen gehe ich davon aus, dass die regulative Dimension von Institutionen
in Form von Gesetzen und Verordnungen auf der Ebene des Staates angesiedelt
ist. Normative und kulturell-kognitive Institutionen sind allerdings tberall vor-
zufinden, das heifit sie sind nicht nur auf Ebene der Gesamtgesellschaft, sondern
auch innerhalb von Organisationen und auf Seiten der muslimischen Zielgruppe
zu finden. Wenn Institutionen das soziale Leben regeln, dann tun sie dies tiber-
all. Daher werde ich die Mitglieder der Moscheen sowie ihre Zielgruppe in die
Konzeption von institutionalisierten Erwartungen integrieren. Dies ist besonders
deshalb wichtig, weil ich davon ausgehe, dass diese Mitglieder durch ihr Handeln
die Moschee erst konstituieren.

Senge weist in dem Zusammenhang auf eine zentrale Problematik des Mo-
dells hin, wenn sie anmerkt, dass Scott den verschiedenen Institutionen eine
Ebenengleichheit unterstellt. Sie argumentiert, dass »alle Institutionen kognitiv
verankert sind, seien es nun Regeln, Gesetze, Werte etc. Regulative und nor-
mative Institutionen sind damit Spezialfillle von Institutionen.« (Senge 2011: 87).
Diesen Einwand halte ich fiir berechtigt, denn kognitiv-kulturelle Institutionen
haben ihre Grundlagen in geteilten Vorstellungen und Wissensstrukturen, die al-
lem Handeln zugrunde liegen, demnach auch Normen und Regulativen. Jedoch
wiirde ich nicht so weit gehen, das Modell fiir die empirische Forschung ginzlich
zu verwerfen, vielmehr halte ich trotz der Kritik die drei Kategorien fiir sinnvoll,
die relevante organisationale Umwelt von Moscheevereinen analytisch zu fassen.
Allerdings erginze ich den Einflussfaktor religioser Konzepte in mein Verstind-
nis von Institutionen. Dies halte ich fiir die Untersuchung von Moscheen fiir
unerlisslich, ist doch ein zentraler Zweck einer Moschee, das fiinffache Gebet
zu gewihrleisten und damit kollektive religiose Praxis zu ermdglichen. Ich fol-
ge dabei Riesebrodts Religionsdefinition, welche religiose Praktiken betont, die
»sich durch die Bezugnahme auf personliche und unpersénliche iibermenschliche
Michte« (Riesebrodt 2007: 115) auszeichnen und die auf subjektiv angeeigneten
Inhalten aufbauen. Hierzu lassen sich Beispiele nennen, wie religiose Handlun-
gen und Inhalte (z.B. das gemeinsame Gebet) eine religios begriindete Vorstellung

12 Bei Rosenow-Williams scheint mir der Faktor »religiése Konzepte« vernachlassigt, was in-
sofern (iberrascht, handelt es sich doch auch bei den Untersuchungsobjekten »Islamische
Dachorganisationen« um Organisationen mit einem religiésen Bezug. Sicherlich kann man
aber argumentieren, dass Dachorganisationen vor allem einen reprasentativen Charakter
haben und weniger fiir im engeren Sinne religiose Aufgaben zustandig sind.

13.02.2026, 15:50:52.

39


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Alltag in der Moschee

Tabelle 1: Dimensionen von Institutionen.

Dimension regulative normative Dimension kulturell-kognitive
Dimension Dimension
Akteure der Staat Cesamtgesellschaft / muslimische Glaubige
muslimische Glaubige und Mitglieder
und Mitglieder
Inhalte Regulative, Diskurs, mediale Konjunktiver
Verwaltungs- Berichterstattung / Erfahrungsraum,
strukturen religidse Konzepte Sprache und Handeln

von der Gemeinschaft der Gliubigen (umma) reproduzieren. Erwartungen basie-
rend auf religiésen Konzepten konnen sich vor allem als normative Dimensionen
von Institutionen duflern, z.B. wenn es um die Rolle des Imams geht.

Fir eine kulturwissenschaftliche Perspektive auf Religion ist Religion aller-
dings nie etwas von Kultur Losgeldstes, sondern vielmehr ein Teil von ihr. Ent-
sprechend definiert McCutcheon Religion als soziale Praktik, welche ein Teil von
anderen kulturellen Praktiken ist:

Culture (..) is the larger category into which religious practices and beliefs fall
when they are correctly understood as being no different in origin or implica-
tion from other social authorizing practices. (McCutcheon 2000: 175)

In der empirischen Untersuchung wird sich daher zeigen miissen, ob bestimm-
te Einflussfaktoren klar als religis definierbar sind oder sich die verschiedenen
Dimensionen in der Praxis iiberschneiden. Religiose Vorgaben konnen dabei ei-
ne Rolle spielen, sind aber auch als Teil des konjunktiven Erfahrungsraumes zu
beschreiben.

Die Dimensionen von Institutionen und welchen Akteuren ich sie zuordne,
seien hier noch einmal in Tabelle 1 dargestellt. Die regulative Dimension umfasst
den Staat mit seinen Regulativen, besonders jene, die sich auf Religion und Mi-
gration beziehen. Die normative Dimension verweist auf die Gesamtgesellschaft,
deren Erwartungen durch die mediale Berichterstattung reprisentiert werden
(vgl. Deephouse & Suchman 2008) sowie auf die Erwartungsgruppe der musli-
mischen Gliubigen und die Mitglieder und Leistungsrollen, reprisentiert durch
religiése Konzepte. Schlieflich wird die kulturell-kognitive Dimension ebenfalls
durch die Erwartungsgruppe der muslimischen Gliubigen sowie die Mitglieder
und Leistungsrollen reprisentiert und ihre Erwartungen werden durch Handeln
und Sprache beobachtbar.

JW. Meyer & Rowan beschreiben eine mdgliche Funktion von Institutionen,
den Mythos, welcher analytisch wertvoll ist und daher hier eingebracht wird.

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

Institutionalized products, services, techniques, policies, and programs func-
tion as powerful myths, and many organizations adopt them ceremonially.
But conformity to institutionalized rules often conflicts sharply with efficiency
criteria; conversely, to coordinate and control activity in order to promote effi-
ciency undermines an organization's ceremonial conformity and sacrifices its
support and legitimacy. (J.W. Meyer & Rowan 1991: 41)

Organisationen nehmen in diesem Verstindnis Institutionen »als Mythen« an,
was zu internen Konflikten fithren kann. Die Autoren identifizieren als wichtigen
Mythos den von der Rationalitit von Organisationen. Organisationen entwickeln
verschiedene Strategien, um ein Bild von sich als rationaler Organisation auf-
rechtzuerhalten, obwohl die internen Abliufe dem nicht unbedingt entsprechen.
Ein Mechanismus, damit umzugehen, ist internes Handeln und Darstellung nach
auflen oder Struktur zu entkoppeln (decoupling) (vgl. ebd.). Im Hinblick auf reli-
gidse Organisationen ist ein solcher Mythos beispielsweise die mit Vorstellungen
von Sdkularisierung verbundene Idee von der »unsichtbaren Religion« (Luckmann
1991). Dies bedeutet, dass Religion und Religioses nicht 6ffentlich sichtbar sein
darf und Privatsache bleiben muss. Wenn religiose Organisationen diese institu-
tionalisierte Erwartung annehmen, dann werden sie sich ebenfalls »unsichtbar«
verhalten (Erwartungserwartung).

Die Umsetzung dieser Mythen generiert Legitimitit — umgekehrt die Miss-
achtung Illegitimitit. JW. Meyer & Rowan argumentieren daher, dass Organisa-
tionen, die verbreitete Mythen adaptieren, erfolgreicher sind und es wahrschein-
licher ist, dass sie iberleben (J.W. Meyer & Rowan 1991: 49f.).

Legitimitat

Kommen wir zu einem weiteren zentralen Begriff des Neo-Institutionalismus, der
bereits angeklungen ist, dem der Legitimitit. Suchman gibt eine meiner Ansicht
nach sehr gut fassbare und hilfreiche Definition des Begriffes, welche ansonsten
in der Literatur oft diffus bleibt.

Legitimacy is a generalized perception or assumption that the actions of an
entity are desirable, proper, or appropriate within some socially constructed
system of norms, values, beliefs, and definitions. (Suchman 1995: 547)

Die sozial konstruierten Systeme, die Suchman nennt, sind in der Sprache
der Neo-Institutionalisten institutionelle Rahmenbedingungen, innerhalb derer
Organisationen Legitimitit erlangen. Eine Quelle von Legitimitit kann nach
Deephouse & Suchman die Gesamtgesellschaft sein, indem Praktiken und My-
then angenommen werden, die in der Gesellschaft weit verbreitet sind. Auch
kann Legitimitit durch die Medien (Journalismus, Massenkommunikation) ver-
liehen werden, die die 6ffentliche Meinung reflektieren und beeinflussen, sowie

13.02.2026, 15:50:52.

4


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Alltag in der Moschee

durch die Vernetzung mit anderen, als legitim erachteten Akteuren (Deephouse
& Suchman 2008: 55f.). Die theoretische Grundannahme besteht darin, dass
Legitimitit eine Grundbedingung fiir die Existenz von Organisationen ist (vgl.
Scott 2014).

Ich argumentiere, dass zu den institutionellen Rahmenbedingungen die Er-
wartungen verschiedener Gruppen gehoren, gehe ich davon aus, dass Moschee-
Organisationen Legitimitit auf verschiedenen Ebenen und gegeniiber verschie-
denen Erwartungsgruppen zu erlangen suchen. Gerade die muslimische Gruppe
ist wichtig, denn die Moschee funktioniert per se lediglich, wenn sich Menschen
darin aufhalten, das Gebet verrichten und an den Programmen teilnehmen. Dies
tun sie aber hochstwahrscheinlich nur, wenn sie die Moschee als legitim auffas-
sen. Ein Beispiel hierfiir ist die Ahmadiyya-Moschee in Zirich, welche in den
1970ern die einzige Moschee in der weiteren Umgebung war und auch von Mus-
liminnen und Muslimen aus Siiddeutschland besucht wurde. Diese Praxis nahm
rapide ab, als sich die Auffassung durchsetzte, dass die Ahmadiyya-Bewegung
eine muslimische »Sekte« sei®. Dadurch verlor die Moschee ihre Legitimitit fiir
Nicht-Ahmadiyya-Anhinger. Dies verdeutlicht, dass die Bedeutung von Legitimi-
tit erst dann zutage tritt, wenn sie verloren gegangen ist, »suggesting that it is
not a specific resource, but a fundamental condition of social existence« (ebd.:
72). Die Moschee existiert zwar noch, hat jedoch in ihrer Bedeutung stark abge-
nommen und wird fast ausschlieRlich von Anhingern der Ahmadiyya-Bewegung
aufgesucht.

Legitimitit generiert sich aus entsprochenen Institutionen (in der hier ver-
wendeten Begrifflichkeit) aus erfiillten Erwartungen.

However (...) legitimacy is not a commodity to be possessed or exchanged but
a condition reflecting perceived consonance with relevant rules and laws or
normative values, or alignment with cultural-cognitive frameworks. (Ebd.: 72)

Scott verbindet seine dreifache Konzeption von Institutionen mit dem der Le-
gitimitit und bietet damit ein Instrumentarium, organisationales Handeln kon-
kreter zu fassen. Quellen von Legitimitit sind die oben bereits dargestellten Er-
wartungsgruppen einer Organisation, »audiences who observe organisations and
make legitimacy assessments« (Deephouse & Suchman 2008: 54). Sie umfassen
die Mitglieder und Leistungsrollen einer Moschee, die muslimische Zielgruppe
sowie die Ebene der Gesamtgesellschaft und des Staates.

13 Siehe Interview mitS. Ahmed (ZH_Explnt_o1). Die Abkiirzung bezieht sich auf ein Expert*in-
neninterview (Explnt), welchesich in Ziirich (ZH) gefithrt habe. Die Nummer o1ist die laufen-
de Nummerinder Erhebung. Eine Liste des empirischen Materials mit den genauen Angaben
findet sich im Anhang dieser Arbeit (siehe Anhang C).

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

Die regulative Dimension von Institutionen zielt auf das Erlangen von Legitimi-
tit durch die Konformitit mit Regeln. Legitime Organisationen operieren dem-
nach in Ubereinstimmung mit rechtlichen Anforderungen. Eine normative Konzep-
tion betont die moralische Basis, auf der Legitimitit erlangt wird, also dem Be-
folgen von gesellschaftlichen Regeln. Kulturell-kognitive Elemente von Institutionen
zielen auf die Erlangung von Legitimitit durch eine gemeinsame Definition der
Situation, des Referenzrahmens. Legitimitit wird auf Grundlage der Konformi-
tit mit impliziten Erwartungen aus dem konjunktiven Erfahrungsraum erlangt.
Wihrend die anderen Elemente explizierbar sind, sind die kognitiv-kulturellen
Elemente diejenigen, die auf selbstverstindliche und unbewusste Erwartungen
aufbauen (vgl. Scott 2014: 74).

Die Erwartungen konnen von unterschiedlichen Akteuren unterschiedlich
ausfallen und miteinander in Konflikt stehen. Um beispielsweise Legitimitit
gegeniiber den Besucherinnen und Besuchern einer Moschee zu gewinnen, sind
andere Handlungen und Strategien notwendig, als gegeniiber staatlichen Akteu-
ren und einer allgemeinen Offentlichkeit (Mitgliederlogik und Einflusslogik). Ich
nehme an, dass es zum Beispiel aus Ressourcengriinden nicht immer maglich
ist, alle Erwartungen zu bedienen, so dass sich fiir die eine oder andere Variante
entschieden werden muss und es zu Interessenskonflikten kommt. So schreiben
JW. Meyer & Rowan: »(..) organizations in search of external support and
stability incorporate all sorts of incompatible structural elements.« (J.JW. Meyer &
Rowan 1991: 56). Wie also gehen Organisationen mit inkonsistenten Erwartungen
um? Auch hier verweisen JW. Meyer & Rowan (ebd.) auf die Strategie der Ent-
koppelung (decoupling), durch die Organisationen mit Inkonsistenzen umgehen
konnen, ohne ihre Legitimitit zu verlieren. Wihrend Organisationen darum
bemiiht sind auf den institutionellen Druck zu reagieren, indem sie Strukturen
und Regeln anpassen, entkoppeln sie gleichzeitig oftmals die Aktivititen von
diesen formalen Strukturen. So ist es z.B. in einem Verein notwendig, dass es
einen Vorstand gibt, also bestimmte formale Rollen besetzt sind. Diese miissen
jedoch nicht deckungsgleich sein mit den Personen, die die eigentliche Arbeit in
den Moscheen machen.

Strategien im Umgang mit den unterschiedlichen Erwartungen kénnen ver-
schiedene Auswirkungen auf religiése Organisationen haben. Ein Beispiel be-
schreibt DiMaggio:

The implications for religious organizations of pressures to conform to exter-
nal standards of legitimacy may be significant. To what extent, for example,
might participation in ecumenical activities tempt representatives of noncon-
forming religious groups to softpeddle rough edges in doctrine? If so, do such
activities generate cosmopolitans who return to their churches as campaign-
ers for doctrinal »moderation«? (DiMaggio 1998: 14)

13.02.2026, 15:50:52.

43


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Alltag in der Moschee

Ein weiteres Beispiel konnen Spannungen zwischen baurechtlichen Verordnun-
gen und den religiosen Bediirfnissen der Gliubigen sein, wie sie beim Neubau
von Sakralgebiuden auftreten kénnen. Welche Kompromisse werden von Seiten
der Organisation gemacht, um die Erwartungen zu erfiillen? Fithren diese Kom-
promisse zu Verinderungen in der religiésen Praxis?

Das Austarieren verschiedener Erwartungen, die aus unterschiedlichen Rich-
tungen kommen, ist das, was neo-institutionalistische Forschung interessiert (vgl.
Pries 2010). Die Religionswissenschaft kann hier einen wichtigen Beitrag leis-
ten, indem religiése Konzepte und Konformitit mit religiésen Erwartungen als
Quellen fir Legitimitit hinzugezogen werden. So kann diese Arbeit mit einem
Briickenschlag zwischen Soziologie und Religionswissenschaft einen Beitrag zu
einem kontextuellen Verstindnis von religiésen Organisationen leisten.

Isomorphien: Angleichungsprozesse im organisationalen Feld

Wagt man einen Blick auf Moscheen in der Schweiz und in Osterreich, so erkennt
man viele Gemeinsamkeiten im Hinblick auf ihre Angebote oder ihre Verfasstheit.
Wie kénnen diese Ahnlichkeiten erklirt werden? Forschende in der Tradition des
Neo-Institutionalismus, vor allem DiMaggio & Powell (1991b), haben sich inten-
siv mit der Frage auseinandergesetzt, warum sich Organisationen ihneln. Um
die Wechselwirkungen mit der Umwelt und anderen Organisationen analysieren
zu konnen, muss zunichst gefragt werden, welche Akteure fir die Organisation
relevant sind und einen Bezugsrahmen bilden. Diese formen das organisationa-
le Feld und mit diesen steht die religiose Organisation in einem wechselseitigen
Legitimationsverhiltnis.

By organizational field we mean those organizations that, in the aggregate,
constitute a recognized area of institutional life: key suppliers, resource and
product consumers, regulatory agencies, and other organizations that pro-
duce similar services or products. (Ebd.: 64f.)

Fir religiése Organisationen wiren dies beispielsweise andere Gemeinschaften
der gleichen oder einer anderen Religion, insbesondere Kirchen, oder auch kari-
tative Nicht-Regierungsorganisationen, denn sie bieten dhnliche »Produkte« an.
Aber auch staatliche Akteure wie Fachstellen fiir Integration oder Dachorganisa-
tionen gehéren zum organisationalen Feld, denn sie stehen mit den Moscheen in
Kontakt und beeinflussen sie mutmafilich. Die Frage aber, wer zum Feld gehort,
ist letztlich nur empirisch zu beantworten.

Innerhalb eines organisationalen Feldes kommt es zu Angleichungsprozessen,
welche institutionelle Isomorphie genannt werden. DiMaggio & Powell (ebd.: 67ff.)
unterscheiden hierbei drei Mechanismen: erzwungene, mimetische und norma-
tive Isomorphie.

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Ein theoretischer Rahmen fiir die Erforschung von Moscheen

1. Erzwungene Isomorphie erfolgt aufgrund formellen oder informellen Drucks
durch andere Organisationen und durch kulturelle Erwartungen in der Ge-
sellschaft, in der die Organisationen verankert sind. Dies sind insbesondere
staatliche Vorgaben, die sich als Gesetze niederschlagen (vgl. auch regulative
Institutionen). Fiir religiose Gemeinschaften sind es insbesondere die Rege-
lungen des Verhiltnisses von Staat und Religionsgemeinschaften, aber auch
bau- und bildungsrechtliche Fragen konnen relevant werden. Schon allein
das Vereinsrecht erfordert von den nicht offentlich-rechtlich anerkannten Ge-
meinschaften, entsprechende Statuten auszuarbeiten und formale Strukturen
anzunehmen. Damit werden die Gemeinschaften in ihrer Struktur einander
dhnlich. Der Druck kann jedoch auch subtiler sein: So haben muslimische
Dachverbinde die Position eines oder einer Medienbeauftragten eingerich-
tet, um der gestiegenen Nachfrage aus der Presse gerecht zu werden und
damit auf den ausgeprigten medialen Islamdiskurs zu reagieren (vgl. auch
Rosenow-Williams 2012: 239).

2. Mimetische Isomorphie tritt hiufig dann auf, wenn sich das Feld mit hoher Un-
sicherheit konfrontiert sieht. Ein Mangel an Problemlésungsstrategien, he-
terogene oder uneindeutige Umwelterwartungen oder unklare Ziele fithren
dazu, dass sich Organisationen an anderen orientieren und diese imitieren
(vgl. DiMaggio & Powell 1991b: 69). Dabei geht es vor allem um die Ubernahme
von Praktiken. Nachahmung muss allerdings nicht intendiert sein, sondern
kann beispielsweise durch den Transfer von Personal geschehen. Besonders
als erfolgreich und legitim wahrgenommene Organisationen werden dabei am
ehesten in ihren Praktiken nachgeahmt. Ein empirisches Beispiel, welches in
der Analyse noch detaillierter dargestellt werden wird, sind Tage der offenen
Moschee, mit denen das Format des Tags der offenen Tiir als Werbestrategie
adaptiert wird.

3. Normative Isomorphie rithrt nach DiMaggio & Powell von Bemithungen einer
Berufsgruppe her, einen gemeinsamen Orientierungsrahmen mit den Bedin-
gungen und Methoden ihrer Arbeit herzustellen. Dieser dient wiederum der
Legitimation und Autonomie der Profession (Professionalisierung). Ein Bei-
spiel sind Religionslehrerinnen in Zirich, die sich zu einem Verein zusam-
mengeschlossen haben (VIRPS — Verein fiir Islamische Religionspidagogik
Schweiz) und sich dadurch auf gemeinsame Vorstellungen berufen, was Stan-
dards, Material und didaktische Konzepte anbelangt. Diese dhnlichen Prakti-
ken und Unterrichtsstile verbreiten sich dann in den Moscheen im organisa-
tionalen Feld, dadurch, dass die Lehrpersonen dort unterrichten.

Das genannte Beispiel der Religionslehrerinnen zeigt, dass die verschiede-
nen Formen von Isomorphie rein idealtypisch zu verstehen sind und sich in der
empirischen Beobachtung oft tiberschneiden — hier normative und mimetische

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Alltag in der Moschee

Isomorphie. Auch die Verfasstheit von Religionsgemeinschaften als Vereine kann
als Ausdruck von Zwang, Imitation und normativen Druck gesehen werden. In
der Analyse ist daher genauer auf die Wechselwirkung der drei Formen zu ach-
ten. Wichtig ist indes zu betonen, dass die von DiMaggio & Powell beschriebenen
Prozesse nicht auf die organisationale Struktur beschrinkt bleiben, sondern sich
auf Praktiken beziehen. Aus religionswissenschaftlicher Perspektive ist deshalb
interessant zu untersuchen, inwiefern sich diese Mechanismen auch auf religise
Uberzeugungen und Praktiken auswirken.

Czarniawska & Joerges (1996) schliefen an die Konzepte von DiMaggio &
Powell an, kritisieren jedoch deren Fokus auf den Einfluss externer Krifte auf das
Handeln in Organisationen. Stattdessen lenken sie den Blick auf interne Prozesse,
was vor dem Hintergrund der Bedeutung der Mitglieder in den Moscheen wichtig
ist.

From our point of view, a time-and-space collective constantly selects and de-
selects among a common repertoire of ideas plans for action, and the ideas
repetitively selected acquire institutional status. (Ebd.: 38)

In ihrem Verstindnis sind Institutionen Ideen, die immer wieder von Organisa-
tionen gewihlt werden. Diese Ideen werden in den lokalen Kontext der Organi-
sation iibersetzt und materialisieren sich in organisationalem Handeln (ebd.: 44).
Sowohl die Verpflanzung einer Idee in einen neuen Kontext als auch die Uberset-
zung in Handeln férdern Prozesse der Institutionalisierung. In dieser Hinsicht
generieren Institutionen ein Muster organisationalen Handelns, welches dann be-
obachtbar ist (vgl. Senge 2011: 18). Verinderung entsteht fiir Czarniawska & Joer-
ges durch die stindige bewusste Anpassung der Organisationen an die institutio-
nellen Anforderungen ihrer Umwelt, denn »it activates the intentional processes
of creation of meaning« (Czarniawska & Joerges 1996: 47). Durch die Angleichung
des Handelns entsteht dann letztlich Legitimitit, wie bereits dargestellt wurde.

Ob nun die Adaption von Ideen, Institutionen oder Mythen bewusst oder un-
bewusst abliuft, soll an dieser Stelle nicht beurteilt werden. Interessant erscheint
jedoch die Idee der Ubersetzungs- und Anpassungsleistung von Organisationen
an ihren lokalen Kontext. Denn mit diesem Ansatz kann so auch Wandel in Or-
ganisationen erklirt werden.

2.3 Zusammenfassung und Riickbindung an den Gegenstand: Moschee
als sich durch Handeln reproduzierende soziale Wirklichkeit

Auf Grundlage der dargestellten theoretischen Ansitze wird der Forschungsge-
genstand »Moscheen in der Schweiz und in Osterreich« als ein Phinomen erfasst,
welches durch Handeln und Sprache (Interaktion) hervorgebracht und reprodu-

13.02.2026, 15:50:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

