EINLEITUNG

1. — Friedrich Nietzsche bezeichnete sich selbst gerne als einen >>Vielfachen«1, als
einen »posthume[n] Menschen«2, als unzeitgemiflen Betrachter, als jemand, der
»noch nicht an der Zeit« sei.” Tatsichlich ist es bemerkenswert, wie die Selbstzu-
schreibungen von >UnzeitgeméBheit< und >Pluralititc dem Leser immer wieder in
seinen Schriften und Briefen begegnen. Diese Selbsttitulierungen scheinen gewis-
sermaflen eine partikulare gedankliche Signatur und Obsession ihres Autors darzu-
stellen. Nietzsche projizierte erwartungsvoll seine Relevanz und Wirkungsmacht
mit Freude in die Zukunft und entwarf sich nicht weniger gerne als eine unver-
wechselbare und doch nicht weiter identifizierbare philosophische, diskursive und
textuelle GroBe sowie literarische und private Person, die in einer bestimmten Si-
tuation das Wort ergreift, die sich aber zugleich stets zu verwandeln scheint und die
stets anders auftreten und erscheinen mochte.

Aus Nietzsches Selbstzuschreibungen mag eine gewisse Ungeduld des Privat-
Menschen sprechen, denn dem Autor Nietzsche war ja zu Lebzeiten im Vergleich
zu anderen (heute kaum noch bekannten) Autoren nur eine bescheidene Offentlich-
keit beschieden. Vielleicht manifestiert sich in diesen Selbstzuschreibungen aber
auch eine andere auktoriale Zeitempfindung, die sich nicht mehr im Einverstandnis

1 Nietzsches Werke und Briefe werden zitiert nach Friedrich Nietzsche: Sdmtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bdnden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980 (= KSA); Friedrich Nietzsche: Werke.
Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New
York 1967ff. (= KGW); Friedrich Nietzsche: Sdmtliche Briefe. Kritische Studienaus-
gabe in 8 Bdnden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miin-
chen/Berlin/New York 1986 (= KSB); Friedrich Nietzsche: Sdmtliche Briefe. Kriti-
sche Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New
York 1967ff. (= KGB); und Friedrich Nietzsche: Werke und Briefe. Historisch-
kritische Gesamtausgabe, hg. von Hans Joachim Mette, Miinchen 1933ff. (= WuB). —
F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 632.

F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 61.

3 Ebd.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

mit der allgemeinen zeitgendssischen Auffassung von Geschichte befindet, die dem
»Strom der Zeit« widerspricht, die sich nur noch lediglich an diesen anzulehnen
vermag, nachdem {iber den Nutzen und den Nachteil der Historie fiir das eigene Le-
ben nachgedacht wurde.

Bekanntermaflen hat Nietzsche erst im Laufe des 20. Jahrhunderts seine volle
philosophische Wirkung entfaltet, eine ganz einzigartige, aulergew6hnliche und
kontroverse Diskussionen auslgsende Rezeption erfahren und sich den Ruf gesi-
chert, einer der vielfiltigsten, komplexesten und schillerndsten Philosophen iiber-
haupt zu sein. Seine philosophischen Uberlegungen und Theoreme sowie seine
Schriften stellten zweifellos immer wieder eine besondere Herausforderung an und
eine Provokation fiir seine Leser und Interpreten dar. Daran hat sich bis zum heuti-
gen Tage kaum etwas gedndert — dieser Umstand hat freilich mehrere Griinde.

In seinen Schriften iiberlagern und verschranken sich in hochgradig komplexer
Form zum einen viele unterschiedliche philosophische Fragestellungen und Prob-
leme mit zeitspezifisch bedingten polemischen Invektiven, die zum Teil bereits dem
zeitgendssischen Leser kaum mehr zugénglich waren.” Zum anderen verbinden sich
seine dsthetischen, moralphilosophischen und erkenntnistheoretischen Reflexionen
aber auch auf programmatische Art und Weise mit Fragen nach der eigenen Person,
dem eigenen Selbst und dem eigenen Leben.’ Diese existenticlle Dimension seiner
Schriften transzendiert — bei aller Zeitgebundenheit — die historische Situation, in
der sie entstanden sind, und macht Nietzsche zu einem der »Sonderfille< innerhalb
der philosophisch-literarischen Tradition. In diesem Sinne ist er vielleicht nur mit

4 So ist er beispielsweise auch fiir Ernst Tugendhat, einen Autor, dem man als sprach-
analytischem Philosophen und Ethiker auf den ersten Blick nur eine geringe Affinitét
zu Nietzsches Denken und Schreiben attestieren kann, »ein ungewdhnlich kompli-
zierter und facettenreicher Philosoph«. Ernst Tugendhat: »Macht und Antiegalitaris-
mus bei Nietzsche und Hitler«, in: ders.: AufSctze 1992-2000, Frankfurt a. M. 2001,
S. 225-261, hier S. 227.

5 Vgl. dazu beispielsweise Renate Miiller-Buck: »Heine oder Goethe? Zu Friedrich
Nietzsches Auseinandersetzung mit der antisemitischen Literaturkritik des Kumnst-
wart«, in: N.-St 15 (1986), S. 265-288.

6 So auch fiir Volker Gerhardt, der iiber Nietzsche schreibt: »Sein Name steht fiir einen
riskanten Selbstversuch mit dem philosophischen Denken. In seiner Anstrengung
sicht man immer auch den Ausdruck des Leidens an der Philosophie. Er hat das Un-
behagen am philosophischen Denken artikuliert, an einem Denken, das ganz in den
Schatten der Einzelwissenschaften geraten ist und den Titel einer Wissenschaft nicht
mehr zu verdienen scheint. Sein Unbehagen steigert sich zur Qual, wann immer er er-
fahrt, da3 er von eben diesem hoffnungslos antiquiert erscheinenden Geschift nicht
lassen kann, daf es gerade die existentiellen Lebensimpulse sind, die das philosophi-
sche Fragen nicht vergessen lassen.« Volker Gerhardt: »Hundert Jahre nach Za-
rathustra«, in: ders.: Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietz-
sches, Stuttgart 1988, S. 188-216, hier S. 190f.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

Augustinus, Montaigne, Kierkegaard oder Wittgenstein vergleichbar, die ebenfalls
eine enge Verbindung von allgemein-philosophischen und individuell-existentiellen
Fragen vollzogen haben. Seine sprachliche Artistik und rhetorische Durchtrieben-
heit heben ihn jedoch von diesen letztgenannten Autoren ab. Aufgrund dieser Tat-
sche bewegt er sich auch zum Teil am Rande der Kommunizierbarkeit. Und sein
Leser kann sich nie ganz sicher, ob er sich einem ernsthaftem philosophisch-
literarischem Programm gegeniibersiecht oder ob er einer rhetorisch-ironischen Stra-
tegie aufsitzt. Die philosophische Sprache des Ernstes und die vielfach literarisch-
konzipierte Sprache der Ironie gleiten bei ihm, wie vielleicht bei keinem anderen
Denker, ineinander.

2. — Bei Nietzsche ist es nicht unmittelbar erkennbar, ob sein Philosophieren und
sein Schreiben iiberhaupt von einer objektivierbaren, wie Heidegger und Tugendhat
sagen wiirden, >Grundfrage< getragen werden, die einen philosophisch-
systematischen Zugriff erlauben wiirde. Ja, seine Schriften stellen in Frage, ob es
sich bei seinen Uberlegungen und seiner Schreibweise iiberhaupt noch um Philoso-
phie handelt. Er selbst war sich dieser Schwierigkeiten bewufit und schrieb bei-
spielsweise in einem Brief aus dem Juli 1885 an seinen Freund Franz Overbeck:
»Ich habe fast jeden Tag 2 — 3 Stunden diktirt, aber meine >Philosophie«, wenn ich
das Recht habe, das, was mich bis in die Wurzeln meines Wesens hinein maltritirt,
S0 zu nennen, ist nicht mehr mitteilbar, zum Mindesten nicht durch Druck.«’ Die
Nichtkommunizierbarkeit des eigenen (und zum Teil des fremden) Denkens ist ein
wesentliches Problem, das Nietzsches Uberlegungen stark bewegt hat. Die Frage
nach der intersubjektiven Kommunizierbarkeit von Gedanken driangt sich daher in
der Auseinanderstzung mit seinen Texten immer wieder geradezu auf, sie kehrt
auch in Form von Selbsthematisierungen wiederholt wieder.

Doch auch unabhingig von Fragen nach dem philosophischen Status und der
Kommunizierbarkeit von Gedanken im Allgemeinen, heben sich die Nietzsche-
schen Ideen, Reflexionen und Schriften im speziellen, neutral gesprochen und unter
deskriptiven Gesichtspunkten, gegeniiber denjenigen seiner Zeitgenossen und gro-
Ben Teilen der philosophischen Tradition ab.® Nimmt man einen gewissen Abstand

7 Brief an Franz Overbeck, 2. Juli 1885, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 7, S. 62.
— In diesem Brief heiflt es auch weiter: »Mir besteht mein Leben jetzt in dem Wun-
sche, daf es mit allen Dingen anders stehen moge, als ich sie begreife; und dafl mir
Jemand meine »Wahrheiten< unglaubwiirdig mache. — — « Ebd., S. 63.

8 Ahnlich sieht dies Walter Kaufmann, er schreibt: »Nietzsches Biicher lassen sich
leichter lesen, aber schwerer verstehen, als die Biicher fast jedes anderen Denkers.
[...] So ist es wahrscheinlich einfacher, sich eine Meinung iiber die Grundgedanken
von Kants Kritik der reinen Vernunft zu bilden, als die genaue Bedeutung einer be-

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

zu ihnen ein, dann wird einem deutlich, daf} sie aufgrund ihrer thematischen Viel-
faltigkeit, ihrer argumentativen Widerspriichlichkeit, ihrer (zum Teil) formalen und
sprachlichen Unkonventionalitit, ihrer pluralen Sprecherhaltung ausgefallen, anders
und, wie Nietzsche sagen wiirde, »paratypisch«9 sind.

Es ist sehr schwierig, so etwas wie eine kohédrente philosophische oder literari-
sche Subjektivitdt in ihnen festzumachen, obwohl sie doch mehr oder minder die
gleiche partikulare Sprache sprechen, eine unverwechselbare individuelle Schreib-
weise aufweisen. Michel Foucault — der maskierte Philosoph — stellt daher auch be-
rechtigterweise die Frage, wer liberhaupt in Nietzsches Texten spricht, und weist
damit indirekt auf eine Subjekt-Pluralitit hin, die sich bei Nietzsche indentifizieren
1aBt und die im Laufe dieser Studie mehrfach thematisiert werden wird: »Seit den
Vorlesungen iiber Homer bis hin zu den Schreien des Verriickten in den Straen
von Turing, schreibt Foucault, »wer hat da diese kontinuierliche, so verbissen glei-
che Sprache gesprochen? Der Wanderer oder sein Schatten? Zarathustra, sein Affe
oder schon der Ubermensch? Dionysos, Christus, die beiden versshnten Gestalten
oder ecce homo?«'”

Wenn man in Anlehnung an Foucault eine freie indirekte Sprecher- oder Erzéh-
lerhaltung einnimmt, kann man also fragen: Wer tritt uns da entgegen, wer spricht
aus Nietzsches Texten, mit wem haben wir es als Leser von Nietzsches Texten zu
tun? In gewisser Weise handelt es sich dabei um ein offenes Geheimnis: Wir haben
es mit Einem und Viele zu tun.

3. — Nietzsche war ohne Zweifel ein »Vielfacher< und dies zunichst einmal auch auf
einer ganz basalen diskursiven Ebene. Wenn man sich vergegenwirtigt, an welchen
Diskursen er partizipiert, welche Haltungen er eingenommen hat, welcher Duktus
sein Schreiben begleitete und mit welchen (rhetorischen) Gesten er sein Denken
vorgetragen hat, so lassen sich dennoch ohne weiteres gewisse Grundfigurationen
seines Denkens und Schreibens bestimmen, die jedoch nicht ohne weiteres ineinan-
der zu iibersetzen sind. Denn sie treten teilweise in Widerspruch zueinander: Er war
zweifellos ein scharfer und spéttischer Kultur-, Moral-, Religions- und Erkenntnis-

liebigen Anzahl von Sitzen aus diesem Werk zu erfassen — wihrend in Nietzsches
Biichern die einzelnen Sitze nichts an Klarheit zu wiinschen iibrig lassen und es der
Gesamtentwurf ist, der uns Ritsel aufgibt.« Walter Kaufmann: Nietzsche. Philosoph
— Psychologe — Antichrist, Darmstadt 1982 (amerik. 1974), S. 84.

9 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 56. — Vgl. zu dem,
was Nietzsche genau unter »paratypisch« versteht, das Kapitel »Die Diskussion des
Phinomens Autorschaft im Kontext der Nietzsche-Forschung«.

10 Michel Foucault: »Zum Begriff der Ubertretung, in: ders.: Schriften zur Literatur,
Frankfurt a. M./Wien/Berlin 1979 (franz. 1963), S. 69-89, hier S. 80.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

kritiker, der den Widerspruch und den Selbstwiderspruch nicht nur nicht scheute,
sondern auch (systematisch) suchte'' — dies brachte ihm nicht zuletzt den Ruf eines
pluralen und paradoxalen Denkers ein. Andererseits war er ein raffinierter und
iiberaus reflektierter Psychologe und Sprachphilosoph, ein hellsichtiger unzeitge-
miBer Kulturkritiker, -diagnostiker und Freigeist, zugleich aber auch ein fragwiir-
diger und befremdlicher, mit religios-prophetischem Eifer und Anspruch ausgestat-
teter, Verkiinder neuer Werte- und Lebensordnungen, der in seiner zugespitzten
Denkweise eine neue Menschengattung heranziichte wollte. SchlieBlich war er ein
glinzender Schriftsteller und brillanter Stilist der deutschen Sprache, der paradox-
erweise als Autor zugleich verstanden, nicht verstanden und mifverstanden werden
wollte.'* Nietzsche verfalite, wie er schrieb, Biicher »fiir Alle und Keinen«. 13

In seinen Biichern finden sich neben philosophisch ausgekliigelten Argumenta-
tionen und Reflexionen viele autobiographische Selbstaussagen, Selbstthematisie-
rungen und -erkundungen, suggestive Metaphern und Bilder — >Sonnenblicke« und
yHautungen<. Es begegnen dem Leser literarisch-philosophische Figuren wie Za-
rathustra, der Wanderer und sein Schatten und Ritsel, deren Losungen erraten
werden wollen.'* Seine Texte weisen Spiegelungen, Selbstbespiegelungen, Korres-

11 Vgl. beispielsweise folgende Bemerkung Nietzsches beziiglich der Frage, ob alles In-
terpretation sei und ob es iiberhaupt Tatsachen oder einen »Thatbestand« gebe: »Ge-
setzt, dass auch dies nur Interpretation ist — und ihr werdet eifrig genug sein, dies ein-
zuwenden? — nun, um so besser. —« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5,
S. 37.

12 Vgl. dazu beispielsweise folgende Bemerkungen Nietzsches: »es ist etwas Beleidi-
gendes darin, verstanden zu werden. Verstanden zu werden? Ihr wiit doch, was das
heifit? — Comprendre c’est égaler. Es schmeichelt mehr, miflverstanden zu sein als
unverstanden: gegen das Unverstidndliche bleibt man kalt, und Kilte beleidigt.« F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 51; oder: »Posthume
Menschen — ich zum Beispiel — werden schlechter verstanden als zeitgemifle, aber
besser gehort. Strenger: wir werden nie verstanden — und daher unsere Autori-
tét...« F. Nietzsche: Gotzen-Déimmerung, KSA 6, S. 61.

13 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 9. — Vgl. auch die Bemerkung
Nietzsches: »Ich schreibe fiir mich selber: und welchen Sinn hitte Schreiben in die-
sem zerschriebenen Zeitalter? Wenig: denn abgesehen von den Gelehrten versteht
Niemand mehr zu lesen, und auch die Gelehrten — — —« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 341. — Nietzsche stand der deutschen Offentlich-
keit seiner Zeit prinzipiell kritisch gegeniiber, ja, er sprach seinen Zeitgenossen die
Féhigkeit zum angemessenen Lesen ab: »Ich kenne den Zustand der gegenwirtigen
Menschen, wenn sie | € s e n : Pfui! Fiir diesen Zustand sorgen und schaffen zu wol-
len!« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 556.

14 Das wohl berithmteste Ritsel stellt das Kapitel vom »Gesicht und Réthsel« aus Also
sprach Zarathustra dar. Vgl. F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 197-
202. — Dieses Ritsel, das sei hier vorweggenommen, wird Nietzsche im Ecce homo

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

pondenzen und Symmetrien auf — deutliche Umwertungen und Perspektivwechsel
sowie kaum wahrnehmbare Nuancierungen, Verschiebungen der Blickrichtung und,
wie der tolle Mensch (eine weitere denkwiirdige Figur Nietzsches) feststellt, >weg-
gewischte Horizontex«. 13

Gerade seine Uberlegungen zum Tod Gottes (um das Nietzschesche des Bild
vom weggewischten Horizont aufzugreifen) und seine sprachtheoretisch, psycholo-
gisch und machttheoretisch fundierte Subjektkritik haben im 20. Jahrhundert Ein-
gang gefunden in die sehr populdren und intensiv gefiihrten Debatten um die Theo-
reme vom Tod des Subjekts und vom Tod des Autors, die sich innerhalb der philo-
sophischen, literatur- und kulturwissenschaftlichen Diskussionen der letzten Jahr-
zehnte entwickelt und zugespitzt haben. Diese Debatten waren freilich zugleich ge-
nerelle Debatten um die sogenannte Postmoderne, die Diskursanalyse Foucault-
scher Pragung oder die Dekonstruktion und standen damit in einem breiteren theo-
retischen und kulturgeschichtlichen Kontext. Doch genau in diesen Kontroversen ist
Nietzsche immer wieder als Stichwortgeber und Gew#hrsmann herangezogen wor-
den, um ein einheitliches Subjekt- und Autorverstindnis zu dezentrieren oder abzu-
schaffen, um jegliche Theorie (und die damit verbundenen Praktiken) eines auto-
nomen, einheitlichen Subjekts als scheinhaft und repressiv zu entlarven, zu be-
kdmpfen — oder zumindest in Frage zu stellen.

Ohne Zweifel entwickelt Nietzsche ein plurales und dividualistisches Subjekt-
verstdndnis, in dem die Vorstellung eines kohérenten, sich selbst transparenten Sub-
jekts verfliissigt, vervielfaltigt und zerstreut wird, in dem »das Subjekt als Viel-
heit«'® und »dividuum«'” oder sogar (Kants Gottes-Begriff parodierend) als »regu-
lative Fiktion«'® auftritt. Doch er bleibt dabei nicht stehen: Er propagiert namlich
zugleich, wenn man seine Texte genau liest, ein einheitliches (und je spéteren Da-
tums seine Schriften sind), ein immer selbstbeziiglicheres, ich-bezogeneres, ja, mo-
nolithischeres und individualistischeres Selbstbild und Selbstverstindnis als Autor —
und zwar so, als ob seine radikale Subjektkritik niemals stattgefunden hétte oder fiir
ihn nicht gelte.

In Nietzsches Werk 146t sich daher eine Spannung zwischen Subjekt-Vielheit
und Wille zur Autor-Einheit, zwischen einer dividualistischen Subjekt-Konzeption
und einer selbstbeziiglichen Egozentrizitdit der Autorschaft und des Selbst, zwischen
einer Subjekt-Deflation (und sogar Subjekt-Destruktion) und einer Vorstellung von

wieder aufgreifen, vgl. dazu den Abschnitt » Anmerkungen zum >vollkommenen Le-
Ser«.

15 Vgl. zum Bild des weggewischten Horizonts und der Aussage iiber den Tod Gottes F.
Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 480-482.

16 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 650.

17 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 76.

18 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 526.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

Grandiositit und Einzigartigkeit feststellen, die das eigene schriftstellerische und
philosophische Ich betreffen. Letztere steigert sich sogar bis zur religisen Uberho-
hung und Apotheose des eigenen Selbst. Der Analyse der Spannung von Egozentri-
zitdt und Dividualismus und der daraus resultierenden Konsquenzen widmet sich
nun die vorliegende Studie.

4. — Mit dem Begriff Egozentrizitdt, den ich von Ernst Tugendhat iibernehme, ist
hier der sprachliche Selbstbezug eines sprechenden Ichs gemeint und eine sprach-
lich ich-zentrierte Deutung des Selbst und der Welt, also keineswegs so etwas wie
Subjektivitdt in bewuBtseins- und reflektionstheoretischer oder in sozialer und &s-
thetischer Hinsicht'” — zumindest nicht unmittelbar. Es geht vielmehr um die Ana-
lyse eines selbstbeziiglichen semantischen Feldes, das sich mit dem Begriff der
Egozentrizitat umreifien 146t und in dem die Ausdriicke >Ichs, »Selbst¢, »Subjekt« ei-
ne zentrale Stellung einnehmen.

Aus einer Perspektive der Egozentrizitit stellt sich der Mensch zunéchst als ein
»ich«-Sager dar, und erst in einem zweiten Schritt, aufbauend auf dem sprachlichen
Selbst-Bezug, ist daher Egozentrizitét auch als ein psychologisches oder erkenntnis-
theoretisches Phidnomen und Paradigma der Ich-Bezogenheit oder der Subjektivitit
aufzufassen,20 das sich zum Teil mit den traditionellen Konzepten des Subjektivis-
mus und sogar des Solipsismus iiberschneidet. Tugendhat schreibt zum Phinomen
der Egozentrizitit:

Da keiner fiir sich alleine »ich¢ sagen kann — dieses Wort zu verstehen, heiflt, zu ver-
stehen, daf jeder, wenn er »ich« sagt, auf sich selbst Bezug nimmt —, sind fiir mich,
sobald ich zu mir »ich« sagen kann, eine Vielzahl von anderen »ich-Sagern< Wirklich-
keit. [...] Fiir einen ich-Sager wandelt sich die rudimentire Selbstzentrierung, die
wohl zum Bewuftsein tiberhaupt gehort, zu einer Ego-Zentrizitdt um: man hat nun
nicht nur Gefiihle, Wiinsche usw., sondern man weif3 sie als seine eigenen Wiinsche.
[...] Soll man also sagen: »ich«-Sager kénnen von ihrer anthropologischen Struktur
her zerstreut oder gesammelt leben, und gesammelt leben, kann man nur auf etwas

19 Das Subjekt- oder Subjektivititsproblem wird daher in dieser Studie primér weder als
ein sozialpsychologisch-mentalitititsgeschichtliches noch als ein &sthetisches oder re-
flexionstheoretisches Phanomen behandelt. Es geht also unmittelbar nicht so sehr um
die soziale Kategorie »Subjekt< und die daran gekniipften Begriffe der »Autonomie«
oder »Selbstbehauptung« oder um &sthetische Subjektivitit, sondern nur indirekt.

20 Vgl. dazu Ernst Tugendhat: Egozentrizitét und Mystik. Eine anthropologische Studie,
Miinchen 2003. — Zur Bedeutung Nietzsches fiir Tugendhats anthropologische Uber-
legungen vgl. Ernst Tugendhat: »Nietzsche und die philosophische Anthropologie:
Das Problem der immanenten Transzendenz, in: ders.: Anthropologie statt Metaphy-
sik, Miinchen 2010, S. 13-33.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

hin, was »nicht von dieser Welt< ist? Es gibt, glaube ich, nur zwei andere Moglichkei-
ten, auf die hin man sich sammeln kann: entweder man versteht sich auf etwas hin,
was »von dieser Welt¢ ist, eine andere Person oder eine Gemeinschaft oder eine Sa-
che, fiir die man tétig ist, oder zweitens einfach auf sich.21

Auch fiir Nietzsche ist der Mensch »das noch nicht festgestellte Thier«,22 das »ich¢
sagt. Zum Phinomen der Egozentritdt schreibt er daher, ohne freilich dieses Kon-
zept terminlogisch wie etwa Tugendhat ausgearbeitet zu haben: »Ich¢ sagst du und
bist stolz auf diess Wort.«” Auch fiir Nietzsche muB sich, ganz im Sinne Tugend-
hats, der Mensch — der »ich«-Sager — aufgrund seines sprachlichen Selbstbezugs auf
etwas hin verstehen und transzendieren. Damit gibt der Mensch seinem Dasein
tiberhaupt einen Sinn, wobei laut Nietzsche nach dem Tod Gottes nur eine weltim-
mante Transzendenz legitim und wiinschenswert erscheint. Diese stellt sich ihm zu-
folge als ein selbstbeziigliches Ubersichhinausgehen dar, das auf keine iibersinnli-
chen oder tiibernatiirlichen Grofen wie beispielsweise einen Gott zuriickgreift.24
Wenn daher in dieser Studie von Egozentrizitdt in bezug auf Nietzsche die Rede ist,
so ist damit der von Tugendhat zuletzt genannte, weltimmante und selbstbeziigli-
che, quasi solipsistische Fall gemeint, indem Nietzsche sich und die Welt >auf sich
hin versteht«.

Die Rede von Egozentrizitit in bezug auf Nietzsche mag auf den ersten Blick
vielleicht etwas rétselhaft erscheinen, stellt sie doch keinen von ihm genuin entwik-
kelten Terminus dar. Ein Hinweis mag aber eventuell in die Richtung weisen, die
hier anvisiert ist. Wenn Nietzsche in Ecce homo schreibt: »Und so erzéhle ich mir
mein Leben«25, so gibt er ein Beispiel einer egozenrierten Haltung, die dem ent-
spricht, was Tugendhat mit einer >Sammlung auf sich hin< meint. Denn indem
Nietzsche den sprachlichen (und in diesem Fall sogar den erzéhlerisch-diskursiven)

21 E. Tugendhat: Egozentrizitit und Mystik, S. 29 u. S. 112. — Dieses Phianomen bezieht
sich aber nicht nur auf Sprachgemeinchaften, die einen >Ich«-Begriff oder -Ausdruck
besitzen. Auch Sprachgemeinschaften, die iiber keinen grammatisch-linguistischen
Subjekt-Begriff verfiigen, weisen egozentrierte Sprachfiguren auf und zwar auf der
Grundlage der propositionalen Strukur ihrer Semanik, die aus der pradikativen Stru-
kur der Satze resultiert. Vgl. ebd., S. 15-19.

22 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 81. — In der Genealogie der Mo-
ral betont Nietzsche, dafl der Mensch »unsicherer, wechselnder, unfestgestellter als
irgend ein Thier sonst [ist], daran ist kein Zweifel«. F. Nietzsche: Zur Genealogie der
Moral, KSA 5, S. 367. — Daraus entsteht laut Nietzsche die Notwendigkeit zur
Selbsttranszendez.

23 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 39.

24 Vor dem Hintergrund der Nihilismus-Diagnose bilden wohl die Konzepte des
yUbermenschens, der rewigen Wiederkunft« und des »Willens zur Macht< Nietzsches
berithmteste Sinnstiftungsangebote.

25 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 263. Kursivierungen R.S.M.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

Selbstbezug in drei, die erste Person Singular betreffende Personalpronima aufspal-
tet, erreicht er eine maximale diskursive Egozentrizitit, die die rudimentire, be-
wulltseins- und sprachlich-bedingte Selbst-Zentrierung, die jedem Aussageakt
zugunde liegt, {ibersteigt. Ein weiteres Beispiel, das im Falle Nietzsches angefiihrt
werden kann und das in in die gleiche Richtung weist: Nietzsche behauptet an einer
anderen Stelle, »dall im Grunde jeder Name der Geschichte ich bin«.”® Wenn man
diese Aussage nicht als Ausdruck eines psychotischen Zustandes interpretieren
mochte, dann entwickelt er damit ein ich-bezogenes, egozentriertes und >quasi-
solipsistisches< Weltbild. Und tatsichlich wird Nietzsche solch ein Weltbild
sprachphilosophisch, erkenntnistheoretisch und psychologisch abzusichern versu-
chen: Das Ich oder Selbst wird so zum Ziel sowie zum Ausgangs- und Mittelpunkt
aller Dinge. Diesem Sachverhalt wird im Folgenden eine besondere Aufmerksam-
keit zu Teil werden. An dieser Stelle seien nur einige Grundziige der Nietzsche-
schen »Egozentrizitit« angedeutet, die das hier zu entwickelnde und zu analysieren-
de Feld genauer konturieren sollen.

In der Frohlichen Wissenschaft schreibt Nietzsche, das Phdnomen der Egozent-
rizitdt aufgreifend und in eine psychologische Dimension ausweitend: »Wir sind
stets nur in unserer Gesellschaft. Alles, was meiner Art ist, in Natur und Geschich-
te, redet zu mir, [...] das Andere hore ich nicht oder vergesse es gleich.«27 Von die-
ser Formulierung der sprachlich, erkenntnistheoretisch und (tiefen-)psychologisch
fundierten Egozentrizitidt her entwickelt, wie noch genauer gezeigt werden wird,
Nietzsche dann seine partikularen Vorstellungen von selektiver Wahrnehmung,
Projektion und Introjektion sowohl als personliche Erfahrung als auch als Theore-
me mit universellem anthropologischem Wahrheitsanspruch und mit einem An-
spruch auf Objektivitit. Die Ambiguitit, die sich aus der Spannug von Egozentrizi-
tiat und Objektivitit ergibt und die noch genauer betrachtet werden wird, fiihrt bei
ihm beispielsweise in Ecce homo zur Entdeckung des eigenen Selbst und zu einer
spezifischen literarisch-philosophischen Selbstmodellierung, die zwischen dionysi-
scher Maskerade und Selbstberauschung oszilliert.

Bei seinen Uberlegungen zur Ich-Bezogenheit jeglicher Erkenntnis handelt es
sich dariiber hinaus um Reflexionen, die einen Allgemeinheits- und Wahrheitsan-
spruchs formulieren und die (paradoxerweise dadurch) nach einer egozentrierten
Zuspitzung geradezu verlangen. Denn fiir Nietzsche ist damit eine allgemeingiiltige
psychische und erkenntnistheoretische Tatsache gemeint, die er am eigenen Leib er-
fahren hat: Der Mensch erdichtet und erfindet die Gesellschaft, die ihn umgibt, und
die Menschen oder Personen, mit denen er verkehrt. Daher formuliert Nietzsche

26 Brief an Jacob Burkhardt, 6. Januar 1889, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 8, S.
578.
27 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 498.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

auch: »Mit aller Kenntni3 anderer Menschen kommt man nicht aus sich hinaus,
sondern immer mehr in sich hinein.«*® Das heifit, man mag sich zwar Menschen-
kenntnis in der Beschéftigung mit anderen Menschen erwerben, doch schlieBlich
dienen sie der Spiegelung des eigenen Selbst: »Wir erkennen immer nur uns selber,
[...] die Moglichkeiten unserer Strukturverschiebungen, nichts mehr.«*’ Frem-
derkenntnis schldgt so in eine (mogliche) Selbsterkenntnis oder eben Selbsttiu-
schung um. Dies hat auch Konsequenzen fiir das gidngige Verstandnis von Wahrheit
und Liige, Sein und Schein: »Als ich die Lust an der Wahrheit haben wollte,
schreibt Nietzsche, »erfand ich die Liige und den Schein — das Nahe und Ferne,
Vergangene und Kiinftige, das Perspektivische. Da legte ich in mich selber die
Dunkelheit und den Trug und machte mich zu einer Tduschung vor mir selber.«’’

Nietzsche formuliert ein durch und durch egozentriertes und in gewisser Weise
egozentrisches Selbstverstdndnis des Menschen, in dem die psychischen Operatio-
nen der Projektion und Introjektion ineinandergreifen. So schreibt er auch: »wir ha-
ben >die Gesellschaft« in uns verlegt [...]. Nicht nur Gott, sondern alle Wesen, die
wir anerkennen, nehmen wir, selbst ohne Namen, in uns hinein: wir sind der Kos-
mos, soweit wir ihn begriffen oder getrdumt haben.«’' Die psychische
Tatsache der introjiziereden Weltaneignung ist ein Zeichen der menschlichen Ego-
zentrizitit, die fiir Nietzsche jedoch nicht nur auf empirischem Wissen und auf Be-
obachtung basiert. Sie ist vielmehr die Konsequenz seiner sprachphilosophischen
Uberlegungen und auch die Konsequenz bestimmter transzendental- und subjekt-
philosophischer Reflexionen, bezichungsweise ihrer Transposition und Transforma-
tion. Vor diesem Hintergrund bildet sich die Egozentrizitit zu einem spezifischen
Wetbild aus. Worin dieses Weltbild im einzelnen besteht, was es genau bedeutet,
soll im Laufe der Studie deutlich werden.

5. — Dividualistische Pluralitdt und maximale egozentrierte Selbstreferenz und Ich-
Bezogenheit bilden die beiden Pole von Nietzsches Verstidndnis des Selbst und sei-
nes Selbstverstindnisses als Autor. Man konnte nun versucht sein, diesen Befund
als einen der beriihmten Nietzscheschen Selbstwiderspriiche, als eine logische In-
konsistenz in seinem Werk aufzufassen und die Sache auf sich beruhen lassen. Die
These der vorliegenden Studie lautet demgegeniiber jedoch, dal Nietzsche gerade

28 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 56. — Zum Thema
»Der Néchste als unser Erzeugnifl« vgl. insbesondere auch die Ausfithrungen aus
dem Nachlall vom Frithjahr-Sommer 1883, F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente
1882 — 1884, KSA 10, S. 241.

29 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 305.

30 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 216.

31 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 215f.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

auf der Grundlage eines theoretisch entwickelten Dividualismus und Subjektplura-
lismus ein egozentriertes und selbstbeziigliches Autorschaftsmodell, eine entspre-
chende Schreibweise, die auf das eigene Selbst bezogen wird, und ein Verstiandnis
vom Selbst entwickelt und fiir sich auch in Anspruch nehmen kann.

Es soll gezeigt werden, daB} sich ein dividualistischer Subjektpluralismus und
eine egozentrierte Schreibweise sowie ein ich-bezogenes Weltbild nicht ausschlie-
Ben, sondern, wie im eben zitierten und andeutungsweise interpretierten Satz »Und
so erzéhle ich mir mein Leben¢ gezeigt, im Falle Nietzsches aufeinander aufbauen
und sich gegenseitig bedingen. Es soll also deutlich werden, dal in Nietzsches
Werk zwar an diesem Punkt eine Spannung, aber kein Widerspruch — oder gar Wi-
derstreit — existiert. Das heif3t auch, daf3 die Egozentrizitit im Sinne einer Schaffung
eines partikularen Selbstreferenz- und Kommunikationspunktes keine symbolische
Reaktion auf eine Auffassung oder die Kompensation einer Vorstellung von einem
desintegrierten, dissoziierten und pluralen Subjekt darstellt. Der Subjekt-
Dividualismus ist der Egozentrizitit daher nicht logisch vorgingig: Beide stehen
von Anfang an in Korrelation zueinander.

6. — Die vorliegende Studie, die an der Schnittstelle von Philosophie, Literatur- und
Religionswissenschaft angesiedelt ist, gliedert sich in zwei Hauptteile. Der erste
Hauptteil versucht, unter den Stichworten » Autorschaft, Zeichen und Selbst« Nietz-
sches dividualistische Subjekt-Modelle und seine egozentrierte Schreibweise in ih-
ren theoretischen Dimensionen herauszuarbeiten und auszuloten. Dafiir werden so-
wohl das veroffentlichte Werk als auch Briefe, Arbeitsnotizen, Lektiiren, Berichte
und Kommentare von Zeitgenossen als Kontext herangezogen. In diesem Zusam-
menhang werden ab und an auch terminologische Anleihen bei psychoanalytisch
geprigtem Vokabular — vor allem aus dem Bereich der Ich-Analyse — gemacht. Dies
ist nicht zufillig so, denn die Psychoanalyse verfiigt {iber ein Begriffs- und Be-
schreibungsinstrumentarium, iiber ein analytisch-deskriptives »Vokabular«, das den
hier zu untersuchenden Phdnomenen in vielen Fillen adidquat ist.*? Es handelt sich
dabei unter anderem um Begriffe wie Projektion, Introjektion — die in dieser Einlei-
tung bereits ohne genaure inhaltliche Ausweisung benutzt worden sind —, Einver-
leibung oder Ich-Gerechtigkeit, die zum Teil ja aus der philosophischen Tradition
und aus Nietzsches Schriften selbst bekannt sind.

Bedenkt man dariiber hinaus, daB manche Begriffe und Konzepte der Psycho-
analyse — darunter die Verdringung, das Lustprinzip, das Es oder das Unbewufite —

32 Vgl. zu den in dieser Studie verwendeten und der Psychoanalyse entlichenen Begrif-
fen grundsitzlich Jean Laplanche/Jean-Bertrand Pontalis: Das Vokabular der Psy-
choanalyse, Frankfurt a. M. 1980 (franz. 1967), 2 Bde.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

bei Nietzsche vorgeprigt sind und von Psychoanalytikern wie Freud, Adler oder
Groddeck in ihren Modellen und Theorien in transformierter Art und Weise tiber-
nommen worden sind,33 so erscheint es legitim, spétere Beschreibungskategorien,
die im Laufe der wissenschaftlichen Fortentwicklung der Psychoanalyse entstanden
sind, zur Beschreibung bestimmter Uberlegungen Nietzsches heranzuziehen, ohne
dabei anachronistisch oder theorieapplizierend vorzugehen. Die vorliegende Studie
erhebt allerdings keinen Anspruch darauf, psychoanalytisch vorzugehen oder sich
in das Feld der psychoanalytischen Literaturforschung oder psychoanalytischen
Philosophiebetrachtung einzureihen,34 geschweige denn, Nietzsche als Person einer
psychoanalytischen Betrachtung zu unterzichen. Es geht lediglich darum, moglichst
prazise Beschreibungskategorien und Begriffe zu finden oder zu entwickeln, um
Nietzsches Subjektverstdndnis und sein Selbstverstandnis als Autor zu bestimmen.
Ausgehend von der Debatte um das Konzept Autorschaft innerhalb der Nietz-
sche-Literatur, in der sich implizit bereits die beiden Pole der Egozentrizitit und des
Dividualismus manifestieren, werden Nietzsches dionysischer Umgang mit Eigen-
namen in Ecce homo, sein Verstindnis von Semiotik, das in dieser Studie als parti-
kulares poetologisches Modell aufgefat wird, sowie dessen transzendental- und
sprachphilosophische sowie subjekttheoretische Voraussetzungen rekonstruiert,
problematisiert und diskutiert. In diesem Kontext werden auch einige zentrale Ele-
mente von Nietzsches erkenntnistheoretischer, psychologischer und sprachphiloso-
phischer Kritik an traditionellen Subjekt- und Seelenvorstellungen rekonstruiert und
einige seiner alternativen Subjektmodelle vorgestellt und erértert. Der zweite
Hauptteil stellt eine thematische Lektiire von Nietzsches autobiographischer Schrift
Ecce homo. Wie man wird, was man ist anhand der Phinomene der Egozentrizitit
und der Dividualismus dar, da sich in ihr Nietzsches dividualistisch-egozentrierte

33 Vgl. zur Rolle Nietzsches fiir die Psychologie und Psychoanalyse die Uberblicksdar-
stellungen von Renate Miiller-Buck: »Psychologie«, in: Hennig Ottmann (Hg.):
Nietzsche-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, S. 509-514;
Rainer Otte: »Georg Groddecke«, in: Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon,
Darmstadt 2009, 135; ders.: »Sigmund Freud«, in: Chr. Niemeyer (Hg.): Nietzsche-
Lexikon, S. 102 und Christian Niemeyer: »Psychologie«, in: ders. (Hg.): Nietzsche-
Lexikon, S. 285-292. Zur vertiefenden Lektiire sei auf folgende wichtige Studien
verwiesen: Johann Figl (Hg.): Von Nietzsche zu Freud, Wien 1996; Renate Schlesier:
mUmwertung aller psychischen Werte«. Freud als Leser von Nietzsche«, in: Chris-
toph Jamme (Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik, Frankfurt a. M. 1997, S. 243-276;
Rudolph Gasser: Nietzsche und Freud, Berlin/New York 1997; Giinter Godde: Tradi-
tionslinien des Unbewussten. Schopenhauer, Nietzsche, Freud, Tiibingen 1999.

34 Gerade eine durch Jacques Lacan geprigte psychoanalytische Betrachtung der Philo-
sophie hat sich in den letzten Jahrzehnten auch im deutschsprachigen Raum etabliert,
wie man vor allem an den Publikationen des Wiener Passagen- und des ebenfalls aus
Wien stammenden Turia und Kant-Verlags sehen kann.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

Poetologie besonders gut veranschaulichen 146t. So hatte Nietzsche fiir seine Schrift
auch den Titel »Ecce homo. Aufzeichnungen eines Vielfachen«’ in Erwédgung ge-
zogen, dessen Untertitel-Entwurf nun der vorliegenden Studie als Obertitel dient
und der formelhaft (»eines Vielfachen«) auf Nietzsches dividualistisch-
egozentrierte Poetologie des Selbst verweist.

Mit dem Terminus Poetologie ist in dieser Untersuchung sowohl eine Praxis als
auch eine theoretische, konzeptuelle (und zum Teil methodologische) Reflexion
iiber die Sprache und das Schreiben im Zusammenhang mit Selbstmodellierungs-
prozessen gemeint, die gleichzeitig oder parallel zum Schreiben oder zur Rede voll-
zogen werden, wobei der Begriff Poetologie tiber den traditionellen Begriff der Po-
etik hinausgeht. So bildet die Subjektthematik und die mit ihr verbundenen Momen-
te des Dividualismus und der Egozentrizitit ein Phdnomen, das iiber dasjenige einer
Autoren-Poetik hinausgeht. Anders gesagt: Nietzsches Texte bergen das Moment
der allgemeinen philosophischen Reflexion und der Erkenntnis sowie ein schrift-
stellerisch-darstellerisches Programm in sich (in diesem Fall, so die Hypothese, ein
dividualistisch-egozentriertes), ein Programm, das zugleich als Bedingungen ihrer
Moglichkeit und Resultat figuriert, also ein bestimmtes (im Sinne Wittgensteins zu
verstehendes) Weltbild voraussetzt und es gleichzeitig produziert. Im Kontext von
philosophischen Texten von Poetologie zu sprechen, mag etwas iiberraschend sein,
doch auch philosophische Texte haben eine literarisch-poetische Dimension, und
Nietzsches Texte allemal, so dal es legitim erscheint, den Begriff im Zusammen-
hang mit Nietzsche zu verwenden.*

SchlieBlich noch eine kurze Anmerkung zum Begriff des Selbst: Der in dieser
Studie verwendete Begriff des Selbst soll als ein iibergeordneter Begriff verstanden
werden, denn er umreif3t in aller erster Linie ein semantisches Feld, was manchmal
jedoch eine gewisse Vagheit und Unschérfe mit sich bringt. Mit dem Begriff des
Selbst soll einerseits ein personaler, sprachlicher und ganzheitlicher Bezugspunkt
hergestellt werden, der es erlaubt, Nietzsches komplexe Subjekt- und Ich-Begriffe,
die auch Ausdriicke wie Ego, Individuum oder Seele umfassen, auf einen Gesamt-
zusammenhang zu beziehen. Andererseits soll damit Nietzsches eigener, in Also
sprach Zarathustra entwickelter, Begriff des Selbst aufgegriffen werden, der dort
als ein sprachlich-leiblicher Selbstbezug und Ausdruck fiir die Gesammtheit des
Menschen entwickelt wird.”’

35 Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 632f.

36 Martin Stingenlin hat in unterschiedlichen Publikation zu Nietzsche den Terminus
Poetologie ebenfalls benutzt. Vgl. dazu beispielsweise Martin Stingelin: »er war im
Grunde der eigentliche Schrifisteller, wéhrend ich bloss der Autor war. Friedrich
Nietzsches Poetologie der Autorschaft als Paradigma des franzdsischen Poststruktu-
ralismus (Roland Barthes, Gilles Deleuze, Michel Foucault)«, in: Heinrich Detering
(Hg.): Autorschaft. Positionen und Revisionen, Stuttgart/Weimar 2002, S. 80-106

37 Vgl. dazu den Abschnitt »Das Ich, »der Grundwille< und das Selbst«.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

7. — Im zweiten Hauptteil der vorliegenden Studie wird es zum einen darum gehen,
den literarischen Charakter von Nietzsches Ecce homo herauszuarbeiten, zum ande-
ren wie Nietzsche seine empirische Individualitit ins Spiel bringt, um auf textueller,
literarisch-philosophischer Ebene ein plurales und zugleich egozentriertes Sprecher-
Subjekt zu konstruieren und zu konstituieren. Im Zusammenhang mit der Rekon-
struktion einer dividualistisch-egozentrierten Poetologie soll offengelegt werden,
wie Nietzsche in Ecce homo das Ich und sein Selbst (zur Subjekt-Dividualitdt und
Subjekt-Pluralitidt scheinbar im Widerspruch) als einheitliche Groe im Zusammen-
hang eines Lebensriickblicks und einer projektierten Umwertung aller Werte als ds-
thetisch-philosophische und dionysische Lebensform entwirft und modelliert, wobei
er seinen theoretischen Uberlegungen zum Dividualismus und zur Pluralitit des
Subjekts textuell, kompositorisch und stilistisch Rechnung zu tragen scheint.

Die Lektiire von Nietzsches Ecce homo wird keinen linearen Kommentar son-
dern eine thematische Lektiire darstellen. Es soll daher der Versuch unternommen
werden, eine Kombination von Abschnitten zu wihlen, in denen auf der einen Seite
einige Passagen literaturwissenschaftlich-philologisch, quasi mikrologisch, néher
erldutert und interpretiert werden, auf der anderen Seite stirker thematische und
philosophische Aspekte von Ecce homo im Vordergrund stehen, um sie im gréferen
Gesamtzusammenhang des Nietzscheschen Werkes und der hier zu behandelnden
Fragestellung zu diskutieren. Die Analyse und Auseinandersetzung mit der Rezep-
tions- und Interpretationsgeschichte soll innerhalb der Abschnitte selbst geschehen.

An dieser Stelle ist vielleicht der Ort, eine kurze Bemerkung zum Umgang mit
Nietzsches Schriften in dieser Studie zu machen. Nietzsche selbst hat ja immer
wieder tiber den Leser im Allgemeinen — iiber »die Kunst, gut zu lesen«’® — und

38 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 223. — Das Paradigma fiir
»die Kunst, gut zu lesen« bildet fiir Nietzsche die Philologie, die fiir ihn zunéchst und
vor allem darin besteht, » Thatsachen ablesen zu kénnen, ohne sie durch Interpretati-
on zu félschen, ohne im Verlangen nach Verstindnis die Vorsicht, die Geduld, die
Feinheit zu verlieren«. F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 233. — »Die Kunst,
gut zu lesen« wird von Nietzsche an anderer Stelle noch genauer ausgefiihrt: »Frei-
lich thut, um dergestalt das Lesen als Kunst zu {iben, Eins vor allem noth, was heut-
zutage gerade am Besten verlernt worden ist — und darum hat es noch Zeit bis zur
»Lesbarkeit« meiner Schriften —, zu dem man beinahe Kuh und jedenfalls nic h't
ymoderner Mensch¢ sein muss: das Wiederkiduen ...« F. Nietzsche: Zur
Genealogie der Moral, KSA 5, S. 256. — Das Bild des »Wiederkduens« verweist zum
einen auf einen Prozef des immer Wieder- und Wieder- und Wiederlesens, der quasi
korperlich-physiologisch gedacht wird, auf einen Akt, der laut Nietzsche fiir die mo-
derne Zivilisation vollig untypisch ist. Zum anderen steht es in Also sprach Za-
rathustra auch mit dem Gedanken der ewigen Wiederkehr in Verbindung (Vgl. F.
Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 333-337). Dariiber hinaus besteht die
Pointe der Formulierung iiber das »Wiederkduen< im Vorwort der Genealogie der
Moral nicht zuletzt in der Tatsache, dal} sie selbst eine wiedergekdute Formulierung

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

iiber seine Leser im speziellen reflektiert und stellte besondere Anforderungen an
sie. »Die schlechtesten Leser«, schrieb Nietzsche, »sind die, welche wie pliindernde
Soldaten verfahren: sie nehmen sich Einiges, was sie brauchen konnen, heraus, be-
schmutzen und verwirren das Uebrige und lastern auf das Ganze.«”

Die vorliegende Untersuchung nun hofft, nicht wie Nietzsches »pliindernde
Soldaten« vorzugehen, obwohl sie sich — zumindest im ersten Hauptteil — nicht auf
eine einzelne Schrift konzentriert, sondern vor dem Hintergrund der Nietzscheschen
Gesamtproduktion Textstellen und Reflexionen zusammentriagt, um die Hauptthese
herauszuarbeiten und zu erldutern. Manches mag darstellerisch dennoch auf den
ersten Blick teils assoziativ, teils arrangiert oder methodisch eklektizistisch wirken,
so daB Evidenzen und Perspektiven produziert oder konstruiert werden, die mog-
licherweise bestimmten Vorstellungen iiber Nietzsches Philosophie oder iiber sein
Schreiben zuwider laufen oder zuwider laufen sollen.

Nun, dies liegt nicht zuletzt daran, dal Nietzsches Werk — in vielleicht etwas
altmodisch hermeneutischer Art und Weise — als ein Ganzes verstanden und von
Ecce homo aus betrachtet wird, wobei der Entstehungs-Chronologie der einzelnen
Schriften keine besondere Beachtung geschenkt wird. Wéhrend die éltere Nietz-
sche-Literatur und -Forschung meistens von einer drei-, vier- oder fiinfgliedrigen
Phasenentwicklung fiir das Nietzschesche Werk ausging, in der mehr oder minder
klar abgegrenzte Perioden festgemacht wurden, teilt die vorliegende Arbeit die neu-
ere, stirker von einem Gedanken der Synchronie geleitete, Auffassung,® daB Nietz-
sche bereits sehr frith Annahmen und Fragestellungen entwickelt hat, die sich im

ist, oder anders gesagt: ein Zitat, eine Anspielung. Nietzsche zitiert an dieser Stelle
Friedrich Schlegel, der in seinen Kritischen Fragmenten schreibt: »Ein Kritiker ist
ein Leser, der wiederkdut. Er sollte also mehr als einen Magen haben.« Friedrich
Schlegel: Kritische Fragmente, in: Ernst Behler (Hg.): Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe, 1. Abt. Bd. 2, S. 149. — Hieran wird auch die starke Selbstbeziiglichkeit
dieser Aussage deutlich, die sich selbst auslegt, sobald man die wiedergekdciute For-
mulierung als Zitat oder Anspielung identifiziert. Nietzsches Aussage wird zum prii-
fenden Anspruch an den Leser. Entweder identifiziert der Leser das »Wiederkiduen«
als intertextuelles und werkinternes Zitat oder Anspielung oder aber: er versagt be-
reits hier als Leser — und bleibt lediglich ein »moderner Mensch<. Zugleich schreibt
Nietzsche aber auch tiber seinen idealen oder »vollkommen« Leser an einer anderen
Stelle: »Wenn ich mir das Bild eines vollkommenen Lesers ausdenke, so wird immer
ein Unthier von Muth und Neugierde daraus, ausserdem noch etwas Biegsames, Lis-
tiges, Vorsichtiges, ein geborener Abenteurer und Entdecker.« F. Nietzsche: Ecce
homo, KSA 6, S. 305. — Vgl. zu dieser Leser-Beschreibung durch Nietzsche den Ab-
schnitt » Anmerkungen zum >vollkommenen Leser«« in dieser Arbeit.

39 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 436.

40 Ein Beispiel fiir die neuere Auffassung stellt die Arbeit von Fredrik Agell: Die Frage
nach dem Sinn des Lebens. Uber Erkenntnis und Kunst im Denken Nietzsches, Miin-
chen 2006 (schwed. 2002) dar.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Laufe seines Werks (vielfach zwar in unterschiedlichen Kontexten, aber doch) wie-
derholen oder immer wieder aufgegriffen werden.”! Zu diesen Annahmen gehort
sein Konzept einer dividualistisch-egozentrierten Poetologie des Selbst, die man
spétestens seit Menschliches, Allzumenschliches festmachen kann.

Gegeniiber den Briichen und Diskontinuititen, die zweifelsohne vorhanden
sind, setzt die vorliegende Studie also stirker auf die Kontinuititen und Uber-
schneidungen der Nietzscheschen Schriften. Die eigentliche Zdsur im Werk Nietz-
sches, so die Grundiiberzeugung dieser Arbeit, besteht in der Wahl der aphoristi-
schen Schreibweise und in seiner Hinwendung von metaphysischen Spekulationen
zu materialistischen, historischen und physiologischen Uberlegungen — zu einer na-
turalistischen Perspektive also —, wie sie mit der Niederschrift und Veroffentli-
chung von Menschliches, Allzumenschliches zum ersten Mal in seinem Werk mani-
fest und nach und nach immer deutlicher werden.” AuBerdem beginnt fiir Nietz-
sche gerade mit Menschliches, Allzumenschliches, wie er in seiner spéteren und zu-
riickblickenden Vorrede von 1886 anmerkt, der eigentliche »Weg zu »mir< selbst,
Zu meiner Aufgabe«.43 Anders gesagt: Mit Menschliches, Allzumenschliches erst
scheint sich Nietzsche seinem Selbstverstiandnis nach als eigenstédndiger philosophi-
scher Autor zu verstehen.

Dartiber hinaus stellt der zweite Teil dieser Studie eine thematische — aber kei-
neswegs erschopfende — Lektiire von Ecce homo dar, so dal alles, was Nietzsche
vor der Niederschrift von Ecce homo geschrieben hat, auch als (moglicher) inter-
pretatorischer Hintergrund dienen kann. Auch und gerade dadurch erklirt sich der

41 Fir Agell beispielsweise sind die Periodisierungsversuche der dlteren Nietzsche-
Forschung »iiberholt und geradezu falsch«. Stattdessen vermittle »das Zarathustra-
Wort »die Mitte ist iiberall< ein zutreffendes Bild von Nietzsches Gesamtproduktion«.
Ebd., S. 13.

42 Mit naturalistisch ist hier und im Folgenden die philosophische Auffassung und For-
derung gemeint, daB die Philosophie in Einklang mit den empirischen Erkenntnissen
der Naturwissenschaft steht beziehungsweise stehen sollte. Eine so verstandene Phi-
losophie versucht, sich in ihren Erkldrungen schlicht auf das zu beschrinken, was na-
tirlich ist, ohne in irgendeiner Weise auf transzendente oder tibernatiirliche Gréflen
zuriickzugreifen. Gerade auf dem Feld der Moralphilosophie ergab sich fiir Nietzsche
die Forderung, »an Stelle der moralischen Werthe lauter naturalistische
Werte« zu setzen (F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S.
342.), da man beispielsweise bislang »in der Voraussetzung des Lebens, in der Ge-
schlechlichkeit, etwas Unreines empfinden« lehrte, da man »in der tiefesten Notwen-
digkeit zum Gedeihen, in der strengen Selbstsucht ( — das Wort schon ist verleum-
derisch! —) das bose Princip« suchte. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 372. —
Nietzsches Naturalismus bezieht sich, wie im Verlauf der Studie deutlich werden
wird, vor allem auf die Engfithrung von Physiologie, Biologie, Psychologie, Sprach-
und Subjektphilosophie.

43 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 373.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

zweigliedrige Aufbau dieser Untersuchung. Die vorliegende Studie verfolgt dariiber
hinaus eine Vertextungsstrategie, die versucht, dem schmalen Grad zwischen Re-
konstruktions- und Konstruktionsarbeit Rechnung zu tragen. Sie teilt die Auffas-
sung, die unter anderem von Ernst Tugendhat, Ludwig Wittgenstein und von Nietz-
sche selbst formuliert worden ist, daB jedwedes Arbeiten mit Texten, ebenso wie
die philosophische Praxis und vielleicht das Verstehen {iberhaupt, zu einem grofen
Teil im Fokussieren, im Perspektivieren, im Ziehen von Linien, im Kontextualisie-
ren und im Ordnen des zu untersuchenden Materials besteht, so da3 bestimmte Ge-
danken, Sachverhalte und Texte ausdriicklicher zusammen- und aneinanderriicken,
wihrend andere dadurch stirker von einander getrennt werden und der gedankliche
und thematische Abstand sich zwischen ihnen Vergréfiert.‘l4

44

Vgl. zu diesem grundsitzlichen Problem folgende Reflexion von Ludwig Wittgen-
stein: »Stell dir vor, daf3 wir die Biicher einer Biicherei zu ordnen hitten. Wenn wir
anfangen, liegen die Biicher wie Kraut und Riiben durcheinander auf dem Fufboden.
Nun konnte man sie auf verschiedene Weise sortieren und an ihren Platz stellen. Man
konnte z.B. die Biicher einzeln nehmen und ein jedes auf das Regal an seinen richti-
gen Platz stellen. Andererseits konnten wir mehrere Biicher vom Boden aufnehmen
und sie in einer Reihe aufs Regals stellen, nur um anzudeuten, daf3 diese Biicher in
dieser Reihenfolge angeordnet werden sollten. Im weiteren Verlauf des Biicherord-
nens wiirde diese ganze Biicherreihe ihren Platz wechseln miissen. Aber es wire
falsch, deshalb zu sagen, daB3 es kein Schritt zum Endergebnis war, die Biicher zu-
sammen auf ein Regal zu stellen. Tatséchlich ist es in diesem Fall recht offensicht-
lich, daB es durchaus eine Leistung war, die Biicher, die zusammengehoren, zusam-
menzustellen, obwohl die ganze Reihe ihren Platz wechseln mufite. Aber man kann
einige der grofiten Leistungen der Philosophie nur mit der Leistung vergleichen, die
darin besteht, einige Biicher aufzuheben, die zusammenzugehdren schienen, und sie
auf verschiedene Regale zu stellen; ihre Position ist nun nicht endgiiltiger, abgesehen
davon, daB sie nicht mehr nebeneinander liegen. Der Beobachter, der nicht weil3, wie
schwierig die Aufgabe ist, konnte in einem solchen Fall leicht denken, dal3 gar nichts
erreicht worden ist.« Ludwig Wittgenstein: »Das Blaue Buch, in: ders.: Das Blaue
Buch. Eine philosophische Betrachtung (Das braune Buch), Werkausgabe Bd. 5,
Frankfurt a M. 1984, S. 15-115, hier S. 75.

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jntro - am 14.02.2026, 14:34:32,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

