Notizen aus der didaktischen
Diskussion des islamischen

Religionsunterrichts in Niedersachsen

IRkA-CHRISTIN MOHR

Die Konstruktion von Gegenstidnden
fiir den Unterricht

Das Land Niedersachsen probt seit dem Schuljahr 2003/2004 isla-
mischen Religionsunterricht im Schulversuch. Gestartet haben acht
Grundschulen, im Schuljahr 2008/2009 ist die Zahl der Standorte
auf 29 angestiegen. Als verbindliche Grundlage hat das Kultusmi-
nisterium in Hannover Rahmenrichtlinien bereitgestellt und mit
ihnen die Inhalte des islamischen Religionsunterrichts gesetzt.
Dieses Recht provisorisch auszuiiben ist der Staat nur im Rahmen
eines Schulversuchs und fiir den Fall, dass ihm keine islamische
Religionsgemeinschaft als Partner im Sinne des Grundgesetzes ge-
geniibersteht, berechtigt.

Den Angaben des Kultusministeriums zufolge nehmen zirka
1650, in relativen Zahlen nahezu 100 Prozent aller muslimischen
SchiilerInnen der jeweiligen Schulstandorte am islamischen Reli-
gionsunterricht teil. Es gibt viele gute Griinde fiir die hohe Akzep-
tanz des Faches bei muslimischen Eltern. Vor allem wird immer
wieder darauf hingewiesen, dass Eltern wie Kinder stolz und be-
friedet seien, endlich ein den christlichen Religionsunterrichten
dquivalentes Fach zu haben. Uber ein vorgeschossenes Vertrauen
hinaus jedoch kann, so ist anzunehmen, das Fach die Zustimmung
der Eltern nur deshalb halten, weil es den ,geistigen Besitz” der er-

117

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

wachsenen Generation abbildet. Der Begriff des geistigen Besitzes
geht auf Erich Weniger zurtick. Er bezeichnet damit diejenigen als
allgemein giiltig gedachten Wissensbestidnde, die in den Lehrplan
eines Schulfaches Eingang finden, um die Identitdt und Stabilitét
einer Gesellschaft beziehungsweise einer Gemeinschaft zu sichern
(Weniger 1963: 63). Man konnte auch sagen, es handelt sich um die-
jenigen Wissensbestdnde, die einer Generation als klassisch oder
als kanonisch gelten. Das dominante Kriterium zur didaktischen
Reduktion von Stoff im islamischen Religionsunterricht wire die-
ser Theorie folgend die vorausgesetzte Anerkennung von Unter-
richtsinhalten durch die muslimische Mehrheit: Das, worauf sich
die Mehrheit der Musliminnen und Muslime als verbindlich fiir die
islamische Lehre einigen kann, wiirde Schulwissen.

Im Rahmen seiner wissenschaftlichen Begleitstudie zum nie-
derséchsischen Schulversuch stellte Haci-Halil Uslucan den Schiile-
rinnen und Schiilern die Frage, inwieweit der islamische Religions-
unterricht ihre Beziehung zu den eigenen Eltern beeinflusse. Rund
zwei Drittel der Kinder bekundeten, dass sie durch den Unterricht
ihre Eltern viel besser verstehen wiirden. Mehr als 20 Prozent ga-
ben an, ihre Eltern etwas besser zu verstehen (Uslucan 2006: 17).
Diese Zahlen weisen darauf hin, dass der Unterricht tatsidchlich in
hohem Mafle anschliefst an die Erfahrungen und Erwartungen des
familidren Umfelds.

Unter muslimischen Gelehrten ist der igma’, der Konsens, das
Kriterium zur Sicherung der Kontinuitét der Lehre. Fiir den islami-
schen Religionsunterricht, der im Stadium des Schulversuchs ein
freiwilliges Fach der Stundentafel ist, ist dieser Konsens nicht, wie
in der islamischen Tradition iiblich, auf die Mehrheit der Gelehr-
ten bezogen. Aufgrund der Freiwilligkeit der Teilnahme beeinflusst
tatsdchlich die Mehrheit aller Musliminnen und Muslime, die ihre
Kinder am Unterricht teilnehmen lassen, die Entscheidung darii-
ber, welches Wissen tiber den Islam als fiir die Erziehung zentral
anzusehen ist.

Der beschriebene Modus der Konstruktion von Unterrichtsin-
halten entlang der Vorstellungen einer angenommenen muslimi-
schen Mehrheit bewirkt, dass die islamische Lehre wie auch die mit
ihr verwobene Art der Vermittlung den Elternhidusern nicht davon-
eilen konnen. Hier ist ein wirksamer Sicherungsmechanismus fiir
Traditionen in Kraft. Die These, die ich im Folgenden anhand der
Beobachtungen aus Unterrichtsbesuchen und Gespréachen mit Leh-

118

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

rerinnen und Lehrern zu fiittern suche, ist, dass die erste Ebene des
Kategorialen, die Orientierung der Stoffe an den Wissensbestinden
der erwachsenen Generation, Voraussetzung ist fiir die zweite Ebe-
ne des Kategorialen, die Orientierung der Stoffe auf die heranwach-
sende Generation. Nur mit einer guten Absicherung der ererbten
Wissensbestdnde kann eine Neuausrichtung der Stoffe am Kind in
der muslimischen Bevolkerung Akzeptanz finden.

Erste Aufschliisse dariiber, auf welche Weise Lehrerinnen und
Lehrer fiir islamische Religion die vom Kultusministerium ver-
antworteten Rahmenrichtlinien interpretieren, bietet ein Blick auf
den von den Lehrkréften erarbeiteten Stoffverteilungsplan. Sei-
ne Aufgabe ist, Unterrichtsgegenstdnde zu benennen und sie den
vier Grundschuljahren zuzuordnen. Wie die Rahmenrichtlinien ist
auch der Stoffverteilungsplan primér auf als islamisch und kano-
nisch markierte Wissensbestdnde hin orientiert. In dem Plan fiir
das Schuljahr 2007/2008 beispielsweise lassen sich insgesamt 60
Gegenstidnde der islamischen Lehre beziehungsweise Praxis, und
demgegentiber 23 Gegenstande der Lebenswelt, 12 der Wertever-
mittlung und 10 Gegenstidnde anderen Religionen zuordnen. Die
allermeisten Unterrichtsthemen, ndamlich 55, sind nur einer dieser
Uberschriften zuzuordnen. 21 Themen lassen sich je zwei Uber-
schriften zuordnen. In diesem Fall sind die Gegenstidnde konkre-
ter formuliert und somit leichter fiir die Lehrenden umzusetzen. Es
ist ein Unterschied, ob ich bei meiner Unterrichtsplanung mit dem
Hinweis auf den , Propheten Josef” auskommen muss, oder ob da
unter der Uberschrift ,Die Pilgerfahrt” noch der kleine Satz steht:
»Grof3vater erzahlt von seiner Hadsch.” Einige Gegenstédnde kehren
in allen Grundschuljahren wieder. Darunter sind das Fasten (Rama-
dan), das Gebet, Gott (Allah), der Koran und Muhammad.

Werfen wir einen Blick auf die 23 Unterrichtsgegenstidnde, die
der Stoffverteilungsplan mit Lebensweltbezug formuliert und an
denen ja bereits der Blick auf das Kind und seine Welten ablesbar
ist. 18 von den insgesamt 23 Gegenstdnden mit Lebensweltbezug
stehen in einem inhaltlichen Zusammenhang mit der islamischen
Lehre oder mit anderen Religionen. 5 Themen nehmen das Kind
als Teil seiner Klassengemeinschaft, seiner Familie und als Freund
unter Freunden wahr. Die Gegenstédnde sind verkniipft mit Werten
wie Barmherzigkeit, Néchstenliebe und Solidaritdt, Toleranz und
Respekt, die das Zusammenleben in Gemeinschaft ermoglichen
sollen. Das einzige Thema, das der Stoffverteilungsplan offen be-

119

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

ziehungsweise reflektierend formuliert, steht in Zusammenhang
mit dem ,Problem von Bitte und Erfiillung” im Bittgebet. Hier ist
ausnahmsweise ein Wert oder eine Norm noch nicht vorgegeben.
Von dieser Ausnahme abgesehen sind die Gegenstidnde geschlos-
sen und normativ formuliert. Eine Einheit aus dem Themenbereich
,Schopfung” beispielsweise lautet: ,Wir sorgen uns um unsere Tie-
re.” Der Stoffverteilungsplan schaut auf das Kind als Teil von Ge-
meinschaft. Ziel ist, dass es bestimmte, bereits festgelegte Wissens-
bestinde erwirbt, vorgegebene Werte verinnerlicht und Normen zu
akzeptieren lernt. Dieser Blick auf das Kind als Adressat einer Kate-
chese und Wertevermittlung korrespondiert zu dem Primat der Si-
cherung von Wissen und markiert die erste Phase der Entwicklung
einer islamischen Religionsdidaktik.

Die Konstruktion von Unterrichtszielen

Die Ordnung des Stoffes im Unterricht erfolgt theoretisch von ei-
nem Bildungsideal aus:

»Das Bildungsideal bezieht sich [vielmehr] auf die menschliche Haltung,
die der erkannten Aufgabe gegentiber gefordert ist, und sucht diese Hal-
tung anschaulich darzustellen, womdéglich zu einem Symbol zu verdich-
ten. Auf dieses Bild hin arbeitet dann die Erziehung (Weniger 1963: 66).”

Fur den islamischen Religionsunterricht in Niedersachsen bie-
ten die Rahmenrichtlinien als {ibergeordnetes Erziehungsziel und
Symbol fiir Bildung die Miindigkeit an. Allerdings versdumt es der
Text, seine Gegenstinde auf dieses Bildungsideal hin auszurichten
(vgl. Kapitel 2. 2). Auch im Stoffverteilungsplan sind die Stoffe nicht
auf Ziele hin orientiert. Die hoheitliche Aufgabe, ein Profil fiir den
islamischen Religionsunterricht zu entwickeln, tiberlassen die Tex-
te vielmehr den Lehrerinnen und Lehrern. Diese entwickeln ihr
je personliches Profil in der Auseinandersetzung mit den Erwar-
tungen der Eltern und Kinder hinsichtlich dessen, was islamischer
Religionsunterricht immer schon war und sein sollte. Der folgende
Ausschnitt aus einer Gruppendiskussion mit den niedersichsischen
Lehrerinnen und Lehrern bietet ein Beispiel dafiir, auf welche Wei-
se eine Lehrerin ihren Unterricht auf das iibergeordnete Ziel der
Kritikfahigkeit hin gestaltet:

120

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

,Ich finde, dass die Kinder lernen sollen, dass der Islam nicht nur bedeu-
tet, kein Schweinefleisch zu essen oder ein Kopftuch zu tragen und Koran
und Koranlernen. Dass der Islam davon nicht abhdngig gemacht werden
kann. Sondern dass sie damit auch kritisch umgehen konnen. Sie sollen
iiberlegen, bevor sie eine Aussage machen wie: den Koran darf ich nur
anfassen, wenn ich die Waschung gemacht habe. Das sollen sie nicht alles
so blind tibernehmen und alles so glauben. Und auch ein bisschen Kri-
tikfahigkeit lernen. Ich hatte mal einen Schiiler vier Jahre lang, und der
fragte irgendwann in der vierten Klasse: wann machen wir denn Reli-
gionsunterricht? Ich und die ganze Gruppe, wir waren schockiert. Und
da hab ich ihn gefragt, was ist denn Religionsunterricht? Ja, den Koran
lesen und Allah. Und den Koran auf Arabisch. Und dann hab ich das mit
denen so erarbeitet, dass dieses Kind zum Schluss dieses Aha-Erlebnis
hatte: Ich muss den auch verstehen! Es geht nicht nur darum, dass ich den
Koran auf Arabisch lese, sondern es geht viel mehr darum, was will mir
Gott vermitteln, was erwartet er von mir und welche Inhalte sind wich-
tig: Freundschaft und Ethik und Briiderlichkeit und Fasten, das gehort
alles dazu. Mir ist es schon wichtig, dass die Kinder ein bisschen Kritik-
fahigkeit mit auf den Weg nehmen (Protokoll der Gruppendiskussion mit
LehrerInnen in Niedersachsen am 27.3.2008: 9f).”

In dem angefiihrten Zitat gibt die Lehrerin die Fahigkeit zu kriti-
scher Aneignung als Richtung fiir ihren Unterricht vor und argu-
mentiert ihr Profil gegentiber einem Schiiler, der seine Erwartun-
gen an einen islamischen Religionsunterricht nicht erfiillt sieht. Die
Lehrenden stehen vor der Aufgabe, tibergeordnete Unterrichtsziele
zu formulieren, die mit denen der 6ffentlichen Schule iibereinstim-
men, mit ihnen verwandt sind oder sich positiv auf sie beziehen.
Dartiber hinaus sollen sie ihre personlichen Erziehungsziele in kon-
krete Lernziele fiir den Unterricht tibersetzen.

Die niedersédchsischen Lehrkrifte sind in Gruppen zu viert oder
funft organisiert, um sich gegenseitig im Unterricht zu besuchen
und zu beraten. Als ich zu einer dieser Hospitationen eingeladen
wurde, stand in einer vierten Klasse als Thema ,das rituelle Ge-
bet” auf dem Stundenplan. Der Stoffverteilungsplan sammelt unter
dieser Uberschrift die Elemente ,Gebetsablauf, Gebetsvorbereitun-
gen, Gebetsformeln und Texte”. Als Lernziel fiir die konkrete Un-
terrichtsstunde gab der Lehrer an, die Kinder sollten die Pflicht-
haltungen des Gebets kennenlernen. In einem ersten Schritt sollten
sie die arabischen Begriffe fiir die Stationen des Gebets auswendig
lernen und ihre deutsche Bedeutung kennen. Das nachstehende Zi-

121

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

tat aus dem Hospitationsprotokoll verdeutlicht, wie der Lehrer den
Gegenstand operationalisiert:

»Der Lehrer hat die 6 Stationen des Gebets in folgender Weise unterein-
ander an die Tafel geschrieben: 1. Tekbir-i Iftitach, 2. Qiyam, 3. Qiraat,
4. Ruku, 5. Sudschud, 6. Ga'ide-i el-Achire. [Die Umschrift folgt der des
Tafelbildes.] Der Lehrer bespricht die Begriffe der Reihe nach: Zuerst will
er wissen, was ,, Tekbir-i Iftitach” bedeutet. Ein Madchen meldet sich und
spricht, als es aufgerufen wird, alle sechs Begriffe auswendig vor. Der
Lehrer geht nicht darauf ein. Er sagt, er habe einen kleinen Text vorbe-
reitet, und bittet, dass ihn jemand vorliest. Er ruft einen Schiiler auf. Der
liest vor: ,Tekbir-i Iftitach: Nach dem Aussprechen der Niyya heben wir
unsere Hinde so, dass die Handinnenfldche zur Kaaba schaut und die
Daumen das Ohrléappchen beriihren, dann kénnen wir mit dem Anfangs-
tekbir Allah-u Akber das rituelle Gebet anfangen. Die Frauen dagegen
heben ihre Hinde so, dass die Handinnenfldche zur Kaaba schaut bis zur
Schulterhche und beginnen mit dem Anfangstekbir Allah-u Akber das
Salah.” Nachdem der Schiiler den Text vorgelesen hat, erklirt der Lehrer
den Anfangstekbir in seinen eigenen Worten und unterstiitzt seine Erldu-
terungen mit Gesten. Dann geht er tiber zu der zweiten Station. ,Qiyam”,
so erklért er, bedeute Stehenbleiben. [Der Lehrer geht auf diese Weise alle
Stationen des Gebets durch.] Danach will er noch einmal die Begriffe fiir
alle sechs Gebetshaltungen von den Kindern horen. Er erklart, sie miiss-
ten die arabischen Begriffe lernen, weil man nicht immer die passenden
deutschen Ubersetzungen finden konne. So ungefihr iibersetzt hieflen die
deutschen Entsprechungen, so der Lehrer weiter: 1. der Anfangs-Tekbir,
2. das Stehen, 3. das Lesen, 4. das Beugen und 5. das Niederwerfen, und
schliefilich 6. das Sitzen. Der Lehrer fordert die Kinder auf, sich die Be-
griffe noch einmal alle anzuschauen und einzuprégen. Eine [bosnische]
Schiilerin fragt, wie man den 6. Begriff richtig lese. Der Lehrer spricht
,Ga'ide-i el-Achire” vor, die Schiilerin spricht ihm nach. Danach ruft der
Lehrer eine Schiilerin auf, die alle sechs Begriffe auswendig aufsagen
kann. Der Lehrer wiederholt die Begriffe noch einmal mit ihren deut-
schen Bedeutungen. Er ldsst die Kinder noch mehrmals die arabischen
Begriffe in tiirkischer Aussprache und mit ihren deutschen Bedeutungen
aufsagen (Protokoll zur Hospitation bei R am 19.02.2008: 1f).”

Der Ausschnitt dokumentiert den ersten Teil der Unterrichtsstun-
de, wo die Schiilerinnen und Schiiler zunéchst die Gebetshaltungen
in ihren Einzelheiten am Text nachvollzogen und die arabischen
Begriffe in tiirkischer Schreibweise und in ihrer ungefihren deut-
schen Bedeutung einprégten. Im zweiten Teil der Unterrichtsstunde

122

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

wurden die Haltungen dann von Freiwilligen vor der Klasse de-
monstriert und vom Lehrer bei Bedarf korrigiert.

In dem Nachgespréch zur Unterrichtsstunde erlduterte der Leh-
rer den Teilnehmern der Hospitationsgruppe seine didaktischen
Entscheidungen. Den Impuls, die traditionelle Eintibung in die Ge-
betshaltungen aus seinem Unterricht zu entfernen und sie durch
die nachvollziehende Arbeit am Text zu ersetzen, leitete der Lehrer
aus den Rahmenrichtlinien her, die fiir den Unterricht ,[e]ine blinde
Ubernahme und unreflektierte Imitation traditioneller Formen der
Glaubenspraxis” ausschlieffen (NK 2003: 4). In der Folge wurde aus
den ,Gebetshaltungen” ein schwer zu vermittelnder Stoff. Denn die
Bewegungen, die zum Gebet gehoren, lernt man, indem man sie
tibt, und nicht, weil man sie gezeichnet sieht und eine detaillier-
te Beschreibung liest. Der Lehrer hat diese Schwierigkeit erkannt
und deshalb in seinen Unterricht die Demonstration der Gebets-
haltungen eingebaut, um den Kindern zu helfen, iiber die Kérper-
bewegungen den Unterrichtsgegenstand leichter zu erfassen und
zu behalten. Allerdings dufierte der Lehrer im Nachgesprach seine
Unsicherheit dartiber, ob die Demonstration der Gebetshaltungen
ein Instrument der Eintibung und als solches im islamischen Reli-
gionsunterricht zuldssig ist. Fiir die Lehrkrifte der Hospitations-
gruppe blieb auch in der Diskussion unklar, wo die Grenze zwi-
schen Ubung und Einiibung im Unterricht liegt beziehungsweise ob
die Rahmenrichtlinien eintibende Instrumente mit reflektierenden
zu kombinieren erlauben. Im Gesprich ging es um die Interpreta-
tion des folgenden Abschnitts aus den Rahmenrichtlinien:

»Dabei geht es im Unterricht um die Begegnung mit Glaubenserfahrun-
gen und Glaubenspraxis und um deren Reflexion; der Unterricht ist nicht
der Ort des praktischen Glaubensvollzugs (NK 2003: 6).”

Die Unterrichtsstunde zum Gebetsablauf begann mit der Rezita-
tion einer Sure. Die kurze Sequenz bietet ein Beispiel dafiir, wie
der Lehrer einen klassischen Unterrichtsgegenstand des Stoffver-
teilungsplans, einen ,Gebetstext”, aus der bloffen Eintibung hin zu
einer reflektierenden Draufsicht weiterentwickelt hat. Der folgende
Ausschnitt aus dem Hospitationsprotokoll zeigt, dass der Lehrer in
diesem Geschehen der einzige ist, der noch praktiziert:

~Der Lehrer fragt die Kinder, was sie zu Beginn der Unterrichtsstunde
immer zuerst machen wiirden. Ein Schiiler antwortet: Koranlesen. Dar-

123

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

aufhin bringt ein Schiiler dem Lehrer einen reichverzierten Koran nach
vorne. Der Lehrer rezitiert daraus die al-fatiha im arabischen Original.
Er schliefit das Buch und sagt, dies sei eine Sure aus dem Koran und sie
heiBe al-fatiha. Der Lehrer sagt, die Bedeutung der Sure wiirden sie jetzt
gemeinsam horen. Er startet einen CD-Player und man hért einen Mann
die deutsche Ubersetzung der Sure lesen. Der Lehrer erklart, dass sie die-
se Sure jeden Tag in jedem Gebet lesen (Protokoll zur Hospitation bei R
am 19.02.2008: 1).”

Zwar sei es nicht Ziel des islamischen Religionsunterrichts, dass die
Kinder in jeder Woche eine Sure auswendig lernen. Sie kénnten aber
durchaus den Unterricht mit dem Lesen einer Sure beginnen, so er-
klarte der Lehrer im Nachgespréch. Die zitierte Unterrichtssequenz
besteht aus zwei Teilen: Mit dem Rezitieren der Sure im Original
ermoglicht der Lehrer den Kindern eine Begegnung mit seiner reli-
giosen Praxis, sofern man die regelgeleitete Rezitation (tagwid) als
rituelle Handlung einordnet. Fiir die Einordnung der Rezitation ist
die Auerung des wissenschaftlichen Mitarbeiters am Lehrstuhl
fir islamische Religionspddagogik in Osnabriick aufschlussreich.
Mizrap Polat ndmlich weist darauf hin, dass die Fahigkeit zur Re-
zitation, eben weil sie als gottesdienstliche Handlung gelte, fiir die
Anerkennung der Lehrkréfte durch Eltern und Gemeinden hilfreich
sei (Polat 2008: 96).

In der protokollierten Unterrichtsstunde nun ist die Rezitation
nicht als Teil einer religiosen Praxis ausgewiesen. Die Kinder sind
Zuschauer und Zuhérer. Die Ubersetzung ins Deutsche und die Ein-
ordnung der Bedeutung der al-fatiha fiir die religiose Praxis schafft
eine zusitzliche Distanz. Im Nachgesprich ordnet der Lehrer auch
dieser Sequenz ein kognitives Lernziel zu: Die Kinder sollen die al-
fatiha im Original mit ihrer deutschen Bedeutung kennenlernen.

In der christlichen Religionsdidaktik wird, durchaus kontrovers,
diskutiert, ob fiir guten evangelischen oder katholischen Religions-
unterricht heute das Eintiben als Eintauchen in die religiose Praxis
oder als probeweise Praxis als wesentlich gelten sollte:

»Es geht im Religionsunterricht mit Blick auf Religion und Religionen so-
mit weder um blofle Vorfithrung, noch um blofie Einiibung, sondern es
geht immer um beides ineins: um eine Vorfithrung, die, was sie zeigt, im-
mer auch ,einiibt” - in dem Sinne, dass sie wirkliche Begegnung, Heraus-
forderung, Selbst-Befragung usw. initiieren will; um eine Einiibung, die
das, woran sie teilhaben ldsst, immer auch ,vorfiithrt“ - in dem Sinne,

124

- am 14.02.2026, 08:12:27.


https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

dass sie aus dem auratischen Bann religioser Ausdrucksformen [...] stets
auch wieder herausfiihrt, um diese Formen in (kritisch-)analytisches Ver-
stehen einzuholen (Englert 2004: 91f).”

Werner H. Ritter schreibt iiber den Religionsunterricht in der
Grundschule, er miisse

»Kindern beim Aufbau von religiosen Deutungs- und Partizipationskom-
petenzen behilflich sein. Da Stille, Meditation und Gebet zur Eigenlogik
christlicher Religion gehoren, ist Religionsunterricht von der Grundschu-
le an gehalten, SchiilerInnen das Kennenlernen solch grundlegender Voll-
ziige gelebter christlicher Religion (zumindest probeweise) zu vermitteln,
was das - zwanglose ~ Uben und Sich-Einiiben einschlieft [Hervorhebung
im Text] (Ritter 2006: 313).”

Englert und Ritter gehen fiir den christlichen Religionsunterricht
von der Annahme aus, dass Schiilerinnen und Schiiler aus nominell
christlichen Elternhdusern tiberwiegend nur noch in der Schule die
Moglichkeit zur Begegnung mit dem gelebten Glauben haben. Im
Unterschied dazu setzen die niedersédchsischen Rahmenrichtlinien
fiir muslimische Kinder eine Lebenswelt voraus, in der religiose
Praxis zwar erfahrbar ist, aber in vielen Fillen orientiert an Werten
und Normen, die mindestens teilweise die Entwicklung des Kindes
hin zu einem demokratiefdhigen, selbstbestimmten Biirger behin-
dern. Infolgedessen stellt der Text die Reflexion der religidsen Praxis
in den Vordergrund. Die Lehrpline anderer Bundesldnder treffen
durchaus andere Entscheidungen zum Umgang mit der religidsen
Praxis. Dem bayerischen Lehrplan fiir den Schulversuch Islamun-
terricht zufolge beispielsweise sollen die SchiilerInnen bereits ab
der ersten Klasse in das rituelle Gebet eingetibt werden. Eintibend
unterrichtet werden die rituelle Waschung, das Auswendiglernen
von Suren sowie der Ablauf des Gebets (BSfUK 2004: 8f).

In unserem Beispiel ordnet der Lehrer einen vorgegebenen
Stoff, den ,Gebetsablauf” bezogen auf ein kognitives Lernziel an:
Die Kinder sollen den Ablauf des rituellen Gebets im Detail zu be-
schreiben lernen. Es gelingt ihm jedoch nicht, den Stoff im Sinne
der vorgegebenen Unterrichtsziele ,Begegnung mit dem gelebtem
Glauben” und ,Reflexion” zu gestalten. Fiir den Islam als Lehre
mag das rituelle Gebet zwar von kategorialer Bedeutung sein. Aber
die Frage, wie Kinder, wenn sie nicht (mehr) in die Glaubenspra-
xis eingetibt werden sollen, im detaillierten Ablauf des Gebets dem

125

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

gelebten Glauben begegnen und wie sie dartiber hinaus tiber das
rituelle Gebet zu reflektieren lernen kénnen, bleibt unbeantwortet.

Das Dilemma des Lehrers, einen klassischen Unterrichtsinhalt
sichern zu wollen, ihn aber nicht mit einem iibergeordneten Un-
terrichtsziel verbinden zu kénnen, ist kein personliches, sondern
in Rahmenrichtlinien wie Stoffverteilungspldanen angelegt. Unter-
richtsgegenstidnde sind historisch, im Gedé&chtnis der Menschen
und auch von ihrer inneren Logik her mit bestimmten Methoden
und Zielen verbunden. Sie sind nicht aus diesem Verband zu l6sen
und mit neuen Methoden und Zielen zu verkniipfen, ohne sie neu zu
konstruieren und zu begriinden. Diese Aufgabe gehort in die Han-
de von Lehrplanerinnen. Die niedersidchsischen Rahmenrichtlinien
jedoch haben einen vom Zentralrat der Muslime in Deutschland (ZMD)
als kanonisch verstandenen Stoffplan unbearbeitet iibernommen.
Fir den Lehrer steht folglich der ,Gebetsablauf” zunéchst ganz
selbstverstdndlich in einem festen Zusammenhang mit dem Ziel,
ihn zu erlernen, und zwar durch Eintibung. Als QuereinsteigerIn-
nen unterrichten viele Lehrkrifte die Stoffe oft erst einmal in ihren
aus der maktab oder aus dem islamischen Religionsunterricht der
Herkunftslander bekannten Arrangements. In der Tiirkei beispiels-
weise gehort die Eintibung in den Aufgabenbereich des schulischen
Islamunterrichts. Cemal Tosun, Professor fiir islamische Religions-
pédagogik und Leiter des Lehrstuhls fiir Religionslehrerausbildung
an der Universitdt Ankara zdhlt zu den Aufgaben der Lehrkrifte im
Fach Din ve Achlaq Dersleri:

~Dazu beitragen, dass die Schiiler mit der Ausiibung von Andachtsiibun-
gen wie dem rituellen Gebet, dem Fasten, der Wallfahrt und der Pflichtab-
gabe vertraut sind (Tosun 2008: 142).”

Wenn die Lehrkrifte in einer deutschen Schule im Unterricht ste-
hen und feststellen, dass das traditionelle Arrangement aus Stoffen,
Methoden und Zielen fiir das Format des Religionsunterrichts in
Deutschland nicht geeignet ist, oder dass sie quer zu tibergeord-
neten Erziehungszielen liegen, gehen sie zuallererst auf die Suche
nach neuen Unterrichtsmethoden. Dahinter steht die Annahme,
dass ein als fest geltendes Wissen in der deutschen Schule blof8 an-
derer Vermittlungsmethoden bedarf.

In welcher Weise Lehrkréfte schliefSlich mit der Erweiterung ih-
res methodischen Riistzeugs tiber die Katechese hinaus auch die

126

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

Unterrichtsinhalte modifizieren, veranschaulicht das folgende Bei-
spiel. Eine Lehrerin berichtet von ihrer Ubersetzung des zur tra-
ditionellen Katechese gehtrenden Unterrichtsgegenstands hagg/
Hadsch in die Frage: Wie widmet der Pilger sich Gott? Die Unter-
richtsreihe integriert einiibende Elemente , provisorisch” - wie die
Lehrerin es ausdriickt:

[...] und in der vierten Klasse wird dann halt ganz ausfiihrlich die gan-
ze Pilgerfahrt mit allen Stationen durchgenommen, so dass die Kinder
dann halt auch vielleicht nachvollziehen kénnen, was macht ein Pilger
dort alles, welche Stationen macht er, wie widmet er sich Gott? Das sind
ja auch ganz extreme Sachen, die die dann da machen, und wir werden
das dann mit den Kindern gemeinsam versuchen anhand der Stationen
mitzumachen. Nur so provisorisch natiirlich, aber ich hatte das Gefiihl,
damals wo ich das gemacht hatte, die Kinder haben das gut aufgenom-
men, haben es verstanden und haben sich auch irgendwie mit dem The-
ma identifizieren konnen. Also die haben auch die ganzen Stationen, wir
sind auch sieben Mal um die Kaaba rumgegangen, haben auch gebetet
am Berg Arafat, es war alles so, vom Ablauf her genau so wie es bei der
Pilgerfahrt ist (Protokoll des Nachgespréichs mit S am 2711.2007: 3).

Die Lehrerin will, dass die Kinder verstehen, sich identifizieren
und ,mitmachen”, wenn auch nur probeweise, dhnlich wie Ritter
und Englert dies vorsehen. Im Unterschied zu dem Lehrer aus dem
vorangegangenen Beispiel, der in gutgemeintem Abstand zur blin-
den Imitation den Gebetsablauf iiberwiegend an Texten erliutert
und sich nicht traut, die Kinder mitmachen zu lassen, wihlt die
Lehrerin mit einem Lehramtsstudium im Hintergrund mit sicherer
Hand ein nicht dem Fundus islamischen Unterrichts entstammen-
des, sondern ein eintauchendes Instrument. Das Ritual der Pilger-
fahrt nach Mekka fiir Kinder zum probeweisen Eintauchen nach-
zustellen ist der islamischen Katechese fremd. Ihr entspricht das
Einiiben als Auswendiglernen der fiir die Pflichten nétigen Texte
und Bewegungsabldufe, wiahrend das Eintauchen in die religiose
Praxis im traditionellen Milieu der Moschee und des Elternhau-
ses immer ein echtes Teilnehmen ist, das nie nur probeweise oder
didaktisch arrangiert ist.

In der Diskussion zeigten die Lehrkrafte in den drei angefiihr-
ten Beispielen, dass sie nicht auf Elemente der religiosen Praxis
verzichten wollen: Der Lehrer liefd die Gebetshaltungen schliefslich
doch ansatzweise tiben; in einer anderen Sequenz zeigte er mit dem

127

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

Rezitieren einer Sure ein Stiick seiner religiosen Praxis; und die
Lehrerin nahm die Kinder mit auf eine imaginéare Pilgerfahrt. Die
Beispiele lassen sich zu dem Motto biindeln: Wir brauchen die Ein-
iibung, aber blind darf sie nicht machen. Lehrerinnen und Lehrer
ordnen den Elternhiusern und Moscheen die ,blinde Ubernahme”
als Erziehungsmodus zu, wéhrend sie der Schule die Erziehung zur
Kritikfahigkeit tiberantworten:

,Diese blinde Ubernahme, das ist ja eben gerade nicht das Ziel des Unter-
richts, wir sollen ja den Kindern auch Kritikfahigkeit mitgeben, sie sollen
ja nicht diese blinde Ubernahme, das was sie von zuhause aus mitge-
bracht haben, lernen. [...] Und daher haben wir vielleicht auch das Prob-
lem, weil ich mochte nicht dass die Kinder einfach irgendwas lernen, die
sollen auch mitdenken (Protokoll der Gruppendiskussion mit LehrerIn-
nen in Niedersachsen am 27.3.2008: 4).”

Islamisch begriindete
didaktische Entscheidungen

Die skizzierte Diskussion tiber Unterrichtsmethoden und -ziele fiir
denislamischen Religionsunterricht steht nichtin einemislamischen
Begriindungszusammenhang: Die Ziele definiert der Staat und die
Methoden werden als den Inhalten und Zielen folgend verstanden.
Eine Diskussion iiber die islamischen Unterrichtsgegenstdnde wur-
de von den Lehrkraften erst einmal nicht gefiihrt, da diese ja von
den Rahmenrichtlinien und Stoffverteilungspldnen bereits vorge-
geben waren. Wie die Beispiele aus der Praxis gezeigt haben, ist
es allerdings unumgénglich, im Zuge der Operationalisierung der
Stoffe diese zu diskutieren.

Der islamische Religionsunterricht bringt dariiber hinaus man-
nigfaltige Situationen hervor, aus denen heraus Lehrerinnen und
Lehrer islamisch begriindete subjektive Theorien entwickeln. Sol-
che Theorien entstehen dann, wenn verschiedene Lesarten des
Islams in der Praxis oder an ihren Ridndern aufeinander stofsen oder
mit den Konventionen der Schule kollidieren. Sie werden zunéchst
einmal nicht kommuniziert und fithren verschiedene Handlungs-
muster mit sich.

128

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

Das Weggucken, die Auslassung und das bewusste
Nicht-Reagieren als Modi des Umgangs mit
stérenden Normen

Die Unterrichtspraxis zeigt, dass die Kinder bereits mit Kategorien
wie haram, halal und giinah in die Schule kommen und sie auch
richtig anwenden konnen. Erzahlt der Lehrer beispielsweise unter-
stiitzt durch Bilder eine Geschichte von Muhammad, ohne dass der
Prophet selbst zu sehen ist, dann wissen die Kinder arabischer Her-
kunft, dass es haram (verboten), und die tiirkischen Kinder, dass
es giinah (Stinde) ist, den Propheten abzubilden. Aber warum die
Abbildung haram ist, das ist eine Frage, mit der LehrerInnen immer
wieder konfrontiert sind:

Lehrer: ,[...] manche wollen das wissen. Sie haben gefragt, warum diirfen
wir sein Gesicht nicht malen? Ich habe gesagt, wir wissen ja gar nicht,
wie er aussah. Deswegen. Das ist meine Erkldrung. Dann sage ich, dass
es giinah und haram ist. Also noch weiter auslegen tue ich das nicht, die
Kinder verstehen das nicht.” Interviewerin: ,,Und wenn die Kinder selbst
den Propheten malen?” Lehrer: ,Das ist mir egal. Ich radiere das nicht
weg. Wenn die Kinder ein Gesicht malen, dann ist es so. Aber ich gebe
meine Materialien ohne Gesichter heraus. Wenn die Kinder sie dazu ma-
len, dann reagiere ich darauf nicht (Protokoll zur Hospitation bei H am
11.2.2008: 6).”

Das Beispiel zeigt, in welcher Form die Begegnung der Kinder mit
dem Propheten und ihre Auseinandersetzung mit ihm manchmal
bereits im Elternhaus normiert werden. Auch Lehrerinnen und
Lehrer, die im Unterricht von Muhammad als ,unserem gelieb-
ten Propheten Mohammed” sprechen, benutzen ein normierendes
Sprachspiel. Die respektvolle traditionelle Ausdrucksweise, die in
Bezug auf Muhammad Verwendung findet, gehort zu den ererbten
und nicht hinterfragten Wissensbestdnden der erwachsenen Gene-
ration. Folgt der Lehrer dem normierenden Sprachspiel, geht damit
die Verkiindigung einer wesentlichen Glaubensaussage einher. Die
Identifikation mit dem Propheten wird dem Kind nicht freigestellt,
sondern als selbstverstandlich vorausgesetzt beziehungsweise als
Teil des Glaubens angebahnt. Distanz zu der Geschichte und Per-
son Muhammads kann das Kind auf diese Weise nicht herstellen.
Aber auch die Form der Annédherung an den Propheten ist durch
feste Regeln bereits vorgegeben: Sie diirfen ihn verehren und ihm

129

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

nacheifern, aber sie diirfen ihm kein Gesicht geben noch ihn ver-
gottlichen. Allerdings, die Praxis zeigt, dass die Kinder sich mit der
Erklarung des Lehrers, dass wir nicht wissen, wie Muhammad aus-
sah, und ihn deshalb nicht zeichnen sollen, nicht zufrieden geben.
Die Begriindung ist nicht plausibel und deshalb fragen die Kinder
auch immer wieder nach. Schliellich wissen wir genauso wenig,
wie die Gefahrten des Propheten oder seine mekkanischen Gegner
ausgesehen haben und dennoch sind sie in den Geschichten abge-
bildet.

In der Diskussion mit anderen Lehrkréften erklart der Lehrer, er
habe sich von einem Theologen der Universitit Ankara versichern
lassen, dass es erlaubt sei, im Unterricht mit Bildern der Prophe-
ten zu arbeiten, wenn dies helfe, den Kindern den Islam und die
Propheten néher zu bringen. Nur Muhammad bilde er nicht ab.
Seiner Meinung nach ldge jedoch ein seltsamer Widerspruch darin,
einerseits immer zu betonen, der Prophet sei ein Mensch gewesen
und andererseits zu sagen, dass man ihn nicht zeichnen diirfe. Das
wirke ja doch wie eine Vergottlichung. Wie solle er als Lehrer ver-
mitteln, dass der Prophet gelacht und mit Kindern gespielt habe,
wenn er zugleich immer sagen miisse: das ist haram und dies ist
giinah? Zwar sage ihm sein Gewissen, dass er mit Abbildungen ar-
beiten diirfe. Wenn er allerdings die Propheten mit Gesichtern zei-
ge, dann habe er den Widerstand der Eltern zu befiirchten (Proto-
koll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen in Niedersachsen am
27.3.2008: 1).

Lehrerinnen und Lehrer begegnen im Unterricht den Normen,
die Kinder von Zuhause mitbringen. Die Kinder wissen, dass in die
Holle kommt, wer Schlechtes tut, dass der Koran nur im Zustand
ritueller Reinheit beriihrt werden darf, dass es Siinde ist, das Ge-
sicht der Propheten abzubilden und haram, Schweinefleisch zu es-
sen. Solche Normen, seien sie nun religios oder kulturell begriindet,
storen in vielen Fillen den Alltag und das Miteinander in Schule
und Unterricht. Lehrerinnen und Lehrer miissen dann entscheiden,
ob sie Aspekte wie zum Beispiel die Angst vor géttlicher Strafe, die
im Elternhaus stark betont werden, im Unterricht auslassen, ob sie
sie ignorieren und stattdessen andere Eigenschaften Gottes hervor-
heben, ob sie Normen angreifen und richtig stellen oder ob sie sie
aufgreifen und mit den Kindern bearbeiten. Oft lassen Lehrerinnen
und Lehrer im Unterricht den Kindern einen stillschweigend ge-
wihrten Raum, um iiber Normen hinwegzugehen und ihre eigenen

130

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

Vorstellungen zum Ausdruck zu bringen: Da guckt der Lehrer weg,
wenn ein Kind Muhammad zeichnet. Ein Lehrer, der eine Norm
personlich und theologisch begriindet in Frage stellt, kann sich
dennoch dafiir entscheiden, sie als Zugestdndnis an die Tradition
und somit an das religiose Erbe der erwachsenen Generation in sei-
nem Unterricht zu befolgen. Solange er dies tut, bleiben Auslassung
und Betonung die beiden bevorzugten Modi, stérenden Normen zu
begegnen:

Lehrer: ,Ja, damit kommen sie natiirlich. Das wird zuhause erzihlt. Sie
sagen, wenn ich das und das mache, dann komme ich in die Holle. Wenn
ich das mache, was gut ist, dann gehe ich ins Paradies. Aber ich themati-
siere das nicht.” Interviewerin: ,Sie lassen das dann so stehen?” Lehrer:
»Ja, ich lasse das so stehen (Protokoll zur Hospitation bei H am 11.2.2008:
14£).”

Einige Lehrkréfte zeigen eine gewisse Scheu, Zuriickhaltung oder
sogar einen Unwillen gegentiber der Behandlung von Jenseitsvor-
stellungen im Unterricht der Grundschule. Sie duflern die Ansicht,
es sei fiir die Kinder zu friih, tiber das Jenseits zu sprechen. Zu-
gleich berichten die Lehrenden, dass die Kinder bereits mit Vorstel-
lungen von Holle und Paradies, von Teufel und Engel in die Schule
kommen und diese immer wieder in den Unterricht einbringen.
Die Lehrerschaft reagiert darauf oft mit dem bekannten Muster
der Auslassung oder sogar mit einer expliziten Zurtickweisung des
Themas (Protokoll zur Hospitation bei H am 11.2.2008: 16; Protokoll
zur Hospitation bei B am 28.11.2007: 1, 5f).

Die Betonung als Gegengewicht zu storenden Normen

Einige Lehrkréfte formulieren es als Aufgabe des schulischen Reli-
gionsunterrichts, Gegenakzente zu setzen zu Gottesvorstellungen,
die sie zwar theologisch nicht angreifen, die sie aber als nicht alters-
gemaf3 verstehen:

Lehrerin: ,Bei uns wird immer wieder schwarz und weif3, Holle und
Paradies betont. Uber die Grauténe dazwischen wird nicht so viel ge-
sprochen. Deswegen betone ich immer wieder in meinem Unterricht:
Gott verzeiht auch wenn man einen Fehler macht. [...] Man kann Fehler
machen. Ohne Fehler existiert kein einziger Mensch. [...] Gott sieht auch
was man Gutes tut. Unsere Fehler bleiben nicht immer und ewig. Mit

131

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

diesem Schuldgefiihl zu leben ist nicht einfach fiir die Kinder. Und diese
Methodik benutzen sehr viele Eltern. Sie sagen nein, wenn du das und
nicht jenes machst, Gott bestraft dich! Der strafende Gott wird im tra-
ditionellen Islam betont. Deswegen versuche ich in der Schule nicht den
strafenden sondern den verzeihenden Gott, den verstindnisvollen Gott,
aufzubauen (Protokoll zur Hospitation bei B am 28.11.2007: 6f).”

In dem Zitat deuten sich verschiedene Entscheidungsmoglichkeiten
an: Die Lehrerin kann die Dimensionen der Bestrafung und Beloh-
nung zunichst auslassen und dafiir andere Eigenschaften Gottes
betonen. In diesem Fall muss sie die Auerungen der Schiiler zum
strafenden Gott ignorieren. Die Beobachtung zeigt jedoch, dass die
Anfragen der Schiilerinnen und Schiiler an den strafenden Gott da-
mit nicht beantwortet oder beiseite gerdumt sind. Sie kehren immer
wieder und nehmen viel Raum ein. Die Betonung als Gegengewicht
kommt im Unterricht nicht nur in Bezug auf Jenseits- oder Gottes-
vorstellungen zum Einsatz, sondern auch fiir das Themenfeld , An-
dere Religionen”. In der Annahme, dies wiirde zur Toleranz der
Schiilerinnen und Schiiler gegeniiber Judentum und Christentum
beitragen, werden im islamischen Religionsunterricht vor allem die
Gemeinsamkeiten der drei groffen monotheistischen Religionen
hervorgehoben. Eine Lehrerin berichtet {iber ihre Bemiithungen wie
folgt:

,Ich wollte, dass die Kinder lernen, dass nicht nur wir an den Einen Gott
glauben, sondern Christen und Juden auch. Meistens bringen die Kinder
von zuhause die Uberzeugung mit, dass die Christen nicht nur an Einen
Gott, glauben, sondern auch an Jesus. Deswegen lehnen sehr viele Musli-
me das Christentum ab. [...] Die Dreifaltigkeit wird im Islam verstanden
als drei Gotter: der Heilige Geist, der Vater und der Sohn; Ich wollte nicht
die Dreifaltigkeit betonen, sondern ich wollte betonen, dass wir alle an
Einen Gott glauben (Protokoll zur Hospitation bei B am 28.11.2007: 4).”

In der Unterrichtsstunde, auf die sich die Lehrerin in diesem Zi-
tat bezieht, betonte sie die Gemeinsamkeiten, wihrend die Kinder
eher auf die Unterschiede orientiert waren. So fragte die Lehrerin
beispielsweise den katholischen Schiiler, der den islamischen Reli-
gionsunterricht besucht, nach den Eigenschaften seines Gottes. Sie
erwartete, dass das Kind solche Eigenschaften nennen wiirde, die
Gott als den gemeinsamen Einen auszeichnen, wie die Allmacht
oder die Barmherzigkeit. Das Kind jedoch sagte, Gott habe ihnen

132

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

Christus geschickt und er diirfe Gott auch malen. Diese Aussage
trug keinerlei Wertung. Sie wurde als blole Feststellung vorge-
bracht. Fiir das Kind waren diese Unterscheidungsmerkmale offen-
sichtlich von grofSer Bedeutung.

Die Orientierung am Koran und am Kind als
Riickversicherung fiir selbstindige Interpretationen

Dass der Koran als erste Quelle der islamischen Lehre im islami-
schen Religionsunterricht eine prominente Rolle spielen sollte, da-
riiber sind sich die Lehrerinnen und Lehrer in Niedersachsen einig.
Auch dass die Kinder lernen sollen, sich im Koran zu orientieren,
mit dem Ziel, irgendwann selbstdndig nach Antworten zu suchen,
ist ein Wunsch der Lehrerschaft. Allerdings gilt dies manchem als
ein fiir die Grundschule unrealistisches Anliegen:

Interviewerin: ,Nehmen Sie denn die Koraniibersetzung von Henning
und tibersetzen die dann nochmal kindgerechter?” Lehrerin: ,Nein, ich
nehme die dann so wie sie ist. Die Kinder sollen auch merken, dass die
Sprache im Koran eine schwierige Sprache ist. Ich sag das auch immer,
das ist die Sprache von Gott, der spricht ja nicht so einfach wie wir! Der
meint das ja auch ganz anders, vielleicht verstehen wir das auch nicht.
Wir konnen auch nicht alles so gut verstehen was er sagt. Und den Kin-
dern wird dann auch bewwusst, dass das nicht so einfach ist. Wir reden
tiber einzelne Begriffe, was konnte das heiflen, was konnte dies heifien,
und dann versuchen sie zu verstehen (Protokoll des Nachgesprachs mit
P am 27.11.2008: 32).”

Auch fiir die Lehrerinnen und Lehrer selbst ist ein eigenstandiger
Zugang zum Koran nicht selbstverstiandlich. Sehr behutsam neh-
men sie die Diskussion dartiber auf, ob sie den Koran auslegen und
inwiefern sie ihre personliche Lesart auch im Unterricht zum Aus-
druck bringen diirfen. Einige meinen, dass Lehrerinnen und Leh-
rer verschiedene Auslegungen lernen sollten, um sie dann an die
Kinder weiterzugeben. Die selbstdndige Interpretation der Quellen
siedeln sie auflerhalb der eigenen Reichweite an. Géangige Praxis
ist es, sich an den Glossaren aus den Koraniibersetzungen in die
eigene Muttersprache zu orientieren, um sich ein Thema fiir den
Unterricht zu erschliefen. Um jedoch eine Geschichte erzihlen zu
konnen, reicht in vielen Fillen der Koran nicht aus. Die koranischen
Fragmente miissen aufgefiillt und interpretiert werden. Und sobald

133

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

eine Lehrkraft beginnt sich zu fragen, ob eine Geschichte plausibel
oder kindgerecht ist, sobald sie beginnt zu recherchieren, braucht
sie Auswahlkriterien:

Lehrerin: ,,Ich mochte schon, dass sie da dann mitdenken mitfiihlen mit-
erleben. Daher schreib ich vieles um und bei meinen Recherchen merk
ich auch, dass vieles falsch ist, also viele Quellen. Manche sagen es so
und manche sagen es so, es ist sehr unterschiedlich. Und dann guck ich
halt lieber in den Koran und sage aha, so ist es. Zum Beispiel mit der Ge-
schichte von Abraham, mit dem Sohn Ismael und Isaak, da gehen wir ja
komplett davon aus, dass es Ismael ist, der geopfert werden muss. Aber es
steht ja im Koran nicht so und da muss man halt immer aufpassen. Wie
macht man das? [...] Da steht gar kein Name aber in allen Biichern steht
der Name Ismael, in allen Biichern! [...] und dann weifs man halt immer
nicht, soll man das jetzt so tibernehmen oder muss man schon ein biss-
chen vorsichtig sein?” Interviewerin: ,Und wie entscheiden Sie sich dann
in so einem Fall?” Lehrerin: ,Dann lieber nach dem Koran.” Interview-
erin: , Also keinen Namen.” Lehrerin: ,,Keinen Namen. [...] Obwohl wir
nach den Hadithen wissen dass es Ismael ist, aber es steht ja nicht so im
Koran.” Interviewerin: , Also fiir Sie ist die erste Quelle der Koran?” Leh-
rerin: ,Ja.” Interviewerin: ,Und die Hadithe nehmen Sie wann zur Hilfe?”
Lehrerin: ,Wenn ich das im Koran nicht finde, was ich suche und ich
gucke auch gern in christliche Biicher, weil, es ist ja nicht verboten, man
kann sie ja ergénzen und einiges fehlt ja. Einiges ist nicht so ausfiihrlich
im Koran beschrieben worden, weil der Koran auch davon ausgeht, dass
man die anderen Biicher zu Hilfe nimmt, und daher guck ich gerne in
alle Biicher, wenn ich es nicht weif$ oder ich frag Kollegen, rufe an. Aber
ich entscheide mich wie gesagt dann, wenn es sehr kritisch ist schon nach
dem Koran, aber dann auch wieder kindgerecht, also fiir mich stehen die
Kinder im Vordergrund, dass die Kinder es verstehen kénnen (Protokoll
des Nachgesprichs mit P am 27.11.2008: 21f).”

An dem Zitat wird deutlich, in welcher Weise sich die Lehrerin ab-
sichert. Sie kann sich gegen die tiberkommene Meinung, also die
Meinung der Mehrheit, entscheiden, solange sie ihre Entscheidung
mit dem Koran zum einen und mit dem Kind zum anderen begriin-
det. Auch in der Gruppendiskussion war erkennbar, dass der Koran
fiir die Lehrerinnen und Lehrer die Riickversicherung schlechthin
darstellt. Er ist ihnen kleinster gemeinsamer Nenner aller Musli-
minnen und Muslime und kann somit als Orientierung dafiir die-
nen, was im Unterricht iiber den Islam gelehrt werden sollte:

134

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

Lehrerin: ,Ich kann den Eltern gegeniiber selbstbewusster auftreten wenn
ich sage, ich habe einen Lehrplan, ich habe eine Quelle im Koran, ich ver-
mittle nichts Falsches. Dabei muss ich berticksichtigen, dass bestimmte
Gruppen etwas vielleicht nicht haben, aber wenn es im Koran steht dann
sind wir uns einig (Protokoll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen in
Niedersachsen am 27.3.2008: 2).”

Wohin es fithren kann, wenn man Kindern den Raum lasst, einer
eigenen, vielleicht auch vorldufigen Interpretation zu folgen, erhellt
das folgende Beispiel. Die Lehrerin berichtet darin tiber ein Rollen-
spiel, das sie im Unterricht zu der Geschichte von Abraham und
Hagar inszenierte und in dessen Verlauf eine Schiilerin von der
tiberlieferten Rolle Hagars abwich um sie neu zu fiillen:

~Abraham ldsst Hagar in der Wiiste und sagt: du bleibst jetzt in der Wiis-
te mit Ismael und ich muss jetzt gehen, ich lass euch hier und normaler-
weise sagt sie: Ach, wenn Gott das so will, dann bleib ich. Diese Hagar ist
aber eine moderne Hagar, die ist so sauer auf Abraham, dass sie dann in
dem Moment, also dass das Kind in dem Moment sagt: Sag mal warum
bleib ich denn in der Wiiste? Warum lasst du mich hier in der Wiiste mit
meinem Kind, mit deinem Kind! Was soll denn das! [...] Sie war richtig
sauer: Lass doch deine alte Frau in der Wiiste und nicht mich! [...] Sie war
dann richtig aufier sich und dann wusste der Abraham gar nicht was er
antworten soll. [...] Das ist die moderne Hagar die im Jahr 2000 lebt, also
die Hagars, die machen das jetzt nicht mehr mit, die lassen sich nicht in
die Wiiste schicken (Protokoll des Nachgesprédchs mit P am 27.11.2007:
24)”

Uber den ungeplanten Verlauf des Rollenspiels wird deutlich, dass
viele Handlungsmotive aus den Prophetengeschichten eben zuerst
einmal nicht oder nur schwer nachzuvollziehen sind. Es bedeutet
schwere Arbeit, zu verstehen: Wie kommt es, dass Hagar hinnimmt,
dass Abraham sie mit ihrem Kind in der Wiiste aussetzt?

Islam als Kanon verbindlicher Normen versus Islam
als diskursive Praxis

Die Diskussion dariiber, was Islam in Schule und Unterricht sein
sollte, welche Inhalte also in der Grundschule unterrichtet werden
sollten, ist unter den Lehrkréften in Niedersachsen in vollem Gan-
ge. Es dominiert die Auffassung, dass es einen Kern der islamischen
Lehre gebe, auf den sich alle Musliminnen und Muslime einigen

135

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

konnten und der demzufolge als festes Wissen weitergegeben wer-
den sollte:

Lehrer: ,Ich vermittele Kenntnisse, die alle Muslime kennen. Es gibt lei-
der immer dieses Mischmasch zwischen Kultur und Religion. Und das
miissen wir irgendwie auch trennen, weil wir haben Kinder aus ver-
schiedenen Kulturen und Eltern verschiedener Traditionen. Wenn wir
wirklich uns auf die Kenntnisse im Islam beschrinken, haben wir viel
weniger Probleme (Protokoll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen in
Niedersachsen am 27.3.2008: 5f).”

In der Praxis jedoch stoflen die Lehrerinnen und Lehrer mit der
Unterscheidung von Kern und Rand an ihre Grenzen. Denn welche
Inhalte zu den Kernbestandteilen der Religion gehéren und ob die-
se als verbindlich zu vermitteln sind: Diese Fragen werden bisher
nicht verhandelt.

Lehrerin: ,Wenn Sie in einer so klaren Sprache sagen: Alkohol trinken
ist verboten! Wer Alkohol trinkt ist kein Muslim. Das ist eine klare Spra-
che. Dann grenzen Sie die Leute aus, die Alkohol trinken. [...] Was pas-
siert dann? Die Kinder werden abgemeldet natiirlich. Das Kind geht nach
Hause, der Vater trinkt Alkohol. Aha sagt das Kind, Vater, ich hab gehort,
dass du kein Muslim bist, weil du Alkohol trinkst. Dann schafft man
Konflikte zuhause (Protokoll zur Hospitation bei B am 28.11.2007: 18).”

Die Lehrenden erleben es als schwere Last, es allen Beteiligten
Recht zu machen, aber sie lehnen dies als Aufgabe an sich nicht ab.
Sie anerkennen grundsitzlich das Recht der Eltern, ihren Glauben
so zu leben, wie sie es fiir richtig halten. Dennoch, die Spannung
zwischen dem Anspruch dessen, was sie als islamische Lehre iden-
tifizieren und der individuellen Aneignung beziehungsweise dem
gelebten Glauben didaktisch abzubilden ist fiir sie nicht nur hand-
werklich ein grofies Problem:

Lehrerin: ,Wir haben einmal iiber die Speisen gesprochen, und da sagte
ein Kind: Ich esse Schweinefleisch. Da hab ich gesagt, das ist deine Sache,
aber da habe ich den Fehler gemacht und gesagt: Aber laut Islam darf
man das nicht. Da hat die Mutter das Kind abgemeldet. Andere Eltern
melden ihre Kinder ab, wenn wir die Propheten mit Gesichtern zeigen. Es
ist wirklich schwer, es allen Recht zu machen (Protokoll der Gruppendis-
kussion mit LehrerInnen in Niedersachsen am 27.3.2008: 2).

136

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

Einige Lehrkréfte versuchen das Dilemma dadurch zu l6sen, dass
sie die Verbindlichkeit der Normen, die sie religits begriinden,
mit dem Respekt vor der Privatsphére des Einzelnen koppeln, so
dass die Einhaltung oder Nichtbefolgung der Regeln der sozialen
Kontrolle entzogen und zur Gewissensentscheidung des Einzelnen
wird:

Lehrerin: , Als Beispiel hier wurde das Schweinefleisch erwéhnt. Ich fin-
de es nicht falsch zu sagen im Koran steht ein klares Verbot. Das ist kein
Fehler. Ob sie damit leben konnen oder nicht ist was anderes. Mir miissen
sie nicht erzédhlen, ob sie das essen oder nicht, das ist eine persénliche
Sache. [...] Eine Sache miissen wir unseren Kindern beibringen, dass es
eine Privatsphére gibt. Also das ist nicht normal, dass sie mich fragen, ob
ich bete oder nicht. Das ist meine Sache. Ich werde auch die Kinder nicht
danach beurteilen, ob sie das was sie bei mir gelernt haben, ausiiben wer-
den. Das wird nicht beurteilt, das wird nicht einmal gefragt. Die Informa-
tion haben sie erhalten, es ist mir wichtig, dass sie den Sinn verstanden
haben, was gelernt haben, mehr nicht! Ob sie praktizieren oder nicht das
ist nicht unsere Sache, und das gleiche gilt auch fiir uns. Bestimmte Fra-
gen miissen wirklich offen bleiben (Protokoll der Gruppendiskussion mit
LehrerInnen in Niedersachsen am 27.3.2008: 2, 5).”

Die Beziehung des Einzelnen zu Gott muss dieser Haltung zufol-
ge vor der Offentlichkeit geschiitzt werden. Der Respekt vor der
Privatsphére verbietet in der Konsequenz jede Nachfrage nach der
personlichen Religiositit. Die Entscheidung fithrt die Lehrenden je-
doch gleich in das ndchste Dilemma. Denn auf diese Weise kann
die Begegnung mit dem gelebten Glauben, eines der zentralen An-
liegen des Religionsunterrichts, nicht stattfinden. Und der Unter-
richt bleibt eine reine Informationsveranstaltung.

Die niedersichsischen Rahmenrichtlinien zeigen, dass der Staat
eine Integration des Islams als Religion in die offentliche Schule
iiber seine Dekulturation versucht. Dabei werden die mu‘amalat,
alle Normen, die zwischenmenschliche Beziehungen regeln, aus
dem Kernbereich des Islams verdringt, so dass nur die ‘ibadat, ver-
standen als die Pflichten gegeniiber Gott, bleiben. Soziale Normen
werden stattdessen von der dominanten Kultur, festgelegt in den
Léanderverfassungen und Schulgesetzen, aber auch in deren Inter-
pretationen durch Rahmenrichtlinien fiir den evangelischen oder
katholischen Religionsunterricht, iibernommen. Wenn aber, wie
Stefano Allievi schreibt, Religionen fest eingebettet sind in Kulturen

137

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

und umgekehrt Kulturen tief eingebettet sind in Religionen, und
diese Nahe sich bereits in der etymologischen Bedeutung von Kult
und Kultur erweist, kann das Gewordensein einer Religion nicht
ohne ihren kulturellen Kontext verstanden und vermittelt werden
(Allievi 2008: 3). Und doch baut der niedersachsische Staat darauf,
dass Musliminnen und Muslime ihre Religion dekulturieren, in der
Annahme namlich, dass Konflikte auf kulturelle Faktoren zuriick-
zufiihren sind.

Die Praxis des islamischen Religionsunterrichts jedoch zeigt in
vielen Beispielen, dass die Unterscheidung von Kultur und Religi-
on oder von Kern und Rand aufgegeben wird und die personliche
Glaubens- beziehungsweise Gewissensfreiheit und die Individua-
litat der Aneignung einer religiosen Tradition als Voraussetzungen
fiir den islamischen Religionsunterricht Anerkennung finden:

Lehrerin: ,Einige Kinder essen auch in der Schule Brétchen mit Wurst,
Schweinefleisch oder so was, ich weif3 es nicht; keiner weif3 das eigentlich.
Aber trotzdem rufen die Kinder: schau! Schweinefleisch! Dann hab ich
gesagt, wir machen sofort einen Stuhlkreis und dann wir sprechen da-
riiber. Ich habe gesagt, jedes Kind hat jetzt eine Aufgabe: geh nach Hause
und da frag bei den Eltern, ob du Schweinefleisch essen darfst oder nicht.
Dann reden wir nochmal in der nichsten Stunde dariiber. Einige sagen,
ich darf nicht essen, einige sagen doch ich darf essen und dann sprechen
wir in der Gruppe dariiber. Dann sage ich okay, jeder muss selbst ent-
scheiden, was er essen will und was er nicht essen will. [...] Keiner iibt
Druck aus bei dir, dass du unbedingt essen sollst. Du entscheidest fiir
dich selbst, sie entscheidet fiir sich selbst, und dann am Ende respektie-
ren wir uns auch gegenseitig. [...] und dann redet man tiber die Thema-
tik, man zieht sich nicht einfach zuriick. [...] Die Probleme sind da. Wenn
ich nicht dariiber spreche, dann gibt es jeden Tag Krach (Protokoll zur
Hospitation bei B am 28.11.2007: 19).”

Zur religiosen Urteilsfahigkeit von muslimischen
Religionslehrerinnen und -lehrern

Die Schwierigkeit fiir die Lehrerinnen und Lehrer in Niedersach-
sen, dem islamischen Religionsunterricht ein Profil zu geben, liegt
in den unterschiedlichen Erwartungen, die an sie herangetragen
werden, begriindet. Die Rahmenrichtlinien formulieren die Anfor-
derung, der Unterricht soll Ort der Begegnung mit Glaubenspra-
xis, aber nicht Ort des Glaubensvollzugs sein. Die Gegenstdnde

138

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

des Stoffverteilungsplans wiederum legen in ihrer traditionellen
Aufstellung nahe, einzuiiben und zu verkiinden, also Unterricht so
zu wiederholen, wie die Lehrerinnen und Lehrer ihn selbst wahr-
scheinlich in ihrer Kindheit genossen haben: als Katechese. Die
Schura Niedersachsen schliefSlich und somit ein Teil des Runden Ti-
sches tragt an die Lehrerinnen und Lehrer ganz unmissverstand-
lich die Erwartung heran,

~dafl die Lehrkrifte praktizierende Muslime sind, indem gerade auf
Grundschulniveau das personliche Vorbild wichtiger als die intellek-
tuelle Wissensvermittlung ist. S-N [Schura Niedersachsen, Einfiigung
LM.] mochte tiber die Moscheen den Eltern guten Gewissens sagen kon-
nen: bitte schickt die Kinder in diesen Unterricht. Es ist ein authentischer
Islam, ihr kénnt euch auf die Lehrer und Lehrerinnen als Vorbilder im
Glauben verlassen (Vladi 2007: 4).

Dieses Argument weiterfithrend fragt die Schura Niedersachsen
schliefllich kritisch an, ob ein Lehrer, der selbst noch nicht den
Hadsch gemacht hat, die Pilgerfahrt im Unterricht behandeln kén-
ne. Der Staat betont in den Rahmenrichtlinien das Bildungsideal
der Miindigkeit. Dies allerdings setzt voraus, dass zuallererst Leh-
rerinnen und Lehrer miindig sind und ihre Glaubensentscheidung
frei treffen konnen. Ob sie den Islam praktizieren oder nicht hat da-
mit nicht einmal zu tun, sondern ist wiederum nachrangig. In die-
sem Ineinander von Anforderungen stehen die Lehrerinnen und
Lehrer im Unterricht. Die Erwartungen an die muslimischen Reli-
gionslehrkrifte treffen offensichtlich besonders die Frauen. In der
Gruppendiskussion duflerten die Lehrerinnen den Eindruck, dass
sie von den Kindern in viel stirkerem Mafle als ihre ménnlichen
Kollegen auf ihr Muslimsein angesprochen werden. Da sie kein
Kopftuch triigen, so erklarten die Frauen, sei fiir ihre Umgebung
nicht selbstverstdndlich, dass sie gldubig sind, dass sie praktizieren
und dass sie sich als Musliminnen verstehen. Der folgende Auszug
aus der Gruppendiskussion zeigt, wie die Lehrerinnen sich mit den
Schiileranfragen auseinander setzen:

Lehrer: ,Wenn ich im Unterricht sage, Fasten ist schon, Fasten ist Pflicht
und so weiter. Und das Kind fragt mich, ob ich faste und erwartet, dass
ich ja sage, dann sage ich ja.”

Lehrerin 1: ,Fasten ist eine Sache zwischen mir und Gott. Das geht das
Kind nichts an.”

139

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

Lehrerin 2: ,Ich habe die Erfahrung gemacht, dass Ehrlichkeit gut an-
kommt. Ich habe ja auch eine Erkldrung dafiir, dass ich an dem Tag nicht
fasten kann, aus gesundheitlichen Griinden, dann akzeptieren die das
auch, die Kinder sind ja auch nicht so.” [...]

Lehrerin 3: ,Die Kinder laufen dir so lange hinterher, bis du ihnen eine
Antwort gibst” [.. ]

Lehrerin 1: ,Und wie wirst du die Frage beantworten, warum du kein
Kopftuch tragst?”

Lehrerin 4: ,Dann frag ich erstmal, tragt denn deine Mutter ein Kopf-
tuch? Oder ich frage, miissen denn deiner Meinung nach alle Frauen ein
Kopftuch tragen?” [...]

Lehrerin 3: ,Ein Kind sagte zu mir, es steht doch im Koran, dass man ein
Kopftuch tragen muss, warum tragst du keins? Da hab ich gesagt, ja, das
steht im Koran, aber solange ich das nicht leugne, bin ich immer noch ein
Muslim. Die Kinder wollen das wissen. Dann sagte das Kind ach so ja,
und dann war es gut. Die Kinder brauchen eine Erklarung.”

Lehrerin 2: ,Die Kinder miissen lernen, dass es verschiedene Meinungen
gibt, und damit miissen sie lernen, umzugehen. Die Kinder untereinan-
der haben ja auch verschiedene Meinungen, zum Beispiel was Haribo be-
trifft. Manche essen es und manche lassen sie stehen. Da misch ich mich
auch nicht ein. [...] Die Kinder miissen auch damit klarkommen, dass es
eine Meinungsverschiedenheit dariiber gibt, ob ich jetzt ein Kopftuch
trage oder nicht. Aber hat das jetzt damit zu tun, dass ich eine Musli-
min bin oder nicht? Ich bin es trotzdem und das miissen sie akzeptieren
(Protokoll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen in Niedersachsen am
27.3.2008: 8f).”

Das Erscheinungsbild der Lehrerinnen fordert offensichtlich die
Kinder heraus, die Grenze zwischen Muslimsein und Nichtmuslim-
sein abzufragen. Der Diskussionsausschnitt zeigt, welche Vielfalt an
didaktischen Entscheidungen mit der personlichen Entscheidung,
kein Kopftuch zu tragen, einher gehen konnen. Lehrerin 1 vertritt
die Auffassung, dass die 5 Saulen ebenso wie religios begriindete
Bekleidungsvorschriften in den Bereich der Privatsphire gehéren,
also folglich , das Kind nichts angehen”. Sie wird die Frage danach,
warum sie kein Kopftuch tragt, wahrscheinlich nicht beantworten.
Lehrerin 2 begriindet ihre Entscheidung den Kindern gegentiber in-
nerhalb eines von ihr als islamisch ausgewiesenen Interpretations-
spielraums und tritt innerhalb dessen fiir Respekt vor der Meinung
anderer ein. Sie wird woméglich erkldren, dass manche Muslime
der Meinung sind, dass es ein Kopftuchgebot gibt, und dass ande-
re ein solches nicht aus dem Koran herauslesen. Lehrerin 3 gesteht

140

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NOTIZEN AUS DER DIDAKTISCHEN DiskussioN

angesichts der nicht nachlassenden Fragen der Kinder schliefilich
ein, dass es ein Kopftuchgebot gibt, nimmt jedoch fiir sich in An-
spruch, dass sie sich, solange sie dieses nicht leugnet, innerhalb des
Islams bewegt, selbst wenn sie das Gebot nicht befolgt. Lehrerin 4
schliefilich gibt die Frage, ,,ob denn alle Frauen ein Kopftuch tragen
miissen”, an das Kind zuriick und verschafft sich und dem Kind
dadurch erst einmal einen Raum, um iiber die Reichweite dieser
Frage nachzudenken. Ob sie die Frage schliefilich beantwortet und
in welcher Weise, bleibt offen.

Der muslimische Religionspddagoge Harry Harun Behr pla-
diert fiir einen anderen Weg, namlich dafiir, ,sich als Muslim lieber
dariiber zu definieren, wer man ist und woran man glaubt, als da-
riiber, was man tut und was man unterldsst.” IThm zufolge sind es
die , Elemente des Unsichtbaren in der Religion”, die fiir die person-
liche Religiositét elementar sind (Behr 2008: 24). Fiir diesen Weg, so
scheint es, ist die Erfahrung entscheidend, das Selbstverstdndliche,
das Biografische zu reflektieren, so wie eine Studentin der islami-
schen Religionslehre sie beschreibt:

,Das kann erst einmal dazu fiithren, dass einem fremd wird was zuvor
vertraut erschien. Manchmal komme ich mir vor wie eine Ethnologin, die
sich in ihren eigenen Gral zuriickbegibt, aus dem sie ja eigentlich stammt,
um alles noch einmal unter die Lupe zu nehmen, was sie ja eigentlich
schon kennt. Und dabei entdeckt sie stindig Neues, fiir das sie bislang
blind gewesen ist: Manches davon ist ihr sympathisch, von anderem wen-
det sie sich ab. Es bleibt bis zum Schluss eine Frage der Entscheidung...
(Rochdi 2008: 58).”

Die Studentin beschreibt den Prozess der Urteilsbildung, der Zweck
des Religionsunterrichts ist. Um ihn in den Schiilerinnen und Schii-
lern anzuregen, so wird deutlich, miissen zuallererst die Lehrkrifte
diesen Prozess der reflexiven Aneignung kennen lernen und verin-
nerlichen.

Erwartungen an Lehrerinnen und Lehrer zu stellen fllt leicht,
denn sie sind die tédglich sichtbaren Akteure im islamischen Reli-
gionsunterricht. Und doch gehoren viele der Aufgaben, vor die
sich die Lehrkrifte gestellt sehen, in einen anderen Zustandigkeits-
bereich. Die Entwicklung eines Profils fiir den islamischen Reli-
gionsunterricht namlich ist Sache der Lehrplanerinnen, Didaktiker,
Schulbuchautoren und Ausbilderinnen. Voraussetzung fiir ihre
Arbeit wiederum ist die offene Diskussion von Gegenstdnden und

141

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

ihrer Ausrichtung im Unterricht. Ein solches Profil hitte auch zu
begriinden, falls fiir den islamischen Religionsunterricht andere
Prinzipien oder Zielsetzungen aufgestellt werden als fiir den evan-
gelischen oder katholischen. Wenn dann die konzeptionelle Arbeit
aus den Hénden der Lehrerinnen und Lehrer genommen ist und sie
stattdessen eine Orientierung fiir die eigene Verortung und Profes-
sionalisierung bekommen, dann schrumpfen auch die Anforderun-
gen auf ein realistisches Ausmaf.

142

- am 14.02.2026, 08:12:27.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

