AUFSATZ
Rauf Ceylan

Neo-Salafiyya — Charakteristik und Attraktivitit einer neuen
fundamentalistischen Bewegung in Deutschland

1. Einleitung

Seit dem 11. September 2001 hat das religiose Spektrum in Deutschland im Kontext
der fundamentalistischen Bewegungen durch den Neo-Salafismus eine neue Dimen-
sion erhalten. Es handelt sich hierbei um eine junge Bewegung, die zum einen ein
theologisch-politisches Konzept verfolgt und die zum anderen Elemente einer
Jugendpop-Kultur aufweist. Diese Kombination hat — im Zusammenspiel mit spe-
zifisch individual-biografischen und sozialen Faktoren — die Attraktivitdt dieser
Gruppierung in den letzten Jahren fir junge Menschen zwischen 15 und 25 Jahren
mit und ohne Migrationshintergrund steigen lassen.! Es handelt sich derzeit um die
dynamischste Bewegung, obwohl sie rein quantitativ gesehen — im Vergleich zu den
etablierten und traditionellen 2.600 Moscheegemeinden in Deutschland — immer
noch eine Randgruppe darstellt. Doch allein einige Tausend Anhinger haben es
geschafft, sich mit iiberwiegend symbolischen Aktionen erfolgreich in den deutschen
Islamdiskurs einzubringen, und haben in rasantem Tempo stindig neue Anhdnger
und Sympathisanten gewonnen.? Insgesamt ist zu konstatieren, dass diese funda-
mentalistische Gruppierung das Bild des Islam in der Mehrheitsgesellschaft negativ
zu priagen begonnen hat. Sie strebt geradezu an, besonders den propagierten Ste-
reotypen tiber den Islam seitens anti-muslimischer Gruppen durch ihre radikale und
sehr vereinfachte Ideologie zu entsprechen.

In den wenigen vorliegenden Analysen? dieser Gruppierung wird primir auf theo-
logische und religionspiadagogische Erklarungen zuriickgegriffen, die jedoch der

1 So verweist Michael Kiefer darauf, dass ein erheblicher Teil dieser jungen Menschen aus
Konvertiten besteht. Ebenso sei auffillig, dass sie aus eher wenig religiosen Familien stam-
men und haufig eine kriminelle Vergangenheit aufweisen (vgl. Kiefer 2015, S. 16).

2 Im Bundesverfassungsschutzbericht wird diese Dynamik eines enormen Zuwachses in den
letzten Jahren belegt: » Auch im Jahr 2014 bleibt der Salafismus mit 7.000 Anhidngern
(gegentiber 5.500 im Jahr zuvor) die dynamischste islamistische Bewegung in Deutschland.
Die Szene stellt ein wesentliches Rekrutierungsfeld fiir den Jihad dar« (Bundesamt fiir
Verfassungsschutz 20135, S. 90).

3 Invielen Lindern mit etablierten neo-salafistischen Strukturen wie in Deutschland oder in
Frankreich sind eher Diskussionsbeitrage beziehungsweise wenige theoretische Auseinan-
dersetzungen zu verzeichnen. Empirische Untersuchungen sind dagegen gar nicht vorhan-
den. Insgesamt ist trotz der Relevanz der Thematik die Anzahl der Publikationen gering.
Federfithrend in Europa ist das International Center for the Study of Radicalisation (ICSR)
am King’s College London. Allerdings ist insgesamt zu monieren, dass der Fokus eher auf
die globale Entwicklung des Neo-Salafismus sowie auf das Problem der ausreisenden IS-
Kampfer gerichtet ist, das heifSt also eher auf die dschihadistische Stromung. Obwohl die

Leviathan, 44. Jg., 2/2016, S. 187 — 205, DOI: 10.5771/0340-0425-2016-2-187

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

188 Rauf Ceylan

Komplexitit des Phinomens nicht gerecht werden. Zwar haben in der islamischen
Historie immer fundamentalistische Randgruppen existiert, die sich auf der Basis
einer religios-begriindeten Opposition gegen den »Mainstream-Islam« richteten,
doch der Neo-Salafismus im 21. Jahrhundert ist eine neuere Erscheinung. Was
zeichnet die Ideologie dieser fundamentalistischen Stromung aus? Wie ist die Anzie-
hungskraft firr junge Menschen auf der Basis der aktuellen Informationsgrundlage
zu erklaren? Da Muslime keine Einheitskirche wie beispielsweise die katholischen
Christen kennen, herrscht infolge der Vielzahl lokaler Gemeinden im religiosen
Spektrum ein Konkurrenzdruck. So mochte man mit den anderen muslimischen
Gemeinden im Kampf um die Seelen der Glaubigen mithalten und mit den sozialen
und religiosen Diensten »konkurrenzfahig« bleiben. Als zusatzliche Herausforde-
rung kommen noch die gesamtgesellschaftlichen Heterogenisierungs- und Plurali-
sierungsprozesse hinzu.

Wie Werner Schiffauer darstellt, trugen die traditionellen muslimischen Gemein-
den unterschiedlichster konfessioneller Orientierungen bereits zu Beginn der neue-
ren Migrationsgeschichte in Deutschland diesen Kampf um die Glaubigen unter sich
aus. Diese Konkurrenzsituation bestand von Anfang der 1970er bis in die Mitte der
1980er Jahre und zeichnete sich durch immer neue Moscheegriindungen und sogar
Moscheeiibernahmen (durch finanziellen Erwerb oder durch Gemeindewahlen) aus.
In den 1990er Jahren begann eine Konsolidierungsphase, in der spitere Offnungs-
prozesse hin zur Mehrheitsgesellschaft forciert wurden.* Gegenwirtig allerdings
werden die innerislamischen Konkurrenzkampfe durch die Neo-Salafisten revitali-
siert. Die etablierten traditionellen Moscheegemeinden scheinen derzeit dem neuen
Akteur im religiosen Feld nicht viel entgegenzusetzen haben. Denn diese Erwe-
ckungsbewegung versteht es, den Islam in eine populare, jugendgerechte Form zu
giefSen und durch ihre Identifikationsangebote eine grofse Anziehungskraft auf junge
Menschen auszutiben. Es gilt daher, angesichts der skizzierten Situation die Hin-
tergrinde der Anziehungskraft neo-salafistischer Stromungen zu beleuchten, um
Impulse fiir empirische Untersuchungen in der (Religions-)Soziologie zu liefern,
denn nach wie vor mangelt es an empirischen Erkenntnissen in diesem Feld. Im
Folgenden sollen auf der Grundlage der diskursiven und empirischen Vorarbeiten
des Verfassers® erste Erklirungsversuche geliefert werden. Vor allem soll die The-
matik in das Forschungsfeld der (Religions-)Soziologen gertickt werden, da das
Phanomen bisher eher theologisch vereinnahmt wurde.

puristischen und politischen Neo-Salafisten die iiberwiegende Mehrheit bilden und eigene
kulturelle Enklaven bilden, fehlen Forschungen zu den Strukturen (Gemeinden), zu den
Predigern (Biografieforschung, theologische und politische Orientierungen), zur publizier-
ten Literatur, zu deren Internetauftritten sowie Rekrutierungsstrategien.

4 Vgl. Schiffauer 2003, S. 147.
5 Es handelt sich um die Publikationen »Prediger des Islam«, »Salafismus. Fundamentalis-

tische Stromungen und Radikalisierungspravention« sowie »Cultural Time Lag«; vgl.
Ceylan 2013; Ceylan, Kiefer 2013; Ceylan 2014.

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

Neo-Salafiyya 189

2. Muslime in Deutschland: Religiositat im sakularen Umfeld und Riickkehr von
Religion im fundamentalistischen Gewand

Die Revitalisierung der Religion in der Moderne® wird in den religionssoziologi-
schen Diskursen unter anderem aus zwei Perspektiven behandelt: durch das Auf-
treten von fundamentalistischen Gruppen und durch das Konkurrenzmodell. Beide
Ansitze liefern wichtige theoretische Erklarungen fur die Frage, warum gerade der
Neo-Salafismus in Deutschland und in anderen westlichen Einwanderungsgesell-
schaften an Attraktivitit gewonnen hat und den »Mainstream-Islam« — vertreten
durch die nahezu 2.600 Moscheegemeinden — vor grofSe Herausforderungen stellt.
Martin Riesebrodt zahlt zu den Religionssoziologen, die angesichts der Frage der
Vitalitit von Religion in der Moderne darauf hinweisen, dass parallel gegenwirtig
sowohl Prozesse der Sakularisierung als auch der Riickkehr der Religion stattfinden.
Beide Phanomene schliefSen sich demnach nicht aus, sondern existieren nebenei-
nander:

»Gegeniiber diesen beiden Positionen vertrete ich die Ansicht, dafs weder die Leugnung are-
ligioser Strukturmerkmale der westlichen Moderne noch ein blinder Glaube an einen unauf-
haltsamen Trend zur Sikularisierung tiberzeugende Antworten auf die Herausforderung der
weltweiten Riickkehr der Religionen darstellen. Vielmehr scheinen beide intellektuellen
Entwiirfe von Theorieannahmen diktiert, die der empirisch-historischen Komplexitit reli-
gioser Phanomene offenkundig nicht in vollem Umfang angemessen sind.«”

Riesebrodt spricht sich gegen die bindre »Entweder-Oder-Logik« in der Frage der
Sdkularisierung aus und richtet, wie im Zitat deutlich wird, den Fokus auf die empi-

6 Die »Moderne« basiert in dieser Abhandlung auf dem Verstindnis von Detlef Pollack, der
von der Universalitdt des Modernisierungsprozesses ausgeht: »Wenn die universelle Bedeu-
tung des westlichen Gesellschaftsmodells herausgestellt wird, dann ist damit kein
Anspruch des Westens auf moralische Uberlegenheit gegeniiber allen anderen Weltregio-
nen erhoben, sondern nur eine Einflussrichtung bezeichnet, die sich empirisch beobachten
lasst. Weltweit ist empirisch nachweisbar, dass das Wohlstandsniveau der Staaten der Erde
steigt, dass die Unterschiede im Entwicklungsniveau zwischen den Landern sich abschwa-
chen und die Entwicklung als mehr oder weniger kohirentes Muster in vielen gesellschaft-
lichen Bereichen parallel verlduft. [...] Die modernen Institutionen wie Marktwirtschaft,
Demokratie, Rechtsstaatlichkeit und die sozialstaatliche Absicherung breiten sich weltweit
aus. Dies zu konstatieren, bedeutet aber nicht, ethnozentrische Uberlegenheitsanspriiche
zu formulieren, sondern stellt nur die Bezeichnung eines empirisch fassbaren Prozesses
dar« (Pollack 2009, S. 68). Vor diesem Hintergrund orientiert sich Pollack in seinen empi-
rischen Analysen an den fiinf folgenden Merkmalen: » Wirtschaftswachstum und Anstieg
des Wohlstandsniveaus«, »Funktionale Differenzierung«, »Prozess der Individualisie-
rung«, »Pluralisierung kultureller Orientierungen und Identitdten« und schlieflich als
Summe der genannten Merkmale »Prozesse der Horizonterweiterung« (das heifSt, dass die
Gesellschaftsmitglieder in fortgeschrittenen modernen Gesellschaften ihren verfiigbaren
»Wissens- und Erfahrungshorizont« erweitern und dadurch eine »exzentrische Positiona-
litdt« zu Tage fordern, was unter anderem zur »Entkonkretisierung religioser Vorstellun-
gen« fihren kann (vgl. ebd., S. 61 ff.).

7 Riesebrodt 2001, S. 10f.

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

190 Rauf Ceylan

rischen Tatsachen, die wiederum fiir die Formulierung eines allgemeingiiltigen Reli-
gionsbegriffs ihre Relevanz haben:
»Ich hege jedoch den Verdacht, dass bei vielen Gegnern eines universalen Religionsbegriffs
ein Missverstandnis des epistemologischen Status einer solchen Konzeption vorliegt. Selbst-
verstandlich handelt es sich bei einem theoriefahigen Religionsbegriff um >science fictions,
um ein intellektuelles Konstrukt fur wissenschaftliche Erkenntniszwecke. Niemand kann
>Religion an sich« praktizieren oder glauben. Empirisch zugéinglich sind lediglich kulturell,
sozial und historisch konkrete Praktiken und artikulierte Glaubensvorstellungen, die >reli-
gids< im Sinne einer vorhergehenden Definition sind. «®
Riesebrodt postuliert dementsprechend ein soziokulturelles Verstandnis von Reli-
gion in der Form, wie sich dieses Phanomen im Alltag niederschligt. Obwohl der
Sakularisierungsgrad in der Moderne fortgeschritten sei, konne man infolge der
Funktion der Religion als Kontingenzbewiltigung heute zahlreiche religiose Grup-
pierungen identifizieren. Denn Religion erlaube dem Menschen in der Moderne,
»selbst dort noch zu handeln, wo er eigentlich tberfordert ist. Religiose Praktiken bieten
ihm eine Struktur in Situationen, wo er zwischen Panik und Depression schwanken konnte.
Religion mag dazu beitragen, dass Menschen mit Unheilserfahrungen besser umgehen kon-
nen, da sie dem Unheil Sinn geben oder es gegebenenfalls religios mit dem Versprechen des
ewigen Heils relativieren konnen. Auf der anderen Seite kann die Institutionalisierung und
Verinnerlichung religioser Vorstellungen den Menschen aber auch daran hindern, sein
Schicksal selbst rational in die Hand zu nehmen, wenn er im Grunde dazu in der Lage
wire, «’
Insbesondere das Auftreten der Religion im Gewand des Fundamentalismus sei ein
Indiz fur die These der gegenwirtigen Koexistenz von Sakularisierung und Religion.
Dabei versteht Riesebrodt Fundamentalismus als einen Sammelbegriff fiir ein reli-
gioses und zugleich universales Phinomen. Trotz der fehlenden Homogenitit sei
jedoch fir alle fundamentalistischen Gruppierungen — die insgesamt »Ausdruck
gesellschaftlicher Krisen« seien — der Wunsch zur Riickkehr zu der eigenen Tradition
ein Charakteristikum. Diese religiose Ideologie beinhalte eine » Gesellschaftskritik,
eine Diagnose der Ursachen sowie den Entwurf einer kiinftigen gerechten Sozial-
ordnung«, unabhingig von den unterschiedlichen Gruppierungen innerhalb funda-
mentalistischer Bewegungen.!? Diese differenziert er namlich in einen legalistisch-
literalistischen sowie in einen charismatischen Fundamentalismus. Wahrend die
erste Gruppierung sich auf die wortwortliche Umsetzung der religiosen Quellen
berufe, sei bei den charismatischen Stromungen — auch wenn sie ebenfalls die buch-
stabengetreue Anwendung der Heiligen Schrift(en) voraussetzen — ein religioser
Fiihrer sehr zentral.1' Zwar hilt Riesebrodt insgesamt die Definition von Funda-
mentalismus — von pazifistisch-apolitischen tiber politische bis zu gewalttitigen
Gruppen - sehr weit, allerdings weisen die beiden unterschiedenen Gruppen unter
anderem folgende Gemeinsamkeiten auf:

8 Riesebrodt 2004, S. 357.

9 Riesebrodt 2007, S. 243.
10 Vgl. Riesebrodt 2001, S. 52 1.
11 Vgl. ebd., S. 54.

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

Neo-Salafiyya 191

— »ldealisierung patriarchalischer Unterordnung als gottgewollte Norm« (insbe-
sondere zeige sich diese Ideologie durch die Sozial- und Sexualmoral, aber auch
durch die autoritdre Organisationsform),

— »weltablehnende Haltung, die sich durch raumliche oder symbolische Abgren-
zung von der Gesellschaft als Kommune oder Kulturmilieu organisiert«,

— identitatsstiftende Funktion im Kulturmilieu,

— Anspruch auf Wiederherstellung des authentischen Glaubens,

- Abgrenzung gegeniiber anderen religiosen Gruppen (auch innerhalb der eigenen
Konfession).12

Zieht man die Thesen von Riesebrodt als analytischen Bezugsrahmen fur die Situa-

tion des Islam in Deutschland heran, so ladsst sich zunichst bei der Frage nach der

Religiositit feststellen, dass die subjektive Einschiatzung des Grads der eigenen Reli-

giositit bei den Muslimen besonders hoch ausfillt. Nach einer aktuellen Untersu-

chung des Religionsmonitors 2013 bezeichnen sich etwa 40 Prozent als sehr religios,
und nahezu 90 Prozent sagen aus, dass der Islam fiir sie wichtig beziehungsweise
eher wichtig ist. In der Glaubenspraxis spiegelt sich diese Religiositit nicht so stark
wider, auch wenn die Muslime bei den regelmifligen Gemeindebesuchen mit fast
30 Prozent annihernd mit den katholischen Gliubigen auf einer Stufe stehen.!3
Offensichtlich ist die hohere Religiositat der Muslime auch mit einem hoheren

Bedarf an Kontingenzbewaltigung beziehungsweise mit der Funktion von Religion

als Kompensationsmechanismus in der Migrationssituation zu begriinden. Als

Nebeneffekt der Arbeitsmigration blickt der Islam in Deutschland auf ein »soziales

Alter« von tiber 50 Jahren zuriick, seit 1961 die Anwerbung muslimischer » Gast-

arbeiter« aus der Tiirkei begann. Aus weniger sikularisierten Gesellschaften kamen

Menschen, die zunichst ihre Religiositit aus ihrer ethnischen Identifikation heraus

definierten. Die wenigen empirischen Untersuchungen hierfiir belegen, dass — wie

am Beispiel der tiirkischen Migranten deutlich wird — ethnische und religiose Iden-
tifikation Hand in Hand gingen. Die religiose Glaubenspraxis war bis zur Famili-
enzusammenfithrung in den 1970er Jahren nicht stark ausgepragt. Erst in diesem

Jahrzehnt nahm die Bedeutung der religiosen Praxis zu, wobei in dieser ersten Phase

auch eine literarische Auseinandersetzung im Sinne von schriftlicher Vertiefung der

bis dato oral tradierten Wissensrepertoires erfolgte. Da die meisten » Gastarbeiter «
aus ruralen Gebieten stammten,'* wiesen sie nur eine religiose Sozialisation in
miindlicher Form mit wenig Schriftlichkeit auf. Erst nach gut einem Jahrzehnt des

Zuzugs nach Deutschland beginnt ein literarischer Zugang zum Islam, wobei diese

Entwicklung mit der Griindung von Moscheegemeinden korrespondiert.!’

Bis in die spaten 1980er Jahre hinein spielt daher der ethnische Faktor zunichst
eine tragende Rolle, was sich auch in der Herkunftsorientierung der muslimischen

Dachorganisationen und Gemeinden widerspiegelt. Parallel stromten infolge glo-

12 Vgl. ebd., S. 54 ff.

13 Vgl. Pollack, Miiller 2013, S. 17.
14 Vgl. Goldberg 2012, S. 60 f.

15 Vgl. Ceylan 2006, S. 131 ff.

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

192 Rauf Ceylan

baler Entwicklungen'® vermehrt politisch-fundamentalistische Ideologien mit dem
Anspruch einer universalen Bewegung aus dem iranischen Raum zunehmend tuber
Biicher und Prediger nach Deutschland in verschiedene muslimische Gemeinden ein
und forderten einen Pan-Islamismus.'” Damit wird die offizielle »Heimatpolitik «
der bisher eher ethnisch und somit herkunftsorientierten Gemeinden konterkariert.
In den genannten Lindern sind bereits seit den 1960er Jahren politisch-fundamen-
talistische Stromungen im Kampf gegen die eigenen Regierungen entstanden. Fuh-
rende muslimische Intellektuelle wie Sayyid Qutb von der Muslimbruderschaft oder
der in Paris promovierte Soziologe Ali Schariati versuchen aus dem Koran und den
islamischen Sekundirquellen heraus ein politisches Konzept — unter dem Eindruck
des Kalten Krieges und als Alternative zu den beiden »Todfeinden des Islam«18
Kapitalismus und zum Kommunismus — zu konstruieren.!” Exemplifizieren kann
man diese Bestrebungen an Schariati, der selbst unter dem Einfluss von kommunis-
tischen und anti-imperialistischen Diskursen stand und ein islamisch-politisches
Revolutionskonzept vorzulegen versuchte, das aber eben paradoxerweise eine
starke geistige Affinitdt zum eigentlich bekampften westlichen Gedankengut auf-
wies:
»Beeinflusst von Karl Marx und Max Weber, Jean-Paul Sartre, Herbert Marcuse und dem
damals viel gelesenen Frantz Fanon [...], dessen Buch >Die Verdammten dieser Erde« er ins
Persische Ubersetzte, entwickelt er eine eigene Ideologie, in der westliche Ideen und die ira-
nische schiitische Tradition in eine eigenartige Synthese gezwungen wurden. [...] Im Grunde
handelt es sich dabei um eine moderne Revolutionsideologie, eingehiillt in das Gewand tra-
ditioneller schiitischer Bilder und Symbole, die indes eine gianzliche Umdeutung und Neu-
bewertung erfahren. Schia ist hier gleichbedeutend mit dem Kampf fir Gerechtigkeit, gegen
Fremdherrschaft, Tyrannei, Feudalismus und Ausbeutung. [...] Wie alle islamistischen Ideo-
logen des 20. Jahrhunderts hat auch Schari’ati ein Bild des Islams, das unhistorisch und
utopisch ist. Vierzehn Jahrhunderte islamischer Geschichte werden als Irrweg abgetan;
gegen das historisch Gewordene wird das Bild eines Goldenen Zeitalters gesetzt, der Ara
des Propheten, Fatimas, Alis und der Imame. «2°
Das erste — quantitativ bedeutsame — Erscheinen des muslimisch-fundamentalisti-
schen Phianomens ist die sogenannte Kaplanci-Bewegung in den 1980er Jahren, die

16 Die islamistischen Bewegungen sind zwar wie in Agypten schon in der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts erstarkt, doch waren ihre Aktivitaten primar gegen die eigenen Regie-
rungen gerichtet. Erst in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts bekommen die politi-
schen Ideen dieser Bewegungen einen universalen Charakter. Zahlreiche Publikationen
finden Eingang in islamisch-geprigte Landern sowie durch englischsprachige Schriften
auch in westliche Gesellschaften. Insbesondere hat die Revolution im Iran sowie der Krieg
der Mudschahidin in Afghanistan gegen die sowjetische Invasion diesen universalen
Charakter gefordert und zur Entstehung von neo-salafistischen Minderheiten in Europa
gefiihrt. Nach dem 11. September 2001 lieferten vor allem die Kriege im Iran und in
Afghanistan den fundamentalistischen Gruppen neue Propagandagriinde. Ein weiteres
Beispiel ist der Syrien-Krieg, der zu einer neuen Mobilisierung dieser fundamentalisti-
schen Krifte und wiederum zu grenziiberschreitenden Aktivitdten fuhrte.

17 Vgl. Schiffauer 2000, S. 124 ff.; Schiffauer 2010, S. 80 ff.
18 Meier 1995, S.108.

19 Vgl. Ceylan, Kiefer 2013, S. 63 ff.

20 Halm 2005, S.96f. und 98.

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

Neo-Salafiyya 193

auch unter dem Einfluss der iranischen Revolution sich von der bereits etablierten

Milli Goriis?! spaltete und bis in die 1990er Jahre hinein im 6ffentlichen Diskurs

tber den Islam eine wesentliche Rolle spielte. Charakteristisch fiir diese Gruppie-

rung war es, dass sie zwar einen universellen Anspruch hatte, doch ihre religios-
politischen Aktivititen einen starken Tirkeibezug aufwiesen. Das spiegelte sich
auch in der Mitgliedschaft wider, die sich iiberwiegend aus tiirkischen Staatsbiirgern
zusammensetzte. Entsprechend Tiirkei-fokussiert waren die Predigten des religiosen

Fuhrers in der Formierungsphase, wie folgendes Zitat zeigt:

»Die Menschen, so seine Botschaft, sind (wieder einmal) an dem Punkt der absoluten Zei-
tenverfinsterung angelangt und vor die Notwendigkeit der Erneuerung des Monotheismus
gestellt. Es gilt nun eine Sammlungsbewegung ins Leben zu rufen, um in der Tiirkei einen
wahren islamischen Staat zu begriinden. Das Fernziel ist die Einigung der islamischen Welt
durch die Wiedererrichtung des Kalifats.«?>

Im Laufe der 1980er und 1990er Jahre kommen infolge globaler Konflikte wie in

Afghanistan, Tschetschenien und Bosnien-Herzegowina weitere Splittergruppen im

Feld politisch-fundamentalistischer Gruppen in Deutschland hinzu. Unabhingig

davon, ob diese Bewegungen sich auf die politischen Verhiltnisse in ihren Heimat-

landern bezogen oder einen universellen Anspruch hatten, zeichneten sich ihre poli-
tisch-theologischen Konzeptionen in der Auseinandersetzung mit dem Westen und
westlichen Ideen wie folgt aus:

— Ambivalente Haltung: Einerseits wird die westliche Welt abgelehnt, andererseits
werden westliche politische Ideen ibernommen.

— Umdefinition koranischer Terminologien mithilfe neuer profaner Begriffe — die
wiederum von westlich-politischen Denkern und Diskursen stammten —, um
politische Konzepte aus dem heiligen Text herauslesen zu konnen.

— Nicht ein Messias — wie in vielen traditionellen Gruppen mit Endzeitstimmung
vertreten — wird den Lauf der Geschichte dndern, sondern die Glaubigen sollen
aktiv durch ihr politisches Handeln fiir die Wiederherstellung des » Goldenen
Zeitalters« arbeiten.23

Wihrend die religios-politischen Fundamentalisten quantitativ insgesamt nur eine

Randgruppe ohne groffe soziale Basis darstellen, beginnt parallel in den 1990er

Jahren bei der zweiten Generation der muslimischen Migranten — also vor allem in

den jiingeren Gruppen — eine reflexive Religiositit, die man mit Ursula Mihc¢iyazgan

21 Die Milli Goriis ist eine islamische Bewegung, die als Gegen-Ideologie zum Kemalismus
in den 1970er Jahren in der Tiirkei gegriindet wurde und die in westlichen Lindern mit
einer turkisch-muslimischen Minoritit wie in Deutschland mit Dachorganisationen ver-
treten ist. Geistiger Vater und Integrationsfigur war Necmettin Erbakan (1926-2011),
der diese Bewegung in Form der politischen Partei »Milli Nizam Partisi« im tiirkischen
Parlament vertreten hat. Aufgrund mehrerer ParteischliefSungsverfahren infolge des Vor-
wurfs islamistisch-subversiver Ziele ist die Partei immer wieder unter einem anderen
Namen neugegriindet worden. Aktuell wird die Bewegung durch die Saadet Partisi in der
Turkei vertreten, wobei ihre politische Bedeutsamkeit sehr stark abgenommen hat. Bei
den Parlamentswahlen 2015 erlangte sie nur einen Stimmenanteil von 0,7 Prozent.

22 Schiffauer 2000, S. 157.
23 Vgl. Ceylan, Kiefer 2013, S. 63 ff.

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

194 Rauf Ceylan

auch als »Prozefd der Hochislamisierung« bezeichnen kann, da eine intensivere und
individuellere Auseinandersetzung mit den Quellen stattfindet.2* So konstatiert die
Sonderauswertung des Religionsmonitors in diesem Kontext die Kontinuitit des
von Mihg¢iyazgan identifizierten Prozesses bis in die Gegenwart hinein:
»Dass Muslime ihre religiosen Traditionen nicht einfach nur weiterfithren, zeigt sich bei-
spielsweise in ihrer iberdurchschnittlich hohen Glaubensreflexion. Vor allem hochreligiose
Muslime iiberdenken haufig religiose Glaubensinhalte. Als religiose Minderheit in einer
religios pluralen Gesellschaft ist die Zugehorigkeit zum Islam nicht selbstverstandlich, son-
dern eine Alternative unter vielen. Diese Wahl erfordert somit ein Maf§ an Vergewisserung.
Anders ist es in Landern, in denen Muslime die Mehrheit stellen und es mehr oder weniger
formal ist, glaubig zu sein. Entsprechend denken Muslime in einer Mehrheitssituation wie
beispielsweise der Tiirkei seltener iiber Glaubensinhalte nach. «*°
Dieser Prozess ist also offenbar der Migrationssituation geschuldet, weil die Islam-
debatten auf der Makro- und Mikroebene die zweite Generation der Muslime zur
permanenten Reflexion Gber ihre Religion zwingen und dieser Zustand generati-
onstbergreifend bis in die Gegenwart anhilt. In den 1990er Jahren ist zugleich die
Etablierung eines Diaspora-Islams zu verzeichnen, der dadurch charakterisiert ist,
dass die muslimischen Gemeinden insgesamt — mit Ausnahme der fundamentalisti-
schen Gruppen - sich stirker auf die Aufnahmegesellschaft einlassen.?®
Im Sinne der »Cultural Lag«-Theorie hitte man aber ab der Phase eines »Dia-
spora-Islams« einen starkeren Sakularisierungsprozess der muslimischen Gemeinde
erwarten konnen, weil sie wie die anderen Religionsgemeinschaften auch den gesell-
schaftlichen Zwingen Enttraditionalisierung, Entkirchlichung und Heterogenisie-
rung ausgesetzt waren. Allerdings brachten der 11. September und die in deren
Folge gefiihrten islamophoben Debatten eine Zisur mit sich, die auch einen Uber-
gang in die nichste Phase markiert. So ist ab den 2000er Jahren infolge dieser
Debatten eine gegensitzliche Entwicklung festzustellen: zum einen die von der Poli-
tik forcierte strukturelle Integration des Islam (Staatsvertrage, Einfithrung des schu-
lischen Islamunterrichts, positive Symbolpolitik, Etablierung von theologischen
Instituten usw.), zum anderen jedoch eine negativ konnotierte Islamisierung der
gesamten Integrationsdebatte.?” Infolge der Diskussionen um das Sarrazin-Buch
und um die Pegida-Bewegung sowie der aktuellen Kontroversen um (muslimische)
Fliichtlinge im Kontext innerer Sicherheit ist die Vermengung »Islam und Fremd-
heit« nun verstirkt worden. Der Islam wird seitdem zunehmend wieder gesell-
schaftlich als Auslianderreligion wahrgenommen. Das bestdtigen auch aktuelle Stu-
dien, die nicht nur die Islamophobie, sondern auch die Fremdheit der islamischen
Religion hierzulande attestieren.?8
Im Diskursfeld zum Islam bemiihen sich die etablierten muslimischen Verbinde,
gegen die in den Medien und in der Gesellschaft konstruierten Stereotype anzuge-
hen. Sogar die als religios-politisch bewerteten Gemeinden — wie etwa die »Milli

24 Vgl. Mihgiyazgan 1994, S. 201.
25 Bertelsmann Stiftung 2015, S. 5.
26 Vgl. Schiffauer 2003, S. 147.

27 Vgl. Ceylan 2014, S. 127 ff.

28 Vgl. Pollack 2013, S. 89 ff.

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

Neo-Salafiyya 195

Gortis« — weisen einen Transformationsprozess auf und suchen, wie Werner Schif-
fauer skizziert, in dieser post-islamistischen Phase nach einem gesellschaftlichen
Anschluss. Insbesondere versucht der Verband eine Kompatibilitit zwischen einer
muslimischen und einer europiischen Identitit herzustellen.2? Wihrend diese ambi-
valente Entwicklung voranschreitet, ist parallel ein vollig neues religioses Phanomen
entstanden, das nicht nur die muslimischen Gemeinden, sondern die Gesamtgesell-
schaft herausfordert: die Neo-Salafisten.

3. Neo-Salafismus: eine islamisch konnotierte »New-Age«-Bewegung

Der Neo-Salafismus muss im Kontext von neuen religiosen Gemeinden in Zeiten
der Sdkularisierung und Pluralisierung analysiert werden. Viele Elemente der neo-
salafistischen Bewegung sind fiir die islamische Tradition atypisch und mit Olivier
Roy als »entwurzelte Religion«3? zu beschreiben. Zunichst ist diese Bewegung
damit zu charakterisieren, dass sie mit dem Begriff Bid’a (Erneuerung) das in 1.400
Jahren entstandene theologisch-komplexe Gedankengebaude weitgehend ablehnt
und damit auch die historisch-gewachsenen theologischen Traditionen innerhalb
der islamischen Ideengeschichte ignoriert. Daher wird fir die Bewegung auch das
Prifix »Neo« verwendet, um die Entkopplung der Religion von der eigenen Ideen-
geschichte zu explizieren:
»Die gegenwirtige defensive Neo-Salafiyya-Bewegung bezeichnet die anti-modernistische
Bewegung. Das Prifix »Neo« wird deshalb verwendet, weil diese Bewegung nicht nur histo-
risch-theologisches Gedankengut wiederaufgreift, sondern zugleich eine kontextuell
gepragte ideologische und methodische Erweiterung bzw. Transformation erfahrt. Sie ist
des Weiteren eine Sammelbezeichnung fiir eine in sich heterogene, religiose Erweckungsbe-
wegung mit universellem Anspruch, die das Ziel der radikalen wirtschaftlichen, politischen,
sozialen und kulturellen Umgestaltung gegenwirtiger Gesellschaften nach dem Vorbild des
von ihnen konstruierten goldenen Zeitalters anstrebt. «3!
Ein zweites Element ist die Laienkultur innerhalb der Neo-Salafisten, da keine oder
nur rudimentire (semi-professionelle) Lerninstitute vorhanden sind. Eine formali-
sierte Ausbildungsstatte existiert im Grunde nicht, sodass viele Autodidakten unter
den Anhangern vorzufinden sind. Das dritte Element sind die Prediger dieser Bewe-
gung, die ebenfalls tiberwiegend Laien sind. Ein weiteres Element ist die Alters-
struktur der Anhanger, die tiberwiegend zur Kohorte der 15- bis unter 30-Jahrigen
zdhlen. Es sind also vor allem junge Menschen, die noch nicht selbst beruflich ein-
gegliedert sind und auch noch keine eigenen Familien gegriindet haben. Weiterhin
ist die Bewegung als ein fast rein mannliches Phanomen zu charakterisieren. Zwar
ist in den letzten Monaten auch in den Medien von vielen weiblichen Anhidngern im
Kontext von gewalttitigen Neo-Salafisten gesprochen worden, die sich dem IS in
Syrien angeschlossen haben, dennoch besteht eine starke Asymmetrie im Geschlech-
terverhaltnis. SchliefSlich ist die Bewegung als eine Sekte zu definieren, da sie nicht

29 Vgl. Schiffauer 2010, S. 359 ff.
30 Vgl. Roy 2010.
31 Vgl. Ceylan, Kiefer 2013, S. 78.

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

196 Rauf Ceylan

nur ihre Lehre in Abgrenzung zum »Mainstream-Islam« formuliert, sondern auch

das Gruppenleben in dieser Bewegung alle typischen Merkmale einer Sekte aufweist.

Die skizzierte Konstellation und das Zusammenspiel aller Elemente fithren also

dazu, dass eine der islamischen Tradition in Deutschland fremde Stromung ent-

standen ist. Allerdings ist diese Bewegung keineswegs homogen, sondern kann in
drei Gruppen unterteilt werden, und zwar in puristische, politische und gewaltbe-
reite Neo-Salafisten. Trotz dieser Unterschiede weisen alle Gruppierungen folgende

Gemeinsamkeiten auf:

— Sie fithlen sich als Avantgarde, zdhlen sich zu der Firqa al-Najiya (errettete
Gruppe),

— sie haben ein starkes Sendungsbewusstsein,

— sie zeichnen sich durch einen Totalitatsanspruch aus,

— sie praktizieren einen »Pathos der strikten Einwertigkeit«,32

— ihr Weltbild ist dualistisch gepragt, und alle Ereignisse werden in den Kategorien
Tauhid und Schirk (das Gute gegen das Bose) bewertet,

— sie inszenieren ihren Glauben als Uberwiltigung und Verlangen,33

— sie konstituieren sich als Eifererkollektiv, in dem es stets darum geht, den »rich-
tigen Din«34 zu leben,

— sie legen eine starke Jenseitsorientierung an den Tag (Ausschmiickungen des
Jungsten Gerichts, der Verdammnis und der Verlockungen des Paradieses),

— sie rezipieren den Koran wortwortlich ohne die Moglichkeit einer metaphori-
schen Auslegung,

— sie weisen eine anti-schiitische, anti-mystische und anti-semitische Orientierung
auf,

— sie sind gegen (spekulative) Philosophie im theologischen Kontext gerichtet,

— sie bekampfen die Bi’da (Erneuerungen in der Religion), sodass traditionelle und
kulturelle Einfliisse grundsatzlich kritisch gesehen werden (statisches Religions-
verstindnis),

— sie richten sich vehement gegen den » Volksislam« und seine Praktiken (wie zum
Beispiel Graberbesuche, Heiligenverehrung usw.)

— sich zum Islam bekennende, jedoch nicht praktizierende Muslime werden
(sozial) sanktioniert,

— sie vertreten den theologischen Standpunkt der Todesstrafe bei Apostasie,

— sie vertreten das patriarchalische System und entsprechend die benachteiligte
gesellschaftliche Stellung der Frau,

— sie treten fur die Vollverschleierung der Frau (Gesichtsschleier, Burka) sowie
Geschlechter-Segregation in der Offentlichkeit ein,

32 Sloterdijk 2007, S. 157.

33 Mit »Uberwiltigung« ist die typische Selbstbeschreibung der Neo-Salafisten als spiritu-
elle Erweckungserfahrung gemeint, wie sie von der »Wahrheit der reinen Lehre« erfasst
worden sind. Das »Verlangen« wird als ein vollkommenes Bedurfnis nach dieser
»Rechtsleitung« als Folge dieser Erfahrung verstanden.

34 »Din« kann als Religion oder religiose Lebensweise tibersetzt werden.

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

Neo-Salafiyya 197

sie zeigen in ihrer Ideologie, dass die Grenzen zwischen normativer, kultureller
und individueller Sunna des Propheten fliefSend sind, sodass unter anderem
duflere Merkmale wie Vollbart oder Tracht als ein Indikator fir Frommigkeit
fungieren beziehungsweise als religiose Pflicht gesehen werden und den gesam-
ten Lebensstil pragen,

sie zeigen in ihrem Verhalten, dass die » Wir-Konstruktion« in negativer Abgren-
zung zu den » Anderen« erfolgt, wobei die dufSerlichen Merkmale auch bewusst
als Abgrenzungsmittel genutzt werden,

sie richten sich gegen die Moderne und ihre Folgen (Sikularisierung, Individua-
lisierung usw.),

sie lehnen demokratische Systeme ab, weil mit ihnen die Volksherrschaft nach
»menschlichen Gesetzen« iiber die Gottesherrschaft gestellt wiirde (oder sie
betrachten Parteipolitik nur als Mittel zum Zweck, ohne demokratische Grund-
werte anzuerkennen),

sie lehnen den interreligiosen Dialog ab,

sie verwerfen den Gedanken von Nationalstaaten und proklamieren die trans-
nationale Gemeinschaft (Umma),

sie postulieren eine »scharia-konforme« Gesellschaft mit einem Kalifen als geis-
tigem und politischem Fiihrer,

sie akzeptieren das Leben in nichtmuslimischen Gesellschaften nur unter der
Bedingung der Da’wa oder einer temporiren Migration aufgrund von Lebens-
gefahr im Herkunftsland, ansonsten bestehe keine theologische Legitimation fur
einen dauerhaften auswirtigen Aufenthalt,3®

sie verlautbaren, dass der Gedanke der Hidschra — nach dem Vorbild der Aus-
wanderung der Muslime nach Medina3¢ — als Option sehr prisent und realis-
tisch ist (falls ein idealer islamischer Staat irgendwo auf dem Globus errichtet
werden sollte, bestehe die Pflicht zur Auswanderung dorthin).3”

4. Tradition versus Moderne: Neo-salafistische Attraktivitit auf dem »religiosen

Markt«

Was sind nun die zentralen Faktoren, die diese Bewegung fiir junge Menschen
attraktiv machen? Es fillt vor allem der Kontrast zwischen den traditionellen mus-

35

36

Dieser Gedanke basiert auf den theologischen Debatten in der islamischen Geschichte,
die Muslimen das Leben in nichtmuslimischen Territorien verwehrten, weil unter ande-
rem damit die mogliche Assimilation einhergehen konnte. Diese Polarisierung der Welt
in »muslimisch« und »nichtmuslimisch« wurde im 20. Jahrhundert infolge der Globali-
sierungsprozesse weitgehend als obsolet erklart, allerdings berufen sich neo-salafistische
Gruppen bis heute auf diesen historischen Diskurs.

Die Auswanderung des Propheten Muhammad aus Mekka im Jahre 622 n. Chr. nach
Medina erfolgte infolge der dortigen Repressalien. In Medina wurde ein islamischer
Stadtstaat gegrundet. Daher ist die Idee einer Migration aus eher »unislamischen« Lan-
dern in islamisch geprigte Lander bei neo-salafistischen Gruppen ein wichtiger Bestand-
teil ihrer Lehre. Die Hidschra ist eine Reminiszenz daran.

37 Ceylan, Kiefer 2013, S. 91 1.

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

198 Rauf Ceylan

limischen Gemeinden und den Neo-Salafisten bei der Gegentiberstellung ihrer reli-
giosen und sozialen Angebote auf. Das betrifft die theologischen Konzepte, die
Identifikationsangebote, die Gemeindestrukturen, die Jugendarbeit, das Gemein-
schaftsleben, die Rolle der Prediger, die Prisenz in der virtuellen Welt, die sozial-
raumliche Dimension und die Offentlichkeitsarbeit, aber ebenso relevante gesell-
schaftliche Teilsysteme wie Schule, die ebenfalls in dieser Konkurrenz um Glaubige
eine Rolle spielen, auch wenn sie nicht direkt an einen religios begriindeten Heils-
anspruch geknupft sind.

Die traditionellen Gemeinden folgen den historisch gewachsenen theologischen
Schulen, die auf eine tiber 1.000-jahrige Tradition zurtickblicken. Im Laufe der Zeit
wurde nicht nur die Methodik der Quellenforschung ausdifferenziert, sondern es ist
ein sehr komplexes und kompliziertes Gedankengebdude entstanden, das fiir Laien
nicht mehr leicht durchschaubar ist. Fiir fast alle Themen der Moderne werden aus
diesen Quellen heraus Losungen angeboten, die jedoch entsprechend den unter-
schiedlichen Meinungen sehr kontrar sind, was dem Laien, der im Alltag nach klarer
Orientierung sucht, die Wahl nicht erleichtert. Dagegen zeichnen sich die neo-sala-
fistischen Konzepte durch ihre sehr starke Vereinfachung der Theologie aus. Es sind
klare Konzepte, die einfache, banalisierte Antworten anbieten und somit eine strikte
Orientierung fiir junge Menschen geben konnen, die fur derartige Botschaften emp-
fianglich sind.3® Ambiguititen und Widerspriiche werden nicht angesprochen bezie-
hungsweise iberhaupt nicht — im Vergleich zur traditionellen Theologie — zugelas-
sen. Die Uniibersichtlichkeit in globalisierten Gesellschaften spielt zudem eine
zentrale Rolle, da diese Internationalisierung fundamentalistisches Gedankengut —
auch durch die Attraktivitit der Vereinfachung — fordert.3?

Beziiglich der Identifikationsangebote kann zudem festgehalten werden, dass die
traditionellen Gemeinden in Deutschland noch immer in den Griindungsstrukturen
als Migrantenselbstorganisationen — trotz gewisser Transformationsprozesse — ste-
cken und daher die ethnische Identitit der Herkunftslinder eine Relevanz haben.
Daher konnen sie nicht so gut auf diejenigen in Deutschland sozialisierten jungen
Menschen eingehen, die von ihren Herkunftslandern bereits sozial entfremdet sind.
Insbesondere deutsche Konvertiten reagieren auf den migrantischen Charakter der
Moscheegemeinden mit einer Abwehrhaltung.*? Anders verhilt es sich dagegen bei
den neo-salafistischen Identifikationsangeboten, die sich universell und ethnizitats-
blind prasentieren. Das spiegelt sich in der Mitgliederstruktur wider, die multieth-
nisch zusammengesetzt ist und das Gefithl der Umma — der muslimischen Weltge-
meinschaft — eher widerspiegelt als die traditionellen Gemeinden. Wichtig ist daher

38 Vgl. zum Beispiel in diesem Zusammenhang das Video des neo-salafistischen Predigers
Pierre Vogel, in dem er in 20 Sekunden den Islam erkldrt: www.youtube.com/watch?v
=TccbBp914cY (Zugriff vom 11.04.2016).

39 Riesebrodt 2001.
40 Vgl. hierzu die Selbstdarstellungen der grofSen islamischen Dachorganisationen wie von
der tiirkisch-islamischen Organisationen DITIB (www.ditib.de), Verband Islamischer

Kulturzentren (www.vikz.de) oder Union der Tirkisch-Islamischen Kulturvereine in
Europa (www.atib.org).

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

Neo-Salafiyya 199

im Kontext der Identifikationskonzepte der Neo-Salafisten nicht nur die radikale
Opposition zu der hiesigen westlichen Gesellschaft, sondern auch zu allen traditio-
nellen Moscheegemeinden. Oppositionshaltungen infolge individueller Diskrimi-
nierungserfahrungen im Bildungssystem, im Beruf, negative Erfahrungen im (mus-
limischen) Elternhaus oder in traditionellen Strukturen bekommen somit eine
ideologische Grundlage durch die Neo-Salafisten vermittelt, die Ankniipfungs-
punkte in den individual-biografischen Verldufen bietet. Zudem spielt der Gedanke
der sozialen Gerechtigkeit eine zentrale Rolle, die sich in politischen Statements zum
Kontext deutscher und internationaler Entwicklungen immer wieder zeigt (Syrien-
konflikt, Fliichtlingsthematik, Pegida usw.). SchliefSlich vermitteln die Konzepte der
Neo-Salafisten ihren Anhingern den Gedanken, zu den Auserwihlten zu zahlen.
Waihrend nach neo-salafistischer Auffassung die meisten Muslime beziehungsweise
die Menschheit sich in einem Irrzustand befinden, wird den jungen Menschen durch
den propagierten Auserwihlten-Status eine Selbstaufwertung geboten. Besonders in
krisenhaften Situationen beziehungsweise fiir Personlichkeiten mit Minderwertig-
keitsgefiihlen kann dieser Gedanke eine zentrale Kompensation darstellen. Im Kon-
text von gewaltbereiten Neo-Salafisten spricht Michael Kiefer zu Recht von den
»Selbsterhohten«:
»An erster Stelle konnen hier eine Reihe von psychosozialen Effekten angefiihrt werden. Die
krude Ideologie des IS ermoglicht ihren Anhdngern zunidchst den Akt der Selbsterhohung.
Moglich wird dieser auf der Grundlage einer dichotomen Weltsicht, die ausschliefSlich zwi-
schen >Gldubigen< und >Ungldubigen« zu unterscheiden vermag. Selbstredend steht der
»>Glaubige« auf der ultimativ richtigen Seite und damit iiber all jenen, die nicht der Ideologie
des IS zu folgen vermogen. Verbunden hiermit ist oftmals der Akt einer umfassenden Selbst-
ermichtigung. In >gottlicher« Mission kimpfend, kennen Kombattanten des IS keine Gren-
zen. Selbst kaum beschreibbare Gewaltexzesse wie Massenhinrichtungen von Kriegsgefan-
genen und Griuel an der Zivilbevolkerung scheinen statthaft. Damit entwickeln die Kriege
in Syrien und Irak auch eine Sogwirkung auf jene zwielichtigen Gestalten, die ihre mitunter
pathogenen Gewaltphantasien ausleben mochten. «*!
Die etablierten religiosen Gemeindestrukturen bilden einen weiteren wichtigen Fak-
tor in der Konkurrenz zwischen den traditionellen Gemeinden und den Neo-Sala-
fisten. Die etwa 2.600 Moscheegemeinden blicken fast alle auf eine tiber 40-jdhrige
Organisationsgeschichte zuriick. Im Laufe dieser vier Jahrzehnte haben sich Struk-
turen auf kommunaler Ebene (Gemeinden, Stadtteile), auf Landes- und auf Bun-
desebene gebildet. Auf allen Ebenen sind zudem Hierarchien entstanden, die for-
malisiert beziehungsweise buirokratisiert sind. Auf lokaler Ebene haben zwar
Moscheegemeinden eine gewisse Autonomie, doch diese wird eingeschrankt durch
einen Vorstand und weitere(n) inoffizielle(n) lokale(n) und uberlokale(n) Funktio-
nir(en). Oft tiben die Pioniermigranten, die ja die Gemeinden selbst in den 1970er
Jahren gegriindet und finanziert haben, eine informelle Machtposition aus, obwohl
sie keine offizielle Rolle innehaben. Das schrankt die Partizipationsmoglichkeiten
fiir junge Menschen — auch wenn sie eine offizielle Rolle im Verein einnehmen —
drastisch ein, weil durch das permanente Intervenieren der Pioniere kaum Freiriume
fiir selbststandiges Engagement bleiben. Positiv ist zu verzeichnen, dass ein Aufbre-
chen der patriarchalischen Strukturen in den Gemeinden zu beobachten ist, sodass

41 Kiefer 2015, S. 16.

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

200 Rauf Ceylan

zunehmend Frauen in der Gemeindearbeit — als Seelsorgerin, Pidagogin, Vorstands-
mitglied oder sogar als Gemeindevorsitzende — eine einflussreiche, wenn nicht sogar
dominante Rolle einnehmen.*? Die Neo-Salafisten dagegen bieten losere und flexi-
blere Strukturen an, die nicht streng hierarchisiert sind. Die zentrale Person ist zwar
der Prediger, aber auch dieser — wie sich das beispielsweise in der salafistischen
Kritik an mystischen Ordensfiihrer zeigt — darf nicht zu stark verehrt werden. Ana-
lytisch ist in diesem Zusammenhang die Gruppierung religioser Gemeinschaften
nach Max Weber an dieser Stelle hilfreich, wenn er den Kontrast zwischen tradi-
tionell-etablierten Kirchen und Sekten anfihrt:
»Fiir Weber ist die Kirche eine biirokratische Organisation, die einen universalen Anspruch
erhebt und deswegen potentiell jeden Menschen als Mitglied zulasst. Das religiose Charisma
in der Kirche ist nicht mehr an Personen, sondern am Amt festgemacht. Die Mitgliedschaft
wird quasi automatisch erworben, also etwa durch Kindstaufe, und ist an Regeln gebunden,
die im Vergleich zur Sekte als lax erscheinen. Die Sekte kann zwar eine stattliche Zahl an
Mitgliedern umfassen, doch beruht sie auf ihrem freiwilligen Beitritt, etwa durch Erwach-
senentaufe, und zuweilen auch besonderen religiosen >Qualifikationen<, wie etwa ein Kon-
versionserlebnis. Damit wird sie fiir Weber zu einem >Verein religits voll Qualifizierter«. «*3
Wie in Sekten auch, fuhlen sich die jungen Anhinger durch ihre je individuellen
Konversionserlebnisse als besonders qualifiziert und treten entsprechend auf
»Augenhohe« zu ihren Predigern auf. Diese offene Einstellung der Prediger wiede-
rum zu kritischen Konversationen mit den jungen Mitgliedern erhoht seine Glaub-
wirdigkeit und sorgt fiir Sympathien. Zudem verstehen die Neo-Salafisten ihre kul-
turellen Enklaven nicht als abgeschlossene Raume, sondern nur als Zentralen, aus
denen heraus sie in der Offentlichkeit aktiv werden. Daher ist ein starker Sozial-
raumbezug — auch durch informelle Arbeit auf der Strafle, wo junge Menschen
angesprochen und Kontakte gekniipft werden — in den Missionierungstitigkeiten zu
verzeichnen. Die Uberlokalitit zeigt sich indessen auch in professionellen Internet-
auftritten dieser Gruppierungen, die in der virtuellen Welt tiberproportional ver-
treten sind. Durch Youtube-Videos (Predigten, Unterricht, Dokumentation von
Live-Konvertierungen wie bei US-Evangelikalen usw.), durch Internet-Blogs sowie
insgesamt durch alle Informations- und Kommunikationskanile auch der kommer-
ziellen sogenannten »sozialen« Internetmedien erreichen sie nicht nur die eigenen
Mitglieder, sondern ebenso (potenzielle) Sympathisanten. Dartber hinaus sind die
neo-salafistischen Strukturen sehr stark patriarchalisch geprigt, was als eine Reak-
tion gegen die 6ffentlichen, als dekadent wahrgenommenen Sexualnormen der deut-
schen Gesellschaft gerichtet ist. In den Predigten wird dieser Verfall offen ange-
prangert. Mit den eigenen Strukturen mochte man dieser Entwicklung, die sich ja
bereits in der sukzessiven »Feminisierung« der traditionellen Moscheegemeinden
zeige, entgegentreten. 4
Die Qualitat der Jugendarbeit in traditionellen Gemeinden korrespondiert eng mit
den Gemeindestrukturen. Empirische Untersuchungen zeigen das Bild einer Jugend-

42 Vgl. Ceylan 2014, S. 270 .
43 Knoblauch 1999, S. 146.

44 Vgl. zum Beispiel: www.diewahrereligion.de oder www.facebook.com/Abdul-Adhim-K
amouss-161761237199523/timeline/ (Zugriffe vom 11.04.2016).

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

Neo-Salafiyya 201

arbeit, die von volliger Konzeptlosigkeit bis hin zu semiprofessioneller Arbeit reicht.
In den lokalen Moscheegemeinden dominiert die »padagogische Strategie«, die
Jugendlichen von der »StrafSe zu holen«. Der 6ffentliche Raum wird als gefihrlich
und infolge der vielen Verlockungen des Alltags als nur schwer beeinflussbar
betrachtet. Unabhingig von der piadagogischen Fehlinterpretation der »StrafSe«
werden im Gegenzug den Jugendlichen kaum Raumlichkeiten in den Gemeinden
angeboten oder wird nur das Zur-Verfiigung-Stellen von Geritschaften (Kicker,
Billardtisch usw.) als »padagogische« Alternative geboten. Weder verfiigt man also
uber professionelle Padagogen mit entsprechenden Konzepten noch iiber eine
jugendgerechte Infrastruktur.** Dagegen bieten neo-salafistische Gemeinden
jugendgerechtere Angebote an. Zwar weisen sie ebenfalls kein padagogisches Fach-
personal auf, doch durch die stiarkere Einbindung junger Menschen in die Gemein-
destrukturen entstehen mehr Mitbestimmungs- und Partizipationsmoglichkeiten.
Ebenso bieten sie Moglichkeiten zur politischen Partizipation, wie durch die vielen
offentlichen Demonstrationen deutlich wird.*¢

Das Gemeinschaftsleben in den grofsen traditionellen Gemeinden, die von 100 bis
zu 1.000 Mitgliedern umfassen konnen, bringt eine starkere Anonymitit mit sich.
Es gibt zumeist einen sehr aktiven Kern, der sich aus den Funktionidren und einem
kleinen Teil an Stammbesuchern zusammensetzt, um den herum sich die iibrigen
Mitglieder versammeln. In der Regel kommt man in den wochentlichen Gottes-
diensten am Freitag zusammen, wobei auch diese Zusammenkunft iiber die Anony-
mitét nicht hinwegtduschen kann. Die neo-salafistischen Gemeinden streben infolge
kleinerer Gemeindestrukturen eine eher familidre Beziehung zu den Mitgliedern an,
die auch in den privaten Bereich hineinreicht. Forderlich fir die enge Beziehung ist
zudem, dass die Neo-Salafisten die AufSenkontakte ihrer Mitglieder einschranken,
sodass die Gemeinde und die dortigen Glaubensgenossen zum Lebensmittelpunkt
werden. Die gemeinsamen Kleidungsvorschriften (traditionelle arabische Gewin-
der, Kopfbedeckung), das hiufige Zusammenkommen durch Gottesdienste und
religiose Unterweisung forcieren zudem den internen Schulterschluss. Auch in die-
sem Zusammenhang sind bei den Neo-Salafisten die typischen Merkmale von Sek-
ten wie starkes » Wir-Gefiihl«, enge »binnenstrukturelle Beziehungen« und homo-
gene »kulturelle Wertehaltungen und Verhaltensmuster« zu erkennen.*”

Die Rolle der Prediger zihlt zu den wichtigsten Faktoren im Vergleich der musli-
mischen Stromungen. In dieser Frage weisen die traditionellen Gemeinden den
grofiten Nachteil gegeniiber den neo-salafistischen Gruppen auf. Uber 90 Prozent
der Imame aus den traditionellen Gemeinden stammen aus dem Ausland, aus den
Gebieten, aus denen die Mehrheit der Gemeindemitglieder ebenfalls stammt, und

45 Vgl. Ceylan 2006, S. 153 ff.; Ceylan 2014, S. 252 ff.

46 Besonders auf Demonstrationen wird deutlich, dass die Neo-Salafisten Tausende junger
Menschen mobilisieren konnen. Die politische Dimension erhoht die Verlockung fiir
diese Stromung.

47 Hillmann 2007, S. 781.

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

202 Rauf Ceylan

gut ein Drittel kommt nach dem Rotationsverfahren nach Deutschland.*8 Fiir die
Arbeit mit jungen Menschen hat diese Konstellation in doppelter Hinsicht negative
Konsequenzen: Sie konnen nicht angemessen mit den jungen Menschen kommuni-
zieren, da sie meist sprachlich nicht sehr gut auf ihre Arbeit in Deutschland vorbe-
reitet werden. Geistig konnen sie keine Verbindung aufbauen, weil sie die Lebens-
welten der in Deutschland sozialisierten jungen Menschen nicht kennen. Das schlagt
sich auch in der islamischen Lehre nieder, die sie nicht im Sinne einer Korrelations-
didaktik auf die Lebensrealitit junger Menschen beziehen konnen. Dagegen weisen
die Neo-Salafisten deutschsprachige Imame auf, die in einer Jugendsprache predigen
und sich sowohl auf die Lebensrealitdt insgesamt als auch auf tagespolitische Ent-
wicklungen beziehen konnen. Vor allem Konvertiten, die als Prediger auftreten,
vermitteln hier das Bild eines kompetenten Theologen, weil sie auf tagespolitische
Entwicklungen in Deutschland eingehen konnen. Dartiber hinaus steigert die Popu-
laritdt der Prediger ihren Bekanntheitsgrad in den Medien, sodass deutschlandweit
eine Anhingerschaft entstehen kann. Aus den traditionellen Gemeinden dagegen
sind keine »Star-Prediger« hervorgegangen. Zum einen hingt es damit zusammen,
dass mit dem Status des Imam nicht - wie in fundamentalistischen Kreisen - ein
Sendungsbewusstsein und damit eine Missionierungsaufgabe einhergeht. Zum
anderen hingt es mit den fehlenden sprachlichen Kompetenzen der »Auslands-
Imame« zusammen. Die strenge Formalisierung der Rolle des Imam in den Gemein-
den ist sicherlich ein weiterer Faktor, der ein freies Agieren in der Offentlichkeit
nicht zuldsst. In dieser Frage sind die neo-salafistischen Prediger viel autonomer, da
sie diese Arbeit in der Regel ehrenamtlich ausiiben. Die hauptamtlich arbeitenden
traditionellen Imame sind ihrem Arbeitergeber, also der Gemeinde, verpflichtet und
miissen auch die offizielle Organisationslinie vertreten.*’

SchlieRlich ist noch die Offentlichkeitsarbeit der Gemeinden anzufiihren, die eng
mit der Popularitit der Imame zusammenhingt. Die traditionellen Gemeinden
haben in den letzten Jahren die Wirkung von offentlichen Auftritten beziehungs-
weise von gesellschaftlicher Prisenz vollig verkannt, wahrend neo-salafistische
Gemeinden es verstanden haben, durch medienwirksame Inszenierungen im Dis-
kursfeld zum Islam einen grofSen Einfluss auf die Debatten auszutiben. Durch
geschickte PR-Aktionen wie die Koran-Verteilung,’? die in deutschen und interna-
tionalen Medien’! aufgegriffen worden sind, oder durch provokante Aktionen wie
die Scharia-Polizei in Wuppertal®2 bringen sie sich immer wieder ins Gesprich.
Trotz ihrer quantitativen Unterlegenheit im Verhailtnis zu den traditionellen

48 Bei der tiirkisch-islamischen Organisation DITIB werden die Imame beispielsweise alle
finf Jahre ausgetauscht.

49 Vgl. Ceylan 2013, S. 77 ff.

50 Siehe www.derwesten.de/nachrichten/salafismus-experte-koran-verteilung-ist-pr-kamp
agn-id6553882.html (Zugriff vom 11.04.2016).

51 Siehe www.huffingtonpost.com/2012/04/18/german-quran-handout-salafis-criticized_n
_1435054.html (Zugriff vom 11.04.2016).

52 Siehe www.faz.net/aktuell/politik/inland/salafisten-in-deutschland-islamisten-ziehen-als
-scharia-polizei-durch-wuppertal-13137196.html (Zugriff vom 11.04.2016).

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

Neo-Salafiyya 203

Gemeinden dominieren sie daher das Diskursfeld in der Offentlichkeit und steigern
durch die Inszenierung ihrer Auflenseiter-Rolle ihre Anziehungskraft auf junge
Menschen.

5. Fazit und Ausblick

Neue muslimische Gemeinden wie die Neo-Salafisten eroffnen fur die (religi-
ons-)soziologische Forschung neue theoretische wie empirische Analysemoglichkei-
ten. Trotz Sdkularisierungsprozessen im Sinne von Entkirchlichung und zunehmen-
der Areligiositit in Deutschland sind in den letzten 15 Jahren nicht nur hier, sondern
in allen westlichen Einwanderungsgesellschaften, sei es in Frankreich, England oder
in den USA, neo-salafistische Gemeinden entstanden, die sich als kulturelle Gegen-
stromungen zu den traditionellen muslimischen Gemeinden, aber auch zur westli-
chen Gesellschaft insgesamt verstehen. Trotz der wissenschaftlichen Relevanz sind
bisher — vor allem in Deutschland — kaum empirische Studien initiiert worden. Viel-
mehr wurde diese Thematik vor allem theologisiert und entsprechend aus einer isla-
mischen Theologie heraus zu erkliren versucht. Religionspadagogisch ist das
Thema ebenfalls behandelt worden, wobei man den islamischen Religionsunterricht
ganz bewusst als Immunisierung gegen Radikalisierungstendenzen begriffen hat.
Des Weiteren ist das Phinomen unter sicherheitspolitischen Aspekten aufgenom-
men worden, wobei auch hier die empirische Grundlage fur Interventionen (Pra-
vention, Ausstiegsprogramme usw.) sehr diinn ist. Die (Religions-)Soziologie dage-
gen hat sich bisher der Analyse nicht angenommen, obwohl gerade diese Disziplin
nicht nur theoretische Erkliarungsansitze bietet, sondern ebenso tiber die methodi-
schen Mittel zu Feldforschungen verfigt. Hier wurde nun versucht, aus den wenigen
bisherigen diskursiven und empirischen Erkenntnissen die Attraktivitit der Jugend-
bewegung Neo-Salafismus zu skizzieren. Es handelt sich hierbei um den Versuch,
das Anwachsen und die Dynamik der neo-salafistischen Bewegung im religiosen
Spektrum aus dem Verhiltnis zu den jeweiligen religiosen, sozialen und kulturellen
Alternativen heraus zu erkliren. Diese Erkenntnisse miissen jedoch durch mecha-
nismen- und relationsorientierte Erkliarungsstrategien erweitert werden.

Literatur

Bertelsmann Stiftung 2015. Religionsmonitor. Sonderauswertung Islam 2015. Gutersloh: Ber-
telsmann Stiftung.

Bundesamt fiir Verfassungsschutz 2015. Verfassungsschutzbericht 2014. Berlin: Bundesministe-
rium des Innern.

Ceylan, Rauf 2006. Ethnische Kolonien. Entstehung, Funktion und Wandel am Beispiel tiirki-
scher Moscheen und Cafés. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Ceylan, Rauf 2013. »Prediger des Islam. Imame in Deutschland und religionspadagogische
Herausforderungen«, in Keryks. Religionspddagogisches Forum. International — Interkul-
turell — Interdisziplinar 11/12 (2012/2013), S. 77-93.

Ceylan, Rauf 2014. Cultural Time Lag. Moscheekatechese und Religionsunterricht im Kontext
von Sakularisierung. Wiesbaden: Springer VS.

Ceylan, Rauf; Kiefer, Michael 2013. Salafismus. Fundamentalistische Stromungen und Radika-
lisierungspravention. Wiesbaden: Springer VS.

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

204 Rauf Ceylan

Goldberg, Andreas 2012. »Die tiirkisch-muslimische Arbeitsmigration — geschichtliche Entwick-
lungen und aktuelle Herausforderungen«, in Islam und Diaspora. Analysen zum muslimi-
schen Leben in Deutschland aus historischer, rechtlicher sowie migrations- und religionsso-
ziologischer Perspektive, hrsg. v. Ceylan, Rauf, S. 59-72. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Halm, Heinz 2005. Die Schiiten. Miinchen: C. H. Beck.

Hillmann, Karl-Heinz 2007. Worterbuch der Soziologie. Stuttgart: Alfred Kroner Verlag.

Jung, Martin 2004. Einfiibrung in die Theologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Kiefer, Michael 2015. »Die Selbsterhohten. Tausende Kampfer aus Europa kdampfen fur die
Terrormiliz«, in Das Parlament 16, S. 16.

Knoblauch, Hubert 1999. Religionssoziologie. Berlin, New York: Walter De Gruyter.

Kiing, Hans 2007. Der Islam. Wesen und Geschichte. Miinchen: Piper.

Meier, Andreas 1995. Politische Strémungen im modernen Islam. Quellen und Kommentare.
Wuppertal: Peter Hammer Verlag.

Mihgiyazgan, Ursula 1994. »Die religiose Praxis muslimischer Migranten. Ergebnisse einer
empirischen Untersuchung in Hamburg«, in Dialog zwischen den Kulturen. Erziehungshis-
torische und religionspidagogische Gesichtspunkte, hrsg. von Lohmann, Ingrid; WeifSe,

Wolfram, S. 195-206. Miinster, New York: Waxmann.

Moller, Ludwig 2005. Wege der Uberlieferung: eine Untersuchung zur Weitergabe christlicher
Uberlleferung bei Studierenden der Religionspidagogik an der Universitit Kassel. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht Unipress.

Pollack, Detlef 2013. »Offentliche Wahrnehmung des Islam in Deutschland«, in Islam und die
deutsche Gesellschaft, hrsg. v. Halm, Dirk; Meyer, Hendrik, S. 89-118. Wiesbaden: Springer
VS.

Pollack, Detlef; Miiller, Olaf 2013. Religionsmonitor. Verstehen was verbindet. Religiositit und
Zusammenhalt in Deutschland. Giitersloh: Bertelsmann-Stiftung.

Riesebrodt, Martin 2001. Die Riickkehr des Religiosen. Fundamentalismus und der » Kampf der
Kulturen«. Miinchen: C. H. Beck.

Riesebrodt, Martin 2004. »Die globale Riickkehr von Religionen«, in Religion und Gesellschaft,
hrsg. von Gabriel, Karl; Reuter, Hans-Richard, S.355-376. Paderborn: Ferdinand-Scho-
ningh Verlag.

Riesebrodt, Martin 2007. Cultus und Heilversprechen. Eine Theorie der Religionen. Miinchen: C.
H. Beck.

Roy, Olivier 2010. Heilige Einfalt. Uber die politischen Gefabren entwurzelter Religionen.
Miinchen: Siedler.

Schiffauer, Werner 2000. Die Gottesminner. Tiirkische Islamisten in Deutschland. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Schiffauer, Werner 2003. » Muslimische Organisationen und ihr Anspruch auf Reprisentativitit:
Dogmatisch bedingte Konkurrenz und Streit um Institutionalisierung«, in Der Islam in
Europa. Der Umgang mit dem Islam in Frankreich und Deutschland, hrsg. v. Escudier,
Alexandre, S. 143-158. Gottingen: Wallstein.

Schiffauer, Werner 2010. Nach dem Islamismus. Eine Ethnographie der Islamischen Gemein-
schaft Milli Goriis. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Slotelidijk, Peter 2007. Gottes Eifer. Vom Kampf der drei Monotheismen. Frankfurt a. M.: Suhr-

amp.

1P 21673216147, am 26.012026, W:2104, geschiiczter Inhalt.
far oder In ),



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

Neo-Salafiyya 205

Zusammenfassung: Der Neo-Salafismus ist eine neue fundamentalistische Stromung inner-
halb der muslimischen Gemeinden in Deutschland, die nach dem 11. September 2001 eine
grofSe Resonanz gewonnen hat. Charakteristisch fiir diese neue religiose Bewegung ist ihre
junge Altersstruktur. Im Konkurrenzkampf mit den traditionellen Moscheegemeinden bieten
sie anscheinend attraktivere Identifikationsangebote fiir junge Menschen an und kénnen ste-
tig neue Mitglieder gewinnen. Dabei spielen vor allem die deutschsprachigen neo-salafisti-
schen Prediger eine zentrale Rolle, die ein hohes Mobilisierungspotenzial besitzen.

Stichworte: Fundamentalismus, Muslime in Deutschland, Salafismus, Moscheegemeinden,
Islam

Neo-Salafism — characteristic and attractiveness of a new fundamentalist movement
in Germany

Summary: Neo-Salafism is a new fundamentalist movement within the Muslim community
in Germany, which since September 11 has enjoyed great resonance. Characteristic of this
new religious movement is its youthful structure. In competition with the traditional mosque
communities it is apparently more attractive for young people and can thus constantly recruit
new members. In particular, the German neo-Salafist preachers play a central role, which
possess a high mobilization potential.

Keywords: fundamentalism, Muslims in Germany, Salafism, mosque communities, Islam

Autor

Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan
Institut fiir Islamische Theologie
Kamp 46/47

49074 Osnabriick
rauf.ceylan@gmail.com

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

1P 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04.
Inhalts I far oder In

geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

