
AUFSATZ

Rauf Ceylan

Neo-Salafiyya – Charakteristik und Attraktivität einer neuen
fundamentalistischen Bewegung in Deutschland

Einleitung

Seit dem 11. September 2001 hat das religiöse Spektrum in Deutschland im Kontext
der fundamentalistischen Bewegungen durch den Neo-Salafismus eine neue Dimen-
sion erhalten. Es handelt sich hierbei um eine junge Bewegung, die zum einen ein
theologisch-politisches Konzept verfolgt und die zum anderen Elemente einer
Jugendpop-Kultur aufweist. Diese Kombination hat – im Zusammenspiel mit spe-
zifisch individual-biografischen und sozialen Faktoren – die Attraktivität dieser
Gruppierung in den letzten Jahren für junge Menschen zwischen 15 und 25 Jahren
mit und ohne Migrationshintergrund steigen lassen.1 Es handelt sich derzeit um die
dynamischste Bewegung, obwohl sie rein quantitativ gesehen – im Vergleich zu den
etablierten und traditionellen 2.600 Moscheegemeinden in Deutschland – immer
noch eine Randgruppe darstellt. Doch allein einige Tausend Anhänger haben es
geschafft, sich mit überwiegend symbolischen Aktionen erfolgreich in den deutschen
Islamdiskurs einzubringen, und haben in rasantem Tempo ständig neue Anhänger
und Sympathisanten gewonnen.2 Insgesamt ist zu konstatieren, dass diese funda-
mentalistische Gruppierung das Bild des Islam in der Mehrheitsgesellschaft negativ
zu prägen begonnen hat. Sie strebt geradezu an, besonders den propagierten Ste-
reotypen über den Islam seitens anti-muslimischer Gruppen durch ihre radikale und
sehr vereinfachte Ideologie zu entsprechen.

In den wenigen vorliegenden Analysen3 dieser Gruppierung wird primär auf theo-
logische und religionspädagogische Erklärungen zurückgegriffen, die jedoch der

1.

 
1 So verweist Michael Kiefer darauf, dass ein erheblicher Teil dieser jungen Menschen aus

Konvertiten besteht. Ebenso sei auffällig, dass sie aus eher wenig religiösen Familien stam-
men und häufig eine kriminelle Vergangenheit aufweisen (vgl. Kiefer 2015, S. 16).

2 Im Bundesverfassungsschutzbericht wird diese Dynamik eines enormen Zuwachses in den
letzten Jahren belegt: »Auch im Jahr 2014 bleibt der Salafismus mit 7.000 Anhängern
(gegenüber 5.500 im Jahr zuvor) die dynamischste islamistische Bewegung in Deutschland.
Die Szene stellt ein wesentliches Rekrutierungsfeld für den Jihad dar« (Bundesamt für
Verfassungsschutz 2015, S. 90).

3 In vielen Ländern mit etablierten neo-salafistischen Strukturen wie in Deutschland oder in
Frankreich sind eher Diskussionsbeiträge beziehungsweise wenige theoretische Auseinan-
dersetzungen zu verzeichnen. Empirische Untersuchungen sind dagegen gar nicht vorhan-
den. Insgesamt ist trotz der Relevanz der Thematik die Anzahl der Publikationen gering.
Federführend in Europa ist das International Center for the Study of Radicalisation (ICSR)
am King’s College London. Allerdings ist insgesamt zu monieren, dass der Fokus eher auf
die globale Entwicklung des Neo-Salafismus sowie auf das Problem der ausreisenden IS-
Kämpfer gerichtet ist, das heißt also eher auf die dschihadistische Strömung. Obwohl die

Leviathan, 44. Jg., 2/2016, S. 187 – 205, DOI: 10.5771/0340-0425-2016-2-187

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


Komplexität des Phänomens nicht gerecht werden. Zwar haben in der islamischen
Historie immer fundamentalistische Randgruppen existiert, die sich auf der Basis
einer religiös-begründeten Opposition gegen den »Mainstream-Islam« richteten,
doch der Neo-Salafismus im 21. Jahrhundert ist eine neuere Erscheinung. Was
zeichnet die Ideologie dieser fundamentalistischen Strömung aus? Wie ist die Anzie-
hungskraft für junge Menschen auf der Basis der aktuellen Informationsgrundlage
zu erklären? Da Muslime keine Einheitskirche wie beispielsweise die katholischen
Christen kennen, herrscht infolge der Vielzahl lokaler Gemeinden im religiösen
Spektrum ein Konkurrenzdruck. So möchte man mit den anderen muslimischen
Gemeinden im Kampf um die Seelen der Gläubigen mithalten und mit den sozialen
und religiösen Diensten »konkurrenzfähig« bleiben. Als zusätzliche Herausforde-
rung kommen noch die gesamtgesellschaftlichen Heterogenisierungs- und Plurali-
sierungsprozesse hinzu.

Wie Werner Schiffauer darstellt, trugen die traditionellen muslimischen Gemein-
den unterschiedlichster konfessioneller Orientierungen bereits zu Beginn der neue-
ren Migrationsgeschichte in Deutschland diesen Kampf um die Gläubigen unter sich
aus. Diese Konkurrenzsituation bestand von Anfang der 1970er bis in die Mitte der
1980er Jahre und zeichnete sich durch immer neue Moscheegründungen und sogar
Moscheeübernahmen (durch finanziellen Erwerb oder durch Gemeindewahlen) aus.
In den 1990er Jahren begann eine Konsolidierungsphase, in der spätere Öffnungs-
prozesse hin zur Mehrheitsgesellschaft forciert wurden.4 Gegenwärtig allerdings
werden die innerislamischen Konkurrenzkämpfe durch die Neo-Salafisten revitali-
siert. Die etablierten traditionellen Moscheegemeinden scheinen derzeit dem neuen
Akteur im religiösen Feld nicht viel entgegenzusetzen haben. Denn diese Erwe-
ckungsbewegung versteht es, den Islam in eine populäre, jugendgerechte Form zu
gießen und durch ihre Identifikationsangebote eine große Anziehungskraft auf junge
Menschen auszuüben. Es gilt daher, angesichts der skizzierten Situation die Hin-
tergründe der Anziehungskraft neo-salafistischer Strömungen zu beleuchten, um
Impulse für empirische Untersuchungen in der (Religions-)Soziologie zu liefern,
denn nach wie vor mangelt es an empirischen Erkenntnissen in diesem Feld. Im
Folgenden sollen auf der Grundlage der diskursiven und empirischen Vorarbeiten
des Verfassers5 erste Erklärungsversuche geliefert werden. Vor allem soll die The-
matik in das Forschungsfeld der (Religions-)Soziologen gerückt werden, da das
Phänomen bisher eher theologisch vereinnahmt wurde.

 
puristischen und politischen Neo-Salafisten die überwiegende Mehrheit bilden und eigene
kulturelle Enklaven bilden, fehlen Forschungen zu den Strukturen (Gemeinden), zu den
Predigern (Biografieforschung, theologische und politische Orientierungen), zur publizier-
ten Literatur, zu deren Internetauftritten sowie Rekrutierungsstrategien.

4 Vgl. Schiffauer 2003, S. 147.
5 Es handelt sich um die Publikationen »Prediger des Islam«, »Salafismus. Fundamentalis-

tische Strömungen und Radikalisierungsprävention« sowie »Cultural Time Lag«; vgl.
Ceylan 2013; Ceylan, Kiefer 2013; Ceylan 2014.

188 Rauf Ceylan

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


Muslime in Deutschland: Religiosität im säkularen Umfeld und Rückkehr von
Religion im fundamentalistischen Gewand

Die Revitalisierung der Religion in der Moderne6 wird in den religionssoziologi-
schen Diskursen unter anderem aus zwei Perspektiven behandelt: durch das Auf-
treten von fundamentalistischen Gruppen und durch das Konkurrenzmodell. Beide
Ansätze liefern wichtige theoretische Erklärungen für die Frage, warum gerade der
Neo-Salafismus in Deutschland und in anderen westlichen Einwanderungsgesell-
schaften an Attraktivität gewonnen hat und den »Mainstream-Islam« – vertreten
durch die nahezu 2.600 Moscheegemeinden – vor große Herausforderungen stellt.
Martin Riesebrodt zählt zu den Religionssoziologen, die angesichts der Frage der
Vitalität von Religion in der Moderne darauf hinweisen, dass parallel gegenwärtig
sowohl Prozesse der Säkularisierung als auch der Rückkehr der Religion stattfinden.
Beide Phänomene schließen sich demnach nicht aus, sondern existieren nebenei-
nander:

»Gegenüber diesen beiden Positionen vertrete ich die Ansicht, daß weder die Leugnung are-
ligiöser Strukturmerkmale der westlichen Moderne noch ein blinder Glaube an einen unauf-
haltsamen Trend zur Säkularisierung überzeugende Antworten auf die Herausforderung der
weltweiten Rückkehr der Religionen darstellen. Vielmehr scheinen beide intellektuellen
Entwürfe von Theorieannahmen diktiert, die der empirisch-historischen Komplexität reli-
giöser Phänomene offenkundig nicht in vollem Umfang angemessen sind.«7

Riesebrodt spricht sich gegen die binäre »Entweder-Oder-Logik« in der Frage der
Säkularisierung aus und richtet, wie im Zitat deutlich wird, den Fokus auf die empi-

2.

 
6 Die »Moderne« basiert in dieser Abhandlung auf dem Verständnis von Detlef Pollack, der

von der Universalität des Modernisierungsprozesses ausgeht: »Wenn die universelle Bedeu-
tung des westlichen Gesellschaftsmodells herausgestellt wird, dann ist damit kein
Anspruch des Westens auf moralische Überlegenheit gegenüber allen anderen Weltregio-
nen erhoben, sondern nur eine Einflussrichtung bezeichnet, die sich empirisch beobachten
lässt. Weltweit ist empirisch nachweisbar, dass das Wohlstandsniveau der Staaten der Erde
steigt, dass die Unterschiede im Entwicklungsniveau zwischen den Ländern sich abschwä-
chen und die Entwicklung als mehr oder weniger kohärentes Muster in vielen gesellschaft-
lichen Bereichen parallel verläuft. [...] Die modernen Institutionen wie Marktwirtschaft,
Demokratie, Rechtsstaatlichkeit und die sozialstaatliche Absicherung breiten sich weltweit
aus. Dies zu konstatieren, bedeutet aber nicht, ethnozentrische Überlegenheitsansprüche
zu formulieren, sondern stellt nur die Bezeichnung eines empirisch fassbaren Prozesses
dar« (Pollack 2009, S. 68). Vor diesem Hintergrund orientiert sich Pollack in seinen empi-
rischen Analysen an den fünf folgenden Merkmalen: »Wirtschaftswachstum und Anstieg
des Wohlstandsniveaus«, »Funktionale Differenzierung«, »Prozess der Individualisie-
rung«, »Pluralisierung kultureller Orientierungen und Identitäten« und schließlich als
Summe der genannten Merkmale »Prozesse der Horizonterweiterung« (das heißt, dass die
Gesellschaftsmitglieder in fortgeschrittenen modernen Gesellschaften ihren verfügbaren
»Wissens- und Erfahrungshorizont« erweitern und dadurch eine »exzentrische Positiona-
lität« zu Tage fördern, was unter anderem zur »Entkonkretisierung religiöser Vorstellun-
gen« führen kann (vgl. ebd., S. 61 ff.).

7 Riesebrodt 2001, S. 10 f.

Neo-Salafiyya 189

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


rischen Tatsachen, die wiederum für die Formulierung eines allgemeingültigen Reli-
gionsbegriffs ihre Relevanz haben:

»Ich hege jedoch den Verdacht, dass bei vielen Gegnern eines universalen Religionsbegriffs
ein Missverständnis des epistemologischen Status einer solchen Konzeption vorliegt. Selbst-
verständlich handelt es sich bei einem theoriefähigen Religionsbegriff um ›science fiction‹,
um ein intellektuelles Konstrukt für wissenschaftliche Erkenntniszwecke. Niemand kann
›Religion an sich‹ praktizieren oder glauben. Empirisch zugänglich sind lediglich kulturell,
sozial und historisch konkrete Praktiken und artikulierte Glaubensvorstellungen, die ›reli-
giös‹ im Sinne einer vorhergehenden Definition sind.«8

Riesebrodt postuliert dementsprechend ein soziokulturelles Verständnis von Reli-
gion in der Form, wie sich dieses Phänomen im Alltag niederschlägt. Obwohl der
Säkularisierungsgrad in der Moderne fortgeschritten sei, könne man infolge der
Funktion der Religion als Kontingenzbewältigung heute zahlreiche religiöse Grup-
pierungen identifizieren. Denn Religion erlaube dem Menschen in der Moderne,

»selbst dort noch zu handeln, wo er eigentlich überfordert ist. Religiöse Praktiken bieten
ihm eine Struktur in Situationen, wo er zwischen Panik und Depression schwanken könnte.
Religion mag dazu beitragen, dass Menschen mit Unheilserfahrungen besser umgehen kön-
nen, da sie dem Unheil Sinn geben oder es gegebenenfalls religiös mit dem Versprechen des
ewigen Heils relativieren können. Auf der anderen Seite kann die Institutionalisierung und
Verinnerlichung religiöser Vorstellungen den Menschen aber auch daran hindern, sein
Schicksal selbst rational in die Hand zu nehmen, wenn er im Grunde dazu in der Lage
wäre.«9

Insbesondere das Auftreten der Religion im Gewand des Fundamentalismus sei ein
Indiz für die These der gegenwärtigen Koexistenz von Säkularisierung und Religion.
Dabei versteht Riesebrodt Fundamentalismus als einen Sammelbegriff für ein reli-
giöses und zugleich universales Phänomen. Trotz der fehlenden Homogenität sei
jedoch für alle fundamentalistischen Gruppierungen – die insgesamt »Ausdruck
gesellschaftlicher Krisen« seien – der Wunsch zur Rückkehr zu der eigenen Tradition
ein Charakteristikum. Diese religiöse Ideologie beinhalte eine »Gesellschaftskritik,
eine Diagnose der Ursachen sowie den Entwurf einer künftigen gerechten Sozial-
ordnung«, unabhängig von den unterschiedlichen Gruppierungen innerhalb funda-
mentalistischer Bewegungen.10 Diese differenziert er nämlich in einen legalistisch-
literalistischen sowie in einen charismatischen Fundamentalismus. Während die
erste Gruppierung sich auf die wortwörtliche Umsetzung der religiösen Quellen
berufe, sei bei den charismatischen Strömungen – auch wenn sie ebenfalls die buch-
stabengetreue Anwendung der Heiligen Schrift(en) voraussetzen – ein religiöser
Führer sehr zentral.11 Zwar hält Riesebrodt insgesamt die Definition von Funda-
mentalismus – von pazifistisch-apolitischen über politische bis zu gewalttätigen
Gruppen − sehr weit, allerdings weisen die beiden unterschiedenen Gruppen unter
anderem folgende Gemeinsamkeiten auf:

 
8 Riesebrodt 2004, S. 357.
9 Riesebrodt 2007, S. 243.

10 Vgl. Riesebrodt 2001, S. 52 f.
11 Vgl. ebd., S. 54.

190 Rauf Ceylan

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


– »Idealisierung patriarchalischer Unterordnung als gottgewollte Norm« (insbe-
sondere zeige sich diese Ideologie durch die Sozial- und Sexualmoral, aber auch
durch die autoritäre Organisationsform),

– »weltablehnende Haltung, die sich durch räumliche oder symbolische Abgren-
zung von der Gesellschaft als Kommune oder Kulturmilieu organisiert«,

– identitätsstiftende Funktion im Kulturmilieu,
– Anspruch auf Wiederherstellung des authentischen Glaubens,
– Abgrenzung gegenüber anderen religiösen Gruppen (auch innerhalb der eigenen

Konfession).12

Zieht man die Thesen von Riesebrodt als analytischen Bezugsrahmen für die Situa-
tion des Islam in Deutschland heran, so lässt sich zunächst bei der Frage nach der
Religiosität feststellen, dass die subjektive Einschätzung des Grads der eigenen Reli-
giosität bei den Muslimen besonders hoch ausfällt. Nach einer aktuellen Untersu-
chung des Religionsmonitors 2013 bezeichnen sich etwa 40 Prozent als sehr religiös,
und nahezu 90 Prozent sagen aus, dass der Islam für sie wichtig beziehungsweise
eher wichtig ist. In der Glaubenspraxis spiegelt sich diese Religiosität nicht so stark
wider, auch wenn die Muslime bei den regelmäßigen Gemeindebesuchen mit fast
30 Prozent annähernd mit den katholischen Gläubigen auf einer Stufe stehen.13

Offensichtlich ist die höhere Religiosität der Muslime auch mit einem höheren
Bedarf an Kontingenzbewältigung beziehungsweise mit der Funktion von Religion
als Kompensationsmechanismus in der Migrationssituation zu begründen. Als
Nebeneffekt der Arbeitsmigration blickt der Islam in Deutschland auf ein »soziales
Alter« von über 50 Jahren zurück, seit 1961 die Anwerbung muslimischer »Gast-
arbeiter« aus der Türkei begann. Aus weniger säkularisierten Gesellschaften kamen
Menschen, die zunächst ihre Religiosität aus ihrer ethnischen Identifikation heraus
definierten. Die wenigen empirischen Untersuchungen hierfür belegen, dass – wie
am Beispiel der türkischen Migranten deutlich wird – ethnische und religiöse Iden-
tifikation Hand in Hand gingen. Die religiöse Glaubenspraxis war bis zur Famili-
enzusammenführung in den 1970er Jahren nicht stark ausgeprägt. Erst in diesem
Jahrzehnt nahm die Bedeutung der religiösen Praxis zu, wobei in dieser ersten Phase
auch eine literarische Auseinandersetzung im Sinne von schriftlicher Vertiefung der
bis dato oral tradierten Wissensrepertoires erfolgte. Da die meisten »Gastarbeiter«
aus ruralen Gebieten stammten,14 wiesen sie nur eine religiöse Sozialisation in
mündlicher Form mit wenig Schriftlichkeit auf. Erst nach gut einem Jahrzehnt des
Zuzugs nach Deutschland beginnt ein literarischer Zugang zum Islam, wobei diese
Entwicklung mit der Gründung von Moscheegemeinden korrespondiert.15

Bis in die späten 1980er Jahre hinein spielt daher der ethnische Faktor zunächst
eine tragende Rolle, was sich auch in der Herkunftsorientierung der muslimischen
Dachorganisationen und Gemeinden widerspiegelt. Parallel strömten infolge glo-

 
12 Vgl. ebd., S. 54 ff.
13 Vgl. Pollack, Müller 2013, S. 17.
14 Vgl. Goldberg 2012, S. 60 f.
15 Vgl. Ceylan 2006, S. 131 ff.

Neo-Salafiyya 191

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


baler Entwicklungen16 vermehrt politisch-fundamentalistische Ideologien mit dem
Anspruch einer universalen Bewegung aus dem iranischen Raum zunehmend über
Bücher und Prediger nach Deutschland in verschiedene muslimische Gemeinden ein
und förderten einen Pan-Islamismus.17 Damit wird die offizielle »Heimatpolitik«
der bisher eher ethnisch und somit herkunftsorientierten Gemeinden konterkariert.
In den genannten Ländern sind bereits seit den 1960er Jahren politisch-fundamen-
talistische Strömungen im Kampf gegen die eigenen Regierungen entstanden. Füh-
rende muslimische Intellektuelle wie Sayyid Qutb von der Muslimbruderschaft oder
der in Paris promovierte Soziologe Ali Schariati versuchen aus dem Koran und den
islamischen Sekundärquellen heraus ein politisches Konzept – unter dem Eindruck
des Kalten Krieges und als Alternative zu den beiden »Todfeinden des Islam«18

Kapitalismus und zum Kommunismus – zu konstruieren.19 Exemplifizieren kann
man diese Bestrebungen an Schariati, der selbst unter dem Einfluss von kommunis-
tischen und anti-imperialistischen Diskursen stand und ein islamisch-politisches
Revolutionskonzept vorzulegen versuchte, das aber eben paradoxerweise eine
starke geistige Affinität zum eigentlich bekämpften westlichen Gedankengut auf-
wies:

»Beeinflusst von Karl Marx und Max Weber, Jean-Paul Sartre, Herbert Marcuse und dem
damals viel gelesenen Frantz Fanon [...], dessen Buch ›Die Verdammten dieser Erde‹ er ins
Persische übersetzte, entwickelt er eine eigene Ideologie, in der westliche Ideen und die ira-
nische schiitische Tradition in eine eigenartige Synthese gezwungen wurden. [...] Im Grunde
handelt es sich dabei um eine moderne Revolutionsideologie, eingehüllt in das Gewand tra-
ditioneller schiitischer Bilder und Symbole, die indes eine gänzliche Umdeutung und Neu-
bewertung erfahren. Schia ist hier gleichbedeutend mit dem Kampf für Gerechtigkeit, gegen
Fremdherrschaft, Tyrannei, Feudalismus und Ausbeutung. [...] Wie alle islamistischen Ideo-
logen des 20. Jahrhunderts hat auch Schari’ati ein Bild des Islams, das unhistorisch und
utopisch ist. Vierzehn Jahrhunderte islamischer Geschichte werden als Irrweg abgetan;
gegen das historisch Gewordene wird das Bild eines Goldenen Zeitalters gesetzt, der Ära
des Propheten, Fatimas, Alis und der Imame.«20

Das erste – quantitativ bedeutsame – Erscheinen des muslimisch-fundamentalisti-
schen Phänomens ist die sogenannte Kaplanci-Bewegung in den 1980er Jahren, die

 
16 Die islamistischen Bewegungen sind zwar wie in Ägypten schon in der ersten Hälfte des

20. Jahrhunderts erstarkt, doch waren ihre Aktivitäten primär gegen die eigenen Regie-
rungen gerichtet. Erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts bekommen die politi-
schen Ideen dieser Bewegungen einen universalen Charakter. Zahlreiche Publikationen
finden Eingang in islamisch-geprägte Ländern sowie durch englischsprachige Schriften
auch in westliche Gesellschaften. Insbesondere hat die Revolution im Iran sowie der Krieg
der Mudschahidin in Afghanistan gegen die sowjetische Invasion diesen universalen
Charakter gefördert und zur Entstehung von neo-salafistischen Minderheiten in Europa
geführt. Nach dem 11. September 2001 lieferten vor allem die Kriege im Iran und in
Afghanistan den fundamentalistischen Gruppen neue Propagandagründe. Ein weiteres
Beispiel ist der Syrien-Krieg, der zu einer neuen Mobilisierung dieser fundamentalisti-
schen Kräfte und wiederum zu grenzüberschreitenden Aktivitäten führte.

17 Vgl. Schiffauer 2000, S. 124 ff.; Schiffauer 2010, S. 80 ff.
18 Meier 1995, S. 108.
19 Vgl. Ceylan, Kiefer 2013, S. 63 ff.
20 Halm 2005, S. 96 f. und 98.

192 Rauf Ceylan

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


auch unter dem Einfluss der iranischen Revolution sich von der bereits etablierten
Milli Görüs21 spaltete und bis in die 1990er Jahre hinein im öffentlichen Diskurs
über den Islam eine wesentliche Rolle spielte. Charakteristisch für diese Gruppie-
rung war es, dass sie zwar einen universellen Anspruch hatte, doch ihre religiös-
politischen Aktivitäten einen starken Türkeibezug aufwiesen. Das spiegelte sich
auch in der Mitgliedschaft wider, die sich überwiegend aus türkischen Staatsbürgern
zusammensetzte. Entsprechend Türkei-fokussiert waren die Predigten des religiösen
Führers in der Formierungsphase, wie folgendes Zitat zeigt:

»Die Menschen, so seine Botschaft, sind (wieder einmal) an dem Punkt der absoluten Zei-
tenverfinsterung angelangt und vor die Notwendigkeit der Erneuerung des Monotheismus
gestellt. Es gilt nun eine Sammlungsbewegung ins Leben zu rufen, um in der Türkei einen
wahren islamischen Staat zu begründen. Das Fernziel ist die Einigung der islamischen Welt
durch die Wiedererrichtung des Kalifats.«22

Im Laufe der 1980er und 1990er Jahre kommen infolge globaler Konflikte wie in
Afghanistan, Tschetschenien und Bosnien-Herzegowina weitere Splittergruppen im
Feld politisch-fundamentalistischer Gruppen in Deutschland hinzu. Unabhängig
davon, ob diese Bewegungen sich auf die politischen Verhältnisse in ihren Heimat-
ländern bezogen oder einen universellen Anspruch hatten, zeichneten sich ihre poli-
tisch-theologischen Konzeptionen in der Auseinandersetzung mit dem Westen und
westlichen Ideen wie folgt aus:
– Ambivalente Haltung: Einerseits wird die westliche Welt abgelehnt, andererseits

werden westliche politische Ideen übernommen.
– Umdefinition koranischer Terminologien mithilfe neuer profaner Begriffe – die

wiederum von westlich-politischen Denkern und Diskursen stammten –, um
politische Konzepte aus dem heiligen Text herauslesen zu können.

– Nicht ein Messias – wie in vielen traditionellen Gruppen mit Endzeitstimmung
vertreten – wird den Lauf der Geschichte ändern, sondern die Gläubigen sollen
aktiv durch ihr politisches Handeln für die Wiederherstellung des »Goldenen
Zeitalters« arbeiten.23

Während die religiös-politischen Fundamentalisten quantitativ insgesamt nur eine
Randgruppe ohne große soziale Basis darstellen, beginnt parallel in den 1990er
Jahren bei der zweiten Generation der muslimischen Migranten – also vor allem in
den jüngeren Gruppen – eine reflexive Religiosität, die man mit Ursula Mıhçıyazgan

 
21 Die Milli Görüs ist eine islamische Bewegung, die als Gegen-Ideologie zum Kemalismus

in den 1970er Jahren in der Türkei gegründet wurde und die in westlichen Ländern mit
einer türkisch-muslimischen Minorität wie in Deutschland mit Dachorganisationen ver-
treten ist. Geistiger Vater und Integrationsfigur war Necmettin Erbakan (1926-2011),
der diese Bewegung in Form der politischen Partei »Milli Nizam Partisi« im türkischen
Parlament vertreten hat. Aufgrund mehrerer Parteischließungsverfahren infolge des Vor-
wurfs islamistisch-subversiver Ziele ist die Partei immer wieder unter einem anderen
Namen neugegründet worden. Aktuell wird die Bewegung durch die Saadet Partisi in der
Türkei vertreten, wobei ihre politische Bedeutsamkeit sehr stark abgenommen hat. Bei
den Parlamentswahlen 2015 erlangte sie nur einen Stimmenanteil von 0,7 Prozent.

22 Schiffauer 2000, S. 157.
23 Vgl. Ceylan, Kiefer 2013, S. 63 ff.

Neo-Salafiyya 193

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


auch als »Prozeß der Hochislamisierung« bezeichnen kann, da eine intensivere und
individuellere Auseinandersetzung mit den Quellen stattfindet.24 So konstatiert die
Sonderauswertung des Religionsmonitors in diesem Kontext die Kontinuität des
von Mıhçıyazgan identifizierten Prozesses bis in die Gegenwart hinein:

»Dass Muslime ihre religiösen Traditionen nicht einfach nur weiterführen, zeigt sich bei-
spielsweise in ihrer überdurchschnittlich hohen Glaubensreflexion. Vor allem hochreligiöse
Muslime überdenken häufig religiöse Glaubensinhalte. Als religiöse Minderheit in einer
religiös pluralen Gesellschaft ist die Zugehörigkeit zum Islam nicht selbstverständlich, son-
dern eine Alternative unter vielen. Diese Wahl erfordert somit ein Maß an Vergewisserung.
Anders ist es in Ländern, in denen Muslime die Mehrheit stellen und es mehr oder weniger
formal ist, gläubig zu sein. Entsprechend denken Muslime in einer Mehrheitssituation wie
beispielsweise der Türkei seltener über Glaubensinhalte nach.«25

Dieser Prozess ist also offenbar der Migrationssituation geschuldet, weil die Islam-
debatten auf der Makro- und Mikroebene die zweite Generation der Muslime zur
permanenten Reflexion über ihre Religion zwingen und dieser Zustand generati-
onsübergreifend bis in die Gegenwart anhält. In den 1990er Jahren ist zugleich die
Etablierung eines Diaspora-Islams zu verzeichnen, der dadurch charakterisiert ist,
dass die muslimischen Gemeinden insgesamt – mit Ausnahme der fundamentalisti-
schen Gruppen – sich stärker auf die Aufnahmegesellschaft einlassen.26

Im Sinne der »Cultural Lag«-Theorie hätte man aber ab der Phase eines »Dia-
spora-Islams« einen stärkeren Säkularisierungsprozess der muslimischen Gemeinde
erwarten können, weil sie wie die anderen Religionsgemeinschaften auch den gesell-
schaftlichen Zwängen Enttraditionalisierung, Entkirchlichung und Heterogenisie-
rung ausgesetzt waren. Allerdings brachten der 11. September und die in deren
Folge geführten islamophoben Debatten eine Zäsur mit sich, die auch einen Über-
gang in die nächste Phase markiert. So ist ab den 2000er Jahren infolge dieser
Debatten eine gegensätzliche Entwicklung festzustellen: zum einen die von der Poli-
tik forcierte strukturelle Integration des Islam (Staatsverträge, Einführung des schu-
lischen Islamunterrichts, positive Symbolpolitik, Etablierung von theologischen
Instituten usw.), zum anderen jedoch eine negativ konnotierte Islamisierung der
gesamten Integrationsdebatte.27 Infolge der Diskussionen um das Sarrazin-Buch
und um die Pegida-Bewegung sowie der aktuellen Kontroversen um (muslimische)
Flüchtlinge im Kontext innerer Sicherheit ist die Vermengung »Islam und Fremd-
heit« nun verstärkt worden. Der Islam wird seitdem zunehmend wieder gesell-
schaftlich als Ausländerreligion wahrgenommen. Das bestätigen auch aktuelle Stu-
dien, die nicht nur die Islamophobie, sondern auch die Fremdheit der islamischen
Religion hierzulande attestieren.28

Im Diskursfeld zum Islam bemühen sich die etablierten muslimischen Verbände,
gegen die in den Medien und in der Gesellschaft konstruierten Stereotype anzuge-
hen. Sogar die als religiös-politisch bewerteten Gemeinden − wie etwa die »Milli
 
24 Vgl. Mıhçıyazgan 1994, S. 201.
25 Bertelsmann Stiftung 2015, S. 5.
26 Vgl. Schiffauer 2003, S. 147.
27 Vgl. Ceylan 2014, S. 127 ff.
28 Vgl. Pollack 2013, S. 89 ff.

194 Rauf Ceylan

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


Görüs« − weisen einen Transformationsprozess auf und suchen, wie Werner Schif-
fauer skizziert, in dieser post-islamistischen Phase nach einem gesellschaftlichen
Anschluss. Insbesondere versucht der Verband eine Kompatibilität zwischen einer
muslimischen und einer europäischen Identität herzustellen.29 Während diese ambi-
valente Entwicklung voranschreitet, ist parallel ein völlig neues religiöses Phänomen
entstanden, das nicht nur die muslimischen Gemeinden, sondern die Gesamtgesell-
schaft herausfordert: die Neo-Salafisten.

Neo-Salafismus: eine islamisch konnotierte »New-Age«-Bewegung

Der Neo-Salafismus muss im Kontext von neuen religiösen Gemeinden in Zeiten
der Säkularisierung und Pluralisierung analysiert werden. Viele Elemente der neo-
salafistischen Bewegung sind für die islamische Tradition atypisch und mit Olivier
Roy als »entwurzelte Religion«30 zu beschreiben. Zunächst ist diese Bewegung
damit zu charakterisieren, dass sie mit dem Begriff Bid’a (Erneuerung) das in 1.400
Jahren entstandene theologisch-komplexe Gedankengebäude weitgehend ablehnt
und damit auch die historisch-gewachsenen theologischen Traditionen innerhalb
der islamischen Ideengeschichte ignoriert. Daher wird für die Bewegung auch das
Präfix »Neo« verwendet, um die Entkopplung der Religion von der eigenen Ideen-
geschichte zu explizieren:

»Die gegenwärtige defensive Neo-Salafiyya-Bewegung bezeichnet die anti-modernistische
Bewegung. Das Präfix ›Neo‹ wird deshalb verwendet, weil diese Bewegung nicht nur histo-
risch-theologisches Gedankengut wiederaufgreift, sondern zugleich eine kontextuell
geprägte ideologische und methodische Erweiterung bzw. Transformation erfährt. Sie ist
des Weiteren eine Sammelbezeichnung für eine in sich heterogene, religiöse Erweckungsbe-
wegung mit universellem Anspruch, die das Ziel der radikalen wirtschaftlichen, politischen,
sozialen und kulturellen Umgestaltung gegenwärtiger Gesellschaften nach dem Vorbild des
von ihnen konstruierten goldenen Zeitalters anstrebt.«31

Ein zweites Element ist die Laienkultur innerhalb der Neo-Salafisten, da keine oder
nur rudimentäre (semi-professionelle) Lerninstitute vorhanden sind. Eine formali-
sierte Ausbildungsstätte existiert im Grunde nicht, sodass viele Autodidakten unter
den Anhängern vorzufinden sind. Das dritte Element sind die Prediger dieser Bewe-
gung, die ebenfalls überwiegend Laien sind. Ein weiteres Element ist die Alters-
struktur der Anhänger, die überwiegend zur Kohorte der 15- bis unter 30-Jährigen
zählen. Es sind also vor allem junge Menschen, die noch nicht selbst beruflich ein-
gegliedert sind und auch noch keine eigenen Familien gegründet haben. Weiterhin
ist die Bewegung als ein fast rein männliches Phänomen zu charakterisieren. Zwar
ist in den letzten Monaten auch in den Medien von vielen weiblichen Anhängern im
Kontext von gewalttätigen Neo-Salafisten gesprochen worden, die sich dem IS in
Syrien angeschlossen haben, dennoch besteht eine starke Asymmetrie im Geschlech-
terverhältnis. Schließlich ist die Bewegung als eine Sekte zu definieren, da sie nicht

3.

 
29 Vgl. Schiffauer 2010, S. 359 ff.
30 Vgl. Roy 2010.
31 Vgl. Ceylan, Kiefer 2013, S. 78.

Neo-Salafiyya 195

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


nur ihre Lehre in Abgrenzung zum »Mainstream-Islam« formuliert, sondern auch
das Gruppenleben in dieser Bewegung alle typischen Merkmale einer Sekte aufweist.
Die skizzierte Konstellation und das Zusammenspiel aller Elemente führen also
dazu, dass eine der islamischen Tradition in Deutschland fremde Strömung ent-
standen ist. Allerdings ist diese Bewegung keineswegs homogen, sondern kann in
drei Gruppen unterteilt werden, und zwar in puristische, politische und gewaltbe-
reite Neo-Salafisten. Trotz dieser Unterschiede weisen alle Gruppierungen folgende
Gemeinsamkeiten auf:
– Sie fühlen sich als Avantgarde, zählen sich zu der Firqa al-Najiya (errettete

Gruppe),
– sie haben ein starkes Sendungsbewusstsein,
– sie zeichnen sich durch einen Totalitätsanspruch aus,
– sie praktizieren einen »Pathos der strikten Einwertigkeit«,32

– ihr Weltbild ist dualistisch geprägt, und alle Ereignisse werden in den Kategorien
Tauhid und Schirk (das Gute gegen das Böse) bewertet,

– sie inszenieren ihren Glauben als Überwältigung und Verlangen,33

– sie konstituieren sich als Eifererkollektiv, in dem es stets darum geht, den »rich-
tigen Din«34 zu leben,

– sie legen eine starke Jenseitsorientierung an den Tag (Ausschmückungen des
Jüngsten Gerichts, der Verdammnis und der Verlockungen des Paradieses),

– sie rezipieren den Koran wortwörtlich ohne die Möglichkeit einer metaphori-
schen Auslegung,

– sie weisen eine anti-schiitische, anti-mystische und anti-semitische Orientierung
auf,

– sie sind gegen (spekulative) Philosophie im theologischen Kontext gerichtet,
– sie bekämpfen die Bi’da (Erneuerungen in der Religion), sodass traditionelle und

kulturelle Einflüsse grundsätzlich kritisch gesehen werden (statisches Religions-
verständnis),

– sie richten sich vehement gegen den »Volksislam« und seine Praktiken (wie zum
Beispiel Gräberbesuche, Heiligenverehrung usw.)

– sich zum Islam bekennende, jedoch nicht praktizierende Muslime werden
(sozial) sanktioniert,

– sie vertreten den theologischen Standpunkt der Todesstrafe bei Apostasie,
– sie vertreten das patriarchalische System und entsprechend die benachteiligte

gesellschaftliche Stellung der Frau,
– sie treten für die Vollverschleierung der Frau (Gesichtsschleier, Burka) sowie

Geschlechter-Segregation in der Öffentlichkeit ein,

 
32 Sloterdijk 2007, S. 157.
33 Mit »Überwältigung« ist die typische Selbstbeschreibung der Neo-Salafisten als spiritu-

elle Erweckungserfahrung gemeint, wie sie von der »Wahrheit der reinen Lehre« erfasst
worden sind. Das »Verlangen« wird als ein vollkommenes Bedürfnis nach dieser
»Rechtsleitung« als Folge dieser Erfahrung verstanden.

34 »Din« kann als Religion oder religiöse Lebensweise übersetzt werden.

196 Rauf Ceylan

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


– sie zeigen in ihrer Ideologie, dass die Grenzen zwischen normativer, kultureller
und individueller Sunna des Propheten fließend sind, sodass unter anderem
äußere Merkmale wie Vollbart oder Tracht als ein Indikator für Frömmigkeit
fungieren beziehungsweise als religiöse Pflicht gesehen werden und den gesam-
ten Lebensstil prägen,

– sie zeigen in ihrem Verhalten, dass die »Wir-Konstruktion« in negativer Abgren-
zung zu den »Anderen« erfolgt, wobei die äußerlichen Merkmale auch bewusst
als Abgrenzungsmittel genutzt werden,

– sie richten sich gegen die Moderne und ihre Folgen (Säkularisierung, Individua-
lisierung usw.),

– sie lehnen demokratische Systeme ab, weil mit ihnen die Volksherrschaft nach
»menschlichen Gesetzen« über die Gottesherrschaft gestellt würde (oder sie
betrachten Parteipolitik nur als Mittel zum Zweck, ohne demokratische Grund-
werte anzuerkennen),

– sie lehnen den interreligiösen Dialog ab,
– sie verwerfen den Gedanken von Nationalstaaten und proklamieren die trans-

nationale Gemeinschaft (Umma),
– sie postulieren eine »scharia-konforme« Gesellschaft mit einem Kalifen als geis-

tigem und politischem Führer,
– sie akzeptieren das Leben in nichtmuslimischen Gesellschaften nur unter der

Bedingung der Da’wa oder einer temporären Migration aufgrund von Lebens-
gefahr im Herkunftsland, ansonsten bestehe keine theologische Legitimation für
einen dauerhaften auswärtigen Aufenthalt,35

– sie verlautbaren, dass der Gedanke der Hidschra – nach dem Vorbild der Aus-
wanderung der Muslime nach Medina36 – als Option sehr präsent und realis-
tisch ist (falls ein idealer islamischer Staat irgendwo auf dem Globus errichtet
werden sollte, bestehe die Pflicht zur Auswanderung dorthin).37

Tradition versus Moderne: Neo-salafistische Attraktivität auf dem »religiösen
Markt«

Was sind nun die zentralen Faktoren, die diese Bewegung für junge Menschen
attraktiv machen? Es fällt vor allem der Kontrast zwischen den traditionellen mus-

4.

 
35 Dieser Gedanke basiert auf den theologischen Debatten in der islamischen Geschichte,

die Muslimen das Leben in nichtmuslimischen Territorien verwehrten, weil unter ande-
rem damit die mögliche Assimilation einhergehen könnte. Diese Polarisierung der Welt
in »muslimisch« und »nichtmuslimisch« wurde im 20. Jahrhundert infolge der Globali-
sierungsprozesse weitgehend als obsolet erklärt, allerdings berufen sich neo-salafistische
Gruppen bis heute auf diesen historischen Diskurs.

36 Die Auswanderung des Propheten Muhammad aus Mekka im Jahre 622 n. Chr. nach
Medina erfolgte infolge der dortigen Repressalien. In Medina wurde ein islamischer
Stadtstaat gegründet. Daher ist die Idee einer Migration aus eher »unislamischen« Län-
dern in islamisch geprägte Länder bei neo-salafistischen Gruppen ein wichtiger Bestand-
teil ihrer Lehre. Die Hidschra ist eine Reminiszenz daran.

37 Ceylan, Kiefer 2013, S. 91 f.

Neo-Salafiyya 197

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


limischen Gemeinden und den Neo-Salafisten bei der Gegenüberstellung ihrer reli-
giösen und sozialen Angebote auf. Das betrifft die theologischen Konzepte, die
Identifikationsangebote, die Gemeindestrukturen, die Jugendarbeit, das Gemein-
schaftsleben, die Rolle der Prediger, die Präsenz in der virtuellen Welt, die sozial-
räumliche Dimension und die Öffentlichkeitsarbeit, aber ebenso relevante gesell-
schaftliche Teilsysteme wie Schule, die ebenfalls in dieser Konkurrenz um Gläubige
eine Rolle spielen, auch wenn sie nicht direkt an einen religiös begründeten Heils-
anspruch geknüpft sind.

Die traditionellen Gemeinden folgen den historisch gewachsenen theologischen
Schulen, die auf eine über 1.000-jährige Tradition zurückblicken. Im Laufe der Zeit
wurde nicht nur die Methodik der Quellenforschung ausdifferenziert, sondern es ist
ein sehr komplexes und kompliziertes Gedankengebäude entstanden, das für Laien
nicht mehr leicht durchschaubar ist. Für fast alle Themen der Moderne werden aus
diesen Quellen heraus Lösungen angeboten, die jedoch entsprechend den unter-
schiedlichen Meinungen sehr konträr sind, was dem Laien, der im Alltag nach klarer
Orientierung sucht, die Wahl nicht erleichtert. Dagegen zeichnen sich die neo-sala-
fistischen Konzepte durch ihre sehr starke Vereinfachung der Theologie aus. Es sind
klare Konzepte, die einfache, banalisierte Antworten anbieten und somit eine strikte
Orientierung für junge Menschen geben können, die für derartige Botschaften emp-
fänglich sind.38 Ambiguitäten und Widersprüche werden nicht angesprochen bezie-
hungsweise überhaupt nicht – im Vergleich zur traditionellen Theologie – zugelas-
sen. Die Unübersichtlichkeit in globalisierten Gesellschaften spielt zudem eine
zentrale Rolle, da diese Internationalisierung fundamentalistisches Gedankengut –
auch durch die Attraktivität der Vereinfachung – fördert.39

Bezüglich der Identifikationsangebote kann zudem festgehalten werden, dass die
traditionellen Gemeinden in Deutschland noch immer in den Gründungsstrukturen
als Migrantenselbstorganisationen – trotz gewisser Transformationsprozesse – ste-
cken und daher die ethnische Identität der Herkunftsländer eine Relevanz haben.
Daher können sie nicht so gut auf diejenigen in Deutschland sozialisierten jungen
Menschen eingehen, die von ihren Herkunftsländern bereits sozial entfremdet sind.
Insbesondere deutsche Konvertiten reagieren auf den migrantischen Charakter der
Moscheegemeinden mit einer Abwehrhaltung.40 Anders verhält es sich dagegen bei
den neo-salafistischen Identifikationsangeboten, die sich universell und ethnizitäts-
blind präsentieren. Das spiegelt sich in der Mitgliederstruktur wider, die multieth-
nisch zusammengesetzt ist und das Gefühl der Umma – der muslimischen Weltge-
meinschaft – eher widerspiegelt als die traditionellen Gemeinden. Wichtig ist daher

 
38 Vgl. zum Beispiel in diesem Zusammenhang das Video des neo-salafistischen Predigers

Pierre Vogel, in dem er in 20 Sekunden den Islam erklärt: www.youtube.com/watch?v
=TccbBp914cY (Zugriff vom 11.04.2016).

39 Riesebrodt 2001.
40 Vgl. hierzu die Selbstdarstellungen der großen islamischen Dachorganisationen wie von

der türkisch-islamischen Organisationen DITIB (www.ditib.de), Verband Islamischer
Kulturzentren (www.vikz.de) oder Union der Türkisch-Islamischen Kulturvereine in
Europa (www.atib.org).

198 Rauf Ceylan

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


im Kontext der Identifikationskonzepte der Neo-Salafisten nicht nur die radikale
Opposition zu der hiesigen westlichen Gesellschaft, sondern auch zu allen traditio-
nellen Moscheegemeinden. Oppositionshaltungen infolge individueller Diskrimi-
nierungserfahrungen im Bildungssystem, im Beruf, negative Erfahrungen im (mus-
limischen) Elternhaus oder in traditionellen Strukturen bekommen somit eine
ideologische Grundlage durch die Neo-Salafisten vermittelt, die Anknüpfungs-
punkte in den individual-biografischen Verläufen bietet. Zudem spielt der Gedanke
der sozialen Gerechtigkeit eine zentrale Rolle, die sich in politischen Statements zum
Kontext deutscher und internationaler Entwicklungen immer wieder zeigt (Syrien-
konflikt, Flüchtlingsthematik, Pegida usw.). Schließlich vermitteln die Konzepte der
Neo-Salafisten ihren Anhängern den Gedanken, zu den Auserwählten zu zählen.
Während nach neo-salafistischer Auffassung die meisten Muslime beziehungsweise
die Menschheit sich in einem Irrzustand befinden, wird den jungen Menschen durch
den propagierten Auserwählten-Status eine Selbstaufwertung geboten. Besonders in
krisenhaften Situationen beziehungsweise für Persönlichkeiten mit Minderwertig-
keitsgefühlen kann dieser Gedanke eine zentrale Kompensation darstellen. Im Kon-
text von gewaltbereiten Neo-Salafisten spricht Michael Kiefer zu Recht von den
»Selbsterhöhten«:

»An erster Stelle können hier eine Reihe von psychosozialen Effekten angeführt werden. Die
krude Ideologie des IS ermöglicht ihren Anhängern zunächst den Akt der Selbsterhöhung.
Möglich wird dieser auf der Grundlage einer dichotomen Weltsicht, die ausschließlich zwi-
schen ›Gläubigen‹ und ›Ungläubigen‹ zu unterscheiden vermag. Selbstredend steht der
›Gläubige‹ auf der ultimativ richtigen Seite und damit über all jenen, die nicht der Ideologie
des IS zu folgen vermögen. Verbunden hiermit ist oftmals der Akt einer umfassenden Selbst-
ermächtigung. In ›göttlicher‹ Mission kämpfend, kennen Kombattanten des IS keine Gren-
zen. Selbst kaum beschreibbare Gewaltexzesse wie Massenhinrichtungen von Kriegsgefan-
genen und Gräuel an der Zivilbevölkerung scheinen statthaft. Damit entwickeln die Kriege
in Syrien und Irak auch eine Sogwirkung auf jene zwielichtigen Gestalten, die ihre mitunter
pathogenen Gewaltphantasien ausleben möchten.«41

Die etablierten religiösen Gemeindestrukturen bilden einen weiteren wichtigen Fak-
tor in der Konkurrenz zwischen den traditionellen Gemeinden und den Neo-Sala-
fisten. Die etwa 2.600 Moscheegemeinden blicken fast alle auf eine über 40-jährige
Organisationsgeschichte zurück. Im Laufe dieser vier Jahrzehnte haben sich Struk-
turen auf kommunaler Ebene (Gemeinden, Stadtteile), auf Landes- und auf Bun-
desebene gebildet. Auf allen Ebenen sind zudem Hierarchien entstanden, die for-
malisiert beziehungsweise bürokratisiert sind. Auf lokaler Ebene haben zwar
Moscheegemeinden eine gewisse Autonomie, doch diese wird eingeschränkt durch
einen Vorstand und weitere(n) inoffizielle(n) lokale(n) und überlokale(n) Funktio-
när(en). Oft üben die Pioniermigranten, die ja die Gemeinden selbst in den 1970er
Jahren gegründet und finanziert haben, eine informelle Machtposition aus, obwohl
sie keine offizielle Rolle innehaben. Das schränkt die Partizipationsmöglichkeiten
für junge Menschen – auch wenn sie eine offizielle Rolle im Verein einnehmen –
drastisch ein, weil durch das permanente Intervenieren der Pioniere kaum Freiräume
für selbstständiges Engagement bleiben. Positiv ist zu verzeichnen, dass ein Aufbre-
chen der patriarchalischen Strukturen in den Gemeinden zu beobachten ist, sodass

 
41 Kiefer 2015, S. 16.

Neo-Salafiyya 199

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


zunehmend Frauen in der Gemeindearbeit – als Seelsorgerin, Pädagogin, Vorstands-
mitglied oder sogar als Gemeindevorsitzende – eine einflussreiche, wenn nicht sogar
dominante Rolle einnehmen.42 Die Neo-Salafisten dagegen bieten losere und flexi-
blere Strukturen an, die nicht streng hierarchisiert sind. Die zentrale Person ist zwar
der Prediger, aber auch dieser – wie sich das beispielsweise in der salafistischen
Kritik an mystischen Ordensführer zeigt – darf nicht zu stark verehrt werden. Ana-
lytisch ist in diesem Zusammenhang die Gruppierung religiöser Gemeinschaften
nach Max Weber an dieser Stelle hilfreich, wenn er den Kontrast zwischen tradi-
tionell-etablierten Kirchen und Sekten anführt:

»Für Weber ist die Kirche eine bürokratische Organisation, die einen universalen Anspruch
erhebt und deswegen potentiell jeden Menschen als Mitglied zulässt. Das religiöse Charisma
in der Kirche ist nicht mehr an Personen, sondern am Amt festgemacht. Die Mitgliedschaft
wird quasi automatisch erworben, also etwa durch Kindstaufe, und ist an Regeln gebunden,
die im Vergleich zur Sekte als lax erscheinen. Die Sekte kann zwar eine stattliche Zahl an
Mitgliedern umfassen, doch beruht sie auf ihrem freiwilligen Beitritt, etwa durch Erwach-
senentaufe, und zuweilen auch besonderen religiösen ›Qualifikationen‹, wie etwa ein Kon-
versionserlebnis. Damit wird sie für Weber zu einem ›Verein religiös voll Qualifizierter‹.«43

Wie in Sekten auch, fühlen sich die jungen Anhänger durch ihre je individuellen
Konversionserlebnisse als besonders qualifiziert und treten entsprechend auf
»Augenhöhe« zu ihren Predigern auf. Diese offene Einstellung der Prediger wiede-
rum zu kritischen Konversationen mit den jungen Mitgliedern erhöht seine Glaub-
würdigkeit und sorgt für Sympathien. Zudem verstehen die Neo-Salafisten ihre kul-
turellen Enklaven nicht als abgeschlossene Räume, sondern nur als Zentralen, aus
denen heraus sie in der Öffentlichkeit aktiv werden. Daher ist ein starker Sozial-
raumbezug – auch durch informelle Arbeit auf der Straße, wo junge Menschen
angesprochen und Kontakte geknüpft werden – in den Missionierungstätigkeiten zu
verzeichnen. Die Überlokalität zeigt sich indessen auch in professionellen Internet-
auftritten dieser Gruppierungen, die in der virtuellen Welt überproportional ver-
treten sind. Durch Youtube-Videos (Predigten, Unterricht, Dokumentation von
Live-Konvertierungen wie bei US-Evangelikalen usw.), durch Internet-Blogs sowie
insgesamt durch alle Informations- und Kommunikationskanäle auch der kommer-
ziellen sogenannten »sozialen« Internetmedien erreichen sie nicht nur die eigenen
Mitglieder, sondern ebenso (potenzielle) Sympathisanten. Darüber hinaus sind die
neo-salafistischen Strukturen sehr stark patriarchalisch geprägt, was als eine Reak-
tion gegen die öffentlichen, als dekadent wahrgenommenen Sexualnormen der deut-
schen Gesellschaft gerichtet ist. In den Predigten wird dieser Verfall offen ange-
prangert. Mit den eigenen Strukturen möchte man dieser Entwicklung, die sich ja
bereits in der sukzessiven »Feminisierung« der traditionellen Moscheegemeinden
zeige, entgegentreten.44

Die Qualität der Jugendarbeit in traditionellen Gemeinden korrespondiert eng mit
den Gemeindestrukturen. Empirische Untersuchungen zeigen das Bild einer Jugend-

 
42 Vgl. Ceylan 2014, S. 270 f.
43 Knoblauch 1999, S. 146.
44 Vgl. zum Beispiel: www.diewahrereligion.de oder www.facebook.com/Abdul-Adhim-K

amouss-161761237199523/timeline/ (Zugriffe vom 11.04.2016).

200 Rauf Ceylan

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


arbeit, die von völliger Konzeptlosigkeit bis hin zu semiprofessioneller Arbeit reicht.
In den lokalen Moscheegemeinden dominiert die »pädagogische Strategie«, die
Jugendlichen von der »Straße zu holen«. Der öffentliche Raum wird als gefährlich
und infolge der vielen Verlockungen des Alltags als nur schwer beeinflussbar
betrachtet. Unabhängig von der pädagogischen Fehlinterpretation der »Straße«
werden im Gegenzug den Jugendlichen kaum Räumlichkeiten in den Gemeinden
angeboten oder wird nur das Zur-Verfügung-Stellen von Gerätschaften (Kicker,
Billardtisch usw.) als »pädagogische« Alternative geboten. Weder verfügt man also
über professionelle Pädagogen mit entsprechenden Konzepten noch über eine
jugendgerechte Infrastruktur.45 Dagegen bieten neo-salafistische Gemeinden
jugendgerechtere Angebote an. Zwar weisen sie ebenfalls kein pädagogisches Fach-
personal auf, doch durch die stärkere Einbindung junger Menschen in die Gemein-
destrukturen entstehen mehr Mitbestimmungs- und Partizipationsmöglichkeiten.
Ebenso bieten sie Möglichkeiten zur politischen Partizipation, wie durch die vielen
öffentlichen Demonstrationen deutlich wird.46

Das Gemeinschaftsleben in den großen traditionellen Gemeinden, die von 100 bis
zu 1.000 Mitgliedern umfassen können, bringt eine stärkere Anonymität mit sich.
Es gibt zumeist einen sehr aktiven Kern, der sich aus den Funktionären und einem
kleinen Teil an Stammbesuchern zusammensetzt, um den herum sich die übrigen
Mitglieder versammeln. In der Regel kommt man in den wöchentlichen Gottes-
diensten am Freitag zusammen, wobei auch diese Zusammenkunft über die Anony-
mität nicht hinwegtäuschen kann. Die neo-salafistischen Gemeinden streben infolge
kleinerer Gemeindestrukturen eine eher familiäre Beziehung zu den Mitgliedern an,
die auch in den privaten Bereich hineinreicht. Förderlich für die enge Beziehung ist
zudem, dass die Neo-Salafisten die Außenkontakte ihrer Mitglieder einschränken,
sodass die Gemeinde und die dortigen Glaubensgenossen zum Lebensmittelpunkt
werden. Die gemeinsamen Kleidungsvorschriften (traditionelle arabische Gewän-
der, Kopfbedeckung), das häufige Zusammenkommen durch Gottesdienste und
religiöse Unterweisung forcieren zudem den internen Schulterschluss. Auch in die-
sem Zusammenhang sind bei den Neo-Salafisten die typischen Merkmale von Sek-
ten wie starkes »Wir-Gefühl«, enge »binnenstrukturelle Beziehungen« und homo-
gene »kulturelle Wertehaltungen und Verhaltensmuster« zu erkennen.47

Die Rolle der Prediger zählt zu den wichtigsten Faktoren im Vergleich der musli-
mischen Strömungen. In dieser Frage weisen die traditionellen Gemeinden den
größten Nachteil gegenüber den neo-salafistischen Gruppen auf. Über 90 Prozent
der Imame aus den traditionellen Gemeinden stammen aus dem Ausland, aus den
Gebieten, aus denen die Mehrheit der Gemeindemitglieder ebenfalls stammt, und

 
45 Vgl. Ceylan 2006, S. 153 ff.; Ceylan 2014, S. 252 ff.
46 Besonders auf Demonstrationen wird deutlich, dass die Neo-Salafisten Tausende junger

Menschen mobilisieren können. Die politische Dimension erhöht die Verlockung für
diese Strömung.

47 Hillmann 2007, S. 781.

Neo-Salafiyya 201

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


gut ein Drittel kommt nach dem Rotationsverfahren nach Deutschland.48 Für die
Arbeit mit jungen Menschen hat diese Konstellation in doppelter Hinsicht negative
Konsequenzen: Sie können nicht angemessen mit den jungen Menschen kommuni-
zieren, da sie meist sprachlich nicht sehr gut auf ihre Arbeit in Deutschland vorbe-
reitet werden. Geistig können sie keine Verbindung aufbauen, weil sie die Lebens-
welten der in Deutschland sozialisierten jungen Menschen nicht kennen. Das schlägt
sich auch in der islamischen Lehre nieder, die sie nicht im Sinne einer Korrelations-
didaktik auf die Lebensrealität junger Menschen beziehen können. Dagegen weisen
die Neo-Salafisten deutschsprachige Imame auf, die in einer Jugendsprache predigen
und sich sowohl auf die Lebensrealität insgesamt als auch auf tagespolitische Ent-
wicklungen beziehen können. Vor allem Konvertiten, die als Prediger auftreten,
vermitteln hier das Bild eines kompetenten Theologen, weil sie auf tagespolitische
Entwicklungen in Deutschland eingehen können. Darüber hinaus steigert die Popu-
larität der Prediger ihren Bekanntheitsgrad in den Medien, sodass deutschlandweit
eine Anhängerschaft entstehen kann. Aus den traditionellen Gemeinden dagegen
sind keine »Star-Prediger« hervorgegangen. Zum einen hängt es damit zusammen,
dass mit dem Status des Imam nicht − wie in fundamentalistischen Kreisen − ein
Sendungsbewusstsein und damit eine Missionierungsaufgabe einhergeht. Zum
anderen hängt es mit den fehlenden sprachlichen Kompetenzen der »Auslands-
Imame« zusammen. Die strenge Formalisierung der Rolle des Imam in den Gemein-
den ist sicherlich ein weiterer Faktor, der ein freies Agieren in der Öffentlichkeit
nicht zulässt. In dieser Frage sind die neo-salafistischen Prediger viel autonomer, da
sie diese Arbeit in der Regel ehrenamtlich ausüben. Die hauptamtlich arbeitenden
traditionellen Imame sind ihrem Arbeitergeber, also der Gemeinde, verpflichtet und
müssen auch die offizielle Organisationslinie vertreten.49

Schließlich ist noch die Öffentlichkeitsarbeit der Gemeinden anzuführen, die eng
mit der Popularität der Imame zusammenhängt. Die traditionellen Gemeinden
haben in den letzten Jahren die Wirkung von öffentlichen Auftritten beziehungs-
weise von gesellschaftlicher Präsenz völlig verkannt, während neo-salafistische
Gemeinden es verstanden haben, durch medienwirksame Inszenierungen im Dis-
kursfeld zum Islam einen großen Einfluss auf die Debatten auszuüben. Durch
geschickte PR-Aktionen wie die Koran-Verteilung,50 die in deutschen und interna-
tionalen Medien51 aufgegriffen worden sind, oder durch provokante Aktionen wie
die Scharia-Polizei in Wuppertal52 bringen sie sich immer wieder ins Gespräch.
Trotz ihrer quantitativen Unterlegenheit im Verhältnis zu den traditionellen

 
48 Bei der türkisch-islamischen Organisation DITIB werden die Imame beispielsweise alle

fünf Jahre ausgetauscht.
49 Vgl. Ceylan 2013, S. 77 ff.
50 Siehe www.derwesten.de/nachrichten/salafismus-experte-koran-verteilung-ist-pr-kamp

agn-id6553882.html (Zugriff vom 11.04.2016).
51 Siehe www.huffingtonpost.com/2012/04/18/german-quran-handout-salafis-criticized_n

_1435054.html (Zugriff vom 11.04.2016).
52 Siehe www.faz.net/aktuell/politik/inland/salafisten-in-deutschland-islamisten-ziehen-als

-scharia-polizei-durch-wuppertal-13137196.html (Zugriff vom 11.04.2016).

202 Rauf Ceylan

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


Gemeinden dominieren sie daher das Diskursfeld in der Öffentlichkeit und steigern
durch die Inszenierung ihrer Außenseiter-Rolle ihre Anziehungskraft auf junge
Menschen.

Fazit und Ausblick

Neue muslimische Gemeinden wie die Neo-Salafisten eröffnen für die (religi-
ons-)soziologische Forschung neue theoretische wie empirische Analysemöglichkei-
ten. Trotz Säkularisierungsprozessen im Sinne von Entkirchlichung und zunehmen-
der Areligiosität in Deutschland sind in den letzten 15 Jahren nicht nur hier, sondern
in allen westlichen Einwanderungsgesellschaften, sei es in Frankreich, England oder
in den USA, neo-salafistische Gemeinden entstanden, die sich als kulturelle Gegen-
strömungen zu den traditionellen muslimischen Gemeinden, aber auch zur westli-
chen Gesellschaft insgesamt verstehen. Trotz der wissenschaftlichen Relevanz sind
bisher – vor allem in Deutschland – kaum empirische Studien initiiert worden. Viel-
mehr wurde diese Thematik vor allem theologisiert und entsprechend aus einer isla-
mischen Theologie heraus zu erklären versucht. Religionspädagogisch ist das
Thema ebenfalls behandelt worden, wobei man den islamischen Religionsunterricht
ganz bewusst als Immunisierung gegen Radikalisierungstendenzen begriffen hat.
Des Weiteren ist das Phänomen unter sicherheitspolitischen Aspekten aufgenom-
men worden, wobei auch hier die empirische Grundlage für Interventionen (Prä-
vention, Ausstiegsprogramme usw.) sehr dünn ist. Die (Religions-)Soziologie dage-
gen hat sich bisher der Analyse nicht angenommen, obwohl gerade diese Disziplin
nicht nur theoretische Erklärungsansätze bietet, sondern ebenso über die methodi-
schen Mittel zu Feldforschungen verfügt. Hier wurde nun versucht, aus den wenigen
bisherigen diskursiven und empirischen Erkenntnissen die Attraktivität der Jugend-
bewegung Neo-Salafismus zu skizzieren. Es handelt sich hierbei um den Versuch,
das Anwachsen und die Dynamik der neo-salafistischen Bewegung im religiösen
Spektrum aus dem Verhältnis zu den jeweiligen religiösen, sozialen und kulturellen
Alternativen heraus zu erklären. Diese Erkenntnisse müssen jedoch durch mecha-
nismen- und relationsorientierte Erklärungsstrategien erweitert werden.

Literatur

Bertelsmann Stiftung 2015. Religionsmonitor. Sonderauswertung Islam 2015. Gütersloh: Ber-
telsmann Stiftung.

Bundesamt für Verfassungsschutz 2015. Verfassungsschutzbericht 2014. Berlin: Bundesministe-
rium des Innern.

Ceylan, Rauf 2006. Ethnische Kolonien. Entstehung, Funktion und Wandel am Beispiel türki-
scher Moscheen und Cafés. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Ceylan, Rauf 2013. »Prediger des Islam. Imame in Deutschland und religionspädagogische
Herausforderungen«, in Keryks. Religionspädagogisches Forum. International – Interkul-
turell – Interdisziplinär 11/12 (2012/2013), S. 77-93.

Ceylan, Rauf 2014. Cultural Time Lag. Moscheekatechese und Religionsunterricht im Kontext
von Säkularisierung. Wiesbaden: Springer VS.

Ceylan, Rauf; Kiefer, Michael 2013. Salafismus. Fundamentalistische Strömungen und Radika-
lisierungsprävention. Wiesbaden: Springer VS.

5.

Neo-Salafiyya 203

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


Goldberg, Andreas 2012. »Die türkisch-muslimische Arbeitsmigration – geschichtliche Entwick-
lungen und aktuelle Herausforderungen«, in Islam und Diaspora. Analysen zum muslimi-
schen Leben in Deutschland aus historischer, rechtlicher sowie migrations- und religionsso-
ziologischer Perspektive, hrsg. v. Ceylan, Rauf, S. 59-72. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Halm, Heinz 2005. Die Schiiten. München: C. H. Beck.
Hillmann, Karl-Heinz 2007. Wörterbuch der Soziologie. Stuttgart: Alfred Kröner Verlag.
Jung, Martin 2004. Einführung in die Theologie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-

schaft.
Kiefer, Michael 2015. »Die Selbsterhöhten. Tausende Kämpfer aus Europa kämpfen für die

Terrormiliz«, in Das Parlament 16, S. 16.
Knoblauch, Hubert 1999. Religionssoziologie. Berlin, New York: Walter De Gruyter.
Küng, Hans 2007. Der Islam. Wesen und Geschichte. München: Piper.
Meier, Andreas 1995. Politische Strömungen im modernen Islam. Quellen und Kommentare.

Wuppertal: Peter Hammer Verlag.
Mıhçıyazgan, Ursula 1994. »Die religiöse Praxis muslimischer Migranten. Ergebnisse einer

empirischen Untersuchung in Hamburg«, in Dialog zwischen den Kulturen. Erziehungshis-
torische und religionspädagogische Gesichtspunkte, hrsg. von Lohmann, Ingrid; Weiße,
Wolfram, S. 195-206. Münster, New York: Waxmann.

Möller, Ludwig 2005. Wege der Überlieferung: eine Untersuchung zur Weitergabe christlicher
Überlieferung bei Studierenden der Religionspädagogik an der Universität Kassel. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht Unipress.

Pollack, Detlef 2013. »Öffentliche Wahrnehmung des Islam in Deutschland«, in Islam und die
deutsche Gesellschaft, hrsg. v. Halm, Dirk; Meyer, Hendrik, S. 89-118. Wiesbaden: Springer
VS.

Pollack, Detlef; Müller, Olaf 2013. Religionsmonitor. Verstehen was verbindet. Religiosität und
Zusammenhalt in Deutschland. Gütersloh: Bertelsmann-Stiftung.

Riesebrodt, Martin 2001. Die Rückkehr des Religiösen. Fundamentalismus und der »Kampf der
Kulturen«. München: C. H. Beck.

Riesebrodt, Martin 2004. »Die globale Rückkehr von Religionen«, in Religion und Gesellschaft,
hrsg. von Gabriel, Karl; Reuter, Hans-Richard, S. 355-376. Paderborn: Ferdinand-Schö-
ningh Verlag.

Riesebrodt, Martin 2007. Cultus und Heilversprechen. Eine Theorie der Religionen. München: C.
H. Beck.

Roy, Olivier 2010. Heilige Einfalt. Über die politischen Gefahren entwurzelter Religionen.
München: Siedler.

Schiffauer, Werner 2000. Die Gottesmänner. Türkische Islamisten in Deutschland. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Schiffauer, Werner 2003. »Muslimische Organisationen und ihr Anspruch auf Repräsentativität:
Dogmatisch bedingte Konkurrenz und Streit um Institutionalisierung«, in Der Islam in
Europa. Der Umgang mit dem Islam in Frankreich und Deutschland, hrsg. v. Escudier,
Alexandre, S. 143-158. Göttingen: Wallstein.

Schiffauer, Werner 2010. Nach dem Islamismus. Eine Ethnographie der Islamischen Gemein-
schaft Milli Görüs. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter 2007. Gottes Eifer. Vom Kampf der drei Monotheismen. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

204 Rauf Ceylan

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187


Zusammenfassung: Der Neo-Salafismus ist eine neue fundamentalistische Strömung inner-
halb der muslimischen Gemeinden in Deutschland, die nach dem 11. September 2001 eine
große Resonanz gewonnen hat. Charakteristisch für diese neue religiöse Bewegung ist ihre
junge Altersstruktur. Im Konkurrenzkampf mit den traditionellen Moscheegemeinden bieten
sie anscheinend attraktivere Identifikationsangebote für junge Menschen an und können ste-
tig neue Mitglieder gewinnen. Dabei spielen vor allem die deutschsprachigen neo-salafisti-
schen Prediger eine zentrale Rolle, die ein hohes Mobilisierungspotenzial besitzen.

Stichworte: Fundamentalismus, Muslime in Deutschland, Salafismus, Moscheegemeinden,
Islam

Neo-Salafism – characteristic and attractiveness of a new fundamentalist movement
in Germany

Summary: Neo-Salafism is a new fundamentalist movement within the Muslim community
in Germany, which since September 11 has enjoyed great resonance. Characteristic of this
new religious movement is its youthful structure. In competition with the traditional mosque
communities it is apparently more attractive for young people and can thus constantly recruit
new members. In particular, the German neo-Salafist preachers play a central role, which
possess a high mobilization potential.

Keywords: fundamentalism, Muslims in Germany, Salafism, mosque communities, Islam

Autor

Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan
Institut für Islamische Theologie
Kamp 46/47
49074 Osnabrück
rauf.ceylan@gmail.com

Neo-Salafiyya 205

Leviathan, 44. Jg., 2/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:21:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-2-187

