
Defekte Körper, intakte Bilder  
Michel Foucaults Die Geburt der Klinik 

Jadwiga Kamola

»Die Krankheit wird grundsätzlich in einem Projektionsraum ohne Tiefe wahrgenommen, 

in einem Raum der Koinzidenzen ohne zeitlichen Ablauf: es gibt nur eine Ebene und ei-

nen Augenblick. Die Form, in der sich die Wahrheit ursprünglich zeigt, ist die Oberfläche, 

auf der das Relief hervortritt und zugleich verschwindet – das Porträt.«1

Mit diesem Zitat aus Michel Foucaults Die Geburt der Klinik, das in der franzö-
sischen Originalausgabe Naissance de la Clinique im Jahr 1963 erschien, wird 
ideengeschichtlich die grundlegende Wende der medizinischen Erfahrung 
zwischen dem 18. und 19. Jahrhundert in den Blick genommen.2 Dieser histori-
sche Moment war aus Foucaults Sicht in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich. 
So löste der Bericht des Chirurgen Jacques Tenon von 1788 zu den Zuständen 
der Krankenhäuser, veröffentlicht unter dem Titel Mémoires sur les hôpitaux 
de Paris, eine Neustrukturierung des Spitalwesens aus.3 Dabei betonte Tenon 
die Notwendigkeit des engen Kontakts zwischen Arzt und Patient, sowohl im 
Hinblick auf die Therapie als auch auf die medizinische Ausbildung. Zudem 
erarbeitete er die Methode der unmittelbaren Beobachtung, die Untersuchung 
von lebenden und toten Körpern und damit die Pathologie – wesentliche Cha-
rakterzüge der modernen Klinik.4 Diesen geschichtlichen Formierungen wid-
men sich die Ausführungen in Die Geburt der Klinik. 

Der vorliegende Text untersucht die Bedeutung des Bildes im Zusam-
menhang mit der Ordnung der medizinischen Episteme des 18. und 19. 

1 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik  – Eine Archäologie des ärztlichen Blicks 

[Naissance de la Clinique, Une archéologie du regard médical, 1963], übers. von Walter 

Seitter, Frankfur t a.M. 2008, S. 22.

2 | Ebd., S. 15. 

3 | Williams, Elizabeth: The Physical and the Moral. Anthropology, Physiology, and Phi-

losophical Medicine in France, 1750-1850, Cambridge 1994, S. 80.

4 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola100

Jahrhunderts. Meine These ist, dass das Bild, als »Tableau« und »Porträt«, als 
Parameter eines erkenntnistheoretischen, streng linearen Paradigmas  – der 
Ordnung –, fungiert, wobei darauf hinzuweisen ist, dass Foucault diese Voka-
beln dem medizinischen Diskurs des 18. Jahrhunderts entnimmt. In diesem 
Zusammenhang fungiert die Oberfläche als das wesentliche Schema des Bil-
des und verbindet die Krankheit, den Körper und den Blick. Die folgenden 
Abschnitte tragen dieser Beziehung Rechnung, indem sie die Formen des 
Bildes in Die Geburt der Klinik, zunächst als »Tableau«, dann als »Porträt«, 
untersuchen. Es soll weiterhin gezeigt werden, dass mit der Wende zum 19. 
Jahrhundert und der damit einhergehenden Einheit von Gesehen-sein und 
Gesprochen-sein nicht etwa die Bedeutung des Bildes schwindet, sondern viel-
mehr der Schematismus des Bildes für die Episteme strukturbildend bleibt.5 
Bisher wurde der Körper als Spielraum diverser Macht-Dispositive beschrie-
ben.6 Dabei unberücksichtigt blieb die Bedeutung des Bildes und welche Rolle 
sie in Foucaults Denken spielte.7 Das Ziel dieses Artikels ist vor diesem Hinter-
grund, die grundsätzliche Komplementarität und Korrelation zwischen dem 
Körper und dem Bild aufzuzeigen. 

5 | Ebd. 

6 | Ältere Forschungsliteratur, die auf Foucaults Thesen zurückgreif t, eröffnet auf deren 

Grundlage den Diskurs um den historisierbaren Körper. Dieser fungier t als Spielraum 

diverser Macht-Dispositive. Mit diesem Ansatz sollte vor allem sozialtheoretischen Fra-

gen begegnet werden. Foucaults Thesen wurden insbesondere für die Disziplinen der 

Gender-, Queer- oder Disability-Studies fruchtbar gemacht. Siehe z.B. Price, Janet und 

Shildrick, Margrit: Feminist Theory and the Body, New York 1999.

7 | Bildtheoretische Ansätze, die auf Foucaults Thesen aufbauen, sind grundsätzlich 

auf die Themen der Sichtbarkeit, des Blickes und der Betrachterposition fokussier t. Sie 

verstehen das Bild als Instrument verschiedener Macht-Dispositive. In diesem Sinne 

würden Bilder nicht lediglich eine Realität abbilden; sie würden sich an deren Aufbau 

beteiligen und darüber hinaus politische Beziehungsnetze spiegeln. Im Rahmen des 

Diskurses siehe z.B. Jenks, Chris (Hg.): Visual Culture, London 1995; Maasen, Sabi-

ne und Mayerhauser, Torsten und Renggli, Cornelia: Bilder als Diskurse – Bilddiskurse, 

Weilerswist 2006. Neueste Bildtheorien, die Foucaults Thesen aufnehmen, begegnen 

gerade dem Konnex des Bildes und der Macht kritisch. Siehe dazu Halawa, Mark A.: Die 

Bilderfrage als Machtfrage. Perspektiven einer Kritik des Bildes, Berlin 2012, S.  13. 

Selten finden sich Ansätze, die Foucaults Schrif ten für eine Bildanalyse fruchtbar 

machen. Siehe dazu Mazumdar, Pravu: »Repräsentation und Aura: Zur Geburt des mo-

dernen Bildes bei Foucault und Benjamin«, in: Gente, Peter: Foucault und die Künste, 

Frankfur t a.M. 2004, S. 220-238 oder Harlizius-Klück, Ellen: Der Platz des Königs ›Las 

Meniñas‹ als Tableau des klassischen Wissens bei Michel Foucault, Wien 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  101

Das Bild als Table au 

»Bevor sie in die Masse der Körpers aufgenommen wird, erhält die Krankheit eine hie

rarchische Organisation in Familien, Gattungen und Arten. Anscheinend handelt es sich 

um ein ›Tableau‹, das die Unzahl der Krankheiten übersichtlicher und einprägsamer ma-

chen soll.«8

In der sogenannten Medizin der Arten, die Foucault in Werken wie François 
Boissier de Sauvages’ Nosologie méthodique (1771) bis zu Philippe Pinels Noso-
graphie philosophique (1797) zeitlich lokalisiert, zeigt sich die Krankheit als »Ta-
bleau«.9 Die deutsche Ausgabe bedient sich der Originalvokabel »Tableau« und 
umarmt die semantische Mehrdeutigkeit des französischen Begriffs zwischen 
Tabelle, Gemälde und Szene.10 Das Tableau dient im 18. Jahrhundert nicht nur 
dazu, die Läsionen und die Kohärenz der pathologischen Formen abzulesen, 
für Foucault ist es der wesentliche Koordinatenraum der Krankheit, ohne des-
sen Vorlage die Krankheit nicht zu verorten ist.11 Es fungiert als ein Begriff, der 
die Episteme zunächst geometrisch gliedert. Das nosologische Tableau, das im 
18. Jahrhundert Krankheiten klassifiziert, ist symmetrisch-linear konstruiert. 
Bei Sauvages (1706-1767) oder J. E. Gilibert (L’anarchie médicinale, 1772) besteht 
es aus der Ordinate und der Abszisse; es breitet die Ähnlichkeiten der Symp-
tome übersichtlich aus und impliziert eine »Figur« einer einzelnen Krankheit 
und der Krankheiten überhaupt. Diese Figur wird von Sauvages als chronologi-
sche Abfolge von Phänomenen – als ein bildliches Schema – begriffen:

»Dieser Raum [des Tableaus] enthält eine ›Vertikale‹, auf der sich die Implikationen häu-

fen: – z.B. kann das Fieber als ›ein sukzessives Zusammentreffen von Kälte und Wärme‹ 

in einer oder mehreren Episoden ablaufen; diese Episoden können einander ohne Un-

terbrechung oder mit Intervallen folgen […]. Und auf der ›Horizontale‹ übertragen sich 

8 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 20. 

9 | Ebd.

10 | Eine solche Mehrdeutigkeit betonen auch die Übersetzer der englischen Ausgabe 

von Didi-Hubermans Invention of Hysteria: »The French tableau signifies painting and 

scene (as in tableau vivant) but also table (as in a table used to organize data).« Sie-

he Didi-Huberman, Georges: The Invention of Hysteria. Charcot and the Photographic 

Iconography of the Salpêtrière [Invention de l’hystérie: Charcot et l’iconographie pho-

tographique de la Salpêtrière, 1982], übers. von Alisa Hartz, Cambridge, Mass. 2003, 

S.  24. Dt. erschienen als: Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie. Die 

photographische Klinik von Jean-Martin Charcot, übers. von Silvia Henke und Martin 

Stingelin und Hubert Thüring, München 1997. Für Verweise zur Hysterie und zum Tableau 

siehe ebd., S. 34.

11 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola102

die Homologien […]. Ein tiefer Raum geht allen Wahrnehmungen voraus und befehligt 

sie aus der Ferne. Von ihm aus, von den Linien aus, die er schneidet, von den Massen 

aus, die er ver teilt oder hierarchisier t, überträgt die Krankheit, wenn sie in den Blick 

kommt, ihre eigenen Merkmale auf einen lebenden Organismus.«12 

Das Tableau entwirft zum einen ein Beziehungsnetz aus Implikationen und 
Homologien der Krankheit – es formt – und zum anderen kreiert es den Raum 
aller Beziehungen – es gibt die Form vor.13 Die Krankheit entsteht als die An-
häufung von Analogien und Wiederholungen. Wesenheiten werden durch 
Ähnlichkeiten und Distanzen erkannt und definiert:

»Der Abstand, der eine Krankheit von der anderen trennt, mißt sich einzig an dem Grad 

ihrer Ähnlichkeit, ohne daß der logisch-zeitliche Abstand der Genealogie eine Rolle 

spielt. Das Aufhören der willkürlichen Bewegungen und das Nachlassen der inneren und 

äußeren Empfindlichkeit bilden das allgemeine Profil, das sowohl dem Schlagfluß, dem 

Ohnmachtsanfall und der Lähmung gemeinsam ist.«14

Für den englischen Arzt Thomas Sydenham (1624-1689) zeichnet sich das Tab-
leau vor allem durch das Fehlen der Zeitlichkeit aus. Es handelt sich um einen 
simultanen Raum des »Immerwährend-Gleichzeitigen«; Zeitlichkeit wird ein-
gefroren und durch die Gleichzeitigkeit der Symptome ersetzt.15 Daraus ergibt 
sich eine Kausalität, die für Foucault »plane Sukzession« ist: »bald bricht der 
Wahnsinn aus, bald wird die Symptomgruppe von den motorischen Zeichen 
eingeleitet«.16 Damit ist der klassifizierende Blick des Mediziners lediglich für 
Oberflächenverteilungen empfänglich. Er richtet sich auf die Lücken und die 
Distanzen; auf die Intervalle, die, wie Foucault mit Verweis auf François Frier 
(Guide pour la conservation de l’homme, 1789) hervorhebt, »eine Krankheit von 
einer anderen, die wahre von der falschen, die echte von der unechten, die bös-
artige von der gutartigen unterscheiden«.17

In diesem Zusammenhang entsteht die Frage, wie die Beziehung zwischen 
dem Körper und der Krankheit genau konfiguriert ist. Der Körper hat ein Vo-
lumen, das dem Schematismus und der Flächigkeit des Tableaus entgegenge-
setzt ist. Der »Lokalisationsraum« der Krankheit im Körper unterscheidet sich 
von ihrem »Konfigurationsraum« im Tableau: 

12 | Ebd., S. 20-21. 

13 | Ebd., S. 32.

14 | Ebd., S. 22-23. 

15 | Ebd., S. 22.

16 | Ebd., S. 28. 

17 | Ebd., S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  103

»Hat die Krankheit ihre wesentlichen Koordinaten auf dem Tableau, so findet sie ihre 

sinnliche Erscheinung im Körper. Hier trif f t sie auf einen Raum, dessen Konfiguration 

ganz anders ist: es ist ein Raum von Volumen und Massen.«18

Die Krankheit, deren Wesensstruktur durch das Tableau modelliert wird, fügt 
sich in den Organismus, in dem sie Körpergestalt annimmt.19 Dieser Organis-
mus ist als ein flächiger Raum konzipiert. Die Organe werden als faktische 
Träger der Krankheit identifiziert, doch stellen sie nicht deren unmittelbare 
Bedingungen dar. Insofern haben die Krankheit und der Körper keinen ge-
meinsamen Raum. Der flache Raum der Klassen und der Raum der Krankheit 
überlappen sich nicht; sie sind lediglich gegeneinander verschiebbar.20 Was  
die Krankheit mit dem Körper des Kranken verbindet, sind nicht ihre »Loka-
lisierungspunkte«, vielmehr ist es, wie aus Johann Friedrich Meckels Bericht 
der Königlichen Akademie von Preußen aus dem Jahr 1764 hervorgeht, die 
»Qualität«.21 Zwischen der Krankheit und dem Organismus gibt es regional 
situierte »Bezugspunkte«. Es handelt sich aber nur um bestimmte Teile, in 
welche die Krankheit ihre spezifischen Qualitäten aussendet: »[D]as Gehirn 
der Manischen ist leicht, trocken und bröselnd, da die Manie eine lebhafte, 
heiße, explosive Krankheit ist.«22 Die Beziehung zwischen der Krankheit und  
dem Körper setzt einen qualitativen Blick des Mediziners voraus.23 Der Arzt 
muss gezielt sehen können; sein Blick muss sich dorthin richten, wo die 
Symptome auftauchen. Das Symptom nimmt eine wesentliche Rolle im Er-
kennen der Krankheit ein, denn es ist die Form, in der sich die Krankheit 
zeigt.24 Es kommt der unsichtbaren Struktur der Krankheit am Nächsten. 
Es gelangt an die Oberfläche des Körpers durch Husten, Fieber oder Sei-
tenschmerzen, die das Symptom einer Brustfellentzündung bilden.25 Analog 
zum Symptom unterscheidet Foucault das »Zeichen«. Dieses zeigt an, was 
eintreten wird, was vorangegangen ist und was sich eben abspielt. Es ist »pro-
gnostisch, anamnetisch und diagnostisch« wie das Blauwerden der Nägel, das 
den Tod ankündigt.26 

18 | Ebd., S. 26.

19 | Ebd. 

20 | Ebd. 

21 | Bericht in der Gazette salutaire vom 2.  Aug. 1764 (Bd. XXI), zit.n. Foucault: Die 

Geburt der Klinik, ebd., S. 29. 

22 | Ebd. 

23 | Ebd., S. 30. 

24 | Ebd., S. 104. 

25 | Ebd. 

26 | Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola104

Wenn Die Geburt der Klinik das Tableau als die Struktur eines bestimmten 
Phänomens identifiziert, zeigt Die Ordnung der Dinge (1966), dass das Tableau 
grundsätzlich der Veranschaulichung der Episteme des 18. Jahrhunderts dient; 
es ist die Episteme selbst und somit Form  – »der Ort aller möglichen Ord-
nungen, die Matrix aller Beziehungen, die Distributionsform aller Wesen«.27 
Das Tableau entsteht aus einer bestimmten »Seinsweise« für die Dinge und 
das Denken über die Dinge  – der »Repräsentation«.28 Sie ist der Ort dieses 
Diskurses. Doch das Tableau, das im 18. Jahrhundert als das »Zentrum des 
Wissens« galt,29 weicht an der Wende zum 19. Jahrhundert als der »Ort aller 
Ordnungen« zurück.30 Stattdessen bildet sich am Anfang des 19. Jahrhunderts 
ein Zusammenhang zwischen der Rede und dem Blick, dem Aussagbaren und 
dem Sichtbaren, Gesprochen-sein und Gesehen-sein:

»In der Medizin der Ar ten konnten die Natur der Krankheit und ihre Beschreibung einan-

der nicht entsprechen ohne ein vermittelndes Moment: das zweidimensionale Tableau. 

In der Klinik kommunizieren Gesehen-sein und Gesprochen-sein von vornherein in der 

manifesten Wahrheit der Krankheit, deren ganzes Sein eben darin liegt. Krankheit gibt 

es nur im Element des Sichtbaren und folglich im Element des Aussagbaren.«31 

Die Klinik des 19. Jahrhunderts bringt die Beziehung zwischen dem Wahrneh-
mungsakt und der Sprache mit sich. Es geschieht eine Hinwendung zur Ver-
sprachlichung der Krankheit und so ihrer Entkernung aus dem zweidimensio-
nalen Raum des Tableaus, das als vermittelndes Moment zwischen der Gestalt 
der Krankheit und ihrer Beschreibung fungierte. Die Phänomene werden nun 
nach dem Vorbild der Sprache modelliert. In diesem Sinn wird das Symptom 
in ein Zeichen transkribiert.32 Alles, was sich dem »sprechenden Auge« auf der 
Oberfläche des Körpers darbietet, wird zum Signifikanten, durch welchen das 
Signifikat – die Krankheit – durchscheint. Signifikat und Signifikant werden 
deckungsgleich und staffeln sich zu einer Ansammlung von Phänomenen.33 
Gleichzeitig reift der »erspähende« Blick des Klinikers zu einer »komplexen 
Organisation« heran, die mit allen Sinnen operiert: »[E]s ist ein Blick, der 

27 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge  – Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966], 

übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1971, S. 308. 

28 | Ebd., S. 260.

29 | Ebd., S. 111. 

30 | Ebd., S. 308. 

31 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 109. 

32 | Ebd., S. 128. 

33 | Ebd., S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  105

berührt, der horcht, und außerdem – aber nicht wesensnotwendig – sieht.«34 
Doch diese »Sinnesdreiheit« bleibt, wie Foucault betont, unter der Herrschaft 
des Sichtbaren bestehen.35 Indem der anatomisch-klinische Blick, der zum 
ersten Mal in den Schriften Xavier Bichats (Anatomie générale appliquée à la 
physiologie et à la médecine, 1801) oder Jean-Nicolas Corvisarts (Essai sur les ma
ladies et les lésions organiques du coeur et des gros vaisseaux, 1806) zum Vorschein 
kommt, den Körper nach Symptomen abtastet und dessen »Volumen«, das 
heißt seinen Innenraum, gliedert, scheint das Tableau als der Konfigurations-
raum der Krankheit abgelöst.36 Insbesondere im Zusammenhang mit Bichats 
Traité des membranes en général et de diverses membranes en particulier (1827) 
spricht Foucault davon, dass die Klinik als eine »Struktur des Betrachtenden« 
nicht mehr vorhanden sei, stattdessen sei sie zur »Gestalt des Betrachtenden« 
geworden.37 Doch in der Hinwendung zur Wahrnehmung der Krankheit in-
nerhalb eines lebendigen Volumens ist weiterhin eine Tendenz zur Flächigkeit 
enthalten. Foucault spricht ausdrücklich von einem »Flächenblick«. Das Volu-
men des Körpers werde auf homogene Gewebe-Flächen reduziert.38 Dies resul-
tiere in einer »diagonalen Lesung« des Körpers, die zwar vor dem Hintergrund 
eines räumlichen Gefüges stattfindet aber punktuell dennoch auf einer Fläche 
vollzogen wird. Die Flächenhaftigkeit des Tableaus wurde in die »wirklichen 
Flächen« der Membranen übertragen. Diese bilden das »Wahrnehmungskor-
relat« des klinischen Blicks.39 Das Licht, das den Leichnam illuminiert, ermög-
licht die absolute Sichtbarkeit und damit die Arbeit des Blicks.40 Da das Tableau 
die »Übersicht« über die Dinge anzeigte, tauchte ein solches Licht in der klas-
sischen Periode nicht auf.41

Es kann festgehalten werden, dass das Bild im 18. Jahrhundert als Tab-
leau wie ein geometrisches Raster aufgebaut war. Es gab der Krankheit eine 
strikt geometrische Form und war darüber hinaus in der Lage, innerhalb die-
ser Form Beziehungen herzustellen, das heißt, zu formen. Als vermittelndes 
Moment zwischen der Gestalt der Krankheit und ihrer Beschreibung war es 
weder Bild noch Sprache und daher zunächst nicht-hervorbringend, sondern 
ähnlich der Sprache. Es kreierte einen flächigen Rahmen für die Krankheit. 
Auch der Körper war flächig konfiguriert. Er war mit der Krankheit weder 
wesensgleich noch kongruent, sondern in der Fläche verschiebbar. Mit der 

34 | Ebd., S. 178.

35 | Ebd.

36 | Ebd., S. 176. 

37 | Ebd. 

38 | Ebd., S. 142. 

39 | Ebd. 

40 | Ebd., S. 158. 

41 | Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 188. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola106

Jahrhundertwende wird die Krankheit im Körper verortbar, zeitgleich schält 
sich der klinische Blick heraus. Dieser wird zum Instrument der Episteme. Er 
installiert die Bildlichkeit der Episteme innerhalb eines lebendigen Volumens; 
identifiziert Flächen und addiert sie zu Räumen. Damit bleibt die Flächigkeit 
des Tableaus als Merkmal der Episteme des 19. Jahrhunderts bestehen. 

Das Bild als Portr ät

Das Tableau schließt ein mimetisches Moment jedoch nicht vollkommen aus. 
Es ist im Porträt, welches integraler Bestandteil des Tableaus ist, enthalten. 
Die enge Bindung des Tableaus an das Porträt zeigt sich bereits in der Mehr-
deutigkeit des Tableaus, insbesondere in der darin implizierten Bedeutung als 
Gemälde. Für die Medizin des 18. Jahrhunderts formuliert Foucault den Zu-
sammenhang zwischen dem Porträt und dem Tableau folgendermaßen:

»Die Krankheit wird grundsätzlich in einem Projektionsraum ohne Tiefe wahrgenommen, 

in einem Raum der Koinzidenzen ohne zeitlichen Ablauf: es gibt nur eine Ebene und 

einen Augenblick. Die Form, in der sich die Wahrheit ursprünglich zeigt, ist die Oberflä-

che, auf der das Relief hervortritt und zugleich verschwindet – das Porträt: ›Derjenige, 

der die Geschichte der Krankheiten schreibt, muß mit Aufmerksamkeit die klaren und 

natürlichen Erscheinungen der Krankheiten beobachten, so wenig interessant sie ihm 

auch scheinen mögen. Er muss hierin die Maler nachahmen, die, wenn sie ein Porträt 

machen, darauf bedacht sind, bis zu den kleinsten natürlichen Dingen und Spuren auf 

dem Gesicht der zu porträtierenden Person alles wiederzugeben.‹ Die erste Struktur der 

klassifizierenden Medizin ist der flache Raum des Immerwährend-Gleichzeitigen – das 

Tableau.«42

Foucault zitiert hier den englischen Arzt Thomas Sydenham (1624-1689), der 
in seinen Gesammelten Schriften (1679) nach einer neuen Methode zur Be-
schreibung von Krankheiten verlangt. Sydenham kritisiert die Ungenauigkeit 
der Sprache der zeitgenössischen Mediziner. Es gelte, Phänomene möglichst 
genau zu beschreiben. Diese sollten nicht einem vorgefertigten Muster ent-
sprechen, vielmehr sollten sie der Natur entnommen worden sein. Indem der 
Arzt die Maler nachahme, die in ihren Bildern die kleinsten Flecke »kopier-
ten«, verfahre er akkurat.43 Die Sprache der Medizin habe sich daher nach 
dem mimetischen Grundsatz der Malerei zu richten. Im 18. Jahrhundert sind 

42 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 22. 

43 | Sydenham, Thomas: The Entire Works of Dr. Thomas Sydenham, Newly Made Eng-

lish from the Originals, London 1679, S. 15-16.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  107

Porträt, Relief und Sprache aufs Engste verwoben. In diesem Zusammenhang 
zeigt sich ein prozessualer Wert des Porträts: 

»Der schöne flache Raum des Porträts ist zugleich Ursprung und letztes Resultat: er 

ermöglicht zuletzt ein rationales und sicheres medizinisches Wissen, das ihn durch alle 

Sichtbehinderungen hindurch doch erst erreichen muß.«44 

Das Porträtieren ist ein Erfassen der Formen, die Herstellung der Ordnung 
im Embryonalstadium. Im Prozess des Porträtierens werden partikuläre Ei-
genschaften der Krankheit erfasst und in den zweidimensionalen Raum des 
Tableaus übertragen. Konträr zum Tableau, das bereits eine Transkription 
darstellt, hat das Porträt die Mimesis zur Grundlage. Das Porträt bringt die 
Wesenheiten des pathologischen Phänomens zum Vorschein und stellt sie 
dem Tableau zur Verfügung. Darin werden sie geordnet und klassifiziert. Das 
Porträt kann insofern als ein Bestandteil des Tableaus begriffen werden. Im 
Zusammenhang mit Sydenham und Sauvages spricht Foucault davon, dass 
Tableaus gut getroffene »Porträts« seien.45 Das klassifizierende Denken inner-
halb der Medizin der Arten basiert somit auf einer Wahrnehmung, die ein her-
vorbringend-piktorales Denken erzeugt und so ins 19. Jahrhundert überleitet. 
Dieses Denken hat seinen Ursprung in der Mimesis, dem Ähnlichkeitsbezug 
zum Phänomen, und führt in einem weiteren Schritt zu einem wesentlichen 
Moment des Erkennens der Krankheit im Tableau – dem Namen. Das Wech-
selspiel von Hervortreten und Verschwinden in der Kontur des Reliefs, das die 
Form des Porträts darstellt, ist gleichsam sprachlich. Es erinnert an die Inter-
valle, die beim Sprechen entstehen. Wie Foucault in Die Ordnung der Dinge 
feststellt, ergänzten sich Sprache und Malerei im 18. Jahrhundert; sie waren 
noch keine distinkten Konfigurationen, wie es im 19. Jahrhundert der Fall ist.46 
Im 18. Jahrhundert ging die Wahrnehmung des Porträts mit einer ›Lektüre‹ 
des Charakters und damit mit der Physiognomik einher; der Lehre, der zufolge 
die inneren Eigenschaften eines Menschen von seiner äußeren Erscheinung, 
insbesondere von seinem Gesicht, ablesbar seien. Nach Johann Caspar Lavater 
(1741-1801) könnten diese in exzerpierter Form vermittels einer schwarzen Sil-
houette, die auf die menschliche Kontur reduziert blieb, dargestellt und damit 
wieder lesbar gemacht werden. Diese Lesbarkeit, die im Porträt enthalten ist, 
gehört auch zur Krankheit. Es ist bezeichnend, dass Foucault in Die Geburt der 
Klinik am Übergang zum 19. Jahrhundert den Arzt Johannes Zimmermann 
(1728-1795) zitiert. Denn es war Zimmermann, der den Priester Lavater mit 
dem Gedanken einer Physiognomie der Krankheiten bekannt gemacht und 

44 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 25-26.

45 | Ebd., S. 22. 

46 | Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jadwiga Kamola108

somit den entscheidenden Anstoß zu dessen Physiognomik gegeben hatte.47 
Wenn Lavater den Charakter des Menschen in seiner Physiognomie für ables-
bar hielt, dann verstand Zimmermann die Krankheit als eine Gestalt, die über 
eine Physiognomie verfügte:

»Der Beobachtungsgeist sucht die Physiognomie der Krankheiten. Diese Physiognomie 

ist zwar über den ganzen Körper verbreitet. Allein es gibt auch Zeichen der Krankheiten, 

ihrer Abänderungen und ihres Ausganges in den Zügen und dem Wesen des Angesichts 

überhaupt und seiner Teile, der Kranke hat zuweilen das Gesicht seiner Krankheit. In 

hitzigen Fiebern, in der Bleichsucht, in der gemeinen und der schwarzen Gelbsucht, in 

Würmern, in der wütenden Geilheit sieht der schlechteste Beobachter diese Miene.«48

Diese Aussage bezieht das Verständnis mit ein, dass die Krankheit eine Phy-
siognomie hat, das heißt, ebenfalls über ein Relief und somit eine lesbare 
Struktur verfügt. Die Krankheit erhält eine Gestalt und wird zugleich lesbar. 
Diese Gestalt überlappt sich  – und hier zeigt sich der Unterschied zum 18. 
Jahrhundert – mit der Physiognomie des Kranken und macht sich im beson-
deren Maße im (zuweilen verfärbten) Gesicht des Kranken bemerkbar. In 
diesem Sinne ist Foucaults folgende Aussage im Zusammenhang mit Zim-
mermann zu verstehen: »[D]er Kranke ist die mit individuellen Zügen ausge-
stattete Krankheit; er ist ihr Porträt, gegeben im Relief, mit Schatten, Modu-
lationen, Nuancen, Tiefe.«49 Foucaults Weiterführung dieses Gedankens, dass 
nun der Patient zum Porträt der Krankheit werde, setzt eine sich abzeichnende 
»Transparenz« des Körpers voraus, die für das 19. Jahrhundert bestimmend 
ist.50 Der Charakter der Krankheit scheint durch das Gesicht des Patienten. 
Dies geschieht ganz im Sinne der Physiognomik, deren Prinzipien sich noch 
weit ins 20. Jahrhundert fortsetzen.51 Der Körper des Patienten verweist auf 
das Allgemeine, nach Lavater ist es der gemeinsame göttliche Ursprung der 
Menschen, eine »Grundform«, zu der sich der individuelle Körper »parallel« 

47 | Percival, Melissa: The Appearance of Character. Physiognomy and Facial Expres

sion in 18th Century France, Leeds 1999, S. 161. 

48 | Zimmermann, Johann Georg von: Von der Erfahrung in der Arzneykunst, Zürich 

1763, S. 401.

49 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 32.

50 | Ebd., S. 180.

51 | Siehe z.B. Campe, Rüdiger und Schneider, Manfred (Hg.): Geschichten der Physio-

gnomik, Freiburg i.Br. 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Defek te Körper, intak te Bilder  109

verschiebt.52 Zugleich lässt das Allgemeine Schlüsse über das Besondere zu.53 
Das Porträt als Bild eines Körpers steht im Rahmen der Episteme für eine 
Weise spezifischen Erkennens der Krankheit, die grundsätzlich flächig kon-
figuriert und sprachlich dechiffrierbar ist. Es ist ein Noch-nicht-Tableau; es 
ist prozessual an dessen Aufbau beteiligt, indem es mimetisch aus den Wirk-
lichkeiten schöpft und die daraus gewonnenen Wesenheiten der Episteme zur 
Klassifizierung übergibt. Damit fungiert es als eine Figur der Episteme des 
angehenden 19. Jahrhunderts und deren Sichtbarmachung.

52 | Lavater, Johann Caspar: Physiognomische Fragmente. Zur Beförderung der Men-

schenkenntnis und der Menschenliebe, Leipzig 1775-1778, Band IV, S. 459.

53 | »Wir finden die Natur in der Natur, wenn wir mit dem allgemeinen das Besondere, 

mit der Kraft in das Ganze zu schauen, die Genauigkeit in der Beobachtung der Theile 

verbinden. Das Besondere in den Krankheiten wird durch Zeichen unterschieden, deren 

Einfluß auf eine kleinere Anzahl Krankheiten eingeschränkt ist, und die sehr zahlreich 

sind, weil die besonderen Wirkungen der Krankheiten zahlreich sind.« Siehe Zimmer-

mann: Von der Erfahrung in der Arzneykunst, a.a.O., S. 400.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755-005 - am 14.02.2026, 11:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

